550873

# IMORALI

DEL PONTEFICE

# S. GREGORIO

MAGNO

SOPRA IL LIBRO DI GIOBBE

VOLGARIZZATI

### DA ZANOBI DA STRATA

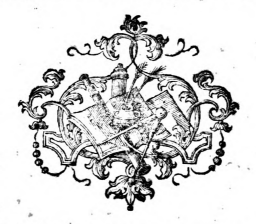
PROTONOTARIO APOSTOLICO, E POETA LAUREATO CONTEMPORANEO DEL PETRARCA

IMPRESSIONE NUOVA

Purgata da innumerabili errori, e a miglior lezione ridotta, aggiuntevi anche le citazioni della Sacra Scrittura.

#### T O M O T E R Z O

Che abbraccia il libro XVIII. fino al XXVI.



IN NAPOLI, Presso Giovanni di Simone MDCCXLVL CON LICENZA DE SUPERIORI.

## LIBRO DECIMOTTAVO

# EMORAL

### DI SAN GREGORIO PAPA



addunque odi, come dice:

PESSE volte nella santa Scrittura sono alcune cose in tal maniera dette in figura, che nientedimeno esse hanno il fondamento della verità della storia: e alcuna volta addiviene, che nella storia medesima sono mischiate alquante cose, le quali secondo la lettera non hanno al-cuna verità. E imperranto, quando in quelle non si puo trovare la verità della storia, esse costringono il Lettore a cercare alcune cose più addentro in quelle. Onde avendo noi udite alcune cose, le quali noi dobbiamo credere

apertamente, e dipoi trovandone tra esse alquante oscure, e senza verità; allora noi fiamo quafi come punti, ovvero stimolati a vegghiare piu sollecitamente, e a levare il nostro intendimento riu in alto, e ad esaminare piu sottilmente eziandio quelle cose, le quali noi pensammo in prima, che sussino assai aperte. Ora adunque, dipoiche il noitro Giob ebbe così parlato delle parole di Dio, e della grandezza del truono, ecco come sogiunse appres- Iob.27.14. so: Ancora aggiunse Giob, prendendo la tarabela, cioè a dire similitudine, ov-1. vero esempio, e disse, vec. Veramente per questa sentenza egli dimostra, come egli parlava in figura, dicendo, che egli prendeva la parabola, cioè a dire similitudine: conciossiache nel parlamento, che segue dipoi, egli non dica alcuna cosa per similitudine. E già in questa parte io non voglio, che per lo nome della parabola noi intendiamo quell'organo della mufica, il quale è così appellato; imperciocche non è da credere, che in tanta afflizione di pene quello Santo usasse diletto di musica: conciossiache egli è scritto: La musica nel piante è ingiuriosa narrazione. Ora adunque per questo, che di-Eccli.2331 ce, che egli prese la parabola, noi possiamo ben comprendere, come le sue 6. sentenze non si debbono intendere solamente secondo il testo. E impertanto noi dobbiamo traere queste parole a quella similitudine, nella quale è figurata la fanta Chiefa. Gia nel principio del fuo parlamento il noltro Santo disfe cose assai chiare e aperte. E impertanto soggiugnendo egli le cose oscure, noi dobbiamo pensare, che egli vuole, che esse sieno dette in figura. Ora

Vive Iddio, il quale m'ha tolto il giudicio mio : e l'Onnipotente, il quale ha ridotta in amaritudine l'anima mia. Ora in queste parole veramente egli dice le fue afflizioni: e ancora vuol significare quelle della santa Chiesa. Onde pertanto noi dobbiamo sapere, che in due maniere suole la santa Chiesa sostenere persecutori, cioè con parole, e con coltella. Ora noi dobbiamo fapere, che sommamente ella si ssorza d'aver pazienza, e sapienza. E allora è esercitata la sua pazienza, quando essa è perseguitata di coltella. E allora è esercitata la sua sapienza, quando ella è ten-tata di parole. Ora in questa parte il nostro Santo non sa menzione, senon della persecuzione delle parole. E impertanto noi dobbiamo sapere, che molti sono in questa vita, i quali pertantoche si veggogo sostenere molte av-

· Tomo III.

7 2

versità, non credono, che sia Iddio. E altri sono, che bene credono, che Iddio fia; ma non credono, che egli abbia cura delle cofe umane. De pi Pfal.13.1. mi parlava il Salmilta, dove dice : Disse lo stotto nel cuor suo : nen è lectio .-Pf.dl.72. Degli altri è scritto in altra parte, che dicono tra loro medesimi: Ora come sa Iddio queste cose: e come puo estere di queste cese scienza in cielo? E in altra Pfal. 93.7. parte è scritto : e dissono : Iddio non vedrà , e non intenderà l'Iddio di Giacob . E-impertanto il noltro Santo, il quale tiene figura della fanta Chiefa, cilendo porto nell'amaritudine della fua affizione, fi risponde a ciascuno di questi. Onde contra i primi, che non si pensano, che sia Iddio, si disse: vive Iddio. E contra i secondi, volendo mostrare, come egli avea cura di queste cose mondane, si soggiunse: Il quale ha tolto il giudicio mio, e ridetta in amaritudine l'anima mia : volendo per questo affermare, come queste sue avverfitadi egli non sostenea casualmente, ma solamente per propria diipensazione e volontà di Dio. E pertanto vedi, che la poteità di quelle sue afflizio-ni egli non attribusce al suo tentatore, ma solamente al suo autore. Imperciocche ben sapeva esso, che comeche il nostro nimico sempre desideri I afflizione de' giusti; nientedimeno se egli non riceve la potesta di tale afflizione dal nostro Creatore, niente vagliono le sue tentazioni. Onde pertan-1 to noi dobbiamo sapere, che ogni volontà del demonio è ingiusta; è nientedimeno per la permissione di Dio ogni sua potentà è giuda. Imperocche per se medesimo ingiustamente esso desidera di tentare ciascun uomo; ma gia Iddio non permette, senon giustamente, quali, e quando, e come, e 1.Reg. 18. quanto gli nomini debbano essere da lui tentati. Onde noi leggiamo, che lo scritto del libro de Re, che lo spirito rio di Dio assali. Saul. Dove noi possiamo giustamente addomandare : or se quello era si irito di Dio, come dice, che era rio? E se era rio, come dice, che era ssirito di Dio? Ora in queste due parole volle la sacra Scrittura comprendere la potesta giusta nel demonio, e la volontà ingiutta; imperocche egli è detto fi irito rio per la iua iniqua volontà, ed è appellato di Dio per la potestà, la quale gli è giustamente conceduta da esso. Ben dice adunque il nostro testo: Vive Iddio, il quale m' ha tolto il giudicio mio, e l'Onnipotente, il quale ridusse in amaritudine l'anima mia: poiche come il noitro antico nimico sempre abbia intendimento d'esser crudele contro di noi; nientedimeno il nostro Creatore è

mo, come egli parla appresso di se medessimo. Segue:

Imperocche infino a tanto che bassa il fiato in me, e lo stirito di Dio nelle mie nari, non parleranno le labbra mie iniquità, nè la lingua mia penserà alcuna menzogna. Vedi, che quello, che egli in prima appella iniquità, dipoi è da esso appellato menzogna; imperocche veramente ogni menzogna puo esser nomata iniquità, e ogni iniquità puo esser nomata menzogna. Conciossa cosa che noi ben possiamo dire, che tutto quello, che si discorda dalla verità, è lontano dalla equità. Ma veramente in questo modo del parlare ha gran differenza: che in prima dice, che se sue la lingua non penserà alcuna menzogna. Per la qual cosa noi dobbiamo ben sapere, che spesse volte peggio è tensare la menzogna, che parlare. Imperocche parlare spesse volte puo procedere senza diliberazione da un subito parlamento; ma il pensare procede da un principio di diliberalità e di esaminata iniquitade. E chi è, che non sappia, che questa dissernaza sia di mentire per subitezza di parlare, ovvero per diliberazione di pensiero? Ora impertanto volendo il nostro Santo dimostrare la sua persetta verità, si dice, che egli non intende di mentire nè per subitezza di parola, nè per esaminazione di pensiero. Imperocche con tutto studio ciascuno si dee guardare da ogni men-

quello, il quale permette alcuna volta, che egli possa comprendere con la sua malvagità. Ma dipoiche il nostro Santo ha così parlato di Dio, or veggia-

208 nai

zogna; corneche alcuna ne fia del genere delle piu leggieri colpe, ficcome quando alcuno parla subitamente senza provvedimento. Ma imperciocche egli è scritto : La bocca, che mentifie, necide l'anima : e in altra parte dice : Tu uccide- Saf; I.TI. rai tutti coloro, che parlano la menzogna; pertanto i perfetti uomini si ssorza. Psal. 5. 7. no di fuggire ancora questa maniera di mentire in tal maniera, che per una piccola loro menzogna esti non vorrieno eziandio ditendere la vita altrui. E quelto fanno per non nuocere all'anima loro, sforzandoli effi di giovare altrui; comeche tal maniera di peccato noi crediamo, che agevolmente possa esser perdonata. Imperocche se ogni colpa puo esser purgata per alcuna opc- 22. 9.1.c. razione di pietà, la quale segua dipoi ; or quanto maggiormente debbe esser 20. si qua-mondata una piccola macula, dipoiche essa è accompagnata dalla pietà, la libet. quale è madre d'ogni buona operazione? Ma e' sono alquanti, i quali vogliono dire, che tal maniera di menzogna non sia peccato: e questo per lo elempio delle mammane ( cioè di quelle femmine, che sono poste al giudicio vovvero al governo delle zitelle) delle quali è scritto, che avendo effe mentito, Iddio edifico loro le case. Ora certamente in quella ricompeniazione, Exed. 1, la quale Iddio facea loro, noi possiamo piuttosto commendere quello, che 21, meritava la colpa della loro menzogna. Imperocche noi veggiamo chiaramente, che la mercede della loro pietà, la quale poteva loro escre renduta ne' premi della vita eterna, per la colpa della menzogna, la quale era mischiata con essa, su rimutata in ricompensazione terrena. Imperciocche se noi vogliamo attendere in quella materia ben sottilmente, noi possiamo comprendere, che le mercogne di quette tali erano dette per amore della vita presente, e non per intenzione della mercede eternale e conciossiache per volere esse coprire la vergogna delle loro zitelle; e sculare la vita di quelle; esse facessino menzognera la vita loro. E comeche nell'antico Testamento noi leggiamo alcuna volta eofe simigliunti a quella; nientedimeno il savio Lettore non trovera giammai, che tal maniera di menzegna susse detta da perfone persette; comeche tal menzogna alcuna volta mostri d'avere alcuna ombra di verità. E sorse che nell'antico Testamento quella era di minor colpa: nel quale pertantoche si facea facrificio di tauri, e di becchi, noi possiamo dire, che'l facrificio di quel popolo non era essa verità, ma piattosto s'om- 22.9.2. c bra di quella. Ma nel novello Testamento, nel quale noi abbianto manife-19. quis stamente veduta la Verità incarnata, noi abbiamo a servare i comanda-per vetusi menti molto piu alti, e piu stretti. E impertanto è cosa giusta, che noi lasciamo alquante cose, le quali ailora servivano all'ombra della verità. Este pur fosse alcuno, il quale per l'autorità del Testamento antico volesse di fendere la fua menzogna, impertantoche in quello la menzogna niente nocefse a coloro, che la diceano; ora dica, che la ruberia delle cose altrui, e la vendetta delle ingiurie, le quali ad alquanti surono concedute, niente possa nuocere a lui : concioffiache noi veggiamo, quanto apertamente queste cose sieno condannate dalla somma Verità, la quale discacciata via ogni ombra, è apparita al mondo nella vera carne. Ma dipoiche il nostro Santo ha promesso di sopra di non parlare, e di non pensare alcuna menzogne; ora veggiamo, come perfettamente foggiugne appresso:

Sia lontano da me, che io voi giudichi giusti. Infino a tanto che io verrd manco, io non mi tartird dalla innocenza mia. Allora si partirebbe il nostro Santo dalla innocenza, quando egli avesse buona opinione Prov.17.
de' rei: siccome ben l'appruova Salomone dove dice: siascun di questi 15.
è abominabile davami a Dio, ciuè quello che giustissica il malvagio, e quel- Dist. 46.
to, che condanna il giusto. Imperocche e' sono alquanti, i quali lodano i c. 2. sunt
malvagi satti altrui, e così si ssorano di far crescere quel male, il quale es-nonnati.
si doveano riprendere. Per la qualcosa ben su detto per lo Proseta: Guai & Ezech.13,
quegli, 18.

quegli, che si conciano i guanciali sotto ciascun gemito delle loro mani, e sanno gli origlieri sotto il capo di tutta la loro etade. Ben veggiamo noi, che l'origliere fu trovato, acciocche l'uomo si riposi con piu dilicanza. E impertanto ben possiamo noi dire, che ponere l'origliere sotto il caso, ovvero sotto il gomito di colui, che giace, non è altro, senon lusingare quegli, i quali adoperano male, e con lusinghe far riposare in sul letto della colpa colui, il quale doveva effere ripreso del suo errore. Di che ancora in altra parte è scritto: Egli edificava il parete, e quegli lo lisciavano. Per lo nome del parete Ezech. 13. si da ad intendere la durezza del peccato: ed edificare il parete non è altro, senon contro di se medesimo fare edificio di peccato: e lisciare il parete non è altro, senon lusingare le male operazioni altrui. È impertanto questo nostro Santo siccome non voleva avere ria opinione de' buoni, così non volea avere alcun giudicio buono de' rei. Onde disse: Sia lentano da me, che io voi giudichi giusti . Infino a tanto che io verrò manco, io non mi partirò dalla innocenza mia. Alla qual cotà odi, come appretto toggiugne: Io non abbandonerò la mia giustificazione, la quale io incominciai a tenere. Allora abbandonerebbe esso la sua giustificazione, quando egli si volette inclinare a laudare i peccatori. Ma impertantoche allora piu veramente noi ci guardiamo da' peccati altrui, quando in prima noi ci guardiamo dai nostri; odi, come appresso esso soggiugne la cagione, per la quale egli teme d'avere alcun peccato di loro. Onde dice: Imperocche non mi riprende il cuore mio in tutta la vita mia. Quasi dicesse apertamente : io non debbo per voi lasciarmi venire in alcuna colpa, conciossiache io mi sia sempre guardato di peccare in me medesimo. Ma per tanto noi dobbiamo sapere, che qualunque è quello, il quale per opera si discorda da' comandamenti di Dio, si riprende e confonde se medesimo nel cuor suo, quante volte egli ode parlare di que-gli; conciossiache egli si sente riducere a memoria quelle cose, le quali egli non ha voluto adoperare. Imperocche segretamente la nostra coscienza accusa se medesima di quella cosa, nella quale ella conosce se medesima aver peccato. Per la Pfal. 118. qual cosa ben pregava il Proseta David: Allora non sard io confuso, quando io ragguarderd in tutti i tuci comandamenti. Allora è gravemente confuso ciascuno, quando egli o per audito, o per lezione conosce que' comandamenti di Dio, i quali egli dispregia per contrarietà di vita. Di che ben dicea l'Apostolo Gio-1.Jo.2. 21, vanni : Se il nostro cuore non ci rifrende, noi abbiamo fulanza appresso di Dio, e rueveremo tutto, quanto noi sapremo addomandare da esso. Come se dicesse apertamente: se noi facciamo quello, che esso comanda, noi aremo quello, che noi addomandiamo. Onde noi dobbiamo quello attendere con grande diligenza, che la noltra operazione sia afforzata di orazione, e la orazione sia afforzata di buona operazione. Imperciocche pertanto ben su detto per lo Thren. 3. Proseta Geremia: Cerchiamo, e investighiamo le vie nostre, e ritorniamo a Dio. Leviamo i nostri cuori insieme culle nostre mani in Cielo a Dio. Cercare le vie 40. nostre non è altro, se non esaminare col nostro pensiero la nostra coscien-2a : e questo licva il cuore insieme colle mani a Dio, il quale sortifica con buone operazioni la sua orazione. Imperciocche qualunque è quello, il quale fa orazione senza buona operazione, certamente egli leva in alto il cuore a Dio; ma non lo leva colla mani insieme. Ma quello, il quale opera virtuosamente senza l'ajuto della orazione, certamente di lui si puo dire, che egli levi in alto a Dio le mani, e non il cuore. Per la qual cosa ben possiamo noi dire secondo la sentenza dell'Apostolo Giovanni, che allora il cuore prende fidanza nella fua orazione, quando ad esso non contrasta alcuna perversità di vita. Della qual fidanza ben disse di sopra il nostro Santo: Impercioeche non mi riprende il cuor mio in tutta la vita mia: volendo per quelto dimostrare, come egli non si ricorda aver fatta alcuna cosa, per la quale egli debba esser consuso nelle sue preghiere. Ma veramente noi possiamo bene addomandare, come puo essere, che questo Santo dica in questo testo, che egli non è ripreso dal suo cuore in alcuna cosa, conciossache assai di sopra egli assermasse, se medessimo esser peccatore, dicendo: lo ho peccato. Ora che sarò io a te, o guardiano degli nomini? E in altra parte disse ancora: se io vorrò giussificare me medessimo, la bocca mia medessima mi condanna. Ora per questo noi dobbiamo sapere, che e sono alquanti peccati, i quali possono essere sciandio i giusti uomini: e molti sono, da quali non si possono guardare eziandio i giusti. Imperciocche qual diremo noi, che sia colui, il quale, essendio in questa carne corruttibile, alcuna volta non caggia in coipa di non lecito pensiero, comeche non si lasci cader nella sossa del malvagio consentimento? In questo modo adunque possiamo noi dire, che la mente de giusti sia libera dalla perversa operazione; e nientedimeno alcuna volta caggia in colpe di non lecito pensiero. E così noi diremo, che ella caggia in peccato, conciossache almanco il suo pensiero sia corrotto; e nientedimeno dipoi non puo esser ripersa, imperciocche avanti che essa si lasci del tutto cadere, essa riperso dal cuor suo colui, il quale di sopra avea consessato, se

medesimo essere peccatore. Segue appresso:

Siccome spietato è l'inimico mio, e l'avversario mio, quasi iniquo. Noi dobbiamo sapere, che alcuna volta nella santa Scrittura questi due nomi siccome, e quasi non sono detti per significare alcuna similitudine, ma piuttosto per esprimere chiaramente la verità: siccome noi leggiamo nell' Evangelio dell' Apostolo Giovanni, dove dice: noi abbiamo veduto la gloria Jo. 1. 14. sua, quasi gloria dell' Unigenito dal Padre, pieno di grazia e di verità. E impertanto in questa parte questi due vocaboli noi dobbiamo dire, che siano detti per esprimere chiaramente la verità, e non per dimostrare alcuna similitudine. Appresso, noi dobbiamo sapere, che questa differenza è tra il malvagio, e l'iniquo: imperciocche ogni malvagio è iniquo; ma non ogni iniquo dee esser detto malvagio. Malvagio, ovvero spietato è detto l'uomo insedele, e l'uomo lontano dalla pietà della religione. Ma iniquo è detto colui, il quale per malvagità d'opera si discorda dalla via dell'equità; comeche sopra a se egli abbia il nome della Fede Cristiana. Ora in questo modo esponendo, noi dobbiamo dire, che per questo modo del parlarc del beato Giob è significata la santa Chiesa, la quale sostenendo coloro, i quali contradicono alla fanta Fede, si dice, che il suo inimico è spietato, ovvero malvagio. E appresso, conciossiache essa sostenza degli altri, i quali sotto il vocabolo della Fede sono posti in perverse operazioni; pertanto di ce, che il suo avversario è iniquo. Ma se noi pure volessimo, che questi due vocaboli siccome, e quasi sustino piuttosto posti per significare alcuna similitudine; allora noi possiamo dire, che la santa Chiesa vuole significare per similitudine degli uomini malvagi coloro, i quali dentro da essa vivono carnalmente. Imperciocche secondo la verità ben debbe essere detto suo nimico colui, il quale di fuori con parole afferma, se medesimo esser fedele, e con l'opere il niega. Per la qual cosa ben dice il nostro testo: siccome spietato è l'inimico mio, e l'avversario mio quasi uomo iniquo. Come dicesse apertamente: lontano è da me con la Fede colui, il quale con opera non s' accorda meco. Segue: quale è la speranza dell'ipocrita, se egli rapisce avaramente, e Dio non liberi l'anima sua? L'ipocrita, il quale tanto è a dire in no-stra lingua, quanto infignitore, non desidera d'essere giusto, ma piuttosso di parere. Per la qual cosa esso puo esser nominato avaro rattore; imperciocche volendo egli nelle fue malvagitadi essere onorato, siccome santo, noi possiamo dire, che egli è rubatore della vita altrui. Tutto lo studio dell'uo-

Digitized by Google

mo

mo ipocrito si è di nascondere quello, che egli è, e mostrare d'essere quello, che non è. Per la qual cosa ben diceva il nostro Salvatore nell' Evan-Matth. 22. gelio : guai a voi , ipocriti , i quali siete simiglianti ai sepoleri imbiancati , i quali di fuori mostrano d'essere velli, e dentro sono pieni d'ossa di morti, e Luc. 11.39 di sozzure: e così voi mostrate di fuori agli uomini d'essere giusti, e dentro siete pieni d'avarizia, e d'iniquità. Ma i Santi uomini non tanto vogliono aver gloria di quello, che esti sono; ma eziandio essi si ssorzano di non esfer riputati quello, che sono. Per la qual cosa ben leggiamo noi di quel nobile Predicatore della verità, il quale parlando contro a' falsi Apostoli, in prima per ammaeltramento de' suoi Discepoli si pote molte sue virtù, e de-2.Cor.11. scrisse molti pericoli, i quali egli avea sortenuti: e dipoi raccontò, come 13. . egli era stato rapito in Paradiso insino al terzo Cielo, e avea veduto cose, le quali non è lecito a uomo di parlare. E appresso essendo egli per parlare ancora cose piu maravigliose di se medesimo, e volendosi con gran prudenza guardare dalla laude umana, si soggiunse, dicendo: Ma io non voglio dire, acciocche alcuno non abbia di me alcuna stimazione oltre a quello, che egli vede in me, ovvero cltre a quello che egli ode di me. Ora adunque dobbiamo noi ben penfare, che egli aveva altre cofe a dire di fe medefimo colui, il quale dicea, che non volca piu dire. Ma veramente in ogni parte su savio il nobil Dottore: che in prima parlando esso delle sue operazioni, egli ammaeilrava i suoi Discepoli : e dipoi tacendo, egli ricevea se medesimo dentro a' termini della umiltà. Imperciocche troppo sarebbe slato ingrato il santo Apostolo, se egli avesse tacciuta ogni sua virtù ai Discepoli : e appresso forse sarebbe stato troppo incauto, se egli si susse in tutto aperto loro d'ogni sua operazione. È impertanto con gran prudenza egli soddissece a ciascuna parte; imperciocche per lo suo parlare egli dette ammaestramento alla vita degli uditori, e per lo suo tacere guardo la sua. Ma per questo noi dobbiamo sapere, che i Santi uomini, quando parlano alcuna cosa ad altrui di loro medesimi, esti seguono la regola del loro Creatore. Imperciocche l' Onnipotente Iddio, il quale ne comanda, che noi non ci dobbiamo laudare con la nostra bocca, se alcuna volta per la santa Scrittura lauda se medesimo, non pertanto fa questo, che egli abbia mestiero di laude, conciossiache per quelle non sia accresciuta sua Macstà; ma questo sa egli pertanto, imperciocche dicendo egli alcuna volta la grandezza sua, allora egli tira a se medelimo piuttosto la nostra stultizia: e così parlando egli di se medesimo a noi, egli ci ammaestra di que' beni, i quali non potremmo noi sapere, se egli avesse voluto tacere di se medesimo. Pertanto adunque esso manisesta agli uomini le laude sue, acciocche per questo noi lo conosciamo, e conoscendolo si l'amiamo, e amandolo il seguitiamo, e seguitandolo, ci acquistiamo la grapf. 110.6. zia sua, e dipoi avendo acquistata quella, ci possiamo eternalmente usare
la sua beata visione. Per la qual cosa ben diceva il Salmista: egli annunzierà al posolo suo la virtù delle sue operazioni, acciocche egli dia loro la eredità
delle genti. Come apertamente dicesse il Salmista: pertanto egli dimostra
la fortezza delle sue operazioni, acciocche con doni egli aggrandisca chiunque ode la grandezza di quelle. Così adunque, ritornando al nostro proposito, volendo i Santi uomini seguitare il coltume del loro Creatore, si parlano alcune volte delle loro virtù : e questo fanno per ammaestrare gli udiditori, e non per fare a loro alcun profitto. Onde in questo essi stanno sempre con gran confiderazione alla guardia di loro medefimi, acciocche levando esti altrui dall' amore delle cose terrene, essi non sussino attusfati nell'appetito della laude terrena: e così levando in alto altrui, essi atterrassino loro medesimi. Ora questo modo del parlare spesse volte seguono i malvagi ipocriti; ma veramente essi non conoscono la sentenza del parlamento de'

giusti; imperocche quello, che i giusti parlano di loro medesimi a utilità del prossimo, gl'ipocriti dicono a vanità del nome loro. E impertanto il nostro Santo considerando, come gli uomini ipocriti niente desiderano la gloria, she dee venire, ma piuttosto d'aver quella di questo Mondo, si disse: Quale è la speranza dell'ipocrito? Come se dicesse: quale è la speranza sua, sonciossiache avendo egli il suo amore alle cose presenti, egli niente abbia speranza di quelle, che debbono venire: e imperciocche egli è scritto: pershe l'uomo ha speranza di quella cosa, la quale esso vede? Pertanto adunque l'uomo ipocrito non si leva a considerare que' premi eternali; imperciocche egli si gloria in se medesimo di tenere in quelta vita quella cosa, la quale egli dovea addomandare in altra parte. Ora dipoiche il nostro Santo ha dimostrato la colpa di questo ipocrito, ecco che appresso egli soggiugne la pena, dicendo: ora esaudirà il suo grido Iddio, quando sopra di lui verrà l' angoscia? Veramente l'Onnipotente Iddio non ode le grida dell' ipocrito al tempo dell'angustia; imperocche al tempo della traquillità egli non volle udire il grido suo; siccome egli è scritto: maladetta sarà l'orazione di colui, Prov. 28.9 il quale rivolta le sue orecchie per non udire la legge. Per la qual cosa ben dice il nostro Santo: ora udirà il suo grido Iddio? E a queste parole ben s' accorda la sentenza del nostro Salvatore, dove dice : all'ultimo vennero le Matth.25. vergini stolte, dicendo: Signore, Signore; aprici. E fu risposto loro: In ve-11. rità vi dico, che io non vi conosco. Che noi dobbiamo sapere, che tanto maggiormente l'Onnipotente Iddio userà nell'altra vita la sua severità inverso i peccatori, quanto egli usa in questa maggiore misericordia inverso di loro: e allora sarà aspro il giudicio di quel Giudice inverso quegli, che non faranno corretti, il quale in questo secolo usa con pazienza tanta pietà inverso i loro errori. Per la qual cosa ben diceva il Proseta: Isai. 55.6. Cercate Iddio insino a tanto, che egli puo essere trovato: e invocatelo, mentre che egli è d'appresso. In questa vita Iddio non è veduto, ed ecci presso; ma allora sarà veduto, e non ci sarà dappresso. In questa vita egli non ci li dimoltra, ficcome Giudice, e di noi non fa ancora giudicio: e pertanto se noi lo cerchiamo, noi lo possiamo trovare. Ma nell'altra vita, comeche sia cosa maravigliosa a dire, quando egli apparira nel suo giudicio, egli potrà essere veduto, e niente potrà esser trovato. Ec impertanto ben ci dimostra Salomone, come quella Sapienza increata ci dà lusinghe con Prov.1.203 gran soavità, e giudica terribilmente, dicendo: La Sapienza predica di fuori, e nelle piazze dà la voce sua. E volendo dichiarare quale era questa sua voce, si soggiugne: Infino a quando voi, piccioli, amate la infanzia? E gli stolti infino a quando aranno desiderio di quelle cose, che nuocono loro: e i non prudenti aranno in odio la scienza? Convertitevi alla correzione mia: ecco cheio vi dimostro lo spirito mio, e mostrerovvi le parole mie. Ora ecco in qual maniera in queste parole è specificata la dolcezza del Chiamatore. Ma veggiamo ora, in che maniera il favio Salomone ci dimostra la severità del Riprenditore, acciocche egli ci dia a intendere, come debbe effere forte alla Prov. 1.24 fine la esaminazione del Punitore. Ora odi, come dice: Pertanto che io vi chiamai, e voi mi rifutasse, distess la mano mia, e non su chi mi guardasse. Dispregiasse ogni mio consiglio, e non vi curasse delle mie riprensioni. Ecco che io mi sarò besse, e riderò nella vostra morte, ed issignio perovvi, cioè sarò di voi scherno, quando v' interverrà quello, che voi temevate: quando verrà sopra di voi la subita miseria, e cadrà sopra di voi la morte a gusto tempessade:

L'ado verrà sopra di voi tribulazione e angustia. Allora essi chiameranno di supressione di santasione. chiameranno, e invocheranno il mio ajutorio, e io non gli esaudirò. Leverannosi la mattina, e non mi troveranno. Ben veggiastao noi adunque, secondo la sentenza del savio Salomone, tutto l'ordine del giudicio di Dio, come prima egli ci chiama con dolcezze, e dipoi ci riprende con gran terrore, e Tomo III.

alla fine ci condanna senza alcuna ritrattazione. Per la qual cosa ben disse il mostro tello: Ora esaudirà il suo grido Iddio, quando sopra di lui verrà l'angoscia? imperocche senza dubbio l'uomo ipocrito non troverà dinanzi a quel giudicio alcun rimedio nel suo gridare, conciossiache egli in questa vita ha saputo perdere il tempo acconcio a mandare il suo grido verso Iddio. Ma ecco, che ancora soggiugne appresso il nostro Santo della iniquità di questo ipocrito: ovvero potrassi esso dilettare nell'Onnipotente?

Veramente quello, che si lascia vincere dall'amore delle cose terréne, non si puo dilettare in Dio. E certo la nostra anima non puo stare senza alcun diletto; imperciocche o essa si diletta di queste cose insime, cioè basse, ovvero di quelle di sopra: e quanto essa pone più altamente il suo studio alle cose di sopra, tanto con maggior fassidio le sono vili queste cose basse e mondane: e quanto ella serma con maggiore ardore il suo appetito in quelle cose terrene, tanto ella diventa più fredda a quelle di sopra; imperocche insiememente e ugualmente non possono questi beni essere amati da noi. E impertanto considerando l'Apostolo Giovanni, che tra le spine dell'amore di queste cose secondari non si potea generare biada di carità, ovvero d'amore del Dio, ecco che in prima, che egli volesse seminare in noi semi d'amore del nosto Creatore, egli si ssorza di radicare le spine dell'amore di queste cose sono con la sociale dell'amore della sociale dell'amore del sociale dell'amore della sociale della sociale dell'amore della sociale della sociale dell'amore della sociale dell'amore della sociale dell'amore della sociale dell'amore della sociale della s

3.Jo.2.15. re di quelle cose secolari colla mano della santa predicazione, dicendo: non vogliate amare il Mondo, nè quelle cose, che sono nel Mondo. E di presente soggiugne: imperocche chi ama il Mondo, la carità del Padre non è in lui: come dicesse apertamente: questi due amori non possono stare insieme in un imedesimo cuore, nè puo generare amore di carità di Dio quel cuore, nel quale quella è affogata dalle spine de' diletti di questo Mondo. E dipoi

odi, come l'Apostolo racconta tutte le punture, che nascono di questi di-1.Jo.2.16. letti mondani, dove dice: Imperocche tutto, quanto è nel Mondo, è concupiscenza di carne, e concupiscenza d'occhi, e superbia di vita, la quale non procede dal Padre, ma procede dal Mondo: e il Mondo passa, e la concupiscenza sua. Pertanto adunque l'ipocrito non si puo dilettare in Dio; imperciocche veramente nella mente di colui, la quale è gravata dalle spine dell'amore terreno, niente puo nascere amore di Dio. Del quale ipocrito ec-

Allora invoca l' ipocrito Dio, quando egli fi fente ristretto dalle tribulazione di queste cose terrene; ma quando in questa vita egli truova quella selicità, la quale egli addomanda, allora egli non ricerca quell' Autore, il quale dona quella. Ma, siccome noi abbiamo detto di sopra, questa debbe esfere l'usanza di chi ha a ammaestrare altrui, che in prima egli si debbe sforzare di levar via i vizi delle menti degli uditori, e dipoi predicare loro la santità delle virtù: acciocche essendo la nostra mente libera da' vizi, essapposta possa l'escevere in se medessima il seme della santa predicazione. Per la quale sopra de la carti.

possa ricevere in se medesima il seme della santa predicazione. Per la qual cosa su detto al Proseta Geremia: Ecco che io i' ho posse sopra le genti, e sopra i regni, acciocche tu divelli, e distrugga, e disperga, e dissipi, e edischi, e pianti. Ora vedi, che in prima su comandato, che egli distrugga, e dipoi, che egli edischi: in prima che egli fvelga, e dipoi, che egli pianti; imperciocche in nulla maniera si puo sar sondamento di verità, se prima non è dissatta la sabbrica dell' errore. E impertanto bene osserva il dovuto ordine della dottrina il santo Giob, che dipoiche egli ha rispato in persona della santa Chiesa ai suoi amici, quasi come contro agli uomini eretici, e ha sottratta la loro superbia, com molte sue risposte; ecco de di presente egli dice, come esso vuole dare la santa dottrina: acciocche pertanto si dimostri per quello che segli e come egli vuol piantare le cose diritte: e per quello che egli ha detto dinanzi, come egli in prima volca svegliere l' ergore della malvagità. Onde segue:

b

Io vi insegnerò per la mano di Dio quelle cose, che l'Onnipotente ha, e non ve le nesconderd. In tal maniera il beato Giob parla di se medesimo, che egli vuole ancora per le sue parole dimostrare la persona altrui; imperciocche la fanta Chiefa volendo dare ammaeltramento di quanto a noi è mestiero di sapere, non ci vuol tenere segreta alcuna verità. Per la mano di Dio s'intende il suo eterno Figliuolo, del quale dice l'Apostolo Giovanni, Jo. r. 3. che ogni cosa è fatta per lui; e impertanto esso dice, che ammaestrerà per la mano di Dio coloro, i quali essa vede rimanere nella stoltizia della propria sapienza loro. Come se dicesse apertamente: io da me medesimo non so alcuna cosa; ma tutto quello, che io sento della verità, io l'ho compreso per singulare larghezza di quella. Ma voi pertanto non sapete dirittamente; imperocche questa vostra sapienza voi non la attribuite alla mane di Dio, ma piuttosto a voi medesimi. E certo ben puo così dire la santa Chiefa: imperocche quando i suoi nimici hanno alcun sentimento di verità, essi lo attribuiscono alla propria virtù loro: e tanto maggiormente privano loro medesimi della sapienza di Dio, quanto essi si ssorzano di mostrare, che tale loro sapienza procedà solamente dal loro ingegno. E certo alcuna volta è loro conceduto per ispeziale loro giudicio di sapere alcuna cosa di dirittura, acciocche per tale loro sapienza essi divengano poi maggiormente obbligati alla pena. Per la qual cosa apertamente ben soggiugne: Ecco che voi tutti avete scienza, e senza cagione parlate cose vane. Noi leggiamo, siccome egli è scritto: Quel servo, il quale conosce la volontà del signor suo, e non Luc. 12.47 lo serve, e non sa secondo la volontà sua, sarà percosso di molte battiture.

Ma quello, che non la conosce, e sa quello, che esso non vuole, sarà poco battuto. E in altra parte è scritto: Quello pecca, che sa il bene, e non lo adope-Jac. 4.17.

ra. E imperfanto volendo la santa Chiesa dimostrare, come i suoi nimici sono obbligati a maggior colpa, si dice, come essi sanno quello, che essi debbono seguire, e non vogliono adoperare quello, che essi sanno. De quali in altra parte è scritto : Essi discendano nell' inferno vivi . Vivi sono quegli , i quali Ps.54.16. sentono tutto quello, che è satto inverso di loro; ma i morti non sanno, e non sentono. E impertanto per li morti, i quali non sentono, noi dobbiamo intendere gl' ignoranti : e per li vivi, che sentono, intendiamo quegli, che sanno discernere. Adunque i vivi nell' inferno, non è altro senon peccare con sapere, e con conoscimento. Segue:

Questa è la parte dell' uomo malvagio, e la eredità de' violenti, cioè ssor-zatori, la quale essi ricevono dall'Omipetente. E per dichiarare, che parte, e che eredità sia questa, odi, come soggiugne: Se saranno multiplicati i sigliuoli suoi, essi saranno nel coltello, e i nipoti suoi non saranno saziati di pane. Veramente non senza ragione gli uomini eretici sono appellati malvagi; imperocche per lo errore della loro perversa dottrina essi sono stranieri dal conoscimento della verità. Così ancora non senza ragione sono appellati sforzatori; imperocche essi si ssorzano di piegare a perverso intendimento le sentenze della fanta Scrittura, le quali contengono in loro dottrina di verace ammaestramento: e impertanto essi possono essere appellati ssorzatori e rubatori, non delle sustanze degli uomini, ma dell' intendimento de' comandamenti di Dio. Ora i figliuoli di questi sforzatori non sono altri, senon i seguaci de' detti eretici : i quali pertantoche consentono all' error soro, veramente fi puo dire, che sieno figli generati dalle loro predicazioni. Maquando questi figliuoli saranno malniplicati, dice, che saranno nel coltello: imperocche comeche in quella vita essi crescano in gran moltitudine nella loro libertà; nientedimeno essi saranno tutti percossi dalla sentenza di quel Giudice, che debbe venire. Per la qual cosa odi, come disse Iddio per Moise: il costello mio divorerà le carni. Veramente allora si potra dire, che Deut.32.

B 2

il coltello di Dio mangi le carni, quando nell' ultimo giudicio la sua sentenza ucciderà coloro, i quali in quella vita saranno vivuti carnalmente. Nella qual sentenza veramente potrebbe dubitare alcuno, come è, che il nostrotetto dice, che quetta parte, e quetta eredità i perversi ricevono dall' Onnipotente? Ma certamente a chi volesse sottilmente investigare, saria assai chiaro, che comeche questi malvagi uomini abbiano da loro medesimi le loro ingiuste operazioni; nientedimeno alla dirittura di quello eterno Giudiee si appartiene di vendicare giustamente le cose ingiustamente fatte, acciocche la divina fentenza ordini nella pena coloro, i quali nella loro malvagia operazione son caduti nella colpa. De' quali ben disse ancora, che i nipoti loro non saranno saziati di pane. Quelli possono esser detti nipoti degli eretici, i quali nascono della predicazione de' malvagi figliuoli. I quali, pertanto dice, che non saranno saziati di pane; imperciocche volendo essi sentire più addentro, che essi non possono comprendere del pasto della parola di Dio, pertanto rimangono sempre digiuni del conoscimento della verità. e così non possono avere per loro refezione quegli ammaestramenti della santa dottrina, i quali essi non cercano d'avere, senon per questione, e per vanità. Ma impertanto che spesse volte la santa Chiesa riduce a se medesima alcuno di questi eretici, e alcuni altri ne lascia stare pertinaci nella loro malizia; odi, come apprello soggiugne: Quegli che rimarranno di lui, saranno sepelliti nella morte. Questo non è altro, senon che quegli, i quali in queità vità non ritornano alla luce delle verità, al postutto saranno condannati alla pena eternale. E imperocche alcuna volta, quando questi autori d'errore sono così condannati alla pena, i popoli, che saranno ingannati da loro, sono risormati in iscienza; pertanto odi, come soggiugne appresso: E le vedove sue non piagneranno. Quali diremo noi, che sieno queste vedove, senon i popoli, i quali erano suggetti a questi malvagi, i quali rimangono soli per la morte di coloro? Imperocehe, siccome noi abbiamo detto, spesse volte, quando il predicator dell'errore è menato a i supplici eternali, i popoli, che erano loro suggetti, si ritornano alla grazia dei vero conosci-mento. Onde a questi popoli, noi possiamo dire, che questi malvagi predicatori fussino quali come loro mariti; imperocche essi erano corrompitori delle menti loro. Queste vedove non piagnono per l'amore di tali loro mariti; imperocche spesse volte, siccome noi abbiamo detto, per le morti di quelli loro Dottori essi ritruovano la via della verità, per lo mancamento de' quali parea, che essi sussino assisti. Ovvero ancora pertanto non piagnono queste vedove; imperocche alcuna volta rimanendo questi popoli ne' loro errori dopo la morte di costoro, essi danno loro medesimi con salsa speranza consolazione contro ai loro lamenti, pensandosi, che i loro Maestri sieno stati santi, e predicatori di verità. Segue:

Se egli porterà l'argento a guisa di terra, e appresso il vestimento, siccome loto, conciossiache egli l'abbia così appressato, il giusto ne sarà vestito, e l'innocente dividerà l'argento. Per lo nome dell'argento spesse volte s'intende la clarità della paro-Psal. 117. la di Dio, siccome in altra parte è scritto: i parlamenti di Dio sono parlamenti casti, e argento provato al fuoco. E conciossiache molti sono, i quali si ssorzano d'avere la parola di Dio non dentro da loro per volerla mettere in opera, ma piuttosto di suori per pompa e per vanità; pertanto odi, come in Soph.1.11 altra parte dice il Proseta: Issi sono spariti tutti quelli, che erano involti d'argento. E questi sono quegli, i quali s'investono della parola di Dio non per dar dentro da loro cibo all'anima, ovvero pasto di vita, ma piuttosto per una vanità di suori. Onde l'argento di questi cotali, cioè la parola di questi eretici è assimigliata alla terra: imperocche essi si ssorzano d'avere alcuno intendimento della santa Scrittura solamente per amore d'alcuna laude terre-

na, e non per edificazione de' prossimi loro. E questi ancora apprestano le veilimenta loro, siccome loto; imperocche essi col testimonio della santa Scrittura sozzamente voglion disendere loro medesimi. E queste cose essi apparecchiano; ma il giusto, dice, che sarà vettito di quelle: imperocche quelo uomo, il quale è ripieno di diritta fede, si ricoglie tutti que' testimoni delfa fanta Scrittura, i quali i malvagi eretici recano a pruova delle Poro fallitadi, e di presente convince la pertinacia del loro errere. E in questo modo, quando essi si credono aver trovato contra di noi i testimoni della santa legge, essi arrecano contra loro medesimi argumenti, per li quali essi rimangono da noi vinti. Tutto quello, che noi abbiamo detto in parole, fir provato per opera da quel David, il quale tenea figura di Dio, e da quel Golia, il quale tenea figura degli uomini eretici. Onde noi leggiamo, che Golia venne alla battaglia colla spada, e David colla tasca de pastori: e di poi etsendo questo Golia vinto da David, si su ucciso da esso colla sua spada medesima. Ora in questo modo facciamo noi, i quali per la grazia di quel David, che ne su promesso, abbiamo meritato d'esser membri suoi; imperciocche, quando noi vinciamo la superbia degli eretici con quelle medelime sentenze e allegazioni della santa Scrittura, le quali essi si sforzano di recare contro di noi, allora si puo dire, che noi tronchiamo il capo di Golia colla sua medesima spada. E in questo modo il giusto sara vestito di quelle vestimenta, le quali sono apparecchiate dall' ingiusto; imperocche il santo uomo a provare la verità usa quelle medesime sentenze, che usa if malvagio eretico per contradire a quella. Così ancora l'innocente dividerd l'argento. Dividere l'innocente l'argento non è altro, senon esponere la santa Scrittura tritamente e distintamente, e distribuire a ciascuna parte quello, che si conviene ad essa. Quello, che in questa parte è appellato argento, ovvero vestimento, in altra parte è appellato spoglio, siccome bene lo diceva il Salmitta: to mi rallegrerò sorra i parlamentituoi, siccome quello, che ha trovati Psal. 178. molti spogli. Pertanto sono i parlamenti di Dio appellati spogli; imperocche ve- 162. nendo il popolo gentile alla fede di Dio, il popolo Giudeo fu spogliato di quegli, e rivestitine i Gentili. Di questa divisione ancora dell'argento, ovvero di queiti spogli, odi, come in altra parte è scritto: Beniamin, lupo vapace, mangerà la pre-Genef.49. da la mattina, e la sera dividerà le spoglie. Certamente in questo detto ben su si-27. gnificato l'Apostolo Paolo, disceso dalla schiatta di Beniamin: il quale mangio la preda la mattina, imperocche ne' suoi principi perseguitando lui que' sedeli, i quali esso poteva, egli soddisfaceva in questo modo alla sua crudeltà : e dipoi la sera divise questi spogli , imperocche essendo lui divenuto sedele, egli distribui la parola di Dio, esponendola a i santi sedeli. Segue appresso: Egli edisicò la sua casa a modo della tignuela, e sece la casa annetta a guisse del guardiano. La tignuela noi veggiamo, che si sa la casa per corruzione. E certo per nessun modo ci potea esser meglio fignificato l'uomo eretico, il quale non fa luogo alla sua malvagità, senon in quelle menti, le quali esso puo corrompere. Promette l'uomo eretico a' suoi seguaci, che essi saranno liberati dal fuoco eternale; ma certo le parole sue non hanno solidità, imperciocche non fon ripiene di verità. Per la qual cosa ben soggiunse: e fece la capametta a guifa del guardiano, e senza alema sermezza di senda-mento; è impertanto in picciolo tempo è disfatta: e in questo modo quel riposo eternale, il quale è promesso dagli eretici, manca insiememente col tempo, imperocche niente si trova dopo questa vita. Ma noi dobbiamo sapere, che spesse volte questi eretici hanno l'ajutorio dai potenti di questo secolo, e fono ajutati dai ricchi del mondo; e impertanto ecco che il Santo uomo parla contro a tutti questi ricchi, i quali avessino superbia per tutte quelle cose temporali contra il suo Creatore. Onde segue : il ricco, quando

dormirà, niente porterà seco. Aprirà gli occhi suoi, e niente troverà. A questa Ffal.75.6. sentenza s'accorda seco quel verso del Salmista, dove dice: Turbati sono del cuore loro gli stolti tutti: essi domiranno il sono loro: e niente troveranno tutti gli uomini delle ricchezze nelle mani loro. Imperciocche se i ricchi si volessino trovare nelle mani loro alcuna cosa, odi, come di questo essi sono ammae-Luc. 16.9. strati, in che modo essi lo possono fare, siccome è scritto nell'Evangelio: Fatevi amici della grassezza della iniquità, acciocche quando voi morrete, essi vi pongano ne' tabernacoli eternali. Il ricco, quando muore, niente porta seco; ma certamente egli porterebbe seco le cose sue, se delle sue sustanze egli avesse fatto carità alla voce dell'addomandatore. Imperocche noi dobbiamo sapere, che tutte le cose terrene noi perdiamo, quando noi le vogliamo guardare; e così per lo contrario le guardiamo, volendole donare: e in que-tto modo il nostro patrimonio si perde, quando è ritenuto: e guadagnasi, quando è distribuito. E impertanto conciossiache noi non possiamo stare sermi a queste cose temporali, imperocche ovvero noi l'abbandoniamo morendo, ovvero esse abbandonano noi, venendo manco nella nostra vita; pertanto noi con tutto nostro studio ci dobbiamo ssorzare, che queste cose, le quali al tutto debbono venir meno, noi le convertiamo in mercatanzia, la quale non possa venir meno. Ma veramente noi ci possiamo assai maravigliare di quanto dice, che quando egli dormirà, aprirà gli occhi suoi, e niente tro-verà. Quando noi vogliamo dormire, noi chiudiamo gli occhi: e quando noi siamo desti, si gli apriamo. Ora noi dobbiamo sapere, che conciossa-ene l'uomo sia composto d'anima, e di corpo, il sonno dell'uno è vegghia dell'altro; imperocche quando il corpo dorme nella morte', allora l'anima vegghia, e sta desta nel vero conoscimento. E impertanto noi possiamo dire, che il ricco dorma, e apra gli occhi: imperciocche quando egli è morto corporalmente, allora l'anima sua è costretta di vedere quella cosa, la quale essa non volle conoscere in prima: e allora si truova vota quella misera, la quale in questa vita si rallegrava essere ripiena di queste cose temporali. Dorme la infelice anima, e niente porta seco di quanto essa avea in questa vita; ma veramente la colpa, che cisa ha commessa, essa porta tutta seco, comeche essa abbia lasciate tutte quelle cose, per le quali essa l'avea commessa. Or vada adunque questa anima, e divenga superba per l'abbondanza delle sue ricchezze: voglia essere sopra tutti gli altri, e abbia vanagloria d'avere tutte quelle cofe, le quali erano del prossimo; imperocche pure verrà tempo, che essa si sveglierà, e allora conoscerà, quanto susse cosa vana tutto quello, che essa tenea, quando dormiva. Spessevolte adiviene, che il povero, quando dorme, si sogna d'esser ricco, e tutto si leva in alto per quello, che a lui pare avere, e rallegrasi d'avere quello, che egli non soleva avere: e pargli cercare d'avere in isdegno coloro, da quali egli solea prima essere segli su duole d'essere segli si dessere segli si duole d'essere segli si dessere segli si duole d'essere segli si duole d'essere segli si de segli si de segli bondanza delle molte ricchezze : e tanto maggiormente si duole, quanto esso si conosce per sì piccolo tempo essere stato così vanamente ricco. Ora così in verità sono i ricchi di questo mondo, i quali si levano in superbia per queste cose temporali , e niente per tale loro abbondanza sanno adoperare alcune virtù : e veramente e' sono siccome chi dorme. Ma quando essi si sveglieranno, allora essi troveranno la lor povertade, imperocche essi non portano seco a quel giudicio alcuna cosa stabile : e quanto in questa vita essi si levano piu in superbia per piccolo tempo, tanto piu si piangeranno di loro me-desimi piu gravemente nelle pene eterne. Dica adunque il nostro Giob: egli aprirà gli occhi suoi, e niente si troverà; imperciocche nell'altra vita egli aprirà ne' tormenti quegli occhi, i quali esso tenea chiusi nel tempo della

mile-

misericordia. Aprirà gli occhi, e niente si troverà frutto della pietà: i quali egli volle tener chiusi, quando esso lo trovava. E in verità troppo tardi apriranno i loro occhi coloro, i quali, siccome lo testimonia la somma Sa-Sap.5. S. pienza, al tempo della loro dannazione debbono dire: che prositto ci fece la superbia: e che utile ci sece il vantamento delle ricchezze? Tutte quelle cose somo passate, siccome ombra, e siccome messaggio, che tosto passi i Ora adunque allora conosceranno i miseri, come erano vili e suggitive quelle cose, le quali esti aveano, quando essi l'aranno perdute: e queste erano quelle, le quali, quando erano loro presenti, pareano alla loro stottizia cose grandi da dover sempre durare. Tardi aperse i suoi occhi quel ricco dell' Evangelio, quan-Luc. 61, do egli vide Lazaro stare in luogo di riposo: il quale stando alla porta, era 26. stato tanto da esso dispregiato. Allora in quel luogo esso ebbe intendimento di quello, che egli non volle adoperare in questa vita: e in questo modo nella sua dannazione egli su costretto a conoscere, che cosa susse quella, la quale egli aveva allora perduta, quando egli non volle conoscere il suo prossimo tanto bisognoso. Del quale odi, come ancora soggiugne:

La miscria, ovvero povertà, l'ha compreso, siccome acqua: e la notte lo aggrava la tempesta. Deh consideriamo ora la miseria e la povertà del ricco, quando ardea nel fuoco eternale, il quale era stato in tanta abbondanza di mangiari. Odi come disse: Padre Abraam abbi misericordia di me, e manda Luc. 161 Lazaro, che intinga nell'acqua la fommità del dito suo, e refrigeri la lingua mia; 24imperocche io sono crucciato in questa fiamma. Per queste parole non volle dare ad intendere il nostro Salvatore; che in tanto ardore sia ricercata per refrigerio una scintilla d'acqua; ma per questo egli volle piuttosto dimostrare. come quello, il quale peccò in tanta abbondanza, era quivi in gran miseria. Onde ben veggiamo noi nelle parole del ricco, per sottilissimo giudicio di Dio quanta degna pena rispondesse a cotale sua colpa. Or considera bene le parole del Salvatore, e la pena corrispondente, degna a cotale sua colpa. Fu costretto dalla gran miseria sua quel ricco d'addomandare eziandio le minime cose, il quale in questa presente vita s'era lasciato costringere dall'avarizia infino al negare delle cofe tanto piccole. Ora in che maniera potea quelto misero ricco essere piu aspramente punito? Ecco che addomandava una gocciola d'acqua colui, il quale al povero avea negato i minuzi del pane. Ben dice adunque, che la miseria lo comprese, siccome acqua. Vera-mente non senza cagione è assimigliata all'acqua quella miseria, ovvero povertà, la quale, ne tormenta nell'inferno: conciossiache per lo nome del lago in altra parte si dia a intendere coloro, i quali sono tranghiottiti dalla profondità di quel luogo orribile, siccome dice il Profeta parlando in persona di tutta l'umana generazione: caduta è nel lego la vita mia. E in altra Thren. ?. parte canta il Salmilla della allegrezza di quegli, che sono scampati: Signo-53. re Iddio mio, io gridai a te, e tu mi fanasti . Signere, tu scampasti dall'inferno Psal.19.7. l'anima mia, e falvastimi da quegli, che discendono nel laga. Appresso ancora disse il nostro Giob, che la notte lo aggraverà la tempesta. È che vuole egli, che s'intenda per lo'nome della notte, senon quel tempo della subita uscita di questa vita, il quale ne sta sempre nascoso? E per lo nome della tempesta, egli non vuole dare a intendere, senon la turbazione di quello spaventoso e aspro giudicio, siccome ben lo testimonia il Salmista, dove di-Psal.49.3. ce : Iddio verrà manifestamente, l'Iddio nostro, e non tacerà : il fuoco arderà davanti a lui, e intorno a lui la tempesta forte. Della qual tempesta odi ancora; come diceva quella Sapienza increata per la bocca di Salomone: e io mi Prov. si riderò nella morte vostra, e sphignerò quando vi sarà addivenuto quello, che voi 26. temevate; quando sarà caduta sorra di voi la subita miseria, e la morte sarà sopravvenuta, siccome tempesta. Ora impertanto adunque questa igno-

ranza della nostra morte in questo modo puo essere appellata notte; imperocche noi possiamo dire, che la notte sia questo peccatore aggravato dalla tempessa; cioè a dire, egli è compreso dal truono di quel giudicio di Dio, del quale esso non s'avvede. E impertanto odi, come in altra parte dicea Matth.24 la somma Verità medesima nell'Evangelio: Se sapesse il padre della famiglia, a quale ora dovesse il suro venire, certamente egli vegghierebbe, e non lescerebbe 43. furare la casa sua: e impertanto voi state apparecchiati: imperocche quando voi non vi pensate, verrà il figliuolo dell' uomo. E ancora pertanto su detto per Ibid. 48. questa Verità medesima contro a quel servo malvagio : E se quel rio servo dità nel suo cuore: il mio Signore s'indugia di venire: e comincierà a percuotere i sonservi suoi, e mangerd e berrà con gli ebri; egli verrà il Signor suo in quel giorno, che esso non si penserà, e in quella ora, della quale esso è ignorante. E per 1. The fl.5. questo ancora dice l' Apostolo Paolo ai discepoli suoi: Ma voi, franci mici, non siete in tenebre, che quel giorno vi debbia comprendere, siccome suro; imperocche tutti voi siete figliuoli di luce, e figliuoli di giorno; e non siemo figliuoli di notte, ne, di tenebre. E ancora per questo su detto a quel ricco superbo per bocca di Luc. 1 2. Dio : o stolto, che questa notte torranno l'anima tua da te. Adunque di chi saran-20. no quelle cose, le quali tu hai apparecchiate? Or vedi, che dice, che di notte muore colui, il quale pertantoche non antivedea la morte sua, si era posto nelle tenebre del cuore. Per la qual cosa ben disse il nostro testo: La notte l'aggraverà la tempesta; imperocche colui, il quale non vuole adoperare que' beni, i quali esso vede, si è compreso dalla tempesta della morte sua, la quale egli non vede. Del quale ancora odi, come egli soggiugne: il vento ardente lo porterà via. E chi intenderemo noi per quello vento ardente, senon quello spirito maligno, il quale venta ne' nostri cuori le siamme de' desideri mondani, aeciocche egli ci perduca alla fine de' tormenti? Ora pertanto noi possiamo dire, che il vento ardente porti via ciascuno uomo perverso; imperocche quello spirito maligno, il quale accende gli uomini a' vizi in questa vita, si gli tira poi ne' tormenti alla morte. È che per lo nome del vento noi possiamo intendere quello spirito maligno, odi, come lo testimonia Terem.I. il Proseta Geremia: lo veggo la pentola accesa, e la faccia sua dalla faccia del-13. l'Aquilone. La pentola accesa non è altro, senon il cuore dell'uomo, il quale arde dell'ardore de' desider, secolari. La quale è accesa dalla faccia dell'Aquila. ne, cioè, che è infiammata dalle suggestioni, e ingannamenti del demonio. Isai.4. 13. E certo egli è degnamente nomato Aquilone: del quale è scritto: lo sedrò nel monte del testamento ne lati dell'Aquilone, e sarò sopra l'altezza de nuvoli. Dall' ardore di questo vento ardente allora è temperata e guardata la mente di ciascheduno uomo eletto, quando in essa si spegne il caido de' vizi, e raffreddasi la fiamma degli appetiti terreni. Per la qual cosa ben grida con allegrezza tra le laudi del suo Sposo la santa madre Chiesa, dove dice : Io mi Cant. 2.3. sedetti sotto l'ombra di colui, il quale io desiderava. Della temperanza di questo ardore ancora odi, come gli su promesso da Dio per la bocca d'Isaa, 1sai. 55. dove dice: In luogo del piccolo salcio monterà l'abete, e per la ortica crescerà la mortella. Allora si puo dire, che dentro alla santa Chiesa per lo salcio mon-13. ti l'abete, quando per lo dispregiamento di queste cose terrene nasce nel cuore de' fanti l'altezza della-contemplazione di Dio. Appresso l'ortica è di natura temperata. Ora adunque allora si puo dire, che la mortella cresca in luo-go dell'urtica, quando le menti de' giusti si partono dal caldo dell'ardore de' vizi, e vengono alla temperanza de' loro pensieri, e quando essi non desiderano piu le cose terrene, e spengono le fiamme della carne. E per questo refrigerio della mente, il quale è donato da Dio, su detto dall'Angelo a Luc. 1.35. Maria: La virtù dell'altissimo ti sa ombra. Comeche in quelle parole per lo nome deil'ombra si potrebbe intendere l'una e l'altra natura d'Iddio, il

quale dovea prender carne umana; imperocche l'embra nasce di lume, e di corpo : e il nostro Signore Iddio per la sua divinità è lume, il quale con la fua anima volle nel ventre della Vergine prendere carne umana. Pertanto adunque ben su detto al corpo: La virtil dell'altissimo ti farà ombra: cioè a dire: il corpo in te della umanità prenderà il lume della divinità, il quale è senza corpo. Ma lasciamo stare questo, e seguitiamo quello, che noi abbiamo cominciato a parlare degli uomini iniqui. Questi, dice, che sono portati via dal vento ardente: imperocche il malvagio Spirito si tira dipoi alla fiamma dell'inferno colui, il quale egli accende in quella vita di fuoco di

perversa concupiscenza. Segue: E siccome un truono, ovvero vento, lo leverà dal luogo suo. Il luogo de' peccatori nontè altro, senon il diletto di questa vita temporale, e il diletto della carne. E impertanto allora fi puo dire, che ciascheduno sia portato via, siccome da un vento, quando egli per la paura dell'ultimo giorno si diparte da tutti i diletti corporali. Del quale ultimo giorno, odi, come soggiunse appresso: Egli manderà sopra lui, e non perdonerà. Noi dobbiamo sapere, che quante volte il nostro Signore Iddio corregge il peccatore per le sue percussioni, pertanto egli li manda il suo flagello, acciocche per quello gli perdoni. Ma quando egli con le sue percosse truova pure la sua vita in peccato, allora egli manda il suo stagello, acciocche per quello l'uomo meriti perdonanza. Alcuna volta lo manda per non perdonare; onde dobbiamo sapere, che in questa vita il nostro Signore Iddio tanto maggiormente si studia di perdonare, quanto egli maggiormente manda i suoi flagelli con l'aspettare; siccome egli per la bocca dell'Angelo diceva all'Apostolo Giovanni: Io-ritrendo, e gastigo coloro, i quali io amo; e siccome in altra parte è scritto: Iddio gastiga Ebr. 12.6. lo contrario è scritto del stagella ogni figliuolo, il quale esso riceve. E così per lo contrario è scritto del stagello della dannazione in altra parte, dove dice: Psalo, 17. il peccatore è compreso nelle opere delle mani sue. Del quale odi ancora, come dice il Psal.9.17. Signore pel Profeta Geremia, quando egli vedea il suo popolo peccare senza alcuna correzione: per la qual cosa esso non gli ragguardava, siccome figliuoli, possi sotto disciplina, ma piuttoso siccome nimici suoi; onde diceva: lo t. Jerem. 3. aggio percosso di piaga d'inimico, e di gassigamento crudele. E in altra parte dice: Perche gridi sopra la contrizione tua? Il tuo dolore è insanabile. E impertanto questa è la providenza de' santi eletti, che sempre essi si ssorzano di ritornare alla regola della giustizia, avanti che l'ira del giudice s'accenda in modo da non potersi spegnere: acciocche sorse essendo essi compresi nell'ultimo flagello, a una ora non mancasse loro la vita insiememente con la colpa; imperciocche allora monda il flagello ogni colpa, quando egli muta la vita. È impertanto io dirò una parola di gran terrore, che ogni percussione di Dio, ovvero è purgazione della vita presente, ovvero è principio della pena, che debbe venire. Onde per coloro, i quali si correggono per lo flagello di Dio, è scritto: il quale poni il dolore nel comanda-Psal. 93. mento. A colui è posto il dolore nel comandamento, il quale per lo dolore del 20. flagello si diparte dalle rie operazioni. E di coloro, i quale per lo dolore del 20. non liberati per li flagelli, è scritto in altra parte: Tu gli percetesti, ed essi Jerem.5.3. non si dolsono: tu gli tritasti, ed essi non vollono ricevere la disciplina. Veramente a questi tali si puo dire, che comincino i flagelli in questa vita, e Deut.32.
bastino eternalmente co slagelli della sentenza, che dura senza sine. Per la 22. qual cosa ben diceva Iddio per Moise : il fuoco arse dalla ira mia, e arderà De fanit. insino all'inserno di sotto. Quanto alla percossa di questa vita presente, ben d.3.C.43. dice, che il suoco arse dall'ira sua. E dipoi, per voler significare la dannazio-ignis sucne carnale, soggiunse : e arderà sino allo inferno di sotto. Comeche alquanti di- census. cano quello, che è scritto: Iddio non giudicherà due fiate un medesimo. E que- Nahum I. Tomo 111. iti tali

Jerem. 17. sti tali non considerano quello, che per lo Proseta è detto degli uomini ini-18. qui, siccome egli percuote di doppia confusione: e quello, che in altra parte è Juda 5. scritto : Gesit, che salvò il popolo della terra d'Egitto , si uccise la seconda volta coloro, i quali non credettono. E certo, se noi vogliamo consentire a costoro, come una medesima colpa non puo esser punita due volte; allora noi diremo, che questo s' intenda di coloro, i quali sono percossi de' peccati loro, e nel loro peccato muojono; imperciocche la percussione di questi tali, la quale incominciò in questa vita, è finita nell'altra. Ben dice adunque il nostro testo: egli manda sopra loro, e non perdona. Segue appresso: quello che fugge, fuggirà delle mani sue. Quello si puo dire, che fugga dalla mano di 43. colui, che percuote, il qual corregge la iniquità della sua operazione. Ovvero ancora, perciocche nella fanta Scrittura si dà ad intendere la nostra operazione; pertanto noi possiamo dire, che quello sugga delle mani del percosso, il quale considerando la morte dell'uomo iniquo, si abbandona la via della iniquità. Per la qual cosa ecco che ancora loggiunge: Egli stringe sorra lui le mani sue. Strignere le mani non è altro, senon confermare in dirittu-Ebr. 12. ra l' operazioni della vita fua. Onde Paolo Apostolo diceva: Levate in also 12. le mani lente, e le ginocchia deboli. Quando adunque alquanti uomini considerano la morte altrui, allora essi si riducono al cuor loro, acciocche essi confiderino la loro. E in quelto modo dove l'uno è menato a i tormenti, per quello l'altro n'è liberato. Allora adunque stringe questo sopra colui le mani sue, quando egli considera nella pena altrui quello, che esso debba tenere. E quando egli vede, che quello, che avea peccato, rimane così percofso, allora esso ristrigne le sue dissolute operazioni col vigore della giustizia. E în questo modo adiviene spesse volte, che siccome il malvagio uomo viven-do ne tirava a se molti altri per lo diletto del peccato; così morendo egli Pfal. 57. ritragga molti dalla colpa per paura del tormento. La qual cosa ben tellimonia il Salmista, come adiviene ancora ai buonini, dove dice: il giufio si rallegrerà; è quando egli vedrà la vendetta de malvagi, e laverà le mani sue nel sangue de peccatori. Allora si puo dice, che i giuti uomini si lavino per la come de peccatori.

mani nel fangue de peccatori, che muojono, quando vedendo loro la pena de' malvagi, pertanto essi correggono la loro vita. Segue: E sufolerà sopra lui, ragguardando il lucgo suo. Per lo sufolare non s'inten-

de altro, senon un segnale di maravigha. Ovvero ancora se per lo nome del sufolare noi vogliamo intendere altra significazione; allora noi possiamo dire, che morendo il peccatore, allora quegli, che veggono la morte sua, si sufolano: e questo adiviene, quando essi si convertono a quelle parole spirituali, le quali essi aveano inprima disprezzate. Ora dipoiche questo nostro Santo ha sufficientemente parlato delle pene di que' potenti, i quali in questo secolo si levano in superbia; ecco che da capo egli rivolta le parole sue alla superbia degli eretici, i quali si levano in alto per lo parlamento loro. Onde odi, come segue:

Ha l'argento i principi delle vene sue, e l'oro ha il luogo, dove egli si fonde. Per lo nome dell'argento, siccome noi abbiamo detto, s'intende la parola di Dio ; e per lo nome dell'oro s'intende lo splendore della vita, ovvero della fapienza. Ora i malvagi eretici in tanto montano in superbia per lo splendore della loro eloquenza, che essi non hanno alcuna solidità, ovvero sermezza dalla autorità d'aleuno de' santi libri : i quali sono quasi, come vene d'argento al nostro parlare; imperocche di quegli noi traemo il principio de'nostri sermoni. E impertanto noi ci ssorziamo di riducere ciascuno alle scritture della santa autorità, acciocche, se alcuno vuol parlare dirittamente, da quelle prenda principio del suo parlamento. Per la qual cosa ben disse: l'argento ha i principi delle sue vene; come se dicesse apertamente: mestiero sa, che quello, il quale vuol predicare la verità, prenda i principi de' fuoi parlamenti

lamenti dalle sante Scritture, acciocche tutto quello che egli parla, abbia il sondamento della divina autorità, nel quale egli possa sondare l'edificio della sua predicazione. Imperocche, ficcome noi abbiamo detto di fopra, i malvagi eretici spesse volte si ssorzano di provare le loro malvagità con quelle sentenze, le quali essi miente truovano nelle scritture de' santi libri. Per la qual cosa bene ammoniva il suo Discepolo quel nobile Predicatore, dicendo: a Timoteo guarda il tuo deposito, schifando le maledette novità del parlare; imperocche volendo i I. Timot. malvagi eretici esser laudati del loro eccellente ingegno, allora essi predi- 6.20. cano alcune novità, le quali non si contengono ne libri degli antichi Padri : e in queltó adiviene, che per volere essi apparere savi agli uomini, essi spargono ai miseri uditori loro seme di grandissima stoltizia. Ma ancora ben disse : e l'oro ha il suo luogo, nel quale egli è fonduto; come dicesse apertamente: ben fostiene da voi persecuzione la vera sapienza de fedeli, il luogo della quale non è altro, senon la fanta universale Chiesa; ma certamente essa è purgata da tutte le sozzure de' peccati suoi per lo suoco di tale persecuzione. Veramente l'oro, e l'argento è provato nel fuoco; ma i santi eletti sono provati nella fornace della profonda umiltà. Ma in questa sentenza noi posssamo ancora dire, che il beato Giob volca riprendere questi eretici delle loro stolte passioni; imperocche essi sostengono molte avversità sotto il nome del nostro Salvatore Gesù Christo, sperandosi per queste passioni di pervenire suoi martiri . E impertanto a questi dice il nostro Santo: L' wo ba il suo luogo, nel quale è fonduto; come dicesse; qualunque è quello, il quale è suori dell' unità della santa Chiesa, certo egli puo ben sostenere pena; ma non puo giammai divenir martire, imperciocche l'oro ha pur il sue luogo, nel quale egli è fonduto. Ora adunque che dite voi eretici, i quali mostrate di voler' essere fonduti, ovvero provati per assizione della vostra carne, ovvero ancora per afflizione di martirio, e non conoscete il luogo, nel quale voi dovete esser provati? Ora attendete la parola del nostro Santo: L'oro ha il suo luogo, nel quale egli è provato. E impertanto, se voi volete effere approvati, ora addomandate questo luogo, e sforzatevi di trovare quella fornace, nella quale voi possiate degnamente esser provati. Questa fornace, e quello luogo non puo essere, senon la santa madre Chiesa, nella quale chiunque vorrà esser provato, si potrà essere purgato da ogni sozzura di pec-cato. Ma se voi eretici di suori di questa santa Chiesa sostenete alcuna cosa di tribulazione, ovvero d'amaritudine per lo amore di Dio, veramente voi potrete bene essere incensi dal suoco delle persecuzioni; ma niente potrete essere purgati da quello. Ora dica il Proseta Geremia, dica, come il suoco, rel cuello voi ardita. Se vota d'ogni virtì. Udire come dica i in grando nel quale voi ardete, sa voto d'ogni virtù. Udite come dice: in vana ha Jerem. 6. fonduto il fonditore; imperciocche le malizie loro non sono consumate. Di questo 29. suoco ancora, il quale è sostenuto di suori dalla santa madre Chiesa, odi, come dicea l'Apostolo Paolo: Se io dard il corpo mio ad ardere, e non ard cal ritade, certo questo non mi farà alcun profitto. Onde noi dobbiamo sapere, che I.Cor.13. e' sono alquanti, i quali hanno perverso sentimento di Dio : e alquanti al- 3. tri sono, i quali hanno di lui diritto conoscimento, ma essi non sono nella unione della santa Chiesa. I primi sono divisi da essa per errore di sede; e gli altri sono scismatici, ovvero per inobedienza divisi da quella. Onde ciascheduno di quelli è ripreso da Dio in quella parte de' suoi comandamenti, dove dice : amerai il Signore Iddio tuo con tutto il cuor tuo, e con tutta l'anima tua, e con tutta la virtà tua. E di presente soggiunse: amerat il prossimo tuo, sicco- Deut. 6.5. me te medesimo. Imperciocche niente ama Iddio colui, che ha perverso sentimento di lui : e quello il quale avendo diritto sentimento di Dio, è diviso dalla unità della santa Chiesa, certamente non ama il prossimo suo il quale egli non vuole avere per compagno. Ora adunque quello, il quale

quale è diviso da questa santa Chiesa per alcuna eresia, avendo perverso sentimento di Dio, ovvero per errore d'alcuna scisma, non amando il prossimo suo; si è privato della grazia di quelta carità, della quale dice di sopra 1. Cor. 13. l'Apoitolo Paolo: Se io darò il corpo mio ad ardere, e non ard caritade, certe 13. questo non mi farà alcuno profitto. Come dicesse apertamente: quando il suoco da purgare m'è dato suori del luogo suo, certo allora egli m'è dato ser tormento, e non per purgazione. Queito luogo vanno cercando con fommo studio gli amatori della santa pace; e cercandolo, si lo truovano; e trovandolo, si sforzano di tenerlo: considerando essi per questo dove, e quando, e a quali possa essere donata la remissione de peccati. E dove diremo noi, che sia data questa remissione, senon nel grembo della santa madre Chiesa? E quando si puo 2.Cor. 6.2. ella trovare, senon avanti l'ultimo giorno della nostra vita? Imperciocche è scrit-1sai. 55. 6. Cercate Iddio, mentre che egli si puo trovare. E a quali è donata questa scienza, senon a quegli, che si convertono a Dio, i quali per lo magisterio della umiltade divengono a guisa di picciolelli? de' quali diceva il nostro Sal-Matth.19. vatore nell'Evangelio: Lasciate i picciolelli venire a me; imperocche di questi tali è il reame del cielo. E in altra parte ancora diceva: Se voi non vi con-Matth.18. vertirete, e non diventerete siccome questi picciolelli, voi non entrerete nel Reame del cielo. Ora addunque, conciossiache, secondo che noi abbiamo udito, i veri martiri non possono essere, senon dentro al grembo della santa Chiesa; pertanto ben dice il nostro Giob: L'oro ha il suo luogo, nel quale egli è fonduto. Imperciocche certamente l'anima di nulla persona puo adivenire allo splendore di quella eternale bellezza, se prima, per un modo di parlare, ella non è

messa ad ardere nella fabrica della caritade. Ma noi dobbiamo sapere, che l' Onnipotente Iddio con l'occulto suo configlio guardando alquanti nella loro innocenza infino da' principi della vita loro, si gli sa crescere infino alla somma delle virtù in tal maniera, che crescendo la loro etade, a un ora insiememente eresce il numero degli anni, e la grandezza de meriti. E alquanti altri, i quali egli abbandona dai loro principi, esso permette, che vadano per le vie de peccati. E spesse volte questi tali egli ragguarda, e accendegli inverso di lui col suoco del santo amore: e quel caldo de'vizi, il quale era cresciuto ne' cuori loro, esso lo converte in servore di virtà. E così addiviene di costoro, che quanto maggiormente essi si riscaldano a ricercare la sonte della pietà di Dio, tanto maggiormente si vergognano per la rimembranza della loro iniquità. Siccome alcuna volta addiviene, che essendo un Cavaliere vilmente vinto dinanei agli occhi del fuo Duca, e vituperofamente avendo dato le spalle al fuo nimico, allora egli tra se medesimo si vergogna. Ma se egli addiviene, che davanti agli occhi del fuo Capitano egli fi trovi altra volta nella prefsa de' nimici, allora egli si reca la vergogna passata dinanzi agli occhi, e da quella riprende forze di maggiore ardire, e tanto gagliardemente si mette tra i pericoli della battaglia, infino che egli abbia meritata la gloria presente, e ricompensato la vergogna passata. E così addiviene d'alquanti uomini, che essi diventano piu forti nel servigio di Dio per la memoria della debilità passata; e così sono quasiche sospinti a servare i comandamenti suoi per lo gran desiderio delle cose, che debbono venire, e per la memoria del-16. le cose passate. Ma ecco, che comeche questi tali con tanto ardore incomincino a seguitare la via di Dio; nientedimeno gli avversari della santa Chiefa vedendogli così adornati di virtù, si sforzano di detraere loro, e d'infamargli per la loro vita passata, dipoiche essi non possono trovare, donde gli possano incolpare per la vita presente: siccome facea quel Manicheo contro a Moisè, nel quale egli si ssorzava di dissamare le virtù presenti colla

colpa dell'omicidio paffato i e niente confiderava in lui, quanto esso era poi diventato paziente a sostenere, ma piuttosto, quanto egli era stato pronto a ferire. Ora a questi tali volendo sottilmente contrastare il nostro Giob, ecco che dipoiche egli ha detto, siccome l'argento ha i principi delle sue vene, e l'ero ha il luogo, nel quale egli è fonduto; appresso soggiugne : il fer-ro è levato della terra. Questa è la costumanza degli uomini eretici, che essi prendono contro a noi gloria della loro giustizia, e le operazioni loro essi vantano dinanzi agli uomini, e, siccome noi abbiamo detto, essi ci danno infamia d'essere stati uomini malvagi. Per la qual cosa contro a costoro, odi, come parla quelto nostro Santo con parole d'umiltà, e di verace confusione, dicendo: il ferro è levato della terra; come se dicesse apertamente: Questi forti uomini, la tingua de' quali diviene siccome coltello di serro a difendere la schiera della santa Fede, si surono alcuna fiata terra per le loro operazioni terrene. Quando il primo noitro Parente ebbe peccato, gli su detto: Tu sei terra, e in terra ritornerai. Ma allora noi possiamo dire, Gen. 3.19. che sia lovato il serro della terra, quando il sorte Campione della Chiesa si Dist. 5. c. diparte dalla operazione terrena, la quale esso usava in prima. E imper-18 serrum. tanto egli non debbe essere dispregiato per quello, che esso sia stato, dipoiche esso comincia a esser quello, che egli non era. Or non diremo noi, che l' Evangelilla Matteo susse trovato in terra dal nostro Salvatore, il quale del tutto era dato alle operazioni terrene? E dipoiche esso su levato della Matth.9.9 terra, esso divenne forte come ferro: conciossache la lingua sua a guisa d'un coltello, per lo ministerio del samo Evangelio passasse i cuori degl'infedeli. Per la qual cosa odi, come soggiugne appresso: e la pietra disfatta per lo caldo diventa rame. Allora possiamo noi dire, che la pietra sia disfatta per lo caldo, quando il cuor duro, e fenza alcun caldo dell'amore di Dio, è toccato dal fuoco di quello amore, e tutto si distrugge nel fervore dello spirito in tale maniera, che quello, il quale prima era quasiche insensibile ai parlamenti, i quali esso udiva della vita celestiale, dipoi arde tutto. per lo smisurato desiderio di quella. E odi quello, che di costui addiviene: che per quetto ardore egli diventa molle e dolce nell' amor di Dio-, e quella cosa, della quale egli prima non potea udire parlare, ecco che dipoi non tanto l'accende, ma ancorà la predica senza alcuna paura. Ora in questo modo adunque possiamo noi ben dire, che la pietra dissatta per lo caldo diventa rame. Imperocche la mente dura, la quale poi è dissatta, è ammollata dal succo dell'amore di Dio, si ritorna alla vera sorrezza. E così quella dissatta di contra di lo, il quale in prima era insensibile, ecco che dipoi egli diventa forte, e duro per autorità, e risonante per predicazione. La qual cosa ben su detta per Isaia, dove dice: quegli, che si considano in Dio, si muteranno fortezza. Isai 4.51. Veramente allora noi munamo fortezza, quando dopo la nostra conversione con tanta virtù, e con tanta collanza fuggiamo quello secolo presente, con quanta noi lo addomandavamo in prima. Ma impertantoche in questi tali Santi, e veri cattolici è veramente stata contraria-la loro vita passata, odi, come soggiugne: Egli pose il tempo alle tenebre, e considera il fine di tutte le cose. Quello possiamo noi dire, che abbia posto il tempo alle tenebre, il quale pon fine alle iniquità de' peccatori, e dà loro modo di dipartirsi da'loro peccati. Onde a questi tali, odi, come diceva l'Apostolo: voi eravate in prima Ephesis.8. tenebre; ma ora voi siete luce in Dio. Siccome egli medesimo, diceva ancora ad altri suoi Discepoli: La notte è passata, e il giorno s'è appressato. Ora Rom. 13. adunque leviamo da noi l'opere delle tenebre, e vestiamoci d'arme di suce, e 12. andiamo onestamente, siccome in tempo di giorno. E nella Cantica, odi, come è scritto dell' avvenimento della santa Chiesa I Quale è questa, che passa Cant. 6.9. siccome aurora surgente? Veramente la santa Chiesa puo essere assimigliata

LIBRO XVIII. DE MORALI all'aurora: imperciocche per conoscimento della vera Fede noi possiamo di re, che ella sia mutata di tenebre in luce. Ben dice adunque, cho egli pose il tempo alle tenebre, e considera il fine di tutti. Per lo nome di tutti si danno a intendere così i malvagi, come i buoni : imperciocche l'Onnipotente Iddio, il quale sa, e ordina ogni bene, e non sa alcun male, ma dispone in tal maniera, che le malvagie operazioni de'rei uomini non passino senza ordine, a ragione si puo dire, che consideri ogni cosa. Onde egli considera il termine de Santi eletti, come egli è mutato-di-male in bene : e ancora considera il fine de' malvagi, siccome per le loro malvagie operazioni esti menano degnamente loro medesimi ai tormenti. Or non vide egli il fine di quel persecutore Saulo, quando essendo caduto in terra, esso di-ceva: Signore Iddio, che comandi, tu; che io faccia? Veramente egli vide il fine del Discepolo traditore, siccome per lo peccato commelso egli appiccò se medesimo. Vide ancora quegli di Ninive, che peccavano; ma egli considerò la fine de' peccatori, e la pazienza de' corretti. Vide ancora Soddoma peccatrice; ma egli considerò la fine dell' ardore della luisuria, e il fuoco dell' inferno. Ancora vide la fine del popolo gentile, siccome in prima esso era nelle tenebre della iniquitade, e dipoi si converti alla suce della vera Fede. Appresso ancora vide la fine del popolo de' Giudei, siccome egli accecò se medefimo nelle tenebre della durezza. Per la qual cosa odi. come appresso egli soggiugne: Ancora il torrente, cioè il fiume, divide la pietra della oscuritade, e l'ombra della morte dal popolo pellegrino. Vetamente noi possiamo dife, che quel popolo duro de Giudei, il quale non volle conoscere per fede quell'Autore della vita, cui egli aveva antiveduto per profezia, fuse pietra di oscuritade; imperocehe egli su duro per crudeltà, e oscuro per insedeltà. E questo ancora puo essere nomato ombra di morte. Veramente l'ombra è così sormata, come è quella cosa, dalla quale essa procede. E per lo nome della morte chi intenderemo noi, senon l'antico nimico, del quale diceva l'Apostolo Gio-Asoc. 6. 8. vanni: e il nome suo era morte? Ora di coltui si puo dire, che susse quel popolo de' Giudei, il quale seguitando la sua iniquità si aveva in se la immagine di quello. Appresso per lo nome del torrente, chi intenderemo noi, senon quel suoco, il quale dividerà i Santi eletti dai dannati in quella ultima esaminazione di quello spaventoso Giudice, siccome lo diceva il Profeta: Dan.7.10. un fiume di fuoco ratidamente si usciva della faccia sua? E qual diremo noi, che sia popolo pellegrino in questo Mondo, senon quello, il quale solamente intende co' piedi de' suoi affetti d'andare a quella Patria celestiale? Veramente tutto il numero de' Santi eletti puo essere appellato popolo pellegrino; imperocche essi stimano d'essere in questo Mondo, siccome in luogo disbandeggiato, e con tutta la intenzione del loro cuore considerano solamente quella Parria eternale. De'quali odi, come diceva l'Aposlolo Pao-Ebr.11.13.10, consessando, come essi sono pellegrini, e sonastieri sopra la terra. Questa pellegrinazione aricora vedeva esso, quando pellegrini di Dio; imperocche noi siemo in questo corpo, siemo pellegrini di Dio; imperocche noi accore sonas per solamento per solamento per solamento dell'esso di proportio di Dio; imperocche noi siemo per solamento per solamento per solamento dell'esso chiarente. 2.Cor. 5.6. andiamo per fede, e non per presenza, ovvero chiarezza. La miseria di Philip. 1. questo pellegrinaggio ancora ben considerava esso di suggire, dove diceva: lo 23. ho desiderio di morte, e d'esser con Cristo. E il mio vivere è Cristo, e il mio morilbid. 1.21. re m' è guadagno. H grave peso ancora di questo pellegrinaggio ben sentiPs. 119. 5. va il Salmista, quando diceva: Guai a me, che la mia abitazione è prolungata. lo abitai con gli abitatori di Cedar, e l'anima mia su molto abitatrica.

Di questa abitazione ben desidera cesso d'anima mia su molto abitatrica. Pf.41.3. nima mia ebbe sete d'andare a Dio, sonte vivo. Gra quando verrò io, e apparirà dinanzi alla faccia di Dio? Ma veramente questo tal desiderio non

hanno coloro, i quali henno posto tutto il cuor loro in questi diletti terreni; imperocche amando loro solamente le cose visibili, certamente essi non amano le cole invisibili, comeche forse essi credano pure, che siano. Ora in questa vita l'uno, e altro popolo corre, tanto quello de malvagi, quanto quello de Santi eletti; ma essi non vengono a un fine medesimo: imperoche il torrente divide la pietra della oscurità, e l'ombra della morte del po-rolo pellegrino. Come se dicesse apertamente: quelli, i quali in questa vita sono accecati dalla infedeltà, ovvero indurati dalla crudeltà, saranno nell'altra vita spartiti dal popolo degli eletti per quel fiume delle fiamme, il quale uscirà della prefenza di quel giudice terribite. Ben possiamo noi per lo nome di quel torrente ancora intendere l'acqua della fanta predicazione, ficcome diceva Salomone: L'occhio, che Ighigna il padre, e che dispregia il parto della ma- Prov. 3. dre sua, sia tratte da' corve de torrenti, cioè de' fiumi. Veramente noi pos-17. siamo dire, che i pervessi uomini pertantoche riprendono i giudici di Dio, si facciano scherno del loro padre eternale. E così i malvagi eretici dispregiando la predicazione della santa Chiesa, e la secondità di quella, si puo dire, che facciano scherno del parto della madre loro. E certo la santa madre Chiesa non senza cagione puo esser detta madre loro; imperocche d'essa sono usciti coloro, i quali parlano contra essi: siccome bene l'afferma l'Apoitolo Giovanni, dove dice: Essi uscirono da noi, ma non erano di noi; im-1 Jo. 2. 19 perocche se esti sussino stati di noi , essi sarieno stati certamente con noi . Ma allora vengono i corvi dai torrenti, quando i veraci predicatori per difensione della santa Chiesa n'escono dai fiumi delle sante scritture. I quali pertanto sono appellati corvi: imperocche essi non prendono superbia della luce della giustizia, ma piuttosto per la grazia della umiltà confessapo loro medesimi esser neri, e avers oscurità di peccati. Per la qual cosa ben diceva la Sposa della Cantica in figura di queita santa Chiesa degli eletti : lo son nera, ma formosa, cioè bella. E l'Apostolo Giovanni diceva: Se noi diremo, Cant. 1.4 che noi non abbiamo peccato, noi gabbiamo noi medesimi. E questi corvi trag-.1.Jo.1.8. gono gli occhi agli schernitori; imperocche esti vincono da intenzione degli uomini perversi. Ora se noi vogliamo così intendere per lo nome del siume la santa predicazione, allora noi possiamo dire, che il torreme divida la pie-tra della oscurità, e l'ombra della morte del popolo pellegrino; imperciocche la predicazione de' fanti uomini si divide, e abbandona le menti dure degli uomini perversi, e rivoltasi ai cuori pietosi degli umili. Per la qual cosa ben foggiugne ancora:

Questi tali, i quali sono pietra d'oscuritade, e ombra di morte, son coloro, de' quali non si ricorda il piede dell'uomo povero, e gli sviati. Chi diremo noi, che sia questo nomo povero, senon colui, del quale diceva l'Apostolo Pao-1. Cor. 8.9. lo : il quale è per noi divenuto povero, conciossiache egli fusse ricco? I piedi di questo uomo povero veramente sono i fanti predicatori, per li quali egli va ricercando il popolo gentile, e così passa per tutto l'universo. De' quali pie-Levit. 26. di odi, come ben diceva il Profeta : e io andrò in loro . Or non era piede del 12. nostro Szivatore quell'Apostolo Paolo, il quale essendo legato in prigione, si 2. Cor. 6. dicea: per lo quale io uso usicio di legazione in questa catena? Ma di coloro, i 16. quali sono ombra di morte, e pietra d'oscurità, non siricorda il piede dell'uomo po- Ephes. 6. vero; imperciocche nel principio della santa Chiesa volendo i santi Apostoli 20. predicare il reame del cielo al popolo de' Giudei, e dipoi vedendo, che in esso essi hon poteano fare alcun profitto, ecco che di presente essi si voltaz rono a predicare al popolo de' gentili, siccome bene essi lo diceano negii atti loro: Egli, era convenevole di predicare prima a voi il regno di Dio; ma Act. 13.46. imperciocche voi lo rifiutate, e giudicatevi voi medesimi essere indegni della vita eternafe, ecco che noi ci rivoltiamo alle genti, cioè a dire al popolo de' pagani.

Pjal. 45.3-De' quali odi, come diceva il Salmista ancora: i monti saranno trasportati nel euor del mare. Allora furono traspertati i monti nel cuor del mare, quando i santi Apostoli furono discacciati dal popolo de' Giudei, e trasportati tra il popolo gentile. Ora in questa maniera adunque chi diremo noi, che siano coloro, i quali per durezza e per oscurità del cuor loro sono divisi dal popolo pellegrino, quasi siccome pietra d'oscurità, e ombra di merte, senon quegli, i quali hanno dimenticato il fiè dell'uomo povero? Ciò sono i santi predicatori del nostro Salvatore, il quale per la sua prosonda umiltà potè essere veramente nomato uomo povero: i quali predicatori hanno abbandonato il popolo de' Giudei per la gran superbia sua. Veramente questi predicatori, si puo dire, che abbiano dimenticato questo popolo, dipoiche il seme della parola essi seminano oggi folamente a frutto del popolo gentile. E certo questi Giudei fono veramente appellati fviati; imperocche effendo effi indurati nella loro infedeltà, elli non hanno voluto porre il cuor loro nella via della parola della vera vita. Ma udiamo un poco di questo popol così indurato, come esso susse fatto per adrieto, e quello che egli sostenne. Odi, come egli soggiu-

> La terra, nella quale nasceva il pane, è sovvertita dal suoco nel luogo suo. Veramente noi possiamo dire, che quella terra del popolo de' Giudei pro-

20.

ducesse il pane di se medesima, conciossiache questo era quel popolo, il quale predicava le parole della santa legge. Della qual legge odi, come piangeva il Profeta Geremia, considerando esso, come que malvagi e indurati non la po-Thr. 4.4. teano intendere, ne esponere; onde diceva: i picooli addimandarono del pane, e non v'era chi lo rompesse loro. Ma questa terra su sovvero dissatta dal suoco nel luogo suo: imperocche vedendo quella gente. Giudea i segni e i miracoli de' fanti fedeli, essa consumava se medelima col suoco della invidia. La invidia nasce spessevolte dalla superbia. E impertanto noi possiamo dire, che essa ardesse nel luogo suo : imperocche la loro invidia era sempre con superbia. Ben dice adunque, che quella terra, che prima abbondava di pane, fu dipoi sovvertita e disfatta dal fuoco; imperocche quella antica Sinagoga, la quale soleva donare i comandamenti di Dio per la santa legge, la quale essa avea, perseguitando la novella Chiesa, si consumo se medesima. Or non ardeva essa bene di suoco d'invidia, quando, vedendo i miracoli del nostro Jo. 11.47. Salvatore, alquanti di quegli diceano: Che facciamo noi, conciossiache questo uomo sa molti segni? E altri dicevano: Voi vedete, che noi non sacciamo alcuno prosisto: ecco che tutto il mondo gli va dietro. Vedeano gli ostinati, onde essi si doveano convertire, e pertanto ne diveniano peggiori, e cercavano d' uccidere colui ; il quale essi vedeano resuscitare i morti. Teneano i miseri la legge nella bocca loro, e perseguitavano l'autore della legge. In questa maniera adunque ben possiamo noi dire, che la terra, della quale nasceva il pane, susse sovvertita, e dissatta dal suoco nel luego suo; imperocche quella antica Giudea in prima ebbe la legge in se medesima, la quale vi pasceva: e dipoi ebbe la fiamma della invidia, dalla quale essa su consumata. Di questa gente odi, come soggiugne ancora:

Luogo di zassiro erano le pietre sue: e le zolle di quelle erano d'auro. Veramente la laude della gloria passata accresce il peccato della colpa, che segue; imperocche di tanto maggiore peccato è il cadimento di ciascuno, quanto innanzi il cadere egli poteva essere di maggiore virtù. Dica adunque il nostro Santo quello, che era in prima il popolo de' Giudei, acciocche la grandezza delle virtù passate sia accrescimento de' suoi peccati: Luopo di 2asfire erano le pietre sue, e le sue zolle erano d'auro. Per lo nome delle pietre noi non dobbiamo intendere altro, senon le menti de santi e sorti uomini. Comeche nella fanta Scrittura il nome della piena alcunavolta si prenda in

buona parte ; alcunavolta la-pietra è posta a significare la insensibilità del nostro cuore. Perlaqualcosa dicea l'Apostolo Giovanni: possente è Iddio a Matth. 3. fuscitare di queste pietre figliuoli di Abraam: volendo per questo significare il 2popolo gentile, duro e insensibile per insedeltà. E l'onnipotente Iddio per la bocca del Proseta si prometteva, dicendo: lo torro il cuore della pietra dalla car- Ezech. II. ne vostra, e darovvi cuore di carne. Alcuna volta ancora per lo nome della 19. pictra si dà ad intendere la mente dell'uomo forte, siccome ben lo diceva l'Apoltolo Pietro: e voi, seccome pietre vive, fate edificio di cose spirituali . E 1. Petr. 2. per lo Profeta il nostro Signore Iddio prometteva alla santa Chiesa, la qua-5. le dovea venire: Ecco che io porrò per ordine le pietre tue, e farò il fondamento tuo sopra gli zasfiri, e porrò quella pietra preziosa, che si chiami giaspis, per tue ber- Isai. 54tesche, e le porte tue di pietre scolpite, e tutti i termini tuoi di pietre elette, e II. tutti i tuoi figliuoli faro, che saranno ammaestrati da Dio. Veramente allora pose Iddio la pietra per ordine in questa santa Chiesa, quando egli distinse l'a-nime de' Santi colla diversità de' meriti. Ancora la fondò sopra gli zastri, i quali hanno colore d'aere : imperocche tutta la fortezza della fanta Chiefa è fondata e formata sopra quelle menti, le quali pongono i loro desideri nelle cole celestiali. Appresso pose per la sua bertesca quella pietra preziosa, che si chiama giaspis, il quale è di colore verde: imperciocche coloro sono posti contro agli avversari per difensione della santa Chiesa, i quali dentro da loro fempre sono verdi ne' desideri di quella vita celestiale. Furono ancora le porte di questa Chiefa di pietra scolpita. Veramente quegli possono essere appellati porte della santa Chiesa, per la dottrina e vita de quali entra dentro da essa la moltitudine de' credenti. E certo, non senza cagione questi tali sono appellati pietre scolpite; imperciocche essi sono veramente scolpiti di diverse virtù, conciossiache esti mostrino per santità d'operazione la verità della lor predicazione. Appresso concludendo, generalmente dice, che tutti i termini di questa Chiesa saranno satti di pietre elette. E per voler bene dichiarare chi noi dobbiamo intendere per queste pietre, si dice: Tutti i si-gliuoli tuoi sard, che saranno ammaestrati da Dio. Ora adunque, pertantoche sempre nel popolo de' Giudei erano di quelle sante anime, le quali menavano la loro vita celestialmente; perciò dice il nostro testo: Luogo di zaffiro erano le pietre sue. E ancora imperciocche quel popolo dava di se medesimo splendore di vita e di sapienza per la sua sede; pertanto ben soggiunse e le zolle di quelle erano d'auro. E che dobbiamo noi intendere per lo nome delle zolle, se non la congregazione e la moltitudine di tutti gli ordini? La zolla è composta d'acqua e di polvere: e impertanto tutti coloro, i quali sono insusi dall'acqua della grazia di Dio, e conoscono lo splendore delle virtù, si possono essere appellali zolle d'auro. Queste zolle possiamo noi dire; che fussino i santi Proseti, e i santi Dottori antichi, i quali essendo ripieni della grazia dello Spirito Santo, si surono costanti nelle opere della loro santa professione. Dica adunque il nostro Santo: e le zolle di quello erano d'aurò: imperciocche in quella Sinagoga tanto maggiormente rispléndea la moititudine degli uomini spirituali, quanto essa si ristrigneva all'amor di Dio, e del prossimo. Ma veramente questo auro su poi scurato di tenebre di malvagità: a impertanto la sua nerezza ben piangeva il proseta Gieremia, quan- Thren.4. do diceva: Come è osturato l'auto, e mutato il colore ottimo? Allora su oscura- 1. to l'auro, quando in que Giudei lo splendore della sede e della innocenza fu offuscato dalla notte della malizia. Ma conciossiache noi abbiamo inteso, che cosa era in prima questo popolo, imperciocche le pietre sue erano luogo di zassira, e le sue zolle erano d'auro; ora attendiamo, per quale cagione questo popolo così accetto a Dio perdesse questi tanti beni. Segue:

Egli non feppe la via dell'uccello , e non ranguardò gli occhi dell'avoltojo . Tomo III. D

27.

17.

Chi intenderemo noi per lo nome dell' uccello, senon colui, il quale portò in cielo quel corpo della carne, la quale egli avea presa? Questo ancora degnamente puo essere appellato avvoltojo. L'avoltojo, quando vola, vedendo dall'aere alcun corpo morto in terra, di presente si cala ad esso, e spesse volte pertanto è morto; imperocche egli da alto discende al pasto dell'animal morto. E così il nostro Mediatore, stando nella altezza della sua divinitade, quasi come uccello, che volasse in alto, si guardò il corpo della snostra mortalitade, e così venne di cielo in terra : onde per noi egli degnò di diventare uomo: e venendo all'animale morto, cioè all'uomo, egli trovò in noi morte, conciossiache egli susse immortale. Ma l'occhio di quello avoltojo non fu altro, senon la intenzione della nostra resurrezione; imperocche stando lui morto per tre giorni, egli ci liberò dalla morte eternale. Ora adunque al nostro proposito, quel malvagio popolo de' Giudei ben vide il nostro Salvatore in carne mortale, e videlo morire; ma egli non considerava, che per tal morte egli distruggea la morte nostra. E in questo modo egli guardo l'avoltojo; ma niente guardo l'occhio di quello. E appresso ancora non volendo esso considerare le vie deil'umiltà di questo nomo, per le quali noi eravamo levati in alto; pertanto noi possiamo dire, che egli non seppe la via dell'uscello; imperocche egli non si sforzò di considerare, come l'umiltà di questo Salvatore ci levava in alto alle cose celessiali, e come la sua morte ci donava vita. Ora adunque questo popolo non conobbe la via dell'uccello, e non guardo gli occhi dell'avoltojo. Imperocche comeche esso vedesse colui, il quale su morto da esso; nientedimeno pertanto egli non volle vedere quanta gloria di nostra vita seguitasse dalla morse sua. Onde pertanto egli divenne suo persecutore: la predicazione della vita niente volle ricevere da esso : e appresso discacció quegli predicatori del regno del cielo, ora vietandogli, ora minacciandogli, ora battendogli, ora uccidendogli. E impertanto vedendosi essi discacciati, si abbandonarono il popolo de' Giudei, e divisero se medesimi per lo mondo a raccogliere il popolo de' gentili nella credenza della vera fede. Per la qual cosa ben soggiugne aneora: Non la calpitarono i figliuoli de' mercatanti, ne trapasso per quella la lionessa. Noi dobbiamo sapere, che tutti quegli, che danno a fedeli informazione di buoni coltumi, sono siccome mercatanti di cose spirituali, siccome in altra parte è scritto della santa madre Chiesa: Essa fece lo zendado, e vendello. E poco dipoi segue: e vide, che buona era la mercatanzia sua. E chi diremo noi in questa parte, che sussimo questi mercatanti, de quali parla il nostro testo, senon i santi Proseti, i quali con le loro prosezie si ssorzarono di dare informazione di fede a quella antica Sinagoga? I figliuoli di questi mercatanti possono esser detti i santi Apostoli, i quali in questa sede della incarnazione del Figliuolo di Dio furono generati per la predieazione di quegli. Di questi Apostoli odi, come per la bocca del Salmilta su det-to alla fanta Chiesa: In luogo de' padri tuoi ti sono nati figliuoli, e tu gli farai principi sopra tutta la terra. Ora impertantoche questi figliuoli degli antichi Profeti, cio sono i santi Apostoli, furono discacciati dalla Sinagoga de' Giudei; pertanto ben dice il nostro testo: Non la calpitarono, cioè a dire non andarono sopra essa, i figliuoli de' mercatanti. L' avrebbono cer-tamente scalpitata i figliuoli de' mercatanti, quando i santi predicatori col calcio della fanta virrù fi aveffer messo sotto i piedi i vizi di questa Sinagoga. E se noi volessimo ancora per lo nome de' mercatanti intendere i Predicatori della santa Chiesa; allora noi possiamo dire, che i loro figliuoli siano i Pastori e i Dottori di quella, i quali seguono la via de santi Apostoli. E questi ancora non calpitarono la Sinagoga: imperciocche dipoiche i loro padri, cioè gli Apostoli santi, surono discacciati da quella, es-

si medesimi si partirono da quella. Appresso ben dice, che per questa Sinagoga non passò la lionessa; imperocche la santa Chiesa, la quale era diputata alla congregazione de Gentili, non volle troppo tempo stare occupata invano alla conversione di quel popolo de' Giudei. E certo ben puo essere la santa Chiesa appellata lionessa; imperocche essa è quella, la quale con la bocca della fanta predicazione uccide quegli, che vivono nella iniquità de' vizj. Onde a quel primo pattore Pietro, quasi come a bocca di lionessa, su detto: Act. 10. ammazza,, e mangia. Quella cosa, che è ammazzata, si è uccisa: e quella 12. cosa, che si mangia, si è mutata in sustanza del corpo di colui, che la mangia. Adunque a Pietro su detto: ammazza, e mangia; cioè a dire, uccidigli das quel peccato, nel quale essi vivono, e fagli partire da loro medesimi, e convertigli nelle membra tue. E perciocche la fanta Chiesa è corpo del nostro capo, cioè Cristo; pertanto questo capo è appellato lione per la bocca di Giob quanto a se stesso, e quanto al suo corpo egli puo essere lionessa appellato. Onde a esso in figura di Giuda figliuolo di Giacob fu detto: Figliuolo mio, tu anda sti alla Gen.49.9. preda, e riposandoti giacesti, siccome lione, e come lionessa. È chi lo risusciterà? Questa lionessa, già non dice il nostro testo, che non passò: ma dice, che non trapassò per lo popolo de Giudei; imperocche alla predicazione degli Apostoli in prima si convertirono tremila Giudei, e poi cinquemila. E pertanto noi possiamo ben dire, che la santa Chiesa passasse per la Sinagoga; ma non dobbiamo dire, che essa trapassasse per quella, cioè, che la cercasse tutta: Imperciocche comeche di quella Sinagoga alquanți ne fussino converțiti alla sede; nientedimeno quel popolo infedele non potè essere del tutto rimosso dalla pertinacia sua; ma siccome spesse fiate già abbiamo detto; essendo la santa Chiesa discacciata dalla infedeltà de' Giudei, si convertì alla predicazione de' gentili . Onde ancora di quella leonessa odi , come soggiugne : Ella stese alla pietra la mano sua, e svelse i monti dalle racici. Allora stese la santa Chiesa la mano alla pietra, quando essa distese il braccio della sua predicazione a convertire la durezza de' gentili. È in questa parte per lo nome de' monti noi non dobbiamo altro intendere, senon i potenti di questo mondo, i quali crescono in alto per le moltitudini delle ricchezze terrene. Onde di lono parla il Salmitta, dove dice: Tocca i monti, e faranno fumo. Questi monti Pfal. 143. allora furono svelti insino dalle radici, quando alla predicazione della santa si Chiesa i Signori potenti di questo secolo caddono dalla altezza de' loro pensieri nella umiltà della vera sede. Onde le radici de' monti non sono, senon i segreti pensieri degli nomini superbi. E allora caggiono questi monti insino dalle radici, quando le Signorie di questo mondo con tutti i loro pensieri e con tutta la mente loro si gittarono in terra a adorare il verace Figliuolo di Dio . E veramente per lo nome delle radici si danno ad intendere i nostri fegreti pensieri imperocche per quello, che non si puo vedere dentro, si nasce quel che si puo vedere di suori i siccome dalla radice, la quale sta nascosa, procede l'arbore, il quale si vede di suori. Onde in buona parte par- Isai. 37. lando di questa radice, odi, come diceva il Proseta: e manderà quello, che sa- 31. rà salvato della casa di Giuda: e quello, che rimarrà, metterà le radici di sotto, e farà il suo frutto di sopra; come se dicesse apertamente: i nostri pensieri debbono nascere al basso, acciocche il nostro premio ne sia renduto in alto. Dica adunque il nostro testo: egli stese alla pietra la mano sua, e svelse i monti dalle radici: imperocche quando i fanti Apostoli si voltarono a predicare al popolo de' Gentili, allora fu atterrata l'altezza degli nomini superbi. Ora impertantoche coloro, i quali per questa santa predicazione sono spo-gliati di questi pensieri terreni, dipoi sono ripieni de doni spirituali di ciclo, e quegli, che sono votati di queste sollecitudini terrene, sono dipoi imbagnati di que' fiumi celestiali; pertanto odi, come ben soggiugne: e taplio i

I.Cor. I.

27.

19.

rivi nelle pietre. Questo non è altro a dire, senonche in que' duri cuori de' Gentili la fanta Chiesa aperse i fiumi della predicazione: siccome parlando di questa secchezza de' Gentili, come dovea essere ammollata, ben lo di-Psal. 106. ceva il Proseta: egli sece del diserto stagnone d'acqua, e la terra senza acqua in abbondanza d'acque. E il nostro Salvatore nell'Evangelia dicea: Del ventre Jo: 7. 38. di colui, che trede in me, siccome dice la Scrittura, usciranno fiumi d'acqua viva. E certo tutto quelto, che su promesso anticamente, noi veggiamo, come ne' nostri giorni è compiuto; imperciocche della santa Chiesa, la quale è diffusa per tutto il mondo, si escono fiu mane di comandamenti celessiali per la bocca degli uomini Gentili . Appresso, impertantoche cisendo aperti i rivi nella pietra, uscì di que' duri cuori il fiume della santa predicazione; odi appresso, come soggiugne:

E l'occhio suo vide ogni tosa preziosa. Noi dobbiamo sapere, che ciascuna anima tanto è piu preziosa davanti agli occhi di Dio, quanto essa è piu di-2. Reg. 15. spetta dinanzi agli occhi suoi. Per la qual cosa ben su detto a Saul: ora ef-17. sendo tu piccolo dinanzi agli occhi tuoi, io ti faccio capo nelle tribù d'Ifrael; come dicesse apertamente : pertanto susti tu grande davanti da me, imperciocche in te medesimo tu eri piccolo; ma ora impertantoche tu se' grande nel co-

spetto tuo, tu sei satto piccolo nel cospetto mio. E impertanto ben diceva Isai. 5. 21. ancora in altra parte il Proseta: Guai a voi, che siete savi negli occhi vostri se prudenti davanti a voi medesimi! Addunque noi dobbiamo considerare, che ciascuno diviene tanto piu vile nel cospetto di Dio, quanto egli vuole essere maggiore davanti a se medesimo; imperocche Iddio guarda le cose umili, e conosce

Psat. 137. da tunge le cose alte. Per la qual cosa ben posssamo noi dire col nostro testo, che l'occhio suo vedesse ogni rosa preziosa. Nella santa Scrittura alcuna volta per lo vedere di Dio noi intendiamo cio che tanto sia vedere, quanto eleg-70. I. 48.

gere: feccome è scritto nell' Evangelio: essendo tu sotto il sico, io ti vidi; cioè a dire, che essendo tu posto sotto s'ombra della legge, io t'elessi. E impertanto noi possiamo dire, che il nostro Signore Iddio, ovvero la fanta Chiesa, vedesse sa cosa preziosa; imperciocche essa elesse tutte le cose umi-

li: siccome in altra parte è scritto, che Iddio elesse gl' infermi del mondo per confondere i forti. Allora vide l'occhio suo la cosa proziosa, quando egli col lume della grazia vide l'anima dell'uomo, la quale se medesima apprezzava

Jerem. 15. per cosa vile : della quale odi, come diceva il Proseta : se tu spartirai la cosa preziosa dalla vile, tu sarai, come mia bocca. Veramente questo presente mondo è vile, e l'anima dell'uomo è preziosa nel cospetto di Dio. E impertanto quello, che spartisce la cosa vile dalla preziosa, puo esser nomato bocca di Dio; imperocche veramente si può dire, che Iddio parli per la bocca di colui, il quale per si suoi santi parlamenti leva l'anima dell'uomo dall'amore di questo secolo presente. Appresso impertantoche i Dottori del nuovo testamento sono venuti nella santa Chiesa per investigare nel testamento vecchio le occulte oscurità delle allegorie; imperciò ben soggiugne: Egli cered le profondità de fiumi, e le sose nascose sece venire in luce. Per li siumi noi non dobbiamo altro intendere, senon il parlamento de santi Padri antichi. Or chi non dirà, che a modo d'un grandissimo siume uscisse del petto di quel santo Moisè, quando egli dond la legge al popolo? e così della bocca di Salomone, e di tutti i Profeti? Ma veramente la gente Giudea non cercava la prosondità di questi siumi; impercioeche non attendeva, senon solamente alla lettera della santa Scrittura. Ma noi, i quali dopo l'avvenimento del nostro Salvatore cerchiamo l'intendimento spirituale di quella, siemo coloro, de' quali si puo dire, che cerchino la profondità de' fiumi. E questo pertanto si dice, che saccia l'onnipotente Iddio: imperocche noi questo non possiamo sare, senon per lo ajuso suo. E impertanto si può dire s' che per noi, i quali non seguitiamo la lettera della legge, la quale, siccome è scritto, uccide, il nostro Signore cerchi le prosondità de siumi, e saccia venire le cose nascose in luce; imperocche orama la esposizione spirituale allumina quella legge, la quale in prima, secondo la lettera, era assai oscura. Per la qual cosa odi, come dice la somma Verità nell'Evangelio: Quello che io dico in tenebre, di-Matth.10. telo in luce: e quello che voi udite nell'orecchie, predicatelo sopra i tetti. Que-27. Ro non è altro, senonche gli aperti detti de santi Esponitori seciono a noi essere manifeste le sentenze di que' Padri antichi. E impertanto conoscendo la chiara esposizione di quetta santa Chiesa, odi, come diceva Isaia: N luo-Isai. 33. go de' fiumi sono i rrvi larghissimi e spaziosi: imperocche le Scritture di quell' 21. antico tellamento surono siccome rivi stretti, i quali nella oscurità della lettera si ristringeano dentro da se le grandi sentenze di quella. Ma la dottrina della fanta Chiesa per lo contrario si è a modo di rivi larghi e spaziosi; imperocche i suoi detti son molti a chi gli sa trovare : e sono piani e aperti a chi gli vuol cercare. E impertanto ben dice il nostro testo. Egli cercò la profondità de fiumi, e le cose nascose sece venire in luce; imperocche quando il nostro Signor Dio dette a' fanti Espositori lo spirito della intelligenza, allora egli aperse l'antiche oscuritadi de Proseti: e in questo modo la santa Chiesa conoice coll'intendimento spirituale quello, che l'antica Sinagoga non potca comprendere per lo studio sitterale. Per la qual cosa ben leggiamo noi, che parlando Moise al popolo, egli si copriva la faccia, a dare a noi ad inten-Exod. 34dere, che quel popolo de Giudei era in oscurità, il quale non intendeva, 53. senon la lettera della legge, ma niente poteva comprendere la clarità di quella. E impertanto odi, come diceva l'Apostolo Paolo: Insino in quesso 2. Cor. 3-giorno, leggendosi Moisè, si è posso il velo sopra il cuor loro. Ora appresso con-15 ciossiache la dottrina, ovvero la legge di Dio, niente si puo intendere senza la sapienza sua; pertanto odi, come appresso il nostro testo si ssorza d'investigarla. Or segue:

Ora la sapienza dove si truova, e quale è il luogo della intelligenza? Niente sa l'uomo il trezzo suo, e non si truova nella terra di quegli, che vivono soavemente. L'abisso dice : non è in me ; e il mare dice , non è meco . Non sarà dato per essa obrizo, cioè l'auro prezioso e d'ottimo colore, e senza macula; e non sa-rà pesato l'argento per iscambio di quella. Ben dobbiamo noi in questo testo considerare, che, secondo le due proposte, il nostro Giob soggiugne le due risposte. Onde ecco, che in prima dice: ora la sapienza dove si trueva, e qua-le è il luogo della intelligenza? A queste cose, ecco, come esso soggiugne due tisposte, dove segue : L'abisso dice, non è in me, e il mare dice, non è meco. E così dipoi, dove dice: niente sa l'uomo il prezzo suo, e non si ruova nella terra di quegli, che vivano soavemente, egli soggiugne due parti; onde dice, e in quelto modo egli risponde a ciaseneduna di queste parti, accrescendo egli pertanto piuttosto il dubbio, che solvendolo. Onde volendo esso trovare il luogo della sapienza, e dipor rispondendo: l'abisso, dice, non è in me; già per questa risposta egli non ci dichiaro, dove ella sosse. Appresso ancora avendo esso detto, che niente l'uomo sa il prezzo suo, e dipoi rispondendo, che l'auro purissimo non sarà dato per quella; già per questo egli non dimostro il suo valore, ne quale susse il suo prezzo; ma piuttosto quale non era degno prezzo di quella. Ora chi non sa, che non tanto la Sapienza di Dio, ma eziandio la sapienza umana non si puo racchiudere in luogo, ne comperare per prezzo, ne per ricchezze? Ma questo nostro Santo, il quale ne suoi parlamenti è tutto pieno d'intendimenti figurativi, per questo modo del parlare vuole, che noi leviamo la nostra mente ad investigare quella Sapienza increata, e non la sapienza di questo mondo. Onde se in queste parole noi non vogliamo attendere l'intendimento spirituale, ma piuttosto l'ordine del-

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

24.

la lettera; già tutto quel testo, che segue, debbe essere da noi al tutto dispregiato. Imperciocche ecco, come segue poi apprello: niente simà appareggiato ad essa auro, o vetro. Ora conciossiache noi sappiamo, che il vetro è più vile, che l'auro; come è, che dopo il nome dell'auro, il quale è me-tallo tanto prezioso, il nostro Giob, per volere accrescere il valore della sapienza, aggiunse il prezzo del verro, dicendo, che nè oro, nè vetro poteva essere appareggiato a essa? Certamente per la malagevolezza della lettera, cioè dell'intendimento letterale, noi siemo stretti maggiormente ad investigare spiritualmente le sentenze di quelle parole. E impertanto quella sapienza, della quale parla il nostro Santo, non è altro, senon quella, della qua-1. Cor. 1. le diceva l'Apostolo Paolo, quando nomava Cristo verità e sapienza di Dio: della quale ancora dicea Salomone: La fapienza si edificò la casa: E il Sal-Prov. 9.1. milta dice in altra parte : Tu facesti ogni cosa in sapienza . Il prezzo di que-Pfal. 103. sta sapienza non sa nestuno uomo; imperocche non si truova alcuna cosa, la quale si adegui al valore di quella. Ma io non vorrei, che pertantoche il nostro testo dice, che l'uomo non sa il prezzo suo, forse alcuno credesse, che il prezzo di quella fapienza si trovalle; ma per lo non sapere si vuole intendere, che tale prezzo non si puo trovare. E queito secondo una comune usanza di parlare di coloro, che sono posti in grande avversitade, che non potendo trovar rimedio alle loro angosce, dicono, che non sanno che si sare. Ora adunque non sapere il trezzo di questa sapienza non è altro, senon non poter trovare aleun merito di degna operazione, per la quale quella potelle essere acquistata; imperciocche pertanto noi diamo alcun prezzo, acciocche per quello noi possiamo avere quello, che noi desideriamo. Ma che operazione abbiamo noi fatta, o possiamo fare, per la quale noi meritiamo di Rom. 11.6 ricevere questa sapienza, la quale Cristo Gestr, nostro Salvatore, ebbe da Dio? Ma solamente per sola grazia e benignità di Dio noi siemo ricomperati ; imperocche per la nostra mala vita noi facciamo quelle operazioni, alle quali se sussino stati servati degni premi, già non ci saria per quella renduto Cristo, ma piuttosto tormenti eternali. Empertanto altra cosa su quella, la quale l'uomo meritava ricevere per giustizia, e altra su quella, la quale egli ricevette per grazia. Questo voglio, che ci testimoni l'Apostolo I.Tim.I. Paolo, innanzi che egli ricevesse in se medesimo il seme della verità. Ora 13. odi, come dice: lo, il quale in prima fui bestemmiatore, e persecutore e villaneggiatore, dipoi ho trovato misericordia; imperocche ignorantemente io cio seci nella incredulità. Dipoi odi, come egli testimonia, per quali uomini il nostro Signore Gesu Cristo degnò di morire; conciofusseche noi fussimo ancora Rem.5. 8. peccatori, secondo il tempo Cristo su morte per li malvagi. Ora addunque noi, i quali nell' avvenimento di quella Sapienza fummo trovati malvagi e peccatori, che buona operazione avevamo in noi, per la quale noi meritassimo di ricevere questa cotale Sapienza? Certamente nullo nostro merito poteva essere sufficiente a quella. Ben diciamo adunque, che niente sa l'uomo il prezzo di questa Sapienza, imperocche qualunque è quello, il quale è dislinto da' bruti animali, per lo dono della ragione conosce, come egli non è salvato per li suoi meriti, e come egli non ha satta alcuna buona operazione, per la quale egli abbia meritato di venire alla grandezza della santa Rom. 11. fede . Questo ben confiderava l'Apostolo, quando diceva: Chi fu quello, che in prima gli desse alcuna cosa, e saragli ruribuita? Ein altra parte dice: Di gra-Ephes.2.8 zia voi siete salvati per la fede : e questo non è da voi ; imperciocche ella è dono di Dio, non per nostre operazioni, acciocche nessuna persona ne prenda gloria. E in altra parte parlando di se medesimo l'Apostolo dicea :: Per la gra-1.Cor. 15. zia di Dio io sono quello, che io sono. E imperciocche per l'aspirazione di questa grazia sono nel nostro cuore generate operazioni di virtù, ac-

ciocche dipoi dal libero arbitrio procedano le fante operazioni, alle quali dipoi rispondono i premi eternali; pertanto ben soggiugne appresso l' Apoltolo: e la grazia sina non su in me vacua. Ma sono alquanti, i qua- 1. Cor. 15. li si pensano ester Santi per le loro virtù, e gloriansi in loro medesimi d' 10essere ricomperati per li loro propri meriti. La opinione de quali certamente è contraria a loro medelimi ; imperciocche confessando essi d'essere innocenti, e ricomperati, essi levano del tutto dentro da loro il nome della redenzione; imperocche qualunque è quello, il quale è ricomperato, si conviene, che sia liberato da alcuna prigionia. È impertanto come diremo noi, che lia ricomperato alcuno di costoro, se egli in prima non è dentro alla prigionia della colpa? Per la qual cosa veramente puo essere riputato stolto uomo qualunque questo così crede. Gia la grazia di Dio non truova nell'uomo alcun merito, per lo quale essa debbia venire dentro da lui; ma piuttolto lo genera dentro da esfo, dipoiche ella è venuta. E così venendo Iddio alla mente indegna, si la fa diventare degna, e dentro da essa genera quel merito, il quale egli possa premiare. Ora dipoiche noi siemo così venuti in questo parlamento, io voglio, che noi rivoltiamo gli occhi della nostra mente a quel Ladrone, il quale dal profondo dello inferno salì alla croce, e dalla croce al Paradiso. Ora consideriamo, come esso venne fatto alla croce, e come fatto, egli se ne partì. Certo alla croce venne colpevole, e infanguinato del sangue del suo prossimo. Ma per la grazia di Dio, la quale venue dentro da quella anima, esto su mutato in su la croce : e quello, che avea dato morte al suo fratre, si predicò la vita del nostro Salvatore, che moriva, dicendo: Signore ricordati di me, quando tu verrai nel Regno tuo. Gia nel-Luc. 32.42 la croce egli avea confitto le mani, e i piedi; e nessuna parte del suo corpo era senza pena, senon solamente il cuore, e la lingua: e per la spirazione di Dio tutto quello che era in esso in sua libertade, egli lo offerse al suo Salvatore, acciocche egli facesse, siccome egli è scritto dallo Apostolo,

cioè di credere col cuore per giustizia, e con la bocca confessare per salute. Ror Tre virtù, dice l'Apostolo, che sono spezialmente nel cuor de' fedeli, 42. siccome sono, Fede, Speranza, e Carità. Le quali tutte persettamente ebbe questo Ladrone nella croce; imperocche egli ebbe veramente Fede, quando 1. Cor. 13. egli ebbe per Re, e per Signore colui, il quale esso vedeva insieme con lui 13. morire con tanta vergogna. Ebbe Speranza, quando egli addimando di potere essere nel suo Regno, dicendo: Signore ricordati di me, quando su sarai Luc.13.42 venuto nel tuo Regno. Ed chbe appresso compiuta Caritade, quando egli riprese il suo Compagno Ladrone, il quale insieme con sui moriva per una medesima iniquità; e ammaestrollo di quella vita, la quale esso avea già co-nosciuta, dicendo: e tu ancora non temi Dio, il quale sei in una medesima Luc.23.40 dannazione con meco? Noi siamo giustamente puniti; imperocche noi riceviamo degne pene a' nostri fatti; ma questo non ha fatto alcun male. Ora ecco, quello, che era venuto malvagio alla croce per la sua colpa, come dipoi ritorna perfetto da quella per grazia. Confessava questo santo Ladrone Iddio, il quale esso vedea morire insieme con lui per la infirmità umana; e consessava, e predicavalo, quando lo negavano gli Apostoli, i quali erano tanto tempo stati presenti ai miracoli, che essi avea fatti per virtù di Dio. Bene adunque errano manisestamente coloro, i quali dicono, che l' uomo si puo salvare per sua propria virtù. Imperciocche se così susse, gia il Salmista per laude di Dio non arebbe detto : la confossione, e la magnificenza è operazione sua: volendo per questo dare ad intendere il Salmista, che da lui noi riceviamo virtù di buona operazione, per la quale noi meritiamo questa sapienza. Pertanto ben dice: niente sa l'uomo il prezzo suo; imperocche qualitario de la constanta de l'acceptanta de la constanta de la co lunque è quello, che usi in se medesimo alcuna ragione, tanto maggiormen-

Rom. 10.

te dispregia se medesimo sotto l'altezza di questa sapienza, quanto egli piu veramente passa dentro al conoscimento di quella: e così si rallegra, che la

fua indegnità fia pervenuta a quella, per la quale egli graziofamente è divenuto degno d'averla. Di poi ben dice: e non si trova nella terra di quegli, che vivono soavemente. In quella parte per lo nome della terra noi non dobbiamo intendere, senon l'anima dell'uomo, e della semmina, siccome Psal. 142 diceva il Salmitta: l'anima mia è a te, siccome terra senza acqua. Ora questa sapienza niente si puo trovare nella terra di coloro, che vivono soavemente: imperocche quello, il quale si vuole continuamente pascere de' discrit di quelta vita, si è del tutto spartito dal conoscimento di quella eternale. Impercioche se celi avesse verace intendimento di quella, egli pian-

gerebbe d'essere discacciato da quelle vere allegrezze dentro alla cecità di

quell' essilo, nel quale egli è caduto. È impertanto ben su detto per SaloEccle. 1.18 mone: Chi aggiugne scienza, aggiugne dolore. Imperciocche quanto l'uomo
maggiormente comincia a conoscere quello, che esso ha perduto; tanto maggiormente si duole della sentenza della sua corruzione, nella quale esso si
truova. Onde allora egli considera da qual luogo a quale egli è caduto,
cioè daile aliegrezze del Paradiso alle sniferie di questa presente vita, e dalle compagnie degli Angeli alle sollecitudini del Mondo. Considera ancora
in quanti pericoli gia sia posto quello, il quale poteva stare in prima senza
alcun pericolo. Fiagne l'essilo, nel quale egli è condannato, e pensa
quello stato della gloria celestiale, il quale egli arebbe con sicurià, se egli

non avesse voluto peccare. La qual cosa ben considerava il Salmista. Odi, Ps. 30. 23 come disse i o dissi nella paura mia: discacciato sono dal volto degli occhi tuoi. Imperocche considerando esso quelle somme allegrezze della visione di Dio, e quella gloriosa compagnia degli Angeli, ecco che di presente egli volto gli occhi al basso, e vide dove giaceva colui, il quale era stato creato per potere erernalmente usare in Ciclo. Considerava il Salmista dove egli era e piagneva quel luogo, dove egli non era e dolevasi d'esserato del

e piagneva quel luogo, dove egli non era; e dolevasi d'essere discacciato dal volto dell'occhio d'Iddio. E imperranto odi, come appresso il nostro Giob non puo ricevere alcuna grazia di consolazione in questa presente vita. On-

Pfal.76.3 de dice; lo ho negato, che l'anima mia fia confolata:

Spesse volte i ricchi di questo Mondo, essendo attediati nelle loro menti, vogitiono ragguardare con allegrezza le loro ricchezze temporali, e per questo ammollare le loro passioni. Onde quando essi si sentono toccare da alcuna tristizia, allora essi ragguardano i loro cavalli, le vasella dell' oro, e dell' argento, le pietre preziose, e le loro possessimi e in questo modo voltando essi i loro occhi per queste cose temporali, allora essi pertanto vincono quelle passioni, le quali sussimi entrate dentro dell' anima loro. E im-

Luc. 6.24 pertanto a costoro ben diceva la somma Verità nell' Evangelio: Guai a vos, ricchi: i quali avete in questa vita la consolazion vostra. Ma il nostro santo Giob, il qual piagneva solamente, che egli è caduto da que' beni etemali, niente vuole ricevere consolazione di queste cose temporali. Onde dice: lo aggio negato, che l'anima mia sia tonsolata; come se dicesse apertamente: io, il quale non mi dolgo d'aver perdute le cose temporali, niente mi posso consolare per l'abbondanza di quelle. Ma dipoiche il nostro Giob così dice; ora addomandianto, qual cosa è quella, della quale egli prenda

Psal. 76.4. consolazione, e allegrezza? Ora a questo ecco, come egli ci risponde: lo mi sono rimembrato di Dio, e di lui mi sono dilettato. Come se dicesse apertamente: eziandio l'abbondanza delle cose terrene non mi dà alcuna consolazione; ma la sola memoria del mio Creatore, il quale io non posso ancora vedere, si mi disetta. Ora adunque questa è l'amaritudine de savi, e Santi uomini, che avendo essi la loro speranza levata alle cose eter-

nall, essi non si sottomettono in quosta vita ad alcuna allegrezza. Per la qual cosa ben dice la Scrittura per Salomone: il more de Javi è deve è la Escle. 7. 5. tristizia: e il cuore degli stolti è dove è la letizia. E l'Apostolo Jacopo dice-va: siate miseri, e dolenti, e giagnete: il vostro riso si conversità in pianto; e Jacob.4.9. la vollra allegrezza si convertirà in dolore. E la somma Verità nell' Evangelio si diceva: Beati quegli, che piagnono; imperocche essi saranno consolati. Ora adun-Matth.5.5 que rirornando al nostro tello principale, not possiamo veramente dire, che la sapienza non si puo ritrovare nella terra di quegli, che vivono soavemente; imperocche quelli tali tanto maggiormente sono stolti, quanto essi perdendosi le cote grandi, prendono allegrezza delle piccole: ficcome bene riprendeva la stoltinia di questi malvagi l'Apostolo Pietro, dove diceva: i quali pensate, che 2. Petr.2. siano diletti le dilicanze di sozzura, e di maeula. E Salomone diceva: lo pensai, 13. che il ripostafusse errore, e all'allegrezza dissi: Perche in vano sei gabbata? Dica Eccle. 2. 2. adunque il nostro Santo di questa sapienza: e non si truova nella terra di quegli, che vivono soavemente. Imperocche certamente quegli, che in quello Mondo vivono delicatamente, sono ripieni di tanta Holtizia, che essi non conoscono, da qual parte essi sieno caduti. Dipoi soggiugne: L'abisso dice: non è in me. Ora che intenderemo noi per lo nome dell'abisso, senon il cuore degli uomini, quali per lo loro cadimento sono discorretti, e per la oscurità della loro duplicità sono tenebrosi? Questo abisso con verità dice, che questa sapienza non è in esso; imperocche la mente malvagia pertanto che desidera alle cose carnali d'essere savia, si dimostra stolta alle spirituali. Noi leggiamo, siccome dice l' Apostolo Paoló, che la sapienza di questo 1. Cor.3.19 Mondo è stoltizia appresso Iddio: e pertanto maggiormente l' uomo è stolto dentro da se, quanto di suor di lui egli si ssorza d' apparere piu savio. Di questo abisso, odi, come diceva l'Apostolo Giovanni: lo vidi un' Angelo, Apoc.20.1. che discendeva di Cielo, e aveva la chiave dell' abisso, e una catena grande in mano sua, e prese il dragone, serpente antico, il quale è 'l Diavelo, e Satanasso, e legollo per mille anni, e mandollo nell' abisso, chiuselo, suggettollo, acciocche egli non ingannasse piu le genti insimo a tanto, che siano compiuti i mille anni. Per lo numero de' mille anni gia non volle intendere l' Apostolo Giovanni la quantità del tempo, ma tutto quello spazio, nel quale debbe regnare la santa Madre Chiesa. E certo ben dice, che quell' antico serpente legato di catena si mandato pall'abisso. Imperocche egli era rilegato di cuori de' buoni tena su mandato nell'abisso, imperocche egli era rilegato da i cuori de'buoni, e rinchiuso helle menti de' malvagi. Dipoi dice, che questo serpente uscirà del pozzo di questo abisso; imperocche ricevuta, che egli arà la potestà contro la santa Chiesa, egli juscirà apertamente de cuori de malvagi a perseguitata con manische persecuzioni, dentro a quali esso al presente la contrassa segretamente. Ora adunque questo tale abisso, nel quale il Demonio sta nascoso, ben puo dire, che la sapienza di Dio non è in esso, imperocche i malvagi uomini sono del tutto sontani dalla verace Sapienza. Appresfo impertantoche le menti degli uomini mondani stanno in continua turbazione, e follecitudine di questa vita; però non possono avere la vera tranquillità di quella sapienza. Pero ben soggiugne : e il mare dice: non è meco. Per lo nome del mare noi non dobbiamo intendere fenon l'amarindine delle menti degli uomini secolari, le quali pertanto possono essere appellate mare; imperocche elle fono continuamente ondeggiate dalle follecitudini delle operazioni temporali, per le quali esse divengono lontane dalla sermezza di questa sapienza. E impertanto per lo contrario odi, come diceva Iddio per la bocca del Profeta: Sopra cui si riposera lo Spirito mio, senon sopra l'u-Isai. 66. 2. mile, e quieto, e che teme le parole mie? Imperocche tanto si fugge pin da lunge lo Spirito d' Iddio dalle menti terrene, quanto egli le truova lontane

da ogni riposo. Per la qual cosa odi, come su detto di alquanti per lo Sal-

·Tomo III.

29.

Psal.13.3. milla: Contrizione, cioè trissizia, ovvero turbazione, e infelicità è nelle vie loro; e non conobbono la via della pace. Da queste trissizie, ovvero tribula-Matth.11 zioni ci richiama il nostro Signore nell' Evangelio, dove diceva: Venite a ne tutti voi, che siete faticati, e so vi considero. Ponete il giogo mio sopra voi, e imparate da me; imperciocche lo sono benigno, e umile di cucre, e troverete riposo alle anime vostre. E qual cosa è in questa vita piu grave, e piu assannosa, che continuamente esser nelle cure di queste tempeste terrene?

28. Ovvero qual cosa è piu riposata, che essere senza alcuno appetito delle cose

di quelto Mondo? Per quelto ben leggiamo noi, che per dono su dato al Exod. 16. popolo d' Itrael la guardia, e il ripoto del Sabato; e il popolo d' Egitto per lo contrario su percosto dalla moltitudine delle mosche. Il popolo d' Iddio 1010.8.21. ricevè per lo premio il giorno di Jalato, cioè a dire il riposo della mente; per lo quale non si dette ad intendere altro, senonche egli non suffe in questa vita affaticato d'alcuno appetito di desideri caruali. Ma il popolo d' Egto, il quale tiene figura di quetto Mondo, dice, che su percosso di piaga di mossice. La mosca è animale sonza ripoto: per la quale non si danno ad in-

fla vita affaticato d'alcuno appetito di desideri carnali. Ma il popolo d' Egto, il quale tiene figura di quelto Mondo, dice, che su percollo di piaga di mosche. La mosca è animale tenza ripoto: per la quale non si danno ad intendere, senon le sollecitudini degli uomini carnali, le quali son sempre senza riposo. Per la qual cota odi, come è seritto: Le mosche, che muosono, perdono la soavità dell' unquento. Imperocche i pensieri superbi, e le vane sollecitudini, le quali continuamente vanno, e tornano negli animi carnali, si perdono quella soavità, della quale i buoni uomini sono vinti spiritualimente. L'Egitto è percosso di mosche: imperocche i cuori di coloro, che

Eccle.10.1 mente. L'Egitto è percosso di mosche: imperocche i cuori di coloro, che hanno vita inquieta, sempre sono percossi di diverse sollecitudini di desideri mondani. E impertanto quando per la grazia d'Iddio la verità entra dentro al nostro cuore, allora esta in prima discaccia da se medesima ogni caldo di pensieri carnali, e dipoi dispone dentro da quello i doni delle virtà. La qual cosa ben ci su figurata per questa Istoria del santo Evangelio, dove essendo pregato il nostro Salvatore, che venisse a risuscitare la figliuola del Frincipe,

Matth.9. apprello foggiunse: Ed esse do cacciata la turba, entrò dentro, e trese la mano sua, e di presente la fancialla si levò in piede. Veramente ben dice, che in prima su cacciata surba; imperocche se in prima non si discaccia dal segreto del nostro cuore la moltitudine di queste cure temporali, veramente l'anima, la quale sta dentro morta, non puo risuscitare: conciossache distendendosi essa su diversi pensieri di queste cose terrene, altora essa non si puo ristrignere a considerare se medesima. Ora impertanto considerando il nostro Giob, che tra tante tempeste non puote abitare la sapienza di Dio, ben disse: e il mare dice non è meco s imperocche certamente nessuno uomo la puo ricevere dentro se medesimo, senon quello, il quale si sforza di levare da se medesimo ogni tempesta di operazioni carnali. Per

Eccli. 38. la qual cosa in altra parte ben su scritto: Scrivi la sapienza nel tempo del 25. riposò; e quello, che manca d'òperazioni, riceverà quella. Ed in aitra parte Psal. 45. dice: Vacate, cioè a dire, state in quiete, e vedete, siccome io sono il si-

Ma come risponderemo noi, che noi leggiamo, molti antichi Padri avere avuta veracemento dentro da loro quella sapienza; e appresso ancora suori da loro avere amministrato sollennemente le cure di questo Mondo sona diremo noi, che susse quella sapienza-quel santo Giosep, il quale al tempo della same, ricevuta che ebbe l'amministrazione di tutta la regione d'Egitto, si provide alla vita non tanto ai popoli, che gli erano commessi, ma eziandio agli strameri, e lontani, coll'arte del suo ministerio? Ora diremo noi, che susse senza questa sapienza quel santo Daniel, il quale essendo satto in Babillonia Principe di tutti i Maestri dal Re de'Caldei, era maggiormente occupato in diverse sollecitudini, quanto egli erano con la contra su maggiormente occupato in diverse sollecitudini, quanto esse con senza con la contra contra con la contra contra con la contra contra

nella signoria anteposto a tutti? E così possiamo dire di molti santi Padri. Ora per questo, conciossiache noi sappiamo, che molti buoni uomini spesse volte non per amore di cose terrene sono occupati alle cure di quelle; noi dobbiamo sapere, che siccome alcuna volta i cittadini di Gerusalem pagano le loro angarie, cioè a dire i loro servigi, alla terra di Babillonia; così alcuna volta i cittadini di Babillonia fanno i loro servigi alla terra di Gerusalem, Imperciocche e' sono alquanti, i quali predicano la parola della vita solamente a mostra, e a vanità di sapienza; e così servono alla santa Chiefa solamente per premio di vanagloria. E certo l'operazioni di costoro, pare, che sieno di Gerusalem; ma essi sono pure uomini terreni, e pieni di confusione. Così perdo contrario e iono alquanti, i quali hanno il Ioro amore solamente a quella Patria celestiale; e nientedimeno essi pajono sottoposti alcuna volta a queste sollecitudini terrene. È questi tali comeche mostrino d'effere uomini di Babilonia; nientedimeno por loro diritta intenzione essi sono pure cittadini di quella celettiale Gerusalem. È il loro ministerio comeche per opera alcuna volta fia manifelto, come egli è dispartito dagli ucmini malvagi; nientedimeno davanti a quel fommo Giudice egli è alcuna volta dispartito da quegli solamente per lo secreto della loro coscienza. Questi tàli iono veramente ripieni di quella sapienza, della quale noi abbiamo parlato di sopra : per la quale essi sanno dittinguere in loro medesimi il tempo, nel quale essi debbono essere occupati alle cose dentro, e alle cose di suori, Sicche se alcuna volta per occulta ordinazione d' Iddio contro alla loro vo-lonta è posto loro il governo, e la sollecitudine di quelle cose temporali; essi per la loro umilià danno luogo alla volontà di Dio, e abbandonano la loro: e per lo fuo amore dentro da loro non defiderano altro, fenon folamente quella beata visione; e appresso per lo timore, che hanno della sua Maeità, si mettono con diligenza ad esecuzione il governamento delle cose secolari, le quali sono a loro imposse. E in questo modo per lo grande amore essi desiderano solamente di potere venire alla contemplazione di Dio; e appresso pertantoche essi si riputano umili servi, essi con tutta ubbidienza danno esecuzione a quelle sollecitudini, le quali sono loro imposte. Onde comeche di fuori essi sieno occupati, e solleciti nell'amministrazione de' loro ufici; nientedimeno dentro da loro essi sono in continua pace, e riposo: imperocche il giudicio della ragione, il quale sta dentro da loro, si dispensa dentro da se i romori delle occupazioni, i quali continuamente risuonano di suori, e con tranquilità dispone quelle cose, le quali non sono tranquille. E siccome la virtù della nostra mente è sopraposta a ristenare i movimenti della carne; così l'amore della quiete governa, e regge i tumulti delle molte occupazioni; imperocche se l'uomo com perverso amore non desidere quelle possuprazioni di siccome appropriate della carne della companiamente di siccome appropriate della companiamente di siccome appropriate della companiamente di siccome appropriate di siccome appropriate di siccome appropriate della companiamente di siccome appropriate della carne della c didera-queste occupazioni di fuori, veramente elle-possono essere governate senza alcuna consusione. E gia i Santi uomini niente le desiderano; ma con un'occulto, e fingularissimo ordine piutrosto piagnono, che essi sono ordinati a quelle. E comeche essi per la loro santa intenzione sempre le suggano; nientedimeno essi le supportano per la loro umile, e riverente suggezione. Onde con tutte le loro virtu essi si sforzano di schifarle in quanto fusse loro lecito: ma temendo essi l'occulte dispensazioni di Dio, per un modo di parlare si puo dire, che esse tengono quello, che essi suggono, e usino quel, che essi schisano. Onde essi spesse volte ritornano al lor cuore, e dentro da quello prendon configlio dell'occulta volontà di Dio, e in tale configlio effi fi conoscono dovere essere ubbidienti alle sue ordinazioni; e pertanto essi umiliano, e inclinano il loro collo alla divina disposizione: E certo, che comeche contro a questi tali si rivoltino di suori gl' impacci secolari ; nientedimeno quelli non possono passare dentro alle coscienze loro, le quali sempre stanno in tranquillità. Per la qual cosa concludendo, noi possiamo dire, che altra cosa sta dentro da loro per desiderio, e altra cosa di fuori da loro per usicio. Ben disse adunque il nostro testo: L'abisso dice: non è in me: e il mare dice: non è meco. Come dica apertamente: le menti turbate degli uomini secolari pertanto gridano, come esse sono divise, e lontane dalla vera Sapienza; imperocche esse non sono in tranquillità. Ma pertantoche questa Sapienza, la quale davanti i secoli era col Padre, eternalmente dovea incarnare nella fine de' secoli per ricomperare la Generazione umana, non volendo quel sommo Padre mandate a questa redenzione nè alcuno de' santi Angeli, nè alcuno de' Giusti uomini, ma piuttosto quella coeterna Sapienza, la quale era unita eternalmente con esso imperciò ben disse:

Non fora dato per essa l'auro obrizo, cioè a dire, nobile, e prezioso, e senza macula. Per l'auro o noi non dobbiamo intendere, senon i santi Angeli, i quali sono veramente appellati auro; imperocche essi rendono splendore di giustizia: e obriza, imperocche giammai non ebbono in loro alcuna macula di colpa. Ma gli uomini giusti sinche sono in quelta carne mortale, comeche possano, il corpo, che si corrompe aggrava l'anima, e l'abitazio come noi leggiamo, il corpo, che si corrompe aggrava l'anima, e l'abitazio come noi leggiamo.

Sap. 9. 15. ne terrena aggrava il sentimento, che pensa molte cose. Imperocche comeche in quella vita essi rendano splendore per la grande clarità della soro giustizia; nientedimeno essi non possono essere del tutto mondi dalle sozzure 1. Jo. 1.8. del peccati; siccome ben lo tessimonia l'Apostolo Giovanni: Se noi diremo,

che noi non abbiamo peccato, noi gabbiamo noi medesimi, e la verità non è in.noi.

Jac.3.2. E l'Apostolo Jacopo dico: Tutti offendiamo in molte cose. E il Proseta prePsal. 142 gava Iddio, dicendo: Signore Iddio, non entrare in giudicio tol servo tuo; imperciocche non sarà giustificato nel cospetto tuo ogni vivente. Questi possono vera-

mente essere appellati auro obrizo, cioè a dire purissimo e senza macula, i quali sempre perseverano in quella innocenza, nella quale essi surono dal loro principio, e risplendono di clarstade di giustizia, e non sono maculati eziandio da alcuna sozzura di colpa. Ma pertantoche con tutta questa giustizia nullo de santi Angeli potè essere sufficiente a ricomperare la generazione

stizia nullo de santi Angeli potè essere sufficiente a ricomperare la generazione umana; acciocche nullo avanti la nostra redenzione avesse speranza nell' ajutorio degli Angeli, ovvero degli uomini giusti, pertanto ben disse: Non sarà dato l'auro obrizo per essa. Come dicesse apertamente: quella eterna sapienza vorrà per se medesima manisestarsi al mondo, acciocche tutta l'umana generazione sia libera da agni sua colpa; onde nullo Angelo santo sarà mandato per suo scambio; imperocche necessario cra, che la creatura susse liberata per lo suo Creatore. Per la qual cosa ben dice la Verieà, nell'Evan-

Jo.8.36. gelio: Se il figliuolo di Dio voi libera, voi sarete veramente liberi. Ma ancora questo Santo uomo, ripieno dello spirito di questa sapienza, si antivedeva, come nel popolo de Giudei doveano essere alquanti, i quali porrebbono la loto speranza nello Scrittore della legge, e penserieno, che Moisè susse stato l'autore della loro salute; siccome essi diceano, maladicendo a quello, il quale era stato sanato dal nostro Salvatore nell' Evangelio: Tu sia discepto

quale era stato sanato dal nostro Salvatore nell' Evangelios: Tu sia disceptio suo, imperciocche noi siamo discepti di Moisè. E impertanto appresso ben discepti e e non sarà pesato l'argento per iscambio di quella. Per lo nome dell'argento spessione sulla santa Scrittura si dà ad intendere il parlare di Dio; e impertanto per quello noi possiamo degnamente intendere gli Scrittori di que parlamenti, la vita de quali a guisa d'argento rendono luce di virtà. Ma imperciocche la legge avea potestà di giudicare i peccati, e non di perdonargli; pertanto nessuno degli antichi Padri, ne Moisè, nè altri potè essere il rodentore dell'umana generazione. Per la qualcosa ben si puo dire,

che l'argento non fu pesato in iscambio di quella; imperciocche comeche molti Padri antichi sustino santi, nientedimeno per rispetto di quell' unigenito Figliuolo di Dia noi possiamo dire, che essi non sussino d'alcun merito; imperocche se questi tali non si sussino riputati servi di questa sapienza, già esnon sarieno stati santi. Onde davanti ad essa essi non surono mandati esenon per apparecchiare la via dentro a' cuori degli uomino. E pertantoche nella fine de' secoli doveano crescere le infirmità de' peccati; imperciò volle personalmente venire questa eternale Sapienza di Dio a questo così grande infermo, cioè alla generazione umana, la quale era atterrata per la infirmità della fua colpa : acciocche ellendo antivenuti i fuoi predicatori, quali siccome visitaton degli uomini, appresso si dimostrasse tanto maggiormente la petenza del medico, quanto la infirmità era più grave. E imperciò concioffiache nullo ne su mandato a talvarci in iscambio di quella Sapienza; pertanto ben si puo dire: e non sarà pesato l'argento per iscambio di quella. Imperciocche comeche fusse risplendente la vita di quegli antichi predicatori; nientedimeno essa non era sufficiente a ricompensare l'avveniment di quella coeterna Sapienza di Dio. Ma e' furono alquanti del popolo gentile, i quali essendo del tutto dati alle sentenze secolari e mondane, adoperavano secondo la moralità di quelle cose, le quali tra gli uomini sogo riputate onesle: e pertanto si pensavano potere essere salvati, ne andavano cercando quel mezzano di Dio, e degli uomini; ma avevano fidanza del loro Salvato-re solamente nella onestà della dottrina di quelta filosofia mondana. Per la

qual cosa odi, come per dispetto di costoro appresso soggiunse:

Non sarà assimigliata ai colori unti d'India. Il paese dell'India genera, e conserva gli uomini neri: per la quale noi non dobbiamo intendere, senon questo mondo, nel quale la vita degli uomini è oscurata per le tenebre della colpa. E per li colori tinti di questa India noi non dobbiamo, senon intendere i savi uomini di questo mondo: i quali, conneche siano sozzati per infedeltà, e alcunavolta per operazione; nientedimeno dinanzi agli occhi degli uomini essi sono coverti di colore d'onestà. Ma quella coeterna Sapienta di Dio non è assimigliata a questi colori tinti dell'India; imperciocche qualunque è quello, il quale ha veramente conoscimento di quella, si conosce chiaramente, quanto essa sia lontana da coloro, i quali da questo mondo sono riputati e onofati come savi. Onde i comandamenti di questa Sapienza fono troppo diversi da' Savi di questo mondo; imperocche questi\*tali non intendono senon a pura eloquenza, ovvero a ornamento di parlare : e imper-tanto i loro detti mostrano, che siano begli di suori a modo, come se fussino colorati d'alcun bel colore : e conciossiache dentro da loro questi parlamenti siano senza sondamento di virtà; pertanto chiaramente si conosce che essi sono altra cosa, che essi non dimostrano di suori. Ma la dottrina di questa Sapienza è tutta per lo contrario. Imperocche ella è bella nel suo parlamento, ed è risplendente per purità di verità. Nè per inganno vuole altra cofa di se medelima moltrare di fuori, e altra cofa effer dentro; ne desiderare d'apparere bella per nobiltà di parlaro ne' suoi detti, ma piuttosto per integrità di verità. È impertanto noi possiamo dire, che la Sapienza di Dio non è assimigliata a' colori-tinti d' India; imperocche non avendo essa gli adornamenti della eloquenza, noi possiamo dire, the ella sia, siccome il vestimento senza tintura. Questa tintura ben dispregiava l'Apostolo Paolo, quando diceva : Le quali cose noi parliageo, non con parole addottrinate di sa-1. Cor. 2. pienza umana, ma in virtù della dottrina dello spirito: vosendo pertanto il san-13. to Apoltolo dimostrare piuttosto questa sapienza con purità di verità, che per colori d'adornati-parlamenti. Segue appresso: Nè al Sardonico, pietra preziosissima, ovvero al zassiro. Ben sappiamo noi, ehe il sardonico, e lo zassiro sono pietre

pietre preziose. Ma conciossache molte altre pietre siano piu nobili di questite, e di maggior prezzo; come è, che il sardonico e lo zassiro sono appellate pietre preziossissime, conciossache ciascheduna sia pietra vilissima percomparazione delle altre? Certo per questo noi dobbiamo levare il nostro intendimento ad altre cose intendere, dipoiche noi conosciamo esser di poco prezzo quelle piece, le quali nel nostro testo sono simate preziossissime. Orà il sardonico ha simiglianza di terra rossa, e lo zassiro ha colore d'acre. E impertanto io voglio, che per lo sardonico noi intendiamo gli uomini, e per lo zassiro i santi angeli. E che per lo fardonico noi possiamo intendere tutta la generazione umano, ben lo dimostra la esposizione del nome d'Adam, il quale è interpretato terra rossa. Che vuole adunque dire, che questa sapienza non è assomigliata al sardonico, nè al zassiro, senonche quello, il quale è Verità e Sarienza di Dio, io dico quel merzano di Dio e degli uomini Cristo Gesù, è tanto piu nobile, che in terra eziandio i nostri primi Parenti non possono essere assimigliati a esse, e nè i santi Angeli in cielo? Per la qual cosa ben su detto per lo Salmita: Quale tra le nuvole sarà parenziato

renti non potiono effere attimignati a etto, e ne i fanti Angeli in cielo e Per Psal. 88.7. la qual con ben su detto per lo Salimita: Quale tra le nuvole sarà parergiato col Signore, ovvero quale sarà simile a Dio tra i figliuoli di Dio? Ben possiamo noi ancora per lo sardino intendere i santi Padri del vecchio Testamento, e per lo zagiro i Predicatori del nuovo. Que' Padri antichi, comeche servassino vita di giustizia; nientedimeno pure erano occupati alle cose terrene, e alla generazione de' figliuoli, e agli atti matrimoniali: e impertanto essi possiono degnamente essere assimignati al sardonico, il quale; siccome noi abbiamo detto, ha colore di arra rossa. E così per lo zassiro, il quale ha colore d'aria, noi possiamo degnamente intendere i Predicatori del nuovo Testamento, i quali lasciando ogni cura di cose carnali, non sono intenti, senon alle cose celestiali. Per la qual cosa odi, come diceva il Profeta, considerando, come i santi Apostoli doveano trapassare ogni appetito carna-

Isai. 60.8. le con l'ardore del Santo Spirito: chi sono costoro, che volano, come nuvole?

Come se dicesse apertamento: noi andiamo per terra, i quali siamo ancora occupati ai matrimoni; e per accrescere famiglia a Dio, siamo occupati all'opere della carne. Ma costoro non vanno per terra; ma volano, siecome nuvole, li quali avendo i loro desideri solamente alle cose celestiali, non sono dati agli appetiti delle cose terrene. Ben dice addunque il nostro testo, che la Sapienza di Dio non è assimigliata al sardonico, nè allo zastro; come dicesse apertamente: colui, il quale volle venire ad abitare con gli uomini, a nullo puo essere assimigliato, nè degli antichi Padri, nè de' novelli: il quale per la sua divinità non puo avere simigliante a se alcuna umanità. Di ciò ancora odi, come soggiugne:

Non sarà appareggiato ad essa auro, o vetro. Ora qual savio uomo potrebbe intendere questo testo, secondo la lettera? Il vetro, siccome noi abbiamo detto di sopra, è molto piu vile, che l'auro: e in prima egli ha detto, come a questa sapienta non si puo appareggiare l'auro; e appresso quasi come volendo ancora aggiugnere cosa di maggior prezzo, si aggiunse, che ancora ad essa non poteva essere appareggiato il vetro. Ora per questo noi possiamo chiaramente vedere, come questo testo noi non dobbiamo intendere secondo la lettera, ma piuttosto secondo l'intendimento allegorico, cioè spirituale. L'auro ben veggiamo noi, che è risplendente sopra ogni altro metallo. Ma il vetro è pertanto risplendente molto più di quello; imperciocche la sua chiarezza passa insino dentro. Onde pertantoche alcun metallo renda splendore; mentedimeno il suo splendore non passa dentro; e ogni cosa, che susse messo dentro, e che tanto trapassa il vasello di quello, che il licore, che vi susse messo dentro, e che tanto trapassa il vasello di quello, che il licore, che vi è messo dentro, e

così è manifesto agli occhi, come se non susse racchiuso. Ora addunque per l'auro, e per lo vetro, che altro intenderemo noi, senon quella patria celestiale, e quella compagnia di que beati cittadini , i cuori de quali tra loro medesimi risplendono per carità, e trasparono per purità; siccome ben lo redea l'Apoltolo Giovanni nell'Apocalise, quando diceva: Ed era la fabbrica Apoc. 2L delle mura sue di quella pietra preziosa, che si chiama jastis, e la città era dau- 18. ro mondo, simigliante al vetro suro? Onde pertantoche tutti i santi in quella eternale heatitudine saranno risplendenti; imperciò dice, che quella città era fabbricata d'auro. Appresso perche la clarità dell'uno sarà manifestata all'altro; imperciò sguardando l'uno la faccia dell'altro; egli trapasserà eziandio insino dentro alla coscienza. Impertanto ben dice; che questo auro cra simigliante al vetro puro: imperciocche in quella patria non sarà nascosa la coscienza d' uno all' altro per alcuno ostacolo di corpo; ma saranno gli antmi di tutti manifesti eziandio agli occhi corporali; e così farà l'uno manifes ito all'altro, iiccome egli era a se medefimo. Ma in questa vita conciossache il cuore dell' uno è naicoso all' altro; pertanto noi possiamo dire; che-l'anima di ciascuno sia rinchiusa non in vasello di vetro, ma di-loro. A questo leto temea d'accoitarsi il Profeta, dove dicea: Signere mio, scampanii dal Ps. 38.15.
leto, che io non mi accosti ad esso. Onde questa nostra abitazione del corpo bene appellava cosa di terra l'Apostolo Paolo, quando diceva: Noi fapemo 2.Cor. 5.1. bene, che se sarà disfutta que jia casa di terra della nostra abitazione, noi avbiamo da Dio una casa non fatta per mano d'uomo, ma eterna in Cielo. E imperciò infino a tanto, che noi viviamo in quella casa di terra, noi non polliamo paffare coll'occhio della mense la parete di quelta noltra corruzione, nè veder l'uno i segreti dell'altro. Onde la santa Madre Chiesa desiderando di vedere la bellezza del suo Sposo nella sua divinità, e non potendo, imperciocche la bellezza della sua eternità era nascosa ai suoi occhi per l'ostacolo dell'umanità; piagnendo nella Cantica si dicea: Ecco, che Cant. 2.9, egli sta dopo il parete nostro. Come dicesse apertamente: io desidero di vedere coitui nella bellezza della fua divinità; ma ancora non lo posso vedere per l'oftacolo della carne, la quale-egli ha presa. Per la qual cosa noi possiamo conditudere, che infino a tanto, che noi viviamo in questa carne corruttibile, noi non possiamo vedere i pensieri l'un dell'altro. Onde in altra parte odi, come diceva l'Apostolo Paolo: Quale nomo sa lo intendimento dell' 1.Cor. 2. altro, senon lo spirito dell' nomo, il quale è in esso? E in altra parte dice: 11.

Non vogliate giudicare innanzi il tempo, insino a tanto che venga il Signore, 1.Cor. 4.5. il quale giudicherà i secreti delle tenebre, e manisesterà i consigli de cuori. Ora adunque possiamo noi ben dire, che quella Città, nella quale saranno manisestati i cuori dell'uno all'altro, sia fabbricata d'auro simigliante al vetro puro. Ma comeche in essa quei beati Santi siano ripieni di tanta clarità; nientedimeno non possono essere appareggiati a quella Sapienza, dalla quale esh hanno tutto l'essere loro. E impertanto ben disse: non sarà appareggiato ad effa l' auro, ovvero il vetro.

Pertanto sono tutti i Santi menati a quella gloria eternale, acciocche essi possano essere simiglianti a Dio, siccome egli è scritto: Quando egli ap-1.Jo. 3.1. parirà, noi saremo simiglianti ad esso; imperciocche noi lo vedremo siccome egli de Enigntediment in altra parte è scritto :. Signore Iddio, quale è simiglian-Psal. 88.9. te a te? E ancora: ehi sarà simile a te? C ancora chi surà simile a Dio tra i figliuoli di Dio? Ora adunque possimmo noi dire, che i Beati saranno simiglianti per immagine, ovvero per bellezza; e non simiglianti per agguaglianza. Imperecche ragguardando essi la eternità di Dio, essi diven-gono eternali; e ricevendo essi il dono della visione per la partecipazione della divinità, essi si rendono simiglianti a quello, che essi veggoro. E im-

pertanto essi possono esser detti simiglianti ad essa, imperocche essi sono fatti beati; r won simiglianti, imperocche essi sono creatura, e non Creatore. E cost ancora essi hanno la similitudine di Dio, imperoeche essi non hanno fine; e'nientedimeno non pollono effere appareggiati a quello incircoscritto; imperocche comeche essi sano beati, nientedimeno essi sono circolcuiti, cioè a dire finiti. Dica adunque il nostro testo: Non sarà appareggiato ad essa l'auro, tevero il vetro; imperocche i Santi beati comeche siano ripieni di clarità; nientedimeno altra cola è, che gli uomini siano savi in Dio: e altra cosa è, che l'uomo sia sapienza di Dio. E certo questa sapienza ben conobbe appresso il nostro Giob, dicendo, che nullo de Santi potea es-sere appareggiato a quel mezzano di Dio, e degli uomini, siccome appresio egli ben soggiugne : Ne saranno scambiate per esa le vasella dell' auro, nobili, e grandi. Veramente su grande ed eccellente vasello d'auro Elia, e Geremia, e molti antichi Padri nostri; ma questa Sapienza di Dio eterna si volle apparare al Mondo in carne, acciocche ella ci liberasse dalle operazioni carnali. E qualunque su quello, che d'essa non ebbe verace conosci-. mento, si pensava, che quel mezzano di Dio, e degli uomini, cioè era Gritto Gesù, si fusse uno del numero de Proseti: il quale da Santi eletti era riputato verace Idio, conciosusseche egli si mostrasse estere puro uomo. Per la Matth. 16. qual cosa ben diceva egli ai suoi santi Discepoli . Chi dicono gli uomini , che 13.14.15. Jia il Figliuolo dell'Uomo? Ed essi risposono: alquanti dicono, che il Figliuolo dell' uomo è Giovanni Battista, altri Elia, altri Geremia, evvero uno de Pro-fesi. Appresso egli gli dimando del giudicio loro, dicendo: Ma voi, chi di-1. Cor. 1. 1e, che lo fia? Rispose' Pietro in persona della santa Chiesa: Tu fei Cristo Figlinolo di Dio vero. Ora adunque conciossiache, secondo la parola dell'A-18.50 postolo Paolo, Cristo sia virtude, e sapienza di Dio; certamente questa sapienza non volle l'Apostolo Pietro, che susse commutata per un nobile, ed eccellente vasello d'auro, dicendo di lui quello, che egli è, e non altro. Veramente grande, e nobile vasello d'auro era il Proseta Giovanni, e così · Elia, ovvero Geremia. Ma qualunque, credette, che alcun di costoro fusse Iddio, si puo dire, che per quetta sapienza scambiasse il vasello dell' auro alto, e grande. Ma certamente la fanta Madre Chiefa di quella famenza non fa fcambio colle nobili vafella dell'auto; imperocche ella non crede, che Crillo Figlinolo di Dio sia uno del numero de' Proseti, ma piuttosto verace Iddio, e Signore de' Profeti. Onde vedendo essa, che questa Sapienza era venuta ad essa, non volle fermare la sua credenza nelle valella dell' auro; ma tutta la fua fede pose in quella. Per la qual cosa ben diceva ella nella Cant. 3.3. Cantica: Le guardie, che guardano la Città, mi trovarono. Ora areste voi veduto quello, cui ama l'anima mia? Poco poi : avendole io passate i io trovai colui, il quale ama s anima mia. Per le guardie, che guardano, chi intenderemo noi, senon quegli antichi Padri, e Proseti, i quali con la parola della fanta predicazione continuamente erano folleciti alla nostra guardia? Ma ecco, che cercando la santa Madre Chiesa il suo Redentore, essa non volle fermare la sua speranza tra quegli antichi Predicatori. Onde dice. poco poi : avendole io tassate, trovai colui, cui ama l'anima mia. Veramente la santa Madre Chiesa non arebbe potuto trovare il suo Redentore, se essa non avesse voluto trapassare i santi Padri antichi, e i Proseti. In questi guardiani sermavano la lero credenza quegli Insedeti, i quali si pentavano, che Cristo Figliuolo di Dio susse un di loro. Dica adunque la santa Madre Chiesa: Non saranno scambiate per quella le vasclla dell'auro, alte e grandi; Imperocche gli uomini eletti, comeche facciano riverenza a que' fanti Padri antichi per la loro gran fantità; nientedimeno non gli riverifcono con Arore: imperocche niente vogliono appareggiare a quello, che è

Iddio, coloro, i quali essi conoscono essere puri uomini. Per la qual cosa odi, come di queito foggiugne ancora: Nè faranno raccordate per comparazione di quella. Noi dobbiamo fapere, che tutti i Santi di quella Patria eternale sono fanti, e giulti per partecipazione di quella Sapienza increata, e non per

comparazione, che si possa fare a est di quella; imperocche qual cosa si puo dire, che siano gli uomini per rispetto di Dio? Veramente quella Sapienza, e così i suoi servi sono appellati nella santa Scritura lume. Ma quella è appellata lume illuminante; e quelli lume illumineto; siccome è scritto nell'Evagelio dell'Apoltolo Giovanni • Era luce vera, la quale illumina ogni uomo, che viene in questo Mondo. Ma a questi altri in altra parte è detto: Voi siete Jo. I. 9. lume del Mondo. E così ancora questa Sapienza nella santa Scrittura, e i suoi Matth.5. servi sono appellati giustizia: ma quella è appellata giustizia giustificante; e 14. quelli giustizia giustificata. Onde di Dio, il quale è sapienza, si è scritto: Rom.3.26 Acciocche esso sia il giusto, e giustificante; cioè a dire quello, che ci sa giusti. Ma questi altri dicono, siccome in altra parte è scritto: Acciocche noi divenif- 2.Cor. 5,21 simo giustizia de Dio in esso. In altra maniera adunque noi dobbiamo avere in reverenza quel lume illuminante, ed in altra il lume alluminato. E in altra maniera quella giustizia giustiscanie, è in altra la giustizia giustiscata. Quella Sapienza eternale si ha in se medesima l'essere, e l'appere; e sion è altra cosa l'essere, che l suo sapere. Ma i servi della Sapienza possono esser savi, e il loro essere non è il sapere; imperocche essi possono essere, e non esser savi. Ancora questa Sapienza si ha vita, e non è altro suori di quella. Ma i servi di questa Sapienza hanno in loro medesimi la vita, e sono altra cosa che la vita; imperciocche l'esser loro non è il vivere: imperocche senza la vita, pure alcuno essere hanno. E così altra cosa è il loro essere, e altra è il vivere; imperocche in quel primo nostro Parente essi ebbono l'essere per cominciamento, e la vita per aggiunta: siccome noi leggiamo, che in prima su fatto l'unosto di terra, e dipoi Iddio spirò nella sua Gen.2.7. faccia lo spirito della vita, e allor su fatto l'uomo in anima vivente. Ma quella Sapienza, della quale noi abbiamo tanto parlato, si ha essenza, e vita da essa: e impertanto ella vive incommutabilmente, cioè a dire senza alcuna mutazione; imperocche non vive per alcuno accidente di fuori, ma solamente per sua Essenza: e impertanto sola essa si può dire, che col Padre, e con lo Spirito abbia l'essere con verità. Al quale essere se noi vogliamo unirci, possiamo dire, che allora abbiamo essere, vita, e sapere ; ma se noi ci vogliamo assimigliare ad essa, allora noi non abbiamo ne sapere, ne vivere, ne essere alcuno. E impertanto noi veggia-mo, che tutti i Santi uomini quanto maggiormente si prosondano nel conoscimento della divinità, tanto maggiormente conoscono, loro medesimi esser niente. Onde pertanto noi leggiamo, che giaminai Abraam non confessò, se medesimo esser cenere, e polvere, senon quando egli meritò d'aver parlamento con Dio. Onde disse: io parlero al Signore mio, conciossiacche io Gen. 18.27 sia palvere, e cenere. Certamente il Patriarca santo averebbe ssimato, se essere alcuna cola, le egli non avesse avuto conoscimento di quella verace Essenza, la quale era spra lui. Pertanto odi, come diceva il Proseta, essendo ripieno di questa Sapienza: Signore Iddio, ricordati, che noi siamo polvere. Psal. 192. E in altra parte ancora diceva: Tutte le cose diverranno vecchie, siccome il 15. vessimento, e tu gli muterai, siccome una coverta di panno, e saranno mutati. Psal. 101.
Ma tu Signore, sempre sei una cosa medesima, e gli anni tuoi non manche. 27.28.
zanno. Pertanto ancora diceva Iddio a Moisè: lo son quello che sono. E dirai Exod.3.14. a figliuoli d' Ifrael : Quello, che è, mi ha mandato a voi . Imperocche colui 15. fi puo dire, che sia veramente, il quale solo permane senza alcuna muta

Tomo III.

Digitized by Google

zione.

Jo. 3. 8.

131.

35.

zione. Onde ogni cosa, la quale è ora in un modo, ora in uno altro, si è dipresso al non essere; conciossiache non possa stare ferma nello stato suo. E in questo modo fi puo dire, che tal cosa vada al non essere, dipoiche per successione di tempo ella và d'un essere ad altro. Ora adunque, acciocche noi possiamo essere alcuna cosa per participazione di quella Essenza, noi dobbiamo conoscere, noi medesimi essere qualiche niente. E impertanto ben disse il noitro teito: ne saranno ricordate per comparazione, ovvero per rispetto di quella. Imperocche queste vafella nobili, ed eccellenti, delle quali noi abbiamo parlato, non debbono essere raccontate per rispetto di quella verace, e eterna Sapienza. Ma imperciocche quella Sapienza segretariente è da Dio infusa ne' cuori degli uomini, siccor dal Santo Spirito è scritto: Lo Spirito spira dove vuole; e tu odi la voce sua, e non sai, donde egli si viene, o donde egli si vada; pertanto ben soggiunse: Imperocche la Sapienza si trae delle parti occulte. Veramente quelta Sapienza è tratta delle parti occulte: imperocche, concio nache ella lia invisibile, non si puo trovare senon invisibilmente. E certo ben dice, che è trutta: imperocche siccome noi traja no a noi il siato, acciocche il corpo viva; così dalle segrete parti di que la Sapienza noi trajamo a noi lo spirito per dare vita all' anima. Onde pertanto ben dice il Simula: Io afersi la bocca mia, e tirai a me lo ssirito. Pfal. 118. Que la Sipienza venne dalle parti segrete, e prese carne, e anima umana. Per la qual cosa non avendo il Mondo potuto in prima conoscere il suo Autore invisibile, appresso il conobbe visibilmente nella nottra carne; e perranto in essa ebbe verace conoscimento di Dio invisibile. Diche poi seguì, che il popolo gentile, il quale in prima per la sua infedeltà era superbo, si su convertito dalle tenebre di quella, crescendo in esso la Fede per gli gran fegni, e miracoli, che esso vedeva. Ora appresso essendo dittesa per lo Mondo la santa Fede, allora la santa Madre Chiesa crebbe in onore di tutto il Mondo. Ma ecco, che mancandole gli avversari, e persecutori antichi, ella cominciò a essere perseguitata da suoi medesimi. Onde molte battaslie, è diverse resie si levarono contro ad essa. Ma veramente così conveniva, che fusso, che dipoiche nel futuro secolo esso aspettava d' essere rimunerata, ella susse in prima esercitata in questo. Onde molti eretici si levarono, i quali affermavano, che quel mezzano di Dio, e degli uomini, Cristo Gesu, era stato puro Uomo, e era deificato solamente per la grazia di Dio; E non altrimenti lo appellavano Santo, senon come uno degli altri Santi. Per la qual cosa odi, come questi cotali riprende il santo Giob, ripieno di spirito di prosezia: nè gli sarà pareggiato il topazio di Etiopia. Che intenderemo noi per lo nome di Etiopia, senon questo Mondo, il quale pertantoche genera uomini neri, si puo dire, che significhi la oscurità de peccatori. Alcuna volta ancora per lo nome di Etiopia si dà ad intendere il popolo gentile, il quale inpaggi la sita conversione era pero di peccati d'interletta. Ontile, il quale innanzi la sua conversione era nero di peccati d'infedelta. Onde questo popolo ben vide stare in paura il Profeta Abacuc, quando diceva: Habac.3.7 i tabernacoli degli Etiopi aranno paura, e i tabernacoli della terra di Madian. Ancora David Profeta considerando, che il nottro Redentore dovea venire a salvare principalmente il popolo de'Giudei; ma i Gentili doveano credere inprima, e dipoi i Giudei, siccome è scritto: Insino a tantoche entrasse dentro Rom. I. 35 la plenitudine delle genti; e così susse satto salvo tutto Israel; odi come dise: Ps.67.32. Etiopia antiverrà le mani a Dio; cio volle dire, che avantiche il popolo de'Giudei creda, ecco che a Dio si offerse il popolo de' Gentili, nero di peccati. Ora il topazio è pietra preziosa. E in lingua greca tanto è a dire pan, quan-

to ognuno. E così topazio, quasi topantium; imperocche questa pietra rende spiendore d'ogni colore . Or quando questo popolo de' Gentili; cominciò a

crede-

43

credere; allora molti, e molti di loro furono ripieni dello Spirito Santo, e a guisa di diversi colori così renderono splendore di molte virtudi. Ma acciocche nessuro si levi in superbia, pertantoche egli sia virtuoso; imperò ben disse il noitro Giob: Non le sarà pareggiato il topazio d'Etiopia; come dices-Luc.1. 35 se apertamente: nessuno de Santi uomini, pertantoche sia ripieno di molte virtà, si puo pareggiare a colui, del quale & scritto: Quella cosa santa, che nascerà di te, sarà chiamata Figlinolo di Dio. Certamente comeche noi possiamo diventare Santi; pertanto noi non nasciamo Santi, imperocche noi siemo, ristretti della condizione della nostra natura corruttibile; acciocche noi pos-Pfal. 50. siamo col Proseta insieme dire : ecco che io sono conceputo nelle iniquitadi : e nei 7. -peccati mi concepette la madre mia. Ma quello solamente nacque Santo, il quale, acciocche vinceise la condizione della nostra natura corruttibile, niente volle esfere di mescolamento d'alcuna congiunzione di carne. A questa Sapienza a guisa d'un topazio d' Etiopia si voleva pareggiare quel malvagio Capitano di resia, il quale diceva: lo non ho invidia a Crisso, fatto Iddio; imperocche se in voglio, così posso diventare io. Questo non credette, che Gesà Crista nostro Signore fusse Iddio per lo gran misterio della sua purissima concezione, ma piuttollo per l'accrescimento della grazia: affermando con gran perversità, che egli era nato puro uomo, ma ben per le sue virtu merito d'essere Iddio , pertanto pensandos, che egli , e ciascuno altro poteano divenire pari ad esso, non attendendo la sentenza del nostro Santo, che a questa Sapienza niente sarà appareggiato il topazio d' Etlopia? Imperocche altra cosa è a dire, che dipoiche l'uomo è nato, egli riceve la grazia dell'adozione de' figliuoli di Dio; e altro è, che solamente un'uomo per la potenza della sua divinità sia Iddio dal principio della sua concezione. Nè si puote pareggiare alla gloria di questo unigenito, la quale egli ha per natura, la gloria degli altri, recevuta per grazia. Onde questo mezzano di Dio, e degli uomini al- I.Tim.2. tra cosa è nella sua deità, e altra è nella sua umanità; e non secondoche 5-stoltamente affermava questo eretico. Imperocche noi non dicemo, che egli fusic conceputo, e nascesse puro uomo, e dipoi per suoi meriti diventasse sidi dio; ma annunciandolo l'Angelo, e di presente sopravvenendo lo Spirito Santo, di presente quel Verbo eterno su nel ventre della Vergine : e così dentro dal ventre quello Verbo prese carne; e stando incommutabile la sua divina essenza, la quale egli ha coeterna col Padre e collo Spirito Santo, egli prese dentro a quelle santissime interiora della Vergine natura passibile, conciossiache esso susse eterno davanti a tutti i secoli; acciocche per quello ineffabile Sacramento rimanendo la verità dell'una e dell'altra natura ; una medesima Vergine susse ancella e madre di Dio, siccome ben lo diceva la sua parente Elisabetta: e donde ho io questa grazia, che la madre di Dio venga Luc. 1. 43 a me? E questa santa Vergine; quando concepette, di se medesima diceva: Ecco l'ancilla di Dio, sa fatto a me secondo la parola tua. E comeche questo unigenito altra natura avesse oternalmente, e altra ne traesse temporalmente dalla Vergine pertanto noi non dobbiamo dire, che altra persona sia quella, che procedette dal Padre, e altra quella che nacque della Vergine; ma egli è eternale dal suo Padre, e nato in tempo della Vergine; un medesimo quello che fece, e che è fatto : Egli è quello specioso e bellissimo sopra sutti i figlinoli degli uomini per la sua divinità. Egli è quello, del quale su lsais 3.2. scritto: Noi lo mirammo, e già non era in lui aspetto d'uomo, e non era in lui alcuna similitudine d'uomo, nè bellezza: e questo per la sua umanitade. Questo è quello, il quale innanzi a futti i secoli procedea dal suo Padre senza Madre: e questo medesimo è quello, il quale nella fine de' secoli nacque di Madre sen za Padre. Egli è il Tempio del Fattore, e il Fattor del Tempio: egli era l'opera dell'autore, e l'autore dell'opera : il quale sempre era un médesimo dell',

una natura e dell'altra, e nell'una natura e nell'altra: nè era confuso per questa congiunzione di due nature, nè duplicato per la dittinzione di quelle. Ma impertantoche noi non abbiamo impreso a trattare per ora sì eccellente

mitterio; imperciò ritorniamo all'ordine della nottra esposizione.

Il nostro santo Giob per voler mostrare, che siano lontani i santi Angeli da questa sapienza, si disse in prima: non sarà dato l' nuro obrizo, cioè purissimo, per quella. Appresso per dimostrare, come que' santi antichi Padri ancora si erano piu bassi, che quella; si aggiunse: Non sarà pesato l' argento in iscambio di quella. Appresso volendo dimostrare, come la sapienza de' Filosofi ancora era lontanissima da quella, si soggiugne: Non sarà assomigliata a colori tinti d'India, nè al fardonico, pietra preziosa, nè al zaspro. Appresso per dimostrare, come in quella città di sopra nessuno puo pervenire a esser pari a quella, si soggiunse: Non sarà appareggiato a quella l'auro, ovvero il vero. Appresso per dimostrare ancora, come i Santi persetti sono affai più bassi, che quella , si soggiunse : Nè jaranno scambiate per quella le vafella dell' auro, nobili e grandi ; ne faranno ricontate per rispetto di quella, imperciocche la sapienza è tratta delle parti occulte. Ultimamente per voler riprendere ancora gli uomini eretici, i quali essendo riceduti dall' errore de' Gentili, si gnastano per superbia d'eresia quella sede, la quale essi hanno imprela; si soggiunse: Non sarà pareggiato a essa il mazio d'Etiopia. Come dicesse apertamente: quegli, che si dipartono dalla oscurità del peccato, e vengono alla conversione della sede, pertanto non possono essere pareggiati a Dio
umanato; comeche essi dimostrino di rendere splendore di diversi colori di
virtudi. E impertanto per iscacciare la superbia di questi cotali, si soggiunse: Nè le saranno pareggiate le tinture mondissime. Quelli possono essere assimigliati alle tinture mondissime, i quali sono veracemente umili, e veracemente santi : i quali sanno, che da loro medesimi essi non hanno alcuna particella di virtù, ma piuttosto conoscono, che tutte procedono dal dono della grazia di Dio. E certo questi cotali ben sono appellati tinti, imperocche se essi non sussino così tinti, già la loro santità sarebbe per natura, e non per grazia. Ma essi sono appellati tintura mondissima; imperocche essi con ogni umiltà prendono guardia della virtù, la quale è loro donata. Per la qual cosa odi, come bene è scritto della santa Chiesa per la bocca dello Sposo: Cant. 6.9. Quale è questa, la quale sale imbiancata? E certo ben dice la Scrittura; im-Cans. 3.6. perocche la santa Chiesa non ha acquistata per natura la vita celestiale; ma piuttosto per li doni del Santo Spirito riceve le sue bellezze: e impertanto essa non è appellata bianca, ma imbiancare. Ma ben si vuole questo considerare: che di sopra disse: Non sarà assonigliata a colori tinti d'India; ma nondisse: a' colori mondi. E dipoi volendo mostrare come la tintura delle sante virtà è distinta da' falsi colori de' Filosofi, si aggiunse dicendo: tinture mondissime. Veramente quegli possono essere appellati tinture mandissime, i quali in prima sono stati lordi per le loro malvagie operazioni, e-dipoi per lo avvenimento del santo Spirito sono vestiti di splendore di grazia, la quale gli fa tutti diventare altra cosa che essi non erano. Onde pertanto l'amna del santo Battesimo è appellata tintura; a dare ad intendere, che noi, i quali in prima eravamo sozzi per la bruttura de vizi, dipoi, ricevuto il dono della fede, siamo fatti belli per grazia e per adornamento di virtu. Segue appresso:

Ora addunque donde viene la sapienza; e quale è il luogo della intelligenza? Essa è nascosa da gli occhi di tutti quegli, che vivono. Certo noi dobbiamo ben considerare, come questo Santo uomo ricerca, donde viene questa sapienza; imperocche essa non viene, senon da colui, dal quale essa è nata. Ma imperciocche essa non è nata, senon da quello invisibile e coeterno Pa-

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

dre; pertanto la sua via è veracemente occulta. Per la qual cosa odi, come ben diceva il Proseta: La sua generazione chi portà narrare? Ma il luogo del-1sai.51.8. la intelligenza di quella è da mente dell' uomo; la quale, quando è ripiena della fapienza di Dio, di presente è fatta santa da essa. Ora adunque conciossiache quello, dal quale procede questa sapienza, sia invisibile, e appresso sia incerto, nella cui mente ella si riposa per intendimento; pertanto ben disse : donde viene la sapienza; e quale è il luogo della intelligenza? Ma bene 37. è da considerare con maraviglia di quanto soggiugne, dove dice : Iddio nullo vide giammai. Appresso, se io considero bene i santi Padri del vecchio Te-1.Jo.4. 12. stamento, io conosco, secondo il testimonio della santa Istoria, come molti di loro vidono Iddio. Or non vide Giacob Iddio, quando egli disse: Io ho Gen. 32. veduto Iddio a faccia a faccia, ed è fatta salva l'anima mia? Certo egli lo 30. vide Moise, del quale noi leggiamo, siccome è scritto: Parlava Iddio a Exod.33. Moise a faccia a faccia, siccome suole parlare Luomo all'amico suo. Videlo Giob, 11. il quale dice : con l'audito del mio orecchio io t'aggio udito : ma or ti vede l'ec-Job 42.5. chio mio. Videlo Isaia, quando disse in quell' anno, che su morto Ozia: Io Isai. 6.1.
vidi Iddio, che sedeva sopra la sedia sua, e tutto l'esercito del cielo, il quale gli 3. Reg. 22.
slava ritto dalla parte diritto, e dalla manca. Ora adunque, come è quelto, 19. che tanti santi Padri del vecchio Testamento dicono, che vidono Iddio: è il nostro Giob parlando della sapienza, la quale non è altro, che Dio, dice, che ella è nascosa dagli occhi di tutti i vivi; e l'Apostolo Giovanni ancora dice, che nessuno vide giammai Iddio? Or per questo dichiarare, noi dobbiamo sapere, che insino a tanto, che noi siemo in questa carne mortale, noi non possiamo vedere Iddio, senon per alcuna similitudine di fuori : che certamente nella fua natura nullo il puo vedere . Onde di Giacob, il quale dice, che vide Iddio, noi leggiamo, che egli lo vide in ispecie d'Angelo: e Moisè, il quale parlava con Dio a faccia a faccia, sicco-Exod. 33. me sudle parlar l'uomo all'amico suo, nel suo parlare sì gli diceva: Signore II.13. Addio, se io ho trovato grazia nel cospetto tuo, mostrami te medesimo, sicche io ti vegga manifestamente. Or se egli era Iddio quello, con cui egli parlava afaccia a faccia; perche addomandava di vedere colui, il quale esso vedeva? Certo per questa sua dimanda si da ad intendere, che Moise addimandava di vedere secondo la sua essenza colui, il quale esso cominciava a vedere per alcuna similitudine; sicche non voleva, che alla vissone di quella eternità s' interponesse alcuna immagine creata. E impertanto noi diremo con verità, che quegli antichi Padri vidono Iddio; e nientedimeno è vera la sentenza di Giovanni, il quale dice, che nullo Iddio vide giammai: e così ancora quel-Jo-4.12. la di Giob, il qual dice, che questa Sapienza, la quale è Iddio, sia nascosa a tutti gli occhi di quegli, che vivono. Imperocche insino a tanto, che noi viviamo in quella carne mormele, egli puo effer veduto da' fanti uomini per alcune immagini circoscritte, e non puo esser veduto secondo quell'incircoscritto lume della eternità. Ma se alcuna volta adiviene, che per profondità di contemplazione la chiarezza della sua eternità ad alquanti, che vivono in questo corpo mortale, Iddio voglia dimostrare; ancora questo non si discorda dalla sentenza del nostro Giob, che dice, che la Sapienza è nascosa agli occhi di tutti coloro, che vivono; imperciocche qualunque è quello, il quale vede quella sapienza, la quale è Iddio, certo di lui si puo dire, che egsi sia del tutto morto a questo mondo. Onde nullo puo vedere questa Sapienza, il quale viva carnalmente. Imperocche questa è cosa certissima, che nessuna persona puo insiememente abbracciare Iddio, e questo secolo 3 conciossiache quello, che vede Iddio, si puo dire, che sia morto, essendo egli con tutta la mente levato da' diletti di questa vita. Per la qual cosa ben su detto per Moisè: Im-Exod. 33. peroc- 21.

nessuno puo vedere Iddio spiritualmente, che viva carnalmente in questo mondo. Di che ben si mostrava esser del tutto morto a quelto mondo quel 1.Cor. 6. fanto Apostolo Paolo, il quale già in parte avea conosciuto delle cose invi-sibili di Dio, quando diceva: il mondo è crocifisso a me, ed io al mondo. Im-Gal. 6. 14. perocche, accome noi abbiamo detto assai di sopra, già non ballava, che egli dicesse : io sono crecisso al mondo : se in prima egli non diceva: il mondo è crocifisso a me; per dimoltrare, che non solamente egli era morto al mondo, ma ancora il mondo era morto a lui; sicche nè il mondo addomandasse lui, nè egli addimandasse il mondo. Imperocche quando e' sono due insieme, de' quali l'uno è vivo, e l'altro morto; allora, comeche il morto non regga il vivo, nientedimeno il vivo pure vede il morto. Ma il Predicatore della verità per dimottrare, siccome veramente egli era diventato umile, si dice, che gli era adivenuto tale, che ne il mondo addomandava lui, nè esso il mondo. E già non su contento di dire, come egli era crocifisso al mondo, cioè, che egli non addomandava nelluna gloria di quello, siccome uomo morto; ma ancora aggiunte, che il mondo era crocifisso a lui.: dimostrando per questo la sua prosonda umiltade; consiossiache a guisa di nomo morto, il mondo avea lui per tanto dispetto, che niente egli il poteva ve-dere. Ma noi dobbiamo sapere, che esti surono asquanti uomini; i quali diceano, che in quella beatitudine di vita eterna noi potevamo ben vedere Iddio nella sua clarità, ma niente lo potevamo vedere nella sua natura : i quali certamente erano gabbati ; imperocche noi non dobbiamo credere, che in quella semplice e incommutabile Essenza altra cosa sia la sua clarità, e altra sia la sua natura. Onde che questa sapienza di Dio alcuna volta si dimostrasse ai suoi amatori nella sua natura, ben lo dimostra esso nell'Evangelio, quando dice : Quello, che ama me, sarà amato dal padre mio, e io amerò lui, e manifesterogli me medesimo; come se dicesse apertamente : cosa convenevole è, che voi al presente, i quali mi vedete nella vostra natura, alla fine mi Matth. 5.8 veggiate nella nua. È in altra parte pertanto diceva: Beati quelli, che sono 1.Cor. 5. mondi di cucre, imperocche essi vedranno Iddio. E l'Apostolo Paolo diceva : al presente noi veggiamo, siccome per uno specchio in figura; ma allora noi vedremo a faccia a faccia. Ora io conosco in parte; ma allora io conoscerò, siccome io sono conosciuto. Ma imperciocche per quel primo Predicatore di santa Chiesa fu 39. detto a Dio: nel quale desiderano di guardare gli Angeli; noi dobbiamo sapere, che ci sono alquanti, i quali non credono, che eziandio i fanti Angeli 1. Petr.1. lo possano vedere : e nientedimeno per la sentenza della somma Verità su detto: Gli Angeli loro in cielo sempre veggono la faccia del Padre mio, che sta Matth. 18. in cielo. Ora adunque diremo noi, che sia diversa la sentenza della somma 10. Verità da quella del Predicatore della verità? Certamente, se noi vogliamo conferire l'una sentenza con l'altra, noi troveremo, che esse non hanno tra Noro alcuna discordia. Imperocche noi possiamo dire, che i fanti Angeli veg gono veramente Iddio, e desiderano di vederlo; abbiano sete di ragguardar lo, e ragguardinlo. Imperocche se essi desiderano di vederlo in tal maniera che essi non potessino venire all'effetto del loro desiderio; già quello desiderio, senza frutto averebbe in se grande ansietà, e l'ansietà averebbe in se pena. Ma i fanti Angeli sono veramente lontani da ogni pena d'antierà; conciossiache insieme non puo stare beatitudine e pena. Ma noi leggiamo, che questi santi Angeli sono saziati della visione di Dio, siccome dice il Salmista: lo sarò Psal. 16. saziato insino a tanto, che sarù manifesta la gloria fua : Ne pertanto dobbiamo noi pensare, che tale sazietà generi fastidio alcuno. E imperciò, acciocche l'una sentenza s'accordi con l'altra, dica la somma Veritade, come i santi Angeli sempre veggono la faceia di Dio; e dica il nobile Predicatore, come essi

sempre desiderano di vederla. Ondes acciocche in tale desiderio non sia alcuna ansietà, noi dobbiamo dire, che in queito desiderio essi sono saziati. E acciocche in quetta sapienza non sia ascun sattidio, dobbiamo dire, che essi desiderano d'esser saziati. E così il loro desiderio è senza satica, imperocche ello è accompagnato d'ansietà; e quella antietà è senza faitidio, imperocche ella è sempre accesa dal gran desiderio. E certo così faremo noi, quando noi saremo a quello eccellentissimo fonte della vita; imperocche con diletto noi aremo sempre sete, e sazietà. E così avendo sempre sete, sempre saremo saziati: ed essendo sempre saziati, sempre aremo sete. Adunque noi vedremo Iddio, ed egli sarà premio della nostra fatica: acciocche dopo le tenebre di questa mortalitade noi itiamo fempre in allegrezza della fua luce, alla quale noi saremo pervenuti. Ma come diciamo noi : alla quale saremo pervenuti : con-Tim.6.16. ciossiache l'Apottolo Paolo dica: il quale habita nelle luce inaccessibile, cioè alla quale non si puo pervenire? E dipoi dice: il quale nullo degli uomini vide giaminai, ne puo vedere; E il Salmista pare, che dica il contrario: An-Pfal.33.6, date a lui, e diventate illuminati. Ora come diremo noi, che, venendo, noi siamo illuminati, se noi non veggiamo quella luce, dalla quale noi solaamente possiamo essere alluminati? E se noi possiamo vedere quella luce: dalla quale noi siemo alluminati; come dice l'Apostolo, che quella luce è inaccessibile? Ora per questo noi dobbiamo considerare il modo del parlare dell'Aportolo, che dice, querta luce effere inaccessibile all'uomo. Ma a quale uomo? A quello, che non vuole avere sentimento, senon di cose umane. Imperocche la santa Scrittura spesse volte nomina quegli, che seguono cose carnali, per nome d'uomo; ficcome diceva ad alquanti, che aveano discordia tra loro il lanto Apoltolo: concioji ache tra voi sia discordia, e contenzione; or 1. Cor. 33. non siete voi carnali, e andate secondo l'uomo? E dipoi appresso soggiunse : 4or non siete voi uomini? E in altra parte dice, che giammai occhio non vide, nè orecchio udì, nè vennero mai in cuore d'. uomo quelle cose, le quali Iddio ha apparecchiate a quegli, che l'amano. E avendo così detto, come queste cose erano così nascose agli uomini; ecco che di presente foggiugne: ma a noi l'ha rivelate Iddio per lo Spirito suo: volendo per questo dimostrare, che gia non era uomo colui, il quale essendo rapito sopra ogni umanità, gia cominciava ad aver fentimento delle cofe divine. E così in questo luogo ancora avendo egli detto, come quella luce di Dio era in-accessibile; per dimostrare a chi ella era così inaccessibile, vedi, che soggiunse: il quale nessuno degli uomini puo vedere: appellando, secondo il costume, *nomini* tutti coloro, che aveano sentimento solamente delle cose umane; imperciocche senza dubbio tutti coloro, che hanno sentimento delle cose d'Iddio, sono più che uomini. Ora adunque noi vedremo certamente Iddio, se noi per la usanza delle cose celestiali meriteremo d'essere piu che uomini.

Nè pertanto voglio io, che noi pensiamo di vedere Iddio, siccome egli vede se medelimo; imperciocche troppo in altra maniera vede, e conosce se medesimo il Creatore, che non sa la creatura lui. Onde quanto alla universitade di Dio, a noi è posto alcun termine di contemplazione; imperocche, comeche noi ci leviamo in alto per contemplazione, nientedimeno noi siemo pure circoscritti, cioè terminati, permantoche noi siemo pure creature, e non Creatore. E così certamente noi non possiamo wedere Iddio, come si vede esso medesimo; sicccome noi non ci riposiamo in Dio, ficcome esso si riposa in se medesimo: imperocche la nostra visione, ovvero il nostro riposo ben puo esser detto, per un modo di parlare, simigliante alla visione sua; ma in nulla maniera gli puo essere pareggiata. Onde conciossiache, per così dire, noi giacciamo in noi medesimi; allora le penne del-

#### LIBRO XVIII. DE MORALI

la contemplazione ci levano in alto; e così siemo sevati da noi sopra di noi a vedere colui. Così essendo rapiti sopra di noi medesimi per le intenzioni del cuore, e per la dolcezza della contemplazione, noi possiamo dire, che in alcun modo noi andiamo, ovvero che noi siamo levati in lui medesimo. E gia quetto cotale andare è alcun mancamento di riposo; imperocche andare, e riposarsi non è tutto una cosa. E nientedimeno questo andare è il verace, e persetto nostro riposo: imperciocche per quello noi veggia-mo Iddio. E pertanto non è da pareggiare al riposo di Dio; imperocche egli, gia non conviene, che passi da se in altrui per aver riposo. E così questa requie per un modo di parlare puo essere appellata simigliante, e dissimigliante; imperciocche la nostra requie seguita quella cosa, la quale è requie di Dio. Onde, acciocche noi possiamo esser beati eternalmente, a noi conviene seguire colui, il quale è veramente eternale : e così a noi si puo veramente dire, che sia una grande eternitade il seguire della eternitade. Nè dobbiamo dire, che non siamo senza partecipazione di colui, il quale noi possiamo seguitare; imperciocche vedendolo, noi abbiamo parte in lui : e così avendone parte, si lo seguitiamo. E certo quella visione in questa vita è cominciata per fede ; ma nell'altra vita farà del tutto compiuta in noi apertamente, quando noi berremo nel suo fonte quella eterna Sapienza di Dio, la quale noi assaggiamo in questa vita per la bocca de santi Predicatori a guisa di fiumi, che continuamente discorrano.

> IL FINE DEL LIBRO XVIII. DE MORALI DI SAN GREGORIO.



### LIBRO DECIMONONO

# DE MORALI

## DI-SAN GREGORIO PAPA



Ulla meraviglia è, se noi non possiamo comprendere quella eternale sapienza di Dio; conciossache noi non possiamo comprendere con gli occhi umani quelle cose; le quali sono create da essa. E impertanto nelle cose: create noi possiamo comprendere con quanta umiltà noi dobbiamo sar reverenza a quel Creatore di tutte le cose: acciocche in questa vita la mente di nessum uomo abbia ardimento d'attribuire a se medesimo alcuna parte di quella infinita bellezza di Dio, la quale egli riserva nel-

l'eterna remunerazione solamente al suoi eletti. Per la qual cosa dipoiche il nostro Giob ebbe detto, che questa Sapienza era nascosa agli occhi di tutti quegli, che vivono; edi appresso, come ben soggiunse: Ancora agli uccelli sob. 18.21. dei Cielo è nascosa. Alcuna volta nella santa Scrittura il nome degli utcelli si prende in buona parte; alcuna volta in ria. Onde alcuna volta per lo norne degli uccelli si danno ad intendere le podestadi dell'aere, cioè i Demoni. i quali sono contrari ai buoni uomini. E impertanto dice nell' Evangelio di quel seme, che cadde nella via, e che vennono ali uccelli, e beccaron-Matth.13. lo volendo per questo dare ad intendere il nostro Salvatore, che quando 4. que maliani spiriti mettono i perversi pensieri ne cuori degli uomini, allo-Luc.9.5. ra essi svelgono ogni parola di vita della memoria loro. Di che ancora a quel superbo ricco ben diceva la somma Verità: Le volpi hanno le loro sosse e Manh. Le gli uccelli del Cielo i loro nidi; e il Figliuolo dell' Uomo non ha dove riposi il 20. capo suo. Le velsi tono animali pieni di fraude, e stanno volentieri nasco-Luc.9.58. se nelle fosse, ovvero caverne: e quando escono di suori, giammai non vannó diritte, ma sempre torte. Ma gli uccelli, siccomo noi veggianto, si levano in alto nell'aere. Onde per lo nome delle volti noi dobbiamo intendere quegli spiriti ingannesi : e per lo nome degli uccelli gli spiriti superbi. Come se dicesse apertamente: i Demoni pieni di fraude, e i Demoni pieni di superbia, si truovano ne vostri cuori la doro abitazione; ma il Figliulo dell' Uomo non ha dove possa riposare il capo suo; cioè a dire, la mia umiltà non truova ripoto nella vostra mente superba. Veramente bene si levò in alto, a guila di chi volaffe, quel primo uccello Lucifero, quando diste: io monterd in Cielo, e sofra le Stelle del Cielo esaltere la sedia mia . Sedero nel sai. 14. monte del Testamento dalla parte dell'Aquilone: montero sopra l'altezza delle 14. nuvole, e sarò simigliante all'Altissimo. Ora ecco quanto per la sua superbia queste uccello volava in alto. Questo volo egli insegnò ancora, a primi nostri Parenti; imperocche essi ii ssorzarono di volare sopra di loro medesimi, quando su detro loro dal Demonio, che essi mangiassino di quel pome, e sarebbono, siccome Iddio. Per la qual cosa tiene adivenne, che volendo Gen. 3. 5: essi essere simiglianti a Dio, essi perderono il dono della toro immortalitade: che giammai non sarieno morti in terra, se essi avessino voluto con sumiltà stare sopra la terra. Così alcune volta per lo contrario il nome degli Tomo III.

uccelli si intende in buona parte; siccome bene lo testimonia il nostro Salvatore volendo dimoltrare la fimilitudine del Reame del Cielo per lo nome Matth.13 del granello della senape, dicendo: a chi è assimiziato il Regno del cielo, e a che dirò io, che sia simigliante? Certamente egli è simigliante al granello della senape, che l'uomo fone nell'orto suo: il quale cresce, e diventa un grande arbore, e gli uccelli del cielo si riposano ne' rami suoi. Veramente questo granello della senape non è altro, che il nostro Salvatore, il quale essendo posto nella sepoltura dell'orto, dipoi si risuscitò a guisa d'un grande arbore. Onde egli si puo dire, che egli susse veramente granello, e seme, quando egli della carne: morì : e arbore, quando egli rifuicitò. Granello per la umiltà della carne; Isai. 53. 2. e arbore per la potenza della sua Maestà. Granello ancora; imperciocche noi leggiamo di lui : noi lo vedemmo, e non era indui alcuno aspetto. E arbore; Pfal.44.3. imperciocche in altra parte noi leggiamo di lui medesimo, che egli era bellissimo di forma sopra i figliuoli degli uomini. I rami di questo arbore sono i santi Predicatori. E veggiamo, come essi sono distesi. Attendiamo quello, Psal. 18.5. che è scritto di loro: in ogni terra usei il suono loro, e nelle fini del cerchio della terra le parole loro. În questi rami veramente si puo dire, che si ri-posino gli uccelli. Questi uccelli sono le sante anime, le quali con le pen-ne delle virtù si levano dall'amore delle cose terrene. Ora in questo luogo dipoiche il nostro Giob ebbe detto, che questa sapienza d' Iddio era nascosa agli occhi di tutti quegli, che vivono; ben soggiunse: ancora a gli uccelli del Cielo; imperocche eziandio coloro, i quali volano in alto per lo merito della santa predicazione, non possono aggiugnere al conoscimento della potenza di quella increata, ed eternale Sapienza. Di che apprello odi, come ben loggiugne: Job.28.22. La perdizione, e la morte dissono: con gli orecchi nostri noi abbiamo udita la fama sua. Per lo nome della perdizione, e della morte noi non dobbiamo intendere, senon quegli spiriti maligni, i quali surono trovatori della morte, e della perdizione i siccome del soro Principe sotto nome del suo Apoc. 6. 8, ministro ben diceva nell' Apocalisse l'Apostolo Giovanni : e il suo nome era morte. Al quale tutti gli spiriti superbi suggetti, si puo dire, che dica-no di questa Sapienza, la quale è Iddio: co nostri orecchi noi abbiamo udita la fama sua; imperocche essi non poterono avere la beatitudine della sua visione. Vedere quella Sapienza coeterna con Dio, tanto è, quanto averla. Onde essendo parlato all'Apostolo Giovanni del dono di colui, che vincea, Apos. 2.17 si gli su detto: Io gli darò un calculo, cio a dire una pietra bianca, e in quello un nome nuovo scritto, il quale noi sa, senon chi lo riceve. In quelta vita noi possione su redere esindio quello cost. vita noi possiamo sapere, e vedere eziandio quella cosa, la quale noi non riceviamo. Ma avere questo nome scritto nella pietra, non è altro, senon avere in quel premio eternale verace conoscimento di Dio, il quale non puo avere, senon chi lo riceve. Ora adunque conciossiacosache, secondoche noi abbiamo detto, vedere Iddio è quel medesimo, che averlo; impertanto noi dobbiamo dire, che quegli spiriti malvagi non veggono questa sapien-

dore di quella. Onde di que' maligni spiriti si puo dire quello, che è scrit-Job. 24.13. to : Essi furono rubelli del lume . Così adunque , che quegli maligni spiriti udissmo la fama di quella Sapienza, e non la vedetsino, non è altro, senon aver conosciuta la virtu della potenza sua, e non aver voluto con umiltà

za: imperciocche essendo essi cacciati da essa per la loro superbia, niente la poterono avere; concioffiache essi chiusono gli occhi del cuor loro allo splen-

esser suggetti a quella. E-impertanto odi, come del Capo di questi malva-Jo. 8.44. gi spiriti dicea quella somma Verità: Quello era omicida dall'imprincissio, e Job. 28.23. non issette nella verità. Segue appresso: Iddio intende la via sua, ed egli conosce il luogo di quella. Noi dobbiamo sapere, che altro è la via, e altro è

il luogo di questa sapienza di Dio. E il luogo noi dobbiamo intendere non locale, cioè per un modo di dire, luogo, che non raccerchi la cosa locata corporalmente, come sa il luogo materiale; imperciocche nè temporalmente, nè corporalmente Iddio non puo essere tenuto da nessun luogo. Ma noi possiamo dire, che il luogo di questa Sapienza sia il suo Padre eternale, siccome essa medessima il testimonia nele luogo di que dive i la suo nel Padre di l' Evangelio, dove dice : lo sono nel Padre, e il Padre è in me . Ora so. 14. 10. adunque in altra maniera noi diremo, che questa Sapienza abbia via, e 11. in altra maniera luogo. La via sua è il venire, che esso sece a noi in questo Mondo per lo mezzo della umanità; ma il suo luogo è lo stato della sua divinità. Imperocche non dobbiamo dire, che essa passasse da quella parte, dalla quale essa era, è, e sarà sempre eternale; ma piuttosto diremo, che passasse per quella via, per la quale essa si dimostro a noi temporale. Onde così è scritto nell' Evangelio, che partendosi il Signore di Matth. 20. Gerico, egli passava, e due ciechi, che sedeano appresso della via, si gridavano, 29.30. e diceano: Signore abbi misericordia di noi, Figliuolo di David. E alla voce di questi due ciechi dice, che Gesù stette fermo, e rendè il lume loro. Or che diremo noi, che voglia significare, passando Gesù udrva, e stando ferme fanava? Certo queito non voleva dire altro,, senonche per la sua umanita. de ebbe misericordia di noi colui, il quale per la sua potenza della divinità discacciò da noi le tenebre delle nottre menti. Ond'è, che egli nascesse, e ricevesse passione, e morte, e risuscitasse per noi, e di poi salisse in Cielo. Quelto noi possiamo dire, che susse un passare del nostro Salvatore; imperocche tutte quelle cose surono satte in tempo. Ma dice, che shande toccò que' ciechi, e illuminogli; imperciocche la eternità del Figliuolo di Dio non passa così temporalmente, siccome tassa via quella dispensazione temporale. Quella eternità, siando sempre ferma in se medesima, si dà ordine a quelle cose mutabili : e quelto è lo stare suo, che essendo ferma, e incommutabile in se medelima, essa dispone le cose mutabili. Ora adunque, imperciocche innanzi l'avvenimento di questa Sapienza, ella era cosa incerta, quando essa si dovelle moltrare al Mondo in carne umana; pertanto ben dise; Iddio intende la via sua; egli conosce il luogo di quella. Come se dicesse apertamente : certamente cosa occulta è all'intendimento umano ovvero quando questa Sapienza debba apparire agli uemini in carne, ovvero come essa debba rimanere invisibile appresso del suo Padre, eziandio quando essa si sarà mostrata di suori. Comeche noi possimmo bene intendere quello tello ancora in altra maniera; imperciocche noi possiamo dire degnamente, che la via di questa Sapienza sia il suo avvenimento ne' nostri cuo-ri : e in questo modo il luogo di questa Sapienza è il cucre dell' uomo, nel quale essa si riposa. Di questa via della Sapienza odi, come è scritto.: Io Matth.3.3 fon voce, che grido nel diserto: apparecchiate la via a Dio, sioè a dire : date l'entrata ne vostri cuori a questa Sapienza, che viene. Siccome ancora in altra parte è scritto: Fate la via a quello, che monta sopra l'Occidente. Mon-Psal.67.5. tare sopra l'Occidente, non è altro, se non superchiare, risuscitando, quella morte, la quale questa Sapienza increata avea sostenuta: e impertanto disse: fate la via a quello, che monta sorra l'Occidente; cioè a dire: date la via della fede al nostro Signore, il quale risurge ne'cuori vostri. Per la qual cosa ben su detto dal Batista Giovanni per lo spirito profetico del suo Fadre: Tu andrai dinanzi alla faccia d'Iddio ad apparecchiare le vie sue ; impercioc-Luc.1.76. che qualunque è quello, il quale per la sua predicazione monda i cuori degli uditori dalle sozzure de' peccati, certamente di lui si puo dire, che egli apparecchi la via a questa Sapienza. Ora adunque, secome noi abbiamo veduto, quella Sapienza ha. via, e ha luogo. Ha via; per la quale cisa viene ; e luogo, nel quale essa si riposa : siccome essa dice di se medesima : Chi

Jo. 14.23. me ama, serverà il mio sermone: e il Padre mio l'ama: e noi verremo a lui,

e faremo la nosira stazione appresso di lui.

Ma dove possiamo noi dire, che questa Sapienza venga, la quale è in ogni luogo? Ora per quetto noi dobbiamo dire, che il venire di quetta Sapienza non è altro, fenon dimodrare la prefenza della sua maestà per lo lume, il quale essa manda nelle nottre menti. È imperciocche di questo sume noi siemo incerti in qual cuore egli venga, ovvero in quale anima egli si debba ripofare, dipoiene v'è venuto; pertanto ben difse il nostro testo: Iddio intende la via fua, e egli conofce il luoga di quella. Imperciocche solamente quelta fapienza di Dio è quella, la quale puo conoficere, ovvero in qual modo l'intendimento di quella venga nel cuore dell'uomo, ovvero ancora qual mente si sia quella, la quale non debba perdere per malvagità di pensieri quello intendimento della vita, il quale esta avesse ricevuto. Appresso ancora perciocche quelta Sapienza, così manifeita al mondo per la grazia della sua umanità, dovea riempiere i cuori de' suoi eletti in tutte le parti del mondo; pertanto ben soggiunse: Imperocche egli vede le fini del mondo, e ragguarda tutte le cose, che sono sotto il cielo. Il riguardare di Dio non è alcro, senon riformare, ovvero riducere nella grazia sua quelle cose, le quali erano perdute. Per la qual cosa odi, come è scritto: il Re, che siede nella sedia del giudicio, si guasta ogni mule col suo ragguardo. E così il ragguardo di Dio si spegne i peccati della nostra levitade, e sa crescere in noi i meriti della nostra maturitade. Per la qual cosa odi, come segue: il quale dette pejo, cioè gravezza, ai venti. Per la velocità e per l'altezza de' venti nella fanta Scrittura si danno ad intendere l'anime noitre; siccome parlan-do di Dio diceva il Salmita: il quale va sopra le penne de venti. Ciò volle dire : il quale trapassa tutte le virtù delle nostre anime. E impertanto noi possiamo dire, che Iddio dia gravezza a i venti, quando egli riempie le nostre anime della sua sapienza, e salle diventare gravi con una maturità, la quale egli infonde dentro a quelle : ne pertanto le fa divenire gravi di quella gravità, della quale è icritto dal Salmitta, dove dice: Figliuoli degli uomini, insino a quando sarete voi gravi di cuore? Onde altra cosa è estere grave per costanza, e altra per colpa; imperciocche questa gravità si ha in se pe-

1/ai.<7.

**17.** 

so di carico, ma quella ha in se medesima peso di virtute. E impertanto ben possiamo noi dire, che le sante anime ricevano da Dio gravezza, quando per la sua grazia elle non si dipartono dalla sua volontà per alcun movimento di leggerezza; ma piuttosto si sermano in esso con una gravità di costanza. Ben si moveva per ispirito di levità quel popolo, del quale parlava il Proseta, dove dice : egli si parti vagabondo nella via del cuor suo. so vidi la via sua, a lasciailo. Ma la gravità del consiglio del nostro cuore si discaccia da se medesimo ogni incostanza di levità. Ora conciossiache molte anime siano, le quali per movimento di levitade rivoltano i loro pensieri ora a questa cosa, ora a quella, e il nostro Signore Iddio ragguardandole, per grazia si ferma in esse la stabilità del consiglio; pertanto ben dice il nostro Santo: il quale dette gravezza ai venti. Imperciocche qualora egli vuol ragguardare con occhio misericordioso i legieri movimenti del nostro animo, immantinente se lo riduce alla maturezza della costanza. Ovvero noi possiamo dire. che dar gravezza-a' venti non sia altro, senon temperare la gloria, la quale i Santi eletti potellino avere delle loro virtù con la coniderazione della propria infirmità. Per la qual cosa ben segue:

E l'acque tiene sospese con misura. Per lo nome dell'acqua nella santa Scrittura alcuna volta si da ad intendere lo Spirito Santo, alcuna volta la santa scienza, alcuna volta la scienza perversa, alcuna volta la tribulazione di quelto mondo, alcuna volta i popoli vagabondi e peccatori, alcuna volta le menti de' santi uomini, le quali seguono la dottrina della santa sede.

Che per lo nome dell'acqua alcuna volta nella fanta Scrittura si dia ad intendere la infusione del santo Spirito nelle nostre menti ; odi , come lo dicea la somma Verità nel santo Evangelio: Chi crede in me, siccome di-so. 7.38. ce la Scrittura, del suo ventre usciranno fiumi d'acqua viva: dove dipoi foggiugnendo l' Evangelio, si disse : e questo disse parlando dello Spirito, il quile doveano ricevere quegli, che doveano credere in lui. E perche il nome dell' acqua alcuna volta ci dà ad intendere la fanta Scienza; odi, come è scritto: Esso gli abbeverò dell'acqua della scienza salutevole. Appresso, che per l'acqua Eccli. 15. s'intenda alcuna volta la scienza perveria; odi, come ben dicea Salomone, 3 parlando della femmina, la quale tien figura degli uomini eretici, siccome Prov.9.17 essa con sue dolci e maliziose parole ne lusinga, dove dice: L'acque furtive sono tiù dolci. Ancora, che per lo nome dell'acque alcuna volta s'intendano le tribulazioni di questo mondo; odi, come il diceva il Salmista; Signore Pfal.62.2 Idelio, fammi salvo: imperocche entrate sono l'acque infino all'anima mia. Dico ancora, che per l'acque alcuna volta s'intendono i popoli vagabondi e Apoc.27. peccatori, ficcome ben lo dicea l'Apoftolo Giovanni: L'acque fono i popoli. 15. Appresso per lo nome dell'acque alcuna volta per lo contrario s'intendono, non i popoli peccatori, ma piuttolto le menti di quegli fanti uomini, i qua-Il feguono la dottrina della fanta fede ; ficcome bene il diceva il Profeta: Beati voi, che seminate sogra tutte l'acque: e il Salmilla diceva: La voce di Isai 32. Dio è sotra l'acque. Ora in quetto luogo per lo nome dell'acque noi non 20. intenderemo, senon i cuori de' Santi eletti, i quali per lo intendimento Psal. 28.3. della sapienza si puo dire, che abbiano già udita la voce di Iddio. De quali ben dice il nostro testo : e l'acque tien sospese con misura; imperocche i santi uomini, i quali per la grazia dello Spirito-Santo sono levati in alto, spesse. fiate sono ripercossi e abbassati d'alquante tentazioni in queita vita, acciocche per alcuna altezza di loro virtù essi non montassino in superbia. Per la qual cosa essi non-possono tanto crescere in virtà, quanto essi vorrebbono; ma piurtosto Iddio per singulare benignità, acciocche essi non si esaltassino in loro medesimi per vanità di superbia, si pone in essi alcuna misura di virtù. Di che ben leggiamo noi, siccome Elia, il quale era posto nell'altezza di tante virtù, su tenuto sospeso con misura, quando noi veggiamo, che esso suggiva quella Gezabel; la quale comeche susse Reina, nientedi-3. Reg. 19. meno pure era semmina. Onde in questo io considero, come quell'uomo 3. di tante mirabili virtù, fece venire il fuoco di cielo; e come dipoi a una fua fubita domanda egli fece ardere que' cinquanta uomini con tutte le fustanze loro. Considero, come egli con la sua parola sece chiudere il cielo, che non rendesse piova alla terra : e dipoi con la sua parola medesima lo sece aprire. Considero il resuscitare de' morti, e antivedere delle cose suture: e dipoi confidero, con quanto timore celisfuse) dinanzi a una femmina. Confidero io quetto uomo ristretto, e affediato di tanta paura, addomandare a Dio la morte, e non averla; e suggire per paura della morte le mani d'una femmina. Odi, come egli diceva: Signore Iddio: basta a me; togli 3.Reg. 19. l'anima mia; imperocche già non son migliore, che i padri miei. Ora donde di-4remo noi, che quello adivenisse, che egli era così potente a fare tante virtù, e dipoi era così infermo e debole al timore d'una femmina; senon perche l'acque sono tenute da Dio sospese con misura, acciocche i santi uomini per la virtù di Dio abbiano gran potenza di virtù, e appresso sieno a guisa di misura temperati per le loro infirmitadi? Onde in quelle tante virtù il santo Elia si conosceva, quanto egli avea ricevuto da Dio; ma in questa infirmità egli conosceva, quanto egli si potesse confidare di se medesimo. Per la qual cosa noi non possiamo dire, che tal potenza era virtu sua; ma ta-le infirmità era guardiana di quella. Qude in quelle virtudi il santo Elia si di-

mostrava, quanto egli avea ricevuto da Iddio; ma in questa infirmità egli guardava quello, che esso avea ricevuto. E in questo modo noi diremo, che per li miracoli è dimoitrato Elia, e per le infirmità è confervato. Ora appresso, pertantoche noi siemo venuti in questo parlamento, io considero quello eccellentissimo Predicatore, il quale con tanta collanza d'animo sosseneva i pericoli dell'acqua, de' ladroni, delle città, delle folitudini, e generalmente del mare e della terra : il quale con tanta autterità rifrenava il corpo suo in vigilie e in digiuni, sostenendo miteria di freddo, e di nudità; e con tanta sollecitudine era intento alla guardia delle sante Chiese: il quale era 2.Cer. 11. stato rapito al terzo ciclo, ed elevato alla visione del Paradiso, e aveva udite quelle parole secrete, le quali non è lecito a uomo di parlare. E hiente-26. 2.Cor. 12. dimeno questo Campione della santa Chiesa, questo Predicatore di verità, questo uomo tanto elevato, su dato in mano dell' Angelo satanasso, che lo tentasse: e pregando esso Iddio d'essere liberato di tale tentazione, niente su 4.7. esaudito. Ora chi non si maraviglierà, considerando i principi della sua conversione, siccome Iddio prima gli aperse i cieli, e il Figliuolo di Dio gli apparve di cielo; e come a tempo egli perdè la viita corporale, e perpetuamente dipoi ricevette il lume spirituale; e come egli su mandato ad Anania, e dal nostro Signore su appellato vasello di elezione, e dipoi si sug-Act. 9.7. gì da quella Città, nella quale egli era stato, dipoiche esso avea ricevuto la grazia di sì alta visione, siccome esso medesimo lo dice: il Protosso di Da-2.Cor. 11. masco, il quale era delle genti del Re Arete, guardava la eittà di Damasco per 32. prendermi; e per una finestra io sui calato nella sporta, e in questo modo io scam-32. pai dalle mani fue. Per la qual cosa io voglio con licenza poter dire : o Paolo, il quale già in Cielo avevi veduto il nostro Signore Gesù, come è, che in terra per paura tu fuggi uno uomo? Or come è questo, Paolo, che tu sei menato al Paradiso d' Iddio, e sonti date ad intendere quelle parole se-crete di Dio: e dipoi se' tentato dall' Angelo satanasso? Certo questo non era altro, senonche quello, il quale per la sua grazia ti levava tanto in alto, si ti volea temperare con sottilissima misura: acciocche ne' miracoli tuoi tu ci predicassi la infinita virtà di Dio, e appresso nella tua paura tu ci sacessi ri-membrare della infirmità nostra. Ma acciocche, quando a noi sopravvengono queste tentazioni, noi non potessimo cadere in disperazione; or ci rispondi quello, che tu udisti, pregando tu Iddio della liberazione di tale tentazione, e non essendo esaudito. Certo ecco la risposta, che riceverte da Iddio 2.Cor. 12. il sommo Apostolo Saulo ; Basta a te la grazia mia ; imperocche la virtù diviene perfetta nella tentazione. Per questa parola di Dio noi possiamo dire e comprendere, siccome la infirmità è guardiana delle nostre virtà. Onde allora noi possiamo dire, che noi siemo ben guardati dentro da noi, quando per singulare dispensazione di Dio noi siemo tentari di suori da noi, secondo le noitre sorze, alcuna volta di tentazione di vizi, alcuna volta d'altre avversitadi; imperciocche, siccome noi abbiamo già veduto, eziandio quelli uomini tanto virtuosi spesse volte surono percossi di tentazione di peccati. Onde odi, come a nostra consolazione in altra parte parlava di se medesimo Rom.7.23. questo Predicatore di verità: lo veggio un' altra legge nelle membra mie, la quale contrasta alla legge della mente mia, e menami prigione nella legge del pectato, il quale è nelle membra mie. Veramente così è ; come dice l'Apostolo; imperocche la carne ci trae al basso, acciocche lo spirito non ci levi in alto : e lo spirito ci leva in alto, acciocche la carne non ci abbatta. Lo spirito ci leva in alto, acciocche noi non giaciamo al basso: e la carne ci aggrava, acciocche lo spirito non ci levi in alto. E così noi siemo posti in questa continua battaglia non fenza singulare dispensazione di Dio; imperocche se noi

fustimo tentari dalla nostra carne, senza essere esaltati, ovvero levati in al-

to dal nostro spirito, veramente noi saremmo atterrati da quella per la gran fortezza delle sue tentazioni : e così se noi sussimo solamente levati in alto dal noltro spirito senza sentire alcuna tentazione di carne, veramente egli ci farebbe levare in superbia, per la quale noi cadremmo piu gravemente. Onde, siccome noi abbiamo già detto, quello niente addiviene senza gran misterio del nostro Autore; acciocche vedendosi i santi uomini dentro da loro ellere levati in altezza di spirito, e apprello sentendosi esser tentati di suoridi loro, pertanto essi non caggiano in peccato di disperazione, nè di superbia. Imperciocche tale tentazione non puo pervenire a perfezione di colpa, conciossiache la santa intenzione, che essi hanno dentro al loro spiriro, gli leva sempre in alto. Nè ancora la santa intenzione, la quale essi hanno dentro, gli fa levare in superbia; conciossiache la tentazione di suori gli faccia aver cagione d'umiltà. E in quelta maniera con grande ordine noi conosciamo nelle nostre virtà, le quali sono dentro da noi, quello che poi abbiamo ricevuto da Dio : e nelle tentazioni di fuori noi conosciamo quello, che noi siemo in noi stessi . E così con gran dispensazione adiviene, che i santi uomini non si levano in superbia per alcune virtù, ne si disperano per alcune tentazioni ; imperocche essendo essi levati in alto dallo spirito, e ritratti al basso dalla carne, allora per sottilissimo ordine del giudicio di Dio la loro anima rimane sospesa, siccome in un mezzo di virtù di forto al luogo alto, e disopra al basso. Ben dice addunque: e l'acque tien

sostese con misura. Segue appresso:

Quando egli ponea legge alle pioggie, e la via alle tempeste sonanti, allera ello vide quella, e predicolla, e investigolla. Per lo nome delle pioggie nella santa Scrittura s' intendono le parole de' santi Predicatori. Onde Moisè diceva: Sia aspettato, siccome pioggia, il parlamento mio. E veramente le Deut. 32.2 parole di costoro possono essere appellate rioggia, quando ne confortano gli uditori con dolcezza; ma quando predicano le cose terribili di quel giudicio. che debbe venire, allora possono essere appellati tempeste sonanti. Ma certamente ben dice il noltro tetto, che Iddio pone legge alle pioggie, acciecche sia aferta la via alle tempeste sonanti ; imperocche quelta è la legge imposta ai Predicatori della santa Chiesa, che essi adempiano prima per opera quello, che essi vogliono, che sia adempiuto per le loro predicazioni. Imperocche senza dubbio allora il nostro parlamento perde la sua autorità, quando egli non è approvato per le sante operazioni. Per la qual cosa ben diste il Salmista al peccatore: disse Iddio: perche narri tu le giustizie mie, e rivolti il te-Ps.49.16, samento mio per la bocca tua, conciossache abbi avuto in edio la mia disciplina, e gittato di dietro a te i miei sermoni? Allora si puo dire, che il Predicatore della parola d' Iddio si gitti di dietro i suoi sermoni, quando egli non vuol mettere in opera quello, che egli dice con la bocca. Onde come potrà essere, che l'uditore sia ubbidiente alle predicazioni di questo tale, quando esso dispregia con l'opera quello, che egli predica con la voce? Di questa maniera di predicare, odi, come è scritto: quello, il quale remperà uno di questi minimi co-Matth.5. mandamenti, e ammaestrerà così gli uomini, sarà chiamato minore nel Regno de' 29. cieli. Per lo nome de'cieli esso intende questa presente Chiesa, della quale è scritto: e ricoglieranno del regno di quella tutti gli scandali, i quali si debbano ricorre di quegli. Ora adunque quello, il quale rompera per opera quello, che esso predica per dottrina, veramente sarà minimo in questo Regna de cicli, cioè n dire in questa Chiesa; ma in quel Regno di sopra esso non sarà eziandio minimo, ma del tutto privato di esso. Ma allora si puo dire, che Iddio ponesse la via alle tempeste sonanni, quando esso apre a suoi santi Predicatori la via de cuori degli uomini con la paura di quel giudicio, che debbe venire. In prima adunque dice, che Iddio pone la logge, acciocche dipoi la

via sia manisesta; imperciocche veramente quella voce trapassa il cuore dell' uditore, la quale conserva per opera quel che suona di fuori. Ora appresso dice, che quando Iddio così ponea la legge alle pioggie, e via alle tempeste 7. fonanti, allora ello vide quella Sapienza, e predicolla, e apparecchiolla, e cercolla. Quello dice secondo il suo usato parlare della santa Scrittura. Onde alcuna volta dice, che Iddio vede, quando esso ci sa vedere, siccome Gen. 22. 12 diceva Iddio all' uomo giusto: or conosco io, che tu temi Iddio: e così an-Deut.13.3 cora fu detto al popolo d' Israel : il nostro Signore Iddio vi tenta per sapere, se voi l'amate: cio volle dire, acciocche egli vel faccia sapere. E in quetto modo, ritornando al nostro testo, quando Iddio ponea la legge alle pioggie, cioè a dire, quando esso dava a suoi Predicatori il comandamento di servare quel che esti predicavano; allora egli sece, che quetta Sapienza incarnata fusic veduta, e narrata, e apparecchiata, e cercata dagli uditori. Veramente quel si puo dire, che apparecchi a questa Sapienza, il quale in quelta vita per le buone operazioni la dispone benigna al di del giudicio, che debbe venire. È certo noi dobbiamo ben confiderare, che quattro cose dice il nostro testo di questa Sapienza. Imperocche dice, che la vide, predicolla, apparecchiolla, e investigolla. Videla; imperocche essa è spezie, ovvero sigura del Padre. Predicolla, imperciocche essa è superiocche es il suo Verbo, ovvero la sua parola. Apparecchiolla, imperciocche essa è verace rimedio. E investigolla; imperciocche essa è cosa occulta. Ma che questa eterna Sapienza d' Iddio sia figura, e parola del Padre, siccome noi abbiamo detto, qual mente umana lo potrà intendere? Ora qual farà quello, il quale dentro al suo intendimento possa comprendere parola senza tempo, e figura senza circoscrizione? Certamente nessimo potrebbe passare all'intendimento di sì alto misterio. E impertanto acciocche noi potessimo pervenire ad alcun conoscimento di quella; che alcuna cosa susse detta d'essa, si conveniva, la quale l' uomo conoscesse in se medesimo. Per la qual cosa odi, come ben soggiugne : e disse all' uomo : ecco il timore di Dio, questo è la Sapienza: e partirsi dal male, questo è la intelligenza. Come se dicesse apertamente : ritorna, uomo, a te medesimo, e ricerca diligentemente i segreti del tuo cuore: e se ti senti temere Iddio, veramente tu puoi esser certo, che tu sei ripieno di questa Sapienza; la quale se tu non puoi conoscere persettamente ancora in essa, almanco in questo mezzo tu puoi conoscere quello, che ella è in te medesimo; imperocche quella, la quale, quanto in essa, è temuta dagli Angeli, si è appellata in te timore di Dio. Cio vuol dire, che tu puoi esser certo d'avere in te medesimo questa Sapienza, se tu non farai incerto, che tu temi Iddio. Per la qual cosa ben diceva Iddio per lo Ps. 13. Salmista: il principio della sapienza è il timore di Dio, i imperciò allora incomincia essa ad entrare dentro al nostro cuore, quando quello è percosso da paura di quello ultimo giudicio. Ora in quello modo il parlamento di Dio si riduce al basso per darne conoscimento di se medesimo, a guisa del Padre, che per essere inteso dal figliuolo piccolo, s' ingegna di balbettare. Onde dipoiche noi non possiamo trapassare la natura della sapienza, nè la potemo conoscere in se medesima; ecco che Iddio ne condescende a dimo-Itrarci quello, che ella sia in noi, dicendo cecco il rimore di Dio, quesso ? la Sapienza. Ma imperciocche quello si puo dire, che conosca veramente la virtà del timor d' Iddio, il quale guarda se medesimo da tutte l'opere viziose; pertanto ben soggiugne appresso, quando disse: partirsi dal male: questo è la intelligenza. Assai è manisesto per l'ordine del parlare del nostro Giob; come quelle

Alsai e manifeito per l'ordine del parlare del nostro Giob; come quelle cose, che seguono, sono piene di spirito di prosezia. Onde ecco, che dice: aggiunse ancora Giob, prendendo la parabola sua. Tanto è a dire parabola, quanto

quanto similitudine. Per la qual cosa ben si dimostra, siccome per la forma delle parole di fuori egli intende gli alti Milleri, dipoiche dice, che al suo parlamento egli prese la parabola. Onde dicendo egli di se medesimo, egli parla della condizione della fanta Chiefa: e dicendo quello, che egli sostiene, si dimostra quello, che quella medesima sostiene. Ma veramente egli mescola alcuna volta così le parole alla sua Istoria, che esse non hanno in loro alcun suono d'allegoria, cioè a dire d'intendimento spirituale. E così alcuna volta egli così narra i suoi dolori, siccome egli parlasse in persona della santa Chiesa, la quale si dolesse. Ora in questa ultima parte del suo pariamento egli dimostra chiaramente l'ultimo tempo della fanta Chiefa, quando essa sara costrettà con ischerno di sostenere i suoi avversari; cio saranno gli uomini carnali, ovvero gli eretici, ripieni di sfrenata superbia, i quali essa in quello tempo si sforza di rifrenare colla autorità della sua sapienza: Onde eoco, come in questo suo parlamento dice il nostro Santo: Ecco che ora mi scherniscono i giovani di tempo, i padri de Job.30. 1. quali io non degnava di porre co cani della gregge mia. Certamente per l'ordine del parlare del nostro Giob si mostra chiaramente, siccome per le sue ultime parole noi dobbiamo intendere quell'ultimo tempo della santa Chiesa, quando crescendo la sua persecuzione, ella sarà costretta di sostenere le maniteste, e false parole degli uomini eretici. E questo addiverrà, quando quegli apertamente predicheranno i loro errori, i quali esti ancora tengono rinchiuso dentro i loro cuori; imperocche ora, siccome dice l'Apostolo Giovanni, il dragone è tenuto rinchiufo nell' inferno; imperciocche quella malizia Apoc. 20.3. diabolica ancora è ocultata ne' loro cuori malvagi, e rei, ficcome egli me-desimo dice: il dragone uscirà fuori del pozzo dell' abisso. Cio volle dire, quel veleno de' malvagi serpenti, come sono gli uomini eretici, il quale ancora per paura sta nascoso, allora si mostrera apertamente. Onde or la malvagia coscienza si nasconde sotto le lusinghe della lingua. E così la malizia di quegli astuti, e malvagi si puo dire, che nasconda, e cuopra se medesima con uno abisso d'ipocrissa. Ora, siccome dice il Salmista: il nostro Psal.32.6. Signore Iddio si raccoglie, siccome nell'otre, l'acqua del mare. Per l'otre noi dobbiamo intendere il nostro pensiero carnale. E allora si puo dire, che l'acque del mare siano raccolte, ovvero racchiuse nell'orre, quando l'amaritudine della mente perversa non isbocca di suori in voce di malvagia libertà, cioè a dire, che non ha libertà di parlare di fuori apertamente la sua malvagità. Ma certamente egli verrà quel tempo, nel quale i perversi, e carnali uomini predicheranno apertamente contro alla santa Madre Chiesa, quelle cose, le quali essi tengono ancor segrete. Egli verrà quel tempo, nel quale non tanto le saranno contrari con parole, ma ancora con gravi persecuzioni corporali. Onde in due maniere sostiene la santa Chiesa persecuzioni da' suoi avversari; i' una è di parole, e l'altra è di ferro. E quando ella sostiene persecuzione di parole, allora in questo è esercitata la sua sapienza. Quando sostiene persecuzione di serro, allora in questo è esercitata la sua pazienza. Le persecuzioni delle parole noi sostegnamo insino a ora continuamente dagli uomini eretici, quando etti colle loro lingue ingannesi, e con la loro falsa umiltà si ssorzano d'ingannarci. Ma le persecuzioni del ferro verranno alla fine del Mondo, acciocche le granella delle sante operazioni tanto siano riposte piu monde da ogni paglia, ovvero sozzura di peccati, in quegli eternali granai del Cielo, quanto esse saranno piu percosse. Allora tutti quegli eletti, i quali si troveranno in quelle tribulazioni, si ricorderanno di questi tempi, ne quali la santa Chiesa sta sicura nella pace della fede, e fottomettendo i fuperbi con gli eretici non gia per potenza di signoria, ma col gioco della ragione: ricordandosi di noi, i quali abbiamo Tomo III.

2.Pctr.1.

19.

105.

nella santa Fede menati è tempi nostri con tranquillità, e comeche noi non sentiamo contro a noi la battaglia delle genti, nientedimeno sono combattuti nelle dottrine de' fanti Padri. Ora adunque il noltro Giob, il quale, siccome abbiamo detto di sopra, tiene figura della santa Chiesa, la quale in quelto tempo farà polla in tanta tribulazione, si ricorderà nientedimeno della noitra tranquillità. Onde egli dice quel tempo, che egli ha pallato, e proseta quello, che debbe intervenire agli altri, dicendo: Chi mi concederà, che io sia appresso de' mesi passati?

Certamente spesse volte in questo modo parlerà la santa Chiesa, quando si vedrà percoisa di tante persecuzioni . Imperocche in quel tempo ella sarà posta in tanta avversità, che con gran sospiri ella arà d'effere in que' tempi, i quali noi ora sostegnamo con gran dolore. Dica adunque, dica per la bocca di Giob : Chi mi concederà, che io sia appresso de mest passati? Il mese non è altro, senon una mitura di tempo, ricolta di molti giorni. È impertanto per lo nome de mesi noi non dobbiamo intendere in quella parte altro, senon la congregazione delle sante anime, comeche alcuna vo lta il nome del mese significhi persezione, siecome dice il Proseta: Isai.65.23 egli sarà loro il mese dopo il mese, cioè a dire quegli aranno la persezione de'

tempi palfati : e riducali a memoria quanta utilità di predicazione ella riportava dalla congregazione delle fante anime : e dipoi vedendosi tra tante turbazioni, si dica : chi mi concederà, che io sia appresso de' mesi passati? Onde appresso egli racconta, come egli stava in questi mesi. Onde dice: secondo i giorni, ne quali Iddio mi guardava, quando risplendea la lucerna sua sorra il capo mio, è quando al lume suo io andava nelle tenebre. Veramente allora per la gravezza delle persecuzioni la santa Chiesa vedrà cadere molti, uomini deboli, i quali ella, siccome Madre, nutrica al seno della pace, siccome picciolelli, e tiengli sicuri dentro alle culle della Fede; imperocche essendo essi mescolati co forti, essi si sostengono per la gran tranquillità della Fede. Ma allora certamente molti di questi tali si cadranno: e impertanto per lo grande ardor della caritade, d'essa per sostenere tutto quello, che ella riceve del danno de suoi picciolelli. Onde le persecuzioni de deboli si trapassano per compassione a' cuori degli uomini forti, siccome dicea l'Apo-

2. Cor. II. stoto Paolo: quale è infermo, che io non sia infermo, c quale è scandalizzato, e io non mi adro? Cioè non sono turbato di scandalo medesimo? E certo ben dice l'Apostolo; imperciocche tanto è ciascun' uomo persetto, quanto egli sente persettamente i dolori altrui. E impertanto essendo così turbata la fanta Chiesa in quel tempo per lo cadimento d'alquanti uomini deboli, si potra veramente dire : secondo i giorni, ne' quali egli mi guardava ; imperocche allora ella si penserà di cadere in coloro, ne quali ella si vede al presente stare serma. Ma certamente ben dice: quando risplendea la lucerna sua sopra il capo mio, e quando al lume suo io andava nelle tenebre. Per lo nome della lucerna si da ad intendere il nome della santa Scrittura, per la quale odi, come diceva il Pastor medesimo di quetta Chiesa: noi abbiamo il parlamento de Profeti piu fermo, al quale voi fate bene d'attendere, siccome a una lucerna rilucente in luogo scuro insino a tanto, che risplenda il giorno, e Pfal. 118. la Stella Diana nasca ne vostri cuori. E il Salmista diceva: Signore Iddio la

tua parola è lucerna a' miei piedi. Ma imperciocche la nostra mente è la principal parte, che noi abbiamo in noi medesimi, pertanto per lo nome del capo nella santa Scrittura noi possiamo intender la mente nostra. Onde odi, come diceva il Salmista: Signore Iddio, tu ne ingrassasti d'olio il capo mio, come dicesse apertamente: tu riempielti la mente mia di grassezza de caritade. Pertanto adunque noi possiamo veramente dire, che in questo Pfal.22.5. tempo la lucerna risplende sopra il capo della santa Chiesa; imperciocche i

fanti parlamenti danno splendore alle oscurità delle nostre menti, acciocche ricevendo noi in questo luogo oscuro della nostra presente vita il lume di Dio, pertanto noi conosciamo quello, che noi dobbiamo adoperare. Appresso per la ultima parte del nostro testo noi possiamo dire, che la santa Chiesa al lume di Dio vada nelle tenebre; imperciocche comeche in questa vita essa non possa trapassar dentro al secreto de' pensieri altrui, e quasi siccome in tempo di notte non possa conoscere la faccia d'altri; nientedimeno essa pone chiaramente i passi della buona operazione, essendo essa addirizzata dal lume del parlar di Dio. Segue:

Siccome io fui ne' di della mia adolescenza, quando secretamente Iddio era. nel tabernacolo mio. In quella maniera noi possiamo distinguere la età della santa Chiesa, siccome noi facciamo quella di ciascuno uomo; onde noi possiamo dire, che allora essa fusse picciolella, quando dal principio essendo essa ancora tenera, niente potea predicare la parola della vita. Per la qual cosa odi, come su scritto: la mia suora è picciola, e ancora non ha zizze; imperciocche certamente la fanta Chicia innanzi, che essa crescesse per opera- Cant. 8.8. zioni di virtù, niente poteva agl'insermi uditori donare dottrina di predicazione. Ma allora potè ella essere appellata giovane, quando essendo essa congiunta a quel Verbo eterno, cioè al Figliuolo di Dio, e ripiena dello Spirito Santo, essa fece concezione di molti figliuoli per lo ministerio della fanta predicazione: de' quali ella diventa gravida per la sua predicazione, e dipoi gli partorisce per la loro conversione. Di questa età, odi, come dicca nella Cantica parlando al nostro Signore Iddio: Le giovanette t'amarono. Gio-Cant. 1.3. vanette sono appellate tutte le sante Madri Chiese della nostra Fede: le quali tutte insieme sanno una universale cattolica 'Chiesa. Imperocche queste cotali non sono invecchiate per colpa, ma piuttosto sono giovani per grazia: e non sono sterili per vecchiezza, ma piuttosto abbondanti e acconce a partorire spiritualmente per la giovanezza della mente. Ora adunque quando la fanta Madre Chiesa in quel tempo non potrà partorire a Dio figliuolo per alcuna dottrina di predicazione, quasi come semmina indebolita per vec-chiezza, allora essa si ricorderà della sua secondità antica; dicendo: come so fui ne giorni della giovinezza mia: comeche noi dobbiano fapere, che dopo queste tribulazioni, le quali ella sosterrà appresso, seguirà nella fine de' se-coli, che ella sarà sortificata di grandissima virtù di predicazione; imperocche essendo convertito da essa tutto il popolo gentile, ecco che appresso dentro al suo grembo ricevera tutto il popolo d'Israel, il quale trovar si potrà in quel tempo. Onde odi a questo la santa Scrittura : infino a tanto, che Rom. 11. fusse entrato dentro la plenitudine delle genti, e così fusse salvato tutto il popolo d'25. Israel. Ma innanzi, che venga questo tempo, si saranno que' dì, ne'quali ella sarà aggravata e contrastata da' suoi avversari. E allora ella si ricorderà di questo tempo presente, dicendo: siccome io sui ne' giorni della mia giovinezza, quando secretamente Iddio era nel tabernacolo mio. E che dobbiamo noi in questa parte intendere per lo nome del tabernacolo, senon l'abitazione della nostra mente ; conciossiache noi possiamo dire , che quante volte noi pensiamo alcuna cosa, tante volte noi siemo dentro al consiglio del nostro cuore? Ora pertanto quando dentro da noi pensiamo de' comand'amenti di Dio, allora secretamente Iddio abita nel nostro tabernacolo. E che l'abitazione del cuor suo susse innanzi agli occhi di Dio; odi, come bene il conosceva il Proseta: e il pensiero del cuoro mio è sempre nella presenza sua. Psal. 18. Gerro ben dice: imperocche le nostre operazioni di suori sono maniseste agli 15. occhi degli uomini; ma molto piu chiaramente, e fenza alcuna comparazione sono i nostri segreti e sottilissimi pensieri manisesti agli occhi di Dio. Imperocche siccome egli à scritto': tutte le cose sono mude e aperte agli occhi suoi. Ebr. 4. 13. H 2

fuori non temiamo d'apparire disordinati, e ne' noitri pensieri disonetti dentro da noi abbiamo paura di colui, il quale a ertamente vede ogni cola, comeche noi manifeltamente non veggiamo iui; conciossiache tutti i nostri secreti siano piu manisesti a Dio, che le nostre operazioni di suori non sono agli uomini. Ma i santi uomini si esaminano sottismente lor medesimi dentro o di fuori, riprendendo se tlessi, ovvero dentro temendo di non essere snvisibilmente veduti da Dio per iniqui e malvagi. Per la qual cosa ben leggiamo noi, siccome quegli animali, che vedeva il santo Proseta, erano dentro e di suori tutti pieni d'occhi. Veramente noi possiamo dire, che quello è pieno d'occhi di fuori: il quale dispone con onestà le cose di fuori, e non cura di quelle dentro. Ma i fanti uomini si puo dire, che siano pieni d'occhi dentro e di fuori: imperocche essi pongono cura alle loro operazioni di fuori per dar buono esemplo di vita a' loro prossimi: e così ancora ai pensieri dentro, acciocche essi non possano esser riprovati dagli occhi di quel secreto e sottilissimo Giudice. E ancora hanno maggior diligenza del loro secreto, per lo quale essi possano piacere a Dio; che delle loro operazioni di fuori; siccome per la bocca del Salmista è scritto della santa Chiesa: ogni gloria sua sono le figliuole de' Re da entro; e appresso per dimostrare la guardia, che ella ha delle sue operazioni di suori, odi, come soggiugne: ne' fregi dell' oro attorniata di varietà : volendo per quello mottrare il Profeta, come la santa Chiesa ne' suoi sedeli era bella da entro a se medesima, e agli altri di fuori. Dica adunque il nostro Giob per se medesimo, dica in persona della santa universal Chiesa: quando secretamente Iddio era nel tabernacolo mio. Onde per dimostrare, come ella era virtuosa da entro, si dice, che Iddio era secretamente nel suo tabernacolo. E appresso per dimostrare, come ella era diligente alla guardia delle fante operazioni di fuori, odi, come foggiugne: Quando era l'Onnipotente meco, e dattorno a me erano i fanciulli, cioè i

fervidori miei. Veramente tutti quegli, che hanno in reverenza i comandamenti di Dio, possono essere appellati suo tabernacolo. Onde, siccome già noi abbiamo detto di sopra, la somma Verità per se medesima si dicea parlando di curali coma la somma verità per se medesima si dicea parlando di curali coma si Jo. 14. 29. lando di quegli, che osservano i suoi comandamenti : io, e il padre mio verremo, e faremo la nostra stanza appresso di lui. La qual-cosa niente desiderano d'avere i perversi uomini; e impertanto si spandono ne' vari pensieri delle. Isai. 46. 8 cose di suori. Di che odi, come a questi tali diceva il Proseta: Ritornate, pec-Micha.2.1 catori, al vostro cuore. E in altra parte dicea: Guai a voi, che pensate le cose distili. Onde questi cotali nelle loro operazioni hanno ritemenza negli uomini, i quali essi veggono corporalmente, e niente si pensano, che sia loro presente Iddio, il quale essi non veggono. Di che per lo contrario su detto in laude dell'uomo giusto, quando egli dispregiava li Re d'Egitto, ed era Ebr. 11.27 ubbidiente a' comandamenti di Dio; perche, come veggendo, sostenne l'invisibile: e quassi non vide il perverso Re della terra; imperocche a quello invisibile egli voleva essere ubbidiente, siccome esso lo vedesse, niente voltando gli occhi della mente sua dalla considerazione del suo timore. Ora adunque la

santa Chiesa considerando quando sarà posta in tante tribulazioni, siccome molti si partiranno da Dio per li loro pensieri, e come per la dipartenza da Dio, l'abitacolo delle menti loro rimarrà voto; fi piangerà ragionevolmente, e dirà: quando secretamente Iddio era nel tabernacolo mio. Nelle quali paro-II. le noi possiamo dire ancora, che ella pianga l'errore di molti uomini infinti: imperocche molti nomini eziandio in questo tempo amano piuttosto di parere Cristiani, che d'essere : e a costoro si puo dire, che Iddio sia nel palese, e non nel secreto. Ma la santa Chiesa desidera d'avere Iddio nel suo secreto;

imperocche solamente coloro ella considera per veraci sedeli, i quali ella conosce stare col loro amore pieno nella vita della santa Fede. La quale ancora per dimostrare la virtù delle sue operazioni di suori, si dice: Quando era l'Onnipotente meco, o dattorno a me erano i fanciulli, cioè i servidori miei. Quelli possono essere appellati sanciulli, cioè servidori della santa Chiesa, i quali intendono alla osservazione de' comandamenti di Dio. Onde Iddio dicea per la bocca del Proseta: Ecco io, e i fanciulli, cioè i servidori miei, i quali m'ha dati Iddio. E nell'Evangelio dice: fanciulli, avete nessura vivanda da man-lsai.848. giare? Ora adunque dattorno alla santa Chiesa noi possiamo dire, che siano Jo.21.5. i servidori; imperocche quasi tra tutte le genti del Mondo si trovano di quegli, i quali osservano i comandamenti di Dio. Ma questi servidori allora mancheranno del loro servigio, quando tutti quegli, che si troveranno, dispregeranno i comandamenti del suo Creatore. Segue appresso:

Quando io lavava i piedi miei col biturro. Gia di sopra spesse volte noi abbiamo detto, siccome Cristo, e la santa Madre Chiesa è una medesima persona; e siccome egli è il capo di quelto corpo, e quella è corpo di quelto capo. Ma in altra maniera noi dobbiamo intendere quette parole, se noi le volessimo considerare, che siano dette per lo capo: e altrimenti, se noi vogliamo intendere, che siano dette per lo corpo. E quali diremo noi, che siano i piedi di Dio, senon i santi Predicatori, de' quali esso dice : e io anstrò in esti? Quetti piedi si puo dire , che siano lavati di biturro: perciocche i Levit. 26. fanti Predicarori sono ripieni della graffezza delle buone operazioni. Ma sic-12. come-gia di sopra noi abbiamo doto, quasi non puo essere, che d'auficio della predicazione possa passare senza alcuna macula di colpa; imperocche ogni Predicazione o conviene, che senta particella d'indegnazione, se egli si vede essere dispregiato; ovvero alcuna particella di gloria, se egli si vede essere onorato dagli uditori. Onde noi leggiamo, che quel sommo Maestro lavò i piedi a' suoi discepoli, acciocche essi sussino mondati da ogni sozzura di. peccato nell'atto della santa predicazione, quasi come a modo se avessino sozzati, ovvero impolverati i loro piedi per alcun cammino. E il beato Apostolo Jacopo dicea: non vogliate, fratelli miei, molti di voi diventare mae-Jac. 3.1.2. stri . E dipoi appresso soggiunse: imperocche tutti offendiamo in molte cose. Ben dice adunque il nostro testo, che questi piedi, cioè i santi Predicatori, sono lavati di biturro; imperocche essi sono insuli della grazia della buona operazione, per la quale è mondata ogni polvere, che in loro susse raccolta per la gloria della predicazione. Ovvero ancora possiamo dire, che allora siano lavari i piedi di biturro, quando ai santi Predicatori è renduto dagli uditori il debito soldo per sostentazione della loro vita: accioeche quegli, i quali s'affaticano nell' uficio della predicazione, la quale è loro ingiunta, siano sostenuti e nutricati dalla grassezza della buona operazione, la quale inverso di loro facciano i loro discepoli. Nè gia dico io, che i santi Predicatori pertanto seguano l'uficio della predicazione, acciocche essi siano per quella pasciuti e nutricati; ma io dico, che pertanto essi debbono essere nutricati o pasciuti dagli uditori, acciocche essi possano sostenere l'affanno di quella : non perche tale esercizio sia fatto per averne in sostentamento della vita; ma acciocche i ministeri della vita si siano al servigio della predicazione. Onde da santi Predicatori non è osservato l'uficio della predicazione per cagione della virà; ma piuttosto essi ricevono delle cose da vivere per poter soste-nere l'affanno di tale esercizio. E quante volte a questi tali sono donate dagli dditori delle cose necessarie alla vita, già pertanto essi non prendono allegrezza del dono, che sia loro satto, ma piuttosto della mercede de' donatori. Di che odi, come diceva l'Apostolo Paolo: Io non cerco quello, che n'è Phil.4.17. dato, ma ricerco il frutto. La cosa data ben sappiamo noi quello, che è; ma 18.

il frutto della cosa data non è altro, senon donare alcuna cosa benignamente per amore del premio, che dec venire. Ora adunque questi santi Predicatori ricevono la cosa data materialmente, ma il frutto ricevono dentro al cuor loro. Onde imperocche il fanto Apostolo più si pascea della mercede de' suoi discepoli, che del dono, che essi faceano, pertanto ben disse, che egli non ricercava quello, che n'era dato, ma piuttosto il frutto. E imperò appresso egli soggiunse: io ho ogni cosa, e abbondo. Ora adunque allora possiamo noi dire, che siano lavati i piedi col biturro, quando, siccome noi abbiamo detto, i santi Predicatori sono nutricati e sostentati, essendo assannati per lo grave uficio della predicazione, dai loro uditori colle buone operazioni: on-Philem.7. de bene avea unti i piedi di biturro quello, che si udiva dire: frate le interio.
ra de Santi si sono riposate per te. Di quello biturro ancora era stato unto quel-1.Tim.2. 10, che era stato tenuto nella catena, e diceva: Iddio faccia misericordia alla casa d'Onesisoro; imperocche spesse volte esso m'ha resrigerato, e non s'è vorgognato della catena mia. Adunque concludendo, fe noi vogliamo queste parole, ch' elle siano dette in persona del nostro capo veramente, come noi

16. -

abbiamo detto, noi possiamo per li piedi intendere i santi Predicatori. 12. Ma se noi vogliamo questo testo considerare, che sia detto in persona del corpo di questo capo, cioè della santa Chiesa, allora noi possiamo dire, che i piedi della fanta Chiesa siano i ministri, ovvero gli operatori delle minori cose, le quali adoperano quelle cose di fuori, le quali sono necessarie all'uso degli uomini. Onde imperocche questi tali sono occupati alle cose basfe e vili, pertanto noi possiamo dire, che a modo di piede essi siano. accostati alla terra. Ma i maggiori di costoro, i quali sempre vegghiano sopra lo studio della dottrina, debbono pertanto sollecitamente ricercare i cuori di quegli, che sono occupati all'esercizio delle minori cose, e insondere in essi della loro graffezza colla lor parola della fanta predicazione quante volte essi per alcuna vacazione sono acconci a intenderla. Noi veggiamo, che nel nostro corpo l'un membro è sollecito all'altro: e impertanto, siccome noi siemo ne' nostri bisogni di fuori sovvenuti per gli esercizi di questi tali, così si conviene, che dentro di loro essi siano ripieni per le nostre dottrine. Quando adunque addiviene, che i fanti Dottori a questi tali, i quali sono occupati a i minori esercizi, predicano la Incarnazione del Figliuoso di Dio, e l'altre cose della nostra salute, allor si puo dire, che col biturro del loro parlamento essi ungano i piedi. Suole ancora addivenire per lunghezza, o per asprezza di cammino, che i nostri piedi vengano laceri e dolgonsi. Ora egli è veramente cosa malagevole, che tra queste operazioni terrene l'uomo possa passare la via di questa vita senza ricevere tra quelle alcuna percossa per la fatica della via. E impertanto quando quegli, che sono anteposti alla guardia de suggetti, riducono al cuore loro i loro uditori, i quali sono occupati agli esercizi di fuori, acciocche essi piangano e dolgansi, se tra gli esercizi leciti essi avessino fatta alcuna cosa illecita. Allora si puo dire, che essi lavino i piedi col biturro. Ricordifi adunque la santa Chiesa, quando ella sarà così assista, come a quel tempo della pace essa mondava eziandio l'ultime membra del suo corpo per le parole della santa predicazione, e dica: quando io lavava i pie-de miei cel biturro. E questo certo io considero del nostro Giob con grande ammirazione, il quale con tante sue sollecitudini, tra l'amore di tanti figliuoli, tra tanti suoi studi di facrifici, si predicava a i suoi suggetti, quantunque piccioli, i beni di questa vita, la quale dee seguire. Ora che dirento a questo, noi Vescovi, i quali niente si curiamo di predicare le partele delle vita.

role della vita a quegli, i quali ne fono suggetti, quando un uomo congiunto non potè ritrarre dal suo uficio della predicazione nè l'abito secolare, nè ia grande occupazione delle cose temporali? Ma inservata sempre la verità della istoria, io voglio pure, che noi ritorniamo alle parole della santa Chiesa, la quale parlando per la bocca di questo suo santo membro, cioè di Giob,
ci vuole dimostrare quante avversità ella dee sostenere in quell' ultimo tempo, dipoiche ella si ricorderà del tempo passato, quando ella colla grandezza della sua parola solea mondare la vita di coloro, i quali erano occupari
agli esercizi di tuori. Onde volendo essa ancora più innanzi dimostrare la sollecitudine di que' suoi santi Predicatori, odi, come soggiugne.

Della pietra n'usciano i rivi dell'olio: Che per la pietra noi dobbiamo intendere il nostro Saivatore Cristo, odi il nobile Predicatore Paolo, come lo dice: e la pietra era Cristo. Di questa pietra per uso della santa Chiesa in 1. Cor. 10. queilo tempo si escono continuamente rivi d'olio; imperocche Dio parlando 4in essa continuamente, manda suori di quella dottrina di spirituale unzione. Onde di queita pietra noi possiamo veramente dire, che ne uscissino rivi d'olio, siccome surono l'Evangelio di Matteo, l'Evangelio di Marco, l'Evangelio di Luca, l'Evangelio di Giovanni. E non tanto quelli, ma noi possiamo dire, che quante predicazioni uscirono di quella per la bocca de' santi Apostoli nell'universo Mondo, tanti sussino i rivi d'olio, che ella mandava fuori di se medefima. Ancora tante volte possiamo dire, che di questa pietra e'cano i rivi dell' olio ; quante per ugnere le menti degli uditori fono discacciate dal Santo Spirito quelle cose, le quali sono scritte ne libri antichi di Critto. E sono quelli veracemente appellati rivi d'olio; imperocche essi corrono e ungono, ne quali qualunque è lavato, si è unto: e quello, che n'è unto, si è ingrassato dentro di grassezza di virtudi : della qual grassezza, odi, come diceva il Salmista: Siccome di vivanda e di grassezza fia ripiena Psal.62.6. l'anima mia. Ben possiamo noi ancora per lo nome dell'olio intendere quella unzione dello Spirito Santo, della quale diceva il Profeta: il giogo infra-Isai. 10. cida dinanzi alla faccia dell'olio. Veramente noi possiamo dire, che il giogo 27. infracidi dinanzi alla faccia dell'olio; imperocche quando noi siemo unti della grazia dello Spirito Santo, allora noi siemo liberati dalla servitù della nofira prigionia. E quando da noi è difeacejata la superba signoria di quello spirito maligno, allora noi possiamo dire, che sia disfatto e guasto quel giogo, al quale erano fottopolti i colli della noltra libertà. Di questo olio ancora in altra parte è scritto: La vigna è fatta al diletto mio nel corno del figliuolo dell'olio. Per lo figliuolo dell'olio noi dobbiamo intendere tutto il popolo de fedeli, il quale è generato nella Fede di Dio per la fanta unzione dello Spirito Santo, la quale è fatta dentro da esso. Ora adunque in quel tempo, quando la santa Chiesa sarà così percossa di tante tribulazioni, ella si riducera a memoria quegli abbondantissimi doni dello Spirito Santo, e quelle sue sante dottrine, delle quali essa è ora così ripiena: e dirà piangendo : della pietra n' usciano i rivi dell' olio : alle quali parole, odi, come appretfo foggiugne il nottro telto.

Quando andava alle porte della Città, e nella piazza m' apparecchiavano la catireda, vedeanmi i giovani e nascondeansi: e i vecchi si levavano dinanzi da me, e siavano ritti. I Principi si cessavano di parlare, e poneano il dito sopra la bocca loro. I Duchi riteneano la vote loro, e la lingua loro s' accessava alla gola. Usanza era degli antichi, che i loro vecchi stessimo in sulle porte delle Cittadi, e giudicassino le cagioni del venire di quegli, che entravano: e questo saccocche tanto stesse più in pace il popolo della Città, quanto dentre da quella manco poteva entrare alcuno, che potesse essere cagione di discordia. Ma non comeche crediamo; che così susse certamente la verità del nostro Giob, siccome dice la lettera, tuttavia avendo sempre in reverenza la verità della santa Storia, io voglio, che noi entriamo più addentro a investigare in queste pasole i misteri della allegoria, cioè a dire dell'

Digitized by Google

in-

16.

cosa dobbiamo noi intendere, se non ciascuna noitra buona operazione, per la quale l' uomo puo entrar dentro a quel Convento di quel Regno celessia-Pfal.9.15. le? Onde per tanto diceva il Proseta: Il quale m'esalti cioè mi scampi, delle porte della morte, acciocche io annunzi tutte le laude tue nelle porte della figliuola di Sion. Le porte della morte sono le nostre malvage operazioni, le quali fenza alcuna dubitazione ci conducono alla fine della morte. Ora Sion è interpretato speculazione: e impertanto per le porte di Sion noi dobbiamo intendere le fante operazioni, per le quali noi entriamo all'abitazione di quella Patria celestiale per contemplare quella gloria di quel Re glorioso, e eternale. Appresso per la cattredra noi non dobbiamo intendere altro, senon l'autorità del Maestro. Appresso in lingua greca piazza tanto è a dire, quanto larghezza: e impertanto sponendo il nostro testo, noi possiamo dire, che in questo tempo la santa Chiesa vada alla porta; imperocche per aver l'entrata di quel Regno celestiale, ella esercita se medesima nel-le sante operazioni. Alla quale si puo dire ancora, che sia apparecchiata la cattedra; imperocche ora in questo tempo essa dimostra la libertà del suo Magisterio nella larghezza della sua grande autoritade. Onde dipoiche quella predica le fue veritadi in palese senza niuna contradizione, veramente noi possiamo dire, che nella piazza essa segga in cattedra; conciossiache nelle sue predicazioni essa non abbia paura d'alcuna avversitade, nè d'avversario: nè ritenga sotto silenzio le sue dottrine per temenza d'alcune avversitadi. Ora non diremo noi, che sia in piazza, ovvero in cattedra a predicare le sue dottrine quella, la quale insiememente è accompagnata di veritade d'intendimento, e di podestade d'ammaestramento? Ma ecco, che andando alla porta in questo modo, e sedendo in su la cattedra, essa ne dimostra gli atti de minori, e de maggiori, dicendo : Vedeanni i ziovani, e nascondendosi : e i vecchi si levavana dinanzi a me, e stavano ritti. Ora se in questo noi vogliamo attendere a questa Istoria, veramente noi crediamo secondo la let-tera tutto quello, che il nostro Santo dice. Ma se noi vogliamo considerare l'intendimento della allegoria, allora diremo, che quelle siano parole di profezia. Onde per gli giovani nella santa Scrittura noi intendiamo tutti coloro, i quali sono senza alcuna gravezza di consigli; e per gli vecchi. non si debbono intendere coloro, che hanno passato gran numero d'anni, ma piuttosto coloro, i quali sono in maturitade di costume. Per la qual co-Sap. 11. 8. sa ben disse il Savio: La vechiezza è da essere avuta in reverenza, quando non è ricontata per lunghezza di vita, nè per numero d'ami. Ma i canuti dell'uomo sono i suoi sentimenti: e la etade della vecchiezza è la vita immacolata. Num.11. E a Moise diceva Iddio: Raccoglimi insieme settanta uomini degli antichi d' Israel, i quali tu sappi, siano i vecchi del popolo. Certamente per questo modo del parlare il nostro Signore Iddio ricercava in costoro altro, che la etade degli anni, dipoiche egli comandava a Moisè, che egli scegliesse quegli, che esso sapesse, che sussino i vecchi i imperocche, se egli avesse ri-cercato in loro solamente la vecchiezza del corpo, gia essi poteano essere conosciuti da tanti, da quanti essi poteano esser veduti. Ma dicendo esso in questa maniera: i quali tu eonosca, che siano vecchi del pepolo., per questo apertamente si dimostra, come egli non intendea della vecchiezza del corpo. ma di quella della mente. Ora per questo, ritornando al nostro proposito, noi possiamo dire, che in questo tempo i giovani veggono la sante Chiesa, e nascondonsi da essa; ma i vecchi si levano, e stannole dinanzi: imperocche quegli, i quali sono acerbi ancora per costumi, si temono la dirittura, e la vittù di quella; ma quegli, che sono maturi per persezione d'opera, si le rendono saude, e gloria. Onde quegli, che sono leggieri, si suggono da essa. Ma quegli, che sono gravi, e persetti, si si levano, e stanno dinanzi da essa co' meriti della vita toro, e a quella hanno riverenza. E in questo modo la vita di quella è amata da questi persetti uomini, e ripresa da quegli, che sono impersetti. Ora adunque i giovani la veggono, e nascondonsi da essa; imperciocche essi temono d'esser compresi da essa nelle loro secrete operazioni. Ma quegli, che sono-vecchi, le stanno dinanzi; imperciocche i persetti uomini per la loro umiltade si dimostrano, quanto essi sia-

no cresciuti nelle buone operazioni.

Ma dipoiche la santa Chiesa ha così parlato de suoi, e in che modo ella è riverita da essi; or ci dimostra, come ella è temuta dagli strani. Odi, come disse appresso di sopra: i Principi si rimaneano di parlare, e poneano il dito sopra la bocca loro: i Duchi riteneano la voce loro, e la lingua loro s' accostava alla gola. Or chi intenderemo noi per li Duchi, e per li Principi, senon quegli, che sono Autori, e Capitani della eretica pravitade, de' qua-Ps. 100.40 li dice il Salmilla : gran contenzione e sopra i Principi, ed essi errano fuori della via, e non nella via? Veramente ben dice : imperciocche questi tali niente temono d'esponere perversamente la dispensazione di Dio; e impertanto essi non riducono il popolo suggetto nella vera via, la quale è Cristo, ma traggocilo di fuori della via. Ora veramente tra costoro medesimi ha gran contenzione: imperciocche essi si contradicono insieme tra loro medefimi nelle opinioni. Onde per questo dichiarare, ecco, che quello eretico Ario affermando, e conoscendo, che in quella eternale Divinità erano tre Persone, appresso credette, che sussino tre Dii. Sabellio per lo contrario non credendo, che fusse, senon uno Iddio, appresso non credette, che in esso susse, senon una Persona. Ma la santa Chiesa tra tanta verità d'opinioni volendo tenere la diritta via della sua santa dottrina, si predica uno Iddio, e tre Persone contra l'opinione di Sabellio, e tre Persone, e uno Iddio contra l'opinione d'Ario. Cos lancora quel pessimo Manicheo eretico, pertantoche vedea, come nella santa Chiesa era tanto laudata la virtude della verginitade, si danno il Sagramento del Matrimonio. Appresso, Gioviniano per lo contrario, pertantoche conobbe, come il Matrimonio era conceduto da Dio, si dispregio la mondizia della verginitade. È in quelta maniera noi possiamo comprendere chiaramente, che essendo questi eretici così confusi tra loro per lo malvagio intendimento, essi si concordano insieme nella malvagitade della colpa, e discordansi nelle loro sentenze. Ma la santa Chiesa, siccome mezzana tra tante discordie, si va per la via della pace, sapendo in tale maniera comprendere que' beni di sopra, che nientedimeno ella ha in reverenza quelli, che sono piu leggieri; in tal maniera, che le cose nobili, e alte ella niente vuole, che siano appareggiate alle basse: nè pertantoche ella abbia in reverenza quelle cose nobilissime, sostiene, che siano avute in dispregio le cose minori. Ora ritornando al nostro proposito, noi possiamo dire, che in questo tempo della pace della santa Chiesa i Principi de' popoli eretici considerando l'autoritade della santa Chiesa, si rimangono di parlare, e quasi che pongono il dito sopra la bocca loro: così ancora i Duchi rifrenano la loro voce; imperocche coloro, i quali si ssorzano di menarsi di dietro i popoli a seguitare i loro errori, niente possono in questo tempo parlare le loro perversitadi, delle quali essi si veggono essere risrenati colla gravezza dell'autoritade di questa santa Chiesa, e con la virtude delle sue ragioni. E la lingua di questi tali veramente si puo dire, che sia accostata alla gola loro; imperocche, comeche essi non abbiano ardinento di parlare liberamente le loro malvagitadi, nientedimeno dentro da loro essi tengono segrete tutte quelle falsitadi, le quali essi vorrebbono poter dire contro alla dirittura della santa Fede. Quando adunque in que' tempi di tante tribola-Tomo III.

zioni la santa Chiesa si ricorderà di questi tempi passati; allora essa potrà dire con lamenti, e pianti: quando io andava alla poria della Cistà, e nella piazza m' apparecchiava la cattedra, vedevanmi i giovani, e nascondeansi, e i vecchi si levavano davanti da me, e stavano ritti. I Principi si cessavano di parlare, e soneano il dito sopra la bocca loro. I Duebi risrenavano la voce loro, e la lingua loro s' accostava alla gola loro. Quasi dica apertamente: quando a me su lecito di predicare liberamente, allora temeano di me tutti coloro, i quali non erano sottoposti alla veritade. E questo dirà essa; imperocche in quel tempo, che essa sarà la veritade. E questo dirà data licenza di parlare a ogni Predicatore di fassistade, e d' errore. La qual cosa, odi, come assamma, ovvero la zizza, e nutricarono i catelli loro. E chi diremo noi, che intendesse il santo Proseta per le lammie, senon i malvagi eretici: i quali comeche abbiano sacce d' uomo, nientedimeno per la loro malvagitade hanno cuore di bethe? Questi tali allora si nuderanno il petto, ovvero la mamma loro, quando essi predicheranno liberamente i loro errori. E allora latteranno i loro catelli; imperocche predicando essi le loro perversitadi, essi

nutricheranno col latte di malvagia dottrina l'anima di que picciolelli, che gli vorranno seguire. Segue apppresso:

E l'orecchio, che mi udiva, mi chiamava beato; e l'occhio, che mi vedea, mi rendea testimonianza. Veramente questo testo noi possiamo in prima intendere secondo la lettera del nottro Giob; imperocche dicendo esso, come egli era chiamato beato da quegli, che l'udivano, e come gli era renduta teitimonianza da quei, che lo vedeano; gia per questo egli vuole dimoltrare, come egli era satto nell'opera, e nel parlare. Che gia noi non dobbiamo dire, che ancora sia perfetto nelle sue operazioni quello, al quale ancora contradice la perversitade della lingua : nè ancora che sia da laudare nel suo parlare quello, il quale non dimostra per opera quello, che egli par-la. Ora adunque per volere il nostro Giob dimostrare a que suoi amici, che il riprendeano, come egli avea perfettamente ciascuna di queste cose ; ecco che dice, come egli era avuto in reverenza da quegli che lo vedeano. Ma se noi vogliamo questo testo esponere, che sia detto in persona della santa Chiesa, allora noi diremo, che quello dice, che le sue parole siano beate, il quale compie per opera quelle cose, le quali egli ode da essa; e quello le rende testimonianza, il quale per santità di vita risponde agli esempli della vita di quella. Onde quello vede veracemente la santa Chiesa, la cui vita rende testimonianza di quello, che egli vede; impersiocche per tanto la santa Chiesa vuole, che dentro da essa si a veduta la dirittura, e la fantità de' buoni nomini, acciocche, quegli, che la veggono così adornata, si correggano delle loro iniquitadi. Per la qual cosa noi dobbiamo dire, che quello non vegga i buoni uomini dentro a questa santa Chiesa, il quale ancora non è emendato delle sue malvagitadi. Ma odi appresso, come ella ci dimostra, per qual cagione ad essa susse a questa testi-monianza. Ecco che dice: imperciocche io aveva liberato il povero, che si lamentava, e il pupillo, che non aveva ajutatore. La benedizione di quello, che dovea morire, veniva sopra di me, e io consolava il cuor della vedova. Veramente queste sono operazioni di gran misericordia, liberare il povero, che sa lamenta, e dare ajuto al pupillo, e scampare quello, che debbe morire, e consolare il cuor della vedova. Di sopra avea detto il nostro Giob quello, che egli avea donato ai profiimi per la sua dottrina, dicendo, come egli era appellato beato dall'orecchio, che l'udiva. Ma in questo testo egli ci dimostra quello, che egli dono ai prossimi suoi per misericordia, dicendo: imperciocche io avea liberato, &c. Onde in questo noi-veggiamo, siccome in esso s'accordava la parola con l' opera. Queste cose tutte sece il nostro Giob ne'suoi sudditi ; e nientedimeno esso volle per lo spirito della sua prosezia disnostrare, come tutte si doveano fare per la santa Chiesa, la quale veracemente in questo tempo continuamente adopera ciascuna di queste cose. Imperocche col suo parlare ella pasce i suoi figliuoli di cibo di dottrina, e ancora gli sostiene con la sua disensione; acciocche per la dottrina essa faccia esser Santi i suoi veri sedeli, e per li suoi ajutori gli disenda da ogni male. Per la qual cosa ben su scritto: Germini, cioè produca, la terra, erba verde, e che faccia se-Gen.I. II. me, e legno, che meni pomi, e faccia frutta secondo la spezie sua. Tutto questo in tal maniera fu fatto secondo la veritade, che ancora significa alcuna cosa spiritualmente. Onde per la terra è figurata la santa Madre Chiesa, la quale ci pasce del cibo della sua dottrina; e si ci guarda sotto l'ombra del suo ajutorio. Questa ci pasce col pasto delle sue parole, e si ci cuopre, e ajuta, e disende con le sue disensioni. E in questo modo d'essa non esce tanto crba di refezione, ma eziandio col frutto dell'opera procede da essa uno arbore di difensione, sotto il quale noi possiamo stare sicuri. E certo questo ben debbono considerare tutti coloro, i quali fono posti 'ai governamenti de' popoli, che di sopra disse il nostro testo: vedeanmi i giovani, e nascondeansi; e appresso ora dice : e io consolai il cucre della vedova. In questo modo di parlare essi devono attendere, quanto ordine di disciplina essi devono avere, acciocche davanti da essi si nascondano i giovani, e quanta mansuetudine di pietade, acciocche per essi siano consolati i cuori delle vedove. Queslo pertanto voglio aver detto; imperocche e' sono alquanti tanto aspri ne' loro reggimenti, che effi non hanno in loro alcuna benignitade di manfuetudine : è così per lo contrario sono alquanti tanto mansueti, che essi perdono ogni regola di giusto reggimento. Per la qual cosa tutti i buoni reggitori si debbono ssorzare con molto studio, che per la asprezza della correzione essi non perdessino la benignità della mansuetudine : e appresso per la troppa mansuetudine non perdessino la giustizia della correzione. Onde essi debbono in tale maniera correggere i malvagi, che pertanto essi non perdano la memoria della pietà : e in tal maniera esser benigni , e mansueti inverso i deboli, che pertanto inverso gli altri essi non perdano la giustizia della correzione. E in questo modo l'asprezza della correzione debbe reggere la dolcezza della mansuetudine : e la dolcezza della mansuetudine debbe adornare la fortezza della correzione.

Tutte queste opere di pietade niente manca la santa madre Chiesa d'ufare temporalmente e spiritualmente ne' suoi sudditi ; imperciocche noi possiamo dire, che ella liberi il povero, che si lamenta, quando ella perdona tutte le colpe commesse a quel peccatore, che addomanda perdonanza. Onde di questi poveri parlava il santo Evangelio, dove dice: Beati i joveri di spiri- Matth. 5.2 to : imperocche di loro è il reame del cielo. Questi sono que' poveri, che gridano in persona del Salmista: Tosso ci vada innanzi la misericordia tua; im- Psal.78.8. perocche noi siamo fatti troppo poveri. E allora possiamo noi dire, che ella liberi il pupillo, che non ha ajutatore, quando ciascun Cristiano, essendo morto in esso lo antico serpente, cioè il diavolo, si ricorre al grembo di quella, e in essa truova ajuto di verace consorto. Pel nome del pupillo possiamo eziandio intendere ciascun Cattolico in riguardo della morte del comune Padre, della corporal vista del quale sebbene egli sia privato, non è però privato del di lui conforto. Di poi possiamo dire, che sopra questa santa madre Chiesa venga la benedizione di quello, che dee morire, quando antiviene la morte del peccatore, e colle sue sante dottri-

ne e dolci conforti lo scampa dalla sossa del peccato, nella quale egli dovea cadere. Per la qual cosa odi, come dicea l'Apostolo Jacopo: Quello, che Jac. 5. 20.

18.

II.

11.12.

farà convertire il peccatore dall'errore della vita sua, si salverà l'anima sua dal. la morte, e coppirà la moltitudine de peccati. E certo a questo fare si debbono sforzare spezialmente coloro, i quali dentro a questa santa Chiesa sono posti per dare ad altri dottrina di vera fede. Imperocche se è cosa di gran mercede, alcuna volta liberare dalla morte corporale quello, che fusse per mo. rire secondo la carne ; quanto dobbiamo noi stimare , che sia di maggior merito liberare della morte del peccato quell'anima, la quale debbe vivere tenza fine? Appresso allora si puo dire, che la santa madre Chiesa-consoli il cuore della vedova, quando fa ritornare l'anima fedele, quasi come in memoria de' beni del suo Sposo, narrandole que' beni eternali di Dio. Onde pertantoche l'anima spiritualmente è congiunta a Dio; veramente, quando egli per la sua colpa si diparte da essa, noi possiamo dire, che sia morto lo Sposo suo, e così ella rimanga vedova. Ma appresso quando egli risurge in essa per la dottrina della santa Chiesa, allora si puo dire, che la vedova sia consolata. Segue appresso: lo mi vesti di giustizia, e vestimene, siccome d'un vestimento. Noi veggiamo, che il vestimento ci cuopre d'ogni parte; e impertanto noi possiamo dire, che quello si veste di giustizia, siccome di vestimento, il quale è circondato da ogni parte di buona operazione, e nulla parte di sua operazione lascia, che rimanga nuda di peccato: Onde colui, il quale in alcuna sua operazione è giusto, e in alcuna altra è ingiusto, noi possiamo dire, che dall'una parte egli sia scoperto, e dall'altra vestito. Nègià dobbiamo noi dire, che siano buone quelle operazioni, le quali sono maculate dall'altre, che sono rie. Per la qual cosa ben su detto per Salomone: Quello, che offenderà in una cosa, si perderà molti beni. E l'Apostolo Jacopo dicea: Quello, che offerverà tutta la legge, e offenderà solamente in Eccle. 9. Jac. 2. 10. uni cosa, si è fatto colpevole di tutto. La quale sentenza, odi, come esso medesimo espose apertamente, dove disse appresso: Imperocche quello, che disse: non surai fornicazione; si disse ancora: non ucciderai. E pertanto come tu non saccia fornicazione, e ucciderai; nientedimeno tu se' fatto trapassatore della legge. E impertanto ben dobbiamo noi da ogni parte considerare noi medesimi con gli occhi del cuore, e quel voltare da ogni parte, siccome ne am-Prov.4.23 monitce Salomone: con ogni guardia guarda il cuor tuo; imperocche da esso procede la vita. Già non fu contento Salomone di dire, guarda il cuor tuo, solamente; ma disse, con ogni guardia: acciocche ciascun dovesse guardare se medesimo da ogni parte, e intendere, come egli è circondato dalla schiera de' nemici spirituali infino a tanto, che noi siemo posti in questa vita. E questo debbe fare ciascuno, acciocche la mercede, la quale egli acquilta per l'una operazione, egli non perda per l'altra: e non voglia al nostro nemico dall'una parte chiuder la porta, e dall'altra dargli l'entrata. Già noi veggiamo, che quando alcuna Città è assediata da' nimici, comeche ella sia ben fortificata di mura, e cinta di fossi e di steccati, e ben fornita di guardiani e combattitori; nientedimeno, se per negligenza pure un passo vi rimanga aperto, per quello spesse volte passano i nimici; e in questo modo spesse volte si perde quella Città, la quale mostrava, che susse così ben guardata. Bene avea afforzata con molta guardia la mente sua quel Fariseo, il Luc. 18. quale orava nel Tempio, e dicea : Io digiuno due volte la settimana, e do le decime di quanto io posseggo. Dicendo in prima, come rendea grazie a Dio, certo quelto si puo dire, che avesse posto guardie, e disensioni alla sua Città. Ma veggiamo dove egli lasciò l'entrata aperta al nimico. Odi che disse : che io non sono, siccome questo Pubblicano. Veramente questo dette al nimico l'entrata della città del suo cuore, la quale egli avea chiusa da molte parti per digiuno e per elemosine. Imperocche invano sono afforzate l'altre parti della nostra Città, quando solamente una ne rimane, per la quale il nostro ni-

mico puo entrare. Onde bene avea poste dentro da se molte guardie questo Fariseo; ma levandosi egli in superbia contro al Pubblicano, certamente per quelto egli aperfe l'entrata al suo nimico nella Città, la quale egli avea guardata con altinenze e con limosine. Già in esso per l'astinenza era vinto il peccato della gola, e consumato il disordinato appetito del ventre: e per la fanta sua larghezza già era vinta la sua tenacità e- l'avarizia : e questo noi non dobbiamo pensare, che egli facesse senza molta sua fatica. Ma vedi dipoi quante fatiche furono perdute per un vizio, e quante virtù furono ucciie dal coltello solamente d'una colpa. Conviensi adunque con molta sollecitudine, che noi sempre stiamo in esercizio di virtù, e appresso nelle buone operazioni abbiamo molta cautela, acciocche elle non perdessino il nome delle virtù 4-essendo per quelle levata in superbia la nostra mente; imperocche allora tali operazioni non deono essere appellate cavalieri di Dio, ma di superbia. Della qual cosa noi possiamo rendere testimonianza per que' Libri. i quali comeche non siano appellati canonici; nientedimeno sono posti a edificazione della fanta Chiesa. Onde noi leggiamo, come Eleazar nella bat- Maccab.6 taglia ferì un' elefante, e abbattello; e appresso esso medesimo morì sotto 46. quello animale, il quale esso avea ucciso. Or chi diremo noi, che si debba intendere per costui, il quale su ucciso per la sua vittoria medesima? Certamente per quelto tale noi non dobbiamo intendere, senon coloro, i quali vincono i peccati, e poi fono vinti da que' medesimi, i quali sono stati vinti da loro. Onde noi possiamo dire, che quello sia abbattuto sotto il suo nemico, il quale si leva in superbia per la vittoria, la quale egli ha avuta d'alcuna colpa. Addunque noi dobbiamo ben con ogni sollecitudine intendere, che niente possono sare profitto le buone operazioni, senon sono guardate da que' peccati, i quali secretamente possono entrare dentro a quelle; • imperocche senza alcuna dubitazione di presente viene meno ciò, che noi abbiamo fatto, se noi non vi pognamo le guardie dell'umiltà. Per la qual cosa ben leggiamo noi di quel primo nostro Parente, siccome egli è scritto, che Iddio il pose nel paradiso del diletto, acciocche egli adoperasse e guardasse. Quello adopera, il quale fa quello, che n'è comandato. Ma quello non Genes. 2. guarda quello, che egli ha adoperato, il quale dentro da se lascia entrare 15. quello, che gli è vietato. Ora dunque dica il nostro Giob, il quale da ogni parte s'era armato di buone operazioni : Io mi vesti di giustizia, e vestimene, siccome d'un vestimento. Dove soggiugne appresso: e del giudicio mio, siccome

d'una corona. Veramente i giudici de' giusti non sono senza cagione assimigliati alla corona-; imperocche per la gloria delle loro buone operazioni effi fono menati alia corona delle eternali retribuzioni : e i loro giudici sempre stanno dentro da loro, per li quali essi considerano quello, che essi hanno a fare inverso di Dio, e inverso il prossimo: e così continuamente accendono loro medesimi a fare operazioni di virtù, e ottimamente si correggono di que' disetti, che essi avessino commessi. Per la qual cosa ben su detto per Salomone: pensieri de giusti sono i loro giudici. Certamente così è vero; imperocche essi Prov.12.5 il recano spesse volte dentro da loro medesimi, partendosi da tumulti di quelle cose temporali : e in questo modo essi seggono dentro dalla sedia della mente loro, e davanti dagli occhi del cuore si pongono loro medesimi, e il loro prossimo : e allora si recano davanti la regola del Testamento, per lo quale è scritto: quello, che voi volete, che gli uomini facciano a voi, Matth.7. fate a loro. E così essi riducono a loro medesimi la persona del prossi-12. mo, e sollecitamente considerano, se essi sussino lui, quello, che essi vorrieno, che fusse loro satto : e in questa maniera sottilmente esaminano la causa loro, e quella del prossimo dentro alla corte del cuore, secondo

condo le tavole della legge di Dio. Ben dice adunque Salomone, che i pensieri de' giusti sono i loro giudici; imperocche il movimento del cuor loro è quali come una bilancia di diritto giudicio. Appresso fatto tutto questo, imperocche essi non vogliono i loro premi in questa vita presente; pertanto giultamente i loro giudici sono allimigliati alla corona. Noi veggiamo, che la eorona è posta nella parte più alta del nostro corpo. E impertanto i giudici de' giusti sono appellati corona; imperocche per tali loro operazioni essi non desiderano d'esser remunerati in questo mondo) ma nell'altezza del Cielo . Segue appresso : Io fui occhio al Cielo , e piede al zoppo . Padre io era de' poveri: e quella causa, la quale io non sapea, diligentemente io la invessigava. Potrebbe sorse in quella parte addimandare il nostro Lettore del modo del parlare del nostro Giob; per qual cagione egli tanto sottilmente riconta le sue virtu; conciossiache i santi uomini le sogliono piuttosto nascondere per non cadere in peccato di superbia: siccome ben di ciò ne amntoniva nell'E-Matth. 6. vangelio la somma Verità: attendete, cioè guardatevi, che la giustizia vostra voi non facciate davanti agli uomini, per essere veduti da loro? In altra parte Niatth. 9. noi leggiamo, siccome avendo il nostro Salvatore alluminati que' due ciechi, che stavano appresso della via, egli comando loro dicendo: fate, che nessuno sappia questo; e dipoi è scritto, come quelli si partirono, e predica-

ronlo per tutta la terra.

19.

5.6.7.

Ma conciossiache il volere, e'l potere del nostro Signore Iddio sia una medeliena cosa; come è questo, che in prima egli comanda, che le sue virtù fussino taciute, e appresso da squegli alluminati elle suron predicate, quasi contro alla sua volontà? Certamente per questo egli volle dare esemplo ai fuoi servidori, che essi debbono volere, che le loro virtù siano occulte : e nientedimeno egli vuole, che per esemplo degli altri elle siano palesate contro al voler loro. Onde egli vuole, che i santi uomini vogliano essere oc-. cultati per loro virtù, e appresso siano palesati per l'autorità degli altri. Ma Matth. 5 come noi leggiamo in altra parte, siccome il nostro Salvatore dicea: e non accendono la lucerna sotto il vaso, ma sopra il candeliero, acciocche renda lume a tutti quelli, che sono nella casa: ora così risplenda la luce vostra dinanzi agli uomini, acciocche effi veggano le vostre buone operazioni, e rendano gloria al Padre vostro, il quale è m Cielo? Ora per quetto noi dobbiamo sapere, che alcuna volta i fanti uomini sono costretti di fare alcuna opera virtuosa dinanzi da gli uomini, ovvero ancora davanti a quegli narrare le loro virtù. Ma tutto questo essi non fanno, senon a questo fine, accioeche pertanto non sia renduta gloria ad essi, ma al Padre loro, che sia in Cielo; imperocche predicando essi le cose sante, forse potrebbe adivenire, che la loro predicazione ·faria dispregiata, quando la loro vita non susse conosciuta. Per la qual cosa essi allora sono costretti di manisestare ad altri la vita loro, acciocche per questo essi possano convertire la vita de' loro auditori. Onde essi alcuna volta dicono le loro sante operazioni, acciocche essi siano avuti in reverenza: e desiderano d'esser reveriti solamente, acciocche la parola di Dio, la quale essi predicano, sia udita con reverenza. Per la qual cosa noi possiamo ben conoscere, come i santi Predicatori si suggono d'esser onorati per superbia; ma ben vogliono essere onorati, acciocche l'uomo segua le loro virtù: siccome noi leggiamo di quel Maestro di tutti i Predicatori, ciò su Paolo Apostolo, il quale parlando a' suoi Discepoli, suggiva l'onore : e nientedimeno dimostrava loro quanto egli era da essere degnamente onorato. Onde scri-1. The fl.2. vendo a quegli di Tessalonica, si dice : Imperocche noi non abbiamo parlato alcuna volta con lusinghe, nè siamo sati con niuna cagione d'avarizia: della qual cosa Dio è testimone. E appresso soggiugne: Nè cerchiamo giammai gloria dagli uomini, nè da voi, nè da altri. Ma conciosusseche mai potessimo degnamente essere onorati, siccome Apostoli di Giesù Cristo, siamo diventati piccoli nel mezzo di 2. Cor. 4-5. wi. Ein alira parte parlando a queglidi Corinto, e suggendo i loro onori, si dice: imperocche noi non predichiamo noi medesimi, ma Giesù Cristo nostro Signore: e predichiamo, noi esser servi vostri per Gesù. E dipoi avendo esso così parlato, e vedendo, quegli ellere sviati dalla via della vera Fede per la predicazione d' alquanti falli Apoltoli, appresso con gran diligenza si dimostra loro, quanto egli debbe essere onorato e reverito da loro; onde dice : nel quale chi ha ardimento, io dico parlando così stoltamente, e io ancora ho piu di lui ardimento. Or 2. Cor. 11.
fono esti Ebrei? e io. Sono esti del popolo d'Israel? e io. Seme d'Abram? ed io. Sono 21.23. ministri di Cristo, e io . Io parlo non come poco favio; anzi più ministro di Cristo son'io. E appresso ancor dimostra a questi medesimi, come a esso surono aperti i secreti del terzo cielo; e come essendo egli rapito, egli passò a conoscere i secreti del Paradiso. Ora ecco, come in prima il santo Dottore suggiva ogni onore, e appellava se medesimo servo de suoi discepoli: e appresso ricercava d'esser onorato. E questo solamente sacea per utilità degli uditori, anteponendo i meriti della vita sua a quegli de falsi Apostoli. Questo saceva il nobile Predicatore, acciocche dimoltrando esso a' suoi Discepoli la vita sua, pertanto si dimostrasse più vile la vita e la lingua di que' malvagi Predicatori. Onde, se egli avesse taciuto di se medesimo, già per questo silenzio egli di-mostrava, come quegli erano da commendare. E impertanto a' quoi discepoli egli dimostrava la sua umistà; ma a' suoi avversari egli dimostrava la sua grandezza. Quando adunque noi veggiamo, che i santi uomini sono co-si costretti di manisestare le loro virtu, noi dobbiamo considerare, che questo essi non fanno per superbia, ma piuttosto per carità e per utilità altrui. Onde il nostro Giob si manisesto le sue virtu a que suoi amici, che ingiustamente il riprendeano, e impertanto non lo conosceano; acciocche essi imprendessino non di levarsi contro alla vita sua con riprensione, ma piuttosto di seguirla con silenzio; comeche, secondoche noi abbiamo detto di sopra, egli era ancora costretto di riducersi a memoria le sue sante operazioni, per fuggire il pericolo della disperazione, nella quale si ssorzavano di farlo cade-re questi suoi amici con tante ingiuste riprensioni. Onde intra tanti dolori, che lo ferivano, e intra tante parole da inducerlo a disperazione, narrando egli i beni, i quali egli avea satti, rileva a speranza l'animo, quasi caduto per parole, e per battiture. Acciò addunque che egli non sia costretto di disperarli di se intra tanti mali, i quali ode di se; dica i beni, i quali ha fatti, cioè: io fui oschio al cieco, e piede al zoppe, &c.

Il fine del capitolo XVIII. del libro XIX. de' Morali di S. Gregorio Papa sopra Giob, vulgarizzati per Messer Zanobi da Strata, poeta eloquentissimo, al quale sopravvenendo la morte, ei non potè la detta Opera più innanzi seguitare. Ora segue il residuo de' capitoli del detto libro XIX.

## PROLAGO

Del secondo Volgarizzatore del resto de' Morali di S. Gregorio Papa.

L nome di Dio, e della sua gloriosissima Vergine, e Madre, Madonna santa Maria, e del beatissimo Giob Profeta, e dell'eccellentissimo Dottor della Chiesa S. Gregorio Papa. Come io credo, che sia noto a tutti, Messer Zanobi da Strata, eloquentissimo Poeta, vulgarizzò i Morali di S. Gregorio infino al libro xix. e al capo xviii. bene, e sufficientemente, Poi morendo lasciò l'Opera imperfetta; onde, acciocche ella non rimanga così tronca, io per la grazia di Dio, e por li meriti, e prieghi di tanti Padroni, come sono essi nostri Autori, cioè Giob, e Gregorio, seguirò l'Opera, secondoche a esso Iddio piacerà di donarmi la grazia, tenendo il fenso fempre dell'autore, benche io lasci alcune parole di gramatica, che offuscherebbono più l'uditore, e il lettore, che elle non l'edificherebbono. E questo farò, quanto mi sia possibile, e quanto io vedrò poter bastare all'intendimento degli uomini vulgari, per cui cagione principalmente si volgarizzano i libri gramaticali. E così per la grazia di Dio io comincerò in quel passo appunto, ove fini l'Opera d'esso Messer Zanobi.

Segue il Capitolo XIX. secondo la divisione di questi due Volgarizzatori.

Olendo noi considerare l' esemplo di questa operazione di Giob, prima dobbiamo ragguardare quanto ragionevole ordine di narrazione egli tiene nel suo dire, ponendo innanzi l'opere della giustizia, e poi quelle della misericordia. Imperocche colui sa ben l'opere, che sono piatose, il quale prima sa operare le cose, che son giuste; acciocche il rivo della misericordia, il quale si sparge sopra i prossimi, discenda per condotto dalla sonte della giustizia. Perciocche molti sanno verso i loro prossimi quasi opere di misericordia; ma non lasciano pero l'opere ingiuste: i quali se volessino sare misericordia a loro prossimi, prima doverebbono avere misericordia a loro medessimi con sare opere di giustizia. E pertanto noi troviamo scritto: abbi misericordia a te medessimo, piacendo a Dio. Dunque colui, che vuole aver misericordia del prossimo, di necessità è, che egli tragga da se l'origine dell'avere misericordia adlaltrui; perche la Scrittura dice: ama il prossimo tuo, come te medessimo.

Come puo essere adunque per misericordia piatoso ad altrui colui, chi è malvanzio.

gio a se, a cui fard buono? Nel fare la misericordia, acciocche essa di sito-ni si possa pienamente sare a chi n ha bisogno, due cose son necessarie, cioè l'uomo, che la faccia, e la cosa, che si dia. Ma fenza alcuna comparazione l'uomo è migliore, che la cosa. Adunque chi dà la sustanza esteriore al prossimo bisognoso, e non guarda la vita sua dal far male, dà la cosa sua a Dio, e se al peccato: è quello che è meno; offerisce a Dio, e quello che è piu, di al peccato. Sicche ben dice prima il beato Giob: io mi vesti di giustizia, come un vestimento, e del giudizio mio, siccome d'una corona. Poi soggiugne, e dice: lo sui occhio al cieco, e piede al zoppo. Allora è appresso a Dio s' offerta della vera dirittura, quando i rami della pietà escono della radice della giustizia. Ma perche nelle opere della misericordia il Giudice di dentro suole più stimare l'animo, che il fatto; noi dobbiamo notare, che egli dice, se essere stato occhio al cieco, e piede al zoppo: o dicendo queste cose in verità dimostra, che per se medesimo egli avea por-ta la mano al povero, e portandolo, l'avea sostentato. Per la qual cosa noi possimo comprendere, quanta compassione di misericordia egli avea so-pra i poveri, e sopra i deboli. Onde soggiugne: io sui padre de poveri. Le quali parole se noi le vogliamo per missica interpretazione ridurre alla santa Chiesa, essa è occhio al cieco, perche da lume per la santa predicazione : ella è piede al zoppo, perche lo mantiene con l'ajutorio suo : e così predicando, illumina i ciechi; e ajutando, foltenta i zoppi. Imperciocche colti è in verità cieco, che non vede ancora dove egli vada: e colui è zoppo, che non puo andare al luogo, che egli vede. E pertanto noi veggiamo, che spesse volte si commette il peccato per ignoranza, o per infirmità. Onde interviene, che l'uomo non conoscerà quello, che egli debba voler fare; o non potrà fare cio, che vorrà fare. Di questo per lo contrario ben dice il Salmista: Il Signore è mio lume, e mia falute. Iddio eletti il co-Pfal.26. a noscimento d'oprar bene, e la forza di poterio fare, cioè lume contra la ignoranza, e fortezzà contra la infirmità. Per questa medesima cagione dice la Scrittura de' peccatori : Siano fatte le loro vic tenebre, e schrucciolo; cioè Psal.34.6. per le tenebre non veggano dove debbono andare; e se pure veggono la via diritta, non possano stare diritti per lo sdrucciuolo. L' un di costoro per lo luogo sdrucciolente zonnica nel far bene; e l'altro per le tenebre non vede bene cio, che egli arebbe a fare. Così la santa Chiesa, posta nelle ultime tribulazioni del giudizio finale, si ricorda del tempo antico, quando essa solea per dottrina alluminare, e con lo ajutorio suo fortificare; e pero dice per hocca di Giob, che è suo membro: lo fui occhio al cieco, e piede al zoppo. Ancora perche la fanta Chiesa ha raccolti in se due popoli, cioè il Giudaico, e'l Gentile; dirittamente il popolo Gentile si puo assimigliare al cieco, e il popolo Giudaico al zopro. Il popolo Gentile non avea occhi; imperocche non avendo ricevuto niuna legge, non vedea dove dovesse andare. E per lo contrario il popolo Giudaico avea gli occhi, ed era zoppo: perocche fappiendo la legge, non la seguiva, e per essa non volle dirizzare il suo andare. Onde, se il popolo Gentile non susse stato cieco, il Profeta non arebbe detto: il popolo, che sedea nelle tenebre, vide una gran luce. E dall'altro Isai. 9.2. lato, se il popolo Giudaico non avesse zoppicato il bene operare, il Salmista non arebbe detto in persona di Dio: i figliulo il strani hanno mentito a me: i Pf. 17. 46. figliuoli strani sono inveterati, e hanno zoppiceato nelle loro vie . Il qual popolo Giudaico veramente è chiamato zoppo: perocche non ha avuto diritto andamento, cioè diritta intenzione nelle sue operazioni. E questo gli è intervenuto, perche non ha voluto adoperare i due piedi, offervando e accettando folo al verchio Testamento, e spregiando il nuovo. Ma la santa Ghiesa, quando ricere nel suo grembo esso popolo Giudarco venendo a lei, porche ha gia ri-Tomo III.

cevuto il vecchio, gli arroge il nuovo, quasi aggiugnendogli un'altro piede per dirizzar meglio il suo andare. Appresso, il popolo sedele della santa Chieta ragionevolmente soggiugne, e dice in persona di Giob: Io fui padre de' poveri: perocche per la sua santa predicazione genera gli umili sigliuoli, i quali sono chiamati poveri di spirito. Ma insta tutte queste cose abbiamo noi di necessità nientedimeno di considerare sottilmente le parole medesime

della Ittoria v perocche egli dice: Io era padre de poveri, e diligentissimamente investigava la quistione, che io non sapea. Alcuna volta gli uomini donano a' poveri molte cose, non perche eglino amano i poveri, ma perche temono l' ita del Giudice superno sopra di loro, se eglino non le donassino: i quali senon temessino Iddio, non darebbono quello, che elli danno. Quetto è il primo grado di coloro, che cominciano a far buone operazioni; cioè che colui, che ancora non sa amare il prossimo, come se medelimo, gia cominci a temere i giudici di Dio. B perche altra coia è a fare la buona operazione per comandamento di Dio, e altra cosa è a farla con l'affetto; il santo nostro Gjob, acciocche egli ci mostri l'affezione della fua operazione, dica: Io era padre de poveri. Egli non dice, che susse padrone, o prossimo, o ajutatore de poveri, ma' padre; perocche col gran beneficio della caritade egli convertì lo studio della misericordia nell'affetto della natura, guardando per amore coloro, quasi come rigliuoli, i quali egli reggea per disensione, quasi come padre. Così, perche la forza della misericordia avea seguitata la sua natura, diceva egli, se essere stato padre de poveri. Ove aggiugne, e dice: e la quissione, che io non sapea, io invessigava diligentissimamente. Nelle quali parote noi dobbiamo considerare, quanto sigillatamente egli narra tutte le cose sue, e come non tralascia alcuna opera meritoria. Come noi veggiamo, egli era giusto nelle sue operazioni, piatoso nelle infirmitadi de prossimi, circospetto nelle saccende de poveri. Imperocche colui, che pensa il frutto della esernale retribuzione, di necessità è, che egli si metta a sare ogni cosa, onde ne possa Eccle. 7. 10 aver merito. Per quella cagione dice Salomone: Chi teme Iddio, niuna cosa I.Tim. 2. lascin andare. Similmente dice San Paolo: Siate apparecchiani ad ogni buona

operazione. Appresso dobbiamo sapere, che alcuna volta nelle nostre operazioni non dobbiamo lasciar di fare minori beni per utilitade de' maggiori beni. Onde chi non sa, seppellire il morto essere merito di buona opera? E nientedime-Luc. 9.60. no Cristo disse a uno, che domandava esser lasciato per seppellire il padre : Luscia, che i morti seppelliscano i loro morti: e tu va, e annunzia il Regno di Dio. Imperocche l'opera di quella sepoltura si conveniva posporre all'uficio della predicazione, e lasciar sepellire agli altri coloro, che erano morti se condo la carne; ed egli andasse a risuscitare in vita coloro, che erano morta Ilai. 1.17. secondo l'anima. Ancora il Profeta a' Principi della Sinagoga dice : cercate il 1. Cor. 6.4. giudicio, sovvenite a celui, che è oppressato. È nientedimeno l'Apostolo dice: diputate a giudicare coloro, che sono contentibili, cioè che sono dapoco, nella fanta Chiefa. E dall' altro lato egli accende i suoi uditori alla virtù della sapienza, a conoscere le diversità delle lingue, e a investigare le prosezie, 1.Cor.14.1 dicendo: Seguitate gli atti sprituali, e massimamente il profetare. Ma perche essi non arebbono pototo ricevere i doni sprituali, se essi sussino stati occupati nelle cose terrene; molto dinanzi avea detto: diputate a giudicare coloro, che sono contentibili, cioè dapoco, nella Chiesa di Dio. Come se apertamente dicesse quelli, che sono di minor merito nella Chiesa, e non risplendono di

votù d'alcuni gran doni, costoro giudicano delle cose terrene; sicche, posche esti non possono fare gran beni, facciano i minori. I quali eziandio nossina contentibili; e nientedimeno gli chiama savi, dicendo: or non è occus

favio tra voi, il quale possa giudicare fra i fratelli suoi ? Per la qual cosa che i Cor. 6. 4 si debbe conchiudere altro; senonche le quistioni terrene si debbono csami- 5. nare per coloro, che hanno ricevuto per grazia la sapienza delle cose este riori? Ma, coloro, che sono abbondanti di doni spirituali, non si debbono occupare nelle cose terrene; acciocche non essendo costretti di ordinare i beni

inferiori, liberamente possano attendere a' beni superiori ?

Gran sollecitudine debbono aver coloro, che sono dotati di doni spirituali, di non abbandonare pero in tutto i fatti de'loro prossimi infermi; ma debboho commettere a persone degne, che sacciano, e conducano diligente-mente i loro satti. Per quella cagione Moise deputo in sua vice settanta unmini fopra il popolo; acciocche tanto piu ferventemente attendesse egli allè cose interiori, quanto egli fusse piu spartito dalle cose esteriori. E così conviene ordinare, che gli uomini fommi traggano maggior frutto de' doni spirituali, per non aver la loro mente conculcata dalle cose infime; e dall'altro lato, che quegli uomini, che sono ultimi per merito nella santa Chiesa, non passino la loro vita senza alcun buon frutto, trovando nelle cose esteriori da fare alcun bene. Onde possiamo noi per vera considerazione conchiudere, che la santa Chiesa così è composta, e ordinata ne' suoi sedeli, come il nostro corpo ne suoi membri. Perocche alquanti membri sono, che hanno a dare lume al corpo: alquanti hanno a toccare la terra, come è il piede. L'occhio ha l'uficio del vedere, e guardasi dalla polvere per non essere accecato. Il piede allora sa bene il suo uficio, quando per rispetto dell'andare esse non ischisa d'imbrattarsi di polvere. E nientedimeno queste membra del corpo fervono l'uno all'altro del loro proprio uficio, il piede portando l'occhio, e l'occhio guardando il piede, che non percuota. A questo modo, di-co, la santa Chiesa debbe essere distinta ne suoi membri per diversi usici, e congiunta per carità; sicche gli uomini sommi abbiano cura, e sollecitudine della vita di coloro, che attendono alle cofe terrene, acciocche il piede vada fecondo il lume, che gli danno gli occhi : e appreffo, i minori rechino ad utilitade de maggiori cio, che essi adoperano nelle cose terrene; sicche il piede, che vede la via per beneficio dell'occhio, non vada solo per la sua utilitade, ma eziandio per l'utilitade dell'occhio. Onde per mirabile modo interviene, che servendo caritativamente l'un membro all'altro de' loro ufici, e accordandosi insieme a sar quel bene, che eglino sanno l' uno per l'altro; eglino partecipano eziandio il merito di quella opera, che eglino non fanno per loro medefimi fare. Appresso dobbiamo circa cio sapere, che quando mancasse alcuno, che debitamente sapesse sa satti esteriori de' prossimi, debbono coloro, che son pieni de' doni spirituali, condiscendere ai loro mancamenti, e condiscendendo, per carità attendere a' loro bifognia in quanto acconciamente il possano fare e non debbono recarsi a tedio, se la mente loro è intenta sempre alla contemplazione delle cose celesti, e alcuna volta, per ordinare le cose minime, convenga, che si levi dal suo dolce sguardo; poiche quel Verbo di Dio infinito, per cui potenza tutte le cose create sono conservate per fare utile agli uomini, prese carne umana, e volle effer poco meno minore degli Angeli. Dunque che maraviglia è, se l'uomo pospone la sua consolazione per utilità d'un'altro uomo, quando il Creator degli uomini; e degli Angeli prese forma d'uomo per bene dell' uomo? E non si menoma pero la virtù dell' uomo, perche ella un poco sia intermessa; imperocche l' uomo tanto piu sottilmente ha poi grazia di vedere le cose celesti, quanto per amore del suo Creatore piu umilmente si pone a sare le cose vili. Ora che sconvenevole, o che malagevole cosa è a noi, se noi pognamo l'animo nostro, o in cielo, o in terra per utilità de' prossimi, quando noi ci laviamo la faccia con quella meK 2 desima

76

desima mano del nostro corpo, con la quale noi calziamo il piede? Onde il beato Giob, il quale, facendo gran satti, dispregia di sare i minimi, dica sicuramente: io investigava diligentissimamente la quistione, che io non sapea.

Nella qual parola noi abbiamo ancora da notare, che noi non dobbiamo esfere strabocchevoli, nè subini a dar sentenza, acciocche noi non determiniamo mattamente le cose, che non sono bene esaminate, e acciocche noi non ci-moviamo a giudicare per udir pure semplicemente il mal d'uno, e acciocche noi non crediamo in ogni atto le cose dette senza sussiciente probazione.

Quelto in verità noi temeremo di sare, se noi considereremo sottilmente sopere del nostro Creatore, il quat volendoci raffrenare dal dar le sentenze strabocchevolmente, essendo innanzi a suoi occhi tutte le cose nude, ed-aperte, non volle giudicare i peccati di Soddoma, che cesti aveva uditi, se egli non Gen. 18.20 gli vedeva prima con gli occhi, dicendo: Lè grica de peccati di Soddoma, e

ogli vedeva prima con gli occhi, dicendo: Lè gricla de peccati di Soldoma, e Gomorra son multiplicate, e il loro peccato è troppo angravato. Io discenderò, e vederò, se per opera essi fanno tanto, quanto sono le grida, che sono venute a me; o se la verità non è così: sicche so sappia quello, che so abbia a fare. Iddio Onnipotente, e che sa ogni cosa, perche quasi dubbita innanzi alla probazione, senon per darci esemplo di gravitade, cioè che noi non presumiamo di credere i mali degli uomini innanzi, che noi non gli veggiamo per pruova? Per questa cagione egli discese, mandando gli Angeli suoi a sapere i loro mali; e trovandogli peccatori, di subito gli percosse. Ed ecco colui, che è paziente: colui, che è così benigno: colui di cui dice la Scrittura.

The è paziente; colui, che è così benigno; colui di cui dice la Scrittura:

Sipitais O Signore, tu giudichi con tranquillitade; solui, di cui in altro luogo dice la Eccli. 4.5. Scrittura: Il Signore è paziente retribuitore: cofiui, cioè Iddio, trovandogli involti in tanti peccati, quasi lasciò stare la pazienza, e non volle aspettare di punirgli nel giudizio sinale; ma mandò subito loro addosso il suoco del giudicio innanzi al di del giudicio. Ecco chiaro il soro peccato: e nientedimeno quasi con difficoltade volle credere, udendolo. E pure trovandolo ester vero, senza indugio alcuno gli percosse, dando esemplo a noi, che i gran mali tardi dobbiamo credere; e trovandogli veri, di subito gli dobbiamo punire. Questa diligenza, e sollecitudine avea il beato Giob, dicendo: io investigava diligenzemente la quistione, che io non sapea. Le quali parole eziandio noi possiamo acconciamente arrecare a intelletto mistico in persona della santa Chiesa; imperocche ella avendo a giudicare per mezzo de' suoi eletti i mali degli uomini carnali, cerea, ed esamina quello che non sa; perocche ella cerca, e investiga per giudicio di correzione i mali, che ella non sa in se per propria sua oporazione: ed essentia del buon tempo passato, e dice: io investigava la quistione, che io non-sapea, diligentemente. Come se apertamente dicesse: io puniva discretamente per giudicio negl' iniqui uomini que mali, che io non vedeva essente ne' mici eletti per opera. E perche ella con la virtu della sua sansa predicazione schiaccia il capo al Diavolo, a della sua bocca trae per sorza l'anima di ciascuno, sche ella riceve nel suo della sua bocca trae per sorza l'anima di ciascuno, sche ella riceve nel suo della sua bocca trae per sorza l'anima di ciascuno, sche ella riceve nel suo

grembo; seguita nel testo, dicendo:

In schiacciava i denti mascellari dell'iniquo, e toglica la preda de' denti suoi. Ora qual preda trasse la santa Chiesa di bocca al diavolo, quando trasse quel rattor Saulo, convertendolo in su quel punto, che egli spirando ancora minaccé, e portando in mano le pissole del sommo Sacerdote, andava in Damasco? Quando perseguitando i fedeli, si ssorzava di congregare gran multitudine di popolo al diavolo: ed egli ricevendo in quella ora notizia della nostra santa Fede, su messo stra le pecore di Cristo? Perocche tante volte la santa Chiesa toglie la preda de' denti dell'iniquo, cioè del diavolo, quante volte per predicazione trae l'anima dell'uomo dall'errore, in che egli è

77

tenuto e legato. Or chi possiamo noi dire più veracemente, essere l'iniquo. che il diavolo? I cui denti tante volte noi schiacciamo, quante volte noi scoprendo i suoi inganni, mostriamo apertamente gli occulti suoi modi. E così noi tragghiamo la preda de' suoi denti, quando noi riduciamo per fanta conversione alla salute dell'anima sus colui, il quale egli avea già morto, per averlo condotto a peccato. Per li denti mascellari, i suoi occulti inganni; e per gli altri denti s'intendono le colpe, che si commettono apertamente. Di questi denti mascellari, e degli altri denti parla il Salmista, dove Psal. 57.7.
egli dice: Iddio ha schiacciato i loro denti nella loro bocca, e il Signore schiacciacia i denti mascellari de lioni. Ma il nostro santo Giori de avere schiacciato i denti mascellari, per poter meglio poi trarre suori la preda de suoi denti; imperocche veramente allora tragghiamo noi la preda de' suoi denti , quando noi prima sappiamo schiacciare i suos denti mascellari; cioè quando noi sappiamo dar prima ad intendere gl'inganni de' fuoi occulti canfigli, acciocche poi per lo nostro conforto e ajuto si possa guardar meglio l'anima sedele dal cadere apertamente in peccato. Così schiaceiava il sommo Pastore della Chiesa i denti mascellari di questo iniquo, cioè del diavolo, quando predicando diceva: Siate fobri, e vigilate; imperocche il vostro avversario diavolo, come lio-I. Petrs. 8. ne rugghiante, va cercando cui egli poffa divorare: a cui fate resistenza fortemente in fede. Ancora contra questo lione la santa Chiesa sortifica le abitazioni de suoi sedeli, quando mostra i suoi inganni : o tante volte gli rompe i denti mascellari, quante volte dissolve gli argomenti degli eretici e tante velte trae de suoi denti la preda, quante volte predicando converte alcuno dal suo errore. E perche sono alcuni, che si aranno creduto uscire di questo Mondo nel tempo, che la Chiesa-arà avuto pace; il beato Giob narrando le sue cose, dimottra le parole de giusti suturi, dicendo: io diceva, che io morro nel mio piccolo nidio; e, come la patma, multiplicherd i miei di. Ora chi si puo intendere in questo luogo per lo nome del nidio, senon la tranquilla quiete nella sede, con la quale clascuno insermo è nutricato? Per quello modo quella moltitudine de buoni nomini • la quale si troverà ne' tempi ultimi delle persecuzioni, si crederà così i di della sua sede, e della sua speranza, sotto la quale eglino saranno vivuei, compiere in luogo di quiete, quasi come in un nidio. E dobbiamo notare, che se la santa Chiesa non nutricasse tutti i suoi figliuoli infermi ora nel nidio della pace, il Salmista non direbbe: ecco la passera s'ha trovata Psal. 84. la casa, e la tortola il nidio, dove essa riponga i suoi figliuoli. Già la passera s'ha trovata la casa; perocche il nostro Redentore è entrato nell'eterno abitacolo del Cielo e la tortola ha trovata il nidio: imporocche la santa Chiesa, infiammata dell'amore del suo Creatore, gitta spessi sospiri, e si si edifica. quasi un nidio, cioè una tranquilla quiete della Fede, dove ella col grembo della sua carità riscalda, e nutrica i suoi figliuoli, che crescono, quasi come pulcini, che mettono le penne, infino a tanto che eglino possano volare in alto. Onde perche allora saranno alcuni, che si crederanno in tempo di pase falire in Cielo, cioè uscire del Mondo, e volare in alto; il loro desiderio è prefigurato nelle parole del beato Giob, dicendo: che io morro nel mio piccolo nidio. E perche quegli eletti si danno a credere, dovere essere in quella tranquillità della pace per molti tempi, che eglino l'hanno similmente avuta; dirittamente soggiugne, e dice:

E multiplicherò i miei di , siccome la palma. La palma tardi cresce; ma per lungo tempo dura nella sua verdezza. E così la santa Chiesa con molte difficultadi viene allo stato della Fede: e avendone molti ragunati, desidera lungo tempo stare nella gloria d'essa Fede: e credesi, come sa la palma, multiplicare i suoi dì. Ma vedendo surgere una subita tentazione, si duole, che la grazia della sua pace, la quale i suoi sedeli per lunghezza di tempo

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

25.

26

hanno acquistata, è interrotta troppo tosto dagli infedeli. Onde debitamente la vita de giusti è assomigliata alla palma; perocehe la palma dalla parte di sotto è aspra a toccarla, ed è quasi rinvolta di secche contecce; ma dalla parte di fopra è bella a vedere, ed è bella perelli frutti suoi. Di sotto è ella stretta nelle invoglie rozze delle sue cortecce : di sopra si spande colla larghezza de rami belli e verdi. Così la vita degli eletti, nelle parti di sotto è dispetta e vile; e nelle parti di sopra-è bella. In queste cose infime • ella è involta, quasi da male cortecce, quando ella è ristretta e affannata per le molte-tribulazioni; ma nelle cose superne ella si spande per la larghezza di molti suoi mersti, quasi per soglie e rami di bella verzura. Appresso la palma ha un altra cosa, per la quale ella è disserente da tutte le maniere degli altri alberi; perocche ogni arbore è grosso presso a terra nel suo pedale, ma crescendo, sempre scema e aguzzassi: e quanto piu va in alto, tanto è piu sottile nella sua alterza. Ma la palma comincia a esser sottile dalle para di cotto di cotto de presso de la comincia a seser sotti di cotto de presso de la comincia a comincia a comincia de la comincia del comincia de la comincia de la comincia del comincia de la comincia del comincia de la comincia de la comincia del com ti di fotto ; e presso a' rami , e a' frutti cresce piu ampla e piu grossa ; e cominciando a esser sottile da terra, diventa grossa nella sua altezza.

Ora a cui diremo noi meglio esser simili gli altri arbori, grossi di sotto, e sottili di sopra, che alle menti degli uomini mondani? Perocche tutti gli amatori di quelto secolo sono forti nelle cose terrene, e deboli nelle celesti. Essi s'affaticano e sudano insino alla morte per la gloria temporale; e per la speranza dell'altra vita perpetua non possono durar punto di satica. Per li guadagni terreni eglico ne sostengono ogni ingiuria: e per lo merito celessia. le suggono d'udir pure una picciola parola. Sono forti a star ritti tutto il di innanzi a un Giudice, o Signore terreno; ma se stanno un punto d'una ora in orazione dinanzi a Dio, si straccano. Spesse volte sosserono nuditate, abbiezione, e fame per acquistar pecunia e onori : e tormentano le loro persone, non toccando eziandio per loro quelle cose, che essi si studiano d'acquiltare. Ma eglino fi mostrano di non volere acquistar le cose superne canto meno, quanto eglino si pensano esserne piu tardamente rimunerati. Questi tali sono dalla parte di sotto ampli e grossi a modo degli attri alberi e disopra sono stretti; perche son forti negli atti inferiori, e vengono meno nel

cercare i superiori.

Per lo contrario la vitá de' giusti, che sempre megliora, quanto va piu. innanzi, si puo figurar per la forma della palma; perocche eglino non son forti nell'opere terrene, e deboli nelle celesti; ma molto piu serventemente si mettono a servire Iddio, che essi non servirono al Mondo. E benche l'
Rom.6.19. egregio Predicatore dica ad alcuni: io de o, secondo l'umana condizione, per la
infirmità della vostra carne: come voi desse a servire le vostre membra alla immondizza, e alla inspira carne la inspira della cost date ora le vostre membra a servire
della inspira in serviro. alla giustizia in santificazione. Egli disse così, condiscendendo alle loro infirmità; come se egli apertamente dicesse: Se voi non potete sar piu, almeno siate tali nelle sante opere, quali voi suste innanzi nelle opere viziose: e la fanta libertà dello spirito non v'abbia piu deboli ad acquillare la eredità superna: voi, che suste sorti ad usare e cercare i diletti carnali. Appresso sono alcuni, i quali desiderando le cose celesti, e volendo lasciar tutte le nocive opere di questo Mondo, tuttodi tornano addietro dal loro buon principio per pufillanimitade, o per poca fermezza. Ora a cui assomiglieremo noi costoro, senon agli alberi, i quali non vengono tali nell'altezza loro, quali essi surono da prima? Costoro venendo alla santa conversione, non durano tali, quali cominciarono; e quasi a modo degli altri alberi sono grossi nel loro principio, e crescendo si assortigliano; perocche quanto il tempo va più innanzi, tanto le loro virtudi si diminuiscono. Similmente i santi desideri delle cose superne a poco a poco si spengono in dero : e avendo proposto nell'

animo di far grandi e forti opere, riescono in cose deboli e inserme : e crescendo hella etade del tempo, crescono quasi torti e fragili. Ma, come noi abbiamo detto, la palma è grossa e ampla nella sommità più, che ella non è dal pedale; perocche spesse volte la conversione degli eletti sa maggiori fatti prello alla fine, che ella non si avea proposto nel principio: e benche ella abbia cominciato tiepidamente, piu serventemente viene al suo laudabil fine, stimando sempre di cominciare : e però nella sua nuova vita pare, che essa perseveri senza aleuna satica. Questa perseveranza de' giusti ragguardarido il Profeta, diceva: coloro, che si considano in Dio, muteranno la lo-1sa.40.31. ro sortezza; piglicranno penne, come l'aquile; correranno, e non s'affaticheranno; andranno, e non verranno meno.

I santi uomini mutano la loro sortezza, cioè si studiano d'esser forti nell'opere dello spirito, come prima erano stati forti nell'opere della carne. E pigliano le penne, come l'aquile: perocche contemplano, e volano. Appresso corrono, e non s'affaticano: perocche predicano con gran sollecitudine a coloro, che sono pronti a udire. Ancora vanno, e non vengono meno ; perocche rifrenano la velocità del loro intelletto per condifcendere a coloro, che l'hanno tardo: e quanto volentieri partecipano co' loro prossimi le grazie, che esti hanno da Dio, tanto perseverano piu costantemente nel-la novità della lero santa conversione; e benche essi siano sottili e deboli nel principio della loro nuova vita, nientedimeno fortemente crescono in processo di tempo, ssorzandosi di giugnere all'altezza della persezione. Dica adunque il beato Giob per la sua persona, dica appresso in persona della santa Chiesa per rispetto di coloro, che son venuti per nuova conversione a lei, i quali essa si credea, che dovessino perseverare in buoni cossumi: lo diceva, che io mi morrò nel mio picciolo nidio, e multiplicherò i di miel, come la palma. Quasi la palma, credea la santa Chiesa multiplicare i suoi di, quando essa pensava, che le menti de suoi fedeli procedessino tuttodi piu robuste nel ben fare infino alla loro fine. Ma quando essa vede, che molti di loro nel tempo della fua perfecuzione lasciano di tener la via della perfezione; essa si duole in se medesima, massimamente vedendo, che coloro, che si proponeano di far grandi opere, riescono poi in cole deboli. E perche esla sta sempre a ciò attenta con singular conoscimento della mente sua; dirittamente soggiugne, e dice: La radice mia è aperta appresso all'acqua. Appresso dell'acque la radice sta aperta, quando la tacita cogitazione della mente si dispone a ricevere l'abbondante influenza della verità. Imperocche, come noi dicemmo nel Libro di sopra, nella santa Scrittura si suole pel nome della radice fignificare la occulta cogitazione della mente. E pertanto apriamo noi la nostra radice appresso l'acque, quando noi apparecchiamo la tacita cogitazione del noitro cuore a ricevere la infusione della grazia. Le quali parole se noi vogitamo riducere alla persona della santa Chiesa, possiamo dire, che la radice si debbe intendere essere la santa Incarnazione del nostro Redentore. La quale Incarnazione è aperta appresso all'acque, quando l'invisibile Iddio per la assunzione della nostra umanitade si è satto visibile a' no-stri occhi ; perocche il nostro Creatore, il quale non poteva essere veduto nella sua divinitade, tosse da noi, donde potesse esser veduto da noi, cioè la natura della nostra carne. E così la radice si appressò alle acque, quando l'autore della umana generazione per la fua umanitade fi dimostro agli uomini.

Onde ben dice il Salmista: e sarà, come legno, che è piantato appresso al corso delle Psal.1.2. acque. Ancora la somma Verità dice di se medesima : Se fanno questo nel legno verde, nel secco che si farà? Il legno sta appresso il trascorrimento dell'acque, Luc. 23.31 quando il nostro. Creatore, dandoci il frutto e la tutela del suo ombracolo, cioè del suo l'antissimo Corpo, apparve in carne, per sermare, e solidare con la

Fede della sua Resurrezione la umana generazione, che per lo peccato tuttodi correa verso la morte. Seguita nel testo; e la rugiada dimorerà sopra la mia mietitura. Qui debbi tu intendere, che egli prima dica: io diceva. Noi possiamo convenevolmente pigliare per la mietitura della santa Chiesa, quando l'anime persette, divise e segregate da loro corpi, come si segregano le mature biade dalla terra, sono poi messe ne' granai celestiali. La qual cosa perche non si puo fare per nostra virtù, ma per dono di grazia celeste; dice bene Giob: e la rugiada viene dal Cielo, e le biade si colgono in terra. Onde la rugiada in sulla mietitura dimora; perche la grazia, che viene di sopra, ha ad operare, che noi siamo degni del Cielo, i quali siamo ragunati ed eletti nelle parti di sotto; perocche mediante la grazia, che ci è infusa dal Cielo, noi facciamo frutto di buone opere. Onde dirittamente San Paolo di-1.Cor. 15. ce: Per la grazia di Dio io sono quello, the io sono; e la sua grazia non è stata 10. vota in me. Se noi guardiamo, quale è la rugiada, che viene di sopra, troviamo, che ella sta in quelle parole, che dicono: per la grazia di Dio io sono quello, che io sono. E se noi guardiamo la biada, che è cresciuta per la rugiada, dioe egli: e la grazia fua non è stata vota in me; ma più ho durato fatica di tutti coloro. Seguita nel telto: la gloria si rinnoverd, e l'arco mio sarà restaurato nella mia mano. Arrogi tu, io dicea: imperocche alla sentenza di fopra arroge egli quello, che per continuo parlare foggiugna, quando egli difse: lo diceva, the io morrò nel mio piccol nidio; e, come la palma, multipli-cherò i miei di; e poi soggiugne: la radice mia è aperta presso all'acqua: e la rugiada starà sopra la mia mietitura: la gloria mia sempre si rinnovellerà: e l'arco mio sia ristorato nella mia mano. Manisesta cosa è a tutti, che conoscono la verità, che i vizi si appartengono alla vita vecchia, e le virtù alla nuova. Per questa cagione dice San Paolo: spogliatevi il vecchio nomo con gli atti suoi, e vestitevi del nuovo. E da capo dice: Il nostro vecchio uomo insieme Rom. 6.6. è crecifisso. Appresso il Salmista, parlando in persona della umana generazio-Pfal. 6.8. ne, la quale è circondata da'-maligni spiriti, dice: lo sono inveterato fra i

10.

miei nimici .

Quando noi facciamo dimoranza fra i nostri nimici spirituali, o fra qualunque nostri prossimi carnali; per una cotale familiarità della vita nostra, comunicata con loro, invecchiamo e diventiamo noi deboli nella via di Dio, e nel suo amore. Ma- se con somma diligenza noi tutto di vorremo rivedere ed esaminare i satti nostri, orando, leggendo, e bene vivendo; rinnovelliamo noi medefini per lo partire e dilungare, che noi facciamo da quella vita vecchia. Imperocche ogni ora, che la noltra vita si lava con le lagrime, è che essa si esercita con le faticose buone opere, e si s'indrizza nelle fante buone meditazioni; si è ella rimenata senza intermissione alla novità della fanta conversione. Onde il beato Giob narra in tal modo le sue cose, che egli ancora dimostra le nostre. Quando la santa Chiesa vede, che i suoi sedeli ritornano alle colpe della vita vecchia, è costretta di piagnere coioro, i quali ella vede, che non cercano la novitade della mente. Però dice l'egregio Predicatore a' suoi Discepoli: Quale è la nostra speranza? Or non siete voi imanzi a Dio? Così la santa Madre Chiesa piagne la gloria sua, quasi perduta, quando vede i suoi sedeli ritornare alla vita vecchia: e dice così : lo dicea : la gloria mia sempre si rinnovellerà ; perocche ella conosce e vede attendere a' desideri nsati è vecchi coloro, che ella credea doversi esercitare in nuova vita.

1. Theff. 2.19.

28. Per lo nome dell'arco si significano nella santa Scrittura alcuna volta le insidie de' mali uomini ; alcuna volta il di del giudicio ; alcuna volta la santa Scrittura medesima. Le insidie si significano per l'arco, siccome dice il Psal.63.4. Salmista: essi teseno l'arco, cesa amara. Appresso per l'arco si significa il di

dell'estremo giudicio, come da capo dice il Salmista medesimo: tu mostrasti Psal. 59.3. al popolo tuo le cose dure : tu ci hai abbeverati di vino di compunzione : hai dato a coloro, che ti temono, conoscimento di fuggire dalla faccia dell'arco. Imperocche quanto più da lunge si tira la corda dell'arco, tanto n'esce la saetta più forte. Così in verità il di del finale giudicio quanto più si indugia a venire; tanto, quando egli verrà, più dura sentenza ne uscirà. Questa è la cagione, che noi siamo percossi di tante diverse tribulazioni, acciocche correggendo noi per esse la nostra vita, allora noi possiamo comparire nel giudicio più ficuri. Onde nel detto Salmo aveva in prima detto: tu mostrasti al popolo tuo le cose dure, cioè i flagelli del secolo, i quali vanno innanzi al di del giudicio, che debbe feguire più grave. Tu abbeverasti noi di vino di compunzione, acciocche i gaudi terreni si convertissino in lagrime. Hai dato a coloro, che ti temono, conoscimento di fuggire dalla faccia dall'arco; come se apertamente dicesse : questo è tempo di misericordia : e quello sarà di giudicio ; onde per tali flagelli di questo tempo tu mostri, come tu percoterai allora, quando tu giudicherai senza perdonare; poiche tu percuoti ora così distrettamente, quando tu perdoni. Alcuna volta per l'arco si significa la santa Scrittura : perocche eila è arco della fanta Chiesa : ella è arco di Dio, mediante il quale, spaventevoli sentenze vengono a' cuori degli uomini, siccome fan-no le saette, quando feriscono per esser tirate. E pertanto il Salmista dirittamente dice : ella tese l'arco, e sopra esso pose punture della morte : e sece le sue Psal.7.19. sactte nel fuoco ardente. Iddio allora tese l'arco suo, quando per la santa Scrittura egli sa gran minaccia a tutti i peccatori. Appresso pose sopra esso punture della morte, quando egli, secondo la sentenza della sua santa Scrittura, condanna i peccatori, i quali ora non si vogliono correggere. Ancora fece egli le sue saette nel suoco ardente, quando egli accese le ardenti parole delle sue sentenze contro a coloro, i quali egli corregge per terrore. Di questo arco de' Predicatori diceva Isaia: eglino entreramo con l'arco. Imperocche i santi Apostoli Isai.7.24. con distrette punture di parole andarono a ferire i duri cuori del popolo gentile. Ora in questo luogo che dobbiamo noi intendere per lo nome dell'arco. fenon la fanta Scrittura? Per la corda s'intende il Nuovo Testamento, e per lo corno il Vecchio; perocche quando la corda si tira, il corno dell'arco si piega. Così in questa nostra santa Scrittura, quando il testamento Nuovo si legge, s'ammollisce la durezza del Vecchio, e le sue parole rigide si recano a' detti spirituali e piacevoli della nuova legge. Imperocche, quando il Nuovo Testamento si tira quasi col braccio di buone operazioni, la rigidezza del Vecchio s'inchina, e recasi a convenevole sentenza. Onde dirittamente noi diciamo, che la corda s'allomiglia al Nuovo Testamento, perche in esso si tratta della Incarnazione del nostro Redentore. E così quasi la corda si tira, e le corna si piegano, quando, conoscendo noi nel Nuovo Testamento la Incarnazione del nostro Mediatore, noi riduciamo la lettera rozza e rigida del Vecchio Testamento a spirituale intelligenza. E pertanto dice il santo Giob: La mia gloria sempre sarà rinnovata, e l'arco mio sarà restaurato nella mia mano. L'arco in mano, si è la santa Scrittura in opera: perocche l'arco in mano tiene colui, che per opera adempie la divina Scrittura, la quale per intelletto egli comprende. E cosi è restaurato l'arco nella mano, quando l'uomo, vivendo, adempie ciò, che studiando conosce della santa Scrittura. Per questa cagione Salomone discrivendo i forti combattitori della spirituale battaglia, dice: tutti tenenti coltelli, e pratichissimi nelle battaglie. Per lo coltello quello Cant. 3.8. che si figura nella divina Scrittura, Paolo Apostolo il dimostro, dicendo: e Ephes. 5. il coltello dello spirito, che è la parola di Dio. E Salomone non disse, tutti 17. che avessino coltello; ma che il tenessino: perocche non è maravigliosa cosa solamente saper la parola d'Iddio, ma sarla. Onde colui ha, e non tiene il Tomo III.

coltello, che sa la divina Scrittura, e non cura di vivere secondo quella. E non puo esser dotto gia a sar battaglia colur, che non esercita il coltello, che egli ha: e non sa al tutto resistere alle tentazioni colui, che, vivendo male, non vuole per opera tenere questo coltello della farola di Dio. E pertanto la santa Chiesa, che si vedra oppressa nella final persecuzione, considerando la moltitudine de mali uomini, e il piccolo numero de buoni, annunzia ora per le parole del beato Giob i danni suoi, dicendo: e io diceva, che io mi morrei nel mio piccolo nidio, e come la palma multiplicherò i miei dì. E la mia radice è aperta appresso dell'acque e la rugiada dimorerà sopra la mia mietitura. La gloria mia jempre sarà rinnovellata, e l'arco mio sarà ristorato nella mia mano. Le quali tutte parole considerando la santa Chiesa, non era ingannata di vana speranza. Imperocche i suoi persetti sedeli ora veggono molti, che ilanno a udire le parole di Dio; e conoscono, che molti d'essi nel tempo futuro della finale persecuzione diventeranno loro inimici, i quali a tempo di pace parez, che sussino cittadini della celessiale Gerusalem. Pure non perdono però la speranza di tutti; ma bene interviene alcuna volta, che quegli, di cui i fedeli aveano maggiore fidanza della loro fede, poi riescono più feroci inimici della vera Fede; intantoche essi veggono operare contro la santa Scrittura coloro, i quali credeano, che dovessino per soro operazione rifrancare la detta santa Scrittura, e rimetterla nello antico suo stile della santa predicazione. I quali tempi noi piangiamo ora, vedendogli già cominciati, e vedendo molti posti dentro nella santa Chiesa, i quali non vogliono operare quello, che essi intendono, o dispregiano d' intendere e di sapere la divina Scrittura. E/a questo modo levando via l'orecchio dalla ve-Philip.2. rità, lo pongono a udir favole, cercando tutti quello, che piace a loro, ma non a Gesù Cresto. Nientedimeno la santa Scrittura in ogni luogo la veggono: in ogni luogo si pone innanzi ai loro occhi; ma essi non si degnano di saperla. Appena si trova oggi alcuno, che voglia sapere quello, che egli crede. Sicche la moltitudine de' buoni uomini passati si duole, vedendo dissare il loro arco: i quali uomini si credeano, che la santa Scrittura sempre si dovesse mantenere e crescere per loro successori con istudio e diligenza.

Il fine del libro XIX. de' Morali di San Gregorio Papa sopra Giob: i quali libri e capitoli furono vulgarizzati per Messer Zanobi da Strata, come desto è di sopra, per insino alla rubrica, e al capitolo XVIII. tutto del detto XIX. libro, a laude e gloria del sapiente e clemente Iddio.



L I-

## LIBRO VIGESIMO

## DE MORALI

## DI SAN GREGORIO PAPA.



A Divina Scrittura senza alcuna comparazione trapassa ogni altra scienza, e dotrina. E non dico questo, perche ella predichi, e dica cose vere, e che ella inviti l'uomo alla Patria celeste, e perche ella muti i cuori de' suoi Lettori da' desideri terreni a pigliare i superni gaudi: o perche ella per alcuni detti oscuretti eserciti gli animi degli uomini intendenti, e colle sue umili parole lusinghi, e conforti i pargoli: perche ella non è sì chiusa, che ella spaventi il Lettore: e non è sì aperta, che ella sia pero tenuta vile: o perche ella per lo suo

uso levi via il fassidio della mente, e tanto sia piu amata, quanto piu è meditata, o perche ella colle sue umili parole ajuti l'animo del Lettore, e colle parole alte, e sublimi levi in alto il suo intelletto: o perche ella per un cotal modo di dire, cresca insieme co' suoi Lettori: o che ella sia quasi piacevole, e aperta a' rozzi; e nientedimeno sempre pare nuova agli uomini dotti. È acciocche io non parli della gravitade della sua materia, pure nel suo modo medesimo del dire trapassa ella tutte l'altre scienze, e dotrine; perocche in una medesima parola narrando l'-Istoria, dimostra i fanti misterj; e sa in tal modo dire le cose passaté, che per quelle medesime di-nunzia le cose suture; e non mutando l'ordine del dire, per quelle medesime sa narrare le cose satte, e dimostrare quelle, che si debbono sare. Così sono le parole del beato Giob, il quale dicendo i suoi satti, predice i nostri; e dimostrando con parole i propri suoi lamenti, dimostra per intelletto missico le cagioni del pianti della santa Chiesa, e dice così: coloro, che udivano me, aspettavano la mia sentenza, e attent taceano al configlio mio, e non appenne medio di appenne alle ma cost alla mia salla di la configlio mio. aveano ardir d'arrogere alcuna cofa alle mie parole: e il mio parlare stillava sopra essi. Assettavano me, siccome la pioggia, e aprivano la bocca loro, come a una tioggia serotina. Noi crediamo senza dubbio, che tanta reverenza susse renduta al beato Giob da' suoi sudditi. Ma, come noi abbiamo gia spesse volte detto, la santa Chiesa, oppressata dalle tribulazioni degli eretici, o degli uomini carnali, si ricorda de' tempi passati, ne' quali cio che ella diceva, era crio con reverenza da' suoi sedeli. Ora, piagnendo la durezza, e perversità de'suoi avversari, dice: Coloro, che udivano me, aspertavano la mia sentenza, e attenti taceano al mio consiglio. Come se apertamente dicesse: non come questi perversi, e superbi, i quali non volendo ricevere le parole della mia verità, insegnandomi innanzi, interrompono le sentenze della mia predicazione. Ma i miei veri Discepoli stanno attenti al mio consiglio, e tacciono, perche non ardiscono d'impugnare le parole mie, ma credonle: e acciocche per esse eglino possano essere edificati, stanno a udire, non per giudicare quello, che io dico, ma per metterlo ad esecuzione. De quali dirittamente soggiugne: Eglino non aveano ardire d'arrogere alcuna cosa alle mie parole. Imperciocche ora gli eretici, essendo sfrenati contra alla santa Chiesa, con

Exod.27.

16.

una pessima libertà hanno presunzione d'arrogere a' suoi detti alcuna cosa, con istorzarsi quasi d'emendare la sua santa predicazione. Appresso parlando ancora de' buoni uditori, dice : e il mio parlare stillava sopra di loro. Ora, che possiamo noi pigliare altro in quetto stillare delle sue parole, senon la misura, e l'ordine della sua predicazione? Imperocche di necessità è, che le parole confortatorie si diano a ciascuno secondo la capacità del suo ingegno. Ma per quello, che egli dice : non aveano ardire d'arrogere alcuna cosa alle mie parole; si commenda la riverenza de' buoni uditori. E per quello che egli dice : e il mio parlare distillava sopra di loro; si dimostra la buona disposizione del Maestro.

Colui, che insegna alcuna dottrina, sottilmente debbe guardare, che egli non si metta a predicare piu prosondamente, che si possa comprendere. Appresso debbe considerare la infirmità di chi sta a udire, quasi occultando la sua eccellenza; acciocche quando egli parla agli uomini di piccolo intelletto le gran cose, le quali non sanno loro alcun utile, egli non voglia piuttosto dimostrare la sua grande eccellenza, che sar prode a gli uditori. Per questa cagione Iddio comandò, che non solamente le anguistare si ponessimo in sulla mensa del Tabernacolo, ma eziandio i bicchieri. Or che si significa per le anguistare, senon l'ampia, e alta predicazione; e per li bicchieri, senon le piccole, e leggieri parole di Dio? Così nella mensa d' Iddio si pongono le anguistare, e i bicchieri, quando per la dottrina della santa Scrittura non solamente si pongono agli uditori i grandi, e segreti misteri, i quali hanno a inebbriare cni ode, nell'amore di Dio; ma eziandio le piccole, e agevoli cose, le quali abbiano quasi per gusto a dare alcuna notizia di Dio. Adunque la santa Chiesa oppressa negli ultimi tempi del secolo, si ricordi di questa sua discretissima dispensazione, e dioa: e il mio parlare distillava sopra di loro. Ove acconciamente soggiugne: eglino aspettavano me, siecome la pioggia, e aprivano la bocca loro, siccome a una pioggia serotina.

Le parole della fanta predicazione noi allora aspettiamo, quasi come la pioggia, quando con vera umileade noi conosciamo la secchezza del nostro cuore, e desideriamo, che egli sia innassiato dell'acqua della vera predicaPs. 142.6. zione. Onde dirittamente dice il Salmista: L'anima mia è appresso di te,

Isai. 55. 1. Come terra senza acqua. E il Profeta ci ammonisce, che noi beviamo del Isai. 55. 1. Diche noi, quando riceviamo nella estremità del Mondo le parole della vita, quasi apriamo la bocca del cuore a una pioggia servina. E dobbiamo no-

Pfal. 11.3. tare, che se nel cuor non susse la bocca, non direbbe il Salmista: le labbra dolose son nel cuore, e hanno parlato male. Sicche quando noi dirizziamo la bocca del cuore alle parole della finale predicazione, noi l'apriamo, quasi a una pioggia servina: la qual predicazione viene a noi per lo sagrificio di

a una pioggia serotina: la qual predicazione viene a noi per lo sagrificio di colui, che dice: la elevazione delle mie mani su il sacrificio vespertino. Imperocche, quando il nostro Redentore sostenne sopra la sua persona la violenza de' persecutori presso alla fine del Mondo, dette e offerse se medesimo in sacrificio vespertino per noi. Di questa pioggia serotina in altro luogo troviamo sincipio della sincipio della pioggia temporanea, e serotina. La pioggia temporanea.

viamo icristo: 10 vi daro la pioggia temporanea, e jervina. La pioggia semporanea dette Iddio, quando nel tempo antico dette a' suoi eletti l' intelletto della legge: e la ferotina pioggia dette egli, quando sece predicare ilomisterio della sua Incarnazione nell' ultima etade del Mondo. E perche la santa Chiesa non cessa tutto il di d' annunziare il detto Misserio, ella innassia le bocche de' cuori de' suoi sedeli, quasi della pioggia serotina. Seguita nel testo: Se io rideva alcuna volta a loro, non mi credeano: e la luce del mio volto non cadeva in terra. Ora se noi togliamo le parole secondo l' Istoria, abbiamo necessità di credere, che il beato Giob si mostrava tale a' suoi suddi-

ti, che, eziandio ridendo, era temuto da loro. Ma avendo egli di sopra detto, che egli era padre de poveri, e consolatore delle vedove, bella cosa è a considerare, come in tanto terrore della sua signoria egli tenea piacevolezza, e masuetudine di pietade. Imperocche non poteva essere senza gran piacevolezza di benignità quello, che egli diceva, esser padre de' poveri, e consolatore delle vedove : e dall' altro lato non poteva essere senza gran seve-

ritade, che ridendo eziandio, egli fusse temuto.

In questo fatto non veggio io, che egli ci dia altro ammaestramento senonche chi ha a tenere il reggimento, debbe aver tale ordine in se, che egli temperi sì la vita, e i modi suoi verso i sudditi, che ridendo, sia temuto; e irato, sia amato, in modo che la troppa letizia non lo mostri vile, e la stemperata severità non lo faccia essere odioso. Imperocche spesse volte noi rompiamo gli animi de' sudditi, quando noi mostriamo rigor di giustizia piu, che non si conviene: il quale rigore non farà gia atto di giu-stizia, senon avrà in se debita temperanza. Dall'altra parte noi leviamo via i fudditi dal timore della giuttizia, se noi mostriamo troppa piacevolezza del noltro reggimento; perocche quando ci veggiono troppo piacevoli verso di loro, pigliano maggiore ardire di far male. Ma a voler fare, che' 'l lieto volto del superiore eziandio sia temuto, di necessità è, che esso superiore senza intermissione consideri, e guardi il volto del suo Creatore. Imperocche il suddito non crederà di leggieri la letizia, e il riso di colui, il quale egli sa, che si assligge continuamente per amor del suo Creatore: e avrà gran dubbio nell'animo, vedendo ridere alcuna volta colui, che egli conosce con continuo intendimento di santo zelo desiderare le cose celessi. Onde Job.21.23. il beato Giob dirà non molto di sotto: io sempre remetti Iddio, quasi come unde gonfianti, che mi venissino addosso ; perocche egli sempre temeva il suo Giudice, quasi come l'impeto dell'onde, che gli sussino sopra capo, e come se allora allora dovesse morire. Sicche ragionevolmente i sudditi non credeano alla piacevolezza di colui, la cui mente era sì ripiena del timore di Dio : ed erano costretti di non dar fede alle risa sue, conoscendo, con quanta continua triftizia egli aveva il cuore fitto nel timor del suo Creatore. Ma quello che appresso segue nel testo, si adatta molto bene alla Istoria, Prov. 17. cioè: la luce del volto mio non cadeva in terra: perocche egli è scritto: gli Prov. 17.
occhi degli stolti infino all'ultimo della terra. E da capo Salomone medessimo Eccle. 2.14.
dice: gli occhi dell'uomo savio nel capo suo. Ancora Paolo Apostolo dice: il capo dell'uomo è Cristo. Gli occhi del Savio sono nel capo suo, quando egli i. Cor. 11. considera sempre l'opere del suo Redentore, le quali egli debbe seguire. Ad-3. non ragguardava le cose, che sono terrene. Ma perche noi sotto brevità abbiamo tocco la superficie della Istoria, guardiamo ora quello, che e nasco-so d' intelletto miltico in essa Istoria. Noi abbiamo alcuna volta gia detto, che Cristo, e la Chiesa sua è una persona: e spesse volte la voce del capo si reca alla voce del corpo. Onde niuna contrarietà si puo dire essere, se quegli, che sono una cosa secondo la carne, sono ancora una cosa medesima nella voce. Dica dunque in voce del Capo de suoi eletti dica la fanta Chiesa: se io alcuna volta rideva loro, non mi credeano. Per lo ridere, che sa Iddio, dobbiamo noi intendere il prosperare, che egli sa fare ai Santi suoi nelle buone opere; siccome noi per usanza sogliamo dire di quegli, che hanno gran felicitate in questo Mondo: il tempo rideloro. Come per lo contrario l'ira d'Iddio si chiama il tirarsi indrieto dalle buone operazioni, Psal.2.12. siccome dice la Scrittura: acciocche, quandoche sia, il Signore non si crucci, e partiatevi dalla via giusta. Onde se per lo crucciare che sa Iddio, s' intende quando gli nomini perdono la via della giustizia; dirittamente diciamo

noi, che Dio ci ride, quando il favore della superna Grazia ajuta, e con-

forta le nostre buone opere.

Tutti gli eletti di Dio, mentreche eglino sono in questa vita, non pigliano sicurtà, o confidanza alcuna. Eglino stanno tutte l'ore sospetti contra le tentazioni, e temono gl' inganni dell' occulto nimico: e benche le
tentazioni cessino, nientedimeno stanno in gran turbazione per lo sospetto.

Imperocche spesse volte la sprovveduta sicurtà ha generato gran pericolo a
molti, i quali si sono trovati prima sconsitti dagl' inganni dell' assura morico, che eglino si siano pure accorti d'esser tentati. Il perche sempre dobbiamo esser vigilanti, e aver' il nostro cuore continuamente attento alle cose d' Iddio; acciocche la nostra mente per negligenza lasciando d'operare
le usate fatiche, e giacendo in vane cogitazioni, quasi come sopra una morbida piuma, non si truovi corrotta dal Demonio, come pubblica meretrice.

Onde sempre dovremo dirizzare l'animo a combattere col nostro avversario,
e ad aver buona cautela contra le sue insidie occulte. Per questa cagione di
Hab.2.I. ce il Proseta Abacuc: lo starò sopra la guardia mia. E in altro luogo dice

Jerem. 31. la Scrittura: ponti la guardia da alto, e da lungi. Poni a te l'amaritudine
21. tu, che vangelizzi a sion. Appresso dice Salomone: Beato è quell' uomo, che

Prov. 28. sempre sia pauroso; e quello, che è di mente dura, caderà nel male. Ancora
dice: la spada di ciascuno era sopra le sue coste per cagione delle paure di not
Gant. 3.8. se. Le paure di notte sono gli occulti inganni delle tentazioni. E la spada
fopra le cosce si è la vigilante guardia, che continuamente ristrigne i cattivi desideri della carne. Sicche a voler fare, che il timore della notte. Cioè

fora le cosce si è la vigilante guardia, che continuamente ristrigne i cattivi desideri della carne. Sicche a voler fare, che il zimore della notte, cioè l'occulta, e subita tentazione non ci vinca, di necessità è, che sempre la spada della buona guardia sia posta sopra le nostre cosce, cioè sopra la nostra sensualità.

I Santi uomini sono in tal modo certi della loro speranza, che eglino nientedimeno stanno in sospetto delle tentazioni; perocche di loro dice la Psal.2.11. Scrittura: servite al Signore in timore, ed esultate a lui con tremore; acciocche della speranza nasca la esultazione, e del sospetto nasca il tremore: in Ps. 85. 11. cui persona dice ancora il Salmista: rallegrisi il cuor mio, acciocche tema il mome dio. Nelle quali parole abbiamo da notare, che egli non disse: rallegrisi e stia sicuro; ma rallegrisi, acciocche egli tema. Eglino si ricordano, che benche, le loro buone opere crescano di bene in meglio, pure sono anjob. 7. 1. cora in questa vita; della quale Giob medesimo dice: La vita dell' uomo è sap. 9. 15. una tentazione sopra la terra. Appresso si ricordano, che è scritto: 11 corpo, che si corrompa, aggrava l'anima, e l'abitazione della terra preme la mente, che pensa molte cose. Eglino se ne ricordano, e temono, e non presumono di pigliar certezza di soro medesimi; ma essendo postii fra l'allegrezza della buona speranza, e fra la paura delle tentazioni, si considano, e temono: si consortano, e dubitano: e per nuovo modo son sicuri, e dubbiosi. Adunque ben dice: il testo sotto la figura del nostro Capo per la voce del suo membro, cioè il beato Giob: se alcuna volta io ridea loro, non mi credeano. Noi non crediamo al nostro Redentore, quando egli quasi ci ride per aversi dati molti doni, e il savor della sua grazia; perocche ancora dubitiamo della nostra fragile condizione, avendo a capitare una volta all'esame del suo siustra fragile condizione, avendo a capitare una volta all'esame del suo siusor la paura del sospetto, che egli aveva. Gia Iddio gli avea savellate

All. 9.4. dicio. E per provar questo, veggiamo, come Iddio rideva a Paolo Apostolo per sa grazia sua insusa: e come Paolo quasi pare, che non creda ancora per la paura del sospetto, che egli aveva. Gia Iddio gli avea savellato
dal Cielo; e aprendogli gli occhi di dentro, e chiudendogli quelli di suori,
gli avea mostrato la potenza della sua maestade. Gia avea detto ad Anania

Ibid. 9.15, di lui: egli è vasello d'elezione. Gia era stato ratto sopra di se insino al ter-

Ibid.9.15.di lui : egli è vafello d'elezione. Gia era stato ratto sopra di se infino.al terzo Cielo. Gia entrando in Paradiso, avea udite segrete parole, le quali nom

potea palesare. E nientedimeno, come timido, dice: lo castigo il corpo mio, 2. Cor. 11.2 e recolo a servitù; acciocche predicando io ad altrui, forse non sia reprobato da Dio. Ecco Paolo Apostolo per la grande speranza gia credeva alla divina 1.Cor.9.27 Grazia, che gli rideva: e nientedimeno non gli pareva esser sicuro. Ora le parole, che seguono, danno eziandio testimonianza, che quelle, che son dette, si confanno bene alla persona del nostro Redentore : e dicono così : e la luce del volto mio non cadeva in terra. Che possiamo noi pigliar quì per la terra, senon il peccatore, a cui per la prima condannazione su detto: tu sei Genes. 3. terra, e in terra tornerai? E pertanto la luce del volto del Signore non ca- 19. de in terra; perocche la chiarezza della sua faccia non si puo vedere da' pe ccatori. Per la qual cagione troviamo scritto: L'empio sia levato via, ac-Isai.26.10 ciocche egli non vegga la gloria di Dio. Quasi cadrebbe la luce in terra, se venendo egli nell'ultimo di del giudicio, mostrasse la maestà della sua chiarezza a' peccatori. Ma se noi vogliamo pigliare queste parole in persona della santa Chiesa, noi possiamo convenevolmente intendere, che la voce del suo volto non cade in terra; perecche ella schifa di predicare, gli alti misteri della sua contemplazione a quegli, che sono nelle opere terrene. Elle sugge di dire le cose forti agli nomini deboli; acciocche udendo cose, che eglino non possono comprendere, non siano oppressati da quelle parole, per le quali eglino doveano levarsi in alto. E noi veggiamo per esperienza, che la luce corporea, la quale illumina gli occhi sani, acceca gli-occhi infermi: e così alcuna volta la cecità viene loro per cagione della luce, quando eglino vogliono pure con gli occhi cispi ragguardare la chiarezza del Sole, Onde la fanta Chiefa, oppressa nel tempo della persecuzione, ricordandosi della sua antica dispensazione, dice: la luce del volto mio non cadeva in terra. Ma perche noi abbiamo cominciato a intendere queste parole in persona del nostro Capo, cioè di Cristo; noi esporremo di lui quello, che segue, cioè: Se io avessi voluto andare a loro, io sedeva il primo. Perche l'opere del corpo hanno il primo luogo nel euore de' peccatori, e quelle dell'anima il fe-condo; Cristo siede non primo, ma ultimo nelle loro cogitazioni.

Ma tutti gli eletti di Dio innanzi ad ogni loro atto pensano quelle cose, che sono eterne, e poi con minima sollecitudine dispongono, se hanno a fare alcuna cosa temporale; perocche a loro il sommo Maestro della Verità. dice: cercate prima il regno di Dio, e la sua giustizia: e queste altre cose vi sa-Matth. 6. ranno ministrate. E a questo modo Cristo siede primo ne loro culori. Ove 23. acconciamente egli ha prima detto: se io avessi voluto andare a loro; imper-Eph.1.5. ciocche, secondoche noi troviamo scritto, egli adopera in noi secondo il consiglio della sua volontà, non secondo il nostro merito; ma perche gli piace così, il Signore illumina noi con la sua visitazione. Sicche egli, quando vuole, viene: e quando viene, siede il primo; e per sua grazia viene ad abitare nel nostro cuore. Per sua grazia fa, che l'appetito del desiderio, che noi abbiamo di lui nelle nostre cogitazioni, non è eguale agli altri nostri desideri, ma è maggiore. Seguita nel testo: quando io sedea, quasi un Re, circostante l'esercito; nientedimeno io ero consolatore di quegli, che piangeano. Quasi il nostro Re siede nel cuore, quando egli regge i movimenti dell'animo, che fanno strepito intorno intorno nelle nostre cogitazioni. Perocche quando egli sprona la tiepidezza della mente, nella quale egli abita, e quando raffrena i suoi disordinati movimenti, o riscalda la sua fragilitade, o tempera il suo acceso desiderio, e ammorbida la sua durezza, e ristrigne le sue dissoluzioni; allora quasi un esercito di molte e varie cogitazioni gli sta intorno. Ovveramente egli siede, quasi Re, circostante l'esercito; quando la moltitudine delle virtu stanno intorno a lui, come presidente nelle menti de' suoi eletti. Il quale eziandio è detto consolatore di quegli, che piangono, per quella proMatth. 5. missione, che egli sa nello Evangelio, dicendo: Bênti coloro, che piangenes perocche eglino faranno consolati. E in altro luogo dice: Io vi rivedrò; e il vo-To.16.22. stro cuore goderà : e niuno vi torrà il vostro gaudio. Appresso se noi vogliamo ridurre alia voce della fanta Chiesa queste parole, che noi abbiamo dette del capo suo, cioè di Cristo; nulla ci ha a ostare. Imperocche l'ordine de'Dottori, quasi come Re, ritiene sedia nella santa Chiesa, intorno a' quali la turba de' suoi fedeli dimora. La qual turba dirittamente si chiama esercito; perocche ella continuamente, e senza alcuno intervallo sta apparecchiata a combattere contra le tentazioni nel campo delle opere buone, che ella fa. Ancora la fanta Chiefa conforta i cuori di coloro, che piangono, quando ella 5. considera, le menti de' suoi eletti essere afflitte per le miserie della presente peregrinazione, e si da loro consolazione delle promitsioni, che ella sa della eterna patria. Appresso considera, che i suoi sedeli sono percossi nelle fue cogitazioni del timor di Dio; e perche gli vede temere per avere udito molto del suo discreto esamine, ella gli conforta, mostrando loro la mansuetudine della sua pietade, acciocche eglino presumano e abbiano buona spe-

🗭 nza di lui. La santa Chiesa nell'ordine della sua predicazione sa mescolare nelle menti de' suoi fedeli in tal modo la speranza e'i timore della pietade, e della giustizia del suo Redentore, che eglino non si considano troppo della misericordia, nè come disperati temono la giustizia. Imperocche ella colle parole del suo Capo, cioè di Cristo, gli consorta, quando temono, dicendo: piccola gregge, non abbiate paura; imperocche e' piace al Padre vostro di darvi il Luc. 12.13 suo regno. E dall'altro lato spaventa quegli, che troppo presumessino, quan-Marc. 14. do dice : vegghiate, e orate, acciocche voi non entriate in tentazione. Da capo conforta quegli, che hanno paura, dicendo: godete; perocche i nomi vostri. sono Luc. 10. scritti in Cielo. Similmente spaventa coloro, che presumessino di loro medesimi, dicendo: Io vedea Satan cadere quasi folgore da Cielo. Conforta eziandio, quan-\*\*Ibib. 10.7 do dice: le mie peccrelle odono la voce mia, e io-le conosco: ed elle seguitano me, 18. e io do loro vita eterna: e non periranno in sempiterno, e niuno le trarrà dalla mia Jo. 10. 27. mano. Appresso spaventando dice: eglino daranno segni, e maraviglie grandi in mo-Matth. 24. do, che, se possibili susse, ezandio gli eletti possano cadere in errore: Conforta 1 i timidi, quando dice: Colui, che persevera infino al fine, sarà salvo. Spaven-lbib. 13. ta i presuntuosi, dicendo: quando il figliuol dell'uomo verrà, pensi tu, che egli Luc. 18.8. truevi fede sopra la terra? Conforta i timidi, quando dice al ladrone: oggi Luc. 18.8. truevi mano in Paradiso. Spaventa i presuntuosi, quando Giuda cade dall'altez-Luc. 23. sarai meco in Paradiso. Spaventa i presuntuosi, quando Giuda cade dall'altezza dell'Apostolato infino in inserno: di cui disse Cristo per diffinitiva sentenza : Io elossi voi dodici ; e uno di voi è un diavolo . Conforta i simidi , quando Jerem.z.i. dice : se il marito lascerà la sua moglie, ed essa, partendosi da lui, menerà un alero marito, or ritornerà piu a lei il primo marito ? or non farà ella femmina polluta e contaminata? Ma tu hai fornicato con molti amatori; nientedimeno ritorna a me, dice il Signore. Spaventa i presuntuosi, quando dice: Perche gridi tu a me sopra la tua afflizione; conciolliacofache il tuo delore è infanabile? Conforta il ti-Jerem. 3. mido, dicendo: almeno omai chiama me, o dì: Tu se' mio padre, tu se' guida della mia virginitade. Spaventa il presuntuoso, quando dice: Il padre tuo Jerem. 3.4. su Amorreo, e la madre tua Cetea; cioè tu seguiti le condizioni cattive di coloro, Ezech. 16. de quali tu sei nato. Consorta il timido, quando dice: Ritorna, Israel ribella, e io non volgerò la mia faccia da voi; perocche io son santo, dice il Signore: e Jerem. 3. non istard crucciato in perfetuo. Spaventa il presuntuoso, quando vieta, che il suo Proseta non prieghi, dicendo: non pigliar per lero atto di lodare, Jerem. 7. di orare me; perocche io non gli esaudirò nel tempo, che eglino grideranno, essendo afflitti; imperocche Le staranno innanzi a me Moise e Samuel, l'anima mia per 17. loro non si riposa, ne contenta in questo popolo. Così sa la santa Chiesa, che conforta le menti de' fuoi uditori con la benignità della misericordia, e perturbale colla memoria del distretto giudicio finale; acciocche attamente mescolando l'uno con l'altro nelle sue fante predicazioni, i suoi eletti non presumano delle loro buone-operazioni, e non si disperino della moltitudine de' loro mali passati.

Nelle parole, che egli dice : io sedea, quasi Re, circostante l'esercito; nientedimeno io era consolatore degli affitti; noi dobbiamo notare, che'l lettore puo essere molto edificato, eziandio secondo la storia del tello, vedendo, come i buoni Signori, e Prelati hanno nel loro aspetto me-scolata l'autorità e la gravità del reggimento, e la benignità della consolazione. Onde egli dice: quando io sedea Re, circostante l'esercito: ecco l'autoritade del reggimento. Nientedimeno io era confolatore di quegli, che piangcano: ecco il ministerio della pietade. Imperocche la correzione e la misericordia molto perdono il loro essetto, se noi tegnamo l'una senza l'altra; perocche i Superiori e Rettori debbono avere verso i loro sudditi la misericordia, che con giulizia gli conforti, e la correzione, che con pictà gli punica. Quelta è la cagione, perche il Samaritano mise vino, e dio nelle serite di quell' uomo Luc. 18:34 mezzo morto, che menò all'albergo; acciocche per lo vino le ferite fussino purgate, e per l'olio ammorbidate. È questo fece per mostrare, che chiunque ha uficio di sanar le serite, dee mettere nel vino il morso del rigore, e nell'olio la morbidezza della pietade. Per lo vino si nettano le parti putride, e per l'olio si confortano le parti deboli, che si hanno a sanare. Sicche not dobbiamo mescolare la morbidezza colla severitade, e sar dell' uno e dell' altro quali un impiastro temperato; acciocche i sudditi per la troppa asprez- Ebr. 9. 4. La non siano esulcerati, e per la troppa benignità non diventino dissoluti. Ancor questo medesimo si figura nell'arca del tabernacolo, nella quale era la vesga, e la manna insieme colle tavole del Testamento. Ciascun buon retstore, s'egli ha nell'arca del suo petto la verga della giustizia, dee avere eziandio la manna della dolcezza insieme colla scienza della sacra Scrittura. Appresso, David dice: la verga tua, e'l bassone tuo, quesse due cose mi hanno con-Pfal.224. solato. Con la verga è percosso l'uomo, e col bassone è sostentato. Onde se che gli esasperi troppo. Abbiamo appresso il zelo, ma che gli ferisca temperatamente: e la pietà, ma non che perdoni piu, che si bisogni. Intorno a questa materia io ho voglia di considerare la misericordia mescolata colla severitade nel petto di Moise. Guardiamo, come egli amo pietosamente i Exod. 32.7 suoi, e come gli puni rigidamente. Noi leggiamo, che quando il popolo d'Israel commise quel peccato, quasi irremisibile, dell'adorare il vitello, dinanzi a gli occhi di Dio intanto grave, che Moise udi dalla bocca di Dio: discendi giù, che il popolo tuo ha peccato, quasi come Iddio dicesse: il popolo, che ha peccato, gia non è piu mio : e soggiunse Iddio : lasciami fare, che il mio surgre si versi sopra di loro, e che io gli spenga : e io ti sard duca sopra altra gente grande; Moisè una volta e piu si pose, quasi un' ostacolo contra l' and di Dio per lo popolo, il quale egli reggeva, e disse: O tu perdona loro Exod. 32. questa colpa, o se tu non lo vuoi fare, cancellami del libro tuo, che tu hai scritto. 32. Consideriamo adunque, con che intrinseco affetto egli amo il popolo suo, per la cui vita egli domando esser casso del libro della vita. Ma nientedimeno egli medelimo, che era coltretto di tanto amore del popolo suo, veggiamo. con quanto zelo di giultizia si accese contra le loro colpe. Imperocche di subito che egli impetrò alla sua prima domanda la perdonanza della colpa loro, egli venendo giù, al popolo suo disse: ciascuno si ponga l'armi al lato; e Exod. 32. Tomo III. anda-

andate, e ritornate dall'una porta all'altra per lo mezzo del campo, e uccida ciascuno il fratello, l'amico, e il prossimo suo. E surono morti in quel di quasi ventitre migliaja d'uomini. Ecco costui, che eziandio con la morte sua domandò la vita di tutti, fece spegnere col coltello la vita d'alcuni. Dentro ardea con suoco d'amore, e di suori era acceso di zelo di giuntizia. E su in lui tanta pietà, che egli si offerse di morire per loro innanzi a Dio : esu di tanta severitade, che egli per sue parole sece uccidere col coltello quegli, che egli temette, che non fussino feriti da Dio. In tal modo amò coloro, che egli reggea, che per loro non volle perdonare a se : e nientedimeno puni quegli, che egli amava, quando peccarono, in modo che egli percosse e uccise, eziandio quando Iddio perdonava loro. Nell'un caso e nell'altro sece egli, come un buono ambasciadore, e come un ammirabil mezzano e allegando e savoreggiando la ragione del popolo con preghiere dinanzi a Dio, e quella di Dio col coltello innanzi al popolo. Per l'amor cordiale si contrapose, supplicando all'ira di Dio; e di suori, con punire, distrusse la colpa, uccidendo. Ancora Moise mostrando la morte di pochi uomini, salvò tollo tutto il popolo: e però l'onnipotente Iddio tollo esaudì il suo sedel servo, che pregava per lo popolo, perche egli vide cio, che Moisè volea sare per lo suo Iddio. E così Moisè mescolò l'uno con l'altro nel suo reggimento, acciocche la misericordia non susse senza giustizia, e la giustizia senza misericordia. Onde secondo l'una virtù e l'altra, si dice il testo: quando io sedea, quasi Re, circostante lo esercito, nientedimeno io era consolatore degli afflitti. Perocche il sedere, circostante l'esercito, si è il vigore e la disciplina del reggimento: e il consolare il cuare degli afflitti, si è usicio di pietà. Ma perche egli è di bisogno, che l'ordine della esposizione ritorni ad intelletto spirituale; la santa Chiesa, oppressa da suoi avversari negli ultimi tempi, si ricorderà del bel modo del suo santo reggimento: si ricorderà appressa. so, quanti benefici di pietade ella solea dare agli afflitti : e vedrà poi , che la sua disciplina e misericordia sarà bessata dagli sciocchi. Il perche seguita Job.30.1. il tello e dice: ma ora quelli, che sono pur giovani di tempo, mi beffeggiano. Tutti gli eretici, agguagliati alla antichità della universal Chiesa, diritta-

24.

mente son detti piu giovani at tempo; perocche eglino sono usciti di lei, non 1.Jo.2. 19. ella di loro. Onde ben dice l'Evangelista Giovanni: sono usciti di noi, ma non erano di noi. Imperocche, se eglino fussing stati del nostro numero, sarebbono di certo rimasti con noi. E pertanto i piu giovani di tempo scherniscono la santa Chiesa, quando eglino, che sono usciti di lei, dispregiano le parole della santa dottrina. De quali ancora soggiugne: i padri de quali io non mi degna-

va di porgli co' cani della mid gregge. La gregge della santa Chiesa non è altro, che la moltitudine de' fedelic

e i suoi cam non sono altro, che i santi Dottori, i quali sono guardiani di que' sedeli: e i quali, quando stanno attenti, nelle continue vigilie di di e di notte per lo loro Signore gridando, sanno, per un cotal modo di dire, grandi abbajamenti nelle loro predicazioni. De' quali il Salmista dice alla santa Psal.67. Chiesa: la lingua de' tuoi cani esce de' nimici. Imperocche alcuni, i quali son venuti nel grembo della fanta Chiesa dal culto degl'idoli, sono poi stati nobili Predicatori della nostra Fede. E pertanto la lingua de cani della sasta Chiefa è uscita della gregge de' suoi nimici, quando ella ha satto eziandio suoi Predicatori i gentili, che ella ha convertiti a sua Fede. Onde i Giudei, che non vollono parlare delle cose di Dio, sono ripresi di tarditate e pigri-Isa. 16.10. Zia dal Proseta increpante e dicente: i cani muti, che non possono abbajare. E noi diciamo padri degli eretici, coloro, i quali noi chiamiamo eresiarchi, della cui perversa predicazione, cioè del seme delle loro parole, sono pollutati e aati i loro successori nell'errore de' loro antecessori. Adunque la santa

Chiefa non si degna di porre i padri degli eretici co' cani della sua. gregge; perocche gli ha dannati per sentenza, siccome inventori di nuovi errori, e non gli ha voluti porre nel numero de' suoi santi Padri. I quali eretici benche eglino abbiano tratti alcuni buoni atti e opere, che pajono oneste; pure, perche non hanno tenuta la diritta fede, la santa Chiesa non gli ha posti co' cani della sua gregge, cioè non gli ha messi nel numero de' suoi santi Predicatori. Appresso, a tutti è manisesto, come Ario, Fotino, Maccdonio, Nestorio, Eutichio, Dioscoro, e Severo, e molti altri eretici, simili a costoro, con loro dottrine e persuasioni si ssorzarono di parere di quegli antichi buoni Padri. Ma la santa Chiesa universale con distretto rigore ha dannato i loro errori, non volendo annoverare fra i paltori della fua gregge quegli, che ella ha per definitiva sentenza condennati, come dissipatori della unità della sua Fede. De' quali ella in persona di Paolo Apostolo dice nella epistola ad Ephefios. Io so, che doto la partita mia entreranno tra voi lupi gravi, i qua-AA.20.29. li non perdoneranno alla gregge. E perche alcuni eretici in quanto maggior perfidia di eresia caggiono, tanto quasi piu dimostrano nelle parti esteriori di bene operare, in modo che partà, che essi adoperino piu gran cose, che gli altri; la fanta Chiesa universale dispregia tutte le loro operazioni, le quali ella conosce, che non procedono dalla autorità della fanta Fede. Onde dirittamente il beato Giob dice : la virtù delle loro mani per nulla era stimata da me : e riputavagli io indegni della vita medesima. La votù in mano si è 'l molto operare. Ma la virtù degli eretici per nulla è riputata dalla santa Chiesa; perche ella vede, che cio, che eglino adoperano, non è di alcun merito, avendo perduta la vera Fede. Imperocche coloro fono quegli, che abbandonano la carità di Dio e del prossimo, i quali hanno salsa opinione di Dio, e per loro contese si dividono da prossimi soro. E che la virtù delle mani niente vaglia senza la carità, il dimostra l'egregio Predicatore Paolo, dicendo: Se I. Cor. 13.2 io distribund tutte le mie ricchezze in cibo di poveri, e se io dard il corpo mio sì, che io arda, ma non ard caritade; nulla utilitade mi è. Oltre a ciò alcumi eretici fanno fegni e miracoli, folo per aver quì il premio della loro afflizione e astinenza, cioè la sode, che eglino amano. Onde il nostro Redemore dice: molti mi diranno in quel di: o Signore, Signore, or non profetammo noi in tuo nome? Nel tuo nome cacciammo i demonj; e nel tuo nome fazemmo molte virtu? E allora io dirò loro, come io non so, chi eglino siano: par-zitevi da me voi tutti, che avete adoperata la iniquità. Nella qual sentenza, che dobbiamo noi comprendere altro, senonche l'umiltà della carità è degna di reverenza negli uomini, e non i miracoli? E pertanto la fanta Chiesa dispregia eziandio, se gli eretici sacessino miracoli; perche in essi non ista la bellezza della fantità. Imperocche la vera pruova della fantità non istà in far fegni e miraçoli, ma nell'amare ciascun prossimo, come se medesimo, e nel credere le cose, che sono vere, di Dio, e meglio sentire del prossimo, che di se medesimo. È che la vera virtù sia nell'amore, e non in sar miracoli, il dimostra la somma Verità nel Vangelo, dicendo: In questo co-Jo.13.35. nosceramo tutti, che voi siete miei discepoli, se voi vi amerete insieme. È non disse: in questo si conoscerà, se voi siete miei discepoli, se voi farete miracoli; ma disse: se voi vi amerete insieme: dimostrando apertamente, che non i miracoli, ma la carità fola da testimomanza che esti siano veri servi di Dio. Sicche il dono della carità fraternale è testimonianza, che l'uomo è discepolo di Cristo. La qual carità perche gli eretici non si curano di avere, e però fonomivisi dalla comunione della santa Chiesa; ragionevolmente dice Giob di loso: la virtù delle scro mani niente era ssimata da me. Appresso perche essi non s'accordano con niun atto d'umiltade a' segni, che elli mostrano; soggiugne il telto: le gli riputava indegni della vita loro. O noi vogliamo dire, M 2

che la santa Chiesa gli pronunzia indegni della vita, perche gli vede sotto il nome di Cristo combattere contra il nome di Cristo. De' quali ancora sog-

Per povertà, e fame sono sterili. Quando tutti gli eretici si ssorzano di cercare nella santa Scrittura più i segreti, che non possono comprendere, diventano per la loro fame sterili, e asciutti; perocche eglino non vogliono trovare quelle cose, che gli inducessino a umiltade, o che ordinassino i loro coltumi in tranquillitade, ma solo quelle cose, che gli mostrino dotti, e begli parlatori : e desiderano di sapere quelle cose, per le quali eglino soli pajano sapere. Oltre a cio disputano alcuna volta della natura della divinità y non conoscendo in loro medesimi la miserta, in che sono. Sicche diventano sterili per la loro povertà, e same, desiderando di trovar pur quelle cose, delle quali non possano producere alcun frutto di buona vita. È non veggiono i miseri, che trapassano il loro intelletto quelle cose, che eglino cercano; e distendendo l'animo a voler pure comprendere quelle cose, che eglino non possono, non curano di sapere quelle, per le quali eglino potrebbono cono-scere la verità. La cui audacia ben raffrena l'egregio Predicatore Paolo, di-

Rom.12.2. cendo: non voler sapere piu, che ti sia bisogno di sapere; ma-sappi a sobrie-Pr. 23.4. tà. Ancora Salomone dice: poni fine alla tua prudenza. E da capo dice:

Pr. 25. 16. tu hai trovato il mele: mangiane quello, che ti basti; acciocche se tu ti satolli, non lo cacci suori. Colui, che desidera di mangiare la dolcezza della spirituale intelligenza piu, che non puo pigliarne, butterà suori eziandio, quello, che egli avea mangiato; perocche quando egli cerca di trovare l'alte cose oltre alla sua possibilità, perde ancora quello, che egli avea bene inteso.

Pr. 25. 27. Da capo dice Salomone: come non è utile a colui, che mangia molto; così colui, che cerca di comprendere l'altezza della drvina Maessà, sarà conculcato dalla gloria. La gloria dell' invisibile Creatore; se è cercata temperatamente, ci leva in alto l'intelletto: e se la cerciamo oltre alsa nostra facultade, si lo offusca. Onde gli cretici, perche tanto vengono in maggior vanitade, quanto piu desiderano di sapere; ben dice il beato Giob di coloro: per poverso, e fame sono sterili. Eglino per gli stemperati loro desideri piu perdono il conoscimento di Dio, perche piu male lo desiderano. Ma per lo contrario coloro, che sono veracemente umili nella santa Chiesa, e veramente dotti, sanno intendere alcune cose, che egli veggono de' segreti di Dio, e riverire quelle cose, che eglino non intendono; acciocche con reverenza tenga-no quello, che eglino intendono, e con umilitade aspettino d'intendere quello, che non intendono. Onde Iddio per Moisè ci dice, che noi ardiamo nel fuoco ciocche avanza dell' Agnello pasquale.

Exodil 2. IO.

Noi allora mangiamo l' Agnello, quando noi mettiamo nel ventre del-la mente molte cose, che noi intendiamo della Incarnazione del Figliuolo di Dio. Della quale ci rimane nientedimeno alcuna parte, che non si puo. mangiare; cioè, che molte cose ci restano d'essa Incarnazione, che noi non possiamo intendere. Le quali dobbiamo ardere nel fuoco; eioè riservare umilmente allo Spirito Santo quello che noi non possiamo intendere de' suoi mister). E questo dobbiamo fare: imperocche alcune volte la santa umiltà apre l'intelletto agli eletti di Dio, di quelle cose, che pareano impossibili ad intendere. Ma i perversi eretici, perche per superbia si danno a credere d'intendere da loro medefimi, hanno ardire di dare quasi diffinizioni certe delle cole, che eglino non fanno: di che interviene, che la loro superbia medesima, la quale gli leva in alto dentro ne loro cuori, gli caccia suori della abitazione della verità; e appena comprendono nelle divine Scritture de cose esteriori quegli, che si credeano soli penetrare le segrete cose spirituali. Onde qui seguita nel testo : i quali essendo squallidi per calamità, e miseria,

rodeano in solitudine, e mangiavano l'erbe, e le cortecce degli alberi. Quella cosa si suole rodere, che non si puo mangiare. Così gli eretici, perche si sforzano d'intendere con loro virtù la facra Scrittura, di chiaro non la pos-sono comprendere per questa via : e pero quasi non la mangiono, perche non la intendono. E quasi con gran violenza la rodono: poiche non avendo l'ajutorio della divina Grazia, non la possono per loro medesimi mangiare. Dalla parte di fuori la palpano, quando si sforzano pure d'intendere; ma non possono giugnere alle sue parti dentro. Appresso, perche eglino sono segregati dalla comunione di tutti i fedeli, non rodono in ogni luogo, ma mella solitudine. Alla qual solitudine, conoscendo la somma Verità, che i salsi Predicatori si sforzerebbono di trarre i loro seguaci, molto prima aveva, ammonendo, detto : se eglino vi diranno : ecco egli è nel diserto : non vogliate Matth.24. uscire per andare a loro. I quali eretici dirittamente sono detti squalidi per 26. miseria, e calamitatade; perocche eglino sono dispregiati per la perversitade de' loro costumi, e per la iniqua interpretazione, che essi fanno della santa Scrittura. Mangiano ancora l'erbe, e le cortecce degli alberi; perocche essendo eglino di lunge dal vero intelletto per la loro superbia, non possono comprendere le grandi, e le intrinseche cose della divina Scrittura; ma appena ne conoscono alcune stagili, ed esteriori. Per l'erbe s' intendono le parole piane, e aperte; e per le cortecce degli albert i detti esteriori degli antichi santi Padri. I quali detti desiderano gli eretici di sapere, non per essere ma per parere dotti, e savj. Sicche non cercando eglino ne santi Libri di conoscere realmente la scienza della caritade, la qual debbono avere verso Iddio, e verso il prossimo; quasi si pascono d'erbe, e di correcce: imperocche cose infirma ed esteriori sono quella, di che si poscono la manti de sa che cose infime, ed esteriori sono quelle, di che si pascono le menti de su-perbi. Ovveramente il mangiar l'erbe si è l'osservare li minimi comandamenti della divina Scrittura, e dispregiare i maggiori. I quali la somma Verità ben riprende, dicendo: guai a voi, Scribi, e Farisei ipocriti, che de-Matth.23. cimate la menta, e l'aneto, e l'cimino, e lasciate le cose piu ponderose della 23. legge. Ancora mangiano le cortecce degli alberi; perocche sono alquanti, che magnificano pure ne santi Libri la superficie della lettera, e non cercano alcuna cosa dell' intelletto spirituale, non istimando, che sia altro piu nelle parole di Dio, senon quello, che suona loro di suori nelle orecchie. Questi

loro ventre. Onde ben segue: E la radice de ginepri era lor cibo. L'albero del ginepro ha punture per foglie : le quali sono si appuntate, che, come spine, pungono chi le tocca. Or, che diremo noi, effere la spina, senon il peccato, il quale quando tira la mente dell'uomo al diletto, quasi pugnendo, la squarcia? Onde in persona del giusto penitente dice il Salmista: Io mi converti a Dio nella mia miso. Psal.31. 41 ria, quando la spma si spezzò: perocche la mente del peccatore allora ritorna al lamento, quando la puntura del peccato per penitenza si rompe. Ma nell'altra traslazione del noltro testo non dicesi la spina confringi, cioè che la spina sia spezzata, ma configi, cioè che ella sia confatta. La qual traslazione non è discordante alla prima; perocche l'animo del penitente è condot-IO. to a piagnere per aver tenuto fitto nella memoria la colpa commella. Oltraccio, che piglieremo noi per la radice del ginepro, senon l'avarizia, della quale le spine di tutti i peccati nascono, e della quale Paolo Apostolo dice: la cupidata è radice di tutti i muli? L' avarizia nasce occultamente nell'ani- 1.Tim. 6. me; ma palesamente produce in opere le punture di tutti i peccati. Le qua-10.

De' quali Paolo Apostolo, dice: Costoro non servono a Cristo Signore, ma al Rom. 16.

tali sono ingannati dall' appetito della vanagloria in tutti i loro errori, e fono presi dal desiderio disordinato dell' onore : e alcuna fiata per le cose eccellenti, di che eglino favellano, non cercano altro, che guadagni terreni.

II

23. 26.

li punture l'egregio Predicatore Paolo incontanente dimostro, come nascesno di questa radice, dicendo: alcuni, che andarono drieto a questa avarizia. errarono dalla Fede, e misono lor medesimi in molti dolori; quasi manisestamente dicelle: punture niscenti da questa radice. Onde per lo ginepro noi intendiamo i peccati; e per la radice del gmejro, che dobbiamo noi intendere altro, che l'avarizia, cioè la cagione de peccati? E perocche gli eretici alcuna volta cercano nelle loro parole solo i guadagni elteriori, e sanno. che eglino dicono male, ma non lacciano pero di predicare i loro errori, volendo ricevere le spese della loro vita, come dottori; ben dice di loro il nostro santo Giob: e la radice de ginepri era lor cibo. Quando gli eretici attendono con tutti i loro sentimenti all' avarizia, quasi si pascon di quel cibo, da cui sogliono nascere le punture de peccati, che seguitano indi. I quali cretici, se truovano alcune cose nella santa Scrittura, quasi per loro induilria non intendendole dirittamente, si danno a credere, che si facciano per la loro fetta : e di subito con gran romore le dicono ai loro miseri uditori . le cui anime non cercano di salvare, ma di torre la loro sustanza. Onde convenevolmente soggiugne il testo: i quali togliendo queste cose delle valli. quando l' avessino trovate tutte, con clamore corrono ad esse. Delle valli rapiscono eglino quelte cole, quando con superbo spirito vanno raccoglicado degli umili detti de' santi Padri quello, che e' si predicano, e gloriansi, che cio faccia per la loro setta. Con romore corrono ad esse, cioè che quello, che eglino hanno compreso, si studiano per so desiderio d'esser lodati, di pub-blicarlo fra tutti gli mini. Segue nel testo: eglino abitano ne diserti de tori renti, e nelle caverne della terra, e sopra la ghiaja. Noi chiamiamo i tor-renti i rivi, che si empiono d'acqua il verno, i quali in certi-tempi dell' anno fon fecchi. Ragionevolmente fono chiamati torrenti i trovatori delle false dottrine; perocche essendo frigidi per lo mancamento del caldo della carità, quali crescono nel freddo del verno. I quali non hanno continuamente acqua, perche sono discacciati, e consusi dalle sante allegazioni de' veri Cattolici, quasi come dal caldo del Sole. Appresso i trovatori di queste resie, i quali si sevarono contro la santa Chiesa, sono stati morti, e diseccati del caldo della vera Fede; ma i loro discepoli con restano di tenere, e difendere quello, che eglino apparano da' loro Maeilri. Adunque coloro, cho seguitano i loro errori, abitano ne' diserti de' torrenti, cioè, si confidano nels le predicazioni de' loro antecessori, la cui dottrina è stata diseccata dalle vere ragioni, e disputazioni de' fedeli Cattolici. Noi non pigliamo per le caverne della terra altro, che le occulte predi-

che degli eretici. Imperocche eglino si ragunano insieme in certi luoghi nascosi, acciocche per l'occulto luogo rendano al loro errore reverenza, la quale non possono fare per viva ragione: e acciocche il loro malvagio ragionamento paja nel cospetto delle semplici persone tanto venerabile, quanto eglino il fanno fecreto. Onde nel libro di Salomone la femmina in figura Pr. 9. 17. della resia conforta altrui, dicendo : L' acque surtive sono piu dolci, e il sant nascoso è piu soeve. Le quali occulte predicazioni la somma Verità biasima, Matth.24. quando dice : Se deuno vi dirà : ecco Cristo qui, o ivi : non vogliate credere: 23. 26. E un'altra volta dice : se vi diramo : ecco egli è nel diserto, non vogliate uscir fuori: ecco egli è nella camera segreta, non vogliate credere; perche, come il solgere esce dall'oriente, e apparisce infino nell'occidente, così sarà l'avvenimento del Figliuolo dell'Uomo. Sioche quello, che egli disse ivi nella camera secreta, è quel medesimo, che egli dice qui nel nostro testo nelle caverne. Gli eretici sono detti abitare nelle caverne, perche alcuna volta occultano il loro errore con secrete prediche; acciocche tanto piu serventemente rechino a loro le persone ignoranti, quanto eglino non si palesano a' piu savi, e

piu dotti di loro. Onde eziandio ben soggiugne nel testo: o sopra la ghiaja. Noi chiamiamo ghiaja quelle pietre minutissime, che si tira drieto l'acqua del fiume. Così i dottori della iniqua dottrina abitano forra la ghiajā, quando tirano a loro le menti di quegli uomini, i quali non fono fondati sopra alcuna fermezza di gravitade : i quali si sasciano sempre menare da un luogo a un' altre del fiume, cioè da uno errore in un' altro da que' perversi dottori. Onde l'egregio Predicatore Paolo, desiderando, che i suoi uditori non fussino menati or quà, or là, ma sussino solidati in una misabile gravitade, gli ammonisce, e dice, che noi non siamo parvuli suttuan- Eph. 14.4. ti, e non ci lasciamo menare intorno da ogni vento di dottrina. E pertanto la fanta Chiesa, un poco oppressa dagli avversari, vedendo i perversi eretici con audacia sfrenata insultare contro di lei, si reca a memoria, chente è stata la loro conversazione, dicendo: Eglino abitavano ne' torremi de' diserti, e nelle caverne, e sopra la ghiaja. Onde dobbiamo notare, che, perche la loro perversa operazione per aver perduto il suoco della caritade, ha preso vigore dalla frigiditate della mente, che dalla sua mala volontà; diritta-mente dice, che abito ne' torrenti de' diserti. E perche non pote operare liberamente, e apertamente, stette nascosa nelle eaverne. E perche ella ha ingannato moltitudine d' uomini, non fermi, ma mobili, è ella stata, non

sopra la pietra, ma sopra la ghiaja. De' quali ancora soggiugne:

Eglino se rallegravano fra queste cose , e riputavano delizie lo star soprà le stine. Ora che possiamo noi intendere per lo nome delle spine, senon quelle punture de peccati, di che noi dicemmo di sopra? E perche i perversi uomini godono ne' mali, che eglino dovrebbono piagnere; tutti gli eretici tanto si esaltano per vana letizia, quanto si veggono piu prosperare di male in peggio. E reputano delizie esser sotto le si me, quando dirizzano la loro perversa mente a gaudio-di quella parte, donde eglino portano le spine de peccati. Cio vuol dire, che quando eglino possono tirare alcuno all'error loro, si vantano, e si si esaltano con letizia: e indi si gloriano di effer quasi cagione di conducere altrui nella via della giustiza, donde eglino attendono a moltiplicare i loro peccati, e gli altri conducere in via di dannazione. Adunque ben dice il testo nostro, che eglino si rallegrano sira queste cofe, e reputano delizie essere sotto le spine; perocche eglino tirano quegli, che egimo possono, ad eterna dannazione: e quando stanno ben sotto molti peccati, e quando aggingnono male fopra male, si danno a credere di salire in grande altezza di virtù. Seguita nel testo, che eglino sono figliuoli degli stolti, e ignobili, e in tutto non apparenti sopra la terra. Cio dice de figliuoli di coloro, che surono maestri degli errori: e sono detti loro figliuoli, non generati, di seme, ma per imitazione. I quali insegnando la falsa dottrina, surono Ildii per ignoranza: e vivendo male, surono ignobili, e villani per male operazioni: e i quali non furono congiunti al nostro Redentore per alcuna cognizione di sapienza, nè di laudabile vita. Di cossui, cioè del nostro Redentore, dice Salomone in lode della santa Chie-pr. 31.23. sa: il suo marito era nobile nelle porte. Di che costoro, che hanno seguitato i perversi esempli de falsi dottori, degnamente sono chiamati figliuoli degli stolti, e degl' ignobili. Appresso soggiugne, dicendo: e al tutto non apparenti sopra la terra; imperocche, quando desiderano di parere qualche cosa quì, ragionevolmente sono sbanditi dalla terra de' viventi. Ma nulla ha a ostare, se quello, eche noi abbiamo detto in figura degli eretici, noi il vogliamo intendere de' perversi, e carnali uomini, benche eglino abbiano diritta fede. Imperciocche la santa Chiesa non reputa solo suoi avversari quegli, che per esser posti suori dell'ovile della sua fede, si dividono da lei; ma eziandio coloro, che mal vivendo, vogliono spegnere la sua santa vita.

Ella pertanto vive afflitta per la miseria, e per l'avversità, che le viene addosso, vedendo, come ella è aggravata da'peccati degl'iniqui nomini, che vizios samente vivono sta' suoi sedeli nel tempo, della sua proiperitade. E considerando, e vedendo, come per degna punizione de' peccati di alcuni la wità, e lo stato di tutti i suoi eletti è perturbato, dice nel testo: i quali rodeano nella solitudine, essendo squalidi per calamità, e miseria. Come noi dicemmo nella prima parte di questa Opera, la solitudine della mente alcuna volta si strole intendere per la virtà della contemplazione. Ma perche in questo suo-go la solitudine è posta per rimprovero; che altro vogliamo noi intendere per solitudine, senon l'abbandonare il bene? Onde Geremia in figura del Thren. L. I. popolo Giudaico piagne l'anima del peccatore, dicendo: come siede ora la Città, per adrieto piena di popolo! Ora perche Giob dice de' mali uomini, che eglino rodeano in solitudine; io voglio considerare ancora quello, che di-

Psal.71.9.ce il Salmilla: i nemici suoi leccheranno la terra ..

Due sono le generazioni degli nomini, che vanno drieto alla loro cupidigia; l'una si è di coloro, che sempre usano lusinghe in loro parlare per guadagnare; l'altra si è di quegli, che publicamente attendono a rubare per forza. Ora rodiamo noi, quando noi con grande sforzamento tritiamo alcuna cosa dalla parte di fuori: e allora lecchiamo noi, quando quello, che non si puo agevolmente mangiare, noi il gustiamo, ponendovi su leggiermente la lingua. Così tutti coloro, che vivono sceleratamente, eziandio essendo fedeli, appetiscono la sultanza altrui, ma non possono rapire quello, che eglino appetiscono, e sforzansi tirare verso loro quello, che eglino desiderano., con piacevoli parole, e quali con morbidezza, e dolcezza; coitoro fo-no quegli, che leccano la terra: perocche eglino s'ingegnano con belle parole acquiltare quello, che con ragione non possono torre. Ma quegli, che sono posti in questo Mondo in alcuna potenza temporale, e desiderano di rapire la sustanza altrui, dispregiano per fraude di lusinghe adempiere il loro desiderio, perche si veggono poter colla forza della dignitade averè quello, che eglino yoglione. Questi tali non leccano, ma rodono quello, che eglino appetiscono; perocche con la fortezza della loro signoria, quasi come con un forte menar di denti, rubano la sustanza de loro prossimi. Onde consideri la fanta Chiesa le vere ricchezze dell' eterna Patria: consideri la moltitudine de' Cittadini celessiali : consideri il fanto esercizio, che tergono in questo Mondo i suoi eletti nella loro mente, e i doni delle innumerabili virtu, che sono in loro: e dalla considerazione di loro un poco levandos, rivochi l'occhio dell'intelletto a confiderare la vita de peccatori privata d'ogni bene : e per la comparazione de' buoni , ragguardi , come a miseri peccatori sono voti di tutte le virtù, perche eglino abbandonano le cose superne, e celesti, e desiderano le terrene. Consideri, come alcuna volta eglino eziandio violentemente rapiscono quello, che desiderano, e che forse non lo possono avere altrimenti. Consideri, come ella ha sostenuto questi tali, quasi come posti infra il suo grembo, e che per le loro colpe, e disetti ella è venuta infino al pericolo, e danno de buoni; e dica: i quali rodeano in solitudine: come se apertamente ella si dolesse, dicendo: eglino non roderebbono, rubando l'altrui eziandio violentemente, fe essi prima nel loro intrinseco non fussino rimasi voti, e privati d'ogni atto delle virtu. Onde ben diebiara il Ioro stato, dicendo:

Squalidi per calamità, e miseria. Se noi studiosamente enon ci curiamo di sanare la inferma carne, ella ne incorre in piggiore infirmitade per lo squallore, che vi vien suso : e quando la miseria della negligenza s' arroge alla miseria della carne, piu grave molessia sentiamo dallo squallore, che vi è nato. Così l'umana natura, la quale su bene ordinata dal suo Creatore,

ma per difetto della propria volontà è caduta in infirmitade, ora conosce la miteria, in che ella è incorsa; perocche ella si vede gravata d' innumerabili necessitadi, e non truova nella presente vita cofa alcuna, di che ella non abbia afflizione. Ma quando noi mettiamo lo studio a soddisfare a queste necessitadi della natura nostra alcuna volta piu, che non bisogna, e non ci curiamo de fatti intrinfechi della mente; noi colla miseria della nostra ne-gligenza arrogiamo alla nostra infirmità lo squallor della colpa; perocche noi non ci accorgiamo s come le noltre necessitadi naturali sogliono avere in loro questo gran pericoto, che spesse volte noi non veggiamo, se quello, che noi facciamo per soddisfare a esse, egli è utilitade della natura, o vizioso diletto della carne. Spesse volte interverrà, che volendo noi soddissare al bifogno del corpo, e avendo quella giulla cagione, noi foddisfacciamo al vizio della nostra cupidità, e col velame della infermità noi ci ingegniamo di scusare la colpa, e dimostrare, che quetto sia discrezione, e occultiamo il vizio nostro sotto il mantello della utilitade del corpo. Per questo modo quando noi condifcendiamo alla infirmitade della nostra natura piu, che non si conviene; che facciamo noi altro, che aggiugnere miseria a miseria, e per questa dannabile cagione noi moltiplichiamo lo squallor de' vizi. Onde i Santi uomini in cio, che eglino fanno, con grandissimo studio attendono di non dare alla infirmità della loro natura piu, che si convenga; acciocche sotto l'ambra della necessità, non cresca in loro il vizio del disordinato diletto. Eglino stanno sorte conoscendo, altro esser quello, che viene dalla instrmità, e altro quello, che viene dalla suggestione della tentazione: e ponendosi quasi giuttissimi Giudici nel mezzo del bisogno, e del diletto, soddissanno al bisogno della natura quanto si conviene, e raffrenano il diletto col freno della temperanza. Di che interviene, che se eglino sostengono la miseria della loro infirmità, pure per negligenza non caggiono in isquallore di miseria: e conoscono, che ella è miseria della umana natura l'esser sottoposto a queste necessitadi per la infirmità della corruttibil carne. Le quali necessità desiderava di scampare colui, che diceva: Signere, trammi ps. 24.17. dalle mie necessitadi, perocche egli sapea, che alcuna volta la colpa del diletto esce della ragione naturale del bisogno. E acciocche volontariosamente egli non facesse alcuna cosa non lecita, desiderava, che gli susse levato da dosso quello, che contra sua volonta sosteneva del bisogno corporale. Ma per lo contrario i mali uomini godono in queste necessitadi della loro natura per poterle recare a uso di loro cattivi diletti : e quando soddissanno alla natura nel dare al corpo il cibo carnale, trascorrono per lo diletto della go-la nel vizio dell'empiersi bene il corpo. E quando cercano di portare i vestimenti per coprire le membra, vogliono avere i vestimenti non solamente per coprire, ma eziandio, che gli mostrino ben magnifici: i quali non solamente, per esser caldi, gli disendano dal freddo; ma per essere morbidi diano loro diletto: e i quali non solamente per morbidezza dilettino il tatto, ma eziandio per varietade di colori dilettino gli occhi. Onde, che altra cosa è a dire il convertire la cagione della necessità nell'uso del disordinato diletto, che aggiugnere lo squallore della miseria alla naturale calamità, e miseria? Ora la santa Chiesa oppressata nel tempo dell'ayversitade, si ricorda di coloro, per cui cagione ella sostiene tali cose, e dice: i quali rodeano in solitudine, squallidi per calamità, e miseria. Eglino non sarebbono squallidi per calamità, e miseria, se eglino non aggiugnessino la miseria del diletto alle naturali necessitadi: le quali necessitadi noi abbiamo meritato per la colpa del nostro primo Padre Adamo. Di che coloro congiungono miseria a miseria, e vengono a crescere la colpa per lo tormento della pena. Ma piacesse a Iddio, che questi tali, poiche eglino non si curano di con-Temo III.



23.

vertirsi a sar'meglio, sacessino sì il loro male, che eglino eziandio non lo saccssino sare agli altri. Eglino hanno invidia, che gli altri sieno quello, che non sono eglino; e hanno dolore, che altri acquissino quello, che eglino perdono. È pertanto se eglino veggono, che alcun bene nasca dell'altrui buone operazioni, di subito si ssorzano distorglielo con la mano del mortal rimprovero. È pero segue il testo: è magiavano erbe, e cortecce d'albert. Ora che dovenno noi intendere per l'erbe, senon la vita di quegli, che cominciano a ben sare; la qual vita è tenera, e vicina alla terra? È per le cortecce degli alberi, che dobbiamo noi intendere, senon le buone opere este-

riori di coloro, che gia appetiscono le cose celestiali?

I mali uomini, quando veggono alcuni, che cominciano a far bene, contradicono loro, o con fare besse d'essi, o quasi dando loro consiglio; e quando pure gli veggono falire a grado di perfezione, perche in tutto non pollono interrompere le loro virtà, fi sforzano di torcergli d'alcune loro fante operazioni. A quello modo diciamo noi, che il mingiar l'erbe, e le cortecce degli alberi, si è, quando turbano quegli, che cominciano a far bene, e con pellisere suasioni, quasiche con denti della loro malizia; s' ingegnano d'interrompere le fante operazioni di coloro, che crescono verso il Cielo a modo, che fa l'albero. Questi maladetti allora mangiano l'erbe, quando sehernendo lievano quegli, che cominciano a sar da loro buon principio. E allora mangiano le cottecce degli alberi, quando con la mano del malvagio configlio ritraggono da ben fare quegli, che gia erano per gran tempo perseverati in santa vita. A costoro tolgono alcune buone operazioni, quasi come le cortecce degli alberi: e gli altri mangiano, come erba, cioè gli traggono in tutto co loro scherni dalla via di Dio. Alcuni, che gia saranno torzisicati, e cresciuti nelle sante virtudi, in alcuna parte gl'impediscono: e gli discono con con controlle sante virtudi. altri, che erano ancora teneri, e quasi posti presso alla terra, cioè, che da poco si erano convertiti a Dio, in tutto gli separano dalla buona vita, che avean principiata. Il perche diceva il nostro santo Giob, che eglino mangiavano erbe, e correcce d'alberi, quando co' loro scherni faceano lasciare ad alcuni l'opere loro buone esteriori, che eglino prima operavano, e in alcuni altri spegneano ogni divozione dentro. Oltre a cio possiamo intendere per to mangiare dell'erbe il seguitare alcune leggieri, e piccole opere degli antichi santi Padri; e per lo mangiare le cortecce degli alberi il fare l'opere de Santi antichi dalla parte di fuori, e il non avere in esse opere diritta, e fanta intenzione.

Sono alcuni, i quali non potendo acquistare la gloria di questo Mondo con le opere, e con gli atti d'esso Mondo, cercano di parer santi; e portando abito di riverenza, si ssorzano di mostrare, come eglino seguitano la santa vita degli antichi Padri; e fanno alcune cose piecole, e leggieri, ma non curano di seguitare i loro gran fatti, e massimamente quegli, che procedono dalla sola radice della carità di Dio. Costoro in verità mangiano l'erbe, perehe lasciano le santissime operazioni, e pasconsi delle vili. Alcuna volta nientedimeno samo alcune opere di persezione; ma non hanno in esse la intenzione diritta. E così mangiano cortecce d'alberi, sacendo alcuni atti esteriori de persetti uomini; ma non hanno intenzione buona ne buoni atti. Imperocche quando adoperano il bene solo per la sode mmana, e non vogliono seguitare la intenzione, e l'assetto de Santi uomini, si saziano solo di cortecce d'alberi: e solo cercano con tutto il desiderio della mente la gloria, o l'abbondanza delle cose di questo Mondo. Onde dirittamente dice il nostro Giob: e la radice de ginepri era il cibo loro. Coloro, i quali, benche siano mescolati siano quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano per sono con quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano per sono con quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano con punto estremano quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano con quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano quello, donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano quello donde usciranno se gran punture de tormenti nel punto estremano quello de se con estremano per se se se procesa de proces

mo della lor vita. I quali non desiderano la dolce pastura della divina Scrittura; ma attendendo solo ad acquittar cose temporali, non si saziano del soavissimo pane del grano, ma della radice del ginepro. Eglino occupano solo la mente loro nelle cose basse di terra, le quali a modo delle soglie del ginepro gli pugneranno poi, quando riceveranno per, esse aspra punizione, secondo che eglino aranno meritato. Ora dispregiano i comandamenti d' Iddio, e non sentono, quanto male sia quello, che eglino fanno. E mangiano la radice del ginepro, non considerando, come saranno aspri i rami di tal radice; imperocche la mala operazione, quasi come dalla radice, or di di-letto del peccato; ma poi, come da rami, pugnera nella pena. Ove ben seguita il nostro testo: i quali tolgono queste cose delle valli: e quando l'avessino trovate tutte, con grida corrono ad esse. Se noi facciamo comparazione delle cose superne a queste di terra, tutta la vita presente è una valle. Onde coloro ; che non sanno contemplare l'altezza de monti, cioè l'alte opere de Santi, sempre si dilettano in queste cose infime, come in valli: e trovando ogni piccol guadagno, con rumore vi corrono, perche eziandio con contese, e quistioni si ssorzano d'averlo. Sicche il correre con rumore, quando truovano alcune cose nelle valli, si è piatire, e quistionare eziandio per

piccola quantità, quando caso alcuno venisse di guadagno.

• Alcuna volta un guadagno, che venga alle mani di uno, che si mostrava d'esser santo, palesera e scoprirà, quali erano prima le sue operazioni. Il perche tu vedrai alcuni, gia grandi fatti nella via di Dio, e che seguiranno gli esempli degli antichi fanti Padri in astinenza e in dottrina; ma come eglino troveranno alcun comodo temporale, quasi frutto della valle di sotto, con romore corrono a esso, rompendo ogni osservanza della santità, che eglino mostravano prima. Oltraccio noi possiamo per serbe e per le correcce degli alberi intendere, come noi abbiamo gia detto di sopra, l'opere de' santi uomini, ed ezlandio le consolazioni e prosperitadi, che eglino hanno in quefla vita : imperocche spesse volte l'onnipotente Iddio esalta in questo Mondo d'onore e di gloria esteriore gli eletti suoi , i quali egli ha dentro ripieni di spirituali doni : e quando gli sa onorare sopra tutti gli altri, gli pone per esemplo di santa vita a chi vuol seguitare la via delle virtudi. Ma i perversi uomini si fanno besse della loro santa conversazione, perche solo desiderano di acquistare la selicitade di questo Mondo: e mangiano l'erbe, perche ii dilettano della contemplazione delle cose transitorie: e così mangiano le cortecce degli alberi, perche nelle loro cogitazioni pensano pure la gloria mondana, che hanno ancora i Santi, come è detto di sopra. Ancora perche eglino attendono con tutta la loro intenzione all'avarizia, si empiono il corpo di radice di ginepro. Appresso rapiscono ogni cosa delle valli, perche sono infiammati di gran desideri per lo amore di questa misera e corruttibil vità. E quando truovano le cose, corrono con romore a esse, perche si studiano di acquistare le dignitadi, e gli alti gradi di quei santi Padri, la vita e meriti de' quali non si curano d'avere : le quali dignitadi senon le possono avere pacificamente, alcuna volta si ssorzano d'averle con quistione e scandolo. Onde, perche sono separati-molto in loro opere dagli antichi Padri, ragionevol-mente dice il nostro testo, che eglino abitano ne diserti de torrenti, e nelle caverne della terra, e sopra la ghiaja. Noi possiamo in buona parte pigliare per li torrenti i santi Predicatori, i quali ci porgono nella presente vita le parole di Dio, e ragunano la moltitudine delle acque in loro, quali di verno. I quali, venendo il Sole della state, si seccano; perocehe quando la luce della eterna patria apparirà, i Predicatori lasceranno il predicare. Possiamo ancora intendere per li deserti de torrenti i guadagni della vita temporale, i quali eglino abbandonano, quando si mettono ad acquistare i guadagni celestiasi. Benc

Digitized by GOOGLE

15.

Phil. 3.8. avea lasciato tutti i terreni guadagni colui, che diceva: per lo amore del mio Iddio io ho reputato per dannoja ogni cesa terrena, e stimola, come sterco. Ma perche i mali uomini appetiicono di acquiitare in queita vita quelle cose, che i giulti dispregiano; dice il nostro tetto, che eglino avitano ne' deserti de' torrenti; perche fanno stima di quelle cose, che i Santi non si degnano d'avere. Le caverne della terra sono le male cogitazioni, che eglino hanno nell' animo: e le quali tengono nascose al cospetto degli nomini. Perocche i mali uomini fchifano di parere agli altri quello che eglino fono in verità : e quando fingono d'effere altro che non sono, occultano loro-medesimi nel secreto della loro coscienza, quasi come in caverne. I quali non farebbono così, fenon perche hanno perduta ogni speranza della eterna e stabile gloria : e se non perche eglino ficcano l'animo pure in queste dubbiose cose temporali. E

però ben dice : o sorra la ghiaja.

La ghiaja si è la vita presente, la quale per lo disetto proprio delle sué condizioni, quasi come per l'impeto del siume è menara continuamente al suo sine. E pertanto l'abitare sopra la ghiaja, si è l'assidarsi a questa vita, che vien meno, e ivi porre la sua intenzione, dove l'uomo non puo fermare il piede. Polliamo ancor per la ghiaja avere altro intelletto, il quale non è da tacere, nè da lasciare; cioè, che il piede, quando si pone in sulla ghiaja, sulla sulla contra per lo voltare, che sa la ghiaja. Alla qual similitudine si adatta molto bene sa vita de' mali nomini, i quali, quando si studiano di fare alcune cose lecite e oneste per lo amore del Mondo, quasi pongono il piede piano sopra ghiaja; ma di subito il piede serucciola e va in terra, perche volendo fare molte cose, tosto trascorrono infino a fare le cose illecite e anique. Ora la fanta Chiefa per le molte contrarietzdi, che ella fossione oggi in questo Mondo, consideri nella sua memoria la mala vita degli nomini carnali, i quali ella sostiene, come crudeli nimici a tempo di pace : e conoscendo per cui cagione ella parisce queste cose, dica in persona di Giob : eglino abitano ne discriti de towenti, e nelle caverne della terra, o sopra la ghiaja. Noi diciamo, che i mali uomini abitano ne' diserti de' torrenti, perche non hanno in loro la vera dottrina de' Santi antichi: e che eglino abitano nelle caverne della terra, perche ricuoprono la loro mala volontà nelle occulte loro cogitazioni: e appresso che eglino abitano sopra la ghinja, perche siccano tutta la loro intenzione in questa mutabil vità. Ma piacesse a Dio, che questi tali, poiche eglino non vogliono refistere alle tentazioni del peccato, almeno con le lagrime della penitenza nettassino la colpa, poiche eglino avessino commesso il peccato. Ancora piacesse a Dio, che eglino almeno conoscessino i loro mali, e ponessino allo sterile fico il cosano dello sterco, sioè alla infruttuosa mente la graffezza del lamento della penitenza. Ma alcuna volta l'animo dell'uomo ha questa proprietade, che di subito, che egli cade nel peccato, si dilunga molto dal conoscimento dello stato suo medesimo; perocche il male, che egli ha fatto, si pone in sull'occhio dell'intelletto, e non lascia discernere la verità. Di che interviene, che l'anima, che volontariamente prima si caccia nelle tenebre, poi non conosce, nè vede, come si possa sar bene; e quanto piu persevera nel male, tanto meno conosce il bene, che ella ha perduto. Questo avviene, perche la somma Verità, la quale sottilmente esamina le colpe de' peccatori, tanto piu rigidamente permette, che il peccatore non cerchi di ritornare nello stato della grazia, quanto non si curò di esercitarla, quando egli l'aveva: e che quanto si dilunga dall'opera buona, tanto si fugga la memoria d'essa; acciòcche, poiche egli non volle guardare per opera la verità quasi in faccia, egli non possa poi guardare le di lei spalle per ricordanza. Questa è la cagione, perche i peccatori, sottoposti a miserabili Prev. 2.14 peccati, godono e ridono, come dice Salomone: eglino si rallegrano, quan-

do fanno male, ed esultano nelle cose pessime. Questa è ancora la cagione, perche, ballando, fanno cose da piangere. Appresso quelta è la cagione, perche, ridendo, fanno i fatti della lor morte. E perciò il beato Giob loggiugne quì, e dice, che eglino faceano festa fra queste cose, e reputavano delizie l'essere sotto le spine. Fra quelle cose fanno festa coloro, che pure attendono alle cose transitorie, che eglino hanno di presente, e non si curano di considerate i durabili ed eterni beni, che eglino perdono. E quando ardono bene dell' amore delle cose temporali, di loro propria volontà non vogliono sapere la vera letizia: la quale se egino con istudio cercassino di conoscere, vedrebbono, come sono da piangere i gaudi, che eglino desiderano. Ma dispreg-giando di sapere le cose piu utili e migliori, solo eleggono per loro parte, quasi comé sommo bene, le cose visibili e suggitive, le quali, come traditrici dilettano l'occhio: e amando queste cose visibili, suggono di udire il contrario: e tanto godono dalla parte di fuori, quanto drento perdono la considerazione di loro medesimi .

Pure alcuna volta le tribulazioni si mescolano co' loro gaudi, e sono flagellati per quelle cose, di che eglino hanno superbia. Nessum uomo può senza grave molestia di sollecitudini acquistare le cose temporali, che egli desidera, se egli non l'ha; o mantenerle, se egli l'ha acquistate, o cercate d'avere con miglior gloria e fama, che i suoi pari; o volere essere piu reverito da suoi minori, che non si conviene; o sare minore reverenza a' fuoi maggiori, che non debbe; o alcuna volta mostrar potenza, dove ella non è; o fare male, e nientedimeno con paura guardar-fi di non esser tenuto cattivo uomo. In veritade tutte quelle cose pungono i miferi; ma eglino vinti dall'amore delle cose terrene, non sentono queste punture. Onde ben dice il nostro Giob, che eglino requiano delizie l'effere sotto le spine; perocche essendo eglino suggetti al diletto de' peccati per la grande affezione, che eglino hanno a questa misera vita, non sanno, quania aspro quello, che essi patiscono. Essi hanno letizia, ma sotto le spine; perche godono delle cole temporali. Ma perche non possono dispensare le dette cose temporali senza tribulazioni, miserabilmente sono punti da quella sollecitudine, che gli grava. Eglino stanno sotto le spine, e riputano cio esser delizie; perocche essi per amore della presente vita soffrono dure cose, e nondimeno spinti dalla troppa affezione dell'avarizia, stimano esser diletto la fatica, e'il sostenere, che eglino fanno. Il perche Geremia ripresentando in se la forma dell'umana conversazione con la mente, si duole, dicendo : egli mi ha inebruato d'assenzio. L'ebbro, come noi dicemmo nella parte Thren. 3. di sopra, non conosce quello, che egli Toltiene. E così, benche l'assenzio 15. che egli bee, sia amaro; pure chi n'è inebbriato, non conosce l'amaritudine, di che egli è inebbriato. E pertanto l'umana generazione, la quale pet diritto giudicio di Dio è stata fasciata ne' suoi brutti dilettamenti, è per essi dilettamenti è stata messa di sua propria volontà in molte tribulazioni, è ebbra d'affenzio; perocche amare sono quelle cose, che ella per ambre di questa prefente vita sostiene; e nientedimeno, come cieca per avarizia; e insensibile per ebbrezza, non discerne quella amaritudine. Onde noi veggiamo, che per le molte amaritudini, che truova colui, che è asserato dalla gloria del mondo, tutto è amaro quello che egli bee. Ma perche egli-con trops pa sete il bee, non puo per la grande ebrezza conoscere il male di quella amaritudine. Guarda adunque, come i perversi uomini amano le tribulazioni per la gloria di questo Mondo, e volentieri vi attendono con tutte le loro forze, e devotissimamente mettono il collo sotto il giogo di gravi fatiche. Questo descrisse bene Osca, profetando in persona d'Estraim, e dicendo : La vitella d'Effraim ha apparato ad amare la tritura . La vitella , che è Osee. 10.

17.

avezzata alla fatica della tritura, alcuna volta, se ella è levata dalla fatica, vi ritorna da se per la usanza, senza esservi menata, o costretta. Così i mali uomini, diputati alle opere di quello Mondo, e avezzati agli affanni delle cose temporali, eziandio perche eglino possano liberamente altenersene; pure si ficcano da loro sotto il giogo delle fatiche, e per la loro miserabile usanza cercano la fatica in tanto, che eglino non vogliono uscire di sotto il giogo della servitù del Mondo, eziandio quando eglino possono.

Quelto giogo del Mondo levava Cristo nell' Evangelio dal collo de' suoi Luc.21.34 discepoli, quando dicea: Guardatevi, che forse voi non graviate i vostri cuori in crapula ed chrietà. E di subito aggiunse: nelle sellecitudini di questa vita; ac-Matth. I i ciocche non vi sorravvenga sprovedutamente quel di della morte. E da capo dice: venite a me tutti voi, che avete durato satica, e siete gravati; e so vi rissorro, Ponete il giogo mio sorra di voi: e apparate da me, che sono benigno e umile di cuore: Cristo non volle dire altro nella dottrina, che egli dava dell' effère egli umile e benigno, senon dimostrare una via piana di ben vivere all'uomo, poiche arà lasciate tutte le sollecitudini, e le casioni della superbia. Ma perche i mali uomini si dilettano di sostenere piuttosto l'asprezza della superbia, che la dolcezza della umiltade, e simano eglino delizie l'essere sotto le spine; eglino sono apparecchiati a patire ogni cosa dura, quasi come morbida e dilettevole, per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della contenta della superbia all'astreza della superbia della superbia per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia delletevole, per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia delletevole, per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia delletevole, per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia delletevole, per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia delletevole, per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia delletevole per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia delletevole per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia delletevole per l'amore del secolo, e per potere aggiunnere all'astreza della superbia dellete del secolo dellete del

gli stati della presente vita. Ma Cristo ci comanda, che noi ci leviamo dalle fatiche di questo Mondo, e confortaci a pigliare la dolcezza della santa quiete; e nientedimeno i matti uomini vogliono piuttolto andare dietro all'aspre cose carnali, che con gaudio avere la quiete spirituale: piu si pascono Exod. 16.3 dell'acerba satica, che della dolcezza del riposo. La qual cosa il popolo d'Ifrael ci mostro in se medesimo, il quale avendo la manna dal Cielo per cibo, desiderava le pentole della carne, e poponi, e porri, e cipolle d'Egitto. La manna dolce e saporosa, che significa ella altro, che la grazia mandata da Dio per cibo della interiore vita agli uomini, che bene sanno vacare a lui? E le pentole piene di carne, che significano altro, se non le carnali operazioni, le quali si cuocono nelle fatiche delle tribulazioni, quasi come nel fuoco? I poponi significano le cose dolci della terra. I porri, e le cipolle, che alcuna volta fanno lagrimare chi le mangia, significano le disficultadi della presente vita: la quale non si mena eziandio pe' suoi amici fenza pianto e amaritudine, e nientedimeno è amata, dando lagrime e affanno. Onde lasciando eglino la manna celeste, domandavano d'avere porri e cifolle co' poponi, e colle carni; perocche i mali uomini dispregiano i dolci doni , che vengono loro dalla quiere per grazia divina : e per adempiere i Ioro carnali dilettamenti, desiderano le faticose opere di questa vita, le quali sono piene di amaritudine, e di pianto. Eglino dispregiano d'aver cosa, onde spiritualmente possano godere : e con ansietade desiderano cose, onde carnalmente n'abbiano a piangère e dolersi. Il perche il beato Giob riprende con verace sentenza la loro sciocchezza; perocche eglino con perverso giu-

fori; dirittamente soggiugne:

Figliuoli degli stolti, e degl' ignobili.. Noi dobbiamo sapere, che insta la santa

dicio vogliono piuttosto le cose torbide, che le tranquille; le dure, che le morbide; l'aspre, che le piacevoli; le transitorie, che l'eterne; le sospette, che le sicure. Appresso, la santa Chiesa si ricorda della sciocchezza di costoro, quando ella e gravata di crudeli avversitadi dalla parte di suori da coloro, i quali ella ha nutricati come suoi sedeli nel suo seno, ma lungo tempo ha sossenuo la loro vita contraria alla vera sede: e si dice: eglino si rastegravano fra quesse cose, e reputavano delizie l'essere sotto le si ine. E perocche hanno apparato a fare il male, che eglino sanno, da' loro iniqui anteces-

fanta Chiesa alcuni sono stolti, ma nientedimeno sono nobili: e alcuni sono stolti, e ignobili, cioè villani. Quegli, che sono stolti, ma non vogliomo essere ignobili, dispregiando la prudenza della carne, desiderano, che la loro stoltizia sia loro utile, e con la novitade delle sante virtudi sono levati in alto, e attendono a nobilitare la loro schiatta dalla parte di dentro. Costoro dispregiano la stolta sapienza del Mondo, e desiderano d'avere la savia stoltizia d'Iddio, siccome noi troviamo scritto': quella cosa, che pare stoltizia 1. Cor. 1. di Dio, è piu savia degli uomini. La quale stoltizia Paolo ci ammonisce, che 15. noi seguitiamo, dicendo così: se ad alcuno fra voi pare esser savio in questo 1. Cor. 2. Mondo, diventi stolto, acciocche egli sia savio. Appresso, quegli, che hanno 18. presa per loro questa stoltizia, meritano d'udire dalla bocca di Dio ness' Evangelio : voi , che avete seguitato me , quando il Figliuolo dell'uomo sederà nel-Matth.19. la sedia della sua Maestà nel di del giudicio, sederete voi sopra dodici sedie, e 28. giudicherete le dodici tribù d'Israel. Ecco che costoro, che abbandonarono le cose temporali, mercantarono la gloria della potestade esernale. Or che pare in questo Mondo maggiore stoltizia, che a lasciare la sua sultanza? E qua-le esser puo cosa piu nobile sira le cose eternali, che venire a giudicare in-sieme con Dio? Questa nobilitade di tali giudici mostrava Salomone, quando disse quello, che io ho gia detto di sopra, cioè: il marito di lei, nobile Prov.31.
nelle torte, cioè ne ridotti, quando sederà co senatori della terra. Molto gli mo-23. stra Salomone esser nobili, quando gli chiama senatori. Ancora Paolo Apostolo considerava quella nobilitate, quando, vedendosi congiunto a Dio per parentela di spirito, diceva: conciossiache noi siamo della progenie di Dio; non Act. 17.29 dobbiamo stimare, che la divinitade sia simile a oro e argento, o a pietra, che sono artisticio, e immaginazione, che si sa l'uomo. Noi siamo detti progenie di Dio: non che noi siamo creati della natura di Dio, ma perche ci ha creati per lo spirito suo volontariamente, e hacci ricreati, e fatti suoi figliuoli per adozione. Onde ciascuno tanto si appressa a questa nobiltade, quanto egli sisforza d'agguagliarsi per imitazione, e similitudine di costumi a colui, di cui egli ha ricevuta la imagine.

Dall'altra parte noi diciamo, che sono stolti e ignobili coloro, che per feguitare il loro appetito, suggono d'avere la supernale sapienza d'Iddio: e si si addormentano nella loro ignoranza, quasi in una casetta di vile samiglia. Imperocche eglino perdono eziandio la nobile congiunzione, che eglinata della constanta no ebbono da Iddio, quando furono fatti a sua immagine, per cagione che eglino non conoscono a che fine furono creati. Sicche ben sono stolti e ignobili coloro, che per farsi servi di loro vizi, son privati della compagnia della beatitudine eterna. Imperocche noi troviamo scritto: ogni uomo, che fa Jo.8.14. il pescato ,eè servo del pescato. E l'egregio Predicatore Paolo dice : la sapien-1, Cor. 3. za di questo Mondo è stoltizia appresso di Dio. Onde coloro, che per attende-19. re solamente alle cose terrene, sono repulsi della supernale nobiltà, noi possiamo dire, che esti siano insieme stotti e ignobili: e che quegli, che seguono i loro atti, diventino figliuoli degli ssolti è degl' ignobili, e ioè che, perche eglino seguono loro in coltumi, e in loro sensualitade, sono stolti, non conoscendo la vera sapienza, e sono ignobili, non pigliando nuova vita con libertà di spirito. Interviene nientedimeno alcuna volta, che benche questi tali facciano operazioni d'uomini iniqui, pure occupano in questa vita i luoghi de giusti: e pare loro essere figliuoli di quegli, i cui usici e dignitadi eglino amministrano dalla, perte di suori per apperito d'onore : I quali Iddio per correzione rivoca a cognizione di loro medefimi, acciocche esfendo eglino in cattivi desideri, conoscano, di cui sono figliuoli : imperocche eglino non sono figliuoli di coloro, il cui luogo essi occupano, ma di coloro, le cui opere esti seguitano. Sicche dirittamente dice il nostro testo:

figliuo-

figliusli di stolti, e d'ignobili. Onde ben soggiugne: e al tutto non apparenti sopra la terra. Siccome alcuni sono sopra la terra, i quali per loro stato vile, quasi come per un velame di ignoranza, sono nascosti alle genti; così alquanti sono nella santa Chiesa, i quali non sono noti nel cospetto di Dio per la viltade delle loro cattive operazioni: a quali dirà Cristo al di del giudicio: in verità vi dico, che io non vi conosco. Adunque l'apparere sopra

Matth.25, giudicio : in verità vi dico, che io non vi conosco. Adunque l'apparere sopra la terra, si è mostrare nella vera Fede nobiltade di mente per santa opera. Ma l'essere sopra la terra, e al tutto non apparere, si è essere nel grembo, e nella Fede della santa Chiesa, e nullo segno di sede mostrare in sue opere. Questi tali posti instra la santa Chiesa sono veduti dagli occhi di Dio per dannazione: e nientedimeno non sono veduti da lui per metit. 1.16. rito di santa vita; perocche eglino consessano con la bocca, quel che non

eseguono con l'opere. De quali dice San Paolo: essi confessano, che egli conoscono Iddio: e con fatti lo niegano. Costoro nella santa Chiesa perseguitatano piuttosto, che essi non riveriscono la Fede, che colla bocca dicono, che si tengono; e quando egli sono sotto il nome della santa Fede, desiderano piu i loro guadagni, che quegli della Fede. Ma i Santi uomini, perche si studiano d'acquistare il merito della Fede con sante operazioni, sono conosciuti dal loro Creatore, eziandio fra la tumultuosa multiudine de peccatori. La qual cosa nel Vangelo si figura bene in quella semina, che aveva il male del ssusso della semina. Di cui dicendo Cristo:

chi mi ha toccato? San Pieto, con mosstrare la ragione, rispose: le turbe te priemono, e affliggono: e tu dici, chi mi ha tocco? Ma egli meritò d'udire la cagione della vera ragione, quando Cristo gli disse: una persona mi ha tocco, perocche io ho sentito la virtu, cioè il miracolo, essere uscito di me. Ecco le turbe premeano Cristo; ma una femmina sola il toccò, che venne a lui umilmente; imperocche molti mali uomini nella santa Chiesa, conoscendo, priemono la verità, la quale non si curano ben vivendo toccare. Eglino priemono, e stanno di lunge; perocche confessano colla bocca d'aver notizia di Dio, e per mali costumi si dilungano. Dico ancora, che eglino priemono, e stanno di lunge, perche contradicono con fatti a quella medesima fede, che con parole esaltano. Di questo ne abbiamo noi testimonianza vera, veggendo, che come alquanti toccano Cristo, e non lo toccano; così alquanti non sono veduti da lui, eziandio quando egli gli vede. E quelto è perche eglino sono apparenti nel suo occulto cospetto a loro dannazione e giudicio, e non sono apparenti per merito di buona opera. Sicche ragionevolmente dice il nostro Giob t e al tutto non apparenti sopra la terra. Ghe benche la santa Chiesa gli abbia nel suo grembo; nientedimeno Iddio quafi non vede fra i suoi eletti coloro , che egli non conosce per merito . I quali a tempo di pace tengono in apparenza la Fede, perche la veggiono generalmente fiorice per tutto il. Mondo; ma se contra essa si levasse una subita tempesta di persecuzione, tosto la negherebbono pubblicamente, e dipoi schernendo impugnerebbono quello, che prima quasi con reverenza teneano. Onde acconciamente seguita Giob, dicendo: ora io son venuto a loro in canzone, e son satto loro in proverbio. Per le quali parole si mostra quel tempo della santa Chiesa, nel quale ella sarà bestata pubblicamente da mali uomini, quando multiplicando gl'iniqui, la Fede sarà in obbrobrio, e la verità in peccato.

In quel tempo sarà ciascun dispregiato tanto piu, quanto piu giusio farà; e tanto abbominevole, quanto piu sarà laudabile. E persanto la santa Chiesa nel tempo dell'afflizione ne' suoi eletti sarà in proverbio a' peccatori perche vedendo i peccatori morire i buoni con tormento, piglieranno per proverbio di maladizione tal tormento. E perche eglino vedranno la morte

transitoria de' giusti, e non la vita durabile, che eglino ne acquisteranno; tanto piu deridendo, figgiranno i mali presenti, quanto con l'intelletto in-trinseco non potranno giugnere a considerare l'eterno suturo merito degli eletti. Ma perche le parole del testo, che seguono, non sono intrigate di oscure sentenze, noi dobbiamo sotto brevità trascorrerle, accioche noi possiamo giugnere piuttosto a quelle cose, le quali con maggior satica aremo a sporre. Segue il testo: eglino mi hanno in abbominazione, e suggono dinanzi a me: e non si vergognano di sputare nella mia saccia. Tutti i peccatori suggono di lunge dalla santa Chiesa, non per passi di lunghi andamenti, ma per gli effetti de cattivi costumi. Fuggono di lungi non per luogo, ma per merito, quando crescendo la loro superbia, la dispregiano con pubblici rimproveri. E allora sputano nella faccia sua, quando non solamente ditraggono a' Santi uomini in loro assenza; ma si sforzano di congiugnergli, e confondergli in loro presenza. E quando eglino pubblicamente con ischerni gli dispregiano, gittano in loro vergogna disoneile parole, quasi come brut-ti sputi. Ma la santa Chiesa sa crescere e multiplicare nelle tribulazioni e passioni, e tener vita onorevole tra gli obbrobri. Ella sa non perturbarsi nelle avversitadi, nè gloriarsi nelle prosperitadi. Ella sa nelle cose prospere umiliare la sua mente, e nelle avverse innalzare l'animo suo alla speranza della superna gloria. Appresso, ella sa nelle prosperità riconoscere la misericordia di Dio, e nelle avversuadi la giustizia del sommo Giudice; perocche per suo dono ella ha le cose prospere, e per sua permissione sostiene le

avverse. Il perche di subito soggiugne, e dice di Dio: · Egli aperse il suo turcasso, e affiissemi. Noi pigliamo qui per lo turcasso di Dio l'occulta sua deliberazione; e che egli allora trae la saetta del turcasso, quando caccia fuori la sua sentenza del suo occulto consiglio. Perocche noi veggiamo bene, quando alcuno è flagellato; ma noi non sappiamo la cagione, perche egli è flagellato. E quando noi il veggiamo mutare la vita in meglio per la correzzione, conosciamo apertamente l'effetto del configlio di Dio. Sicche il turcasso è la sua deliberazione occulta. Ma dal turcasso aperto siamo noi afflitti, quando per quello, che segue dopo il flagello, noi discerniamo per che cagione noi siamo afflitti. E questo interviene, perche quando Iddio vede i peccati nostri, e pure non distende la mano à farne vendetta, tiene il tercasso, quasi chiuso. Ma serendo poi, dimostra quanto gli dispiacette quello, che sopporto lungo tempo di noi. Ora la santa Chiesa oppressa nelle tribulazioni de' suoi eletti, dice : egli aperse la sua saetta, e afflissemi. La qual santa Chiesa sostenendo le superbe parole de suoi avversari, e vedendo, che la sua predicazione non è accettata, gli albandona per la loro durizia, non dando loro il dolce cibo delle sue sante parole: e conoscendo, che i suoi persecutori diventano peggiori per udire le sue buone esortazioni, piuttosto si vuol tacere. E quando vede nol meritare coloro, che odono, con prudente filenzio occulta la sua predicazione. Onde dirittamente soggiugne il nostro testo, e dice : e pose il fremo nella bocca mia. Questo frezo del filenzio, che su posto ancora agli Apostoli da Giudei, conobbono eglino bene, quando dissono: a voi si conveniva prima fredicare Act. 13.46. la parola di Dio; ma perche voi l'avete scacciata da voi, e avetevi giudicati indegni dell' eterna vita, ecco noi ne andiamo al popolo gentile. Appresso, questo freno veggono i Santi uomini, che egli è posto agli oddurati cuori de' peccatori, quando egli dicono per lo Proseta: come canteremo noi il cantico Pfal. 136.4 del Signore nella terra altrai? Ancora tal freno poneva San Paolo al Discepo-

lo suo, quando per comandamento gli dice: schisa l'eretico dopo la prima, e Tit. 3. 10. seconda ammonizione; perocche tu vedi, che partito è in tutto dalla verità colui, che sa così, e condannato per proprio giudicio.

Alcuna volta i santi Dottori con prosonda considerazione ragguardano

Temo III.

Digitized by Google

glı

19.

gli ollinati cuori di quegli, che resistono loro; e vedendogli abbandonati da Dio, non senza afflizione, e gemito si tacciono. Così Salomone ponea freno a' Dottori, quando diceva: non voler riprendere il derifore, cioè colui, Prov. 9. 8. che se ne sa besse, acciocche egli non t'abbia in odio. Ma se noi taciamo di riprendere, perche temiamo, che non ci perseguiti tal derisore; allora noi non cerchiamo il guadagno di Dio, ma il nodro. Nella qual cosa moi dobbiamo sapere, che alcuna volta i rei uomini, quando sono ripresi, ne fanno di peggio: e pertanto, se noi taciamo, e latciamo di riprendergli per loro amore, noi il facciamo per loro, e non per noi. Onde di necessirà dobbiamo alcuna volta tacendo sostenere in loro quello, che eglino sanno; acciocche vivendo noi bene, veggiano in noi quello, che eglino non sono. Il perche la santa Chiesa, la quale sempre caccia suori per caritade le sue parole, alcuna volta per carità medesima le ritrae a se, e ristringe: e pero dice: eeli ha posto il freno nella mia bocca. Come se apertamente confessale, e dicette : poiche io non mi veggio far frutto in alcuni, io ho ritratto la mia predicazione da loro, acciocche almeno per pazienza eglino apparino a seguitare la vita mia, quando non vogliono ricevere le mie parole, che io porgo loro nella mia predicazione. Ma ella alcuna volta piu si duole delle nostre tribulazioni, perche ella vede, che noi l'abbiamo da coloro, in cui noi avevamo posta maggior fidanza, e maggiore amore fraterno: e pero soggiugne, e dice: le mie miserie di subito si levarono su dalla mano destra d'oriente. Le miserie si levarebbono dalla mano sinistra, se ella sollenesse s'avversità delle persecuzioni di qualche persona, che sulle poita fuori della religione cristiana, e che publicamente negasse Cristo. Ma quando ella patiice le tentazioni de' tormenti di alquanti quasi sedeli, le miserie nastono quasi da mano destra: imperocche quegli, che vivono sotto il nome di Cristo, impugnano in lei il nome di Cristo: e per l'uso medesimo del nostro parlare noi diciamo aver la mano destra quello, che noi abbiamo in gran pregio; e la sinistra colui, che noi tegnamo da poco. La qual cosa Zaccheria apertamente dimostra, dicendo: e mostrommi Gesù gran Sacerdote; e Satan gli slava dalla mano destra ter contratiargli. E per mostrare più apertamente quello, che aveva innanzi detto, Zach.3.1.2 seguitando aggiugne : e disse il Signore a Satan : il Signore, che ha eletto Gerusalem, incresi te, Satan : cioè confonda te, Satan. Or non è questo tiz-zone stato tratto dal suoco? Di che come ivi il popolo Giudaico era disegnato per la parte destra; così quì per questo vocabolo destro è figurato il popolo fedele della santa Chiesa. Per la qual cagione il Giudice etermo Matth.25 quando verrà a giudicare, porrà i cavretti dalla parte sinistra, e gli agnelli dalla parte destra. Ora provocando coloro, che parcano fedeli, a ingiuria la 33. santa Chiesa nel tempo dell'avversitade, senza dubbio le miscrie le surgono dalla parte destra. Onde ben si chiama questa destra mano la destra dell'o-riente, siccome noi leggiamo scritto del Capo di questa destra: oriente è il no-Zach, 6.12 me suo. Imperocche la luce si leva dall' oriente; dirittamente si chiama oriente colui, per lo cui lume, e per la cui giustizia la notte della nostra ingiustizia è rischiarata. È pertanto le miserie surgono dalla parte destra dell'oriente, quando coloro, che ella credea, che sustino membra elette del suo Redentore, si levano a perseguitaria. E ben dice il nostro testo: che le miferie di subito surgono; perocche non essendo strani quegli, che la perseguitano, di subito si partono da lei, e di substo la perseguitano. Ma se noi volessimo chiamare per questo nome destra quegli, che sono veramente sedeli; le miserie siargono dalla parte destra dell'oriente, quando venendo il punto della persecuzione, i giusti sostengono i crudeli assalti de perversi uomini. Ora segue il testo, e dice: eglino sovvertirono i miei piedi: e oppresiaronmi con loro orme, quasi come onde marine.

Noi possiamo per li piedi della santa Chiesa intendere le sue streme vili membra, le quali attendendo solo alle cose terrene, tauto piuttosto possono essere ingannate da' loro avversari, quanto meno intendono alle cose superne. Quelli piedi gli avversari sovvertono, quando tirano all' errore della loro dottrina l'estreme membra della santa Chiesa. E tali piedi rivoltinon posson tenere il diritto cammino, quando l'infime persone per l'essere indotte dalle promesse de' suoi persecutori, o spaventate per minacce, o inchinate per tormenti, escono suori della diritta via. Onde bene agguaglia l'orme degli avversari all'onde del mare, quando dice: e oppressormi colle sue Pr. 10. 25. orme, quasi come onde marine; perocche i rei uomini, i quali sempre moleilano i buoni, e con arroganza gl'inquietano, si mettono per un cotal modo di dire a affondare, quasi come una tempesta, la nave della mente. Della qual tempesta dice Salomone: l'empio non sarà, quasi tempesta, che passi. via; imperocche il mal efemplo, quali come una onda del mare, attuffa nel pelago de' peccati i fragili uomini, quando veggono i peccatori prosperare in questo Mondo. Segue il nottro tetto, e dice: eglino dissiparono le mie vie, annomi posto insidic, e annomi soperchiato: e-non su chi mi desse ajuto. Queste parole dica il beato Giob de maligni spiriti, cioè degli occulti nimici. Dicale ancora la universal Chiesa di tutti i persecutori, cioè degli avversarj manifesti. Perocche eglino interrompono le sue vie, quando con maliziosa fuasione perturbano le vie della verità ne' cuori di molti. Eglino instdiando superchiano, quando con falsa simulazione di bene pervertono coloro, che apertamente non possono inducere al male. Ma mirabil detto è quello, che soggiugne : e non su persona, che mi desse ajutorio; conciossiache il Sal-Psal o. to mista gridi dell' ajutorio Divino: Iddio è ajutorio nelle necessitadi, e nelle tribulazioni: e sperino in te coloro, che conoscono il nome tuo: perocche tu, Signore, non abbandoni coloro, che ti cercano. Appresso troviamo scritto: chi ha avuto la speranza in Dio, e su confuso? E che sia stato sermo ne' suoi comanda- Eccli.2.11 menti, ed è stato abbandonato? E chi l'ha invocato, e Iddio l'ha dispregiato? 12. Quasi dica: nullo è stato derelitto. Onde per qual cagione dice ora il testo nostro : e non su chi mi facesse ajuto; senonche l' Onnipotente Iddio alcuna Isai. 54.7. volta a certo tempo abbandona quegli, che egli sommamente amava? Il perche è scritto: a un punto un poco io ti abbandonai, e con gran misericordia io ti congregherò insieme. Io nascosi un pochetto in sul punto della mia indignazione la faccia mia da te, e con misericordia sempiterna ard misericordia di te. Per questa cagione il Salmista dice : non mi abbandonare in tutto. Egli co-Psal. 11.8. noscea, che utile gli era l'esser per poco tempo derelitto, quando domandava di non essere abbandonato in tutto. Imperocche Iddio, visitando, ajuta i fuoi Santi; e abbandonando, fi gli pruova; e con fuoi doni gli conferma; e gli tenta colle tribulazioni. Onde dirittamente il Savio dice: in prima Idilio elegge l'uomo; poi induce sopra di lui timore, e paura, e probazio-Eccli.4.18. ne: e si lo tormenta nelle tribulazioni della sua dottrina, insinche egli lo tenta nelle sue cogitazioni. La grazia di Dio chiama l'anima dell'uomo, e la tentazione la pruo-

va. Il perche l'onnipotente, Iddio permette, gli avversari de' suoi eletti temporalmente prosperare contro di loro, acciocche la vita de' buoni si purghi per la crudeltà de' rei. Imperocche Dio non permetterebbe mai, i buoni avere avversari, sel egli non vedesse quanto i buoni si fanno megliori, e che quando gli uomini ingiusti usano crudeltà, i giusti sono purgati, o che i perversi uomini esercitano la loro mala vita in utilità de' buoni e innocenti : e quando gli umiliano e molestano bene, allora per quella umiltà gli provocano a far meglio. Onde dirittamente dice Salomone : colui, che è prev.11. folto, servirà al savio. E nientedimeno noi veggiamo spesse volte, i savi 29.

essere sottoposti, e gli stolti tenere l'altezza della signoria; e che i savi, come fervi, ubbidiscono, e gli stolti con superbia tirannesca signoreggiano. Come dunque la divina sapienza ditermina, che lo stolto serva al savio; conciofliache lo flolto alcuna volta preme il favio colla forza di temporal fignoria? Ma noi dobbiamo sapere, quando lo stoleo Signore esercita l'autorità della sua potenza contra il savio, e quando l'affanna con fatiche, lo lacera con villanie; allora queste tribulazioni lo purgano da ogni ruggine di vizio. Ancora lo stolto, eziandio signoreggiando, serve al savio, quando perseguitandolo il conduce a maggiore stato di perfezione. Così alcuna volta i servi per l'esser maestri de' loro signori pupilsi e piccoli, comandano loro, fanno loro paura, gravangli e battongli : e per tutto quello non è però, che eglino non siano servi; perocche eglino sono deputati a questo, cioè, che eglino, eziandio battendo, servano ai loro signori, mentre che essi apparano la dottrina. A quello modo, quando i perversi uomini tormentano i buoni, gli purgano; e così la potenza degl'iniqui fa male in utilitade de' giusti .Ma alcuna volta parrà a' giusti, che siano circondati dalle tribulazioni, e che Iddio indugi troppo a sovvenirgli, quando la crudeltà de' persecutori un poco per lunghezza di tempo gli tormenta. Ma l'ajutorio di Dio sempre è presto a tempo debito; comeche quello, che Iddio sa tosto, paja tardi a chi sostiene il dolore. E quando il tribolato vorrebbe, che il sussidio venisse subito dopo la domanda; se egli non viene, come egli domanda, sa stima di non averlo mai. Onde dice ora il beato Giob : e non fu persona, che mi desse ajuto. In questa parola si mostra la gran passione, che egli avea: che benche il superno ajutorio susse presente, quanto alla ordinata providenza di Dio; pure a chi sostiene, pare, che gli manchi, quanto al gran desiderio, che egli ha. Segue il nostro tetto, e dice:

Eglino mi vennono addosso, quasi rotto il muro, e aperta la porta: e revolsonsi alle mie miserie. In questo luogo noi pigliamo per lo nome del muro il Isai. 26. 1. Redentore della umana generazione, del quale il Profeta, parlando della edificazione della fanta Chiesa, dice: Sard posto in essa il muro, e l'amimuro. Il nostro muro è colui, che non lascia il corso de' maligni spiriti giugnere insino a' nostri cuori. Il quale ha posto eziandio l'antimuro; perocche innanziche egli si mostrasse per carne, mandò i Profeti a predicare il misterio della sua Incarnazione, Sicche dirittamente per lo nome dell'antimuro sono chiamati coloro, i quali predicando, come doveva incarnare, sono stati quasi innanzi al muro. Ma quasi il muro si rompe, quando la fede, che noi abbiamo nel nostro Redentore, per inducimento de' rei uomini è dissipata e corrotta ne' cuori di alcuni. E quando la fignoria è data in quelto Mondo a' peccatori, è aperta la porta degli errori. Onde è quasi rotto il muro, e aperta la porta, quando i perversi uomini vanno addosso a' buoni, e quando essi posti in alcuna temporale podestade, si ssorzano di struggere qualunque minima particella di fede fusse ne' cuori d'alcuni semplici. De' qualisben soggiugne il nostro Giob : e son rivolti alle mie miserie. E questo è, perche essi fono prima rivolti alle fue miserie; imperocche se eglino, mal vivendo, non si futtino rivolti prima alle sue miserie, non arebbono poi indotti gli altri alle loro. Ma poiche essi sono caduti nelle loro miserie, si volgono a conducervi gli altri, quando si studiano di tirare alcuni, che sono per sede a noi congiunti, a que' mali, ne' quali essi sono intrigati. Possiamo ancoraintendere per lo nome del muro la regola della fanta vita, come dice Salomone : io passai per lo campo dell'uomo pigro, e per la vigna dell'uomo stolto; ed ecco l'ortiche aveano ogni cosa ripieno. Le spine aveano coperto la superficie della terra, e la parete della pietra era disfatta. Il passare per lo campo del pigro, e per la vigna dello stolto, a è ragguardare la, vita di ciascun negligente, e con-

Prov.24. 30.

Aderare l'opere sue. La qual terra la ortica, e le spine riempiono, quando nel cuore de negligenti pizzicano desideri terreni, ed escono suori punture de vizi ; perocche egli è scritto : ogni ozioso sia in desideri. La parete delle pietre Prov. 28. è dissatta, cioè la regola de santi Padri è dissipata ne loro cuori. E a mo- 19. Sec. strare, che egli vedesse, per la parete disfattu la regola esser rotta e dissolu- XXX. ta ; di fubito ivi aggiunfe : la qual cosa avendo io veduto , post la disciplina nel Prov. 24. tuor mio, e apparaila per lo esemplo altrui. E così quasi per lo muro rotto 32.
entra il nimico, quando per aituta suasione de' maligni spiriti, o de' perversi uomini, eziandio le minime cose della santa regola sono tolte dal cuore. Ma quando il vigore di essa regola si dissolve nel cuor de peccatori, eglino hanno per niente tutte le buone opere de' santi uomini, e stimano, non valere alcuna cofa ciò, che eglino veggiono di virtù in loro. Onde ben soggiugne : io fono ridotto a niente . Noi siamo ridotti a niente secondo la stima de' rei uomini, quando noi non vogliamo i beni temporali, i quali eglino, quasi come cote somme, amano. Eglino spregiando il premio eternale a noi prometlo, appetiscono pure cose terrene: e se mai nascesse nella lor mente alcun buon pensiero della gloria de' beati, di subito l'affogano colla memoria del diletto terreno. Il perche subito soggiugne e dice: tu m'hai tolto, quasi come il vento, il desiderio mio. Il popolo sedele dice, che egli sostiene pena, quando egli vede, soilener pena quegli, che egli ama. E il vento leva il desiderio, quando qualunque cosa transitoria spegne l'appetito delle cose eterne. Ove ancora adattato alla materia, foggiugne : e come nuvolo trapassò la mia salute. Le nuvole fono poste in alto; ma il vento le spigne, e falle correre. Così in verità sono i beni temporali degl'iniqui uomini, i quali per la altezza della dignità, e degli onori, pare, che siano in alto; ma sono spinti a trapassare il corso della loro vita tuttodi, quasi da certi venti della morte vicina. Così ta salute dell'uomo passa, come nuvolo: perocche la gloria degl'iniqui, perche ella è in alto, non illa serma. Ma avendo Giob detto de' desider, e degli atti de' peccatori, converte le sue parole agli eletti, e dice: ora l'a-nima mia marcisce in me medesimo, e i di dell'assissione posseggono me. L'anima degli eletti ora marcisce in quello Mondo, perche poi siorirà in quella eterna lerizia. Ora è posseduta da' dì della afflizione, perche i dì della lett- Eccli.1.13 zia seguiranno poi : perocche è scritto : ben sarà nello stremo a colui, che teme 19. Ieldio. E da capo dice della santa Chiesa : ella riderà nell'ultimo di : ora è tem- Prov. 31. po d'affizione a buoni, acciocthe eglino abbiano; quandoche sia, gaudio senza 25. tempo. Appresso, eglino in un altro luogo dicono a Dio: Tu ci umiliasti nel pfal.43. luogo della afflizione. Il luogo della afflizione si è la vita presente.

I giusti sono afflitti quì, acciocche eglino sieno sublimati nella vita eterna, cioè nel luogo del gaudio. Sicche quando Giob disse, che l'anima sua marciva, ragionevolmente disse prima in me medesimo: perocche in noi medesimi la mente noitra è afflitta, ma in Dio è ella consolata. Ella è tanto posta di lunge dalla plenitudine del gandio, quanto, per esser repulsa dai vero lume del suo Creatore, si dilunga da se medesima. Ma allora giugne ella a gustare la vera letizia, quando per esser sollevata per la grazia della eterna contemplazione, trapasserà ella eziandio sopra se medesima. Nientedimeno è di bisogno, che noi tegnamo, essere per tutto vere secondo la storia quelle cose, che noi per istudio d'allegoria di sopra abbiamo trafcorso: le quali io ora lascio di dire, perche veggio, che sono aperte, e chiare a chi le leggerà. Ma perche nel tempo dell'ultima persecuzione molri saranno, che periranno, e pochi quegli, che saranno salvi; perciò il santo Giob nel tempo della sua passione dice poche cose de' buoni, e molte de' rei . Onde di subito rivolge le sue parole a coloro, che periscono, e in tal modo narra le cose sue, che quello, che egli narra, si puo adattare a que-

72.

gli, che saranno dannati ; e dice : le mie ossa son forate la nette da' dolori : e quelli, che mi mangiano, non dormono. Se noi attendiamo alla storia, la cagione, e il fatto è manisesto: perocche la moltitudine de vermini, che uscivano delle bocche delle sue serite, laceravano il corpo del santo uomo. E se noi cerchiamo il misterio della allegoria, noi possimmo figurare per l'ossa i forti uomini, che fono nella fanta Chicfa: i quali quali come per loro forza fostengono le membra, quando pazientemente sopportano i costumi degli uomini meno perfetti. Ma quando nel tempo dell'ultima perfecuzione il furore si leverà contro di lei, l'ofia sue saranno allora di notte sorate di dolori; perocche alcuna volta coloro, che pareano foitener gli altri nella fede, vinti da' tormenti verranno a negare cila fede. E pertanto dice: la notte l'offa mie sono forate da' dolori; come se apertamente dicesse: i mici sorti sedeli oppressati dalle tenebre delle tribulazioni, faranno intanto ottenebrati per la afflizione, che eziandio quegli, che aveano in me vigor di fortezza, averanno quali un forame di timore. E ben dice : E quegli, che mi mangiano, non dormono; perocche i maligni spiriti, che consumano tutti gli uomini carnali, tanto piu gli tentano, quanto eglino sono gravati del peso della carne. Ma piacesse a Dio, che i persecutori della santa Chiesa sussino pochi, poiche eglino sono tanto perversi! Onde dice il nostro Giob: il vestimento mio si conjuma per la meltitudine di quegli: e tengonmi cinto, quasi come con un collaretto della gonnella. Se noi attendiamo alla iltoria, noi non doveremo pigliare altro pel vestimento del beato Giob, che il corpo suo, il cui vestimento si consuma, quando la carne è crucciata. Ma se vogliamo quelle cose intendere secondo il misterio della allegoria,

il vestimento della santa Chiesa si è la vita de' suoi sedesi. Imperocche come tutta la santa Chiesa insieme è vestimento di Cristo; così i sedesi sono vestimenti di lei. Perocche se la santa Chiesa non susse vestimento di Cristo, Paolo Apostolo non direbbe: acciocche quegli avesse per se la gloriosa Chiesa, che non abbia macula, ovvero piega; cioè che per peccato non abbia macchia, nè per duplicitade abbia piega; e che per giustizia sia monda, e per semplice intenzione sia desta. Sicche quella cosa, che si lava, acciocche ella non abbia macula, e si distende, acciocche non abbia piega, di chiaro è vestimento. E come tutta la Chiesa generalmente si dice vestimento di Cristo; così sono vestimenti della Chiesa l'anime di ciascun sedele, le quali convertite dall'errore, la circondano, credendo e sedelmente accostandosi a esta. Delle quali anime Iddio alla sua Chiesa per lo Proseta con giuramento dice: vivo

fono veltimenti della Chiefa l'anime di ciascun sedele, le quali convertite dall'errore, la circondano, credendo e sedelmente accostandosi a esta. Delle quali anime Iddio alla sua Chiesa per lo Proseta con giuramento dice: vivo so, che tu sarai vestita di tutte queste, come d'ornamento. Ma quando la tempesta di crudele persecuzione nasce, si partono molti dal suo amore, i quali pareano accostarsia lei continuamente. E per tanto dice: il vestimento mio si consuma per la moltitudine di essi; perocche quando sono molti quegli, che crucciano e tormentano, molti sono i dissatti e consumati, i quali prima s'accostavano a lei per congiunzione d'amore. Sicche ben soggiugne: e cinsemi quast come un collaretto di gonnella. Il collaretto della gonnella si è il colio dell'uomo vestito: e se il collo si strigne, la via della voce e del fiato si serra. Così i peccatori costringono la fanta Chiesa, quasi con un collaretto di gonnella, quando si ssorzano di spregiare in lei con loro persecuzione la vita della sede, e la voce della predicazione. E questo specialmente sogliono eglino sforzassi di sare, acciocche da lei siano in tutto levati via i Predicatori. Onde coloro, che s'opponeano al principio della nostra. Fede, saccendo battere gli Apostoli, comandarono loro, dicendo per cipresso comandamento: Nei vi comandarano, che voi non insegniate al populo in questo nome ed ecce voi avete riviena Gerusalem di vostra dottrina. Sicche cingeano il corpo

damento: Nei vi comandiamo, che voi non injegniate al populo in questo nome: ed ecco voi avete ripiena Gerusalem di vostra dotrina. Sicche cingcano il corpo della santa Chicsa, quasi con un collaretto, coloro, che sacendo impedimen-

to a' Predicatori, quasi si stringeano il collo di lei, e non le lasciavano aperta e libera la via della voce. Ma tutti gli eletti in tal tempo di persecuzione eleggono piuttosto di morire, che di taccre: e se pure corporalmente perdono la vita, gli stolti e carnali uomini gli stimano da poco, e vili. Imperocche non possendo i peccatori considerare le virtù, in che spezialmente... sono fondati gli eletti, quando gli veggiono, secondo la carne, mal mosi-re, gli reputano inselici. Onde soggiugne il testo nostro, e dice: io sono agguagliato al loto, e assomigliato alla favilla, e alla cenere. La santa Chiesa nell'animo e nel giudicio de perversi uomini è agguagliata al loto, quando la veggiono temporalmente conculcare. E' assomigliata alla favilla e alla cenere: perocche, quando non veggiono i suoi beni interiori, stimano, che ella sia condotta solo a que' mali, che la veggiono corporalmente sostenere. Di che il fedel popolo degli eletti, vedendo molti de' suoi cadere, vorrebbe, se possibil susse, mutare i tempi di tale avversità: e perche la sua orazione non è così tolto esaudita, il pianto cresce. Onde ancora dice: io grido a te, e tu non mi esaudisci. Io sto ritto, e tu non mi guardi. Veramente nel tempo della persecuzione la santa Chiesa sta ritta, e serma nella sede, e col desiderio grida; ma ben si duole, quasi di non esser veduta, quando vede i suoi santi desideri prolungati nelle tribulazioni. Ma quando i santi uomini sono oppressati dalle persecuzioni degli avversari, e quando con continui prieghi domandano d'essere liberati; l'onnipotente Iddio per suo prosondo configlio fuole indugiare d'esaudire le loro petizioni, acciocche in loro crescano i meriti della pazienza, e acciocche tanto piu siano esaudiri a merito, quan-Pfal.21.3. to piu tardi sono esauditi a volontà. Onde in altro luogo è scritto: Iddio mio, io griderò il di e la notte, e tu non mi esaudirai. E wolendo mostrare l' utiltà, che segue dal non essere così tosto esaudito, di subito aggiugne : e questo non sarà reputato a me stoltizia. Molto sa prode ad accrescere e multiplicare la sapienza de Santi, che tardi ricevono quello, che eglino addomandano; acciocehe per lo indugio cresca il desiderio, e per lo desiderio cresca l'intelletto. E quando l'intelletto si distende, più ardente affetto gli è porto : e l'affetto diventa piu capace a meritare i doni celeili, quando sarà più lungo tempo paziente nell'alpettare. Ma con tutto questo il dolore spigne la pazienza de Santi a domandare : e benche per lo indugiare crescano le virtà, pure temono, che mancando loro la grazia, che domandano, non siano dannati, come persone dispregiate da Dio. Ora seguita il testo: tu mi sei mutato in crudele, e nella durezza della tua mano mi nimichi. La vecchia traslazione molto discorda da questa sentenza; perocche quello, che in quelta si dice di Dio, nell'altra si dice degli avversari e de' perfecutori. Ma perche questa nuova traslazione, come si dice, è tratta dalla lingua Ebraica e Arabica, dovemo noi credere cio, che in essa si contiene: e abbiamo di necessità, che per l'usicio della nostra esposizione sottilmente noi cerchiamo le sue parole. Il testo dice : tu sei mutato a me in crudele, e nella durezza della tua mano tu mi nimichi: Quando nella divina Scrittura alcu-na cosa si dice meno che degna di Dio, l'animo del Lettore si debbe muovere, come quando udille alguna cosa indegna di Dio. Perocche cio che si dice di Dio, è in se medesimo indegno, che possa dirsi; e conciossiache 1' intelletto di qualunque uomo per lo grande stupore non sia sufficiente alla sua laude, quando potrà essere sussiciente alcuna lingua a parlare de suoi misteri? Appresso, lo Spirito Santo mostra questo medesimo agli uomini d'intelletto, quanto i milteri divini sono ineffabili : e perciò alcuna. volta parlando di Dio, usa eziandio parole, che sono giudicate viziose appresso agli uomini; acciocche per quelle cose, che pajono indegne agli uomini, e pure si dicono di Dio, gli nomini debbano considerare, che gia non sono

. 13.

degne di Dio quelle cose, che sono reputate degne a lui, benche siano con-

venevoli appo gli uomini,

Iddio è detto zelante, siccome troviamo scritto: il Signore, il cui nome Exod. 34. Iddio e derro zenante, neconite indiana. Il Signore è irato contra 11. è zelante. E' detto irato, come dice la Scrittura: Il Signore è irato contra la mi nente d'aver fatto. Num. 32. Ifrael . Iddio è detto penitente, siccome è scritto : le mi pente d' aver fatto 13. l'uomo. E in uno altro luogo: Io mi pento, che ordinai Saul Re d'Israel. Gen. 6. 7. Ed è detto misericordioso, siccome è scritto: il Signore è misericordioso, e 1. Reg. 15. piatoso, e paziente, e molto misericordioso. E detto prescio, cioè che innanzi 11. sa la cosa, che ella sia, come dice la Scrittura: i quali egli innanzi seppe, PS. 15. e predestino a potersi fare conformi alla immagine del suo Figliuolo; concios-Rom. 8. 29 siacosache ne zeto, ne ira, ne penitenza, ne prescienza possano essere in Dio. Tutte queste cose sono tratte dagli atti degli uomini; perocche volendo parlare d' Iddio, per bisogno di vocaboli ci conviene discendere alle parole della noltra infirmitade; acciocche quasi per certi gradi satti da noi, e posti appresso a noi, noi possiamo, quandoche sia, per quelle cose, che noi veggiamo a noi vicine, falire all' altezza del cielo. Noi diciamo colui zeloso, che con tormento della sua mente guarda la castitade della moglie: e diciamo, che colui si cruccia, che si accende con servore dell'animo a punire il vizio. Diciamo, che colui sia penitente, a cui dispiace quel-lo, che esso ha satto; e sa altro, mutando quello, che essi avea satto. Diciamo apprello, che colui è misericordioso, che per pietade si muo-ve verso il prossimo suo. La misericordia si trae dal cuor misero, che avendogli compassione è tocco dal dolore dell'animo : è per quello, sa il cuor fuo misero, acoiocche egli liberi dalla miseria colui., il quale egli vede esser milero. Diciamo ancora prescire, cioè antivedere, e innanzi sapere colui, che vede alcuna cosa innanzi, che ella venga, come se sus-se fatta quella cosa, che si dovesse fare in suturo: Ora come diremo noi Iddio zeloso, il quale nella curtodia della nostra castità non è tocco dal crucciato di niente? O irato, il quale nel punire i nostri vizi non è commosso d'alcuna perturbazione nell'animo? O penitente, il quale mai non si duole d' aver fatto quello, che una volta è fatto. Come ha misericordia, che mai non ha cuor misero? Come è prescio, e antiveduto, conciossiache nulla si puo sapere innanzi, senon quello, che non è ancora satto, e che si debbe fare ? E sappiamo, che nessuna cosa è sutura a Dio, innanzi a' cui occhi miuna cosa è passata, nessuna cosa presente passa, niuna cosa sutura gli viene. Perocche ogni cosa, che a noi è stata, o sarà, è presente nel suo cospetta; e ciocche è presente, puo egli saper piuttosto, che antisapere, a antivedere . E nientedimeno egli è detto zeloso, mato, penitente, miscricordioso, e prescio. Il quale perche guarda la castità di ciascuna anima, è chiamato zeloso a modo umano; benche egli non sia tocco d'alcun crucciato di mente. E perche percuote le noitre colpe, è detto irato; benche non sia mosso d'alcuna perturbazione d'animo. E perche egli essendo immohile', muta quello, che egli vuole, è detto penitente; benche egli muta la cosa, ma non muta consiglio. E quando soccorre alla nostra miseria, è detto misericordioso; benche egli sovvenga a'miseri, e non abbia il cuor misero. È perche egli vede le cose, che debbono venire a noi, le quali nientedimeno. sono presenti a lui, è detto, che egli antivede; benche egli mai non antivede quello, ch'è in sua presenza. Imperocche quelle cose, che sono, non sono pero vedute dalla sua eternità, perche elle sono; ma percio sono, perche vedute, e fatte da lui. Di che quando noi, per dire gli atti di Dio, discendiamo alle parole degli atti nostri mutabili, colui, che di noi puo, sale per questi gradi fatti a considerare, come Iddio è immutabile; acciocche egli polia vedere lui zeloso senza zelo, irato senza ira, penitente senza dolore, e

senza penitenza, misericodioso senza cuore misero, antiveduto senza antivederes; perocche in lui non si puo trovare nè il preterito, nè il suturo; ma tutt e le cole mutabili durano senza mutazione dinanzi a lui : ed eziandio quelle cose, che in loro medelime a un' ora non possono essere insieme, tutte sono presenti insieme a un'ora a lui. Niuna cosa, che passi, passa a lui; perocche per un certo modo incomprensibile tutte le rivoluzioni de' secoli, che passano, non passano nella sua eternità: e quelle che corrono, sempre gli stanno serme dinanzi. Onde siccome noi pigliamo zeloso senza zelo, irato senza ira; così il santo Giob lo puo chiamare crudele senza crudeltà. Noi diciamo crudele colui, che rigidamente ferendo, non perdona. Sicche in quelto hiogo si puo intendere Iddio enudele, perche ferisce il peccato rigidamente, e non perdona alla colpa, che egli ha deliberato di punire. Il perche Isaia considerando, che'l di dell' ultimo giudicio non verrà gia con perdonanza, ma con dutretto rigore, dice : ecco il di del Jignore Isai. 13.9 verrà crudele, e pieno d'indegnazione, e d'ira, e di furcre a porre la terra in solitudine, e disserminare d'essa i peccatori. A questo modo il santo nostro Giob per dimostrare, che questa crudeltà si puo più adattare a se, che a Dio, dice : egli m' è mutato in crudele; come se apertamente egli dicesse :tu, che non hai in te medesimo alcuna parte di crudeltà, pari a me erudele, non lasciando me un poco respirare dalle percussioni. Perocche Iddio così non puo esser erudele, come in alcun modo non si puo mutare. Ma perche niuna crudeltà, nè mutabilità cade in Dio; dicendo Giob quelto vocabolo, a me, dimostra, che gli è crudele; nondimeno, che m se non ha crudeltà, nè mutabilità. Imperciocche quando circa noi si variano le cose prospere, e avverse, per quello, che snoi abbiamo mutamento, abbiamo noi sospetto, che Dio quasi sia mutato circa noi. Ma Iddio essendo in se medesimo incommutabile, apparisce ora in un modo, ora in un'altro nelle cogitazioni degli uomini, fecondo la qualità de'loro meriti. Per simil modo veggiamo, che la luce del Sose, la quale non ha in se alcuna varietà, pare aspra agli occhi infermi, e piacevole a gli occhi sani, non per mutazione di lei, ma per la differenza degli occhi. Onde, come noi abbiamo gia detto, quando dice: tu sei mutato; aggiugne questo, cioè a me: acciocche quella crudeltà in quella mutazione non paja effer nella condizione del Giudice, ma nella mente di colui, che sostiene. La qual sentenza egli ripete sotto altre parole, dicendo: e nella durezza della tua mano tu mi nimichi. La mano di Dio pare, che sia dura, quando per essere contraria alla nostra volontà, ferendo perseguita in noi quello, che non gli piace in noi : e pare, che egli raddoppi i flagelli in noi, quando l'anima dolente aspettava misericordia, e non la puo avere. Queste parole nientedimeno si possono adattare, secondo il misterio dell'allegoria, bene alle parole della santa Chiesa in persona de non persetti, i quali-alcuna volta stimano esser piu percossi, che eglino non meritano; e reputano quasi crudeltà del Giudice, quando con giustissimo giudicio egli risega, e taglia. La ferita dell' insermo quando è tagliata dal serro del Medico, questo è detto crudele, perche col segare, che egli fa, colla dura mano squarcia la serita; ma pure quali come amico per tal ferita la fana. Seguita nel tefto:

Tu mi levasti in alto, e ponendomi quasi sopra il vento, mi tercotesti in terra. Perche noi veggiamo la gloria della vita presente quasi posta in alto, e sopra vento, e non ha alcuna solidità, ovvero sermezza; così possiamo noi dire, che colui è posto sopra il vento, il quale piglia letizia della prosperità fransitoria di questo Mondo. E perche il vento della fuggitiva felicità lieva l'uomo in alto solo a questo fine, che di subito lo caccia a terra, e nel fondo con maggiore esterminio; così diciamo noi, che non ostante, che la santa Chiesa in cospetto di tutti sia in reverenza, e onore, pure Tomo III.

26.

gli uomini impersetti, e insermi, che sono in essa, i quali si rallegrano di prosperare nelle cose transitorie, non sono esaltati sopra altro, che sopra vento. Perciocche quando la loro prosperità viene poi meno per lo vento della persecuzione, di subito caggiono in terra dell'altezza del loro stato: e cadendo, di fubito conofcono, che quando prima erano fublimati, flavano sopra il vento. Ancora quelle medesime parole spezialmente si possono adattare al noitro santo Giob, non per quello, che era, ma per quel, che pareva essere. Non che la prosperità suggitiva levasse la sua mente in alto, la qual mente egli sempre con mirabile gravità di virtù umiliava fra la grande abbondanza delle cose terrene; ma per quel, ohe si potea vedere di suori, em reputato alto negli occhi d'altrui, benche ne'suoi fusse umile, eabietto. Ed essendo quasi posto sopra vento, quando egli avea la prosperità delle cose esteriori; poi parve, che cadesse quando gli furono tolte. Ma quelta caduta il santo Giob non senti nella mente; perocche nulla avversità puote conturbare colui, che non si lascia corrompere da alcuna prosperitade temporale: e colui, il quale si accosta alla verità, in nessun modo puo ester suggetto alla vanità: e nulla cola mutabile, che si faccia di suori, puo aggiugnere all'altezza di quella mente, che tiene dentro fitta, e serma la intenzione sua con un forte piede di fanta cogitazione. Ora segue il testo: lo so, che tu mi manderai alla morte, ove è posta la casa d'ogni uomo vivente. Noi dicemmo nelle parti di fopra di questa Opera, che innanzi all' avvenimento del nostro Redentore eziandio i giusti discendeano agli abitacoli dell' inferno, beache eglino non istessino in pena, ma in requie. La qual cosa noi lasceremo per ora di provare per testimonianza della santa Scrittura, perche crediamo, che susse susficientemente provato. Quello, che ora dice: lo so, che tu mi manderai-alla morte, ove è ordinata la casa d'ogni uomo vivente; dirittamente si adatta al beato Giob, eziandio secondo la Storia: conciossiache è chiaro, e manisesto, che eziandio i giusti innanzi all'avyenimento del nostro Salvatore erano menati tutti alla chiusura dell'inferno. Sicche il ricettacolo dell'inferno si puo dire casa di tutti i viventi; perocche nessuno non è mai venuto in questa vita, che innanzi all' avvenimento del nostro Mediatore non capitasse al luogo della morte per condizione della sua corruzione corporale. Nessuno dico ci è venuto, che non sia ito co' piedi di questa corruttibile vita alla morte della Pf. 88.49. carne. Della qual morte dice il Salmista: Qual nomo è quello, che viva, e che non vegga la morte? Imperocche se Elia su ratto al cielo, ha indugiata, ma non foampata la morte : e di lui dice la fomma Verità neil' Evan-Matth.17. gelio : Elia dee venire , e reflituire ogni cosa , quando sarà restituito a questo Mondo, perche egli adempia l'uficio della sua predicazione, e paghi il debito della morte. Nientedimeno questa fentenza del fanto Giob, fecondo il mi-fierio dell' allegoria, si puo adattare alla voce della santa Chiesa in persona de' membri suoi insermi; i quali tengono la Fede in parole, ma contro i comandamenti della Fede son servi de loro castivi desideri. Dice il testo: so so, che tu mi manderai alla morte, ove è posta la casa d'ogni uomo viven-te; imperciocche la fanta Chiesa veggendo molti abbandonati alle loro concupiscenze, e prevedendo la loro dannazione, considera, come in questa vita servono a' loro carnali defideri, ma pure alla casa della morte pervengono tutti quelli, che camalmente vivono fra i fedeli. Appresso sono alcuni, i quali caggiono nella sossa delle loro concupiscenze carnali; ma nientedimeno tosto per lamenti della penitenza traggono il piè da tal fossa: i quali il superno Giudice per slagelli, e tribulazioni percuote, e tormenta piu per ridurgli, che uccidergli. Di questo il nostro testo soggiugne apertamente, e dice: ma tu non trai fuori la tua mano a consamazione di Voro; e se pur cadranno, tu gli salverai. Nelle quali parole noi dobbia mo cautamente considerare, che i beato Giob, quando narra di se, trassi٠, ق

gura altri nomini nella sua persona. Siccome egli spezialmente dice di se : tu levasti me in alto, e ponendomi quasi sopra vento, m' hai percosso a terra sortemente. E: 50, che tu mi manderai alla morte, dove è posta la casa d'ogni uomo vivente; nientedimeno non aggiugne di se, ma d'altrui, dicendo: ma tu non trai fuori la tua mano a loro consumazione. Vedi, che patlando Giob di se, e pomendo le cagioni, egli riesce a dir d'altri, mostrando, che egli fignifica in se le persone di molti. Iddio non trae fuori la sua mano a consumazione de' peccatori, quando percotendogli, gli corregge de' peccati: e cadendo essi, gli salva, quando egli ferisce per salute delle loro-anime quelli, che caggiono in peccato; acciocche effendo abbattuti in terra di fuori, si rizzino dalla parte dentro: e acciocche quegli, che pareano, peccando, star ritti, i quali veramente erano caduti da ogni altezza, per penitenza poi risurgano, benche eglino paressino per la correzione divina essere stati gittati in terra'. Segue nel testo:

lo piangea nel tempo passato sopra colui, che era afflitto, e l'anima mia avea compassione al povero. Benche la vera compassione sia, con larghezza della mano aver dolore della passione del prossimo; pure alcuna volta, quando le cose esteriori abbondano, piuttosto farà l'uomo limosina con la mano, che egli non ara dolore nell'animo verso l'afflitto. Onde di necessità è, che noi sappiamo, che colui persentamente sa limosina, il quale con sar bene all'asflitto, partecipa il dolore nell'animo suo con lui ; e che prima egli rechi a se la passione del tribolato, e poi sovvenga al dolore col beneficio della limosina. Imperocche, come noi abbiamo gia detto, l'abbondanza della roba, non la virtù della compassione, alcuna volta farà l'uomo largo e limoliniero. Ma colui, che ha persettamente compassione all'assistito, alcuna volta darà al povero quello, di che arà bisogrio per se : e allora è persetta compassione di cuore, quando noi non temiamo patir mancamento in noi per dare al prossimo, e per liberarlo dalla passione sua. Questa forma di pietà ci dette il Mediatore di Dio, e degli uomini, quando possendo soccorrere, mon morendo, al nostro peccato, volle per morte sovvenire all' uomo. Perocche in verità egli arebbe mostrato di amarci meno, se egli non avesse ricevuto in se le nostre ferite : e non arebbe mostrata la grandezza del suo amore, se egli non avesse a certo tempo sostenuto nella sua persona quello, di che egli ci liberava. Egli ci trovò passibili e mortali; e avendoci creati di nulla, eziandio senza la sua morte ci potea liberare dalla passione e mortalità nostra. Ma per mostrare la virtù della compassione, si degnò di diventare per noi tale, quale egli ei avea fatti; acciocche in se me-desimo ricevesse temporalmente la morte; perche egli in perpetuo la scacciasse da noi . Or non ci poteva egli per altro modo fare abbondare di mirabili virtudi, stando egli invisibile a noi nella magnificenza della sua divinità ? Sì, ma non le volle fare. Anzi piuttofto si degnò d'apparere di fuori Dio uomo povero, acciocche l'uomo ritornasse alle ricchezze dentro dell'anima per simile via. Onde l'egregio Predicatore volendoci accendere le interiora della nostra compassione a fare larghe limosine, disse : Iddio se fece 2.Cor. 8.9. per noi povero, essendo ricco. Il quale anche dice: non perche quegli marcissino per ozio, e voi per cio ne aveste tribulazioni, e mancamento . Questo disse l'Apostolo condiscendendo alla soro fragilità; perocche piu tollerabile cosa è, che alquanti, che non possono sostenere la povertà, facciano minore limosina, acciocche eglino dopo la limosina fatta non abbia-no a mormorare per l'angoscia della povertà. Ma per votere, come detto è, accendere le menti degli uditori suoi a sat piu larghe limosine, poco pol aggiunse, e diffe : io dico così : chi poco semina, poco miete . Appresso noi di- 2. Cor. 9.6. ciamo, che alcana volta è maggior fatto aver compassione di cuore, che

2.Cor. 8:

pare di mano; peroeche chiunque ha perfetta compassione al bisognoso, stima sempre poco cio, che gli dà. Imperciocche se la buona volontà non avanzasse l'atto della simosina, il detto egregio Predicatore non arebbe detto a suoi discepoli: voi noncominciasse solomente a fare, ma eziandio a voler fare insino dall'an no salsato. In verità agevole cosa è, l'uomo ubbidire contra sua volontà in una santa opera; ma la gran virtù era stata ne suoi discepoli, che eglino per loro medessimi aveano voluto sare il bene, che ora l'Apostolo comanda loro.

Ora a moitrare il fanto uomo noitro, che alcuna volta nel cospetto dell'onnipotente Iddio il dono della mente è maggiore, che quello della mano, dice egli: io anticamente piangea sopra quello, che era afflitta: c l'anima raia aveva compassione al povero. Colui, che dona le cose esteriori, dà alcuna cosa suori di se. E pertanto noi diciamo, che egli è piu l'aver compassione. fione, che'l dare; perocche alcuna volta darà gran dono eziandio colui, che non ha alcuna compassione; ma colui, che averà compassione, mai non negherebbe all'afflitto quello, di che il vedrà aver bisogno. La qual sentenza ben si adatta ancora alla persona della santa Chiesa, la quale vedendo i penitenti afflitti per li lamenti della penitenza, vi arroge le sue lagrime con continua orazione, e tante volte ha compassione al povero, quanto ella col-L'ajutorio della sua orazione sovviene alla mente povera di virtù. Veramente allora compatendo piagniamo sopra l'afflitto, quando noi riputiamo i danni altrui ester nostri: e quando noi ci ssorziamo di lavare le colpe degli altri peccatori colle nostre lagrime. E facendo noi questo per altrui, spesse volte pin sovvegniamo a noi, che a coloro, per cui noi piangemo. Peroc-che nel cospetto del sommo Giudice, il quale dona questa grazia di carità a' servi suoi per altrui, l'uomo purga i peccati propri persettamente, quando piagne gli altrui puramente. Ora la santa Chiesa oppressata nelle tribulazioni dell'ultima persecuzione si riduce a memoria i beni, che ella sece al tempo della pace, dicendo: io piangeva anticamente sopra colui, che era affitto, e l'anima mia avea compassione al povero . La quale desiderando gli eterni gaudi della luce intrinfeca, ma indugiando ad avergli per gli mali efferiori, di che ella è gravata; aggiugne per le parole del fanto uomo, dicendo: Io aspettava cose buone, e i mali mi sono venuti. Io aspettava la luce, e le tenebre sono uscite fucri. Il popolo fedele aspetta il bene, e riceve il male, aspetta la luce, e incorre in tenebre; perocche egli spera per la grazia della remunerazione superna gia esser presente a' gaudi degli Angeli; e nientedimeno indugiando tempo, sostiene l'assilizione de' persecutori : e credendosi tosto aver la retribuzione della eterna luce, qui ancora è contretto a patire le tenebre de' suoi persecutori. I quali mali gli dorrebbono meno, se gli sussino satti da infedeli, o da' suoi avversari; ma tanto peggio tormentano la mente degli eletti, quanto essi vengono da coloro, da cui eglino aspettano il bene. Onde ancora soggiugne Giob, e dice: le mie interiora ribollivano senza alcuna requie. Il ribollire delle interiora della fanta Chiesa si è sostenere per crudeltà di perfecuzione quegli, i quali ella prima portava per amore della Fede, come sue interiora : i quali perche conosceano innanzi i suoi secreti, tanto peggio l'affiliggono, quanto fanno il luogo, ove piu le doglia la pena. Quefli tali nientedimeno ancora fostiene ella nel tempo della pace con grande affanno, vedendo i loro costumi contrari alle sue predicazioni. Ella piagne, quando vede la loro vita dissimile a se. De quali dirittamente soggiugne: i di della assizione mi sono venuti innanzi il tempo. La santa Chiesa degli eletti sa, che ella sosterrà di molti mali nell'ultima persecuzione. Ma i di della fua perfecuzione vengono innanzi al tempo, perche gravemente fostiene fra i suoi fedeli la vita de' perversi uomini, eziandio a tempo di pace. Imperocche benche negli ultimi di gl'infedeli manifeltamente la debbiano per-

**18.** 

Teguitare; nientedimeno, innanziche quegli vengano, costoro, che in parole pajono fedeli, antivengono con loro cattivi collumi. Segue il testo: io addolorato andava, e levandomi senza furore gridai nella turba. Noi abbiamo quì da notare, secondo la storia, che il nostro santo Giob, che di sopra disie: tu mi levasti in alto; or di sotto aggiugne: io addolorato andava. Negli atti de' santi uomini per modo mirabile, e in un medesimo tempo suole apparire fuori l'onoranza della dignità, e dentro il dolore dell' umiltà afflitta. Onde il santo nostro Giob andava addolorato, quando era levato in alto per lo itato, e per gli onori della dignità sua : perocche beriche la gloria della potenza terrena il moitrasse maggiore di tutti, pure dentro col suo do-Jore usato offeriva a Dio in secreto il sacrificio del cuor contrito; imperocche il vero sacrificio è lo spirito tribulato. Ben sanno tutti gli eletti di Dio Psal. 50. con profonda considerazione combattere contra le tentazioni della eccellenza 18. estrinseca: i quali, se ponessino il loro effetto alla loro felicità esteriore, di chiaro non sarebbono giulti. Ma perche il cuore umano non puo fare, che in quelle prosperità terrene non sia tocco da qualche piccola gloria, i santi uomini combattono dentro, non dico di lasciarsi vincere alla superbia, ma almeno all'amore di esse prospernà. Al quale amore assai è lasciarsi vincere, quando la mente si sa suggetta a' suoi cattivi desideri. Or chi sarebbe quelso, che considerasse pure le cose terrene, che abbracciasse pure le cose temporali, il quale non avesse creduto, che Giob avesse preso piacere, e letizia infra tante cose prospere y vedendolo sano del corpo co-figliuoli vivi con la famiglia grande e fana, con tante gregge di bestiame salve? Ma intutte quelle cole egli dà tettimonianza di se medesimo, come non avea letizia, quando dice: io andava addolorato Imperocche ogni cola, che abbonda a' fanti uomini, quando fono in questa percerinazione fuori della visione divina, pare loro povertà e miseria. Anzi quando gli eletti si veggono avere innanzi a loro cio, che si puo desiderare in quelto Mondo, allora si dogliono, che eglino non veggono il loro Creatore. E tutto questo reputano per mente, quando ancora manca loro quella fomma bellezza della visione di Dio : e in tal modo la grazia divina per dispensazione gli esalta dalla parte di fuori, che mentedimeno il dolore usato e la carità di Dio gli tiene dentro sotto la santa custodia di loro medesimi. Per la quale carità apparano eglino sì a vivere, che delle onoranze, che eglino hanno di fuori sempre piu si umiliano in loro medesimi, sempre tengono la mente sotto il giogo della disciplina di buona guardia, e mai per l'autorità del loro grado non incorrono in impazienza. Onde ben soggiugne: senza furore levandomi. gridai nella turba.

Spesse volte i perversi uomini con tumulto perturbano la mente de' loro rettori, e co' loro disordinati movimenti trapassano i termini posti loro. Onde alcuna volta coloro, che hanno a reggere, se eglino non son tenuti nella bocca del cuore col freno del fanto spirito, trascorrono a punirgli con ira, e con crudeltà, e tanto, che pensano, che sia loro lecito di fare verso i sudditi, quanto eglino hanno la potestade. E questo interviene, perocche quasi sempre la impazienza è congiunta con la signoria, ovvero con la prelazione, e perche colui, che è il maggiore, non si sa temperare, volendo usare l'arbitrio suo, fecondoche lo giudica la volontà. Ma i fanti uomini si sottomettono al giogst della pazienza piu, che eglino non vogliono parere di suori sopraltare a sudditi suoi : e tanto piu vero principato mostrano di suori, quanto dentro rendono a Dio piu umile fervitù. Eglino ancora piu fosterranno alcuni, per cagione che essi veggono, come si possano meglio vendicare di loro, e per paura di non trascorrere mai a cose illecite, alcuna volta non vorranno per se fare quello, che eziandio è loro lecito. Eglino sopportano so strepito de'

29.

suggetti, e con amore riprendono quelli, i quali per mansuetudine portano. Onde ora dirittamente dice: Senza jurore levandomi gridai nella turba; perocche i buoni uomini gridano bene contra i superbi, ma non mostrano surore : e non cessano d'ammonire quegli, che benignamente sostengono. Ma quello, che noi abbiamo detto d'uno secondo la istoria, dobbiamo noi mosfrare, come noi lo intendiamo secondo l'allegoria di diversi eletti della santa Chiesa. Essa va addolorata ne suoi eletti, eziandio nelle cose prospere; perocche ella non reputa avere alcuna cosa prospera infino, che ella non possiede il bene, che singolarmente ella cerca: e i sedeli suoi possono bene aver pace temporale, ma sospirano pure a quella, che è perpetua. Sono onorati, e stanno assitti; perocche spesse volte parra, che eglino siano in grande altezza, dove non sono con l'animo. Sicche la santa Chiesa senza surore si leva, e grida; perocche ella perfeguita la vita de rei uomini con istudio di diritta dilezione, non con impeto di furore. Ella si cruccia, e ama; punisce duramente, e sta tranquilla in modo, che ella corregge le sue membra inserme per amore, e consortale per pietà. Segue nel testo: lo sui fratello de dragoni, e compagno degli struzzoli. Che piglieremo noi qui per li dragoni, senon la vita degli uomini maliziosi, de' quali il Profeta dice: Tutti gli uomini perversi tirano a se il veleno, come dragoni, quando sono enfiati di maliziosa superbia? Appresso, che intenderemo noi per lo nome degli struzzoli, senon i simulatori? Lo struzzolo ha le penne, e non vola; perocche tutti i simulatori hanno apparenza di santità, ma non hanno la virtù della santità. L'apparenza delle buone operazioni gli dimostra belli; ma le penne delle virtù non gli sollievano punto da terra. Onde il popolo eletto dalla santa Chiesa, perche singe di sostenere al tempo di pace alcuno di questi maliziosi e simulatori, dica: io fui fratello de' dragoni, e compagno degli struzzoli. Le quali parole si adattano molto allo stato del detto Giob, il quale per accrescimento di gran fortezza fu buono fra i rei.

Nessuno si puo dire, che sia persetto, il quale non è paziente sra i ma-li, che egli sostiene da prossimi suoi; perocche colui, che non sostiene pazientemente i mali altrui, è testimone contro se medesimo, che egli sia molto di lunge da ogni perfezione di virtii. Non puole essere Abel colui, Genef.4.3, che non è perseguitato dalla malizia di Cain. A questo modo le granella sono battute sotto la paglia nel battere che si sa nell'aja. A questo modo i fiori escono delle spine; e la rosa, che da odore, cresce colla spina, che pugne. Il primo uomo ebbe due figlinoli: l' uno su riprovato, l'altro Genes. L. eletto. Tre figliuoli di Noè camparono per lo diluvio nell'arca; ma perseverando i due in umilitade, il terzo trascorse infino a farsi beffe del Padre. 2.9. 18. Due figliuoli ebbe Abraam; uno su innocente, l'altro perseguitò il fratello. Due figliuoli ebbe Isaac, l'uno su conservato nella sua umiltà, l'altro sur riprovato innanzi, che egli nafcesse. Dodici figliuoli ebbe Giacob; ma l'uno di loro su venduto per innocenza, e gli altri per malizia venderono il loro-Genes. 4.9. fratello. Dodici Apostoli surono eletti nella santa Chiesa; ma acciocche egli-15.16.21.no non istessino senza tentazione, ebbono uno mescolato fra soro, il quale provasse, ed esaminasse la loro coscienza con sue persecuzioni. Imperocche 27.37. il peccatore con sua malizia è accompagnato con l'uomo giusto a modo, come la paglia è aggiunta con l'oro nel fuoco; acciocche per quella via, che la paglia è aría, l'oro fia purgato. Onde veracemente si possono chiamare coloro buoni, i quali possono perseverare nella loro bontade, eziandio fra' i rei uomini. Per quelta cagione in persona dello Sposo è detto alla san-Cant. 2. 2. ta Chiesa: siccome il giglio fra le spine; così l'amica mia fra le figliuole degli uomini. Appresso il Signore dice per questo medesimo modo ad Ezechiel Ezech. 2.6. Profeta: I figliuoli dell'uomo, increduli, e perversori sono teco: e tu abiti cen

gli scorpioni. A questo modo San Piero glorifica la vita del beato Lot, dicendo : Iddio liberò il giusto Lot, essendo oppressato dalla ingiusta conversazio- 2. Petr. 2.7. ne di que malvagi cittadini di Soddoma. Lot era giulto per udita, e per veduta, abitando appresso coloro, che di di in di crucciavano la sua anima giulta con le loro inique operazioni. Così Paolo Apostolo glorificava la vita de' suoi Discepoli, e glorificandogli gli conferma, dicendo: Voi state nel mez-Philip. 2. zo d'una generazione d'uomini rei, e perversi, fra quali rilucete, siccome lumi 15. del Cielo nel Mondo, tenendo serme le parole della vita. Così nell'Apocalisti l' Agnolo testifica alla Chiesa di Pergamo, dicendo: Io so, dove su abiti, e Afoc. 2.13 dove è la fedia di Satanas; e tu tieni fermo il mio nome, e non hal negata la mia fede. Così san Giob per mostrare di che sortezza egli sia stato, dichiara con cui egli è vivuto, dicendo: lo fui fratello de' dragoni, e compagno degli struzzoli, imperocche meno di persezione arebbono in se i suoi beni, se egli ad accrescimento della sua bontà non avesse sostenuti i mali d'altrui. Seguita fiel testo: La mia pelle è abbrunita sopra di me, e le mie ossa sono diffeccate per lo caldo. Noi lasceremo di trattare queste parole secondo la Istoria; poiche quello, che egli dice, è manifelto, considerando la pena, e la passione, che egli aveva. Ma perche, come noi abbiamo gia piu volte detto, il beato Giob narra le cose fatte per modo, che egli profetiza le cose suture; possiamo adattare questa sentenza alla persona della santa Chiesa, la quale gravemente sente nelle sue membra inferme il dolore della finale persecuzione; cioè, che pericolandone molti-di quegli, gli altri piu fermi tutti aranno gran crucciato, e tristizia nella mente per coloro. Appresso ella ha in se due stati : l'uno di quelli, che attendono a dispensare le cose esteriori, e terrene : e l'altro di quegli, che attendono dentro nella mente alle cose celesti. Onde per lo nome della pelle son figurati i deboli nella Fede, i quali ora attendono alle utilità de'fatti esteriori; e per l'ossa sono figurati i sorti fedeli, nella cui Fede fono figurate tutte le membra del suo corpo. Sicche, quando i deboli suoi, o per esser provocati con doni, o assisti per tormenti, si partono dallo stato della santa Fede, e poiche eglino sono partiti, la perseguitano; che fanno eglino altro, che abbrunire la pelle della fanta Chiefa; acciocche ella paja piu brutta in coloro, in cui ella parea prima così bella? Perocche, quando coloro, i quali soleano ben prima dispensare i satti esteriori, poi si levano contro gli esetti di Dio, la santa Chiesa, ovvero la pelle sua, quasi perde il colore della usata giustizza, & diventa nera per lo peceato. La qual cosa eziandio Geremia sotto il nome dell' oro piagne, dicendo: come è oscurato l'oro, e come il colore ottimo è mutato à Oltre Thr. 4.1. a cio i perversi uomini, partendosi da Sagramenti della Santa Chiesa, alcuna volta pigliano fra i loro Compagni grado di dignità; acciocche contra essa cglino adoperino peggio per l'autorità dell'uficio, perche piu crudelmente, e quasi più scientemente la possano perseguitare. Onde dicendo Giob, che la sua pelle era abbrunita, vi arrose questa parola, cioè sopra di me . Imperciocche ella patisce poi peggio, essendo abbruniti coloro, i quali ella avea prima quasi bianchi per bellezza di giustizia. Ma poiche la pelle diventa nera, i forti, che sono nella Chiesa, sono estenuati per zelo di giustizia. Onde ben foggiugne : e l'ossa mie sono diseccate per lo caldo . A questo modo Paolo Apostolo, il quale su sortissimo osso della primitiva Chiesa, ardeva d' una asciugaggine di tedio, dicendo ad alcuni, che erano per cadere: Chi inferma; e 10 non infermo con lui? Chi è scandalizzato; e io non ardo con lui? Adunque la pelle abbrunisce, e l'ossa per lo caldo si diseccano; cioè, che quando i deboli della Fede caggiono in peccato, tutti i forti sono crucciati dal fuoco del fanto zelo. Seguita il testo: La mia cetera è convertita in pianto, e il mio organo è convertito in voce di coloro; che piagnono.

Digitized by Google

Per-

Perche l'organo suona per fistole, e la cetera per corde; possiamo

per la cetera intendere la diritta operazione, e per l'organo la santa predicazione. Ancora possiamo dire, che per le fistole dell' organo si debbano significare le bocche de Predicatori; e per le corde della cetera la intenzione di coloro, che vivono dirittamente. La quale intenzione distendendosi per assizione della carne infino alla vita eternale, quasi come la corda distesa nella cetera, suona per ammirazione nel cospetto di chi gli vede. Appresso noi veggiamo, che la corda si secca, acciocche ella suoni nella cetera ragionevolmente; perocche i fanti tiomini cattigano il loro corpo, e si l'arrecano a servire all'animo; e a quelto modo dalla terra si dittendono per affetto infino al Cielo. Oltraccio dobbiamo considerare, che se la corda è tirata meno nella cetera, che non si conviene, non suona; e se è piu ti-rata, suona sioco; perocche la virtu dell'astinenza non è d'alcuno effetto, se crascuno non doma il corpo, quanto puo portare; o ella è disordinata molto, se ella affanna il corpo piu, che egli non puo portare. Per l'aitinenza della carne dobbiamo noi uccidere i vizi, non la carne : imperocche cialcuno con tanta temperanza dee reggere se medesimo, che la carne non trascorra per superbia a peccare, e nientedimeno sia sorte nell'operare le cose necessarie. Io ho voglia, che in questo passo noi consideriamo l'egregio Predicatore, con quanta arte di magniferio alcune anime de suoi Discepoli, le quale erano stese, come corde in cetera, egli le distende piu; e aicune conserva nel buono stato, allargando un poco la corda del loro strumento. Egli dice ad alcuni: non in mangiari difordinati, ed ebbreze, non in tuljurie, e in impudicizie : e da capo dice : mertificate le membra vostre, che sono sorra la Coloff, 3.5. terra. E nientedimeno scrive al suo carissimo Discepolo, dicendo: non voler bere pura acqua; ma usa un poco di vino per lo stomaco, e per le spelle insir-mitadi. Quelle prime corde, attenuando, ei le distende; le quali senon si distendessino, meglio non sonerebbono punto. Quetta altra corda tesa allarga un poco; perche se ella stesse troppo tesa, non potrebbe sonare. Ovve-ramente, noi vogliamo dire, che nella Chiesa di Dio i santi Predicatori, e tutte le semplici, e astinenti persone, secondoche eglino hanno ricevuta la grazia, confortano i loro prossimi col suono di buone parole a bene operare. Similmente gli uomini prudenti, e litterati con gran follecitudine attendono al frutto della santa predicazione, molto si siorzano con parole suasive di trarre seco molti a via di salute. Ma quegli, che sono di tardo ingegno, per lo merito della soro santa vita tanto pigliano ardire di consortare gli altri , quanto eglino si veggiono potere operare; e non lasciano pero di tirare quello, che essi possono seco a vita eterna. Ora la santa Chiesa op-pressata nell'ultime persecuzioni, vedendo le sue parole esser dispregiate da peccatori, mostra il suo grande amore solo per pianto; e piagnendo si duole di quegli, che ella non puo, consortando, tirare a se e si dice: la mia cetera è rivolta in pianto, e l'organo mio è rivolto in voci di coloro, che piagnono. Quasi come se apertamente ella protestando dicesse: io soleva a tempo di pace per mezzo di alcuni miei Predicatori predicare le piccole cose a modo di cetera; e per alcuni altri, grandi e famose cose a modo d'organo. Ma ora la mia cetera convertita è in pianto, e l'organo mio è convertito in voci di coloro, che piagnono; perocche quando io veggio, che io fono difpregiata, io piagno quegli, che non odono la canzone della mia predicazione. Questé parole dee la santa Chiesa usare per mezzo di alcuni suoi sedeli nella fine del Mondo; e njentedimeno quello medesimo ha ella gia satto nel suo principio per mezzo d'alcuni Santi passati. Il santo Martire Stefano si ssorzò di sare utile colle sue parole a' Giudei, che lo perseguitavano: i quali poiche egli vide doppo la sua predicazione correre a gittargli le pietre,

Rom. 12. I.Tim.s. 23.

ponendo le ginocchia in terra, ord per loro, dicendo: O Signor Gesù Crisso, Act. 7.59. non reputare loro questo peccato. Or che diremo noi adunque di costui, che lungamente avea detto loro delle piccole cose, e delle grandi, se non che'l canto della sua cetera, e del suo organo su interrotto per lilenzio, e ritornò in pianto, quando egli per amore piagneva quegli, che egli per predicazione non poteva tirare a se? Questo medesuno tutto di non resta la santa Chiesa di fare, cioè di piagnere, vedendo quasi la fanta predicazione cessare in ogni luogo. Onde veggiamo alcuni, che non si curano di predicare; e altri sono, che dispregiano di udire la santa dottrina. Ma i Santi di Dio vedendo il canto della predicazione stare in silenzio, con dolote, e taciturnità si mettono a piagnere. Sicche dica Giob: la mia cetera è rivoltà in pianto, e il mio organo è rivolto in voce di coloro; che piagnono; perocche ciascu-no eletto tanto piu gravemente piagne i danni di santa Chiesa, quanto piu vede cessare la santa predicazione. Infino a qui il beato Giob descrive i mali, che egli ha sostenuti; ma di quì innanzi comincia a narrare sottilmente i beni, che egli avea fatti. Ma se nei abbiamo colla sposizione, della Storia, e dell'allegoria trascorso le parole dello dolore; pure abbiamo seguitato per gran parte l'opere, e gli atti morali secondo il testo della Istoria; acciocche non paresse, che se noi volessimo tirarle tutte a' mitteri dell' allegoria, vegnamo a togliere per avventura a quest' Opera tutta la sua reale verità.

> IL FINE DEL LIBRO XX. DE MORALI DI SAN GREGORIO.



Teme 111.

LF

#### LIBRO VIGESIMOPRIMO

## DEMORALI

#### DI SAN GREGORIO PAPA



Oi dobbiamo ponderare l' intelletto della fanta Scrittura ra il testo, e il misterio dell' allegoria con tanta discresione, che temperando la bilancia dall' una parte, e dall' altra, essa fanta Scrittura non paja grave a' Lettori per troppo sottile esaminazione, e dall' altro lato non paja vana, e da niente, se ella sia poco esposta, e chiarita. Perocche ella contiene alcuna volta molte sentenze, che sono piene, e gravide di tante allegorie, che se l' uomo vorra pure tenere la Storia, perderà la noti-

zia de' suoi misteri per sua tracuranza. E alcuna volta contiene solo i comandamenti esteriori in modo, che se l'uomo pure vorrà sottilmente cercare dentro, niente troverà, e perderà eziandio quello, che di suori era utile

a sapere.

Questo, che noi abbiamo detto, lo possiamo vedere per sigura nella Genes. 30. marrazione della storia di Giacob, il qual tolse verghe verdi d'albero, e di 37.38.39 mandorlo, e d'ontano, e in parte ne levò la corteccia; e in quella parte, donde era levata la corteccia, era la verga bianca; e in quella, dove era remasa la sua corteccia, rimanea verde: e in quesso modo appariva in se vario colore. Ove ancora è scritto, che egli le pose ne canali, dove si mettea l'acqua, accioc-che quando le gregge veniano a bete, avessino le verghe dinanzi agli occhi, e nell'aspetto d'esse concepissino. Onde intervenne, che in quel punto, che i montoni si congiugneano colle pecore, esse pecore guardavano quelle verghe; e cost consepeano, e poi partoriano agnelli maculosi, e vari, e di diversi colori. Ora che è ponere le verghe vérdi de mandorli, e d'ontani dinanzi agli occhi delle gregge, senon per lo testo della santa Scrittura porre innanzi a popoli per esemplo la vita, e le sentenze degli antichi santi Padri? I quali dirittamente si chiamano verghe, perche sono diritti secondo lo stile della ragione. Da queste verghe in parte le corfecce sono levate; acciocche la bianchezza dentro apparisca nelle parti, che sono spogliate delle cortecce. E in parte v' è lasciata la corteccia; acciocche elle si rimangano in quella verdezza, che elle si erano prima. E così si fanno i vari colori, quando la corteccia in parte si trae, e in parte rimane. Per questa similitudine noi dobbiamo considerare, e recare innanzi agli occhi della nostra mente le sentenze degli antichi Padri. Nelle quali lasciando noi alcuna volta stare l'intelletto della lettera, quasi vi lasciamo la corteccia stare. È quando noi ne leviamo la corteccia della lettera, la bellezza interiore dell'allegoria si vede. È quando lasciamo sare la corteccia, si mostrano i verzicanti esempli, che noi abbiamo a seguire nelle opere esteriori. Queste verghe ben pose Giacob ne canali nell'acqua: perocche il nostro Redentore mise ne libri della santa Scrittura l'opere, e i detti de Santi passati, dove ci possiamo dentro rinsrescare. E così i montoni guardando le verghe, ammontavano le pecore; cioè, che quando il nostro intelletto si siccca nella considerazione di quegli esempli,

mescola esempli in tutte le sue operazioni, acciocche egli generi tali frutti d'opere, quali egli vede essere gli esempli, e i comandamenti scritti. E allora il frutto della buona operazione ha in sè vario colore, quando levando via alcuna volta la corteccia della lettera, considera più acutamente le cose intrinseche; e alcuna volta ritenendo il coperchio della lettera, piglia buona forma nelle cose esteriori. E che le sentenze de santi Padri alcuna volta si debbono cercare, ed esaminare secondo l'intelletto intrinseco, e alcuna volta pigliare, come giacciono; beneil dimostra Salamone, quando dice: Co- Prov. 30. lui, che fortemente prieme le mammelle per trarne il latte, ha biturro : c chi 33. proppo le mugne, ne trae-sangue. Allora premiamo noi le mammelle fortemente, quando noi esaminiamo le parole della santa Scrittura con sottile intelletto. E così, premendo, e cercando d'aver latte, noi abbiamo biturro; perocche quando noi per quella via cerchiamo pure il semplice intelletto, interviene, che noi tragghiamo grandissima abbondanza d'intelletto missico. Ma quello atto non dobbiamo noi nè troppo, nè sempre sare; acciocche, cercando noi latte, noi non ne tragghiamo il sangue. Imperocche alcuna volta molti esaminando le parole della santa Scrittura piu, che non debbono, caggiono in intelletto carnale. Questo è quello, che noi diciamo, che colui tras il sangue, che troppo fortemente mugne: perocche così quello, che troppo sottilmente è esaminato secondo lo spirito, diventa carnale. Onde noi abbiamo neceifità di considerare prima, che il beato Giob fra le parole riprensive di que' suoi amici, narra le sue buone opere, acciocche la mente sua assista non venisse in disperazione. Le quali opere noi dobbiamo esaminare secondo la gravità dell' Istoria; acciocche se l'animo nostro si metttesse a investigarle spiritualmente piu, che non bisogna, noi non traessimo sangue per latte dalle mammelle delle sue Tante opere. E benche egli alcuna volta mescoli nella narrazione sua alcune rose mistiche; noi aremo bisogno di tornare tosto a quell' intelletto, a che l' ordine delle sue parole ci trarrà. H nostro santo Giob ha insino a qui narrato di quelle cose, di che egli è stato assistito per lo slagello di Dio. Ora egli contando per ordine le sue virru, dimostra, quale egli su dinanzi-a' flagelli, in tal modo feguitando la Storia della sua vita, che rade volte vi mescola cosa alcuna, che si possa intendere per allegorie: poiche per gran parte sono storiali té cose, che egli dice; ma pure alcuna volta si possono dopo la Istoria riducere ad intelletto spirituale. Ora cominciamo a vedere, con quanta fortezza d'animo, e con quanta santa disciplina di buona guardia egli ristringa i suoi atti, ed estrinsechi posti per non peccare. E dice così: 10 fe-Job. 31. ci patto con gli occhi miei di non pensare di alcuna vergine. L'anima nofira, essende invisibile, non puo esser tocca da diletto delle cose corporali ; senonche, per esser riposta nel corpo, ha i sentimenti corporali , quasi come certi fori, onde esca suori. La vista, l'udire, il gusto, l'odorato, e il tatto sono quasi certe vie della mente, per le quali ella desidera di aver quelle cose, che son suori della sua sustanza: e così per questi sensi del corpo, quasi come per certe finestre, l'anima vede tutte le cose esteriori, e vedendo, coneupisce. Il perche Geremia dice : la morte salt per Jerem. 9. le nostre finestre, ed entrà nelle case nostre. Veramente la morte sale per le fine-stre, ed entra nelle tase, quando la concupiscenza de sentimenti del corpo, entra nell'abitacolo della mente. Ma il contrario di quello, che noi abbiamo detto, dice Isaia de giusti: chi sono costero, che volano come nuvole, e stan- Isai 60.8. no quase come colombe alle finestre loro? I giusti son detti volare, come nuvole, perocche sono sollevati dalle corruzioni errene: e son quasi colombe alle loto finestre, perocche non guardano alcuna cosa esteriore coll'appetito di rapire. Il perche nulla concupiscenza gli tira fuori a' mali desideri. Onde chiun-

51.

que incautamente guarda fuori per queste finestre del corpo, alcuna volta cade eziandio contra sua volontà nel diletto del peccato; e avendosi levato con vani desideri, comincia a volere quello, che egli non volea. Però se l'anima prefuntuola non si propone prima di non voler guardare sproyvedutamente cola, che le abbia a generar desideri carrivi, acceca nel vedere, e poi comincia a deliderare quello, che ella arà veduto. Onde la mente del Pro-2. Reg. 11. feta, cioè David, la quale per follevazione di contemplazione avea gia gustato de misteri intrinsechi, guardando incautamente la moglie altrui, su accecato nel vedere, e poi si congiunse con lei illecitamente. Ma il nostro santo Giob, perche signoreggiava i suoi sentimenti del corpo, come sa un giudice I fuoi ministri, vede la colpa innanzi che ella venga, e chiude le hnestre del corpo, come si chiudono le porte a' nimici, che allediano la Città, dicendo: Io ho fatto patto con gli occhi miei di non penfare d'alcuna, vergine. Giob per poter conservare le sue caste cogitazioni del cuore, facea patti con gli occhi di non guardare incautamente cola, che poi contra sua volontà avelle ad amare. Veramente gran cola è quella, che la carne abbia potenza di tirar l'animo a suo desiderio, e che la bellezza d'una donna entrando una volta per gli occhi nel cuor dell' uomo, appena si puo cacciar via mai poi con gran forza. Onde, acciocche noi non rivolgiamo nel pensier nostro alcune lascivie, dobbiamo stare attenti innanzi; perocche non si debbe guardar cofa, che non sia lecita di desiderare di averla. Sicche, acciocche la mente li conservi netta nelle sue cogitazioni, dobbiamo riprimere gli occhi dalla lascivia de' suoi diletti, come noi facciamo de' rubatori, che rubano. Imperocche Eva non arebbe tocco il legno vietato, se prima non l'avesse Gen.3.6. guardato incautamente, come la Scrittura dite: Eva vide, che il legno era buono a mangiare, e bello agli occhi, e dilettevole a guardare; e tolse de' suoi frutti, e mangionne. Per questa cagione è da considerare, con quanto vigore noi dobbiamo levar, via gli occhi da guardat le cose illecite: dico di noi, i quali viviamo in quelta misera carne; poiche la madre di tutti i viventi, cioè Eva, per lo vedere fu condotta alla morte. Appresso per questa medelima cagione il Profeta si duole in persona del popolo Giudaico, il quale, per veder le cose esteriori, cadde in concupiscenza, e così perdette i beni interiori dell'anima: e dice: l'occhio mio ha rubata l'anima mia. Il popolo Giudai-Thren. 2. co concupiscendo le cose visibili, perdè le virtù invisibili; e avendo perduto per la vista esteriore il frutto interiore dell'anima, ricevette il danno del cuore per l'occhio corporale. Il perche noi dobbiamo tener gran regola ne' sensi esteriori, acciocche noi possiamo guardare la mondizia del cuore. Imperocche abbia l'uomo quanta virtude egli vuole nella mente, o che fia di gran gravitade; nientedimeno i sentimenti carnali fanno alcun romore puerile dalla parte di fuori : e se non sono rifrenati dalla maturità della buona diliberazione, e quasi da una fortezza giovanile, tosto tirerebbono la debol mente a fare ogni cosa brutra e lasciva. Adunque veggiamo, come il noitro beato Giob con giovanil fortezza della sua sapienza ristringea quello, che la carne porgea di laicivia e di bruttura; e si dice: io feci patto oon gli occha miei. E perche egli non riprime in se solo l'atto della lascivia, ma eziandio il pensiero; seguitando soggiugne: acciocche io non pensassi d'alcuna ver-

Il beato Giob sapea, che la lussuria si conveniva rifrenare nel cuore. Appresso sapea per grazia di Spirito Santo, che il nostro Redentore venendo in carne, dovea trapassare i comandamenti dell'antica legge, e vietare a suoi eletti non solamente la lussuria del corpo, ma eziandio quella del cuore, dicendo: Egli'è feritto: non adulterate. E io vi dico, che ogni persona, che Matth. 5. guarderà la femmina per concupiscenza carnale, gia ha commesso adulterio nel suo 27.

cuore. Moise condanna l'atto-della lusturia; ma l'Autore della mondizia, cioè Critto, condanna il pensiero della Justuria. Questa è la cagione, perche il primo Pattore diffe a fuoi Discepoli: abbiate fucinti i lombi della vostra mente: 1. Petr.'1. e subriamente, e persettamente sperate in quella grazia, che v'è offerta. Il suc- 13. cingere i lombe della carne, si è rifrenare la lussuria dall'affetto suo brutto: ma fuccinigere i lombi della mente, si è rifrenarla da que' cattivi pensieri. Ancora quelta è la cagione, che l'Angelo, che parlava con Giovanni Evangelista, Apoc. 1. era cinto sopra le mammelle d'una cintura d'oro. E perche la mondizia del 13. nuovo Testamento rattrena eziandio la lussuria del cuore; l'Angelo, che apparisce in esso nuovo Testamento, vien cinto in petto. Bene ancora lo stringea la cintura dell'oro; perche chiunque è cittadino della Città supernale, non laícia la bruttura della carne per paura della pena, ma per amore della carità. E abbiamo da notare, che il peccato della luffuria si commette co' pensieri, e con l'opere. Con pensieri si commette; perocche quando il nottro aftuto nimico non vede poter far commettere l'opera, si sforza d' imbrattare il noitro cuore con brutti penficri. Onde Iddio disse al surpente : ta andrai per terra col petto, e col ventre . Il serpente va per terra col Genesa. ventre quando il maladetto nimico conduce le persone a lui suggette al- 14. l'atto efferiore di lussuria : e allora va col petto a quando imbratta di catti-vi pensieri coloro, che egli non puo conducere all'effetto della lussuria. Ecco farà uno , che commette la luffuria per opera : a coftui va egli col ventre. Alcun'altro medita col suo pensiero di sarla: a costui va egli col petto. Ma perche per la via de pensieri si vien l'uomo all'atto; dirittamente dice la Scrittura, che il serpente va prima col ventre. Sicche il beato Giob, il qual tenea la disciplina e segola, eziandio nel pensiero, vince il petto, e'l ventre del serpente, dicendo: io feci patto con gl'occhi miei di nun pensare d'alcuna vergine. La qual mondizia di cuore chiunque non appetice d'acquistare, che sa egli altro, che scacciare da se l'autore d'ogni mondizia, cioè 160 ? Onde il beato Giob di subito soggiugne e che parte arebbe Iddio disopra in me? Iddio onnipotente del luogo eminente, che eredità e possessione arebbe in me? Come se apertamente dicesse : se io imbratterò la mente di cattivi pensieri, non potrò essere eredit e possessione di colui, che è cagione d'ogni mondizia. Perocche tutti i nostri beni non sono di alcun merito, seeglino non hanno in loro la testimosianza della castità nel cospetto dell'occulto Giudice. E tutte le virtù ajutano l'una l'altra in modo, che l'una senza l'altra, o ella non si puo dir virtù, o ella è piccola, s'elle non sono congiunte insieme. Se la umiltà non possiede la virtù della castità, o la castità non ha in se umiltà; che puo innanzi agli occhi dell'autore dell'umiltà e della mondizia valer la superba castità, o la umiltà imbrattata? Onde il santo nostro Giob per meritare d'esser posseduto in tutti gli altri beni dal suo Creatore, guarda bene la mondizia del cuore, e dice : io ho fatto patto con gli occhi miei di non pensare d'alcuna vergine. Che parte arebbe Iddio di sopra in me; e l' onnipotente del luogo eminente che possessione archbe in me ? Come se apertamente confessasse: Iddio del Cielo non mi vorrà aves per sua possessione, se nel suo cospetto la mia mente è fitta ne desideri terreni. Ma fra tutte queste cose noi dobbiamo sapere, che altro fatto è quello, che l'animo sostiene per tentazione della carne, e altro quel, che lo lega al diletto per consentimento. Perocche alcuna volta la mente è assalta dal cattivo pensiero; ma ella si difende e combatte . E alcuna volta è affaitta dal pensiero cattivo; e allora vorrebbe adempiese per effetto quello, che ha conceputo di male per desiderio. Egli è vero, che il brutto pensiero non imbratta punto le mente. benche egli l'assalisca, se ella si disende. Ma se ella consente al diletto, e alla tentazione; allora la imbratta, e sconfiggela. Questo è quello, che dice l'egregia 1. Cor. 19. Predicatore Paolo: niuna tentazione vi pigli se non l'umana.

La tentazione umana è detta quella, dalla quale noi siamo tocchi alcuna volta nel pensiero, eziandio contra nostra volontà. E questo, cioè, che le cose illecite vengano nella mente, noi lo patiamo in noi medesimi per la gravezza della nottra corruttibile complessione. Ma quando l'animo si reca a consentire a quello, che la condizione nostra corrotta gli porge ; allora Rom.6.12. non è tentazione umana., ma diabolica. E però da capo dice San Paolo: il peccato non regni nel vostro corpo mortale. Egli vieta, non che il peccato non fia nel corpo mortale, ma che non vi regni. Perocche il peccato puo effeze, e non regnare nella campe corruttibile; ma non puo esser, che non vi sia. Non è però, che non si chiami peceato l'esser tentato dal peccato; ma questa è quella, che è detta tentazione umana, di che noi abbiamo detto. Della quale perche noi non possiamo essere al tutto liberi, mentreche noi viviamo, e perche non si puo in tutto cacciar via; l'egregio Predicatore ci dà configlio, che noi non la lasciamo regnare nell'abitacolo del nofire cuere: acciocche il cattivo appetito, che alcuna volta si ficca nelle nostre buone cogitazioni, come un suro, almeno non si signoreggi, se egli entra dentro. E però il fanto nostro Giob, quando dice : to feci patto con gli occhi miei di non pensare d'alcuna vergine; non vuole, che s'intenda, che non lia . stata alcuna colpa d'aver risevuta quella contagione nell'animo; ma ehe non l'abbia tal pensiero mai condotto a consentimento; imperocche egli difendea la sua mente, come possessione nettissima di Dio, dalla preda, che volea fare l'avversario, dicendo: che parte arebbe avuta Iddio di Cielo in me? L' omnipotente Iddio del luogo eccelso che eredità arebbe abuto in me? Come se apertamente dicesse: lo sono sottoposto alla condizione umana, secondo la carne mortale; ma che servitù so io a Dio, se io non disendo l'animo mio dal consentimento del peccato, acciocche egli stia mondo? Ora segue il testo:

> Or non è perdizione all'iniquo, e alienazione a quegli, che farmo male? Grande, e pronta consolazione hanno i buoni, considerando la vita de' e guardando per la loro morte il pericolo, che fi fcampano, ftimano effer leggier cosa cio che essi patiscono di contrario in questa vira. Ora vadano i rei, ed empiano bene i loro desideri de' diletti carnali. Eglino nella loro sine sentiranno la eterna dannazione, perche, mal vivendo, amarono la morte loro. E gli eletti di Dio siano assitti di pena transitoria, acciocche i siagelli ritraggano dal peccato coloro, a cui la pietà divina ferba la fua eredità. Questo dico, perche il giusto è ora flagellato, e ora castigato colle battiture della correzione, acciocche egli sia apparecchiato a possedere il patrimonio della eredità eterna. Per lo contrario l'uomo ingiusto è lasciato pigliare i fuoi cattivi diletti; perche tanto gli faranno-negati i beni eterni, quanto egli. si diletterà ne' beni temporali. L'uomo ingiusto, che corre alla morte eternale, usa sfrenatamente i suoi appetiti; perocche i vitelli, che si serbano per lo macello, sono lasciati certo tempo andar liberi per le pasture. Malli nomo giulto non è lasciato usare i diletti transitori e mondani; perocche il vitello, che è deputato a lavorare per far frutto, è tenuto sotto il giogo, e riservato a vita , e non è menato al macello. I beni temporali sono negati agli eletti in questa vita; perocche i medici non danno licenza di mangiare, e far cio, che vogliono, a quegli infermi, che fono atti a guarire. Ma ai rei sono dati i beni, che egli desiderano in questo Mondo; perocche agl'infermi disperati è conceduto ciò, che eglino vogliano. Onde considerar debbono i giusti, quali saramo i mali, che aranno i peccatori; e non debbono avere a invidia la loro felicità, che eglino hanno ora innanzi al mal futuro. Or che hanno i giusti ad avere invidia o ammirazione de' diletti, e de' gaudi de' rei ; perocche eglino conoscono , che essi giusti debono andare alla

patria celeste per via aspra, e i peccatori all'inferno, quasi per belli e dilettevoli prati? Il perche dica il nostro Giob: ora non è perdizione all'iniquo, e alienazione a quegli, che fanno male? La qual parola di alienazione sonrebbe ne' nostri orecchi piu duramente, se l'Interpetre latino l'avesse potuta dire, come dice in lingua Ebrea; perocche quello, che noi diciamo alienazione, gli Ebrei dicono anathema, cioè separazione. Allora aranno alienazione i perversi uomini, quando si vedranno essere anathema, cioè separati dalla eredità del distretto Giudice per averso qui dispregiato co' loro cattivi costumi. Ora sioriscano bene i peccatori; poiche essi sono alienati e separati dal siore della eternale eredità. Ma i giusti sollecitamente considerino loro medessimi, e in tutte le soro operazioni debbano temer d'essere veduti da Dio. Il perche subito soggiugne bene Giob, e dice: or non guarda Iddio le nostre vie, e non an-

novera egli tutti i nostri andamenti?

Che vuole intendere qui il santo Giob per lo nome delle vie, senon le operazioni? Per quelta cagione dice Geremia: fate buone le vostre vie, e i Jerem.73. vostri studi. O per lo nome degli andamenti, che intende egli, senon i movimenti della mente, o i frutti de' meriti noltri. Co' quali andamenti la somma Verità ci-chiama a se medesima, dicendo: venite a me tutti vai che durate fatica, e fiete gravati. Cristo non comanda, che andiamo a lui con passi del corpo, ma con frutti del cuore. Appresso dice: verrà ora, Jo.4.21.26 quando voi non adorerete il Padre in questo Monte, nè in Gerusalem. E poco poi : i veri adoratori adoreranno il Padre eterno in ispirito, e verità; perocche il Padre mio vuole tali, che così lo adorino. Sicche egli dimoitra certi passi 5. nel cuore, quando ci chiama, che noi vegniamo a lui; e nientedimeno ci protesta, che noi non andiamo ad altre opere fuori di lui col movimento del nostro corpo. Imperocche egli in tal modo considera le vie di ciasuno; e in tal modo annovera i passi suoi, che non vuole, che trapassino senza discussione, ed esaminazione alcune cogitazioni, che pajono minutissime secondo il giudicio umano, o alcune parole leggerissime, delle quali per l'usanza noi non ne facciamo alcuna stima. Questo è quello, che egsi dice nell'Evangelio : colui , che si cruccia col suo fratello , sarà degno del giudicio ; e colui , Matth.5. che dirà Raca , sarà degno del concilio : e chi dirà pazzo, sarà degno del suo 22. so dell'inferno. Raca in lingua Ebrea è una voce, la quale chiamano i gramatici interiezione: la quale dimottra l'animo dell'uomo irato, ma non caccia pero appieno suori la parola dell' ira conceputa dentro. Ove dobbia-mo considerare, che prima l'ira è ripresa senza la voce; e poi l' ira con la voce, che non è appieno formata intelligibilmente. Ma quando dice la terza volta, paszo; l' ira è ripresa, perche mostra per aperte parole la pasfione, che egli ha dentro. E abbiamo qui da notare, che nell' ira sola lo dice degno del giudicio; e nella voce dell'ira, cioè dicendo raca, lo dice degna del consilio; e nella voce formata con parole espresse, cioè di pazzo, lo dice degno del fuoco infernale. E per questo noi veggiamo, che per li gradi successivi della colpa cresce la gravezza della pena. Nel giudicio ancora si esamina; nel concilio si da la fentenza; nel suoco infernale si mette ad esecuzione quella sensenza, che esce del concilio. E questo è, perche Dio annovera, e considera con sottile esaminazione i passi delle nostre operazioni; e condanna per giudicio l'ira fenza voce, e per concilio l'ira con la voce, e nel fuoco infernale l'ira con la voce e colle parole. Appresso, questa sottile considerazione il Proseta guardava, quando dicea: o Dio, fortissimo, Jerem. 32. grande, potente, Signore degli eserciti è il nome tuo. Tu se grande di consi-18. de figliuoli di Adamo, acciocche tu renda a ciascuno secondo le sue vieze secondo il frusto delle adinvenzioni delle sue mani. Onde Iddio con sottile esaminazio-21000

14.19.

zione considera queste vie in tal modo, che in ciascuno di noi rimunera ogni bene, che vi truova, e punisce ogni male, chè gli dispiace. Questa è la eagione, perche esso Dio loda l'Angelo della Chiesa di Persamo in al-Apol.2.13. cune cose, e in alcune lo riprende, dicendo: lo so, dove tu abiti, e dove è la sedia di Satanasso: e tu tieni il nome mio, e non hai negata la Fede mia. E poco poi dice: ma io ho contro di te piccola cosa, cioè, che tu patisci, quivi essere quelli, che tengono la dottrina di Balaam. Ancora dice all'Angelo della Chiesa di Tiatira. Io so l'opere tue, e la carità, e la fe, e't ministerio, e la pazienza tua, e l'opere tue ultime piu, che le prime. Mà io ho contro di te piccola cosa che tu lasci quella semmina Jezabel, che dice essere prosetessa. ammasstrare, e ingannare i servi mici, e fornicare, e mangiare le cose sacre agl' idoli. Ecco, che gli racconta i beni suoi, ma non gli perdona i mali, se egli non si reca a penitenza. Imperocche Iddio in tal modo considera le vie di ciascuno, e sì annovera i suoi passi, che egli per sua sottile esaminazione conosce, quanto ciascun procede nel ben operare, o si faccia danno a

Il merito delle nostre opere, il quale per tutto di multiplica per li santi sludi della nostra buona vita, si si perde alcuna volta per avere in se mescolato del male. Così interverrà, che l'uomo da una parte sarà un grande edificio di buone operazioni, e dall'altra dissa quello, che ha edificato per lo suo male operare. Onde i santi uomini tanto piu sottilmente considerano le loro cogitazioni, quanto veggono, che Iddio l'esamina piu distretta-mente. Eglino ricercano la loro mente, e studiansi di trovare, se eglino peccano in alcuna cosellina ; acciocche tanto meno possano esser ripresi da Dio, quanto senza alcuna intermissione riprendono loro medesimi tuttodì, non pigliando per questa cagione niuna sicurtà , o gaudio mentale; perocche eglino fanno, come i loro fatti sono veduti da Dio, il qual vede in loro que' difetti, che essi medesimi non veggono. Ora il nostro beato Giob mostra, come egli tenne fra gli antichi Santi vita di perfezione; ma perche egli vide per ispirito profetico l'avvenimento del nostro Redentore, gia conosce, e vede ne' suoi comandamenti, quanto meno egli abbia di persezione. Onde dice così: se io sono ito in vanità, e se il mio piede ha corso per ingamuere altrui; Iddio mi pesi in una statera giusta, e sappia la mia semplicità. Il saper di Dio si è sarlo sapere a noi. Quelto è un usato modo del nostro parlare, che chiamiamo il di lieto, quando occorre di che noi ab-

Gen.22.12 biamó letizia. Questo è quello, che Dio dice ad Abraam: ora ho conosciuto ; che tu temi Dio ; imperocche il Creatore de' tempi non conosce alcuna rosa per qualche cagione, che occorra. Ora che piglieremo qui noi per lo nome della statera, senon il Mediatore di Dio, e degli uomini, nella cui diritta statera tutti i noltri meriti son pesati, e ne' cui comandamenti nos conosciamo quel che noi abbiamo meno di perfezione nella nostra vita ? In questa statera noi siamo pesati, quante volte noi siamo provocati a seguitare

gli elempli della sua vita. Per questa cagione è scritto: Crisso pati per noi, 1.Petr. 2. lasciando à voi gli esempli, acciocche voi seguitiate le sue vestigié: il quale non-fece peccato; e non su trovato alcun dolo nella sua bocca: il quale essendo ma-21. ladetto, non maladiceva : e patendo non minacciava. Similmenre San Pao-

Ibr. 12.1.10 dice: con pazienza corriamo alla battaglia a noi proposta, guardando in Gesù, che è cagione; e compimento della Fede: il quale, essendogli posto innan-zi gaudio, sostenne pena della croce, non apprezando la consussone, che gli

Cristo apparve una volta in carne, acciocche egli eccitasse il nostro animo, ammonendoci con parole; e accendesse, dandoci esemplo; e ricomperasse morendo; e risormasse risurgendo. Ora Giob non trovando in se al-

cuna cosa ragionevolmente riprensibile, dirizza gli occhi a veder la virtude del nostro Redentore, la qual passa ogni cosa; acciocche esso conosca, quanto egli ebbe meno di persezione: e dice: Se io andai in vanitade, e se il mio piede corse mai ad ingannare altrui, Iddio mi pessi in una statera giusta, e sappia la semplicità mia. Come se apertamente dicesse: se io operai mai alcuna cosa per leggerezza, o per malizia, venga, e apparisca un carne il Mediatore di Dio, e degli uomini; acciocche io veggia nella sua vita, se io sono veramente semplice. Egli avanzando, come noi abbiamo detto, tutti gli uomini del suo tempo, cercava di vedere il Mediatore di Dio, e degli uomini; acciocche pesandosi in quella slatera, conoscesse, se egli avea tenuto in veritate vita semplice : e però dicea : pesi Iddio me in una statera giu-sta, e sappia la mia semplicità, cioè me la faccia sapere. Come se pazientemente confessasse, e dicesse: quanto alla misura della umana vità, io non veggio in me alcune cose reprensibili; e se il Mediatore di Dio, e degli uomini non viene con comandamenti di piu sottil vita, io non conosco, di quanto io sono ancora di lunge dalla vera semplicitade. E abbiamo da notare, come egli tiene diritto ordine nel suo parlare, ponendo, che prima il piede vada in vanitade, e poi in dolo e ingamo; perocche la vanitade si consa con la leggerezza dell'animo, e l'inganno con la malizia s e pero alcuna volta molti trascorrono infino a sar cose maliziose e ree, perche prima non si curano di sar cose leggieri. Segue nel testo: So il mio passo use della via. Tante volte il passo nostro si diparte della via, quante la nostra cogitazione lascia la dirittà via delle virtudi per lo consentire al peccato. Così quasi tanti passi pognamo noi fuori della via, con quanti cattivi desideri noi ci dilunghiamo dal diletto della celestiale vita: e, come noi abbiamo detto di sopra, noi, che siamo gravati ancora dalla gravezza di questa corruttibil carne, non possiamo sì vivere, che alcuna dilettazione di colpa non ci possa toccare. Ma altra cosa è esser tocco contro a sua volontà; e altro esser serito nell'animo dal consentimento. Il perche i santi uomini con tanto maggior cautela, e circospezione si guardano, quanto non fenza grande sdegno si veggono eziandio un poco esser tocchi da'cattivi movimenti carnali. Onde soggiugne il testo: Se l'occhio mio ha seguitato il cuor mio. Ecco come da capo egli per buona guardia della virtù interiore ritor-na a regolare le membra esteriori; acciocche, se sorse il cuore avesse alcun brutto desiderio, l'occhio regolato per disciplina di buona cautela non voglia drizzare la sua vista in alcuna disonestade...

Siccome spesse volte la tentazione vien nell'animo per mezzo degli occhi; così alcune volte nasce dentro nell'animo, e costrighe l'occhio di suori a seguitare il suo appetito. Onde interviene, che alcuna volta l'uomo guarda con pura intenzione le cose esteriori; ma nel guardare l'animo sarà serito dal coltello della concupiscenza. Siccome già per esemplo noi abbiamo detto, David non guardò la moglie d'Uria studiosamente, perche egli l'amasse; ma piuttosto l'amò, perche incautamente la guardò. La qual cosa interviene all'uomo per giusta retribuzione di Dio; acciocche colui, che usa incautamente l'occhio di fuori, in veder poi giustamente sia acciecato dell'occhio dell'intelletto interiore. Alcuna volta la concupiscenza nasce dentro nell'animo, e signoreggia; ed essendo egli corrotto, vuole a modo tirannesco, che i sensi corporali ubbidicano al suo appetito, e cossigne l'occhio a seguitare i suoi disonessi adsideri: e per un tal modo di dire apre le finestre della luce, perche vi entrino dentro le tenebre della cecitade. Onde i santi uomini, come si sentono toccare da ascun brutto desiderio, con grande arte eglino chiuggono le finestre degli occhi, donde alcuna bellezza potesse entrare nella mente; acciocche l'occhio non sia cagione di peccato Tomo III.

al cuore. La qual cautela quando l' nomo non si cura di tenere, le eogitazioni brutte pallano tolto all'atto del peccare. Onde di subito soggiugne il noitro Giob: e se macula alcuna si è accostata alle mie mani. Il santo Giob sapendo, che alcuna volta le prave cogitazioni vengono alla mente per gli occhi, poco di sopra disse: lo feci fatto con gli occhi miei di non pensare d'alcuna vergine. Appresso sapendo, che alcuna volta la concupiscenza carnale nasce nella mente, e che gli occhi possono pervertamente ubbidire al suo desiderio, dice i se l'occhio mio ka seguitato il cuor mio. Come le apertamente dicesse: io non voleva in alcun luogo vedere cosa, che io avelli ad amare: ed eziandio, se io avelli pur veduto, mai non cercai di aver quello, che io amava, e desiderava. Sicche ben dice Giob: e fe l'occhio mio ha seguitato il cuor mio; imperocche se mai la mente, come pure d'uomo carnale, aveile in se medefima conceputo alcuna cofa illecita, tenea egli gli occhi serrati, e non gli latciava teguitare quel perverso appetito. Ora pen-siamo le nostre coscienze; e dalla bassezza del cuor nostro consideriamo, in quanta altezza di perfezione era quello santo Uomo. Ecco, come egli col coltello del fanto rigore uccidea tolto il cattivo deliderio, se nato gli fulle nelle parti secrete del cuore; e come non lo lasciava venire ad effetto. Onde soggiugne, come noi abbiamo gia detto: a se alcuna macula si accosto mai alle mie mani. Or quando poteva avere alcuna macula nelle mani, cioè peccato nelle sue operazioni, quando col rigore della santa disciplina egli non lasciava il desiderio giugnere ad alcun atto illecito?

La colpa non può mai venire fuori ad effetto, se ella è uccisa dentro,

ove ella nasce. Ma se noi non resistiamo tosto alla tentazione, che nasce nel cuore, ella tanto piu si fortifica, quanto per negligenza è lasciata stare : e a quello modo ella nasce suori per opera, e appena poi si puo vincere, perche ella tien dentro presa , e legata la mente , la quale solea reggere le sue membra. E perche il beato Giob ha dette tutte se predette cose con condizione, cioè, se egli le ha operate; ora si lega con la sentenza della maladizione, dicendo: Io seminero, e uno aitro mangerà: e la mia progenie Isai 32.20 sia diradicata. Secondo il coltume della Scrittura, noi diciamo il seminare il prediere la parola di Iddio. Pero dice il Profeta: beati voi, che semmate forra tutte l'acque. Il Profeta vide in ispirito, come i Predicatori della santa Chiesa doveano predicare sopra tutte l'acque, cioè porgere generalmente a tutti i popoli le parole sante della vita eterna, quali come granella del pane celestiale. Il mangiare si è l'essere saziato, e ripieno di buone operazioni. Onde la somma Verità dice per se medesima: Il mio cibo si è, che io faccia la volontà di colui, che mi ha mandato. Addunque se Giob ha fatte le cose, che egli disse di sopra, sotto forma di comminazione puo dire sicuramente: io seminero, e un' altro mangera; quali se apertamente dicesse: non io, ma altra persona saccia quello, che la mia voce ha parlato. Il Predicatore, che non accorda i fuoi coltumi alle fue parole; digiuno semina quello, che un'altro mangia; imperocche egli eziandio non si pasce del suo seme, quando non tenendo la dirittura delle sue parole proprie, non si riempe la coscienza delle buone operazioni. E perche alcuna volta i Discepoli odono le buone parole in vano, cioè quando sono rovinati da i cattivi esempli de' loro Maeltri; dirittamente soggiugne :-e la mia progenie sia eradicata. La progenie del Predicatore è eradicata, quando colui, che nasce per buone parole, è poi morto per mal'esemplo: e quando la negligenza della vita del Maestro uccide la buona volontà del Discepolo, il quale era prima stato generato per la lingua ben parlante. Ora a maggior dichiarazione delle cofe gia dette non voglio, che noi per pigrizia trapassiamo quello, che è scritto fra l'altre mobili opere di Salomone, cioè di

quella Meretrice, che vegghiando lattava il suo figliuolo, e dormendo l'uc-1, Reg.4. ciie. Per simil modo i Macstri vigilando per la loro scienza, e dormendo 19per misera vita, e non facendo quello, che eglino dicono, uccidono per lo sonno della loro negligenza que' Discepoli, che eglino aveano generati, e nutricati per vigilie di predicazione: e colla loro cattiva vita opprellano quegli, che eglino avean nurricati col latte delle loro parole. Onde alcuna volta interviene, che vivendo eglino miseramente, e non potendo avere Discepoli di laudabil conversazione, si sforzano di tirare loro gli altri buoni Discepoli; acciocche mostrando d'aver Discepoli, che gli vadano d'intorno, siano nel cospetto degli uomini scusati del male, che essi fanno, i quali per la vita de' buoni fudditi ricuoprono la loro negligenza. Onde ivi quella Meretrice, che ucsite il proprio figliuolo, cercava di avere l'altro, che non era fuo. Ma Salomone col coltello conobbe la vera madre : cioè, che nell'ultimo giudicio il distretto Giudice per sua sentenza dimostrerà, per cui dottrina il Discepolo abbia avuto vita, e per cui mal'esempio abbia ricevuto morte. Ove abbiamo ancora da confiderare diligentemente, che Salomone comando prima, che il figliuolo vivo fusse diviso; acciocche per questa simulazione si poresse discernere la vera madre. Imperocche nella presente vita quasi si divide la vita de'Discepoli, quando l'uno riceve meriti da Dio, el'altro gran loda dagli uomini. Ma la falsa madre non si cura, che sia ucciso quello, che ella non ha generato: perocche i Maeltri arroganti, che sono seuza carità, non potendo aver pienissima fama per li Discepoli altrui, gli perseguitano crudelmente insino alla morte : ed essendo accesi dalla facellina dell' invidia, non laseiano vivere per utilità d'altrui quelli, che si veggiono non poter possedere. Onde ivi la maletta Meretrice grida: non sia nè mio, nè suo. Imperocthe, come noi abbiamo gia detto, eglino hanno invidia, che tali buoni Discepoli vivano per gloria de'loro Maestri, poiche eglino non possono per loro avere fama temporaie. Ma la vera madre si studia, che 'I suo figliuolo almeno viva sotto altra estranea madre; perocche i veraci Maestri sono contenti, che alcuni de suoi Discepoli acquistino sama sotto altri Maestri, se pur veramente eglino non perdano la perfezione della loro buona vita. Per questi segni di pietà è conosciuta la vera madre; perocche ogni Maestro è conosciuto nella carità, che egli usa verso i suoi Discepoli : e merita di aver tutta la fama, poiche egli loro concede licenza di sare quasi tutto sotto akro Maettro. Quato ancora interviene, perche i buoni Maettri non folo non hanno invidia alla fama, che hanno gli altri Maestri de' suoi Discepoli; ma eziandio priegano, che eglino apparino bene con quegli altri Maestri. A questo 'modo ricevono esti poi i loro Discepoli interi, e vivi: cio è, che nel finale giudicio eglino aranno persetta retribuzione, e gaudio per la carità uiata verso di loro. Ora noi abbiamo dette queile cose trascorrendo, per moitrare, come la progenie de' Discepoli è morta per la hegligenza de' Dottori; perche ciascuno, che non vive secondo quello, che egli parla, sveglie per malo esempio dalla radice della virtù quelli, che per buone parole avea gia generati. Ma il beato Giob non uccide dormendo quelli, che egli vegghiando avea per predicazione generati: e pero con fidanza dice: Se io non ho perfettamente compute le predette cose, io seminerò, e un' altro mangi; e la mia progenie sia diradicata. Appresso esaminando se medesimo, se egli avesse fatto alcuna brutta opera, soggiugne, e dice:

Se il mio cuore è stato ingannato sopra-alcuna femmina, e se io ho-posto all'ufeio del mio nimico infidie. Alcuna volta il peccaro della fornicazione non fi divide dal peccato dell'adulterio; conciossiache la somma Verità dice nel Vangelo: chi guarderà la femmina con concupiscenza d'averla, già ha mecato, Matth. 5. cioè adulterato, nel suo cuore. Questo verbo mecare in lingua greca viene a 28.

ma solo dicendo: chi guarderà la femmina; apertamente vuol dimostrare Critto, che con la fola viita degli occhi eziandio fi commette adulterio, quando la donna non maritata è disonestamente desiderata. Pure alcuna volta quello peccato di divide secondo il luogo, e secondo gli ordini sagrati della persona, che vi pecca; perocche così la studiosa concupiscenza maoula la persona, che è potta in ordine sacro, come macula un' altro l'atto dell'adula terio. Ma in fimili persone il peccato della lutturia è divito in quelle due membra. E che il peccato della fornicazione fia di per fe diverso dal peccato dell'adulterio, ne rende tellimonianza l'egregio Predicatore Paolo, il quale fra 1. Cer 6.9. gli altri peccati gli mette così, dicendo: ne fornicatori, ne quegli, che servono agl' deli, nè gli adulteri possederanno il regno di Dio. Sitche egli, quando pone una pena a diversi peccati, dimostra, che molto sono diversi l'uno dall'altro. Onde per quello, che il beato Giob dice: Se il cuor mio fu ingannato sopra alcuna femmina; apertamente dimoitra, che egli non avesse pensato del viziodella fornicazione : e per quello, che egli aggiugne : e se io posi-le insidie all'uscio dell'inimico mio; ancora dimostra chiaramente, come esso su libero dal peccato dell'adulterio. Ma forse dirà alcuno, opponendo a quello, che io dico : che maraviglia è, se egli dica di se, come si conservatie netto, e libero non solamente dal peccato dell'adulterio, ma eziandio della bruttura della fornicazione, ellendo sì santo uomo della noi poco apprezziamo quella obbiezione, se noi considereremo il tempo, che egli usò queste virtadi ; imperocche a suo tempo non era ancora, per ristrignere la concupisconza carnale, data e posta la legge evangelica, la quale correggesse la lascivia non solamente del corpo, ma eziandio del cuore. Ancora non si deano gli esemphi di quegli continenti, che mantenellino cattitade, che l'uomo potesse seguire. E nientedimeno il beato Giob da di se esemplo di monditia, il quale egli non avea veduto in persona alcuna. Ma noi oggi veggiamo, molti dopo il vietamento fatto da Dio non guardarsi da questa bruttura. Onde noi possiamo considerare, se tanto peccato è negli uomini venerabili questa bruttura dopo il comandamento, di quanta loda sia degno questo nostro fanto e venerabile uomo, il quale innanzi alla legge evangelica tenea castità, e il quale, se mai avesse commesso questo peccato, vuole esser punito; dicendo: la mia moglie sia corrotta da altrui, è gli strani s'inchinino sopra di lei. E perche alcuna volta noi non pensiamo, quanto grave peccato sia l'adulterio, se noi il commettiamo, ma ben conosciamo quanto egli è grave, se a noi è fatta quella ingiuria nelle nottre mogli; vuole il beato Giob per punizione della colpa sua, se egli l'avesse commesso, patire tanta ingiuria in se, per mostrar ben la gravezza del peccato : e però espressamente dice:

Ouesto è male ineffabile, e iniquità grandissima, e fuoco, che divora in perdi-

ma peccate, e quella, che si chiama crimine; perocche ogni crimine è peccato, ma non ogni peccato è crimine. In questa uita molti sono senza crimine; ma njuno puo esser senza peccato. Onde il santo Predicatore Paolo Tr. 1. 6. descrivendo l'uomo degno della dignità sacerdotale, non disse : Se alcuno è fenza peccato; ma disse: se alcuno è senza trimine. Or chi puo esser senza 1.Jo.1.8. peceato, quando San Giovanni Evangelista dice: Se noi diremo, che noi men abbiamo peccato, noi tradiamo noi medefimi, e la verità non è in noi? Abbiamo appresso da considerare in questa distinzione di peccati, e di crimini, che alcuni peccari imbractano l'anima, ma i erimini l'uccidono. Onde il beato Giob, diffinendo il crimine della luffuria, dice, che egli è fuoco, che divora infino a perdizione; perocehe la colpa di questa lusturia macula la persona, non

zione, e disbarba tutte l'erbe nate. Questa differenza è fra la colpa, che si chia-

di bruttura, ma si la divora e consuma insino a perdizione.

Il beato Giob per mostrare, che quantunque siano gli altri beni, se que-Ro peccato della luffuria non si leva via, tutti siano annichilati per la grandezza di quelto male; dice seguitando nel suo telto, che egli disbarba tutte l'erbe nate. L'erbe nate sono le buone operazioni dell'anima nostra : la quale se na signoreggiata dalla carne, pervertendo l'ordine della natura, tutte le cose ben fatte si consumano per lo suoco della lussuria: imperocche nel cospesso dell'onnipotente Iddio non son reputate d'alcuna stima quelle operazioni di giunizia o di pietà, le quali sono maculate dalla bruttura della furiuria. Or che puo giovare a noi, se noi aremo pietà, e compassione al nostro-prossimo ne suoi bisogni, quando noi crudelmente dissaccia-mo in noi l'abitazione di Dio? Onde se la fiamma della lussuria non si spegne per la mondizia del cuore, in vano nascono tutte le virtu, come dice. Moise i il fuoco è venuto ardendo dalla ira mia, e arderà di sotto infino all'inferno. Deut. 32. Roderà la terra, e le cose, che nascano d'essa. Il fuoco divora, e rode la terra, 22. e le coje, che nascono d'essa, quando la tusturia consuma a carne, e tutte le buone opere, che si pottono fare per essa; perocche la fiamma della lussuria arde e confuma cio, che poteffe ufcire della buona intenzione : Sicche dice Giob: La lusturia è fuoco, che divora insino a perdizione, e disbarba tutte l' erbe nate; perocche se noi non resistiamo al peccato della lussuria, eziandio periscono quelle cose, che pareano buone. Ma perche i vizi sogliono recare alcuni ad umilitade, e le virtudi fogliono alcuni condurre a fuperbia dellamente; consideriamo noi ancora, se il beato Giob in tanta nettezza di cassità fu eziandio umile: e veggiamo, quando egli era in tanta altezza di virtudi 💒 se egli si teneva umite "dicendo: Se io dispregiai di stare in giudicio col servo mio, e colla ancilla mia, quando contendeano meco. Colui, che non fugge di stare in giudicio a ragione col servo suo, e con la ancilla sua, di chiapo mostra, che mai non su superbo in se medesimo contra alcun suo prossimo. Io voglio con tutto quello considerare la vita di quello santo uomo, con quanta discrizione egli la guido, e offervo in tutte le cose. Non molto di sopra egli disse : i giovani mi vedegno, e nascondeansi; e i vecchi si levavano da sede-sob.29.8. re, e stavanmi ritti innanzi. I principi lasciavano di parlare, e poneano il dito sopra la bocca loro. I duchi raffrenavano la loro voce, e la loro lingua si accostava al gozzo loro. Ora dice: se io dispregiai stare in giudicio col servo mio, e con l'ancilla mia, quando contendeano meco.

Chi potrebbe degnamente considerare la gran discrezione, e l'alto reggimento delle virtù di quelto onto uomo, nel quale era tanta autorità della signoria, che i duchi erano contretti di tacere nel suo cospetto : e tanta umiltà di cuore, che egli lasciava le sue ancille di pari in giudicio a piatire con lui? Ecco, come per mirabil modo egli è nella gran dignità il più potente signore de principi, e nelle questioni de servi eguale a servi. Stava nella congregazione de' principi, come maggiore; e nel piatire co' fuoi fanti era egli un uomo, come gli altri. E perche egli si vedea servo del vero Signore Iddio, non si levava sopra i suoi servi con l'altezza del cuore. Onde di subito soggiugne: Che farò io, quando fi leverà a giudicaro; e quando mi domanderà, che risponderò io ? Colui, che pensa dell'avvenimento del giudicio finale, tutto di senza cessazione provede, e racconcia le sue ragioni in meglio. Similmente colui, che con tremor di cuore ragguarda. l'eterno Signore, è coltretto di temperare la forza della sua signoria temporale verso a sudditi suoi : perocche egli si avvede, che niente è l'essere a certo tempo il maggiore, quando egli è fottopoito a render ragione delle opere sue a colui, che è Signore senza fine. Appresso spesse volte interviene, che la transitoria signoria tira l'animo in superbia. E perche l'uomo si leva in alto per arroganza, per cagione che egli vede gli altri fotto se; conviene, che quello

7.

taic sempre guardi colui, che è sopra lui, acciocche per paura di colui, che è lopra tutti, egli reprima la superbia dell'animo, che gli cresce dentro. E benche egli vegga molti, che sono sotto lui, debbe considerare egli, sotto cui egli è poito; acciocche per considerazione del vero Signore si scemi il gonfiamento della falsa signoria. Onde il beato Giob temendo il giudicio di colui, che è sopra tutte le cose, vien nel giudicio temporale pari a fuoi servi, dicendo: Se io dispregiai di sottomettermi nel giudicio col servo mio, e con la mia an illa. Quando Iddio si leverà a giudicare, e quando mi domanderà, che risponderò io? Egli per tener sempre il cuore fitto in umilia, non guarda ne suoi servi, che egli è maggiore di loro; ma che egli è uomo, come lo-

ro. Onde di subito soggiugne:

Or non mi fece nel ventre di mia madre colui solo, che sece il servo mio, formillo nel ventre della sua madre? La considerazione di noi, cioè, come noi framo tutti eguali per natura, è una grande e bella virtù d'umiltà negli uomini potenti: peracche tutti gli uomini son nati eguali per condizione umana; ma per l'ordine del sommo dispensatore Iddio vi s'è aggiunto, che not fiamo prelati ad alcuni. Onde se noi leviamo dalla mente noitra quello, che vi è arroto per dispensazione temporalmente, tollo troveremo quello, che naturalmente noi siamo; e vedremo, che alcuna volta la potenza terrena si contrapone nell'animo nostro, e si ci inganna con superbe cogitazioni: e porò dobbiamo riprimere il gonfiamenro della fuperbia con la mano dell' umilissima considerazione di noi. Così se la mente nostra discende dall'altezza della sua prelazione a considerare se medesima, tosto troverà la pianura, e la egualità della natura commune. Imperocche, come noi gia detto abbiamo, la natura genera eguali tutti gli uomini; ma variandoli l'ordine de'. nothi meriti, Iddio per sua occulta dispensazione pone l'uno sotto l'altro Ma que la varietà e dispensazione, che è uscita per li vizi degli uomini, nientedimeno è ordinata da Dio per giusto giudicio; acciocche, poiche ogni uomo non va per la via eguale, l'uno sia dirizzato dall'altro. Ma i santi uomini, quando sono maggiori, non considerano in loro la potestà della loro dignità, ma' la egualità della comune natura : e non godono d'esser sopra gli uomini, ma di far urile agli uomini. Eglino fanno, che gli antichi noitri Padri furono non solamente Re degli uomini, ma pastori delle pecore. E dicendo Iddio a Noè, e a' suoi figliuoli : crescete, e multiplicate, ed' Genef.9.1' empiete la terra; foggiunse, e disse : e il vostro tremore, e terrore fia sopra tutti gli animali della terra. Onde è da considerares che egli non disse: il vostro terrore sua sopra gli uomini, che saranno; ma sopra gli animali della terra. E pertanto l'uomo per natura è posto sopra gli animali irrazionali; ma non sopra gli altri uomini. Onde gli è detto, che egli sia temuto dagli animali, e non dagli uomini; perocche voler esser temuto dalla persona eguale a se, è superbia contra natura. Benche noi troviamo, che eziandio i santi uomini desiderano d'esser temuti dai loro, sudditi; ma questo interviene, quando eglino veggono, che i loro sudditi non hanno il timore di Dio; acciocche almeno per paura umana temano di peccare coloro, che non temono i giudici di Dio. In quello caso i santi Prelati, e Rettori non insuperbiscono, perche eglino vogliano esser temuti, quando non cercano d'acquistare la loro gloria, ma perche i sudditi facciano meglio. Anzi perche eglino cerçauo d'effer in timore a quelli, che vivono male, quali fignoreggiano non a uomini, ma ad animali bruti; peroccho per quanta parte i sudditi sono be-stiali, per ranto debbono esser sottoposti al timore. Onde quando non è nella persona vizio degno di correzione, i santi Prelati e Rettori non hanno letizia della eccellenza della loro potestà, ma della egualità della condizione umana. E non, che eglino vogliano elser temuti; ma eziandio suggo-

no d'essere onorati piu, che non si conviene: è parrebbe loro ricevere non piccol danno della loro umiltà, fe pur fullino reputati di piu virtù per ester eglino di maggior dignitade. Questa è la cagione, per la quale il primo pastore della Chiefa vedendosi adorare da Cornelio, e che gli rendea piu onore, che non gli parea convenevole, subito ricorse alla egualità della sua condizione, dicendo: fla su, che io medesimo sono uomo. Chi non sa, che l' Ast. 10.26 nomo dee adorare il suo Creatore, e non l'uno uomo l'altro? Però S. Pietro vedendo Cornelio umiliarsi piu, che non si conveniva, si riconobbe esfere uomo, acciocche la mente non passasse i termini della sua condizione, e acciocche egli per confiderazione della comune natura levasse via la superbia dell'onore, che gli era indebitamente fatto. Apprello per quelta medesima cagione l'Angelo, che era adorato da Giovanni Evangelilla nell'Apocaliffe, li riconobbe effer creatura di Dio, dicendo: guarda, non fare: io son Apoc. 19. fervo, come tu, e come gli altri tuoi fratri. Ancora per quella cagione il Pro- 10.0 22. feta, che era ratto a vedere le cose sublimi, è chiamato Figliuolo dell' uo. Ezech.3. mo; acciocche vedendosi menare a vedere le cose celesti, si ricordi, eche II. egli è uomo. Quali come se per piu manifelte parole l'ammonisse, dicendos ricorditi chi tu se, acciocche tu non insuperbischi per questi ratti celesti, e accioc-che la memoria della tua condizione temperi l'altezza della rivelazione. Per le quali ragioni noi abbiamo da confiderare, con quanta memoria della propria condizione noi dobbiamo abbassare nel cuor nostro la superbia della potenza terrena: poiche il Profeta è chiamato Figliuolo dell'uomo, acciocche la fuperbia non nascesse de gran doni delle prosezie, che egli avea. Di questa condizione, e umanità sempre bene il beato Giob si ricordava, quando diceva: or non mi fece nel ventre della madre mia colui medesimo, che fece il fervo mio, e formollo nel ventre della midre sua? Come se apertamente dicesse : per qual cagione non dobbiamo eglino ed io essere uditi , e giudicati egualmente in ogni quistione e piato, poiche egli, ed io siamo egualmente creati per potenza del nostro Creatore? E perche noi abbiamo veduto la gran perfezione della cattità, e della umiltà fua; ora veggiamo l'opese della sua cortessa. Segue il testo, e dice:

Se io negai a' poveri quello, che eglino voleano, e se io fesi aspettare gli occhi della vedova. Noi possiamo comprendere per queste parole, che questo santo Uomo soccorreva a' poveri non solamente secondo il loro bisogno, ma eziandio secondo il desiderio, che eglino aveano. Ma arebbe dato Giob cosa a' poveri, che non susse necessaria? O sorse, secondo che la santa Scrittura suol chiamare soveri quegli, che sono umili, san Giob solo donava quello, che voleva il povero, se lo vedea, come umile, domandare? Perocche non vi è dubbio, che in tal caso senza indugio si dee dare ogni cosa, che è domandata con vera umiltà, cioè, che non procede da difordinato defiderio, ma da pura necessità: imperocche proppo gran superbia è desiderare alcuna cosa, di che l' uomo non ha bisogno. Onde su risposto a coloro, che superbamente domandavano: voi domandate ¿s non ricevete quello, che voi domandate, per-Jacob.4.3. che voi domandate male. E perche coloro, che sono veramente poveri, non sono enfiati di superbia, i quali la somma Verità nell'Evangelio dimostra, quando dice: beati i poveri di spirito; dirittamente ora il beato Giob dice: Se io negassi a' Matth.5.3 poveri quello, che eglino voleano. Perocche coloro, che vogliono quelle cose, che fenza dubbio non sono loro necessarie, gla non si possono chiamare poveri, per cagione, che eglino abbondano di spiriro di superbia. Ma il beato Giob, che chiama il povero umile, non niegà cio, che tal povero vuole da lui; perocche ciascuno veramente umile, non vuole quello, di che non si vede avere bisogno. E perche egli maniselta la larghezza della sua mente con mostrare, che si offeria al povero secondo il suo desiderio; di bisogno abbiamo noi

noi di cercare, s' egli gualtava il dono della mitericordia sua col troppo indugiare. Di che egli soggiugne, 'e dice : e se io feci aspettare l'occhio della valova. Egli non volca, che la vedova aspettasse, quando domandava; asciocche egli multiplicasse il merito della buona operazione non solamente per lo dono, ma eziandio per lo dar todo. Onde in altro luogo è scritto: Prov.3.28 non dire all'amico: va, e torna, e io te lo darò domani: quando tu-dar lo puoi allo-ra. Appresso, alcuni sogliono donare molte cose esteriori; ma perche hanno a schiso la compagnia de poveri, non se gli vogliono vedere in casa, non considerando, che essi son di quella medesima condizione, e natura. E pertanto il beato Giob volendo chiaramente moitrare, che egli non folamente -avea date molte cose esteriori, ma eziandio avea ritenuto nella sua casa propria molti poveri; di subito aggiugne : Se io mangiai il mio pane solo, e il pupillo non mangiò d'esso. Reputava questo santo Uomo gran pregiudizio della sua pietade, s'egli avesse mangiato solo quello, che il Signore dell'Universo avea per utilità di tutti creato. La quale usanza santa, e buona noi dobbiamo mantenere nelle nostre case, vedendo, che percio noi abbiamo da Dio maggior frutto della eterna retribuzione. Onde il beato Giob non dice, che egli chiamava a mangiare in fua compagnia qualunque persona, ma il pupillo. Oltraccio dimoitra, s'egli aveva tanta intrinseca pietà da se medesimo, ovveramente per grazia del suo Creatore, dicendo: perche la misericordia crebbe meco infino dalla infanzia, e usci meco suori del ventre della mia madre. Tal misericordia, benche ella susse in suo arbitrio nel crescere e multiplicare, quando su detta persetta; pure non su in suo arbitrio, che ella uscisse con lui del ventre della madre sua. Di che maniseltamente si vede, che egli non attribuisce alcuna virtu a se, quando esso medesimo sa te-stimonianza, come l'ha ricevuta per la grazia di Dio. Sicche noi possiamo vedere, che egli reca a laude del suo Creatore il bene, che egli ebbe infino dal suo nascimento, apertamente mostrando, che egli ebbe-di essere piatoso da colui, da cui egli ebbe di essere uomo: e come non su sua operazione d'essere conceputo nel ventre della madre, così non su sua operazione, che egli nascesse piatoso. Ma quì abbiamo noi da tonsiderare quello, che egli dice, cioè, che crebbe seco la pierade. Sono alcuni, che quanto crescono in etade, tanto scemano in virtà. Ma ne santi Uomini, come suori per la etade cresce la grandezza del corpo, così dentro nasce la grandezza della virtù. E segue il telto: se io dispregiai il viandante, perche egli non avesse vestimento, e il povero senza coprimento; se i suoi fianchi non mi be-nedissono, e se cgli non su riscaldato da velli delle mie pecore. In quello, che egli non dispregio il povero, dimostra Giob santo la virtù dell' umiltà : e in quello, che egli lo coperse, mostra la virtù della pietà. Queste due virtudi in tal modo debbono effere congiunte insieme, che l'una ajuti l'altra: e l'umiltà nell'onorare il prossimo, non perda la grazia della cortessa; e la pietade in fargli assai bene, non insuperbisca. Sicche la pietà conforti l'umiltà circa il bisogno del prossimo, e l'umiltà consorti la pietà; acciocche quando tu vedrai aver bisogno di vestimento il povero, che è di quella natura, e condizione, che tu, per crudeltà nol vogli vestire; o vestendolo, tu per superbia non l'onori, e non lo vogli conoscere per fratello. Imperocche sono alcuni, che innanzi che eglino diano al prossimo povero quello, di che arà bisogno, gli diranno parole ingiuriose. E benche eglino usino con effetto l'opere della pietà, per parole villane perdono la virtù dell' umilità en modo, che alcuna volta parrà, che dando gran benefici dopo le villanie per loro dette, eglino il facciano per pagamento della ingiuria fatta con parole, E non fia da fare stima grande di tal cortesia; perocche in sul fare della misericordia non si sapranno tenere, che eglino non isbocchino qualche cattiva parola. Di questi tali si dice nel libro Ecclesiastico: in ogni Eccli. 18. tuo dono non dar cristizia di male parole. E da capo dice: ecco parola miglio-16. 17. re, che un buon dono: e l'uno, e l'altro sta bene nell'uomo giustificato; cioè, che il dono si dia per pietà, e la buona parola si ponga per umiltà. Appresso per lo contrario sono alcuni, che non s'ingegnano di dare al prossi-mo bisognoso; ma solo danno loro buone parole. I quali San Jacopo sortemente riprende, dicendo: se il tuo fratello, o sorella son nudi, e hamo biso-sacob.2.15 gno di cibo cotidiano; e alcuno di voi dirà soro: andate in face; riscaldatevi, e saziatevi; e non darà quello, di che egli hanno bisogno ser lo corso; che gio vano queste buone parole? Ancora questi tali ammonisce San Giovanni Evangelilla, dicendo: Figliuoli miei, non amiamo con parole, e con lingua, ma con Jo.8.18. l'opere, e con verità. Imperocche noi dobbiamo sempre mostrare il nostro amore con buone parole, e con l'effetto. Molto vale a doman la superbia di colui, che sa misericordia, se dando le cose terrene, egli diligente menes con c sidera le parole del Maestro celestiale, il qual dice : fatevi amici delle ricchez- Luc. 16.9. ze della iniquità; accioche, quando verrete meno, eglino vi ricevano negli eterni tabernacoli. Onde se noi acquissiamo gli eterni tabernacoli per le loro. amicizie nel dare, che noi facciamo; dovemo confiderare, che noi porgia-mo doni a' noltri padroni piuttolto, che noi non facciamo limolina a poveri. Per questa cagione dice San Paolo: la vostra abbondanza supplisca la loro 1. Cor. 8. povertà; acciocche la loro abbondanza sia supplemento della vostra povertà 14. Questo dice San Paolo, perche noi vedremo, quandoche sia, ricchi e abbondanti quelli, che noi veggiamo ora poveri: e che noi, che ci pare ora essere abbondanti e ricchissimi, se noi non saremo ora limosina, saremo, quandoche sia, poveri. Ora abbiamo per similitudine da notare, che colti, che dà il sussidio temporale al povero per rispetto d'essere eternalmente re-munerato da Dio, per un tal modo di dire, lavora la terra, e seminavi su: del grano, acciocche a tempo, e luogo ne tragga maggior quantità di biada. E percio possiamo dire, che la superbia non esce mai di tal dono, quando il ricco per quel poco, che egli dà al povero, fa sì, che in perpetuo non farà povero. Ma il beato Giob, per moltrarci diligentemente, quanta umiltà. e misericordia era in lui, e come queste virtu erano con lui congiunte, ben dice: 10 dispregiai il viandante, che passava via, perche non avesse vesti-mento e il tovero senza corrimento: se i suoi fianchi non mi benedissono. se non fu riscaldato del vello delle mie pecore. Come se apertamente dicesse: nell'amore del prossimo calcai il vizio della superbia, e della crudeltà in una medefima opera in tal modo, e in tal forma, che vedendo io qualunque povero passare, per l'umiltà non lo dispregiai, é per misericordis lo ricopersi, e riscaldai de' miei panni. Così per lo contrario chiunque per dare alcuna cosa al povero si leva in alto per grandigia di superbia; commette maggior peccato dalla parte di dentro, che egli non accatta mercede, donando dalla parte di fuori ; e diventa egli nudo , e privato de' beni interiori, quando vettendo il povero, con parole il dispregia; e fa sì, che egli diventa peggiore in se medesimo, perche egli si pensa elser migliore, che l povero, per la limolina, che gli arà con superbia fatta; imperocche men povero è colui, che non ha vestimento, che colui, che non ha umiltà. Onde di necessità è, quando noi veggiamo quelli, che sono pari a noi per natue, non aver le cose esseriori, che noi pensiamo, quanti beni sono quelli, che mancano a noi; acciocche noi non ci leviamo in superbia sopra i poverelli, conoscendo apertamente, che tanto fiamo noi più veramente poveri, quanto noi abbiamo il mancamento dalla parte dentro de' doni spirituali. Sono appresso alcuni, i quali non sanno stender la mano infino agli strama solo hanno misericordia di questi, che eglino tuttodi veggono. Co-Tomo III.

della comune natura; donando ad altrui i suoi doni, non perche sono uo:

15. .

mini, come eglino, ma perche sono domestichi. Contra i quali ora dice il beato Giob: Se is dispregiai il viandante, iche passava via, perche non avesfe vestimento. Egli dimoltra per quelte parole, come usò milcricordia verso il prossimo straniero, quando dice, che passava via, perocche nella piatosa mente piu vale la natura comune, che la dimestichezza: e ciascuno, che ha bisogno per cagione, che egli è uomo, non si puo dire, che egli si straniero. Segue nel testo: Se io levai la mia mano sopra il pupillo, vedendomi maggiore nella porta. Gli antichi aveano per usanza, che alla porta della Città sedeano i Semori savi, i quali per esaminazione giudiciaria determinavano, e placavano le liti di quegli, che contendessino; acciocche con discordia non entrassino in quella Città, ove si conveniva vivere pacificamente profile il Signore dice per lo Profeta: Ponete nella porta il giudicio. Ma in quello luogo, che intenderemo noi per lo nome della porsa, fenon quello, che si facea nella porta? Siccome noi diciamo, che il campo combatte, imperocche si combatte nel campo; così il giudicio, che si usa di fare nella porta, fi chiama porta. Nella porta fi vede l'uomo superiore, quando comolee, che secondo la giustizia egli ha miglior ragione nel giudicio. Ma il beato Giob non distendendo la mano sopra il pupillo, eziandio quando si vede nel giudicio aver maggiore giultizia, dimoltra la regola del timore, dicendo: Se io levai la mia mano sopra il pupilo, quando mi vedea superiore alla porta. Come se chiaramente dicesse: io non volca per potenza cercare contra il pupillo la mia utilità, quando io mi vedea per giustizia eziandio superiore nel giudicio. Imperocche gli uomini santi, quando hanno a conme cole, non ischifano d'esser gravati essi eziandio nelle miniche eglino sanno, che ogni umana giustizia è riputata ingiustizia, s' el-la è distrettamente giudicata da Dio. Onde eglino fortemente si guarda-no di riscuotere quello, che a loro s' appartiene, acciocche i loro atti non siano sottilmente esaminati con rigore da Dio; ma perche eglino possano ester trovati giusti nell' estremo giudicio, alcuna volta patiscono d'esser gravati, eziandio ingiustamente ne giudici, e nelle sentenze degli umini. Il perche possiamo vedere, quante sono, e come mirabili te eoseche il Beato Giob narra dell'altezza della sua santa vita. Ma perche alcuna volta la mente dell'uomo non vuol credere quello, che ella non sa operare; il santo nostro Giob si sottomette subito a sentenza di maladizione, se egli, non la adempiùto tutte le cose dette di sopra, dicendo : la mia spalla caggia dalla sua giuntura, e il mio braccio sia rotto coll'ossa sue. Perche ogni operazione del corpo si sa per la spalla, e per lo braccio, delidera Giob, che la *spalla* gli caggia, e il braccio gli sia rotto, se egli non ha compiuto per opera i beni, che egli ha detto con la bocca. Confe se apertamente dicesse: se io ho schisato di fare i beni, che io ho detto, perda io quel membro del corpo, che m'è dato per operare; cioè, che caggia dal corpo quel membro, che non ha voluto operare in utilità d'altrui. Ma se moi, volessimo recar questa sentenza di maladizione a intelletto spirituale, manifesto è a tutti, che il braccio è congiunto al corpo per mezzo della spalla : e siccome la buona operazione s'intende per lo braccio, così la congiunazione della fraterna vita s'intende per la spalla. Onde il Profeta guardando , che i fanti popoli della Chiesa universale doveano servire a Dio unita-Sophon. 3. tamente; dice: e serviranno a lui in una spalla.

In questo, che il beato Giob dice: s'is levai la mia mano sopra il pu-

pillo, vedendami superiore nella porta, mostra egli, come ha conservata mira-

bil virtù di pazienza, sofferendo d'esser gravato dalle minime persone, e non disendendosi eziandio in quella cosa, che di ragione potea disendere. Nientedimeno, se egli non avesse satto questo, vuole, che la spalla sua caggia dalla sua giuntura; imperocche colui, che schisa di conservare la pazienza, di chiaro, e tosto rompe la vita sociale per impazienza. Sicche la spalla cade dalla giuntura, quando l'uomo non potendo sostenere punto d'avversità, rompe la concordia fraterna. E quasi il membro si divide dal corpo, quando l'uomo, che puo operare il bene., si diparte dalla fratellanza distutti i buoni. Perocche la concordia non si puo conservar mai, senon per pazienza; perche spesse volte nasce nel mezzo delle operazioni umane caso, donde gli uomini si partono dalla unità, e dilezione fraterna. Sicche se l'uomo non si propone di patir cose contrarie, senza dubbio la spalla non istà congiunta nel corpo. Per quella cagione dice San Paolo: portate il peso Galat.6.2. insieme l'uno dell'altro, e in questo modo adempierete la legge di Cristo. Appresso Luc. 21. la somma Verità dice per se medesima nell'Evangelio: nella vostra pazienza 19. possederete le vostre anime. Onde cadendo la spalla, ben soggiugne Giob: e il mio braccio sia rotto calle sue ossa. Ogni nostra operazione, benche ella pa-ja fornita di molte virtudi, tosto si viene al niente, se la pazienza non si conserva col legame della carità: perocche colui, che non vuol sostenere il male altrui, perde il suo bene operare. E a questo modo ciascuno, che si vede offendere, se si lascia vincere al surore della iracondia, si si parte subito dall'amor fraterno: e quando non soffera d'essere gravato dalla parte di fhori, diventa tenebroso dalla parte di dentro per lo mancamento del lume della carità. E già non vede dove ponga il piè della buona operazione co-iui, che ha perduto l'occhio della dilezione. Ma la spalla-del santo uomo non cade dalla sua giuntura: perocche la sua carità non si parte dalla con-cordia della vita sociale per impazienza. Il suo braccio non si rompe; perocche ogni sua operazione è posta nella congiunzione della spalla; cioè nel tegame della carità. Ora volendo Giob mostrare, per quale rispetto egli ha fatto tanti beni, e abbiasi guardato da tutti mali, aggiugne, e dice: fempre. so temetti Iddio, come onde di mare, che gonfiate mi venissino addosso; e non potetti mai sofferire il suo pondo.

Pensiamo ora noi, fe not possiamo, per la timorosa similitudine, che egli ha posta, quanta sorza di timore era in questo santo nomo. Quando l'onde del mare gonfiate sono per cadere sopra i capi de marinai, e quando con minacce moltrano loro la morte, che esse recano con loro; i navicanti allora non hanno alcuna follecitudine delle cofe temporali, non fi recano dinanzi agli occhi della mente alcun diletto carnale, anzi traggono della nave quelle mercatanzie, per le quali eglino aveano preso di fare lunghi viaggi: tutte le cose terrene vengono loro in dispetto, per potere scampare. A questo modo teme Iddio, come onde di mare venenti sopra di se, colui, che desiderando la vera vita, dispregia ogni cosa, che in questo Mondo postiede, e che ha a tenere eziandio per vivere. Così noi trovandoci circondati e assaliti in questo. Mondo da gran tempesta, allora gittiamo suori il carico della nave, quando noi leviamo via dal cuore i terreni desideri della mente nostra oppressata. Di che interviene, che la nave, essendo scaricata, scampa, la quale essendo caricata affondava ; perche le sollecitudini, che in quella vita aggravant la mente, la tirano infino nel sondo. La qual mente tanto meglio, e tanto piu sicuramente scampa dalle onde delle tentazioni.

quanto piu sollecitamente sta vota de' pensieri di questa vita.

· Abbiamo ancora un'altra cosa, la quale noi dobbiamo attentamente considerare della commozione del mare. Quando la tempesta viene del mare, prima appariscono piccole onde, poi surgono quasi gran montagne d'acque,

finalmente l'onde grandissime si levano in also, e cadendo dalla sua altezza sopra i navicanti, gli affogano. Così farà in verità quella ultima tempesta dell'anime nel di del giudicio, la quale affonderà, e disfarà tutto il Mondo. Or per guerre e altre angoscé, quasi come alcune onde, ci mostra i suoi puncip): e quanto piu tuttodi noi ci appressiamo, tanto veggiamo maggiori tribulazioni venirci addosso. Alla fine movendosi tutti gli elementi, il Giudice Riperno, verrà e recherà ogni cosa a suo esamine : e quelta sarà la tempelta , che leva l'onde in alto. Onde dice il Profeta : ancora un poco move-Aggai. 2.7 rd non folamente la terra, ma eziandio i Cieli. E poiche i fanti uomini sempre considerano questa tempesta, stanno sempre in timore, quasi come se tuttodi dovessino loro cadere addosso queste onde; e per queste tribulazioni, che continuamente perturbano il Mondo, antiveggono quelle, che seguono. Sicche ben segue il tello: e io non ho potuto sostenere il suo pondo; imperocche chiunque attentamente considera l'avvente dell'ultimo giudicio, vede di chiaro, che tanto terrore gli viene addosso, quanto non solamente ne dovra avere patra allora, quando sia, ma ora ne debbe tremare pure udendolo dire. E percanto l'uomo percosso dalla considerazione di tanto terrore, per paura triema, e lieva gli occhi della fua intenzione da ogni cofa visibile. E però dice bene : io non ho potuto soffertre il fuo pondo : imperocche quando l' uomo pensa la potenza della superna maestà, quando verrà a giudicare si Mondo, e il terrore di tanto esamine, di subito ritorna a considerare di se medelimo, e spaventasi del gran pondo, che porta quel dì. Ma fra queste cose abbiamo noi da vedere ancora, che il beato Giob narrava le sue virtù nel tempo, quando su lodato da Dio, e slagellato dal diavolo. Il perche se per accrescimento de suoi meriti tanto su percosso colui, che temette; come sarà percosso colui, che ne sa besse? Or come gastigherà Iddio nel suo giudicio coloro, che insuperbiscono, se eziandio a certo tempo egli gastiga quegli ; che sempre hanno con vera umiltà avuto paura di tal giudicio? Come potrà sollenere tal pondo colui, che il dispregia, se colui, che per timore l'ha sempre antiveduto, ora l'ha sostenuto si grave per battiture nella propria persona . Onde noi abbiamo molto da temere quell'esamine di tan-ta distrizione, che Dio sarà nel di del giudicio. Ma ora, quando l'uomo e percosso in quella vita, se egli si corregge dope la percossa, possiamo dire che ella sia stata disciplina di buon Padre, e non vendetta, ne ira del Giu-dice; perocche l'amore muove il Padre a correzione, e la vendetta muove -Il Giudice a punizione. Sicche per la prefente battitura noi possiamo vedere, come farà fatto l'ultimo giudicio, e le pene eterne, che seguiranno. Appresso dobbiamo considerare diligentemente, come sarà dura cosa a portar 1 ira del Giudice, quando condannera l'anima eternalmente, se ora appena ti puote portare quella ira, che purga l'uomo.

> IL FINE DEL LIBRO XXI. DE MORÂLI DI SAN GREGORIO.

### LIBRO VIGESIMOSECONDO

# DE MORALI

#### DI SAN GREGORIO.PAPA



O penso, che non debbia essere gravoso a persona il ripetere, che no so spesso volte quello, che no ho piu volte gia detto. Perocche l'egregio Predicatore Paolo dice: a me non è gravezza, e a voi è necessario di scrivervi quello, che noi avere gia adito: Così il beato Giob umrra le virtu, che egli la operate; per cagione che vedendosi dall'un lato ripreso da' suoi amici, e dall'altro percosso di battiture, dubitava, che la mente sua non cadesse dalla speranza e fiducia santa. Egli avea udito per ripren-

fione de' suoi amici, come egli avea satti molti mali; e temendo, the la mente oppressata insieme di slagelli, e di parole villane non venisse in disperazzone, con raccontare le sue virtù la viene a riducere in isperanza buona; acciocche ella non si lasci cascare in miseria, riducendo a memoria le sublimi cose, che ella avea satto nel tempo della sua tranquissità. Ora perche noi abbiamo detto la cagione della sua intenzione; resta, che noi sottilmente raccontiamo le sue virtudi.

Noi dobbiamo in prima sapere, che colui, che risplende d'alcuna virtù, allora veracemente risplende, se non è suggetto d'alcuna parte ad alcun vizio. Imperocche se egli è sottoposto in verun modo ad alcun vizio, non possiamo dire, che sia fermo eziandio nel luogo, dove pare, che egli sia. Ciascuna virtù ranto è minore, quanto ella ha mancamento di tutte le altre. Verbi grazla, spesse volte interverrà, che noi vedremo alcuni cassi, e non umili; acuni quali umili, e non missericordiosi; alcuni quasi misericordiosi, ma non giusti; alcuni quasi giusti, ma confidenti in se piuttosto, che in Dio. E gia manisesta cosa è, che la dittità non è vera nel cuore di colui, che non è umile; perocchè amando troppo se medesimo, per la superbia, che lo gualta dentro, si dilunga dall'amore di Dio. Così l'umiltà non è vera in colui, che non ha congiunta con essa la misericordia; perocche non si puo dire, quella effere umiltà, la qual non si degna d'inclinate ad aver compassione alla miseria del suo fratello. Ne la misericordia è vera, la quale si diparte dalla retritudine della giustizia; perocche colui, che si lascia maculare dalla ingiustizia, senza dubbio non sa aver misericordia a se medesimo. Appresso 4 la giustizia non è vera, la quale non ripone la sua fidanza nel Creatore dell'universo, ma forse in se, o nelle cose create; perocche colui, che ritrae la sua fidanza da Iddio, si guasta in se il principale ordine della giustizia.

L'una virtù senza l'altre, o ella non è al tutto d'alcuno effetto, o ella è impersetta; perocche, come alcuni hanno detto parlando delle quattro prime virtà, prudenza, temperanza, sortezza, e continenza, ciascuna di queste tanto è persetta, quanto ella è insieme congiunta coll'altre: perocche sessendo divise non possono esser persette. La prudenza non è vera prudenza, se ella non è sorte, temperata, e giusta; e la temperata non è persetta.

se ella non è sorte, e prudente : e la sortezza non è intera, se ella non è prudente, giusta, e temperata: e la giustizia non è vera, se ella non è prudente, forte, e temperata. Onde il beato Giob dimostra, raccontandole futte, che egli non ebbe l'una senza l'altre, ma tutte congiunte insieme. Prima dimostrando la grazia della castità, dice : se il cuore mio su ingamato fopra alcuna femmina: e volendo mostrare, che la grazia della umiltà non gli mancava nella sua castità, dopo altra cosa soggiugne: se so dispregiai di sonomettermi al giudicio col servo mio. Poi volendo dimostrare, che la misericordia su congiunta con la sua umiltà, dice: se io negai quello, che egli volea : e per moltrare, che la sua misericordia discendea dalla radice della giustizia, poco desopre aveadetto: se io andai in vanità, o se il mio piede trasin tutte le cose, e proveduto in esse, di sotto dice; io temetti Iddio sempre, come ande di mare, che mi venissimo addosso: perocche se essendo egli nella gran prosperità, e nell'abbondanza di tutte le cose, avesse posta la speranza nelle sue operazioni, o nelle cose transitorie, di certo non sarebbe stato giusto, Or quando arebbe questo santo uomo posta la sua speranza in se, che apertamente dice : ecco io non ho ajurerio per me m me? Addunque che resta a lui a mostrare a noi ora delle sue virtu, senon con she intenzione egli possedette tante-riccherze? Perocche egli dice: se io-credetti ; che l'oro susse la mia fortezza, o se io dissi all'obrizo: tu sei la min speranza. Noi dicemmo di so-pra, che l'obrizo si è l'oro-rozzo, cioè come si cava delle cave. Il nostro santo Giob non reputò, che l'oro susse su sono se che l'obrizo, cioè la rozza massa dell'oro susse su nella grazia; perche solamente avea sitta la sua dilezione, e la sua speranzasua fidanza del suo Creatore, e non peccò nella quantità, nè nella bellezza dell' oro. Imperocche il porre la speranza nella creatura, si è il non aversa nel Creatore; siccome avea posta la speran-za sua nelle cose dubbiose colui, che dicea nell' Evangelio: o anima mia, su hai molte cose riposte per molti anni; siposati, mangia, bei, e sa conviti. Ma una voce da Cielo lo riprese, e disse: e stolta, questa notte sarà tolta l'anima tua da se. Quelle cose, che tu hai apparecchiate, di cui saranno? In quella medesima notte su tratto del Mondo colui, che si proponea dover godere lunghi tempi della abbondanza di tante cose; e su tratto, acciocche guardando egli in suturo gran tempo, e ragunando perciò tanta roba, poi non gli susse pur lecito di vedere il di seguente.

Il voler fermare la sua speranza, e la sua fidanza nelle cose transitorie, si è quasi come voler porre il sondamento suo nell'acqua, che corre. Iddio sta sermano in perpetuo; e le cose tutte del Mondo trapassano via. Onde il volersi sermane nelle cose, che trapassano, che è egli altro, che suggire da colui, che sta semare sermo? Quale uomo portato dalle gonfiate onde del siume, che corre, potè mai star sermo, correndo l'acqua alla china? E pertanto qualunque non vuol essere portato dall'acqua, debbe suggir l'acqua, che lo porta; acciocche per quello, che egli ama, non sia costretto di capitaro in quello, che vuol suggire. Perocche colui, che vuol senere le cose transitorie, è tirato in quella parte, dove va quella cosa, che egli tiene. Sicche prima l'uomo debbe guardare di non porre l'amore in cose remporali, e poi di non porre la sua sidanza in quelle cose; le quali egli debbe tenere non per diletto, ma per usarle ne' suoi bisogni; acciocche se egli si conssugne per affetto a quelle cose, che arapassano, non perda la sermezza sua. Perocche l'onda, e la tempesta della presente vita si tira drieso qualunque ella leva di terra: e bene è matto colui, che è portato dall'acqua, e si si serza di sermare il piede. Ma sono accuni, si quali benche eglino non pongano la loro speranza nelle cose transitorie, nella terra si toro coscienza punda sallegrano, quando ne banno abbandanza ne loro bisogni

Digitized by Google

Cap.31.

Luc. 12. 19.20. e per loro uso. Nella qual cosa non è dubbio alcuno, che ciascun tanto meno si duole di non avere i beni eternali, quanto piu si rallegra d'aver-de' beni temporali. Ma coloro, che meno si dolgono di non aver le cose temporali, con maggior certezza aspettano d'avere le cose eterne. Così il beato Giob rendendo testimonianza di se, come non avea letizia delle cose terrene, sog-

gaugnendo dice:

Se io mi rallegrai sopra le melte rischezze, e perche la mia mano trovava molte cose. I santi uomini, perche nella miseria di questa peregrinazione non pollono contemplare la bellezza del loro Creatore, il quale eglino molto appetiscono di vedere, reputano povertà tutte se ricchezze della presente vita: perocche nelluna cola fuori di Dio basta alla mente dell' uomo; che veramente cerca d'avere Iddio. E alcuna volta la lero abbondanza medesima diventa a loro eccessivamente gravosa; perche con pena sostengono, che nell' andare, che egli fanno alla gloria celeste, hanno a passare molti impacci. Di che interviene, che essi divotamente partiscono la loro ricchezza co' proffimi bilognosi; acciocche dando a colui, che non ha, si scemino di quello, che eglino hanno troppo; e acciocche il prossimo suo viandante in quella presente vita, non vada voto, ed eglino per troppo peso non siano gravati, e impediti nell'andare. Appresso, gli eletti d'Iddio si rallegrano dell' abbondanza delle cose terrene, le quali eglino per lo amore del patrimonio celeste, o donandole, le distribuiscono; o dispregiandole, l'abbandonano. Segue il noltro telto: fe io vidi il Sole, quando luceva, e la Luna, quando andava chiara; e'l mio cuere si rallegro in luogo nascoso: e se io baciai la mia mano con la mia bocca: la qualé iniquitade è grandissima, ed è una negazione contra Iddio altissimo. Manisetto è a tutti, che questi due luminari del Cielo, deputati da Dio al servigio degli uomini, sono chiamati milizia del Cielo, nella cui cultura noi sappiamo per testimonianza della stivina Scrittura, come molti vi sono caduti, siccome è scritto: adorano tutta 4.Reg. 17. la milizia del Cielo. E perche il Sole, e la Luna in altro modo si vede per 16. culto, ed in altro per adoperare; il beato Giob dice, che egli non vide il Sole, e la Luna in quella forma, che eglino sogliono essere adorati da suoi cultori; e che il suo cuore non si rallegrò; e che egli-non baciò la mano con la sua becca. In questo bacio non si figura altro, che l'atto del reverire, dell' adorare. La qual cosa se egli avesse fatta, dice esser grandissima iniquitade, e un negare Iddio. Ma poiche egli avea narrato di se nelle parti di fopra tante eccellenti virtudi ; che maraviglia è ora , se egli dichiara , come -non abbia adorato il Sole, e la Luna? Onde abbiamo da confiderare, che, poiche egli dice non avere avuto fidanza nell'oro, nè avere avuto letizis di molte sue ricchezze, ancora fale piu alto; acciocche tanto piu ci ammaestri, quanto egli narra di se cose sottili. Il qual dice ora così: se io vidi il Sole, quando lucea, e la Luna andar chiara: e il mio cuore si rallegrò in huogo nascoso. Che viene a dire in questo luogo vedere, senon desiderosamente vedere ? Onde dice il Salmilla.: Iddio non mi esaudirà, se io vedrò la miqui- Ps. 65.18 tade nel mio cuore. La quale iniquitade gia non si potrebbe dire con la bocca, se ella non si potesse vedere col cuore. Ma altra cosa è vedere per giudicio, e altro per appetito. Il beato Giob non dice aver veduto il Sole risplendente, o la Luna andar chiaramente, per mostrare, che egli desiderasse la bellezza della presente luce. Anzi parla scome se apertemente dopo il dispregiare l'altezza delle sue cose terrene, dicesse: che dirò io, se io non ho preso diletto dell' oro, io, che non ho preso diletto eziandio di questa luce corporale? Perocche i fanti nomini, poiche eglino dispregiano tutti i dilettamenti della presente vita, per dolcezza, che eglino sentorio dentro, ritraggono l'animo loro dalla luce esteriore, quasi come dalle tenebre, e molto



contendono con loro medesimi di non esser tirati dal diletto di questa luce. che risplende di suori ; imperocche se l'uomo incautamente amerà la luce visibile, sarà privato della luce invisibile; e quanto piu affettuosamente si spande dalla parte di fuori, tanto piu è accecato nelle cose interiori. Onde sollecitamente i fanti uomini, accciocche eglino non trascorrano troppo co'sensi del corpo alle cose esteriori, con continuo studio ricolgono la loro mente, e riduconta alla suggezione della guardia di dentro; acciocche tanto piu si trovino dentro ; quanto meno fi sono sparti di suori. Con tale studio di buona guardia si ristringea nel segreto del suo petto colui, che suggendo l'ap
Jerem. 17. petito della vita esteriore, dice: io non desiderai il di dell'uomo, Signo10. re, tu lo sai. Quello, che il Proseta dice: io non desiderai il di dell'uomo;
il beato Giob dice di se medesimo sotto altre parole, cioè, che egli non vide il Sole lucente, e la Luna andare chiaramente, e che di queste cose eglinon ebbe leuzia nel secreto del suo cuore 7 perocche egli non potea godere di quelle cose, che egli non vedea per deliderio di diletto. Ora se noi vogliamo per millerio d'allegoria ricercare tutte le cose, che noi, trattando secondo la storia, abbiamo trascorso; che pigliaremo noi per l'oro in questo luogo, senon l'ingegno del nobile intelletto: e l'obrizo, cioè la massa dell'oro, senon la mente umana? La quale essendo cotta di suoco d'amore, sempre ritiene in se chiarezza della sua bellezza per lo rinnovare, che ella sa del continuo servore. Perocche l' tomo non sa per pigrizia indebilire, il quale si sforza per desiderio sempre incominciare. Per questa cagione dice San Paolo: rimovatevi in ispirito della mente vostra. Appresso il Salmista, il quale gia era venuto all'altezza della perfezione, quali cominciando, Pf. 75. 11. diceva: io dissi: ora ho incominciato. Imperocche, se noi non ci vogliamo ritrarre dalle cose bene cominciate, abbiamo molto di necessità di darci a credere di voler cominciare ogni giorno di nuovo. E gia non ci partiamo noi dall'ordine della ragione, perche noi diciamo, che l'ingegno si figura per l'oro; imperocche come l'oro si pone di sotto delle cose ornate, acciocche di sopra le gemme preziose per ordine s'acconcino; così i nobili ingegni de' Santi umilmente si sottomettono atla providenza di Dio, ce a que Ro modo ricevono in loro diverse grazie. E se l' oro non avesse alcuna so-Eccli. 20. miglianza con la sapienza, il Savio non arebbe detto : la sapienza nascossa, 32.41.17. e il tesoro non vedmo, che utilitade è nell'uno, e nell'altro? I santi, uomini non reputano la loro fortezza stare nell'oro; peroccche avendo quantunque nobile ingegno possono avere, non pensano essere akuna cosa per loro forza. E possendo valentemente conoscere ogni cosa, prima desiderano d'intendere loro medesimi; perocche il lume dell'ingegno, a modo di Sole, prima rischiara il luogo dove nasce, e poi l'altre cose, dove discendendo si dilata; acciocche distendendosi nel conoscere altrui, non dimentichino se stessi, e il raggio del Sole mon diventi ofcuro nel luogo dove nasce. Eglino dirizzano la forza dell' ingegno a conoscere la propria infirmitate, e per cognizione della propria infirmitate diventano più savi. Sicche l'oro non è riputato sortezza, se l'uomo non ha fidanza nel buono ingegno. La qual cosa Salomone ammo-Prov. 3.5. nendo dice : abbi fidanza nel Signore con tutto il tuo cuore: e non ti confidare nella tua prudenza. Pero dice Giob: se io reputai l'oro essere mia sortezza, e se io dissi all'obrizo: tu sei la fidanza mia. Come se apertamente: confessalle, e dicesse: se io intesi bene alcuna cosa, non l'attribuj all'ingegne mio : e se mi intervenne di sare alcun bene, non reputai principalmente questo alla mia mente. Appresso volendeci mostrare piu sottilmente la umiltade del suo cuore, aggiugne dicendo: se io mi rallegrai sopra le mie molte ricshezze, e perche la mia mano avea trovate molte cose. Che pensiamo noi, che egli voglia per figura intendere le molte ricchezze, senon l'abbondanza.

de' sottili consigli, i quali l'uomo con la mano tosto truova, se nell' intelletto dentro n' è abbondanza ? Queste ricchezze della sapienza Salomone contemplando, disse: la corona de savi si è le ricchezze loro. Il qual per mostrare, che egli non chiama per le ricchezze i metalli della terra, ma la prudenza, di subito per lo contrario soggiugne: la pazzia degli solti è poca prudenza. Se Salomone avesse voluto dire, la corona de savj essere le riechezze terrene, senza dubbio arebbe detto: la pazzia degli stolti si è la povertade piuttosto, che poca prudenza. Ma dicendo, la pazzia degli stolti ester poca prudenza, dimostra, che egli intese la prudenza per lo nome della ricchezza de' savi. Tali ricchezze di scienza contemplando in se San Paolo, e son la confiderazione della propria fragilitade umiliando l'alta fua contemplazione, diceva: noi abbiamo questo tejoro in vaso di terra. E pertanto noi 3. Cor. 47. troviamo in noi molte ricchezze, quando nell' investigazione della santa Scrittura noi riceviamo gran dono d' intelletto; e in essa intendiamo piu cose, che non sono scritte, ma non contrarie a loro medesime. Imperocche non dobbiamo pure avere una gran letizia di conoscere nella divina Scrittura molte cose, o sottili; ma nel fare quello, che noi conossiamo. Perocche colui, che bene intende, conosce quello, che dee fare; e secondo l'intelletto piu oltre si stende, tanto è piu strettamente obbligato a fare le operazioni, che egli intende. Onde la somma Verità dice nel Vangelo: molto sarà ri-Lucaz-48 shiesto a colui, a cui molto è stato dato : e piu domandaranno a colui, a cui molto aranno commesso. Il perche noi dobbiamo reputare l'intelletto dato, quasi come pecunia prestata: perocche quanto piu ci è stato dato per benignità di Dio, tanto piu rimagniamo debitori a mettere in opera. E alcuna volta quella pecunia dell' intelletto ricevuto si perde, quando è dato agli auditori a usura, senon si distribuisce saviamente.

A provare le dette cose dobbiamo diligentemente ragguardare, come andando i figliuoli de' Profeti al fiume Giordano per tagliare legne, cadde nel profondo del fiume a un di loro del manico il ferro della scure, e spari 4. Reg. 6. via. Il ferro nel manico si è avere il dono dell'intelletto nel cuore: e il tagliare delle legna con esso, si è riprendere quegli, che fanno male. Quesso riprendere quando si sa dissolutamente, e quando nell'aver la scienza l'uomo non ischisa il cadere nella vanagloria, il serro si perde nell'acqua; perocche la intelligenza diventa disutile, e vana per l'opera dissoluta. La quale intelligenza noi sappiamo, che ella è data per questo, cioè, che noi la dobbiamo con buona nostra operazione multiplicata restituire dinanzi agli occhi del Donatore. Onde colui, che avea perduto il ferro, dirittamente grida: guai, guai, guai, o Signor mio, che io aveva accattato il ferro di quessa scure! Gli eletti hanno questo per proprietade, che quando il peccato della vanagloria furtivamente entra nella loro scienza, eglino tolto ritornano al cuor loro, e con lagrime perseguitano cio, che eglino truovano colpevole dinanzi agli occhi dello distretto Giudice. Appresso non pure cautamente guardano i mali, che eglino hanno fatto; ma confiderano, che frutto, e che bene debbono rendere per la grazia ricevuta. Anzi tanto piu si reputano peccatori, quanto eglino piu si conoscono per lo dono debitori di non avere satto del bene, che egli poteano sare. Sicche diritamente colui, che perde il serro, grida: guai, guai, che io l'avea accattato! Come se apertamente dicesse: io per dissoluzione di mia negligenza ho perduto quello, che io per grazia del mio Creatore avea ricevuto, perche io rendessi buon frutto. Ma Iddio mai non abbandono quello, il quale si conosce essere ne peccati veramente. Onde di subito Eliseo, venendo, mette il legno sotto l'acqua; e il serro notò sopra l'acqua. Perocche il nostro Redentore, pietosamente ragguardandoci, umilia il cuore del peccatore, e Tomo III.

si gli risorma nella mente quella intelligenza, che egli aveva perduta. Attuffa il manico, e trae fuori il ferro, perche affligge il cuore, e rendegli la scienza vera. Onde bene nell'altra traslazione dice, che egli ruppe il legno, e gittollo nella acqua; e così traffe fuori il ferro. Perocche romvere il legno si è rimuovere il cuore della sua superbia: e il gittare il legno al fondo, si è umiliare il cuore nel conoscimento della propria infirmitade, come noi abbiamo gia detto. E così di subito torna il ferro a galla; perche l'intelletto ritorna a usare la sua antica conversazione. Adunque considerando noi, che appena con molta fatica si mantiene il dono dell' intelletto, che noi riceviamo alcuna volta da Dio; dobbiamo attendere, che per pigrizia non si perda, o che il nostro ben fare non si perda per lo vizio-

della vanagloria.

I fanti uomini non si rallegrano, quando conoscono quello, che eglinofanno; ma quando fanno quello, che eglino conoscono. E benche per lo dono dell' intelletto dato da Dio, eglino si rallegrino; pur con dolore confiderano il debito, che eglino hanno addosso, cioè d' adempiere per opera quello, che è dato loro di conoscimento oltre agli altri. Ma stolto è quel debitore, che con letizia toglie la pecunia in prestanza, e non considera il tempo, quando la debba rendere. La qual letizia allora farebbe temperata, quando con vigilante proponimento egli pensasse il tempo ordinato del rendere. Ora perche i giusti uomini non si esaltano con sicura lerizia in quelle cose, che singularmente intendono; dice il santo nostro Giob ragionevolmente: s' 10 mi rallegrai sopra le molte ricchezze, e perche la mia mano. trovava molte coso. Come se apertamente dicesse: io non mi reputai ricco permia giuitizia: perciocche io conoscea molte cose giuste, che io doveva fare, e non facea. E il grande intelletto non gli levava il cuore in superbia; perche la considerazione di quello, a che era tenuto di sare, lo ritraeva al basso. Appresso dobbiamo sapere, che alcuna volta interviene, che quando noi riceviamo profondità di grande intelligenza, stando noi molti solleciti circa noi medefimi, ci guardiamo di non cadere in superbia. Ma come noi cominceremo a operare le mirabili cose, che noi intendiamo, cadremo alcuna volta per quello, che noi operiamo dalla parte di fuori, e aremo vanagloria per l'avanzare, che noi ci vedremo fare gli altri nell'opere nostre. Ma il beato Giob, come non l'esaltò l'oro della intelligenza, così non l'esaltò lo splendore delle sue mirabili opere, che egli ha satte nel cospetto degli uomini. Onde ben soggiugne: s'io vidi il sole, quando ristiendeva. Il Sole riiplendere, si è la buona opera in pubblico; perocche è scritto: La luce vostra riluca innanzi agli uomini; acciocche eglino veggano le vostre opere buone, e glorischino il Padre vostro, che è in cielo. È da capo dice : siano i lombi vostri cinti, e le lucerne ardenti nelle vostre mani. Quello, che fignifica in queito luogo il Sole rifplendente, fignifica nell' Evangelio le lucerne ardenti.

'La lucerna arde di notte, quando la buona opera riluce nel mezzo de' perfidi uomini. Ma il Sole riluce nel di, quando l'opera risplende nella Chicsa di Dio. Onde se l'opera buona è ancora tale, che solo i mali uomini la veggiano, la lucerna luce di noste; ma se la cosa tanto procede, ch'ella possa esser veduta da'buoni, e persetti, allora il sole è nel di. Così quando la buona opera riluce per la vita attiva del corpo, il lume, quali a modo di lucerna, riiplende per mezzo del corpo. Ma quando ella si leva inalto per la virtude propria della mente, la luce, quasi à modo di S le, pare; che venga dal cielo. Ora perche il beato Giob avea narrato di se molte buone opere d'ospitalitade, e di misericordia, le quali sono ancora tanto minime, quanto egli fapea, che erano corporali; alzando gli occhi della

Digitized by Google

Matth.s.

Luc.12.

35.

mente alle virtù spirituali, si ricorda della sua persezione, e chiama Sole la luce degli esempli, la quale egli dette ad altrui. Ma sono alcuni, i quali sacen, do alcune buone opere, dimenticano subito i loro peccati passati, e siccano, pur l'occhio del cuore nella confiderazione de'beni, che eglino fanno ora ; e tanto gia si tengono santi, quanto sra i beni, che eglino santo, suggono di ricordarsi de'peccati suoi, in che forse ancora sono intrigati. I quali se sollecitamente considerassino la distrizione del Giudice superno, piu temerebbono i loro mali, che eglino non goderebbono del bene imperfecto: piu guardarebbono, che esti rimangano debitori di quelle cose, che canto hanno a fare, the non guarderebbono quella piccola parte, the eghao manno fatto. Imperocche non è assoluto, e libero quel debitore, il quale ha rendute molte cose; ma quello, che ha renduto il tutto. E nè ha il palio della vittoria colui, che per gran parte della via corre velocemente; e venendo presso alla fine, non puo correre quello spazio, che resta. Similmente coloro, che pigliano a fare alcuni gran viaggi, non giova loro sol cominciare il lungo cammino, senon lo possono tutto compiere. Onde noi, che cerchiamo vita eterna, che facciamo noi altro, senon entrare in certo viaggio, per lo quale noi possiamo giugnere alla Padria celeste? Ma che giova, perche noi pig'iamo a fare molte cose, se noi per neghgenza lasciamo di fare quelle, che reitano a giugnere al fine? A modo de viandanti non dobbiamo guardare quanto viaggio noi abbiamo gia fatto, ma quanto rellaa compiere; acciocche totto patti quello, che con paura continuamente noi guardiamo, che finisca. E così dobbiamo noi piuttosto guardare il bene, che noi non abbiamo fatto, che quello, che noi ci rallegriamo d'aver-

La fragilità umana ha questa proprietà, che piuttosto vuol guardare quello, che in se medesimo le piace, che quello, che gli dispiace. E però l' occhio infermo del cuor nostro, non volendo durar fatica nel pensare la sua fragilitade, va cercando quasi un letto di consolazione, ove morbidamente si giaccia ne'suoi pensieri; e così considera le grazie, ch'egli ha avute delle sue buone opere, e schisa di ragguardare i danni, che egli sostiene dell'opere, ch'egli ha lasciato di fare. Di questo vizio alcuna volta sono tentati eziandio gli eletti ; perocche alcuna volta è messo nel loro cuore, che si rechino divanzi agli occhi della mente i beni, che eglino hanno fatti, e che gia si rallegrino della sicurtà ricevuta. Ma se eglino sono in verità degli eletti , leveranno dagli occhi della loro mente quello , di che essi hanno compiacenza, fuggendo ogni letizia, che eglino avessino d'aver fatto del bene: e piuttosto pigliando tristizia di quello, che essi conoscono aver satto meno, riputansi indegni, e appena essi soli non veggono le virtudi loro, le quali eglino mostrano, che gli altri le veggano per esemplo. Questa è la cagione, perche San Paolo non apprezzando i beni, ch'egli avea gia fatti, e solo pensando di quegli, che ancora gli restavano a fare, dice: io non voglio Philipp.3. giudicare di me, che io abbia gia compreso il tutto. È in altro luogo per aver 13. cagione d'umiliarsi de' beni, che egli faceva, si studiava di recare innanzi all'animo i mali suoi passati, dicendo: io fui in prima bestemmiatore, persecu- I. Tim. I. tore, e ingiurioso. Il quale benche dicesse altra volta : io ho fatto buona bat- 13. taglia, compiuto ho il corso mio, ho conservata la mia fede; dobbiamo con diligenza considerare, che egli disse quelle parole in quel tempo, che egli seppe, come dovea uscire del corpo. Ivi prima avea detto: io gia son per esser sa-2. Tim. 4 crificato, cioè morto, e il tempo della mia riscluzione s'appressa. Sicche egli 7. ridusse alla sua memoria la persezione delle sue sante opere, quando egli antivide per profezia, che'l tempo dell'operare per la morte vicina non bailava alla grandezza della grazia, che egli avea da Dio.

Digitized by Google

Sica

10.

Siccome, mentre che noi viviamo, noi dobbiamo scacciare della nostra memoria le nostre buone operazioni, acciocche non ci facciano insuperbire; così approssimandosi la morte, alcuna volta ragionevolmente possiamo recarcele alla memoria, acciocche ci diano fidanza, e levino via il timore della disperazione. Imperocche, benche San Paolo quasi annoverando narratte i suoi beni a quegli di Corinto, quello sece per consermargli, e non per vantarsi. E che egli non attendesse al suo onore, ma all'utile de' Discepoli, il mostra egli nel narrare la tribulazione, che egli avea della sua propria ten-2.Cor. 12. tazione, la quale espressamente soggiugne, dicendo: perciò io ho piacere in me medesimo delle mie infirmità. E pertanto per ammaestrare i suoi Discepoli narrava di se gran fatti, e per mantenere se nella fua umiltà ficcava l'occhio della sua considerazione, non nelle sue virtà, ma nelle infirmità. Perocche i fanti nomini hanno quelta proprietà, che eglino veggono i beni, che eglino fanno; e nientedimeno, poiche eglino gli hanno fatti, ritrag-gono gli occhi dalla considerazione di quegli. Onde ben dice il beato Giobe se io vidi il Sole, quando risplendea. Come se apertamente dicesse: benche la mia opera desse lume di buono esemplo ad altrui, io non mi rivossi al vizio della prefunzione; perocche temendo io di non prefumere per la grazza ricevuta, levava via gli occhi da considerarla. Segue nel testo: e la Luna andare chiaramente. Ben seguita, che avendo prima detto del Sole, soggiugne, e dice della Luna, che andava chiaramente. Imperocche la laudabile fama segue dopo l'opera buona; e per essa s'acquista l'uomo nella notte di questa presente vita onorevole nominanza. Ma se egli è vero quello, che alcuni stimano, che la Luna riceva dal raggio del Sole il lume per un occionale del sole il lume pe culto circolo, acciocche ella possa dar lume all'andar di notte; tale opinione non fi dilunga dall'ordine della allegoria nostra. Perocche la fama piglia vigore e forza dalla buona opera, e sparge la grazia del suo favore, qualiche chiarezza di lume

Nella Luna è un'altra cosa, che per similitudine si consa alsa buona sama, che sparge la sua nominanza. Il lume della Luna mostra la via 2º viandanti, eziandio nel tempo delle tenebre; perocche quando la luce della fama risplende della santa vita altrui, allumina gli altri a fare le buone operazioni : ed essendo chiaramente conosciuta la buona fama di colui , porge il lume di buono esempio agli altri, i quali sono gia in cammino. Ma alcuna volta l'opera, che l'uomo piglia a fare per la buona fama d'altrui, ha suo principio dal desiderio cattivo. Siccome fanno gli uomini fragili, i quali udendo la buona opinione d'altrui, alcuna volta si accendono a sar bene, non per amore della virtù, ma per lo diletto della lode. E manisesto è a tutti, che some la natura del Sole è d'accendere, e seccare ciò che egli tocca; con la Luna, accendendo, vi lascia umido. Onde alcuni sono infiammati a fare le sante opere per amore di Dio ; e alcuni per amore della loda. E noi, quando siamo accesi per l'affetto della buona opera, siamo diseccati dall'amor de' vizi, quasi per lo suoco del Sole. Ma colui, che è provocato a fare la buona opera per amore della loda, è riscaldato dalla disiderata fama, quasi come dalla Luna. La qual fama a un tempo gli accende l' animo, e dissolve: accendelo, dico, a fare l'opera buona, e dissolvelo a cercarne fama. Nientedimeno gli esempli buoni d'altrui alcuna volta utilmente provocano l'uomo a far buone operazioni; perocche udendo noi la lodevole fama d'altrui, colla mente umile ci rechiamo a far meglio, che noi non facevamo, o noi ci convertiamo dal male al bene. A questo modo, come noi abbiamo gia detto, quando lo splendore della santa vita del prof-simo per sama ci da lume, la nostra mente si dirizza a seguitare il cammino della virtù, e pone i fuoi passi, quasi al lume della Luna. Ma siccome noi facciamo di meglio per fama altrui; così alcuna volta perdiamo la virtù, fe noi attendiamo pure alla loda della nostra fama: imperocche mentre che l'animo nostro si diletta in quello, che egli si vede eller tenuto dalla gente dalla parte di fuori, dimentica quello, a che prima dentro con desiderio attendeva. Ondelil beato Giob, perche non era corrotto dalla intelligenza della sua scienza, schisò di voler godere delle molte sue ricchezze. E perche la grandezza delle sue sante opere non lo sece insuperbire, non vide il Sole risplendente. Appresso, perche la sama propria lodevole non lo levò

in alto, non vide la Luna andare chiaramente.

Sono alcuni, i quali perciò caggiono in superbia, perche con sottile intelletto conoscono il bene, che eglino non fanno. Costoro si rallegrano sopra le molte ricchezze, quando per lo intelletto truovano tutte l'altre persezioni; e per trovarle, e saperle caggiono in superbia. Alcuni altri sono, i quali non insuperbiscono per lo loro sottile intelletto, ma per le opere, che essi fanno; a quali considerando i loro gran fatti nella loro mente, si mettono innanzi a tutti, e dispregiano gli altri. Coitoro, benche essi non godano delle molte ricchezze, pure ragguardano il Sole risplendente. Ancora sono alcuni, i quati non si levano in alto per alcuna loro opera propria; ma vedendosi per quella opera lodare dagli altri uomini, si lasciano vincere da tali lode, e reputansi nella loro mente qualche gran cosa, e abbandonano ogni guardia, che essi facevano del cuore. Costoro senza dubbio, benche non volessino vedere il Sole risplendente, pure ragguardano la Luna andar chiaramente; imperocche mettendo l'animo nella chiarezza della loro fama fra le tenebre della vita presente, quasi perdono la grazia della umittà per lo lume della notte. E ragguardando la Luna, non guardano loro medesimi; perocche allora si cominciano a dimenticare, quando siccano l'occhio della loro mente nel savore mondano. Così hanno gli uomini accrescimento nelle loro opere, come noi veggiamo avere gli arbufcelli nel crefcere. Perocche la virtù dell'arbore futura prima tutta è nel seme, poi nel nascere, e finalmente si distende pe' rami. Con in verità è la virtù di ciascuno, che opera. Prima è seminata nell'intelletto; poi nasce nella operazione; all'ultimo cresce infino a gran latitudine di rami. Ma quando l'intelletto nobile leva in superbia altrui, l'arbore, che potea nascere, infracida nel seme. E quando dopo la buona operazione si corrompe per lo vizio della superbia, come è nata, si secca. E quando non si corrompe per lo intelletto, nè per l'opera, ma quando cresce la grandezza dell'opere, e la fama e loda seguita ritrae l'animo dell'uomo dallo stato della buona operazione; allora l'arbore sostiene i venti delle lingue, e la tempesta della gran fama sveglie dalle radici cio, che era nato in lei di forte. È tanto piu fortemente sente la forza de' venti, quanto l'arbore sarà piu cresciuta in alto; imperocche quanto ciascuno piu insuperbisce per l'opera buona, tanto è piu percosso da maggior vento, cioè dalla voce de' laudatori. Onde se l'arbore è ancora nel seme, dobbiamo temere, che ella non infracidi per lo gran suo intelletto. Ma se ella viene infino a metter pedale, dobbiamo guardarla, che la mano della superbia non la tocchi, e ritraggala dalla verdezza della sua operazione. Ma se essa cresce in alto con grosso pedale, abbiamo da temere, che da maggior forza di loda, come da venti maggiori, ella non sia svelta dalle radici.

Fra tutte queste cose noi dobbiamo sapere, che, acciocche noi non siamo svelti da' venti delle lode, alcuna volta per mirabile dispensazione del nostro Creatore noi siamo lacerati dall'odio de' detrattori: acciocche quando la voce della loda ci leva in alto, la lingua del detrattore e del maladicente ci tiri a terra. Siccome sa l'arbore, che è spinta sì dall'impeto d'un' vento, che quasi pare, che ella debba cadere, e dall'altro lato viene un altro vento

Digitized by Google

0.

Sontrario, che la dirizza; onde perche ella era piegata dall'una parte, ritorna in suo stato, essendo percossa dall'altra. E pertanto quell'arbore, cioè S. Paolo, che avea sitte le radici bene al sondo, e per ester commossa da a...Cor.7.8. diversi venti, era stata piu serma, dicea: per gleria, e vitus crazzone; ser infamia, e buona sama. Questo permette 12dio: perocche spesse volte le lode, che di suori negli orecchi di colui, che sa bene, troppo rauonano, gli generano dentro nella mente una tempesta di suori, che egli goda di tali lode; ma egli dentro sente non piccolo impeto del vizio della superbia. Appresso sono alcuni, che le lode intanto gli spingono, che infino a parole di superbia gli traggono. E alcuni altri sono, come noi dicemmo di sopra, che si vergognano di manisestare, come eglino sene boneggiano; e con tutto questo insuperbiscono, udendosi lodare, ma pure non gittano suori parole arroganti, e non dimostrano, che di tali lode siano lieti. Onde perche il beato Giob si conoscea, che egli non era arrogante solamente in parole, ma eziandio nella tacita cogitazione; poiche egli diste: se so vidi il sole suando rispendeva, e la Luna andar chiaramente; di subito soggiunse: e se suandar chiaramente.

cuor mio si rallegrò in luogo nascoso.

Per quelle sue parole ci mostra il beato Giob, che noi dobbiamo avero in noi gran circospezione, e paura, che la nostra mente mai non si rallegri, eziandio nel fuo fegreto, delle fue lode. Imperocche qualunque è colui, che ragguarda la grandezza della sua sama, quasi come chiarezza della Luna, e nel concetto occulto della mente ne ha letizia, che sa egli altro, senon porsi innanzi al suo Creatore, per cui dono egli ha ricevuto grazia di sar bene, e allegrarsi nel dono di Dio aver loda per se? E dispregiando l'onore del suo Signore, gli convien consessare, che egli ami piu se medesimo per le lode, di che si rallegra, che egli non ama Iddio. Benche i santi uomini alcuna volta hanno letizia della loro buona fama; ma questo è, quando veggiono i suoi auditori per essa venire a far meglio : e così non godono della loro buona fama, ma della utilità de prossimi ; perocche altra cosa è cercare onore, altra è godere del frutto dell'anime. In questo caso ha bisogno il servo di Dio di considerare che quando la fama laudabile non fa utile agli uditori, essa non sevi la sua mente in alto, ma piuttosto gli sia grave; imperocche quando noi fiamo lodati dalle lingue degli uomini, fubito l'animo nostro cerca dentro di saper quello, che ne pare a noi di noi medesimi. L'uomo superbo gode eziandio, quando sono dette di lui lode non vere; perocche egli non pensa di conoscere, come egli viva secondo Iddio, ma come egli sia manifesto nel cospetto degli uomini. Egli dispregia di pensare, che giudicio Dio onnipotente abbia di lui; ma soio, che gli uomini l'abbiano buono: e gode fra le lode, che egli ode : e avendo quel solo, che egli cercava, si rallegra quasi del patio, e del merito delle sue opere.

Per lo contrario, se il cuore è veramente umile di colui, che è lodato; o egli non conosce in se i beni, di che egli è lodato; o egli teme, che non siano fassi, o se pure veramente egli gli vede in se, teme, che non siano privati della eterna retribuzione di Dio per questo, che gli vede palesati a gli uomini. Ancora teme sortemente, che la speranza, che egli ha del premio celeste, non si convertisca nel merito della transitoria loda. Per la qual cosa interviene, che l'animo degli eletti è crucciato dal gran suoco delle sue lode, e si si purga per la tristizia delle sue cogitazioni da ogni ruggine di sua pigrizia. Appresso teme per la sollecita cogitazione del suo cuore, che egli non abbia maggior giudicio per quelle cose, di che egli è lodato, senon sono vere. Onde alcuna volta adiviene, che come il peccatore si è piu imbrattato per la leda; così l'uomo giusto è piu purgato, vedendosi lodare.

Imperocche come egli vede esser narrati dagli uomini i beni, che egli ha satti, teme, come detto è di fopra, il fortile esamine dell'ultimo giudicio contro di se : e temendo, ricorre alla sua coscienza, e corregge cio, che vi trova ivi riprensibile. Egli temendo, che i beni suoi siano palesati, e come il futuro esamine del giudicio si farà sottilmente, leva via qualunque cosa mala truova nella occulta sua coscienza. Dico ancora, che egli teme, se almeno egli non è tale nel cospetto di Dio, quale egli è riputato dagli uomini; e non istà contento di dover rimanere in quello essere, che egli è stato. palesato. Gia pensa, che egli sia quali rimunerato del bene, che egli ha fatto, senon vi aggiugnealtre cose, che gli uomini non sanno. Onde ben dice Salomone: siccome si pruova l'ariento nel fornello, e l'oro nella fornace; così l'Prov. 27. uomo nella bocca de laudatori. L'ariento, ovvero l'oro, se egli è cattivo, si 21. consuma nel fuoco: e se egli è buono; si dischiara per lo suoco. In tale maniera si pruova l'opinione di colui, che è lodato: e in quello, che egli è lodato, si conosce quale sia l'opera sua; perocche se egli si esalta per esser lodato, che altra cosa è egli, senon ariento, e oro cattivo, il qual si confuma per la fornace della lingua? Ma se, udendo le sue lode, ritorna apensure lo stremo giudicio, e teme, che egli non sia di peggio; perciò innanzi all'eterno Giudice viene quasi in maggior chiarezza per lo suoco della triflizia, che l'ha purgato: e dove egli temeva la Ramma della loda, indi riluce piu chiaramente. Onde perche il beato Giob non si esaltava della sua operazion buona, con fidanza dice: se io vidi il Sole, quando risplendeva. E perche la lodevole fama non lo rimosse dallo sguardo della sua coscienza, aggiugne: e se io vidi la Luna andare chiaramente. E perche non lasciò l'animo suo vincere alla sua buona sama, eziandio nella coscienza; di subi-to soggiuene; Se il mia cuore si rallegrò nel suo secreto. E perche alcuna volta la mente nostra poco cauta, quando non resiste alle transitorie lodi, è tirata infino a tanto, che la medesima loda quello, che ella sa; il beato Giob a quella parola, che egli avea detto : se il mio cuore si rallegrò nel suo secreto; aggiugne dirittamente, e dice: e se io baciai la mia mano colla bocca mia. Per la mino s'intende l'operazione; per la bocca le parole: come dice Salomone: il figro nasconde la sua mano sotto il sottitello suo, e si affatica, se egli Prov. 19. la vuol porre alla sua bocca. Fatica è al pigro di porre la muno alla bocca; cioè 24. il pigro Predicatore non vuol fare eziandio quello, che egli predica. Il porre la mano alla bocca, si è accordare l'opere colle sue parole. La mano sua bacia con la bocca colui, che loda quello, che egli fa: e con la tettimonianza della propria bocca si attribuisce la virtu dell'opera. In queste parole chi è altri il dispregiato, senon colui, che dà la grazia del bene operare? Onde bene l'egregio Predicatore Paolo dice : che hai tu, che non abbi ricevuto da 1.Cor.4.7. Dio ? E se tu l'hai riceouto; perche ti glori, come se tu non l'avessi ricevuto? E pertanto i fanti uomini fanno, come dopo il cadimento del primo uomo eglino fono stati generati della sua schiatta corruttibile, e come eglino non si possono per propria virtù, ma per la preveniente grazia di Dio, recare a defiderare il meglio, o a fare migliori operazioni: e cio che eglino veggiono in loro effer di male, conoscono effer di pena della prima radice mortale: e cio che essi veggiono di bene in loro, conosconoessere di dono dell'altissimo Iddio. Per questa cagione eglino si conoscono esfer debitori della grazia ricevuta da colui, che dette prima la buona volonta, la quale non vollono seguitare; ma poi dopo il primo fallo dette loroancora poter fare il bene, che eglino vogliono. Onde ben dice Giovanni Evangelista e ili adorarono colui, che vive in sacula saculorum, tonendo le loro co-Apoc.4.102 rone dinanzi al trono di Dio. Il porre dinanzi al trono di Dio le corone, si è non attribuire le vittorie delle loro battaglie a se, ma a Dio; acciocche a

II.

del combattere. Così il beato Giob narra i beni, che egli ha operati, in modo che egli non attribuisce cio alla sua industria, ma recalo a loda di Dio. E pero nega, che egli ha baciato la mano sua con la bocca sua; come se apertamente dicesse : io non parro i beni miei, come miei; imperocche chiunque attribuice a se quello, che egli opera, apertamente dimottra, che egli non vuole confessare la grazia del suo Creatore. Onde subito soggiugne: la quale iniquità è grandissima, e uno rinegare Iddio altissimo: perocche manisesto è, che egli niega colui, la cui grazia dispregiando, attribuisce a se l'aver potuto sare quel bene. La quale iniquità dirittamente è chiamata grandissima; perocche ogni peccato, che procede da infirmità, non perde la speranza, anzi aspetta aver perdonanza da Dio; ma la presunzione della propria virtà tanto nella disperazione è piu grave, quanto è piu di lunge dalla umiltà : e perche attribuice a se la forza dell' opera propria, non ricorre all' ajutorio del suo Creatore. Di che interviene, che tal peccatore perisce, perche egli non sa, che sia peccatore. Segue il testo, se io-mi sono rallegrato della ruina di colui, che mi aveva in odio; e se io seci sessa, che il male l'avesse percosso. Solo l'opera del-la carità pruova, se noi siamo Discepoli di Dio. Per quetta cagione la somma Verità per se medesima dice : tutti conosceranno in questo, che voi siete miei Discepoli, se voi arete carità insieme. La qual carità, se veramente riem-pie il cuor nostro, si suol mostrare in due modi; cioè se noi amiamo gli amici in Dio, e i nimici per rispetto di Dio. E dobbiamo sapere, che l'amore del nimico allora veracemente è tenuto da noi, quando noi non ci contrilliamo della sua utilità, e non ci rallegriamo della sua ruina. Imperocche spesse volte la nostra mente è ingannata nella figura dell'amore : che parrà, che noi abbiamo amore al nimico folo allora, quando noi non fiamo perseguitatori della sua vita. Ma in questo caso la nostra mente pienamente non conosce se medesima, senon udendo l'altezza, e la ruina di colui, che ella si tiene avere per avversario. Perocche se ella si contritta della prosperità, e rallegrasi della miseria del suo nimico, di chiaro manisesta ella, come non ama colui, che ella non vuol vedere in istato migliore; e appresso perseguita col desiderio il nimico, che era in buono stato, se ella gode, udendo, che egli sia ruinato.

Noi dobbiamo fra quelle cose sapere, che suole alcuna volta intervenire, che senza danno della carità, la ruina del nimico ci rallegri; e da capo la sua gloria senza colpa d'invidia ci contristi : cioè quando ruinando il nimico, noi veggiamo dirizzare alcuni a far bene : o quando egli prospera, noi temiamo, che alcuni ingiustamente non siano gravati. In tal caso la ruina sua gia non ci rallegra, ne la sua prosperità ci contrista, se nella diritta nostra cogitazione noi non attendiamo quello, che sia di lui, ma quello, che sia per rispetto degli altri. Ma nel fare le dette cose, dirittamente abbiamo di bisogno di usare una grandissima discrezione; acciocche quando per le predette cagioni colorate noi tegnamo l'odio contro a' nostri nimici, noi non sustimo ingannati sotto spezie di fare utile altrui. Perocche se susse al tutto male d'aver letizia della morte del suo nimico, il Salmista non direbbe:

Ps. 57.11. giusto arà letizia, quando vedrà la vendetta degli empi. Ma altra cosa è
patire l'empio, e altra è patire il nimico; imperocche sono alcuni nimici,

i quali non sono empi: e alcuni sono empi, i quali non paiono spezial-mente nostri inimici. Ma l'uomo riputa eziandio empio, e iniquo qualunque sottiene, come nimico; peroche la pena, che l'uomo sottiene, per propria sua accusazione aggrava nella cogitazione dell' offeso il peccato del nimico. Appresso l'uomo, benche sia ripieno di gravissimi peccati,

tanto meno è tenuto iniquo, quanto meno nuoce, come avversario. In quello fatto dobbiamo discernere, e vedere, che altra cosa è quella, che il nostro nimico nuoce a noi, e altra è quella, che egli nuoce a se, e agli altri. Imperocche se egli è buono agli altri, forse non puo essere malvagio a noi senza nostra colpa; e pero non dobbiamo noi in nessun modo godere della sua ruina, se noi veggiamo, che solo noi riceviamo ingiuria da lui. Ma quando il nimico nostro, e di molti altri, è percosso; di necessità è, che l'animo nostro piu si rallegri della salute del prossimo, che della morte del nimico. Dico, che egli è di necessità, che morendo l'avversario, noi sottilmente discerniamo quello, che egli patisce per la sua ruina, e quello, che adopera contro lui la giustizia di Dio, che lo punisce. Imperocche quando l'onnipotente Iddio percuote alcun peccatore, dobbiamo dolerci della miseria sua, che perisce, e godere della giustizia di Dio; cioè, che noi abbiamo pianto, e tristizia della pena del prossimo, che muore: e da capo non abbiamo trittizia di quello, che Iddio punisce i malfattori; in modo che noi non ci mostriamo inimici del nostro nimico, che perisce, e che noi non siamo ingrati a Dio, che usa la sua giustizia. E pertanto il beato Giob, che aveva calcato nella sua avvernità persettamente tutti i suoi odi, dica : se io mi so- Jeb.v.20. no rallegrato, vedendo la ruina di colui, che mi odiava; e se io secci sessa, per-che il male l'avesse trovato. Dico, che il beato Giob amando il suo nimico, e dolendosi della sua ruina, crebbe, e multiplicò in bene eziandio nel male del suo avversario in forma, che egli crebbe in benignitade da quella parte, donde il nimico trovò i mali, che egli meritava. Apprello sono alcuni, che con maladizioni percuotono quegli, che tengono per loro nimici, perche con forza non gli possono nuoccre; moitrando percio apertamente, che essi sarebbono il male, se eglino potessino, poiche essi non cessano di minacciare il male, che eglino non possono fare. Ma il beato Giob per dimoitrare, come egli era di lunge da quello peccato per maladire altrui, se-jeb.v-32. guitando aggiunie: io non diedi a peccare il mio gozzo, acciecche maladicenao io domandalli, che Iddio affligesse l'anima sua. Egli arcbbe peccato, se esso avesse domandato, che Iddio avesse fatto contro del nimico quello, che egli in alcun modo non avesse potuto sare; ovveramente, se l'avesse potuto sare, non si conveniva a lui. Imperocche quelli, che con maladizioni provocano Iddio contro al nimico, che vogliono eglino altro, senon che Iddio faccia contra il loro nimico quello, che o eglino non possono, o essi si vergognano di fare? Effi defiderano la morte dell' avversario, la quale benche eglino possano dargliela, temono di non esser puniti, come omicidi, o che non paja, che essi siano iniqui in verità. Or che è egli altro dire a Dio: uccidi colui, che io ho in odio; senon con aperta voce gridare: sa al mio avversario quello, che non si conviene, che io faccia, eziandioche io sia peccatore? In queste parole dobbiamo pensare, dove questo uomo avea letto: benedite, e non vogliate maladire? È da capo: non rendete mule per male, ne maladizione per maladizione? Ma Giob non avendo udito dalla parte di suori i 35. comandamenti evangelici, gli osfervava, perche dentro lo Spirito Santo per Rom. 12. spirazione gli avea scritti nella sua mente. Onde meno gli sarebbe paruto 14far di bene, amando solo le persone nimiche, che sossino a lui strane, senon 1. Petr. 3.94 avesse pazientemente sostenuto eziandio quelli di sua casa, che tuttodi viveano, e conversavano con lui. Il perche soggiugne, e dice : se gli uomini del mio tabernacolo non dissono: chi ci darà delle carni di colui, acciocche noi siamo satollati? Questo detto si puo per modo di misterio intendere in voce del nostro Redentore. Perche gli uomini del suo tabernacolo desiderano di esfer saziati delle carni sue; per questi intende o i Giudei perseguitatori, o i Gentili sedeli. I Giudei si ssorzano, quasi rodendo, in tutto consumare il corpo suo; e i Gentili Tomo III.

Digitized by Google

23.

Gen. A.

desiderano per lo sagrificio dell'altare saziar la loro affamata mente delle sue carni. Ma noi volendo seguitar l'ordine della Storia nostra, dobbiamo considerare, con quanta sortezza l'animo di questo nostro Santo s'adatta sollecitamente a ogni cosa dentro, e di suori. Il quale se avesse lasciato per suo tacere i mali uomini fare, o non avelle loro contradetto per zelo di giullizia, non arebbe in verità avuti nimici. Ma perche egli seguitò la via, che mena a vita eterna, trovò di quegli, che desideravano la morte sua. Di fuori di casa soltenne pubblici avversari, e dentro gli occulti; imperocche non è dubbio, che minor virtù è, che alcuno di suora vegga i mali, che egli vince, e non abbia dentro, con cui combatta. E pertanto perfetta gloria è sostener di suori cose contrarie sortemente; perocche alcune cose sono nella samiglia di casa, che non si possono corregere senza colpa, e disetto di colui, che ha a corregere. E percio, quando quelte cose vituperano il maggior della casa, o perche eziandio quelle cose disordinate non gravano troppo quegli, che le fanno, gran senno è alcuna volta d'infingersi di non vederle, e per quella tal simulazione sostenerse. In verità tali ingiurie satte contra noi tosto le perdoneremo nel cuor nostro, se noi guarderemo quello, che noi abbiamo gia Eccle. 6.22 satto contra i nostri prossimi. Onde ben dice Salomone: non voler credere tutte le parole, che ti sono dette, acciocche tu non oda dire al servo tuo male

di te; perocche tu sai nella coscienza tua, che spesso tu hai detto male d'altrui. Sicche quando noi pensiamo, quali noi siamo stati verso altrui, meno ci dobbiamo dolere, se noi troviamo gli altri tali verso di noi; perocche la ingiuria d'altrui vendica in noi quello, in che la coscienza nostra giusta-

J.b. v.3 2. mente ci accusa dentro. Seguita il testo: suori non rimase il peregrino: l'uscio mio era aperto al viandante. Secondo che dice San Paolo, che la carità è paziente, e benigna, per pazienza sostegnamo umilmente i mali altrui: e per benignità doniamo noi con misericordia i beni nostri ad altrui. Onde il beato Giob pazientemente sostenne la famiglia sua maladicente di lui; e benignamente ricevette in casa sua i viandanti, e peregrini. Alla famiglia sua dava esemplo di buoni costumi; e a' peregrini sovveniva con la sultanza fua. Alla famiglia fua non era fubito in crucciarfi; e a' peregrini era apparecchiato per misericordia a sovvenire. Sicche questo nostro Santo per ispirito di profezia vedendo il Redentore dell' umana natura, offervava per opera i fuoi comandamenti, dove egli nell'Evangelio ci ammonisce: perdonate,

Luc. 6. 37. e poi sarà perdonato a voi; date, e sarà dato a voi.

Il dare nostro si appartiene alle cose, che noi abbiamo di suori; e il nostro perdonare si appartiene a lasciare il dolore, che noi abbiamo preso dentro per colpa altrui. Ma dobbiamo sapere, che chi perdona, e non da della sua sustanza, benche non abbia pienamente operata la virsu, pur tiene la miglior parte della misericordia; imperocche l'onnipotente Iddio non riceve dalla mano quel dono, che è offerto dal cuore legato in malizia. Perche l'uomo, che vuol fare la limofina, prima debbe mondare la sua coscienza dentro; perocche cio, che noi diamo a Dio, è stimato secondo la intenzione della nostra mente. E pero noi dobbiamo rimutare i nostri penfieri, e con essa mutazione forbire il nostro uomo dentro da ogni macula di malizia; perocche la limofina non puo placar l'ira del Giudice, se ella non piace al Giudice per mondizia di chi la dà. Onde è seritto, che Iddio guardò ad Abel, e a' fuei doni; ma a Cain, nè a' fuoi doni non guardò. Gia non dice la santa Scrittura, che Iddio guardasse a' doni di Abel, e non guardasse a' doni di Cain; ma prima disse, che Dio ragguardò ad Abel; e poi foggiunse, e disse: e a' doni d' Abel. E da capo dice, che Dio non guardò a Cain; e poi soggiugne, e dice: ne a' doni suci. Perocche quello, che si dà, è accettato secondo la intenzione del cuore. E pertanto Abel non piacque a Dio per li doni suoi; ma i doni suoi piacquono a Dio per Abel. Imperocche la Scrittura dice, che Iddio guardo a colui, che dava, prima, che a quello, che egli dava. Onde il beato Giob dovendo dire la gran larghezza, che egli usò nella ospitalità, prima mostrò la pazienza, e la benignità sua, che egli avea verso i suoi avversari; cioè in quello, che egli non se-ce sesta della ruina del nimico, e che egli non ricoperse i suoi persecutori con maladizioni, e che pazientemente soltenne gli avversari di casa, e così finalmente mostrò la munificenza della sua cortesia verso i peregrini; acciocche udendo l'ordine della sua narrazione, noi conosciamo, che i doni esteriori sono considerati secondo la intrinseca mondizia del cuore : e che il raccontare delle sue virtù, dimostra al Lettore, quale intenzione debbe avere, quando dà de' suoi beni esteriori ad altrui. Ma quale sarebbe colui, che non si tenesse santo fra tante sublimi virtù; che non susse tentato in qualche forma per tanti meriti? In modo che se alcuna volta egli peccasse, come per fragilità fanno gli uomini, volesse, che non susse manisesto a persona : e pensasse, che susse stimata leggier cosa, se mai egli peccasse in piccola cosellina: e che egli non volesse piuttosto tacere la sua colpa, che palesarla per confessione? La cagione di questo si è, che l'animo degli uomini insuperbendo per molte virtù, quando si vede sar molti beni in utilità de' prossimi, non vuole, che si sappia per persona, che egli sa alcuna cosa riprensibile. Tali tenebre d'errore però sostiene la mente dell'uomo, perche la su-perbia grava l'occhio del cuor suo. Onde il beato Giob fra si grandi opere di virtù essendo stato tanto eccellente in operazione, e volendo mostrare quanto era stato umile nella mente, di subito soggiugne : se io ho nascoso, some uomo, il peccato mio; e se io celai la mia iniquità nel seno mio. Questi sono i testimoni della vera umiltà; cioè che ciascuno conosca il peccato, e conoscendolo il manifesti per voce della confessione. Ma per lo contrario usato vizio è della umana generazione per propria volontà commettere il male, e quando l' ha commesso, volerlo con negare nascondere : e quando gli è provato in faccia, con disendere multiplicarlo : i quali gradi di peccato trajamo noi dalla caduta del nostro primo Padre, da cui noi abbiamo la radice della colpa. Per questo modo egli avendo mangiato del pomo vieto, si nascose dalla faccia di Dio tra gli arbori del Paradiso: nel quale nascondimento, perche non lo potè fare, non è scritto l'effetto del nascondersi, cioè che non susse trovato; ma bene è incolpata la mala volontà sua, che egli ebbe in nascondersi. Ed essendo ripreso da Dio, che egli avea mangiato del legno vietato, di subito rispose: la femmina, che tu mi desti Gen. 3. 12 per compagna, mi dette del legno, e mangiai. E la semmina essendo domandata, rispose : il serpente mi inganno, e mangiai.

I primi nostri padri furono domandati della loro trasgressione, acciocche per confessione si cancellasse il peccato, che per trasgressione aveano commesso. Onde il serpente, che gl'induste a peccare, perche non si dovea rivocare a penitenza, non fu domandato della fua colpa; ma l'uomo fu domandato, dove susse, acciocche egli ragguardasse la colpa commessa, e confessando co-noscesse quanto era di lunge dalla faccia del suo Creatore. Ma l'uno, e altro elesse piuttosto il rimedio della difesa, che della confessione; e volendo eglino scusare il loro peccato, cioè l'uomo per lo disetto della semmina, e la semmina per lo disetto del serpente, accrebbono la colpa nel volerla disendere. Perocche Adamo volle in parte incolpare Iddio, volendo mostrare, che egli era cagione del peccato suo per aver satta la semmina; ed Eva riseri la colpa a Dio, perche egli avea messo il serpente nel Paradiso. Appresso eglino per udire per bocca del serpente : voi sarete, come Iddio; e non potendo essere similia lui in divinitade, si ssorzarono, per multiplicare il loro errore,

Digitized by Google

13.

P[al. 78.

13.

di fare Iddio finale a loro nel peccato. E così quando s'ingegnarono di difendere la colpa loro, arrofono al danno; cioè che il loro peccato fu maggiore per la loro difesa, che non su nel commetterlo. Onde gli uomini, che sono rami di quetto arbore, ancora traggono la mala usanza della sua radice; poi-che quando l'uomo è ripreso del suo vizio, si nasconde sotto le parole della difesa, quasi come sotto le foglie dell'arbore; e sugge quasi a certi oscuri, e segreti luoghi della scusa sua, quando non vuole, che si sappia quello che egli ha satto. Nella quale occultazione Adamo non nascose se a Dio, ma Dio a se. E fece così a se, perche egli non vedesse Iddio, che vede il tutto, non perche Iddio non vedelle lui. Ma per lo contrario l'umile confessione è a ciascun peccatore principio d'illuminazione; perocche colui non vuole gia perdonare a se medelimo, il quale non si vergogna di confessare quello, che egli ha fatto: e così quelto tale, il quale benche si disendesse, poteva essere accusato, ora accusandosi di subito, si disende. Onde a Lazzero morto, il quale era coperto con gran peso, non su detto: risuscita su; ma vieni suori. Per la Join 43 quale resurrezzione, che su satta nel suo corpo, si figura, come noi risuscitiamo nel cuore, quando è detto al corpo morto: vieni fuori: acciocche l'uomo, che è morto nel peccato, e per lo peso della mala consuetudine è sepolto, e sta nascoso nella sua coscienza, e quasi giace nella sua malizia, esca di se medesimo suori per consessione. Al morto, cioè al peccatore, si dice: esci suori; per provocarso, che si parta dalle scuse, e dall'occultarse, e esca fuori ad accusar se colla propria bocca. Onde David Profeta risuscitando da quella morte di tanto peccato, uscì quasi suori alla voce del Signore; quando ripreso da Natan Proseta, accuso il male, che egli avea satto. Or perche quella colpa dello scusare è molto cresciuta nella generazione umana; il 2. Reg. 12. beato Giob, quando disse: se io nascosi il peccato; bene interpose, e disse, quasi uomo: perocche egli vide, come è proprio vizio dell'uomo quello, che discendea dal seguitare il primo nostro Padre. Ove ben soggiugne : e se so celai nel mio seno la mia iniquitade. La santa Scrittura è usata alcuna volta di porre il seno per la mente: come in persona della santa Chiesa dice il Salmista de' nostri persecutori, i quali son congiunti a noi per la natura comune, ma sono disgiunti per la vita cattiva : o Signore, rendi a' nostri vicini sette contanti nel seno. Come se apertamente dicesse: nella mente loro ricevano quello che per crudeltà eglino adoperano ne' nostri corpi; acciocche punendo eglino noi dalla parte di fuori, essi si sentano dentro perfettamente puniti. E perche il seno s'intende per lo segreto della mente; dico, che il celare la iniquità del seno, si è occultarla nell'oscuro secreto della propria coscienza, e non volerla scoprire per confessione, ma velarla per disesa. Contra il qual vizio San

Jacob. 5. Tacopo dice: confessate l'uno all'altro i peccati vostri, e orate l'uno per l'altro, acciocche voi siate salvi. E Salomone dice : colui, che nasconde i peccati suoi, non Prov.28. surà rilevato; m.s. chi gli confessa, e lascia di fargli, arà misericordia.

Fra queste cose noi dobbiamo sapere, che alcuna volta gli uomini con-

fessano le loro colpe, e non sono però umili. Perocche noi veggiamo molti, che senza esser ripresi, confessano, che essi sono peccatori : e se forse sussino ripresi da altrui della loro colpa, cercherebbono la via della disesa per non parer peccatori. I quali se con verace umiltà si conoscessino peccatori, allora che essi volontariamente si chiamano peccatori; non negherebbono, quando fussino ripresi dagli altri, d'essere quei, che essi medesimi arebbono con-

sessato. In queito passo possiamo noi vedere i segni della vera consessione; cioè, se egli non contradice eziandio a colui, che dice male di lui, quando lo chiama peccatore. Imperocche, come è scritto: il giusto nel principio è ac-cusatore di se; questo tale, che si chiama da se seccatore, non vuol parer peccatore, quando senza riprensione alcuna si chiama esso medesimo peccatore. Ma

allora fi pruova la verità della confessione, quando un' altro riprende il male, che noi abbiamo fatto. Imperocche se noi superbamente lo difendiamo, moilriamo apertamente, che noi con finzione dicevamo da noi, che noi eravamo peccatori. Il perche molto ci dobbiamo studiare di confessare il male, che noi abbiamo fatto, e di non negarlo, se altri ci riprende; imperocche vizio di superbia è, che l'uomo non patisca, che gli sia detto da altrui quello, che di se medesimo egli volontariamente diceva. Onde il beato Giob dimostra di quanta umiltà su, sapendo, come egli vivea sra' suoi nimici, e nientedime-no non temea di maniseltare le sue colpe colla voce della propria consessione. Appresso abbiamo da notare, che egli prima narra le sue virtu, e poi consessa i peccati. Per questa cagione dimostra egli chiaramente la verità de'suoi beni, quando non volle tacere i mali. Alcuna volta narra le sue virtù, e alcuna volta la sua colpa, perche la commise e non la tacque. Onde certisfimamente apparisce di quanta mondizia egli era negli occhi dell'onnipotente Iddio, vedendo, come schifo di sar male, e nientedimeno quelli, che egli fece, non gli nascose agli uomini; acciocche egli acquittasse gloria di giustistia in suggire il male, e dall' altro acquistasse buona guardia della giustizia in manisellar quello, che egli non avea potuto suggire. Il perche questo santo nomo appaja grande nelle sue virtù; ma a me pare egsi grande, e alto eziandio ne' fuoi peccati. Chi vuole, ragguardi con ammirazione in lui la continenza della castità, ragguardi la cordial pietade, ragguardi la intera giuffizia. Ma io non ragguardo con minore ammirazione la fua umiliffima confession de' peccati, che tante grandi opere di virtudi; imperocche io so, che alcuna volta l'uomo arà maggior battaglia per la vergogna della nostra fragile condizione in manifeltare i peccati commessi, che in suggire di non commettergli. E benche con maggior fortezza l'uomo schifi il peccato; pure maggiore umiltade è a confessario. Onde il beato Giob essendo fornito di tanti gradi di virtudi, non fi vergogna di confessare la colpa sua; e perciò si dimostra di quanta umiltà egli era nelle sue virtù. Ma perche una sicura autorità nasce della vera umiltà in modo, che tanto meno teme di fuori, quanto l'animo suo per desiderio di grandigia non attende all'alte cose; dirittamente Giob foggiugne con espressa confusione del suo peccato: se io sbigot-Prov. 18. ti per la grande moltitudine, e se il dispregio de mies propinqui mi spaventò, e se 17. io non tacetti piuttosto, e non usci suori dell'uscio. La gran sicurtà del cuore si è non aver' alcuna concupiscenza delle cose del secolo; imperocche se l'uomo si distende colla volontà in desiderare le cose terrene, il cuore non puo mai star sicuro, nè tranquillo, perche egli desidera d'aver quello, che egli non ha, e teme di perdere quello, che ha. E quando spera la prosperità nelle cosé avverse, è rivolto or qua, or la, quasi da grandi onde di mare; e per vari casi delle cose terrene non si puo fermare in alcuno stato. Ma se una volta ficca l'animo con gran fermezza nell'appetito della patria superna, meno è molestato poi dalla tribulazione delle cose temporali. E quando pure è percosso da' movimenti esteriori, ricorre alla sua serma intenzione, quassi come a un sicurissimo porto; e ivi sermamente ponendosi, e trapassando tutte le cose mutabili, gia per la tranquillità della sua quiete sta nel Mondo fuori del Mondo. Egli coll'appetito delle cose celesti trapassa tutte le cose terrene, e con una certa libertà si sente esser sopra tutte le cose, che egli non desidera. Ancora non sente dentro alcuna tempesta delle cose temporali, le quali vede essere suori dell'animo suo; perocche gli stanno sotto i piedi, quafi, come dispregiate, tutte le cose terrene, le quali arebbono potuto aggravare la mente sua. Onde ben dice il Proseta: ordina d'avere l'alta torre Jesem 31. per te; acciocche quando l'uomo ragguarda le cose supreme, sia sopra l'in-21. sime. Per quella ragione dice appresso Abacuc: io starò sopra la mia guardia, Hab. 2.1.

Colui sta sorra la sua guardia, il quale si rallegra della sua santa vita, e non è sottoposto a' desideri terreni, ma soprasta a essi in modo, che per lo santo appetito, che egli ha della stabile eternità, ogni cosa, che trapassa via, gli va sotto i piedi. Nientedimeno l'uomo santo, essendo pieno di quanta virtu si voglia, pure mentre che egli è posto in questa prefente vita, è gravato dalla infirmità della carne dalla parte di fuori, e den-Pfal. 38.7. tro sta imperturbabile, secondo che è scritto: benche l'uomo vada secondo la immagine di Dio; nientedimeno per vanità si conturba. Sicche quello di che si puo conturbare per vanità, si è per infirmità della carne: e quello di che egli va secondo la immagine di Dio, si è della virtà della mente; in forma che dentro è sorticato per l'ajutorio divino, e nientedimeno ancora di suori è gravato dal peso della carne. Onde Abacuc un'altra volta disse bene Hab.3. 16. una sentenza, che si adatta all'uno, e all'altro; e disse così: il tremito entrò nell'offa mie : e la mia virtu è turbata sotto me . Come se e' dicesse : non è la virtù mia, per la quale io sto inconturbabile, essendo ratto alle cose celeiti; ma bene è mia virtu, che io fia turbato dalla parte di fotto. Esso medefimo era imperturbabile sopra di se; ma sotto di se era turbabile. Imperocche egli palfava sopra di se, in quanto era rapito alle cose celestiali; e sotto se era, in quanto ancora egli traeva il corpo suo per questa terra. Appresso dico, che sopra di se era imperturbabile, perocche gia era passato nella contemplazione divina je così esso medesimo era turbabile, perocche ancora si rimanea uomo insermo fotto se. Ancora David Profeta, accordandosi a questa sentenza, dice: o dissi nell'eccesso della mia mente : ogni uomo è bugiardo . A cui si puo rispondere : se ogni uomo è bugiardo, dunque se' tu bugiardo. Sicche salsa sarà la sentenza, che esso bugiardo ha detto. E se egli non sarà bugiardo. la sua sentenza non sarà vera; perocche se tu sei verace, non ogni uomo è bugiardo. Ma noi dovemo notare quello, che egli disse prima, cioè: io Psal. 115. disse nell'eccesso della mia mente. Imperciocche per lo eccesso della mente egli passo eziandio se medesimo, quando desinì della condizione dell'uomo; come se apertamente dicesse: io ho data vera sentenza della salsitade di tutti gli uominida quella parte, onde io medesimo sui sopra la condizione umana: Intanto io medefimo fui bugiardo, inquanto fui uomo; e intanto non fui bugiardo, inquanto io passai per eccesso di mente me medesimo. A questo modo, dico, a questo modo, tutti i fanti uomini, benche eglino patiscono alcuna turbazione per la infermitade della carne; pure dalla parte dentro si pascono di grandissima tranquillitade nel loro segreto per la contemplazione della mente loro; intanto che ciò, che interviene loro di fuori, non gli turba punto dentro. Onde il beato Giob mostrando la sicurtà della sua mente, poiche egli ha detto di se tante eccellenze delle sue virtudi, seguitan-16. do aggiunse quello, che noi dicemmo prima, cioè: se io sbigotti per la gran moltitudine, e se il dispetto de miei propinqui mi spavento, ma piuttosto tacetti, e non usci l'uscio mio; come se piu apertamente dicesse: essendo turbati gli altri uomini contro di me dalla parte di fuori, io rimafi imperturbabile in me dentro. Ma che piglieremo noi in questo luogo per l'uscio, senon la bocca? Per la bocca quasi usciamo noi fuori, quando noi mostriamo il segreto del nostro cuore per quelle parole, che noi possiamo: e quali noi siamo dentro nella coscienza, tali usciamo suori per la lingua. Ma sono alcuni, i quali al tutto temono d'esser tenuti da poco; i quali, acciocche non siano forse riputati vili e dispetti, desiderano di parer savi. Costoro sono costretti d'uscir suori dell'uscio: perocche essendo percossi da villanie per parole, vogliono mostrare, come siano grandi nel soro segreto. E quando vinti da impazienza dimostrano alcuna cosa, che non si sapea per molti, quasi escono

fuori per l'uscio della bocca. Onde il beato Giob avendo a dire, che egli

era uscito per l'uscio della bocca, prima disse: io tacetti; imperocche turbato per impazienza sarebbe uscito della casa della sua coscienza, se egli non

avesse saputo tacere.

Quando i santi uomini sono commossi a perturbazione, al tutto schisano di voler far mostra di loro: e non possendo fare utile agli uditori tacendo, vogliono esfere eziandio spregiati, acciocche eglino non abbiano vanagloria della loro sapienza: e se pure dicono alcuna cosa saviamente, non cercano la loro gloria, ma l'utilità di chi ode. Ma quando veggiono, che per parole non possono guadagnare la vita degli uditori, col tacere nascondono la loro scienza. In questo caso possiamo ricorrere quasi a un segnale proposto a noi nella vita di Cristo, la quale c' è posta innanzi, perche noi la seguitiamo. Cristo nostro Redentore, quando vide Erode non domandarlo per la sua utilitade, ma per volere vedere i suoi gran miracoli, o la sua scienza, però non rispose alle sue parole; e perche costantemente tacette, su schernito da lui, e partissi: perocche la Scrittura dice, che Erode ve-Luc.23. & dendo Gesù, si rallegrò; perocche egli evea desiderato lungo tempo di vederlo, perche avea udito molte cose di lui, e sperava di vedere, che egli sacesse qualche miracolo. Ove seguita la Scrittura: Erode dimandava di molte cose: ed egli a nulla rispondeva. E tacendo Cristo, mostrava quanto era dispregiato; perche su-bito seguita nella scrittura: Erode con tutto il suo esercito lo dispregio, e secessene besse . La qual cosa udendo noi, dovemo apparare, che quante volte i nostri uditori vogliono vedere le nostre buone opere solo per lodarci, e non per mutare la loro perversa vita, noi al tutto stiamo cheti; perocche se noi parlassimo la parola di Dio solo per vanagloria, la colpa di coloro, che era in prima, non perciò si leverebbe via, e la nostra colpa, la quale non vi era, nascerebbe. Ora forse direbbe alcuno: donde sappiamo noi, con che cuore, e intenzione coloro stiano a udirci? Rispondo, che molti segni sono quelli, che manifestano l'animo degli uditori; massimamente, s'eglino sempre lodano quello, che eglino odono, e mai non fanno quello, che essi lodano. Questa vanagloria del parlare suggiva l'egregio Predicatore Paolo, quando diceva: noi non siamo fatti, come molti, che adulterano le parole di Dio; ma

Moi parliamo semplicemente secondo Iddio, e dinanzi a Dio.

Adulterare la parola di Dio, si è credere altro di lui, che non è; ov-17. veramente non cercar d'avere di lui frutti di spirito, ma figliuoli adulterini, cioè di loda. Ma parlare simplice si è il non cercar di trarre della divina Scrittura altro, che ci bisogni. E secondo Dio parla colui, che sa, che egli non ha da se quello, che egli dice, ma ch'egli l'ha da Dio. E dinan-zi a Dio parla colui, che in cio, ch'egli dice, non appetisce d'esser lodato da-gli uomini, ma considera la eccellenza di Dio onnipotente; e non cerca la sua gloria, ma quella di Dio. Ma colui, che sa, che egli ha ricevuto da Dio quello, ch'egli dice, e nientedimeno, dicendo, cerca la gloria propria; parla bene secondo Iddio, ma non dinanzi a Dio; perocche egli stima Iddio esser quasi assente, poiche egli non lo pone dinanzi agli occhi del suo euore, quando predica di lui. Ma i santi uomini predicano secondo Iddio, e dinanzi a Dio: perocche eglino sanno, come hanno da Dio quello, che eglino dicono; e considerano, che è presente alle loro parole, come Giudice, e come ajutatore. Di che interviene, che quando si veggiono dispregiare da' loro prossimi, e che le loro parole non possono mutare la loro cattiva vita, eglino nascondono la loro virtù; acciocche se le loro parole senza frutto moltrassino il santo loro propolito, essi non cadessino in vana gloria. Il perche il beato Giob non desiderando per ostentazione delle sue virtù esser riputato piu santo, dice : se il dispregio de' prossimi mi sbigotti, e non pinttosse tacetti, e non usej suori dell'uscio mio. Imperocche la impazien-



Habac.2.

18.

za non vinse Giob, che lo sacesse uscire suori a dir male, perche non temea d'essere dispregiato: tanto era unaile, e sodo nelle sue sante opere. Onde bene avea gia detto per mostrare di quanta coscienza egli era stato :. se so sbigotti alla gran moltitudine; imperocche la gran moltitudine degli uomini non ilpaventa dalla parte di fuori colui, che non è dentro conculcato dalla moltitudine de vizi : e colui , che non desidera in questa vita alcuna prosperitade , in verità non temera alcuna avversitade. Le quali parole se noi vogliamo tirare all'intelletto allegorico , tosto troviamo in esso l'operazioni del nostro Redentor Cristo. Esso non si spavento alla gran moltitudine, quando egli con una sola rispotta percosse i suoi persecutori, che venivano a pigliarlo con le spade, e col baltone; dicendo: io sono. Il dispregio de' suoi parenti non lo sbigottì, quando per liberarci dalli eterni tormenti ricevè con pazienza le guanciate nella sua faccia. Egli tacette, e non uscì suori dell'ulcio, quando nell' ora della sua passione sostenne pene nella sua umanitade, non volendo moltrare la potenza della sua divinitade. E a lui, il quale è mezzano fra Dio, e gli uomini, sarebbe stato quasi uscir suori dell'uscio, se, essendo preso come uomo, avesse voluto mostrare la potenza. della sua majestade, e per la grandezza della divinitade avesse passato i termini della fragilitate umana, che egli avea presa. La divinità stette occul-2. Cor. 2.8. ta, acciocche la umanità piu sicuramente potesse morire : perocche se eglino l'avessino conosciuto, mai non averebbono crossfisso l'Iddio della gloria. Sicche egli non usci suori dell'uscio, quando essendo domandato da Pilato, tacea, e quando fra le mani de persecutori offerse alla passione il suo corpo, che egli avea preso per ricomperare i suoi eletti, e non volle mostrare a' Psal.37.9. suoi bestemmiatori chi egli sosse. Onde dice il Salmista: eglino pesono me in abbominazione loro; io fui tradito, e non usci suori. Imperocche quando egli era dispregiato, parendo puro uomo, sarebbe egli uscito suori, se avesse voluro mostrare la sua occulta maestade. Ma perche egli mostrava solo la infirmitade della carne, occultando la fua potenza, non uscì allora fuori; poiche eglino non lo poterono conoscere. Nientedimeno usci suori a suoi eletti; perocche esso scoperse a quelli, che l'amavano, la soavità della sua maestade. Onde il Proseta gli dice: Tu uscisti suori per salute del popolo tuo; acciocche tu sacessi salvi i tuoi eletti. Segue nel tesso: chi mi darà un'ajutatore, acciocche Iddio onnipotente esaudisca il mie desiderio? Il santo nostro Giob, poiche egli ha narrate le magnifiche opere di tante sue virtudi, sapendo, che egli non puo giugnere a perfezione de' fuoi meriti, domanda un' ajutatere. E chi vuole egli per ajutatore, senon l'Unigenito Figliuolo di Dio, il quale pigliando carne ajutò l' umana natura, che era affaticata in que-fta vita mortale? Ello facendosi uomo ajutò l' uomo, perche l' uomo nonavendo via di ritornare a Dio, la via del ritorno gli si preparasse per l' Uomo Dio. Perocche noi ingiusti, e mortali troppo eravamo di lunge da colui, che è giusto, e immortale. E fra Dio Padre immortale e giusto, e noi mortali e ingiusti apparve Cristo mortale, e giusto, Mediator di Dio, e degli uomini: il quale ebbe la morte comune con gli uomini, e la giustizia con Dio; acciocche, poiche eravamo di lunge molto per la nostra bassezza dalla sua altezza, esso giugnesse in se medesimo l'altez-za colla bassezza; e indi sosse satta a noi la via del tornare al cielo, donde egli congiunse la sua eccellenza colla nostra fragilitate. Questo Mediatore Cristo Gesù il beato Giob in figura della Chiesa dimostra, quando avendo detto: chi mi darà uno ajutatore? bene adattando soggiunse: acciecche l'unnipotente Iddio esaudisca il mio desiderio. Perocche egli sapeva, che i prieght

dall' uomo fatti per acquillare l'eterno riposo, non poteano essere esaudita sunon per mezzo dell'avvocato suo, cioè Cristo. Del quale pariò l'Apostola Giovanni, dicendo: se aleuno percherà, noi abbiamo Giesù Crisso appresso del Jo.2.1. 2. Padre, ed egli è intercessore per li nostri peccati, e non solo per li nostri, ma eziandio per quelli di tutto il Mondo. Del quale ancora dice San Paolo: Cri-Rom.8.34. sto Gesu, il quale è morto per moi; anzi il quale exiandio risuscitò; il quale sta dalla mano destra; il quale exiandio intercede per noi . E l'intercedere, che sa l'Unigenito Figliuolo di Dio per gli uomini, si è dimostrare se medesimo Uomo nel cospetto dell'Eterno Padre. E così il pregare, che lui fa per l'umana natura, si è l'avere egli preso la medesima natura nell'alfezza della sua divinità. Intercede adunque per noi Cristo non con voce, ma con aver misericordia: perocche pigliando carne liberò i suoi eletti, i quali non volle, che fussino dannati. E pertanto cerca la Chiesa l'ajutatore, acciocche il suo desiderio sia esaudito; imperciocche se il nostro Mediatore non intervenisse per noi, indarno la voce de' nostri prieghi sonerebbe negli orecchi di Dio.

Abbiamo appresso da notare, che il testo nostro non dice, che l'onnipotente Iddio esaudisca i nostri prieghi, ma il nostro desiderio. Imperocche la vera nostra domanda non istà nelle parole della bocca, ma nell'affetto det cuore : e le nostre parole non fanno la voce piu forte appresso le segretissime orecchie di Dio, ma il desiderio. E così se noi domandiamo colla bocca l' eterna vita, e nientedimeno non la desideriamo col cuore; gridando, noi tacciamo. Ma se noi la desideriamo col cuore, benche noi tacciamo colla bocca; tacendo gridiamo noi. Questa è la cagione, per la quale nell'ere-mo il popolo d'Israel con voci facea romore, e Moisè non faceva alcuno Arepito di parole: e nientedimeno, tacendo, è Moisè udito dagli orecchi della Exod.14. divina pietade, a cui disse Iddio: ferche gridi tu a me? Dentro era nel de-fiderio il segreto grido di Moisè, il quale non giunse infino agli orecchi 15 degli uomini; e mentedimeno riempie l'orecchie del suo Creatore. Per que-sta cagione Anna, andando al Tempio, tacette colla bocca; e nientedimeno 13 cacciò suori tante voci del suo desiderio. Appresso per la detta cagione dice Matth. 6. Cristo neil' Evangelio: entra nella camera tua; e, chiuso l'uscio, adora il Padre di nascoso; e il Padre tuo, che vede di nascoso, ti rimunererà. Chiuso l'6. uscio della camera, domanda colui, che, tacendo, la bocca, spande l'affetto della sua mente nel cospetto della pietade divina. E la voce è udita in luogo nascoso, quando l'uomo tacitamente grida per santi desideri. Onde dirittamente dice il Salmista: il Signore ha esaudito il desiderio de' poveri: e le Jo.5.22, tue oreschie hanno udito il desiderio del loro cuore. Ma il beato Giob dimostra per le parole, che seguitano, quale ajutatore egli cercava per fare esaudire il suo desiderio; e dice: e colui, che giudica, scriva il libro. La legge vec-chia su data per lo servo, cioè per Moisè, al popolo posto ancora sotto il timore; ma la grazia dell' Evangelio su data per lo Signore, cioè per Cristo, a' figliuoli, che erano posti nell'amore. Questo nostro Signore avendo a fare la nostra Redenzione, ci diede il Nuovo testamento; ma quandochessa egli verrà eziandio Giudice a discutere, e vedere, come sono stati osservati i comandamenti di questo sao testamento. Onde non è di bisogno, che per nostra esposizione si mostri, che sia colui, che scrive il libro, quel medesimo, che giudica; perocche la somma Verità dice per se medesima: il Padre non giudica alcuno; ma ha dato ogni giudicio al Figliuolo. E allora sarà fattore del giudicio colui, che è scrittore del libro; acciocche piu strettamente richiegga allora quello, che ora con mansuetudine ha comandato. Siccomo noi veggiamo tuttodì, che i Maestri con lusinghe insegnano a' fanciulli le figure delle lettere; ma con rigore voglion sapere, s'eglino l'hanno apparate, e colle battiture richieggono da loro quello, che con lufinghe aveano loro insegnato. Ora i comandamenti della divina Scrittura dolcemente suonano; ma pawanno amari, e afpri; quando faranno richiesti agli nomini. Ora la Tomo III.

che dee venire, sarà distretta, e sigida. E tanto questo è certo, cioè, che eziandio ogni minimo comandamento verrà in discussione, quanto egli è certo, che colui, che scrisse il libro, è colui medesimo, che giudica. E che quelto libro del Nuovo testamento ordinasse per se medesimo il Redentore dell' umana natura nell' ultimo tempo, bene il dimostra Ezechiel Proseta, Ezech. 92. che dice: ecco sei uomini venivano della via della porta superiore, la quale ragguarda ad aquilone; e ciascuno avea uno strumento di morte nella mano sua: e un uomo era in mezzo di loro vestito di panni lini, e un calamajo di scrittore alle sue reni. Ora possiamo noi figurare altro in questi sei uomini, che venivano, senon le sei etati della umana generazione? Le quali-vengono dalla via della porta superiore: perocche là cominciarono a correre, quando fu cominciato il Paradiso terrestre; cioè dal principio del Mondo, quasi come da generazione superiore. La qual porta ragguarda ad aquilone: perocche l'umana generazione, sottomettendosi a' vizi, non sarebbe del Paradiso discesa nella larghezza della terra, e non sarebbe stata suggetta alla condizione della morte, se ella non avesse lasciato il calore della caritade, e non fusse caduta nella negligenza del conoscimento proprio. E ciascuno aveva uno strumento di morte nella sua mano; imperocehe ciascuna generazione, che nella sua etade su innanzi l'avvenimento del nostro Redentore, avea nelle sue operazioni colpe, donde ne acquittava pena di dannazione. E un' uomo era in mezzo di loro, vestito di panni lini. Il nosto Redentore, si dice, che venia vestito di panni lini; perocche lui si degnò, secondo la carne, aver parenti della tribu Sacerdotale. Ovveramente perche il lino nasce della terra, ma non la lana, la quale nasce d'animale corruttibile; così Cristo pigliando il vestimento del suo Corpo dalla Vergine Maria, e non da corruzione d'alcuna commissione, venne a noi vestito di panni di lini. E il calamajo dello scrittore era alle reni sue. Nelle reni è la parte di dietro del corpo. Questo uomo aveva il calamajo alle reni; perocche Cristo, poiche egli su morto per noi, risuscitò, e salì in cielo, e scrisse il Nuovo testamento per li suoi Apostoli; e così facendo la scrittura del Nuovo testamento, poiche lui si partì, portò il calamajo quasi dietro alle spalle. E colui, che disse: seriva il libro colui, che giudica; vide questo calamajo portato da dietro di co-lui vestito di lino. Ma tu beato Giob, perche desideri tu, che il libro sia scritto de colui, che è Giudice ? Risponde egli nel testo, e dice : acciecche to il porti in sulla spalla mia, e si lo circondi a me, come una cerona. Il portare il libro in sulla spalla, si è adempiere per opera la santa Scrittura. E abbiamo da notare, come ordinatamente egli descrive, che prima si porti il libro in sulla spalla, e poi sia circondato come corona; imperocche i comandamenti della santa Scrittura, se ora sono ben portati per opera, poi ci danno corona di vittoria nell'altra vita. Ma il beato Giob perche domanda, che'l libro fia scritto dal Giudice, non dovendo ei giugnere al tempo del nuovo Testamento? Or, come noi abbiamo gia detto, Giob usa le parole degli eletti, e in loro persona domanda quello, che egli antivedeva essere loro utile ın ogni cosa. Esso in se medesimo lungo tempo gia avea tenuto in ispirito questo libro, il quale egli per grazia di superna spirazione avea potuto, vivendo, conoscere, e antivedendo profetare. Ma fra queste cose noi dovemo fapere, che quando noi pensiamo i comandamenti della santa Scrittura, e quando noi leviamo la mente dall'amore di quelta corruttibile vita, noi entriamo a conoscere le cose interiori, quasi con certi passi del cuore. Imperocche niuno, che lassi le cose terrene, di subito diventa persetto; perocche quando la mente si leva in alto tuttodi per acquistare il merito, e lo stato della persezione, quasi per certi gradi di scala sagliendo, giunge a quello,

che ella disidera. Onde quì dirittamente soggiugne il testo: per tutti i gradi mici io pronunzierò lui. Di quetti gradi de' meriti dice il Salmilla: andranno Pfal.8:3. di virtù in virtù. Apprello contemplando la santa Chiesa, da capo dice: Iddio Psal. 47.4. farà conosciuto ne gradi di lei, quando egli la riceverà. Imperocche, come io ho detto, di subito non sale l'uomo alla gran persezione, masa poco a poco si conduce alla altezza delle virtudi. Questo è quello, perche quel medesimo Profeta altra volta disse: io mi sono efercitato, e lo spirito mio un poco venne Psal.76.4. meno. Or che è quello, che egli dice : lo spirito mio; se non lo spirito dell'uomo, cioè lo spirito della superbia? E perche noi per occulta grazia, e con modi temperati cresciamo nell'amore di Dio; il nostro spirito tanto manca, quanto tuttodì la virtù dello spirito di Dio cresce in noi. Il quale nostro spirito, che è spirito d'errore, perche di subito non è tagliato dal fondamento da noi, ben dice il Salmista, che un poco mancò ; imperocche allora pienamente cresciamo noi in Dio, quando noi in tutto manchiamo da noi medesimi. Or quelli modi delle virtù, che crescono, chiama gradi il noltro fanto Giob. Così ciascuno eletto cominciando fragilmente dal principio della sua conversione, poi migliorando si mette a sare piu sorti operazioni. La qual cosa apertamente dimostra la somma Verità nel Vangelo, quando dice: Il reame di Dio è fatto, come fe l'uomo gittasse il seme in terra, e dorma e Marc. 4. levisi di di, e di notte: e il seme metta suori, e cresca, quando colui non lo sa. E 26. volendo mostrare il crescere, e multiplicare di quel seme, soggiugne, e dice : La terra da se manda fuori il frutto suo; cioè prima l'erba, poi la spiga, c poi il granello granito nella foglia. Appresso dimostra eziandio il fine di queîto creicere, e dice: e quando la terra da se arà prodotto frutto, di subito il lavoratore vi mette la falce, perche è venuto il tempo della ricolta. Ecco per le parole di Cristo, in figura delle biade son divisi e distinti i gradi de' meriti; perocche egli dice prima erba, poi spighe, poi il granello pieno nella spiga. Ora non era ancora erba San Pietro, quando fu piegato dal vento d'una sola parola, che uscì della bocca di quella ancilla? Egli era ben gia verde per divozione; ma era tenero ancora per la fragilitade. Ma allora si trovò ben granello pieno in ispiga, quando egli resisteva alle persecuzioni de' Principi. e de' Sacerdoti, dicendo: piuttosto si vuole ubbidire a Dio, che agli uomini. Pie-Act.5.29. no granello su ancora trovato, quando sostenne tante battiture nell'aja della persecuzione; e nondimeno non su minuzzato a modo di paglia, ma rimase granello intero. E così per un tal modo possiamo dire, che l'acqua della divina grazia dentro piove in ciascuna anima, acciocche la sua erba diventi granello maturo. Onde niuno dovrebbe perdere la speranza del granello, mentre che egli vede alcun prossimo fatto ancora come erba; imperocche le granella della biade, che crescono, son difese e fortificate dalle foglie dell' erba, che è menata or qua, or la agevolmente. Questi gradi di meriti, e di virtù ci figura bene Daniel Profeta, quando parlandogli Iddio; egli si pose a mostrarci, come stava il suo corpo; e dice così: io udi voce di parole, Dan.109. e udendo giacea prostrato sopra la faccia mia : e il volto mio si accostava alla terra: ed ecco una mano mi toccò, e dirizzomna sopra i miei ginocchi, e sopra le dita delle mie mani, e disse a me : o Daniello, uomo di desideri, intendi le parole , che io parlo a te : e sta nel grado tuo , perche 🐱 sono mandato a te . E avendomi dette queste parole, io stetti ritto tremando; e foi disse a me: non temere. Il Profeta udendo dentro la parola di colui, che parlava, non arebbe con tanta sollecitudine dimostrato, come il corpo suo stava ritto, se egli avesse veduto, che non vi sossino entro misteri d'allegoria. Nella santa Scrittura quello, che dicono i fanti uomini, non è solamente prosezia, ma eziandio alcuna volta quello, che eglino fanno. Ora quello fanto Profeta pieno dentro di milteri divini, per la forma del corpo dimostra le virtù delle parole.

E per quello, che prima prostrato in terra giacea, e per quello, che poi si dirizzò in sulle dita delle sue mani, e in sulle ginocchia, e per quello, che finalmente dirizzato, ma tremando, stava ritto per se medesimo; dimostra a noi tutto l'ordine del suo levarsi ritto. Noi giacendo in terra, udiamo le parole di Dio quando essendo noi posti ne' peccati, e quando essendo noi congiunti alle brutture della terra, conosciamo i comandamenti spirituali per le parole de' fanti uomini. E per voler seguitare tali comandamenti, quasi ci dirizziamo fopra le ginocchia, e fopra le dita delle nostre mani, quando noi dipartendoci dalle miserie terrene, seviamo quasi il nostro ventre dalla terra. Imperocche come colui, che giace prostrato in terra, tutto si acco-sta alla terra; così colui, che si leva in sulle ginocchia, e in sulle dità delle sue mani per desiderio di essere ritto, gia per gran parte sta sospeso da terra. Finalmente allora dirizzati, ma tremando, stiamo noi a udire le parole di Dio, quando piu pienamente le conosciamo. Per tal modo quasi ancora in terra giace colui, che per desiderio delle cose terrene non si cura di dirizzar l'animo suo alle celesti. Appresso quasi sollevato da terra ancora si sta sopra le ginocchia, e sopra le mani colui, che ha lasciato alcune brutture, ma pure non contradice ad alcune opere terrene. E gia sta dirizzato in su i suoi piedi a udire le parole di Dio colui, che dirizza in tutto la sua mente alle cose superne, e per brutti desideri non si vuole inchinare. Bene ancora dice il Profeta, che tremando stava ritto: perocche tanto piu teme l'uomo il giudicio della sottile coscienza, quanto si vede crescere in virtudi. Ove dirittamente la parola divina soggiugne, e dice: non temere. Im-perocche quando noi conosciamo quello, che noi temiamo, tanto piu per grazia ci è infuso nell'anima quello, che noi dobbiamo amare; per modo che per lo nostro dispregiare delle cose transitorie, a poco a poco noi ve-gnamo in timore, e dal timore passiamo in caritade. Prima noi non ci curiamo di feguitare Iddio, che ci chiama, e fuggiamo da lui; ma poi, quandoche fia, leviamo via questo dispregio di Dio, poi ne concepiamo timore, poi ci congiugniamo con lui per solo amote. Per tal modo quasi ancora in terra giace colui, che per desiderio delle cose terrene non si cura di dirizzare l'animo suo alle celesti. Appresso, quasi sollevato da terra, ancora si sta sopra le ginocchia, e sopra le mani colui, che ha lasciato alcune brutture; ma pur non contradice ad alcune opere terrene. E gia dirizzato sta in su i suoi piedi a udire le parole di Iddio colui, che dirizza in tutto la sua mente alle cose superne, e per brutti desideri non si vuole inchinare. Bene ancora dice il Profeta, che tremando stava ritto; perocche tanto piu teme l'uomo il giudicio della sottile coscienza, quanto si vede crescere in virtudi. Ove dirittamente la parola divina soggiugne, e dice : non temere. Imperocche quando noi conosciamo quello, che noi temiamo, tanto piu per grazia ci è infuso nell'anima quello, che noi dobbiamo amare; per modo che per lo nostro dispregiare delle cose transitorie, a poco a poco noi vegnamo in timore, e dal timore passiamo in caritade. Prima noi non curiamo di seguitare Iddio, che ci chiama, e suggiamo da lui; ma poi, quandoche sia, leviamo via questo dispregio di Dio, poi il timore, poi ci congiugniamo con lui per folo amore : e così a poco poco lasciamo di temere, e per la potenza della sola carità ci accostiamo a Dio. Questi sono quasi i gradi del nostro salire al Cielo; cioè, che noi pognamo il piede della mente nel santo timore in basso, e poi per la carità dirizziamo il nostro animo a salire in alto, cioè in amore : acciocche ciascuno da quello, che egli insuperbisce, sia conculcato, perche egli tema; e da quello, che in prima temea, sia sollevato in isperanza, che lui possa presumere di Dio. E non è gran satica a conoscere questi gradi di virtù, come dall' una si sale all' altra. Ma a materia

ha bisogno di sottilissima disputazione, quando la mente si mette la pensare, per quali gradi ella possa salire a una medesima virtude.

Acciocche noi parliamo delle prime radici delle virtudi, cioè della Fede, e della Sipienza, noi dovemo sapere, che niuno di noi puo acquistare perfettamente tali virtù, se noi non vegnamo ad esse con distinti, e ordinati modi, e quali con certi gradi. Quelta nostra Fede, la qual ci sa sussicienti ad acquiltare tutti gli altri beni perfettamente, alcuna volta nel suo principio vacilla, ed è ferma , alcuna volta la tegnamo certissimamente, e nientedimeno per dubitazione temiamo ancora della sua fidanza. Abbianne parte in prima, acciocche ella venga in noi compiutamente poi . Imperocche se ella non crescesse nella mente di ciascun sedele, quel Padre, come dice nell'Evangelio, che cercava, che il figliuolo fosse sanato da Cristo, non arebbe detto : io credo Signore, ajuta la mia incredulità. Vedi, che per gra-Marc. 9. di ancora saliva alla Fede, la quale gia avea ricevuta, costui, che in un me-13. desimo punto diceva, che egli credeva, e che ancora per incredulitade du-bitava. Questa è la cagione, perche i Discepoli dissono al nostro Redentore: Luc. 17.5. accresci in noi la sede; acciocche quella, che gia era per principio ricevuta nella mente, venisse a persezione, quasi per certi salimenti di gradi. La Sapienza medesima, la quale suole esser maestra di buone operazioni, è data da Dio a poco a poco all' uomo, che zelantemente la defidera, acciocche noi faliamo a essa per gradi di grande ordine. La quale Ezechiel Proseta per fua visione figurata ben dimostra, quando narra di quell' uomo, che egli vide sopra l'eccelso monte, dicendo: colui misuro mille gomiti, e condussemi per Ezech.57. l'acqua infino a i talloni. E di nuovo misuro mille, e condussemi per l'3.4. acqua infino alleginocchia. E da capo misuro mille, e condussemi per l'acqua infine alle reni. E misurd mille gomiti del sossato, che io non potea passare: imperocche l'acqua del prosondo sossato tanto giunse, che non si pote guadare. E che significa il numero di mille, senon la plenitudine del dono? Quell' uomo, che apparì, misuro mille gomiti; e il Proseta è menato per l'acque infino a' talloni. Imperocche quando il nostro Redentore ci da la plenitudine della grazia nel principio, che noi torniamo a lui, ci lega i piedi della nostra buona opera col dono della sapienza spirituale. E il venire dell'acqua infino a' talloni, si è, che noi tegnamo l'orme della desiderata giustizia per lo dono della Sapienza a noi data. Ancor misura colui mille; e il Profeta è menato per l'acqua infino alle ginocchia. Imperocche quando ci è data la grazia piena di bene operare, è tanto multiplicata la nostra sapienza, che noi non ci pie-Ebr.12.12 ghiamo a sar male. Per questa cagione dice San Paolo: levate su le mani rimesse, e le ginocchia dissolute, e fate diritti andamenti co' vostri piedi . Appresso, l'acqua viene infino alle ginocchia, quando la sapienza, che noi abbiamo persettamente ricevuta, ci costringe a far dirittamente buone opere. Da capo misura colui mille; e il Proseta è menato per l'acqua infino alle reni: imperocche ella accresce in noi la persezione della buona opera, quando la sapienza, che noi abbiamo ricevuta, spegne in noi, quanto è possibile, ogni dilet-tamento della carne. E se il diletto della carne non sosse nelle reni, il Sal-Pfal.25.2. mista non arebbe detto: incendi le reni mie, e il cuore mio. Sicche l'acqua viene infino alle reni, quando la dolcezza della sapienza uccide eziandio gl' incentivi della carne, acciocche quegli incendi del diletto, che poteano incendere la mente, diventino freddi. Ancora misurd colui mille nel fossato, che il Profeta non potè passare : ed eziandio dice, che erano gonfiate le pro-fonde acque del fossato, il quale non si potea guadare. Quando I uomo possiede la perfezione delle buone operazioni, giugne infino alla contemplazione: nella quale quando la mente dell'uomo è menata in alto, vede in questa altezza tanto di Dio, che ella non puo penetrare quello, che ella vede. E

Digitized by Google

23.

quasi tocca l'acqua del fossato, che non si puo passare; perocche ella guarda speculando quello, che le piace, e nientedimeno non puo persettamente ragguardare quello, che gli piace. Adunque il Profeta, quandoche sia, giugue all'acqua, che non puo passare; imperocche quando finalmente noi vegnamo infino alla contemplazione della sapienza, la grandezza sua, che da se medesima ha sollevato l'uomo, non vuole, che abbia di se pieno conoscimento; acciocche ei gustando, l'ami, e nientedimeno non la possa, penetrando, comprendere. Ora il beato Giob conoscendo, che questo crescere di virtude in virtude è dato per grazia superna distintamente agli uomini, il chiama egli gradi; perocche per essi si sale, acciocche noi possiamo ottenere il regno celeste. Sicche facendo egli memoria del santo libro, cioè della santa Scrittura divina, dice: per tutti i gradi pronunzierò io lui; imperocche colui veramente sale alla dottrina di Dio, il quale si mette ad acquistarla co' passi della santa operazione. E quasi per tutti i gradi suoi pronunzia il libro colui, che dimoltra d'aver ricevuta la sua scienza non solamente per parole, ma eziandio con fatti. Onde ancora foggiugne il testo, e dice: e offerironlo quasi come al principe. Cio che noi offeriamo, tegnamo noi in mano. E per tanto l'offerire il libro al principe, che viene a giudicare, si è aver messe in opera le parole de suoi comandamenti. Segue il testo : se la terra mia gridi contra me, e i folchi suoi piangano con lei, se io ho mangiato i frutti suoi senza pecunia, e se io ho asstitta l'anima de suoi lavoratori; nasca a me il tribulo in cambio del grano, e la spina in cambio dell'orzo. Or che viene a dire, che la terra gridi, i solchi piangano, e mangiare i propri frutti per prezzo? Chi ha mai bisogno di comperare le sue cole? Chi udi mai gridare la terra? Chi vide mai piangere i solchi? E conciossiache i solchi sempre siano nella terra, che vuole egli dire, ehe distinguendo l'uno dall'altro, pone, che la terra gridò, e che i solchi piansono con lei? E conciossiacosache i solchi della terra non siano altro, che terra, non è, che non ci sia qualche ragione di tanta distinzione, quando soggiugne: i solchi suoi piangano con lei. Perche in queste parole vien l'ordine della storia, l'intelletto dell'allegoria si mostra se medesimo gia quasi colle porte aperte; come se l'allegoria palesemente gridasse; perocche voi conoscete, che il debito modo della lettera manca, resta di chiaro, che voi ritorniate a me senza alcuna dubitazione. Colui, che per propria ragione regge la sua samiglia di casa, o che per utilità comune è prelato a' popoli fedeli, che altro diremo noi, che egli faccia in coloro, che gli fono commessi, senon che egli tenga la terra per lavorare? Imperocche per divina dispensazione ciascun Prelato è posto innanzi agli altri, acciocche i suggetti suoi siano ripieni del seme della sua predicazione, quasi come si riempie la terra di seme. Ma la terra grida contra il fuo possessore, se la famiglia propria, o la santa Chiesa mormora d'alcuna cosa ingiusta contra colui, che regge. Così dico, che gridare la terra; si è, che i soggetti ragionevolmente si dogliano della ingiuria, che eglino ricevono dal Rettore. Onde dirittamente soggiugne: e i solchi suoi piangano con lei. La terra, benche ella non sia coltivata con alcuni strumenti, produce frutto alcuna fiata in uso agli uomini; ma quando è coltivata, produce biade in abbondanza. Sono alcuni, i quali non essendo coltivati da alcun vomere della dile-

Sono alcuni, i quali non essendo coltivati da alcun vomere della dilezione, ovvero della santa esortazione, producono nientedimeno da loro medesimi certe buone opere, beache piccole, quasi come terra, che non è ancora arata, nè coltivata. È sono alcuni altri, i quali stando sempre attenti a udire, e ritenere le sante predicazioni e meditazioni, ed essendo mollificati della loro prima durezza, quasi con un vomere di lingua, ricevono i semi della santa esortazione, e producono biade di buone operazioni per li solchi della volontaria assistione. Appresso interviene alcuna siata, che quelli, che

aan-

hanno a reggere, Sanno alcune cose perverse: e per questo nuocono a' sudditil dove doveano sar loro utile. Le quali cose vedendo alcune persone roz ze, commosse ad ira contro a' Prelati, mormorano, e non però molto si dogliono de' prossimi loro per compassione. Ma quando coloro, che sono gia attritati con l'aratro della lezione, e coltivati a dar frutto di buona opera, veggiono gl' innocenti effer gravati eziandio in piccole cose, di subito per compassione si convertono in pianto: imperocche essi piangono, come proprio danno, quello, che i loro prossimi ingiustamente sostengono. Ma i persetti uomini, perche si commuovono solo de' danni spirituali, tanto sanno piagnere de danni corporali d'altrui, quanto eglino gia conoscono non dover l'uomo dolersi de propri. E pertanto se colui, che regge, sa alcune perverse cose verso i sudditi, contra lui la terra grida, e i solchi piagnono: perocche i rozzi popoli riescono in gride di mormorazioni contra la ingiustizia de' Rettori; ma i santi uomini affliggono loro medesimi con pianti vedendo l'opere perverse di colui, che regge. E in quello, che gli uomini grossi gridano, e non si dolgono, quelli, che sono di piu persetta vita, piangono, e tacciono. E così i solchi piagnere colla terra, che grida, si è, che
gli uomini di santa vita vengono infino a piagnere di quello, che la moltitudine de sedeli giustamente si lagna contra i loro rettello della contra si bene nella terra; e nientedimeno sono distinti dal vocabolo della terra. Imperocche coloro, che infra il corpo della santa Chiesa coltivano la loro mente col faticoso folco della fanta meditazione, tanto sono migliori di tutti gli altri fedeli, quanto per lo seme della Scrittura, che hanno ricevuto in loro, producono più abbondevoli biade di santa operazione. Appresso sono alcuni, i quali sono Rettori de popoli sedeli, e hanno le spese della loro vita de beni della santa Chiesa; ma non pongono le debite predicazioni, e ammonizioni a' popoli. Contra i quali ancora dirittamente si pone lo esemplo di questo santo uomo, quando di lui soggiugne:

Se io mangiai i frutti suoi senza pecunia. Mangiare i frutti senza pecunia, si è pigliare le spese di quello della Chiesa, ma non rendere il pregio della santa predicazione ad essa Chiesa. Della qual predicazione dice il nostro Creatore : a te convenia raccomandare la mia pecunia al tavoliere ; e tornan-Math. 25. do, io aurei richiesto quello, che era mio, con usura. Sicche colui mangia i frutti della terra senza pecunia, il qual riceve la sustanza della Chiesa a uso del
suo corpo; ma non risponde al suo poposo con l'usicio della santa predicazione. Or che diremo a queste cose noi Pastori, i quali per annonziare l'avvenimento del distretto Giudice, pigliamo l'ossicio di Predicatori, e mansiarro il pana della Chiesa a tesiarra. Noi registro ben quello che a giamo il pane della Chiesa, e taciamo? Noi vogliamo ben quello, che è dovuto al nostro corpo; ma noi non diamo quello, che noi dovemo dare a' cuori de' sudditi. Ecco questo santo uomo Giob legato in questo Modo dagli impacci di tanti figliuoli, fra innumerabili occupazioni liberamente si diede allo studio della santa predicazione. Il quale non mangiò mai i frutti della terra senza pecunia; imperocche egli rendea le parole della santa ammonizione a' sudditi, da cui egli ricevea il frutto della servitù corporale. In questo è obbligato all' onnipotente Iddio colui, che è sopra il popolo ( io dico colui, che è sopra pochi, o sopra molti) che come egli domanda, e riscuote da suoi sudditi i servigi a lui debiti, così sta sollecato attentamente eziandio a dar loro quello, che egli dee dare loro, cioè buoni ammonimenti. Perocche tutti noi, i quali sotto uno, e vero Signore siamo obbligati a servir l'un l'altro, che siamo noi altro, che l'uno servo dell'altro? Quando colui, che è suggetto, serve come dee; resta senza dubbio, che colui, che regge, serva a' sudditi suoi colla parola, come dee. Quando colui, che è suggette de l'altre de l'altr suggetto ubbidisce a' comandamenti, di necessità è, che colui, che regge,



abbia la cura della follecitudine, e della pietade. E pertanto interverrà, che quando noi ora studiosamente ci ssorziamo di servire per carità l'un l'attro, quandoche sia, regneremo noi col vero Re, e Signore insieme in gaudio, ed esuitazione. Ma sono alcuni, i quali perche sanno fare l'usicio della predicazione, hanno invidia, se altri hanno il bene, che hanno eglino a e così veracemente il perdono. A' quali dirittamente dice San Jacopo Apostolo: se avete zelo amaro tra voi, e le contenzioni sono ne vostri cuori, quessia non è sapienza, che venga da cielo, ma è terrena, animale, e diabolica. Onde qui essendo gia detto: se io mangiai i frutti suoi senza pecunia; ragione-volmente soggiugne: e se io assissi l'anima de lavoratori suoi. I lavoratori di questa terra sono quelli, i quali essendo posti in insimo grado, con quanto zelo eglino hanno, con quanto studio eglino possono, ajutano gli altri nell'usicio della predicazione, e nell'ammaestrare della santa Chiesa. I quali lavoratori di questa terra non assignere, si è non avere invidia alle loro sante

operazioni.

Benche i Rettori della fanta Chiesa abbiano soli di ragione a predicare; non debbono pero contradire eziandio agli altri, che predicassino, per invidia, che gli mordesse. Imperocche i buoni Pastori vogliono esser da tutti ajutati in quello, che egli fanno; perocche non cercano la propria gloria, ma quella del loro Creatore. Anzi desidera il sedele Predicatore, se si potesse fare, che tutti i buoni del Mondo con loro bocca gridino la verità, la quale un solo non è sufficiente a dire. Onde volendo Giosuè contrastare a due, che erano, rimasi nel campo, e che profetavano, disse Moisè: perche hai tu invittia per-me? O chi farebbe sì, che tutto il popolo profetasse, e che Iddio desse loro il suo spirito? Moisè, che non avea invidia ad altrui del bene, che egli avea in se, volea, che tutti profetassino. Ora perche il beato Giob ha detto queste cose sospensivamente a sentenza della maladizione, se egli non le avesse fatte; segue, e dice: il tribolo mi nasea in cambio di grano, e la spina per l'orzo. Come se apertamente dicesse: se io ho fatta alcuna cofa ingiusta contra i sudditi, se io ho riscossi i debiti, e se io non ho dato quello, a che io era obbligato, se io ho avuto invidia della buona opera d'akrui; siano renduti a me nel dì del giudicio i mali; che pungano, in cambio di beni, che in perpetuo dilettano. Il tribolo nasce per lo grano, e la spina per l'orzo, quando la puntura di dolore trovasi nell'ultima ritribuzione del giudicio, nel quale aspettava premio della sua fatica. E avemo qui da notare, che come l'orzo è differente dal grano, benche l'uno, e l'altro pasca l'uomo; così la spina è differente dal tribolo, benche così bene. l'uno, come l'altro pugna. Il tribolo è piu morbido, e la spina sempre è piu dura a pungere. Il perche dice : il tribolo mi nasca in cambio di grano, e la spina d'orzo; come se manisestamente dicesse: io so, the io ho operato gran cose, e piscole; ma senon è la verità quello, che ho detto, mi siano renduti al di del giudicio piccoli mali per gran beni, e gran mali per piccoli beni. Benche questo li possa intendere altrimenti. Nel grano si figura l' opera spirituale, che pasce la mente; e nell' orzo la dispensazione delle cose terrene. Nella quale dispensazione spesse volte, quando noi siamo costretti di servire alle persone inserme, e carnali, diamo quasi alle bestie i loro cibi: e cosi l'atto della nostra operazione, quasi a modo dell'orzo, ha alcuna mescolanza di paglia. Appresso interviene alcuna fiata, che il Rettore, che ha a reggere, sacendo alcuna cosa ingiusta contra i suoi sudditi, ovveramente non confortando i buomi con alcuna piacevolezza, o forse, lo che è piu grave, affligendo per invidia quelli, che fanno bene; eziandio farà egli alcuna fiata qualche bene, come se seminasse grano. Ancora si mettera a dispensare i beni terreni, non per cagione di propria avarizia, ma per uti-

Num.11. 29. litade delle persone del Mondo, e così aspetterà per frutto di sua satica, quasi ricolta d'orzo; ma i suggetti perche iono gravati in grandissima cose, da lui non possono godere di que piccoli suoi beni. Imperocche eziandio non piace all' uomo quell' opera buona, che è imbrattata per un'altra cattiva opera : e quella dispensazione delle cose terrene non è itimata satta per utilitade de fudditi, quando colui, che regge, pare, che duri fatica per sola avarizia. Onde interviene, che i sudditi non mandano suori vose di laude, ma di sospiri, quando veggiono que pochi beni mescolati fra tanti mali : e quelli, che sono meno persetti, mormorano, quando si accorgono, che quello, che eglino veggiono, non ha punto di pura opera in se : E pero dice : se la terra mia gridi verso di me, e i suoi solchi piagnano con lei; se io mangiai i suoi frutti senza pecunia, e se so affissi l'anima de suoi lavoratori , nassa a me tribolo in cambio di gruno , e Spina per orzo . Come se apertamente dicesse : se io non feci sollecitamente le gran cose, che io dovea fare, possa io ricevere da' miei sudditi punture di mormorazione eziandio del bene, che io feci. Se io non mi curai di date quello, che nutrica, e pasce i sudditi , ragionevolmente la loro lingua si lagni di me , e pungami. Nella qual cosa debbono sollecitamente considerare coloro, che reggono, di non dare a' sudditi l' esemplo di mala operazione, e di non così uccidere la loro vita col coltello della loro mala conversazione. E dall' altro lato quelli, che sono sottoposti al reggimento d'astrui, non di leggieri ardiscano di giudicare i fatti de loro Rettori; imperocche mormorando di quelli, che sono Prelati, contradicono, non all'ordine degli uomini, ma a quello di Dio, il quale dispone tutte le cose. Onde a' Prelati dice la Scrittura: le pe-Ezech. 34. corelle mie si pasceano di quelle cose, che erano conculcate da vostri piedi; e be- 19. veano quell' acqua, che i vostri piedi aveano surbata. Le pecore beono quello, che è turbato co' piedi, quando i suggetti desiderano per esemplo della loro vita quelle cose, che i Prelati con perversa operazione guastano. E dall' altra parte i sudditi odano de' Prelati : noi chi siamo ? Il vostro mormorare non Exed.16. ¿ comra noi, ma contro Dio. Imperocche coloro, che mormorano contra la 8. Podestade posta sopra di loro, chiara cosa è, che eglino riprendono colui, che dette quella podestà a quel Rettore, cioè Iddio. Conchiudendo, noi abbiamo esposto per la grazia di Dio le sentenze del beato Giob, piene di miffica verità, nelle quali egli rispose contra le parole de' suoi amici. Ora ci resta di venire alle parole di Eliud, le quali con tanto piu poderosa esaminazione abbiamo a trattare, con quanto piu servente spirito egli le disse per l'audacia della fua giovanezza.

IL FINE DEL LIBRO XXII. DE MORALI
DI SAN GREGORIO.

CL.

Tomo III.

## LIBRO VIGESIMOTERZO

## DE MORALI

## DI SAN GREGORIO PAPA



O ripeto per necessità tante volte il principio, ovvero proemio di questa Opera, quante volte dopo un poco di riposo del mio parlare io la divido in distinzione di piu libri; acciocche quando il Lettore vuol cominciare a leggere, gli sia rinnovellata nella memoria la cagione, perche su fatto questo libro; e tanto l'edificio della nostra dottrina piu sortemente proceda in alto, quanto, considerata l'origine della cagione, il sondamento si pone nella mente con maggior sollecitudine. Il beato Giob

\*\*\* conosciuto nella sua prosperità a Dio solo, e a se : e dovendo venire a mostra notizia, su tocco di battiture; acciocche tanto più lasgamente spargesse l'odore delle sue virtà a modo di spezierie, quanto susse più tocco dat succe della tribulazione. Giob sapra benignamenae reggere i suci suddi-ti, e rigidamente guardarsi da snati. Giob sapra bene usare le cose sue; ma noi non fapevamo, se egli susse di pazienza, essendogli telte, Giob sapeva offerire ogni di sagrificio a Dio pe' suoi figliuoli sani; ma dubbio era, se essendo privato di figliuroli, egli offerisse a Dio sagrificio di granie. Di che, accioeche la sanità del corpo non ricoprisse alcua vizio, degna cola fu , che il dolore manifeltalle quello. Ecco fu dara contra-il fanto uomo ficenta di tentarlo al minico asturo, il quale desiderando di spegnere le successe de la constant de la consta guitandolo, recarlo e niente, il fece più glorioso ne flagelli; e più su spar-ta sa sama sua per esemplo di tutti. Il nimico non sonza grande arte elercitò la licenza, che ebbe da Dio contra Giob; imperocche gli arse la gregge delle pecore, gli uccise la famiglia, gli conquasso i figliuoli, gli tolse la sanità del corpo ; e per gittargli saette di maggior tentazione, gli serbò la lingua della moglie, acciocche egli per dolore de danni ricevuti, git-tasse a terra il serte, a sodo petto del santo uomo, e per maladizione glie-ne forasse. Ma egli, non se lo credendo, dette al santo uomo tante vittorie, con quante crudeli ferite la percosse; imperocche il fedel servo d'Iddio Giob essendo in un medesimo tempo percosso di ferite di parole villane, pazientemente portò la carne, che si dolea, e saviamente riprese la sciocca moglie. Di che l'antico nimico, cioè il Diavolo, dolendosi, che egli non lo potea vincere con que della famiglia di casa sua, di subito cercò di fargii battaglie da que di siori, e commosse quali per atto di carità i suoi amici de luoghi loro, e aperse le loro bocche sotto spezie di consolazione. Ma egli per loro mezzo gli balestrò saette di riprensione, le quali tanto pia duramente percossono il cuor di lui, che sicuramente gli stava a udire, quanto piu sprovvedutamente il ferirono nel mezzo di tenebre della carità fimulata, e non vera. Dopo i primi due Eliud piu giovane eziandio gli dice vi lania, acciocche almeno la mutabile età giovanile perturballe la trandailli-

quillità di tanto mansueta mente, e conducessela a sdegno. Ma contro a tanti artifici dell'antico nimico stette soda la sua insuperabil costanza, e stette ferma la sua pazienza imperturbabile; imperocche un medesimo tempo egli uso la sua prudenza contra le inimichevoli parole de suoi amico, e la santa vita contra le cose, che gli erano opposte. E non sia alcuno, il quale stimi, che almanco Giob peccasse in parole poi nelle contese, che egli ebbe co' suoi amici, benche innanzi a quel punto, e dopo le tribola-zioni sia scritto di lui, che egli non pecco colla sua bocca in sutte quelle avversitadi: imperocche nello stesso alle parole ingiuriose egli oppose la sua pazienza, e la i satti l'esempio di sua vita. Ma Satan dimando ben di poterlo tentare; ma Dio che l'avea lodato, ricevette in se medesimo la battaglia della tentazione sua. Il perche chiunque Lamentasse, che Giob avesse pescato nelle sue parole, che è altro a dire, senon consessare, che Dio, che gli diede la battaglia della tentazione, l'avesse perduta? Ora gli antichi Padri essendo simili agli alberi situttiseri, non solamente erano belli nel primo aspetto, ma eziandio utili per l'abbondanza di frutti. E pero dovemo considerare la loro vita in modo, che quando noi ragguardiamo la verdezza della Storia, troviamo ancora quanto sia l'abbondanza dell'allegoria; acciocche quando noi veggiamo quello, che rende odore nelle fo-glie, noi conosciamo ancor quanto è dolce il sapore, che è ne' frutti. Niuna persona ebbe mai la grazia della celestiale adozione, se non per conoscere l'unigenito Figliuolo di Dio: e degna cosa è, che riluca nella loro lingua se vita colui, che gli ha alluminati, acciocche possano risplendere : imperocche quando il lume della lucerna si accende nelle tenebre, prima si vede la lucerna, che sa vedere l'altre cose, Onde di necessità è, che se noi vogliamo vedere le cose alluminate per la lucerna, noi ci sorziamo di dirizzare gli occhi della mente al lume, che allumina l'altre cose. La quat cosa risplende nelle parole medesime del beato Giob, eziandio levando via l'ombre dell'allegorie, quasi a modo, che trapassa un baleno nelle oscure tenebre della profonda notte; dicendo egli: io so, che il mio Redentore vive, Job 19.25 e io vedrò liddio nella mia carne. Questo sume avea trovato San Paolo nella notte della istoria, quando diceva: tutti-furono battezzati in Mosè in puvola, 1.Cor. 10: e in mare; tutti mangiakono d'una medesima esca spirituale; nea eglino beuvono 2. del beveraggia spirituale, venendo dictro a loro la pietra: e questa pietra era Cristo. E pertanto le la pietra tien figura del nostro Redentore, per qual cagione non tiene la sua figura il beato Giob, quando este dimostra eniandio per la futura passione colui, il quale egli esprimette colla voce? Onde ragionevolmente Giob è interpetrato dolente; perocche in se figura colui, di cui molto innanzi avea detto Isaia, che egli porterebbe i nostri dolori . Ap- Isai 53.4. presso dobbiamo sapere, che il nostro Redentore si dimostro una medesima Ephes. 4. persona colla santa Chiesa, la quale egli elesse. Di lui dice la Scrittura 215 Crisso, il quale è capo della Chiesa. E da capo è scritto della sua Chiesa: e Coloss. il corpo di Crisso, il quale è la Chiesa. Sicche il beato Giob, tanto piu veramente tenne la figura del noltro Redentore, quanto egli profetò la sua pasfione non solamente con parole, ma eziandio con la passione del corpo proprio. E volendo ne i detti, e ne' fatti suoi specificare la persona del nostro mediatore Cristo Gesu, di subito alcuna volta viene a dimostrare il suo corpo; acciocche quando noi crediamo, che Cristo, e la sua Chiesa sia una persona, noi lo possiamo discernere negli atti d'una sola persona. La moglie sua, che lo provocava a maladire Iddio, che significa ella altro, che la importunità degli uomini carnali? I quali essendo posti dentro nella santa Chiesa, e non essendo corretti de loro mali modi, tanto piu duramente oppressano la vita de sedeli uomini, quanto son loro piu dappresso: e i quali perche non si possono, quasi come buoni, schisare da' veri

buoni, tanto piu gravemente sono sostenuti da' buoni, quanto piu sono méscolati con loro. Così questi amici di Giob, che consigliando il vituperarono, tengono figura degli eretici, i quali sotto spezie di consigliare altrui, ceroano di tradirgli. Onde parlando eglino a Giob in loda di Dio, sono eziandio riprovati da Dio; imperocche gli eretici tutti sforzandosi di disendere Iddio, l'offendono. Il perche dice apertamente loro il nostro santo Giob medesimo : io desidero di disputare con Dio ; ma prima vi voglio mostrare , come Job. 13.3.4 voi siete operatori di bugie, e avete perversa dottrina in voi. Sicche manisella-mente veggiamo, che essi tengono figura degli eretici, quando il santo uomo gli riprende, che eglino vanno dietro a falsa dottrina. Ora, come noi abbiamo detto, Giob è interpetrato dolore, per lo qual dolore è significata sa passione del nostro Redentore, ovveramente la fatica della santa Chiesa, la quale è crucciata per la molta fatica della presente vita. Sieche gli amici suoi per lo vocabolo del dolere, come è interpretato Giob, dissoltrano quel-lo, che eglino seciono, cioè dolente. Elisaz in lingua latina viene a dire dispregio d'Iddio. E che fanno altro gli eretici, senonche avendo salse opinioni d'Iddio, per superbia lo dispregiano? Baldac è interpretato vetobiessa sola. Bene addunque gli eretici, quando nelle cose, che essi parlano d'Iddio, desiderano di parere predicatori della verità, non con diritta intenzione, ma per appetito di gioria temporale i dirittamente sono nominati vecchiezza sola; perocche essi sono provocati a parlare d'Iddio, non per zele del nuovo uomo, ma per malizia della vita vecchia. Sofar in lingua latina è detta fratture dello specchio. Quando i santi uomini dirizzano la loro mente a contemplare le cose superne, gli eretici per loro parole desiderano di partirgli dalla di-zitta via, e si ssorzano di rompere lo specchio. E pertanto i tre nomi degli amici di Giob A figurano tre casi di perdizione negli eretici; perocche se eglino non dispregiassino Dio, non archbono perverse opinioni di lui : e se essi non ricevessino la via vecchia, non errerebbono nell'intelletto della nuova : e se eglino non rompessino la speculazione de' buoni contemplativi, gia Iddio nel suo giudicio non gli dannerebbe con così distretto esamine per la colpa delle loro parole. Dunque, dispregiando Iddia, si rimangono nella loro vita vecchia: e rimanendovi, co' pravi loro discorsi nuocono alla speculazione de' buoni. Dopo costoro è posto, per piu vituperar Giob, Etind giovane; per la cui persona si figurano alquanti dottori fodeli, ma arroganti, e superbi, che sono nella santa Chiesa. Ma le parole di Eliud noi non le possiamo agevolmente conoscere, se noi non le consideriamo nelle parole Job 38.2. della correzione, che Dio in fine sece di lui; imperocche Iddio disse: chi è costui, che involge le sentenze colle parôle seiocche? Quando egli dice sentenze, e non vi aggiunse chenti fustino, vuole, che senza dubbio si intendessino sentenze buone; perocche quando sono nominate sentenze, non si potsono stimare esser perverse, senon quando dicesse, che elle sussino perverse; imperocche sempre noi pigliamo in buona parte questo nome semenze, senon vi è posto ag-Prov. 26. gettivo, che significhi il contrario, come noi troviamo scritto: all'uomo pi-16. gro pare effer piu savio di sette savi, che parlino sentenze. Ma per quello, che dice, che le sue sentenze sono involte con parole sciocche, si dimostra masfimamente, che egli le profera con pazza superbia; imperocche grande sciocchezza è non saper dire umilmente quello, che egli dice, e mescolar parole

di tuperbia colle sentenze della verità.

Cio, che noi diciamo, si puo dividere in quattro modi, cioè o dir male delle cose male, o bene delle cose buone, o male delle cose buone, o bene delle cose male. Il male si dice male, quando è consortata la cosa mala, siccome è scritto: benedè Iddio, e muori. Il bene Matth. 3.2 si dice bene, quando le cose diritte dirittamente sono dette, come dice San Giovanni Battista: sate pentenza, perocche il regne del Cielo si è approssi-

Digitized by Google

mato. Il male si dice bene, quando si pronunzia per bosca del Dottore un vizio, acciocche egli lo ripruovi, come disse San Paolo: le femmine hanno Rom, 1,26 mutato l'uso naturale in quell'uso, che è contra natura. Nel qual luogo della Scrittura egli foggiunfe i vituperevoli peccati degli uomini; ma oneltamente narro le cose disoneite. Il bene si dice male, quando alcun bene non si dice con diritta intenzione, siccome i Farisei dissono al cieco alluminato: su Jo. 9. 28. sia suo discepolo. La qual parola in verità dissono con intenzione di maladirlo, non per desiderio, che aveilino di farlo discepolo di Cristo. O come disse Gaisas: bisogno è, che uno muoja per lo popele, acciocche tanta gente non pe-so. II. 30. risca. Bene era; ma egli noi dule per bene; perocche cercando egli la crudel morte di Criito, profetò la grazia della noltra Redenzione. A questo modo è ripreso Eliud d'aver detto non bene buone cose; perocche esso per arroganza insuperbì in quelle cose, che veracemente tisse. Il quale però sigura la condizione degli arroganti; perciocche con buone parole faltò in parole di superbia. Ma che vuole egli dire, che Iddio comando, che i tre amiei sussino riconciliati per sette sacrifici, e lascio Esiud solo sotto la riprenfione di una fentenza, fenonche alcuna volta gli eretici visitati dalla larghezza della superna grazia, ritornano alla unità della santa Chiesa? La qual cosa si figura bene per la riconciliazione satta degli amici, pe' quali su satto comandamento al beato Giob, che egli orasse; imperocche i sacrisici degli eretici non possono essere accettati da Dio, senon sono offerti per mano della universal Chiesa per loro; acciocche essi ritrovino rimedio di salute pe' meriti della santa Chiesa, la quale eglino hanno, impugnando, ferita con le saette delle loro parole. Onde la Scrittura dice, che sette sacrifici surono offerti a Dio per loro; perocche quando, confessando, eglino ricevono i sette doni dello Spirito Santo, purgati sono quasi per sette offerte. Per quelta cagione la Chiesa universale è disegnata per novero di sette Chiese nell' Apocalisse di San Giovanni! Per questa cagione si dice per Salomone della sa-pienza: la sapienza si edissio la casa, e taglio sette colonne. E così gli eretici, Apoc. I. I riconciliati per numero settenario de sacrisci, mostrano quali essi erano pri-Prov. 9.1. ma: poiche essi non sono, senon ritornando, congiunti alla persezione de sette doni dello Spirito Santo. Bene ancor dice la Scrittura, che furono offerti tori, e montoni per loro. Per lo toro si significa la testa della superbia; per lo montene il menarsi le gregge dietro. Or che diremo noi, che sia il facrificare per loro tori, e montoni, senon uccidere il superbo loro reggimento, acciocche eglino si sentano umili di cuore, e che per inganno non si facciano venir dietro le persone semplici, e innocenti? Essi si partirono della Chiesa universale colla testa alta e superba, e tiravano dietro a loro i popoli semplici, quasi come gregge, che vanno dietro. Onde vengano costoro al beato Giob, cioè ritornino alla santa Chiesa; e uccidendo tori, e montoni offeriscano sette sacrifici. Imperocchè se eglino vogliono esser congiunti alla Chiesa universale, di necessitade hanno per lo mezzo della umiltade d' uccidere cio, che prima pareva alto del loro superbo reggimento.

Per Eliud sono figurati gli amatori della vanagloria, i quali sono eziandio posti infra la santa Chiesa, e i quali dispregiano proferire umilmente quello, che eglino sanno di bene. E però è comandato ad Eliud, che non sia riconciliato per sacrificio; imperocche gli arroganti, benche siano sedeli, non possono esser rivocati per sette sacrifici: perciocche gia sono dentro nella Santa Chiesa. I quali la voce divina riprende nientedimeno, e sotto spezie di Eliud è condannato in loro non le sentenze della verità, ma la mente, e tè parole superbe. Tal riprensione, che significa ella altro, senon che il distretto giudicio di Dio gli corregge per siagelli, o gli lascia a loro medessimi per degna pena, eziandio essendo posti nella santa Chiesa! Questi tali predicano buone cose infra la santa Chiesa, ma per giusto giudicio di Dio medicano buone cose infra la santa Chiesa, ma per giusto giudicio di Dio medicano

itano

27.

ritano di udire coso contrarie e avverse; perocehe essi per le buone parole, che non dicono da loro, cereano non la gloria del loro Creatore, ma la propria. Onde ben cautamente dobbiamo pensare quello, che la voce divina Job. 38. 2. dice a Eliud: chi è costui ? Tale dimanda & la prima riprensione, che gli è fatta : imperocche noi non diciamo : chi è costui; se nen di persona, che noi non fappiamo. Il non faper di Dio fi è effer da lui riprovato: onde egli nella fine del Mondo dee dire ad alcuni, i quali riproverà: lo non so donde Luc. 13. voi si ste. Partitevi da me tutti voi operatori del peccato. Ora, che è dunque domandare di quelto arrogante, chi è costui, senon apertamente dire : io mon conosco gli arroganti, cioè non appruovo la loro vita nella virtà della mia sapionza? perocche quando enfiano per le lode umane, perdono la vera gioria della retribuzione eterna. E quando Iddio non rifiuta le sue sentenze, e nientedimeno riprende cols, che le dice, quasi apertamente il chiarisce, di-cendo: io so quello, che egli dice, ma non conosco colui, che le dice: io appruovo le cose ben dette, ma non conosco colui, che insuperbisce del-le cose, che egli ha ben dette. È acciocche piu aperto noi dimostriamo, quanto Eliud trascorresse in vanagloria e superbia, prima dobbiamo porre la forma, che dee avere il buon Predicatore; sicche per lo stato di questa dirittura chiaro si mostri, quanto sia torto, e dilungato Eliud nelle sue parole della

> vera forma. Cialcuno spirituale Predicatore della universal Chiesa in tutte le cose, che egli dice, considera se medesimo con sollecita cautela; acciocche egli non si levi in vizio di superbia per quello, che dirittamente predica; e acciocche la vita non si discordi dalla singua; e acciocche ben dicendo, e mal vivendo, non perda la pace, che egli annunzia nella Chiesa santa. Ma con sommo studio si sforza contro le male lingue degli avversari di difendere parlando, come vive; e di adornar, bene vivendo, quello, che dice. E non istima di aver avuta per suoi meriti la grazia della sapienza che egli ha ricevuta da Dio di poter predicare, ma per prieghi di coloro, a cui egli predica: e così quando egli si pone disotto a tutti, allora soprasta bene a tutti. Per questo molto piu accresce il suo merito, cioè quando attribuisce a' prieghi altrui quet bene, che egli opera. Egli si giudica piu indegno di tutti. Appresso conosce, che i beni, che sono manisesti agli nomini, appena possono stare senza pericolo: e benche egli si senta essere savio, nientedimeno vuole essere savio, ma non appetisce di parer savio; e teme in ogni modo di se, vedendosi pa-·lesare la sua sapienza per lo parlare : e se lecito gli è, desidera di tacere, vedendo, che a molti è piu sicuro il tacere, che il dire, stimando essere piu felici coloro, che dentro alla santa Chiesa sono occulti in silenzio per lo stato basso, che quegli, che sono in alto: e mientedimeno perche è spinto a parlare dalla sorza della carità per disendere la santa Chiesa, piglia per necessità l'uficio della predicazione, ma per gran desiderio cerca l'ozio del filenzio. Questo silenzio tiene per propria volontà: il parlare sa egli per necessità dell'uficio. Ma gli arroganti non sanno questa piccola regola del dire, e non parlano, perche la cagione il richieggia; ma desiderano, che sopravvengano le cagioni, perche abbiano a parlare. Di costoro ora Eliud tiene la figura, il quale nel suo parlare si esalta per gran vizio di superbia. Ora ha re di questa santa istoria lo reca a giudicio degli amici, e non ripruova, o condanna il beato Giob di gonfiamento di superbia. Segue il testo: ed Eliud figliuolo di Barachel Buzite, del parentado di Ram, si crucciò, e sdegnò. E-

Job.31.1. finite le parole del beato Giob. Il testo soggiugne, e dice: quessi tre nomini lasciarono di rispondere a Giob: perocche parve, che Giob susse giusto. E. questo, che la Scrittura dice, che parve, che Giob susse giusto, lo Scrittoziandio questi nomi di Eliud, del Padre, del luogo, del parentado, ben di-

Digitized by Google

mostrano infamia della propria operazione sua. Eliud, secondo la interpretazione, viene a dire: costui, mio Dio, o Iddio signore. Sicche per Eliud, come disopra dicemmo, si significa la diritta sede degli arroganti posti dentro alla fanta Chiesa. Onde questo suo nome medesimo si adatta eziandio a tali arroganti ; imperocche benche eglino non vivano fecondo i comandamenti di Dio, nientedimeno riconoscono Iddio esser signore, e intendono eziandio la forma della deitate effer nella carne umana veracemente, come dice il Profeta: fappiate, che Dio egli è il Signore. Barachel secondo la in-Pfal. 993. terpretazione viene a dire, benedizione del Signore. Buzine viene a dire conzentibile. Le quali interpretazioni di ciascuno si accordano bene a quelli, che predicano superbamente; perocche essi ricevono la grazia della benedizione superna nella eloquenza del predicare; ma dimostrano averla contentibile, e per vile ne' foro superbi costumi. Essi fanno vili que' medesimi doni divini, perciocche non gli sanno bene usare. Appresso ben dice del panentado di Ram. Ram è interpretato socelso. Eccelso, e alto è il popolo de' sedeli, il qual dispregia le cose infime, e vili di questa vita. Alti son coloro, che sanno dire con San Paolo : la nostra conversacione è in Cielo . Eliud è detto Philip.20 del parentado di Ram ; perocehe ciascum Predicatore arrogante posto entro al-20. la universal Chiesa, è accompagnato per la verità della Fede a' santi popo-li, benche e' sia diviso dalla soro vita pel vizio della superbia. Segue il tasto : irato è verso di Giob 3 perciocche egli si diseva essar giusto dinanci a Dio. Ancora si sdegnò verso gli amici di Giob, perche non aveano trovata risposta ragionevole contro di Giob, ma solo l'aveano condannato. Noi dobbiamo in prima considerare sollecitamente, che egli riprende Giob, percienche egli si diceva esser giusto dinanzi a Dio; ma i suoi amici riprende, perciocche, condannandolo, non dierono risposta contra Giob ragionevole. Per questi segni possiamo noi comprendere apertamente, che per lui si sigura la generazione degli amatori della vanagloria. Egli riprende Giob della presunzione di giustizia, e i suoi amici della stolta risposta.

Tutti quelli, che vanno dietro alla vanagioria, quando si mettone innanzi agli altri, in tutte le cose riprendono alcuni di sciocchi intelletti, che egli danno della Scrittura, e alcuni di non vera fama a parte di loro giudicando, che milla sappiano, e alcuni, che non cengano santa, e bus-na vita, come eglino. È benche ragionevolmente riprendano coloro, che sono posti suori della santa Chiesa, d'aver male opinioni; mientedimeno dispregiano quelli, che sono dentro nella Chiesa, per achisità della sor vita. Contra quelli, che sono suori della Chiesa insuperbiscono per la eccellenza delle migliori opinioni, e contra gli altri, quasi per merito di piu santa mita. Sicche ben dice il testo, che Eliud ora riprende il beate Giob, e ora gli amici suoi ; perocche gli amatori della vanagloria, posti dentro nella santa Chiefa, oppressano i loro avversari alcuna volta, quando predicano la vesitade; e contradicono a costumi di essa santa Chiesa, quando si gloriano di essa predicazione. Essi gravano gli avversari colla virtà delle loro parole, e la santa Chiesa colla loro vanagloria, che eglino hamno del loro bel parlare. Quegli impugnano colla predicazione della vorità, e la fanta Chiefa col vizio della superbia: Adunque Eliud aspetto Giob, che parlava y perciocche piu untichi eramo quelli, che parlavano con lui : e vedendo, che essi non persano rispondere a Giul. Si crucciò sortemente. Benche la santa Chiesa sia sonza dubbio più antica de snoi avversari, perocche essi uscirono di lei, non ella di loro, secome dice San Giovanni: eglino uscirono di noi; ma non erono di noi; nientedimeno Eliud è ragionevolmente detto piu giounte de fuoi avveler; imperciecche gli arroganti enfiati di fuperba icierza comingiarono a effer desero la fanta Chiefa dopo, che si devarono gli ererici son lero hattaglie; e moendo fuori gravif-

Digitized by Google

Z. 13.

gravissime zusse di nimici, allora cercarono d'aver piu sottili saette, cioè intelletti di opinioni, piu obbiezioni d'argomenti, piu inviluppati nodi di parole. Le quali, folo trovando uomini di fervore, e di grande ingegno, spesse volte arrogantemente ne gonfiano : e interviene alcuna volta per vizio di superbia, che essi sono gittati in terra con que' medesimi argomenti. co' quali essi hanno ferito il nimico, quando eglino cercano la gloria, non di Dio, ma di loro in quelle cose, in che essi hanno sano intelletto di Dio. Onde Eliud parla molte cose buone, e nientedimeno è ripreso dalla voce divina, come se avesse detto male. Ma quando il testo disse, che Eliud aspettò Giob, che parlava; perciocche erano piu vecchi quelli, che parlavano; si dimostra, che Eliud onorava Giob, non per sua reverenza, ma per quella degli amici; perocche gli arroganti posti nel corpo della Chiesa santa, dispregiano essa Chiesa, la quale eglino disendono. E alcune volte interviene, che questi tali riveriscono piu quelli, che hanno intelletto per-verso e acuto, che la semplice vita degl' innocenti; e piu apprezzano le parole di quelli, che sono suori della Chiesa, che i meriti di quelli, che vi sono dentro: benche dall'altra parte eglino si contrapongono a que primi nel diritto intendimento della Scrittura, e alla fanta Chiesa per loro perversi costumi. Segue il testo: rispondendo Eliud figliuolo di Barachel Buzite, disse: io sono piu giovane di tempo, e voi siete piu antichi: però con mchinato capo ho avuto paura di manifestare la sentenza mia, sperando, che l'etade più dilungata parlasse, e la moltitudine degli anni insegnasse la sapien-za. Tutte queste cose, che sono dette da lui per gonfiamento di superbia, sono piuttosto da passarle corsivamente, che da sporle con gran cura. Imperocche le parole, che non hanno una soda gravitade in loro, non hanno bilogno di sottile esposizione. Ma penso, che solo io abbia brievemente a moltrare, che Eliud su piu savio, mentre che egli tacette per rispetto del-la sua età, che quando egli parlò. Ora quando egli mettendosi innanzi agli altri, dispregia la moltitudine degli anni di coloro, dimostra egli ben quanto egli puerilmente scioccheggi; imperocche contra la sua sentenza l'età piu antica parla, e la sapienza si appara per la mostitudine degli anni. Che pognamo, che l'antichità non dia sapienza; pure sortemente pratica le cose. Segue il testo: ma, come io veggio, lo spirito è negli uomini; e la spirazione dell' Onnipotente Iddio dà la intelligenza. Queste parole dirittamente direbbe, se egli non appropriasse a se dinanzi agli altri tale intelligenza. E non è piccola condannagione gloriarsi per se solo di quel bene, che comunemente è dato a tutti, e saper donde ha ricevuto tal bene, e non sapere, come debba usare quello, che egli ha ricevuto.

Quattro modi sono quelli, per li quali si dimostra ogni superbia degli arroganti, cioè quando si stimano avere il bene da loro medefimi ; o quando credendo, che venga da Dio quello, che eglino hanno, pur tengono, che essi l'abbiano ricevuto per loro merito; o quando si vantano di aver quello, che essi non hanno; o dispregiando gli altri, desiderano di parere, che essi soli abbiano quello, che essi hanno. Da se medesimo si vantava t.Cor.4.7. d'avere il bene colui, a cui San Paolo dice: che bai tu, che su non habbi ricevuto? E se tu l'hai ricevuto, perche ti gleri, quasi come se tu non l'avessi ricevuto? Da capo, acciocche noi non credessimo, che il bene della grazia ci fulle dato pe nostri precedenti meriti, ci ammonisce esto Aposto-Ephes. 2.8. la, dicendo: voi siete salvati di grazia per fede: e questo non da voi .- Questo è dono di Dio, non per nostre operazioni; acciteshe alcuno non si glorji. E. Timot. Appresso dice eziandio di se medesimo : io prima sui bestemmiatore, e persecutore, e ingiurioso, ma ho ricevuto misericordia. Per le quali parole apertamente dichiara, che la grazia non si dà per meriti, quando di se medelimo

dette esemplo, cioè quello, che meritava la malizia, e quello, che ricevette per la benevolenza divina. Ancora alcuni si vantano d'aver quello, che essi non hanno, siccome il Ptoseta in persona di Dio dice di Mais: in ha Hierem. conoseinta la superbix di Moab, e là sua arroganza, e che non è appresso di se 48.29. la sua virtà. E siccome dice la Scrittura all'Angelo della Chiesa di Laodicea : tu dici : lo sono ricco, e sufficiente, e non ho bisogno d'alcuna cosa . E Apoc.3.17.
non sai, che tu sei misero, e miserabile, e povero; e cièco, e nudo. Appresso, alcuni desiderano di aver soli il bene, che essi hanno, dispressiando ssi Luc.18.
altri. Onde il Fanseo si parti del Tempio senza esser giultificato: percioc-14. che attribuendo singularmente a se i meriti delle buone opere, si ponea innanzi al Pubblicano, che orava. A questo modo i santi Apostoli surono ritratti da Gristo da quel vizio della superbia, quando tornando da predicare, e insuperbiti, dicendo: Signore eziandio i Demonj et sono suggetti nel tuo Lua. 10.
nonte; di subito Cristo gli riprese, acciocche essi non avessino letzia nella sin17. 18. gularità di que' miracoli; e disse: lo vedea Satan, come un folgore cader da cielo. Perocche egli insuperbendo della singolarità, disse: io esalterò la mia Isai. 14. sedia sopra le stelle del cielo, e sederò nel monte del cielo, e sederò nel monte del cielo, e sederò nel monte 13. del testamento dal lato d'Aquilone, e sarò simile all'Altissimo. E volendo Cristo reprimere la superbia nel cuor de' Discepoli, mirabilmente di subito narra il giudicio della ruina, che ricevè Satan maestro di superbia; accioci che eglino vedessino in Satan capo di superbia, quello, che essi dovessino temere del vizio della superbia. In quelta quarta spezie d' arroganza spesso. trascorre l'animo dell'uomo, cioè, che egli si gloria: d'aver solo quello the egli ha di bene. Nella quale spezie si approssima alcan similitudine del Diavolo; perche chiunque gode di aver solamente alcan dotto, chiunque cerca di parer più alto, che gli altri, seguita in Verità colui, il quale dispregiando il bene della compagnia degli Angeli, e ponendo la sua sedia ad Aquilone, e desiderando superbamente la similitudine dell'altissimo Iddio. sforza di falire per malvagio desiderio quasi all'altezza di Dio per singuifarità. Elitud benehe esso consessi, che Dio dà la sapienza, cade in questa sezie str superbia; e rallegrandos ; che egli era piu savio, che gli altri vanamente & esatta quali di ben singolare. La qual cosa dimostra egli nelle parole, che seguitano, dicendo i gli antichi non son stoj, e i vecchi non inmia-scienza. Perocche io aspestavoa le vostre parole; udi la vostra prudenza mentre che voi disputatorite con parole; e guardai, infinche io credetti che voi diceste interner cosa: Quanto si appartiene all'intelletto della lettera; Eliud dimostra nel suo parlare quanto superbamente tacette; imperciocche quando egli di estilo aspettai le vostre parole; e pensava, che voi dieste alcuna cosa; apertamente dichiara; che egli avea taciuto alle parole de vecchi piu per rispetto di guidicare, che d'apparare. Benche queste parole meglio figurano de wita de quegli arroganti, i quali alemna volta posti dentio alla santa Chiesa; vedendo gli avvessari d'essa Chiesa; non sogliono considerare in loro gli amai de tempi, ma la intenzione perversa delle parole. È quantinque gli esetici sano più antichi degli arroganti; arditamente gli arroganti consondono gli cretici, nelle cui parole riprendono la perversa dottrina. Segue nel

-Mas, come to unggio, non & abuno di voi, che poffa riprendere Gitto, & rifrondere alle sue parole, acciocche voi furfe non dictare i noi abbiamo movana la-satienza, e Iddio l' na scuciana da se, non l'aopo s' Spesse volte gli cretich, perche sogiono esse despreabili, e visi appresso gli domini, quando veggiono di santa Chick-quasi da mute le genti esse riverità, si ssortamo di lamarate la sua puona sama son quelle dettazioni s' the si possono di cendo. Tomo 111.

terio:

cendo: alla Chiesa abbondano tutte le cose tempor ili; pereiocche le sono sais volti i premi de doni eterni . Alle parole de quali Eliud si oppone, dicendo: acciocche forse voi non diciate: Noi abbiamo wovata la sapienza; Dio l'ha scacciata da se, non l'uomo. Come se gli arroganti, benche siano sedeli. possi dentro alla santa Chiesa, dicessino contra gli eretici : non crediate, che la fanta Chiefa fia abbandonata da Dio; pergioeche voi la vedete fiorire negli onori del Mondo temporalmente. Imperocche sa il nostro Redentore dare ajuto, e conforto in quelta vita a chi viene a lui, e riservare i supremi premi a chi giugne alla superna Padria. In vano dite adunque che Iddio, e non l' nomo l' ha da se scacciata, quando voi la vedere esser riverita, quasi da · tutti gli uomini del Mondo; perocche gli è dato ajuto della terrena gloria per moltrate, che per esso ella è condotta eziandio al Regno del cielo coa maggior quantità di persone. Segue il testo: a me non ha Giob parlato alcuna cosa; e io non secondo le vostre parole risponderd a lui, Che cosa è que-Ra, che egli dice : a me non ha Giob parlato alcuna cosa? Or lascia la santa Chiesa per li suoi buoni Predicatori di ammaestrare, e di riprendere quando ella vede dentro da se gli arroganti? Ella il fa, e non cella tottoli di farlo. Ma Eliud, che aveva udito parlare il beato Giob pubblicamente, dice: nulla ha parlato a me; perocche tutti gli arroganti olong in verità tutte le voci della santa Chiesa; ma eglino simulano, che non sia detto a loro, quando essi dispregiano d'ammendarsi del vizio della superbia. E non Mimano d'effer ripresi di superbia; perocche essi si reputano esser umili quali dispregiano d'effer ripresi, terrendosi piu savi de riprenditori. Ma quello, che egli dice: io rispondero a lui, non secondo le vastre parole; bes dice di non rispondere al beato Giob secondo le loro paroie. Gli arroganti posti dentro, alla santa Chiesa rispondono contra essa, ma non come gli eretici, che dono polti di fuori; e non le contradicono parlando male; migons piu degni, che non si conviene. Segue il testo: eglino ebbono paura mici di Giob ternerono alle parole di Eliud; perche alcuna volta gli arroganti disensori della Chiesa, benche non tengono l'ordine del dire, pur colla potenza delle loro parole perturbano gli avversari. Segue il testo : perocche io ho aspettuto, ed essi non baono parlato; sono stati sermi, e non banne risposto piu innanzi? La fine del parlare de savi suolo essere di dire infino 2 tanto, che essi pongano silenzio agli avversari. Essi non desiderano di mostrare loro medelimi, mi di raffrenare quegli, che inlegnano perverla deca trina. Peiche eșii ha detto degli amicil di Giob, che est temerono, e non risposono piu innazzi: e hannost totro il parlare; Eliud soggiugne, e dice; po bo aspettato; e non hanno parlato: sonsi fermati, e non hanno risposto fiu avanti., Coloro già tacendo, Ediud multiplica ancora parole; imperocche l' nomo arrogante... e che tiene ancora in le la forma dell'arroganza, fi insegna non di superchiare le parole degli avversar), ma di moltrare con pompa la sua sapienza. Onde seguita, e dice : io risponderò per la parte mia , e mo-Arero la mia scienza. Ogni arrogante stima la scienza esser la parte sua, non che ello abbia scienza, ma che dimostra averla. Perocche tutti gli arroganti non desiderano di avere scienza, ma di-mostraria di avere. Contra la quale arroganza ben dice Moise; il vafo, che non ara di fopra coperchio; o ligasura, Jurd mmondo. Il coperenio, e la legature si è la disciplina del silen-'zio: della quale qualunque non è raffrenato, si è riprovato, quali come vaimmondo, e polluto. Ora non era Eliud vaso senza coperchio, il quale dimaya effer la parce sua, se egli potesse mostrare la scienza sua, che egli sven i Sicena come valo lenza-roperchio e ligatura, è polluto colui, one

Nom.19.

per patente dimostrazione studiosamente si dimostra senza alcun welame di filenzio.

I fanti Predicatori riputano la parte sua, se essi in loro medesimi demtro godano della loro sapienza, e di fuori ritraggano gli altri dall'errore : e parlando non escono si suori, che eglino pongano il giudicio della loro mente nella ostentazione del parlare ; ma pasconsi del bene della loro scienza nel fecroto del cuore rie ivi godono dove lo risevono ; non dove fonó cosfretti a palelare la loro sapienza fra tanti lacci di tentazioni; benche, spropandogli la carifà fraterna, dimostrano la grazia, che eglino hanno ricevuta, e godono della carità degli uditori; non della propria ostentazione. Ma gli arroganti, quando ricevono il dono della scienza, stimano di non aver ricevuta alcuna grazia, le a loro convien tenerla occulta. Essi non pongono mei il foro gaudio senon nella bocca degli uomini. Onde dice l'Evangelio, che Matthes, quelle Vergini pazze noir toliono l'olio ne' vasi loro : perocche gli arrogam 3. ti, quando fostengono alcun vizio, il dimostrano, perche non possono ritenere il bene della gloria dentro alle loro coscienza. Bene avea tolto nel proprio vaso solio San Paolo, quando diceva: la nostra gloria è questa, il 1. Cor. 25 testimonio della nostra coscienza. Adunque il portare il vaso voto, si è avere 3: il giudicio dell' opera propria dentro nel cuor voto, e di fuori in bocca degli uomini. Sicche Eliud, perche cerea la gloria di fuori, non ha l'solio dentro nel vaso : e pero dice : io rissonderd la parte mia-, e mestrerd la mie Rienza. Onde per le parole, che leguono, dichiara bene, che passione egli ha dentro del fervore della vanagloria, dicendo: io fon pieno de parole, e To spirito del ventre mio mi costringe: e il ventre mio è quasi come mosto sence alcuno spiraglio, che rompe i barili nuovi: io parlerò, e sfiaterò un poco; e aprirò la becca mea, e rissonderò. Alcuna volta gli uomini arroganti, quando veggiono i santi Predicatori parlare gran cose, e per le loro predicazioni esser riveriti, vogliono seguitare l'altezza del loro parlare, e l'audità della loro fanta intenzione: e non amano quello, che coloro desiderano, ma appetissono solamente l'onore; di che i santi Predicatori sono onorati nel cespetto degli uomini. Appresso spesse volte interviene, che quando i savi uomini non li veggiono effere inditi ; pongano filenzio alla bocca loro. Ma alcuna fiata, quando veggono, che i peccati de perversi nomini crescono, facendo elli, e non corrigendogli; sostengono una forza del soro spirito per voglia di uscire suori in parole d'aperta correzione. Onde Gerémia Profeta, essendoghi posto silenzio del predicare, disse : io non mi ricor-Hierene, derd di lui, e non parlerò più in suo nome. E di subito aggiunse : e satto 20.9. è nel cuer mio, quasi un succo ardente, e chiuso nelle ossa mie; e venni meno, non totendo sossene e, perche udi le villanie di molti. Gerennia, perche-egli si vide non essere udito, desiderò d'aver silenzio; ma veggendo crescere i mali, non istette sermo in quel silenzio. E perche per tedio di perlare tacette dall'opere di suori, sottenne dentre suoco per zelo di carrità. Imperocche i cuori de giusti si infiammano dentro, quando veggiono, le operazioni de perversi uomini, per non esser corretti, crescere, e pase loro esser partecipi de peccati di coloro, i quali per tacere lasciano crescere il male. Così David Proseta si avea posto silenzio, dicendo: io post la gnar-Psal.38.4. dia alla bocca mia, quando il peccatere si fermava verso di me . la diventai 3. muto, e fui timilisto: e tacitti le buone cose. Ma poi si accese quel medesimo filonzio di quello zelo di carità. Il perche di subito soggiugnendo dice : e il dolor mio fu rinnovato; il cuor mo si riscaldò dentro da me; e it fuoco riarse nella mia meditazione. Il cuore fi riscaldo: perocche l'ardore dell'amore non voleva uscire fuori per parole d'ammonizione. È il fuoco riarse nella meditasione del cuore; perocche la riprentione de peccatori raffreddò, non riusci suo ri per

13.

12.

**ceat** 

ri per parole di correzione; imperocche il zelo della carità a poco a poco & micalda con consolazione ammirabile, quando si ssoga per voce di correzione contra l'opere degl'iniqui peccatori; acciocche non sasci di riprendere almeno quegli, che non puo corregere. E questo sa, perche egli non sia partecipe de' loro peccati, consentendo quasi per silenzio. Ma perche spesse volte alcuni vizi si fingono essere virtà, siccome alcu-

II.

na volta la indifereta dispensazione della sustanza vuol parere misericordia, l' avarizia masserizia, e la orudeltade vuol parer giustizia; così alcuna volta l'ansietà della vanagloria, non potendo stare in silenzio, quasi per zelo di camità fi infiamma, e fpigne la mente ad impeto di parlane: e l'appetito dimostrasi bel parlatore, e sprona la lingua a sfrenato parlare; e quasi sotto cagione di configliare, esce suori la voglia dell' apparere. Non si cura quello, che egli faccia d'utilità, parlando; ma purche egli paja bello parlatore. non attende a correggere il male, che egli vede, ma a mostrare la grazia, che gli pare avere. Onde Eliud gonfiato di spirito di superbia non potendoli tener dentro nel chiostro del filenzio, dice: io son pieno di parole, e lo spirito del ventre mio mi strigne. Ecco il ventre quasi mosto senza ssiatamen-to, il quale rompe i barili nuovi. Or se quello noi vogliamo intendere spiritualmente, egli chiama in questo luogo il ventre il seno del cuore. Nel mosto si sigura il servore del santo Spirito, del quale Cristo dice nello Evan-Matth. 9. gelio: il vino nuovo mettono negli otri nuovi. Di questo mosto essendo ripieni gli Apostoli, e parlando di tutte le lingue; i Giudei non sapendo, ma 17. Di gli Apotton, e pariando di tutte de lingue, a l'incident di mosto. Per si baAct. 2.4. pure affermando per vero, dissono: costoro sono rivieni di mosto. Per si bathi possiamo noi pigliare convenevolmente le coscienze nostre inferme per la umana condizione, o questi vatelli di terra, cioè i corpi, che noi abbia-2.Cor.4.7 mio; de' quali San Paolo Apoltolo dice : noi abbiamo questo testoro in vasi di terra. Ma Eliud, come noi abbiamo detto di sopra, si distende si per gonfiamento di superbia, come se egli si accendesse a parlare per l'ardore dello Spirito Santo, e per rispetto di carità; e assomiglio lo spirito del sao intelletto quali a mosto senza spiragsio. E ben disse: il qual mosto rompe i nuovi barili; perocehe il fervore dello Spirito Santo appena fi puo comprendere, monche dalla vita vecchia, ma eziandio dalla nuova. Sicche il mofto rompe i barili muovi; perocche la potenza del servore dello spirito trapassa eziandio l'intelletto degli uomini spirituali. Segue: to parlerd, e ssiaterd un poco: apri-

rò le mie labbra, e risponderò. Ben disse Eliud: io stiatero: imperocche, come è fatica a' giusti vedere il male, e non corregerlo; così è grave la fatica degli arroganti, fe eglino non mostrano quello, che esti sanno. Appena possono sofferire il casto della voglia, che arde dentro, se essi indugiano a mostrare un poco la sapienza loro. Onde di necessità abbiamo noi, che quando noi facciamo alcuna cosa buona, prima noi vinciamo nel nostro cuore la superbia, che ne nasce; acciocche la buona operazione, che procede dalla radice della mala intenzione, non produca poi amari frutti di peccati. Adunque coloro, che sono sottoposti ancora alla battaglia de' vizi, non debbono volere effere maesfri, e prelati degli altri per uficio di predicazione. Per quelta cagione sfecondo le parole dell'ordinazione divina, i

Diff.xLvi Leviri da venticinque anni servono al tabernacolo, ma da i cinquanta in su so-Cap. XII. no guardiani de' vasi. Ora che diremo noi, che significa per li venticinque anni, quando il sore della gioventudine risplende, senon il tempo, quando le bat-taghe sono contra ciascun vizio? È che diremo del numero de cinquanta annon limi, nel quale si faceva il riposo del giubileo, senon il riposo della mente, che nasce, vinte le battaglie? E che sigureremo noi pe' vast del tabornacolo, senon l'animo de' sedeti? Sicche i Leviti da anni venticinque in su servono al tabernacolo; e da anni cinquanta in su, fono fatti guardiani de vaselli,

Digitized by Google

vaselli; ascioccho queglia, che per lo consentimento al diletto sostengono ancora le battaglie de vizi impugnanti, non presumeno di ricevere la cura degli altri; ma quando eglino aranno vinte le battaglie delle tentazioni, e quando si sentono sicuri appresso di loro medesimi della mente, piglino allora la cura dell'anime. Or chi è colui, che persettamente vinca queste bat; tactie di tentazioni, quando San Paolo dice: lo veggio altra legge ne mem-Rom.7.22 bri mier, repugnante alla legge della mente mia, e menante me preso nella legge del peccato? Ma altra cosa è sortemente sostenere le battaglie, e altra cola è virilmente effere sconsitto nelle battaglie. Ne giusti si esercita la virtù, acciocche ella non insuperbisca; e in quelli, che sono sconsitti, si spegne. acciocche non possa risurgère. E pertanto colui, che sa sermamente sostenere la tentazione della battaglia, e contende colla tentazione, sta come Siguere nell'alta rocca della quiete ; perocche appresso se medesimo vede le battaglie de' vizi eziandio effere sotto se medesimo; a' quali vizi non con-sente, e da' quali vizi non si lascia vincere per alcun diletto. Segue il testo: io non pigliero la persona dell'uomo: e non uguagliero Iddio all'uomo. 10 non so, quanto lungo tempo io viverò : e se il mio sattore mi leverà di terra dopo poco tempo. Buona considerazione è quella, che non agguaglia Iddio all' uomo ; e che esso non sa quanto lungo tempo viverà qui , o quando sarà menata al giudicio di Dio. E ben disse: dopo poco tempo mi leverà di terra il sattor mio: imperocche quantunque egli sia lungo il tempo della presente vita.; per quella cagione è esso brieve, perche esso, non è durabile. E non è degna cosa, che sia stimato lungo cio che è compreso dalla fine. Ma fra. queste sentenze, che egli ha dette sode nel sondamento della verità, da capo riesce in parole di superbia, dicendo: odi vadunque, Giob, il mio parlare, Job.33.1. e ascoltà tutte le mie parole. Ecco io hò aperta la mia bocca : e la mia lingua parlera nelle mie forcelle. Pensiamo ora noi di quanta superbia discende, che egli ammonisce Giob, che lo stia a udire; e che egli dice avere aperta la bocca; e che gli promette, che la sua lingua parlerà nelle sue forcelle. Gli arroganti hanno questa proprietà nella loro dottrina, che eglino non sanno amilmente proferire quello, che eglino infegnano, e non possono ben por-gere le cose buone, che si fanno: ed eziandio nelle loro parole si manisesta, che quando eglino insegnano, pare loro quasi sedere in una sommità d'altezza, e vedersi sottoposti molto dalla lunge, quasi nel sondo, coloro, che eglino ammaestrano , a' quali appena si degnano di parlare, non quali consigliando, ma quasi comandando. De' quali Iddio dirittamente parla per lo Profeta, dicendo: uni comandate loro con una austerità, e con una potessa. Ezech.34. Con austerità, e con potessa comandano coloro, i quali si ssorzano correg-4. gere i loro sudditi, non ragionando con tranquillità d'animo, ma d'inchinargli aspramente comandando. Ma per lo contrario la vera dottrina tanto piu fortemente sugge il vizio della superbia per cogitazione, quanto ella piu ardentemente perseguita il maestro medesimo della superbia con le punture delle sue parole. Ella guarda, che il suo sedele non predichi con superbi atti e modi il diavolo, che ella con sante parole perseguita ne' cuori degli uditori; imperocche ella si ssorza parlando dire, e vivendo mostrare s' umilità, la quale è maestra e madre di tutte le virtà, acciocche ella la mostri tà, la quale è maestra e madre di tutte le virtà, acciocche ella la mostri tà parole i Discepoli di Cristo più ne' costumi, che nelle parole. On-1. The st. 2. de San Paolo parlando ai Teffalonicensi, e avendo quasi dimenticato l'altezza 7. del suo Apostolato, disse: noi siamo fatti parvoli per mezzo di voi. Appres-1. Petriz. socSan Pietro Apostolo, quando disse : voi siave apparecchiati a soddisfare a 15.16. ogni persona, che vi domanda la ragione di quella scienza, che è in voi; dimostra nella scienza medesima della sua dottrina il modo della umiltà, che si dovesse tenere nell'insegnare, soggiungendo: ma con modestia, e nimore,

Timoth. avendo buena coscienza. Ma quello, che San Paolo dice al suo discepole, ciele comanda queste cose, e insegna con ogni signoria; non lo discepole confortandolo a Tit. 2. 15. signoria di potenza, ma ad autorità di santa vita; perocche con ogni signoria si insegna quello, che prima per lo Predicatore è satto, che sia detero per lui.

Quando la coscienza impedisce la lingua, è tolta la fidanza dell' insegnare. Mon insegnò San Paolo al discepolo suo arroganza di superbe parole,
ma fidanza della buona opera. Onde eziandio è scritto di Cristo, che egli
insegnava, secome uomo; che avesse potestà, non come gli scribi, e i Farisci.
Cristo singularmente, e principalmente parlava solo per buona potestato, perocche per condizione umana non avea commesso alcun peccato; e per divina potenza ebbe quello, che egli mostrava per la innocenza della sua umanità. Ma noi, che siamo uomini impersetti, quando parliamo di Dio agsi
uomini, dobbiamo prima ricordarei quello, che noi siamo; acciocche per la

uomini, dobbiamo prima ricordarci quello, che noi siamo; acciocche per la fragilità della propria condizione noi pensiamo, con che ordine d' insegnaro noi dobbiamo confortare i nostri fratelli infermi, e imperfetti: consideran-do sempre, che o noi siamo tali, quali sono i prossimi nostri, che noi corregiamo; o che gia noi fummo, benche per la operazione della divina grazia ora noi non siamo tali; acciocche tanto piu temperaramente, e con piu umil cuore noi correggiamo altrui, quanto noi piu veracemente ci veggiamo essere, o essere stati in que medesimi vizi, che noi correggiamo .- Ma se noi non siamo, ne summo mai tali, quali sono coloro, che noi cerchiamo di correggere ; acciocche forse il nostro cuore non insuperbisca , e dalla nostra innocenza non caggiamo in peggio, che coloro, i cui mali noi vogliamo correggere, dobbiamo riducere innanzi agli occhi della nostra mente altri beni, che hanno quelli peccatori. E se non vi sullino al tutto alcuni loro beni, dobbiamo ricorrere agli occulti giudici di Dio; imperocche, come noi abbiamo ricevuto quel bene, che noi abbiamo non per nottri meriti; così la potenza divina puo infondere la sua grazia a coloro in modo, che, levandoli dalla colpa dopo noi , eziandio possano trapassare i beni , e le

ACT. 57. virtu, che noi prima avevamo. Chi arebbe creduto, che San Paolo, it quale guardò i vestimenti di quegli, che lapidarono Santo Stesano nella sua morte, avesse dipoi avanzato Santo Stesano per lo merito del suo Apostolato? Sicche prima il cuore si debbe umiliare con questi pensieri santi, e poi riprendere la iniquità de' peccatori. Ma, come noi abbiamo spesso detto, Eliud dimostra di non sapere quel modo di parlare, il quale è gonsiato nelle parole di spirito di superbia quasi di potenza d'alcuna autorità, quando dice:

odi, Giob, il mio parlare, e ascolta tune le mie parole. Ecco so ho aperta la mia bocca; la lingua mia parli nello sorcelle.

Le parole nelle forcelle, si è dire pienamente, è non gridare con romore: per le quali parole egli significa gli arroganti, posti dentro alla santa Chiesa. Costoro sono detti parlare quasi nelle forcelle, quando non gridano contro agli avversari, che vivono suori di Chiesa; ma riprendono alcuni quasi vicini, e appresso di loro, posti nel seno della santa Chiesa. Ancora alcuna volta gli arroganti dimostrano di suggire quella medesima arroganza; che essi hanno; e sacendo essi tutte le loro opere in modo, che a tutti sono palesi, le dicono a ciascuno privatamente, quasi con silenzio; acciocche essi abbiano gloria non solamente del loro intelletto, ma eziandio del dispregiamento medesimo della vanagloria, satto per loro nel cospetto degli tomini. Onde dice: la mia lingua parlerà nelle mie soccelle; come se apertamente di cesse i io dico tacitamente quelle cose, che io tengo saviamente contro di te. Appresso faltano in tanta svergognata superbia, che, tacendo gli altri, assi medesimi sogliono lodare quallo, che eglino ricono. Onde soggiugne:

le mie parole vengono del mie semplice cuore : e le mie labbra parleranne la pura sentenza. La semplicità del parlare è loda di gran virtà. La quale perche gli arroganti non hanno; follecitamente l'affermano d'avere, perche siano uditi piu sicuramente; e propongono; che essi parleranno puramente, perche la malizia della loro duplicità non sia compresa. Spesse volte eziandio mescolano le cose vere colle fasse, acciocche la bugia sia piuttosto creduta per cagione, che gli renda testimonianza, che nelle sue parole sia pura veritade. Ora perche Eliud dice di parlare puramente, e per nominare i detti suoi sentenze, vuole la grazia degli uditori; soggiugne la sentenza, che egii ha promella, e dice: lo spirito del Signore mi fece, e lo spiracolo dell' Onnipoteme mi dette vita. Eliud dovendo soggiugnere cose vere, prima disse cose superbe; e dovendo dire quello, che egli sapea di bene, innanzi mostrò quanto gonfiava di superbia. Così in merità gli arroganti diventano matti nella loro mente in modo, che elli guantano per tanta superbia eziandio quelle cose, she essi dirittamente incendono di dire. Onde interviene, she Eziandio le loro cose diritte non edificano gli uditori: perocche per le cose, che essi superbamente conoscono, non tirano gli uditori a loro reverenza, ma piuttosto a dispregio. È quando essi mescolano le parole di stoltizia consavi detti; perche la stoltizia è dispregiata dall'uditore, ez indio la prudenza non è accettata. Per questa cagione dice Meisè, che l'uomo, che ha il Levis. 15. flusso del seme, sia immondo. La parola, che è ella altro, che seme, il qua- 10. le quando ordinatamente è mandato tuori, la mente dell'uditore, quasi come ventre della donna, che concepe, si riempie per partorire a tempo i sigliuoli di buona operazione? Ma se importunamente esce suori, imbratta co-lui, che'l manda suori, e perde la virtu del generare. Imperocche se la pa-rola non susse seme, gli Ateniesi non arebbono detto di San Paolo predicante: che vuot dir questo seminatore di parole? Di cui dice ancora San Lu-Act. 17.18 ca, che San Paolo era duca della parola. Siccome il seme diputato all'uso Ast.14.12 del generare, se incompetentemente esce suori, imbratta l'altre membra; code parole, per le quali dovea nascere scienza spirituale nell'intelletto degli aditori, se disordinatamente sono dette, imbrattano le cose, che l'uomo intendeva eziandio dirittamente. Onde Elind, quando non conosce a cui, nè quello, che etfo parla, macchia eziandio le cose buone, che egli conosceva: e sostiene quasi il frutto del seme colui, che muove per parole di vanagloria la lingua atta a fare utile al prossimo. Esind afferma, che con ordine buono egli su fatto, e che ebbe l'anima; e dice, che egli l'ebbe per lo spirito, e per le spiracolo. Quando Adamo su satto, dice la Scrittura: Iddio Gen. 2.7. spiro nella faccia sua spiracolo di vita, e su fatto uomo in anima vivente. Ma udiamo; se dirittamente egli pone quello, che dirittamente asserma esser satto. Segue il tello, e dice: se tu puoi, rispondi a me, e sta sermo imanzi alla faccia mia. Ecco, quando egli narra l'ordine della vera condizione umana, subito salta in altezza di gran superbia; e per altre parole replica quel medesimo, dicendo: ecco Dio sece me, come te; e sui formato d'un medesimo loto. Ma il miracelo mio non ti spaventi, e la eloquenza mia non ti sia grave. Or che cosa è questa, che Eliud conosce l'ordine diritto della vera condizione, e non sa tenere il medo del diritto parlare? Ancora, che cosa d.quelta, che Eliud s'agguagh al beato Giob nel modo della nativitade, e mel parlare si esalta, senon questo, che tutti gli arroganti si tengono egualmente effer creati, come eutti gli altri uomini; ma per alterigia di scienza si sdegnano d'essere, o di credere, che sano i loro uditori eguali a loro; e Econdo la condinione della natura si agguagliano agli altrì, ma per la superbia della scienza si soprapongono? Essi giudicano, loro, essere stati eguali, safeendo; ma non effort equalita vivendo. E perciosado effo non femo equalit

Digitized by Google

quali vivendo, riducono a gran miracolo quello, che esti surono eguati mai kendo. Onde Eliud gonfiato dice : eceo Iddio fece me, come te ; è fui forma-¥6. to di quel medesimo loto: ma il miracolo mio non ti spavanti, e la eloquenza mia son ti sia grave. Gli arroganti hanno questa proprietà, che in prima, che essi dicano, sempre stimano di dir cose mirabili; e mostrano ammirazione dinanzi al loro parlare, perchet non conoscono eziandio nell' intelletto loro quanto essa superbia sia pazzia. E abbiamo da notare, che San Paolo, quan-Ebr. 13.22 do ammoniva mirabilmente gli Ebrei, aggiunse, e disse: io vi priego fratelli miei, che voi sostegnate le parole di consolazione; perocche io vi ho scritto con molte poche parole. Eliud diffe cose vane, e quasi contolando soggiunse: il miracolo mio non ti spaventi, e la eloquenza mia non ti sia grave. San Paolo chiama i detti suoi parole di consolazione; e costui gli chiama eloquenza, e miracelo. Ecco quali diversi sapori di frutti escono di diverse radici di pen-sieri. San Paolo delle gran cose unailmente ne pensa: e costui delle minime vanamente se ne esalta. Or che abbiamo noi da considerare fra queste cose, senon sagacemente questo, che quegli, che debbono salire in alto, sempre si considerano in basso; e quegli, che debbono cadere, sempre stanno in ruina, secondo che afferma Salomone dicendo: il euore si ejalta in-Prov. 16. nanzi alla ruina, ed è umiliato innanzi alla gloria. Segue il telto: tu dicesti ne' miei orecchi: e io udi la voce delle tue parole. E aggiugnendo quelle pa-18. role, dice: io fon mondo, e immaculato senza peccato; e insquità non è in me. Ildio pensò, che io fussi suo nimico, perche trovò lamenti in me : pose i piede miei nel pervo, e considerò tutte le vie mie. E di subito proserendo la sua sentenza contra queste parole, che egli marra, che Giob ha dette, si dice: questo è quello, in che tu non sei giustissato. Il beato Giob avea veracemente detto, che egli era stato flagellato senza colpa. Quel medesimo disse egli di se, che Dio disse di lui al diavolo: tu mi commovesti verso di lui; asciocche l'affligessi 106.2.2. indarno. Ma Eliud. non credette, che non essendovi colpa, Giob potesse essere stato flagellato eziandio per grazia. Egli non sapea, che per flagelli il vizio non si purgava in Giob, ma che il merito si accresceva. E pereiocohe egli avea detto, come era flagellato senza peccato; ora lo riprende con questa sentenza, dicendo: questo è quello, in che su non soi giustificato. Gli arroganti hanno questa proprietà, che eglino desiderano piu riprendere, che consolare; è giudicano, che quel tutto, che interviene agli uomini, intervenga per li soli peccati. Essi mon sanno sottilmente investigare gli occulti giudicj, e umilmente cercare quello, che essi non intendono imperocche la superbia medesima della toro scienza, quando gli esatta, spesse volte gli leva dalla segreta investigazione de' giudici di Dio. E il gonfiamento della mente è loro impedimento 4 e oftacolo della verità : e fagli oscuri, quando gonfia. I quali eziandio, se alcuna volta pare loro avere acquissato scienza, si pascono quasi di una correccia della materia, e non della secreta midolla della dolcezza : e intendono solo spesse volte per la sottigliezza dell'ingegno le cose di fuori, ma non sanno il gusto del sapore di dentro. Costoro sono suori acuti, e dentro ciechi: e non senteno di Dio quello, che dolcemente ha sapore dentro, ma quello, che percosso dalla parte di fuori, fuona, I quali, se pure intendono alcune cose secrete intelligibili, non possono assaggiare la doscezza di quelle. È se sanno, come sono fatte quelle cose; non sanno, come to ho gia detto, quanto sono saporese. E interviene alcuna volta, che essi parlano sottimente ; ma pure non sanno

vivere secondo quello, che essi parlano. Onde dasse bone un Savio: Iddio mi ha dato a intendere queste cose da fintenza. La sentenza, secondo gramatica, viene dal senso, cieè dal sentimento. E-oclui, che desidena mon dite solar Sochte per alcienze, mu provane per sonamento quel ele egli dice papperis

Digitized by Google

Re di avere non per sola scienza; ma per sentenza, e per esperimento se cose ragionevoli, che egli intende. Ma l'intelletto degli arroganti non trappessa al sentimento di quello, che egli medesimo dice; perocche per giusto; giudicio di Dio è privato del guito interiore, e lasciato in mano di que' se

vori , che egli anna dalla parte di fuori r

La vera scienza assligge l'uomo, non lo leva in alto; e non sa quegli, che ella riempie, superbi; ma dolenti. Della quale scienza chiunque sarà ripieno, per lo primo legno vuole conoscere se medesimo; e quando egli si comolee, tanto piu fortemente ha lapore di elle, quanto li riconolce in ella pin veracemente debile, e imperfetto : e tale umiltà gli apparecchia piu ampla via della scienza. Siache quando ben vede la sua debolezza, tal cognizione gli apre i fegreti tetori delle sublimi cose : e avendo questo conoscimento, diventa piu sottile, perche è tratto a considerare le occulte cose. E pertante Eliud non potè trovere ne'flagelli del beato Giob la vera ragione; perahe non la feppe umilmente cercare. Il perche essendo piuttosto apparecchiato a riprendere, che a confolare, dice: questo è quello, in che tu non sei punstificato. Qui abbianno nei da notare, che il beato Giob disse, che il piede suo era posto nel nervo, ma non disse, che esso sulle mondo in queb modo, che gli opporte Eliud, cioè fenza peccato, o immacolato, o feitza iniquità. Ma Eliud sforzandoli con aufterità riprendere le cose, che furono dette per Giob, mente, arrogendovi quello, che Giob non avea detto; per resche colore, che deliderano sempre riprendere, e mai non consolare, alcuaz volta dicono bugie di molte cose per la voglia, che hanno di riprendere- e accoiocche paja, come ammaeltrevolmente gli riprendano, alcuna welta fingono le cofe, di che gli possono riprendere ; e stimandosi esfer nel curso della pumpa a modo di corsieri, si apparecchiano nel campo a mordere i fudditi per peccati, che essi da toro singono. Appresso dobbiamo sapere, come lo ho gia detto di sopra, che gli nomini arroganti spesse voltes meteologo fottili detti nelle loro-fuperbe parole; e non confiderano mai; come debbano vivere, ma studiosamente pensano quello, che eglino abbiano a infograte . De quali qui Eliud tiene la forma, il quale non desiderà di vivere dirittamente; ma di bene infegnare .;Or perche egli non parla : come dotto, ma come afrogante; meciamo noi gia di lui, come fuperbamente vive, acciocche noi udiamo quello, che dice di fodo. Il perche dopo sante parole di fuperbia; finalmente comincia a moltrare la fua feienza c dicendo: io-mostrero, she Dio è maggiore, che l'aomo. Dità forse alcuno: chi nol sa, eziandio non udendolo dire? Ma non è dubbio, che questa sentenza è tenuta vile ; se ella non è pensata dalla radice medesima della suaintenzione. Ei parlava a Giob flagellato; il quale avea ficevute le battiture delle percosse; e non sapea la cagione delle battiture. E pero Eliud soggiunife : 10 rispondero a te, che Iddio è-maggiore, che l'uomo. Acciocche l'uomo flagellato consideri, perche Iddio è maggiore di lui in cio, che esso sostiene, si debbe mettere sotto il giudicio di colui, di chi non dubita, che egli è minore; e creda effer giulta cofa quella, che egli patifice dal migliore di seeziandio se esso non sa la cagione di essa giustizia. Appresso, chiunque è percosso pe' peccati, se egli non resiste mormorando, gia comincia a esser giusto per quello medesimo, che egli non aecusa la giustizia di colui, che il percuote. L'uomo è creato setto a Dio; e allora ritorna all'ordine della sua condizione, quando egli si pone innanzi l'equità del suo Giudice, eziandio quella, che egli non intende. Sieche ben dice : io rifponderò a te, che Dio è maggiore, che l'uomo, acciocche, confiderata la potenza del Creatore, fgonfi il gonfiamento della mente per la memoria della fua condizione. Onde David Profeta estendo coltretto per la grandezza della percossa a girtar Tomo III. fuort

Digitized by Google

-0

488

meri parole oftre a milura, ricegliendole a confiderare la fue sendizione wife Pfal. 38.3. fe : jo diventai mutolo, e non aperfi la mia bocca, perobe su facesti me, hais pensò l'ordine della fua condizione, e trovò la giustizia della percosta; imperocche colui, che benignamente creò la persona, che non era, non auchbapercosso, senon giustamente, la persona, che gia era creata. Segue il testo: su contende avverso de lui, che egli non ti ha risposto a russe le parole. Iddio parla una volta, e non ripete la stessa cosa per la seconda. Propria cosa è del cuore assiste, che se possibil susse, vorrebbe, che per bocca di Dio gli fusse risposto, perche ha Iddio satto così, e perche non ha satto così in ogni cosa, che l' uomo desidera, che sattrimente, e mientedimeno non vede il contrario secondo l'ordine umano. E Ito vorrebbe per aver configlio da Iddio di tutte le controverse delle conse, e per quietare l'animo suo, quando conoscesse la volenza di Diesa Ma Eliud antivedendo, che Iddio avea composta la fanta Seritura, acciocche egli rispondesse per essa alle quostioni pubbliche, e occulee di suo. ti, dice : tu contendi avverso di Dio, perche mon ti ha respusso a sutte le-19. the parole. Una volta parla Iddio, e non ripote quel medesimo la seconda Co-. me se apertamente dicesse: Iddio nel cuore di ciascuno uomo nem rispondi con ispeziali parole; ma egli ha composta tale sortitura, per la quale sad disfa alle quillioni di tutti gli uomini. Imperocche se noi cerchamo nelle. scritture delle sue parole, noi troveremo crascuno le cagione de facti molter à E non è di bisogno, che ciascuno spezialmente cerchi, che gli sia rispoltaper voce divina di quello, che egli singolarmente-sostiene; permone la santa Scrittura comunemente risponde a tutti noi di quello, che partisolarmente sosteniamo. Ma acciocche noi proferiamo uno esemplos di molti, esco quando noi siamo tormentati da alcuna passione , o molestia di euore , factanoi desideriamo di sapere l'occulte cagioni di quella passione, e molalia, acciocche noi ci consoliamo per quel consscimento delle cagioni, che noi solteniamo. Ma perehe non è risposto a ciascuno di no spezialmente delle nostre speziali tentazioni, noi ricorriamo alla santa Scrittura»; e avi tuavaremo, come San Paolo essendo tentato della infirmità della capac y udisbasta a te la grazia mia: perocche la virtà diventa persetta mella infirmità.

La qual risposta su fatta a lui nella propria infirmità, acciocche non si avelfe a dirla in particulare a tutti noi .. Adunque noi abbiamo udito, effere las to risposto a San Paolo afstitto nella santa Scrittura per vose divina; actiosche forse, quando noi siamo afflitti, ciascuno di noi fon cerchi di udire particolar consolazione; perocche Iddio non ci risponde a tutte le nostre parole, perche una volta parla Iddio, e non rigure la foconda volta quel medesimo; cioè che egli provvide d'ammaestrarei in quelle cose, che egli shista agli antichi nostri Padri per la Scritura santa. Sicche sappiano i santi Dottori della Chiesa, sappiano eziandio gli arroganti, quando veggione dentro ad essa Chiesa alcum per pusillinimitade assaticati, che Iddio non ci rispon-do a tutte le parole; che una volta-parla Iddio, e la seconda non ripete quel medesimo: cioè che egli non satisfa gia alle cogitazioni; e alle centazioni di ciascuno in ogni punto per le parole de' Proseti, o per uficio dell' Angelo ; perocche la fanta Scrittura comprende cio, che puo intervenire a suafcuno; e ben provvide in quella di formare la vita de Successori per gli esempli degli Amteceffori. Benche si possa, piu sottilmente intendere questo, che eghi dice, che Iddio parla una avolta; e la feconda non ripete quel medesimo; cioè, che il Padre generò l' Unigenito suo Figliuolo consustanziale a se . Il parlare di Dio si è aver generato il Figliuolo; e il parlare una volta si è non svere altro Figliuolo, che l'Unigenito. Onde ben soggiugne : e la seconda volta non ripete quel medefime ; cioè che egli mon geneto suo Verbo, cioè

Riginoto , fenon un folo . Me per quello , che egli non dece : Diorha parlan ana parla, cioè non ponendo il tempo preterito, ne il futuro, chiaramente si dimeitre, che Iddie son si adatta ne il preterito, ne il suturo. Sicche-Iddie stanto liberamente si pone ogni tempo, quanto non è lecito di dire, che egli abbie alcun tempo ; perocche non si potrebbe liberamente dire d'ogni reempo, che susse in lui, se almeno une se gli potesse appropriare. E pertanso-arditamente si è lecita di dire, ogni tempo essere in liui; perciocche mon si puo tire, che egli non ne abbia alcuno propriamente. Il Padre generò il Figliuolo sensa tempo. E chi degnamente potrebbe parlate di quella ineffabrie nativitate, che il coeterno è nato dell' eterno : che colui, che e inflenzi a tutti i fecoli, genera uno eguale, a se i che il Figliuolo generato non è minere de colui , che l'ha generate. Le quali cole noi possiame maravigliesmence considerare, ma non le possiamo vedere. Benche il potere ammirare la grandenza di tanta natività, sia un poco vederla; ma come mor vedremo quello, che non giugnemo a comprendere! Abbiamo nientedimeno da dover times dail'ufanza della carne al fentimento di spirito alcuna cosa; imperocens fe une da nelle senebre con gli occhi chiufi-, e di fubito dinangia lui esca suori un lume di lucerna, i suoi occhi chiusi sono seriti da quello apparemento del lurne, acciecche eglino si aprano. Dunque perche sono turbati, fe , per elfer chiuli, non poterono vedere ! Imperocche se gli occhi perefettamente avessimo veduro sutto; perche cagione gli occhi aperti cerchesebbono di vedere quello, che vedelline? Così in verità siamo fatti, quando noi ci sforziamo di vedero alcuna cosa dell'incomprensibile sua divina manivisa. L'occhio della mente per quella cagione, che egli è percosso dallo -friendore dell' ammirazione, quali vede quello, che non puo vedere; liccome l' nome posto nelle senepre, vede la sorza della luce con gli occhi chiufi. Ora Eliud diffe : ma velva parla Iddio. Ma David ragguardando la marvità dell'Unigenito Fighuolo, disse: Iddia parlò una volta. E perche I Unigenito Figliuolo, ciet il Verbo del Padre, si dice nato in quanto è esseito del seno tiel Padre, e diecli-sempre nascere per eternità; usa la santa Sessitura liberamente di dire di Dio, che egli ha parlato, e che egli parla. Per-quelle, che il Padre genero il Verbo perfetto, ello ha parlato; e per quello; che fempre il genera, in ventà parla. Benche noi non diciamo preprimmente quello, che noi diomno perfetto; perocche non è detto proprimenente pufetta quello, che mon è fatto. Ma noi profesiamo la plenitudine della divinitade per certo modo fecreto dal nostro parlare, siccome eziandio Cristo dice del Padre : fiate perfette, fiocome il vostro Padre celestiale è perfetto. Ora perche quelta a manirazione della secreta matura divina agevolmente non si manifesta alle menti occupate nel terreni desideri; la divina Scrittura il dimostra bene; come si puo fare in noi, disendo, per sogno in visione notturna; quando il somo viene addosso agli uomini, ed eglino dormono nel lesticinolo loro. Che viene a dire e che il parlare di Dio si manifesta a noi per sogno; senonche noi non conosciamo i segreti di Dio, se noi attendiamo a defider terreni? Nel sogno i sentimenti di suori dormono, e lo spirito di dentro vede. Adunque se noi vogliamo contemplare le cose intrinseche, dobbiamo dormire alle cose efferiori. Sicche la voce d'Iddio quasi per fogno è udita; peresche se noi ci dipartiamo dalle opere di questo secolo, per mente tranquilla possiamo noi pensare i comamiamenti divini nel silenzio medesimo della mente; imperocche quando la miente è addarmentata alle cose esteriori, gllora conosce meglio la gravitade de comandamenti di Iddio. Dico, che allora la mente piu vivacemente penetra le parole d' Iddio, quando fugge di riesvere il sumulto delle sollecitudini del secolo - Porosche l'usmo mal puo attenderni; quando la tempella delle facende Jacolaseiche la portunamente lo inquieta: e la turba de' pensiers terreni, quando sa romo-

Digitized by Google

the childs of obschie del sucre. E quanto meno fi rafficha hel ferretario edel cuore il suono delle sollecitudini tempessose, canco meno si puore udice elà voce del Giudice presidente: L'uomo diviso in questa parte, e in queld'altra 4 non puo confiderare monde caminare le cose perfettamente a Ma squando egli così defidera di effere ammaeltrato dentro, e nientedimeno fi impaccia di fuori ; diventa fordo dentro per quella via, che egli apriva l'udire Exod. 2. rdi fuori. Moisè essendo mescolato col popolo di Egitto, quasi attendevo al11.12. de cose del Mondo a pero posto in Egitto non udi la vose d' Iddio. Ma
morto, che egli ebbe quell'uomo di Egitto, poiche egli fuggi nel diserro. sed effendo quivi vivuto quaranta anni , quali dormì a tumulti inquieti de desider, terreni; percio meritò di udire la voce divina: perche per la grazia fuperna tanto pui veracemente vegghio a conoscere le cose interiori, quati-Exod.19. 40 piu si trasse dalle esteriori . Appresso, Moisè ossendo Rettore delle partie del popolo d'Israel, per poter ricevere i comandamenti della legge, è me-mato al monte : e per poter penetrare le cose interiori, è levato da tumultiesteriori. Onde i santi uomini, i quali per necessità del lero usicio sono astretti ad attendere a servizi esteriori, sempre studiosamente sitornano el 21. secreta del loro cuore i ivi salgono all'altezza della cogitazione di denero, e ricevono la legge quali nel monte, quendo posponendo i tumulti delle opere temporali , cercano il decreto-della volontà d' Iddio nella fornimità della loro contemplazione. Quelta è la cagione a perche Moisè medefina épesso ritorna al tabernaceto per le sose dubbiose, e quivi in segreto diman-da consiglio a Dio, e intende quello, che egli abbia più certamente a di-terminare. Il tornare al tabernaceto, lasciando le turbe, è entrare nel segreto della mente, avendo posposti i tumulti delle cose di fuori. Nel taber narelo addomanda Moisè configlio a Dio; e denero in filenzio gli è detto quello , che egli abbia a fare pubblicamente. Quello medefimo farmo tuttodi i buoni Rottori. Quando conoscono, che esti non possono discernere le cose dubbiose, eglino ritornano al secreto della mente, quasi come a un sabernacolo, e negguardando la divina legge, quasi come l'area pasta dinanzi a loro, domandano configlio a Dio, e poi per opera dimostrano di faori quello, che prima in silenzio hanno udito. Essi per potere attendere senza colpa agli ufici esteriori, studiano senza cessazione di ricorrere al seereto del cuore; e così quasi per sogno edono la vece del Signore, quando mella meditazione della mente essi si ritraggono da' sensi carnali. Per questa Cant. 5. 2 cagione la Sposa nella Cantica canticorum avea udita quasi per sogno la voes dello Sposo, quando dices: so dormo, a il mio cuore vegghia: Come se ella dicesse: quando io ho addormentati i sensi esteriosi dalle sollecitudimi di quella vita, io conosco con la mente vacante più vivacemente se cose interiori. Adunque ben disse Elind, che Iddio parla per sogno; e adattato loggiuene : e in vistone notturns . La vistone notturna quole apparine alla contemplazione della mente fotto certe immagini. Nella luce del dì veggiamo noi più certamente; ma con-dubbio veggiamo nella vifime notsurvez. È perche i fanti tromini, menere-che essi fono in questa vita, rag-guardano i segreti della divina natura, quasi sotto certa immagine, pe-ropche essi non contemplano piu manifestamente ancora qualle cose, como elle fono; percio Eliud, poiche egli diffe, che Iddio ci pasiava per figno, ben foggiunse: in visione notturna. La vita presente è notte, nella quale mentreche noi fiame, perehe noi non magguardiame le cofe intrinfeche, fiamo offinicati forto di certe immagini E pertanto il Profeta si sentiva aggravare Ifai. 26.9-da cerre caligine - volendo ragguardare Iddio; e fi dieca : l' anima nia de-

filerò a se di nosse. Come se egi-dicesse: in questa oscurità della vita presente io si desideso di vedege; ma ancora sono in commone dell'oscurità della inser-

rimbrania amona . Apprello , David volendo Chilere la celigine di quella notte, e aspettando da chiarezza del vero hume, dicent io stard la mattina Pfal.5.5. in tua presenza, e vedroni. Egli considerava la mastina sutura per vedere Iddio. Ora perche dormire, come noi abbiamo detto, si è cessare dall'opere esteriori ; ben soggiuane. Eliud : quando il sonno viene addosso agli uomini. Ma perche i fanti nomini, quando non attendono alle cofe efferiori, fi riposano nel giaciglio della mente; acconciamente soggiugne : e dormendo nel letticiucle. Il dormire nel letticciuolo fi è ripofarfi nel giaciglio della mene sua . Onde è scritto : i Santi esulteranno in gloria : le rallegrerannosi ne' loro Psal. 148 giacigli. Dica adunque Eliud, che Iddio parla una volce per sogno in visio- 9. ne notturna, quando il sogno viene addosso agli uomini, e dormono nel le-ticciuolo; imperocche allora in verità noi conoscienzo i secreti della divinitade , quando noi ci rechiamo dentro nel giasiglio della nostra mente / partendoci dalla tempestosa concupiscenza di questo Mondo. Ora perche, conse moi abbiamo detto, gia spesse volte il tumpito, delle faccende del secolo chiude le orechie del cuore, e l'oxio della serreta contemplazione si l'apres dirittamente soggiugne Eliud: allora apre gli orecchi degli nomini; e dironzandogli gli ammaestra di disciplina. Quando gli uomini sono addermentati agli atti esteriori, odono nell' orecchie aperte le cagioni dell' intrinsece esamine : i quali considerando sottilmente i pubblici flagelli, o gli occulti giudici, non cellano di affligere loro medelimi con pianto. Onde ben dicet e dirozzandogli gli ammaestra di disciplina; imperocche i lamenti della compunzione appariscono, quasi come certe piaghe di percussioni, nella mente, che considera, e lacera se medesima per penitenza. Onde ben Salomone conginguendo la forza dell' una percossa, e dell' altra-, dice : il lividore del- Prov. 20. la fedite netta i mali, e le piaghe melle secrete parti del ventre. Per lo livi 30. dore delle fedite dimostra la disciplina della percossa corporale; e le piaghe nelle secrete parti del ventre, sono le sedite intrinseche della mente, le quede ; così la mente dilatata da catrivi pensieri, si leva in alto. Sieche il lividere della fedita, e le piaghe de' secreti luoghi del ventre purgano i mali : perocche la disciplina di fuori lava le cose, e la compunzione conficca la mente distesa colla vendetta della penitenza. Ma questi due atti hanno questa differenza fra loro, che le piaghe delle percosse dogliono, e i lamenti delle compunzioni sono dolci. Le prime piaghe affligendo tormentano; queste confortano, quando affliggono. Per le prime il pianto è nell'affli-zione; e per le seconde la letizia è nel pianto. Pure, perche l'afflizione madesima lacera la mente, convenevolmente la chiama disciplina.

Quattro sono le qualità, per le quali l'anima de' giusti uomini fortemente è afflitta in compunzione, quando si ricorda de mali suoi i o considerando dove gia su: o temendo la sentenza de' giudici di Dio, ed esaminando fra se, pensa dove sarà: o quando attendendo sagacemente a' mali della presente vita, dolendosi considera dove è: o quando contempla i beni della superna patria, i quali perche ancora non, possiede, piagnendo ing-guarda dove non è . Paoso Apostolo si ricordava de mali suoi ce assigevali per essi, ne quali era gia stato : dicendo .: non son degno de offere chiamato I. Cor. 15. Apostolo, perche perseguitai la Chiesa di Dio. Da capo, pensando sottilmente il o. guideto temes di non illar male in futuro, dicendo : io gaftigo il corpo nuo e 1. Cor. 27 sottomettolo a servitudine, acciocche, predicando io ad altrui, sonse so non diventi riprovato. Appresso considerava i mali della presente vita, quando dicea: men- 2.Cor. 5.6. tre, che nei siamo nel corpo, siamo noi di lunge da Dio: e io veggio un' altra Rom.7.23 legge ne membri miei ripugnante alla legge della mente mia, che mi mena per prigiope nella legge del peccato , la quale à ne mambri miei . Sucuencata io nome, chi

!:

"mi liberord del corpo di questa more? E da cupo confidence à beni della 8. Cor. 13. patria, dicendo: noi veggiamo ora per lo specchio in figura; ma allora vedrenio a faccia a faccia. Ora conosco in parte; allora conoscero nel modo, cho io son-conoscento. 2:Cor.5. E in un'altro luogo: noi sappamo, che se la terrena nostra casa di questa abbuncio-"ne si di folverà che noi abbiamo un edificio fatto da Dio, vioè una eterna casa in Cielo non fatta con mano di uomo. Della qual cafa i beni considerando, egli seri-Ethes. 2. ve a quegli d' Esclo : actiocche voi sappinte qual sia la speranza della sua vocazione, e quali le ricchezze della gloria della sua eredità ne Santi , e quale sa ·la eccellentissima magnitudine della sua virtu verso di noi, che gia abbiamo Job.7.1. creduto. Similariente il beato Giob considerando i mati della presente vita, dice: ogni nomo vivente è sutto vanitade: e benche l'uomo passi in immagne, Psal. 38.6 nientedimeno vanamente si consurba: Appresso David contemplando la esema Patria, e pensando questi mali , ne quali egli era, e considerando que bePsal. 119. ni, ne quali ancora non era, deceva e guai a me, ebe la mia stanza è protungata! E dissi nella min passa : lo sono scacciato dal volto degli occhi tusi. Pfal. 30. Dico, che David essendo sollevatorin estasi (il quai vocabolo i nostri Interpetri non propriamente dissono para ) si vide seacciato dal volto degli ec-23. chi di Dio. Ma dopo la visiome del hume intrinfeco, il quale per grazia \*della contemplazione, risplendette nell'anima sua con raggio di chisrezza, ritornò a se medefimo: e ricevendo il vero consicimento, trovò, e vide a quali beni egli non era presente ; e fra quali mali egli era posto . Imperocche ninno puo ragguardare i mali della presente vita, come sono, se egli non ha potuto ancora sentire per gusto di contemplazione i beni della eterina Patria. Onde David si conobbe per cie scacciato dal volto degli occhi di Dio . Sicche sollevato quinci vide cio, che, riternando a se , si dolse di non potere riveder qui. Questa compunzione suele piu singularmente tormentare l'anima persetta: perocche ella scaccia da se tutte le immagini corporali che importunamente le vengono innanzi, e ssorzasi di siccar l'occhio del cuote nel raggio del lume incircoscritto, cioè Iddia : Essa per la infirmità del corpo ura denero a se queste similitudini di figure comporale; ma estendo persettamente compunta, con grande studio attende a questo, ciac che cercando di vedere la verità fpirituale, ella non sa bessata da minimagine di wilta circoscritta; e però si leva dinanzi tutte le immagini, che se gli oppongono nella mente. E perche per quelle cadde ella sotto di se, si ssorza saltre senza quelle sopra di se. E poiche ella si è spatta sconciamente per molte cose, si ssorza di faccogliersi in uno; acciocche se ella puo vincere per gran forza di amore, ella contempli una incorporca effenza d' Iddio. Onde alcuna volta ella è messa denero a gustare una disusara dolcezza dell'intrinfeco sapore, e in un certo modo ripiena di ardente spirito un poco si rinovella : e tanto piu appetisce, quanto piu gusta quello, che ella ama; e perciò desidera d'entrare ad assagnar quello, che ella sente dentro esser dolce e saporoso. Per la qual dolcezza, e per l'amore d'essa reputa se mede-sima vile nel sue cospetto; e poiche ella ha potuto in qualche modo assa-giarla, truova; che ella è stata senza essa per lango tempo passato. Alla qual visione fi sforza di andare dietto; ma è scacciata dalla fortezza di esta ancora per la fua infirmirà. E perche non puo contemplare la mondizia d' essa essenza divina; pargli dolce il piagnere, e il gittare le lagrime della 'sua infirmità dinanzi a se, quando si vede ritornata in se, cioè nella sua natura. Ella non puo ficcar l'orchio della mente in quello, che ella vide un poco dentro di se s perocche ella fu costretta di subito per lo antice uso della sua vista ritornare a terra. Fra queste cose ella ansia; e bolle, e ssorzasi di falire sopra di se ; ma vinta dalla fatica, si ricade nelle sue usate tenebre. Ora-petche l'anima così afficia fostien grave battaglia contro a se

matthile, expetohe egui consreversa, che nei abhismo in nei perche ella ci : tormenta, bencherabbia in se mescolato diletto, ci genera non piccol dolore; Eline, poiche egli disse, che Iddio ci parla per sogno, e che le nostre orecchie ci fono aperte per lo luo parlamandegnamente chiama quella apertura degli orecchi difciphone, imperocche affliggendoci, più si tormenta per quello, che il suono della intelligenza intrinseca piu si-sente, in noi per la occulta grazia della sua spirazione. Perocche nessimo di suon piagnerebbe quello, che egli è, se egli non sentisse dentro quello ch'egla non è: E questo è, perche quando noi ragguardiamo noi medesimi, come summo ben creati, ma per la suasione del diavole femmo col nestro pestifero consentire ingarinati; noi riconosciarno in nei medesimi, altra cosa ester quella, che abbiamo satto da noi, e altra quella, che fummo fatti noi; cioè che per candizion naturale fummo fatti: interie, ma-per nostra colpa siamo wiziati e corrotti. Dipoi essendo compunti, desideriamo di schisare quello, ehe noi abbiamo gia satto di noi ; acciocche noi siamo riformati in quella forma, che noi summo satti da Dio: Onde ben seguita il resto: acciocche egli mirragga l'unmo da quelle cose, che egli ha gia fatte, e liberilo dalla superbia. Ghe ha satto l'uomo di proprio, senon il peccato? E scritto traviamo: la superbia à principio d'agni pescato. Adunque ben dice il tello, ene l'uomo è liberato dalla superbia, quando si ritrae da quelle cose, che egli ha gia fatte . Il superbire contra il suo Creatore si é trapassare, peccando, i suoi comandamenti; imperocche l'uomo quasi gettà da se il giogo della signoria di Dio, quando dispregia di essergli suddite per la disubbidienza. Ma per lo contrario colui, che appetisce di fuggire quello, che gia sece, riconosce quello, che su satto da Dio: e ritorna umilmente all'ordine della sua condizione, quando suggendo l'opere. fue, ama d'effere tal quale fu fatto da Dio. Ora perche noi riceviamo la fupermale gioria per questo conoscimento, o per questo scampiamo gli eterm termenti ; ragionevolmente-loggiugne : traende l'anima sua della corruze. wione, e la fina vita, assiscebo-egli non passi nel soltello. Ogni peccatore è costretto di andare da questa corruzione de vizi colà al coltello delle pene; acciocche egli fia giuftamente orucciate ivi , perciocche qui iniquamente fi diterto. Ove noi abbiamo da motare, che Iddio parlando a noi per sogno, ci libera prima dalla communione , e poi dal soltello ; imperocche esso ritraes ivi dalla vendetta della pena la suta di colui , la cui mente egli ha ritratta poi dal difetto del percato. E mon ha cefa, di che debbia temer quivi del coltelle della fentenza, colui , che qui dopo la fua emendazione non è fiato corrotto dalla polluzione della colpan. Addunque ben dice: traendo l'animassum di corrazione, e la vita sun 3 acciocche egli non passi nel coltello. Perocche il passare dalla corruzione al coltello, sa è dopo l'operazione de' vizi giugnere a sostenere le penè. Segue il telle:

Egli riprende per delore nel testiccinolo , e fa marcire nette le fue offa : Il letto, ovvero grabato,, ouvero sinato, si piglia nella santa Scrittura alcuna volta per diletto di carne ; alcuna volta per ripofarsi nelle buone opere ; alcuna volta per lo ripose temporale. Quando Cristo dice nel Vangelo a quello, che egli avea fanato : rogli il grabato tuo, e va in casa tua; che figni-Jo.5.8. fica il grabato ivi, fenon il diletto della earne ! E egli comanda, che, fatto fano, porti quello dove giaceva infermo perocche ogni uomo che ancora fi diletta ne' vizi, giace infermo ne' diletti della carne. Ma-quando è fanato; porta il letto, dove giacca; perocche essendo per l'ajutorio divino tratto da' wizi ; poi sostiene la molestia della carne medesima ; ne' cui diletti si riposava prima. Appresso per to strato, se per lo letto si figura il riposo della buona opera; onde San Pietro dice negli Arti degli Apostoli : o Ast. 9.34 Enea , Gesù Gristo Li sani ; levati su' e fatti il lette . Che vuol dire : levati

21.

fu, senon tascia i mali, che su gia-commenesti i One vdol dire finti tibr letto; senon, che tu debbi operare cose di merito, ovvero riposo; accioche levandosi, lasci quello, che egli sece gra ; e ordinando il testo, truo-vi cose buone, che egli saccia. Le quali due esse brievemente il Prosese Pfal.36. comprese dicendo: partiti dat male, se fa il bene. Il partirsi dat male si è levarsi da quello, in che esso giaccar e fare il bene si è trovare ; e apparec-27. chiare opere di merito, nelle quali fi dee ripofare. Marcolni, che fi diparte dal male, e non fa ancora il bene, levasi da quello, ove giacea; ma ancora non si sa il letto, dove si debba riposare. Da capo, il latto, ovvero Pfal.40.4 strato si piglia per la requin temporale, siccome è scritto: su hai relette tue-to il suo letto nella sua infirmità. Cioè quando ciascuno affaticato nelle cure. del secolo, è costretto per la divina grazia lasciare le saticole saccende di questo Mondo, suol pensare, come sugga i desideri di questa presente vite, e riposisi dalle sue satiche; e di subito cerca il modo di avere la desiderata quiete, e appetisce di trovare un luogo di partirsi da tutte le satiche. Ma perche l'uomo, polto ancora in questa vita, per niun modo può vivere senza tentazione nel luogo di qualunque ordine, o nella quiete di qualunque secreta stanza si sia 5 alcuna volta interverra, che egli trovera maggior dolore di tentazione in quella cosa, che egli arà ordinata per sua quiete, che non avea prima. Onde dirietamente dice il Profeta : tu hai ridotto futto il fuo leno nella fua infirmità: come le egli dioesse: cio che egli si aveva ap-parecchiato a quiete, tu l'hai mutato in perturbazione per occulto tuo giudicio. La qual cosa fa Iddio con piacosa operezione de acciocche la vita degli eletti sia conturbata nel tempo di quessa peregrinazione; perocche la vita presente è via, per la quale noi andiamo alla patria. E imperciò qui siamo, per occulto giudicio di Dio, affaricati da spesse perturbazioni, acciocche noi non amiamo la via per patria. Questo sa Iddio, perche soglione alouni viandanti, quando forse veggono nel cammino prati dilettevoli, met-tere indugio nell'andare, e uscire della via diritta del viaggio loro; e a quethe mode la bellezza del cammine ritarda gli andamenti lero per le diletto, che eglino ne traggono. Per quelta eagione Iddio sa a suoi eletti, ene vanno a lui, parere aspre il viaggio di questo Mondo; acciocche quando si pascesse l'uomo della requie della vita presente, quasi come di piacimento della via, non si dilettasse più del lungo cammainare, che del tosto giugnere a lui; e acciocche dilettandost della via, non dimentichi quello, ette desiderava in patria. Ora perche ogni nostra requie, che noi appareechiamo in questa vita è perturbata; dirittamente dice : egle reprende per dolore nol lettercinelo; cioè nella requie della presente vita ci conturba per illimoli di tentazioni, e per afflizione di flagelli. Imperocche l'animo dell'uomo di quanto breve tempo egli farà l'ato in buoni esercizi senza tentazione, spesse volte di subito, quando si vede ben prosperare, si parte da quegli medesimi esercizi, ne quali riposandosi si paleso agli nomini, e da quelle virtù, nelle quali egli si ssorzava di crescere. Onde per piatosa dispensazione del nostro Dinegli assistito per percosse di zentazioni, accioeche la superbia del suo miglioramento sia abbassata in sui . Per la qual cagione poiche egli ebbe detto , the egli-riprende per dolare nel lesticcinolo ; adattate soggiugne :

E fa marcire nutte le fue offa. Noi pighamo nella fanta Scrittura l'offa per le virit , siccome è seritto : Iddio guarda tutte le boro ossa : uno di quelle non farà aurutato. La qual fignificazione in verità non si intende per le offa del corpo; ma per le forze della mente. Imperocehe noi fappiamo di vero, che l'offa di molti Martiri corporalmente sono rotte : e i persecutori di Cri-Luc. 23.43 sto suppone in exoce le gambe di quel Ladrone, a cui su dette : Begi farai meso in Paradifo : ficeome dell' alero Ladrone . Sicche , quando egli riprende

mi dolore nel lettieciuolo, fa marcire tutte le loro ossa; perocche, quando noi siamo assisti col siagello della tentazione in quella requie, la quale noi ci apparecchiamo in questo Mondo, i quali sorse potremmo gloriarci delle nostre virtù, noi siamo umiliati, conoscendo il tedio delle nostre infirmità. Imperocche, se noi prosperiamo nella via di Dio, come noi desideriamo, e niuna tentazione polestasse il nostro processo buono, crederemmo, che noi sussimi dispensazione, che noi per tentazione ci ricordiamo della nostra infirmità, che, prosperando, noi dimenticheremmo; a un punto conosciamo nel nostro buon processo quanto nor possamo poco presumere delle nostre sorze. La qual tentazione, quanto nor possamo poco presumere delle nostre sorze. La qual tentazione in tutto ci vincerebbe, se la divina protezione non ci conservasse. Ma egli ci percuote, e non ci compe; ci spigne, e non ci commuove; dicrollaci, e non ci getta in terra; acciocche noi conosciamo essere di nostra fragilità, che noi siamo dicrollati; e di grazia di Dio, che noi stiamo fermi.

L'anima, che si vede aver fatto alcun bene, quando si reca a memomoria le sue virtu, si pasce spesse votte d'alcun diletto, e quasi ingrassa della gloria della propria sufficienza. Pero ben dice Eliud etute l'ossa marciscono per la molestia della tentazione. Quando la propria infirmità si conosce per gli assalti delle tentazioni, tutta quella gioria delle nostre virtù, comeche grassa, e verde, si-disecca . E noi, che ci credevamo essere d'alcuna slima per la considerazione delle nostre virtù, quando ci veggiamo un poco più tentati, gia temiamo di perire. Allora ogni giudicio de' nostri beni si converte in paura di pene; allora ci troviamo peccatori iniqui, i quali ci credevamo poco innanzi esser santi; la nostra mente diventa intenebrata; gli occhi slupiscono; e ogni prosperità, che prima ei consolava, sparisce via. Il lume medesimo del di ne è in fastidio, e solo se tenebre di tristizia ei vengono nell'animo. Niuna cosa veggiamo, che ci diletti : cio che ci viene innanzi, ci pare doloroso: Onde dirittamente soggiugne : Il pane, e'l cibo dell'anima sua, che prima era desiderabile, gli diventà abbominivole; come se apertamente dicesse: la mente assista si vede convertito in amaritudine cio, che prima la saziava con piasevolezza, e secondo la sua volontà. Nella santa Scrittura per lo santa alcuna volta è figurato il nostro Signore; alcuna volta la spirituale grazia; alcuna volta l'ammaestramento della divina Scrittura; alcuna volta la predicazione degli eretici; alcuna volta il sussidio della presente vita; alcuna volta la giocondità della disertazione umana. Nel tane si significa Cristo per quello, che egli dice nel Vangelio : Io son pane Jo. 6. 51. vivo, il quale di cielo discessi. Ancora per lo pane si fignifica la grazia del doin spirituale, siccome dice il Proseta: e chi tura gli orecchi suoi per non udi-Isai.33. re il sangue, e chiude gli occhi suoi per non vedere il male; cossii abiterà ne 15. huoghi eccels. Il fondamento de sossii fara sua altezza: il pane è dato a lui. Ora che è egli turare gli orecchi suoi per non udire il sangue, senon a peccati lusinghevoli, che nascono del sangue, e della carne, non dare il suo confentimento? E che cosa è chiudere gli occhi per non vedere il male, senon non approvare alcuna cosa, che sia contra giustizia. Questo tale abiterà ne luoghi eccelsi; perocche, benche la carne lo tenga ancora nelle parti di sotto, egli ha gia fitta la mente sua nelle cole sublimi. Il sondamento de sassi è fua altezza; perocche colui, che calca i vili desideri della terrena conversazione, si leva in alto alla superna Patria per li esempli de Padri precedenti, E perche per lo dono della contemplazione è saziato di spiritual grazia; acconciamente foggiugne : il jane è dato a lui ; cioè celli riceve il cibo della grazia sprituale, perche si leva da' beni di terra, sperando i bini cefelti. . Tomo III.

Per questa cagione Iddio dice della santa Chiesa per David . io satollero i finai Psal. 131. poveri di pane. Le menti degli uomini polti in essa Caiela, sono ripiene di pasto di doni spirituali. Appresso per lo pane si significa l'ammaestramento Isai.21.14 della divina dottrina, siccome dice il Proseta: voi, che abitate nella terra d' austro, andate coi pani contro a quello, che sugge. Nella terra d'austro abi-tano quelli, che posti nella santa Chiesa, sono tocchi della carità dello Spi-rito Santo. E colui sugge; il quale desidera di uscire de'alli di quello Mondo. Adunque colui, che abita nella terra d'austro, venga co' pani incontro a colui, che fugge; cioè, che colui, che gia nella santà Chiesa è ripieno di Spirito Santo, si conforti nelle parole della sua dottrina colui che si studia di fuggire gli usati mali. Il venire co' pani incontro a colui, che fugge, si è porgere il cibo della santa dottrina a colui, che teme gli eterni supplicj, e ora reprimere la superbia colla paura, e ora ristancare la paura col santo consorto. Oltracció perche il pane si piglia per lo cibo nella santa Scrittura; convenevolmente dice quel madesimo Proseta al popolo Giudaico, che Isai.55.2. tengono solo la lettera: per qual cagione pessite voi l'ariento, e non i pani? Come se egli dicesse: voi pesate la santa Scrittura, ma non per cibo della mente; perocche mentre che voi ragguardate solo la corteccia della lettera. pérdete la grassezza del cibo intrinseco, che esce della intelligenza spirituale. Onde ivi acconciamente foggiugne: e mettete la vostra fatica non in saturitade. Ancora per lo pane si significa la predicazione degli eretici. Siccome Prov.9.17 dice Salomone, quella femina che tiene la forma della Chiesa eretica, e che chiama gli stolti, dice: mangiate volentieri i pani occulti; ovveramente, come dice la nostra traslazione: l'acque furtive sono piu dolci; e il pane nascoso è piu sorve. Imperocche sono molte resie, che temono apertamente dire quello, che esse credono: è tanto piu condiscono le loro parole appresso le inferme menti quanto quasi piu reverentemente le mascondono. Onde convenevolmente dice: mangiate volentieri i pani occulti. E l'occulte parole degli eretici tanto piu piacciono a' miseri uomini, quanto gli altri co-munemente non ne partecipano. Eziandio per lo pane si piglia il sussidio Genes. 28. della presente vita, siccome andando Giacob a Liabban, disse : o signore iddio, se tu darai a me pane a mangiare, e vestimento per vestire. E siccome 20. Cristo nel Vangelio dice alle turbe, che lo seguono: voi mi cercate, non per-Jo. 6. 29. che voi abbiate veduti i segni; ma perche voi avete mangiato de' pani, e sie-te satolli. Eglino erano stati saturati de' sette pani. E nella loro persona Cristo vitupera quei posti dentro nella Chiesa, che approssimandosi a Dio per gli Ordini Sacri, non cercano in que' medesimi Ordini meriti di virtù, ma sussidio della vita presente; e non pensano quello, che vivendo debbono seguitare, ma le spese, desse quali, ricevendo, si satollino. Il seguitare Cri-sto coloro, che sono satolli di pane, si è avere avuti gli alimenti ten rali della santa Chiesa; e il cercar Cristo non per segni, ma per pani li è venire all'usticio della religione, non per aumentare virtà, ma per acquista-re sussidio. Ancora per li pani si piglia la giocondità delle dilettazioni umane. Onde Geremia Profeta piagnendo i cattivi costumi della Sinagoga, disse: Thren. 1. ogni suo popol piagne, e cerca il pane. Eglino dierono tutte le cose preziose per lo cibo per consertar l'anima. Il popolo piagnendo cerca il pane, quando la moltitudine de mali uomini è assistita, perche non si satolla; secondo il desiderio suo, della giocondità della presente vita. Ma dà sutte le cose preziose per lo cibo : perocche inchina tutte le virtà della mente nell'appetito del transitorio diletto. E sforzasi di refocillare l'anima, perche si studia di satisfare a' suol perversi desideri. Onde ben subito in persona della moltitudine deeli eletti, dice: guarda, Signore, e considera, che io son satta vile. Il popolo di Dio diventa vile, quando crescendo il numero de' mali uomizil, la maggior parte seguita non le cose spirituali e celessi, ma le visi e terpene. Ora Eliud, che chiama egli il pane qui altro, che il diletto della presente vita? Il quale poiche ebbe dichiarato la forza della tentazione, di subito foggiugne i il pane gli diventa abbominevole nella vita fua : e ancora il cibo dell'anima sua, che era prima desiderabile; imperocche cio che prima gli parea dolce d'essa prosperità del vivere, poi per la forza della tentazione gli diventa amaro exiandio cio, che gli parea cosa di letizia. Cio che gli pareva opera di virtù, di subito si perde nella paura della tentazione : e l'anime addolorato, quasi privato di quelle virtà, è posseduto solo da tristizia. E pertanto quando egli un poco piu fortemente è assistito della tentazione r perocche egli non puo esercitare l'usata fortezza, si duole gia, come se l'avesse perduta : e sentendosi dentro voto, conosce la sua fragilità per quella vacuitate; onde subito quasi si rompe da ogni giocondità, e schifando il cibo della letizia di prima, solo si sazia di pianto, il quale volentieri appeti-sce. Questo interviene, perche ogni uomo si rallegra, quando la prosperità della buona vita procede bene; e quella allegrezza pasce l'animo, come se fusse un desiderabil cibo. Ma quando egh è percosso da tentazione, che l'assallica piu, che non suole; la mente sua schifa ogni gaudio per lo fastidio della tristizia: la quale primamente si rallegrava di quel gaudio. Adunque pershe l'uomo tentato scaccia dalla bocca del suo cuore ogni cibo di diletto, e non si diletta di conoscere, e di piagnere altro, che se medelimo; ben dice il testo: il pane, e il cibo dell'anima sua, che era prima desiderabile, gli diventa abbominevole. Ma, come noi abbiamo detto di fopra, noi fiamo laseiati tentare così per occulta dispensazione divina; acciocche quando noi procediamo bene per dono di Dio nelle virtudi, eziandio ci nicordiamo per la nostra fragilità quello, che nor siamo: e perche noi facciamo opere di virth per lo dono ricevuto, dobbiamo offerire a Dio facrificio d'umiltà per lo conoscimento della nostra fragilità. Ma quando noi fiamo tentati da vizi, Iddio per fuz dispensazione opera in noi, che non insuperbiamo di quelle virtà, nelle quali noi samo prosperati. E quando noi siamo percossi da flagelli, siamo noi per riprensione de nostri mali ammoniti, acciocche noi non siamo traditi delle lufinghe tlei Mondo. I vizi, quando ci tentano, umiliano le virtu, che sono per noi acquiltate; e i flagelli, quando ci percuotono, sbarbano i diletti di quelto Mondo, che fargono ne nostri cuori. Per le tenrazioni de vizi apprendi noi ciello che mi dobbierto conoscere di noi. Per le serie del pariamo noi quello, che noi dobbiamo conoscere di noi. Per le ferite de Ragelli conosciamo quello, che noi dobbiamo suggire in questo Mondo. Per le tentazioni de' viz) siamo noi ristretti di non insuperbir dentro; e per quelle de Hagelli siamo noi rifrenati di non appetire alcuna cosa di fuori. Sicche in questa vita, mentre che noi ci siamo, abbiamo bisogno d'esser percossi alcuna volta da flagelli, e tentati alcuna volta da vizi. Di che interviene, che negli affanni de stagelli, ovveramente nelle battaglie de vizi noi non solamente conosciamo la nostra infirmità, ma eziandio in quanta virtà noi sianno venti. Perocche niun conosce la forza suà nella pace. E se le battaglie non fossino, la forza non si manifesterebbe per esperimento : e sprovveduto cavaliere è quello, che si gloria d'esser forte in pace. Ora perche spesse volte i meriti delle nostre opere si dimostrano per le contrarietà de' flagelli ; ben soggiugne Eliud , dicendo : la carne di colui marcisce , e l'ofsa, che erano state percosse, si scopriranno.

Quando ogni diletto caraale, ed esteriore si macera per la pressura de sagelli, l'ossa della intrinseca sortezza si mansseltano. E che piglieremo per so nome della carre in questo luogo, se non il diletto medesimo della carne e E per l'ossa, che piglieremo noi, senon le virtà. La carne marcise, e l'ossa si manisestano: perocche quando il diletto carnale è assortigiato, è

Bb 2

Digitized by Google

28

COL-

corretto da' flagelli, quelle forti virtà, che lungo tempo erano quasi state nascose sotto la carne, si scuoprono, perocehe niuno conosce quanta virtu egli abbia acquiltato, senon nelle avversità. E quando noi abbiamo se cose prospere, non possiamo vedere l'esperimento delle nottre polle. Onde in al-Pfal.41.9. tro luogo è scritto : il Signore mandò la fua miferiondia il di ; e la notte l'ha dichiarata. Cioè, che ciascuno riceve nella tranquilità della quiete la grazia del dono Aspernale; ma dimoitra nell'avverlirà, e nella perturbazione, quanto egli avea ricevuto. Sicche la carne murcifce, acciocche l'offa si scuopra-no. Adunque vogliamo esser feriti per correzione, del Padre; acciocche poi conosciamo quanto noi abbiamo acquistato di virtù. Ed è vero,, che la grassezza della carnale dilettazione si è assortigliata per li flagelli; ma per essi l' gela delle nostre virtu si manifestano. La nostra bellezza di suori è imbrattata dalla avversità medesima di questo Mondo; ma essi palesata per quello, cha cra di virtù dentro nascoso in noi. Agli Apostoli, poiche surono battuti, fu comandato, che eglino mon parlassino più nel nome, di Crido; ma estino si rallegrarono con gran gaudio, perche surono avuti dezni di soste-ner villanie per lo suo nome; e con fidanza risposono a loro avversari: con-Act. 3. 29. venevole è ubbidire piu a Dio, che agli uomini. Ecco la possente sortezza della

fede si riiplendette fra le cose avverse; ecco la grandezza della carne su gliata; ma l'ossa delle virtù rimatono scoperte. Per questa cagione eriane Sap. 3.6.6 dio la Sapienza parla di loro? Iddio gli tentò, e trovogli degni di se. Eglino surono tentati per l'avversità delle battiture; ma surono trovati degni per lo scoprire dell'ossa. E perche quella tentazione su questa, che è data pe stagelli; ivi apertamente si dichiara, quando dice: Iddio gli prodi, secome oro nella fornace; e si gli ricevette, quasi olocausti di sacriscio. Or perche le sorze di ciascuno non si manisestano senon per l'avversità; ben dice il testo la carne sua marcisce; e l'ossa sue, che era labile, e fragile, è attrita per li slagelli. L'ossa si scuoprono, quando per essi slagelli si manisesta quello, che essa labile, e si manisesta quello, che esse la versità medesima della tentazione non solamente si scuopre la sermezza della fortezza, ma eziandio si conosce la debitità della umanita nostra, perche ciascuno tentato dimostra quanto abbia acquillaro in Dio, e conosce eziandio nelle atsizioni medesime de' flagelli quanto da se medesimo è debile, e non solamente l'ossa si recuprono, ma eziandio la carne marcisce; ben soggiugne: l'anima sua si approssimò alla corruzione; e la mua sua sua alle

Noi diciamo, che l'anima di ciascun giusto si approssima alla corruzione, quando per li stagelli ella è costretta di conoscere quello, che ella sia per la propria fragilità, acciocche la virtà non la possa sevare in alto. Ella si approssima alla corruzione; acciocche ella attribuisca non a se, ma a Dio quello, che ella è di sungi dalla perdizione. Anora si approssima alle cose mortifere, quando per la debilezza della carne si vede vicina a peccati, che sono mortiferi, cioè che recano morte: da quali per la divina grazia l'uomo tanto più si dilunga, quanto si truova per suoi meriti più presso a esso. David per rispetto della sua condizione si approssimava alla corruzione,

Psal. 102. quando dicea: ricov.lati, signore, che noi siamo polygre; e l'uomo è, come il fieno. Appresso San Paolo per rispetto della propria infirmità si approssimava alle cose mortisere, quando dica: io veggio un'altra legge ne' membri mici Rom.7.23 ripugnante alla legge della mia mente, e menante me preso nella legge del pessato, la quale è ne' mici membri. Infelice io uomo! Chi mi liberera del corso di questa morte! L'approssimare alla corruzzione, o alle cose mortisere si è, considerata la fragilità della nostra condizione, vedersi peccatore pe' suoi meriti, è

non avere l'arroganza appresso di se per sua forza.

Che stremmo noi, se noi sussimo abbandonati dalla prosezione del nostro Creatore! Ma perche tal protezione meno ci par necessaria, se noi l'abbiamo sempre ; utilmente alcuna volta ci è tolta : acciocche si dimostri all'uomo medesimo, come senza essa egli è niente. Così la potenza di Dio ci si manifesta aleuna volta per avversità; la quale nella prosperità di porta, eziandio nol sapendo noi l'apperocche quando ressendo noi abbandonati, nos cominciamo a cadere; e pure ajutati da Dio non cadiamo; egli ei da ammaestramento nella paura, che noi abbiamo di non cadere, che egli è quello, che ci tiene, e che ci fa stare sermi, e ritti. Il perche niuno stimi essere d'alcuna virtu , eziantilo quando fa alcuna cosa sortemente; perocche se la divina protezione l'abbandonasse, ivi subito cadrebbe, dove si gloriasse di star ritto valentemente. Or che è quello a dire, che l'uomo di Dio mandato a profetare contra l'altare di Samaria, fece, presente il Re, con autorità di libera voce; e che mirabilmente ratrappò il braccio disteso del Re 3. Reg. 13. medesimo, il qual braccio poi nientedimeno di subito recò a salute per sniferi-4. cordia! Nella cui casa essendo invitato non volse mangiare, per osservare il comandamento, e il vietamento, che gli avea fatto Iddio, che egli non mangialle in quel viaggio; e avendo poi mangiato, su morto. Ora che abbiamo noi con sottile cogitazione a conchiudere in questo caso? Or che possiamo noi per un tal modo di dire sospettare di quel Proseta, che sia da temere di lui, senon forse, che egli si gloriò tacitamente in se modesimo d' avere spregiato il Re per comandamento di Dio; e perciò di subito su levaso dalla sua sodezza di dentro? E la colpa del peccato il condusse all'opera indi, donde la gloria gli nacque nel euore; acciocché ingannato per le parole del falso Proseta, conoscesse, che non su di sua propria fortezza, che egli resultette alle parole del Re . Sicche ben ricevette la sentenza della morte dalla bocca di colui, per cui tradimento egli si diparti dal comandamento della vita ; acciocche egli ricevesse veracemente la pena indi, donde per nealigenza ricevette la colpa. Ora perche la divina grazia allora piu per ammaestramento guarda ciascuno suo eletto, quando, quasi percotendo, lo abbandona; dice il testo: l'anima sua si approssimo alla corruzion, e la vita sua alle cose mortifere; acciocche quanto l'uomo per l'avversità con tutte sue Yorze si vede vicino alla morte, fanto, suggendo alla sortezza della divi-na speranza in tutte le cose, che egli sortemente adopera, viva piu sodamente.

> IL FINE DEL LIBRO XXIII. DE MORALI DI SAN GREGORIO.

> > Digitized by Google

## LIBRO VIGESIMOQUARTO

## DE MORALI

## DI SAN GREGORIO PAPA



Liud mostrando la forza della supernase dispensazione, conchiude della percossa di ciascuno eletto, dicendo: l'anima sua si approssimò alla corruzionel, e la vita sua alle cose mornifere. E quando egli dimostra uno nomo tentato dichiara, e dice in qual tentazione sia posta l'umana generazione; o narrando quello, che spezialmente si faccia in ciascuno, apertamente dimostra quello, che generalmente si dee sare a tutti. In tal mode pone la tentazione di alcuni propiamente, che si puo intendere univer-

salmente per tutti; imperosche tutta la generazione degli eletti è affling in questa vita dal sedio della fatica del vivere. Onde di subito egli arroge a questa general pestilenza un simedio generale di medicina, dicendo: se sara Angelo, che puris per lai: uno de simili; è annunci l'equità dell'uomo, egli ara mi-Isai. 9.6. sericordia di lui. Ora chi è questo Angelo, senon quello, che il Profeta chia juxta ma Angelo di gran consiglio? E ben disse: se sarà Angelo, che parti per bui; perocche, come l'Apostolo dice: eziantio interpella per noi. Ma udiamo quel-Rom. 8.34 lo, che egli parla per noi : uno de' simili . Costume è detta medicina, che ella cura alcune volte le infirmitadi simili colle simili cose, e alcuna volta i contrari co' contrari : perocche ella è usata spesso sanare le cose calde colle calde, e spesso le fredde colle fredde, e spesso le calde con le fredde. Ora venendo dai Cielo il nostro Mediatore, e trovandoci gravati di tante infitmità, ha posta a noi alcuna cosa simile, è alcuna contraria. Venne uomo agli uomini; ma venne giusto a' peccatori. Egli accordo con noi riella verità della natura; ma discordossi da noi per lo rigore della giustizia. L'uomo vizioso non si potea correggere, senon per Dio; e conveniva, che si vedesse colui, che correggesse, acciocche dando forma a seguitarlo, mutasse la vita della malizia gia perpetrata. Ma Iddio non poteva effer veduto dall'uomo; di che Iddio si fece uomo per potere effere veduto; e apparve uomo simile a noi visibile, Iddio giusto e invisibile; acciocene per esser veduto visibile, sanasse, essendo ancora invisibile e giusto; e accordandosi per la verità della generazione alla nostra condizione, si opponesse alla infirmità per virtù dell'arte divina. E perche venendo Iddio in carne, non prese la nosira colpa col vizio, nè la pena per necessitade, non essendo polluto d'alcuna bruttura di peccato; non potè effere obbligato alla condizione della nostra colpa-E perche così, levata via ogni necessità, spontaneamente ricevette la morte nostra, quando esso volle; dirittamente soggiugne, che questo Angelo parla un de simili per l'uomo tentato; perocche egli non nacque, come gli altri, nè così morì, nè così risuscitò. Impercioche egli su conceputo non per commistione carnale, ma per lo Spirito Santo superveniente. Poi nato, mostro il ventre della Madre col frutto del parto, e senza corruzione. Ma noi tutti mojamo, quando noi non vogliamo; perocche siamo costretti per la condi-

Lxx.

zione della mostra colpa a pagare il debito della pena. Cristo, perche non era mescolato d'alcuna colpa, a niuna pena su sottoposto di necessità. Ma perche egli si sottomise per propria signoria la nostra colpa, non ricevette senon per mifericordia la pena nostra, siccome egli disse: io bo podestà di porre già l'am- 10.10.18. ma mia: e ho rodestà di ripigliarla da capo. Ed eziandio egli avea detto: niuno toglie l'anima mia a me; ma to la pongo giù da me stesso. Appresso non fu risuscitato, come gli altri; perocche la nostra risurrezione sia indugiata infino alla fine del Mondo, ma la sua su fatta il terzo dì : e noi risuscitiamo per lui, ma egli da se medelimo. Esso non ebbe bisogno, essendo Iddio, per poter risuscitare, di ajuto d'altrui, come noi. Sicche la sua
surrezione è differente dalla nostra, perche noi non risuscitamo per noi medesimi, come egli sece se perche semplicemente un in siamo, abbiamo bisogno di ajurorio piu potente, acciocche noi possimo risuscitare. Esli essendo Iddio insieme col Padre, e collo Spirito Santo, mostro la forza di tale rifurrezione, la quale esso solo nientedimeno ricevette nella sua Umanità. Ora perche egli veramente nato, veramente morto, veramente rifuscitato, pure è differente in ogni cosa da noi per la grandezza della sua potenza, ma solamente si accorda con nei per la verità della natura; ben dice il testo, che questo Angelo parla: uno de' simili. Imperocche benche per la sua fortezza trapassi noi in tutte le sue operazioni; nientedimeno non li discorda nella verità della forma. Egli parla al Padre per noi; perciocche egli dimostra se medesimo simile a noi. Il suo parlare, ovvero interpellare per noi, si è dimostrare se medesimo Uomo al Padre per gli uomini. E quando egli diffe, che egli parla: uno de simili: ben di subito aggiugne: actiocche egli amunzi la equità dell' uomo. Perocche se colui non si susse satto simile agli uomini, l'uomo non apparirebbe innanzi a Dio equo, cioè giusto. Indi annunzia egli l'equità nostra, donde si degnò di pigliare le marmità nostra. Quella persualione del serpente ci avea tutti polluti, e messi nel disetto della colpa dalla nostra origine medesima; e non era alcuno, il quale parlasse pe' peccatori innanzi a Dio, che susse dal peccato, perche una medesima colpa aveva ugualmente involti tutti quegli, che erano nati da quella medelima massa. Dapoi venne a noi l'Unigenito Figliuolo del Padre, e prese la natura da noi, non commettendo colpa. E di necessità si conveniva, che susse senza peccato colui, che potesse interveni-re pe peccatori; perocche in verità non netterebbe l'uomo le brutture del peccato altrui, se egli avesse in se le proprie. Adunque ben dice, che per quello che esso appari simile, annunziò l'equità dell'uomo. Ed egsi intercedendo pe peccatori, mostro, se medesimo esser giusto, quando merito d'acquistare la indulgenza de' peccati per gli altri. Seguita il testo:

Egli ard misericordia di lui, e dirà : libera lui, acciocche egli non diferenda in corruzione. lo ho movato in che io gli sarò misericordioso. Cristo Gesti, l'Uomo Mediatore di Dio, e degli uomaini intanto ebbe misericordia dell'uomo, che esso prese la forma dell'uomo: per la quale misericordia avendo ricomperato l'uomo, dice al Padre: libera tui, acciocche egli non discenda 1.Tim.2.5, in corruzione. Come noi abbiamo gia detto di sopra, lo dire di Cristo libe-Philip.2.7, ra l'uomo; cioè dimostra libera dal peccato la natura dell'uomo. Per quella earne, che egli prese, dimostro eziandio esser libera quella, che egli ricomperò. Questa carne ricomperata siamo noi, i quali eravamo astretti per la coseienza del nostro peccato. Ma siamo liberati per la equitate di tanto Mezzano, siccome egsi diste: se il Figliuolo vi libera, in verità voi sarete li-son berati. E ben dice di quelto uomo ricomperato: acciocche egli non discenda in corruzione; come se egli dicesse; perche conoscendo la sua infirmità, sa, che egli è vicino alla corruzione, percio non discende alla corruzione. Pe-

Digitized by Google

19

5.

rocche allora discenderebbe egli ragionevolmente alla corruzione, se eglissimasse effere di lunge dalla corruzione per sua forza. Ma perche esso si approssimo umilmente alla corruzione, doveva esser liberato misericordevolmente da essa; acciòcche egli sia tanto piu sorte contra i vizi impugnanti, quantoche esso si conobbe infermo, e debile per i suoi meriti; perocche qualunque si leva sopra di se, è aggravato dal peso medesimo della sua superbia : e tanto piu si ficca bene al fondo, quanto cadendo nel vizio della superbra, si dilungò da colui, che veramente è alto. È indi più cadde ne luo-ghi infimi, donde si stimava più congiunto all' alte cose, siccome dice il Profeta all' anima, che si estolle; per quello, che tu sei più bello, discendi giù, e dormi con gl' incirconcisi. Perocche ogni uomo, che non si cura di considerare la bruttura della sua infirmità, ma per gonsiamento di superbia ragguarda piu la gloria della sua virtà, indi cade, onde egsi è piu bello; perche estollendosi ne' suoi meriti, indi cade dentro al basso, donde si giudicava esser glorioso. Il quale, discendendo, con gl'incirconcisi dorme; percoche egsi cadde nell' eterna morte con gli altri peccatori. Onde perche E≈ecb. 22. queste uomo si conobbe umilmente esser vicino alla corruzione; ben dice di fui : libera lui, acciccche non discenda in corruzione; e acciocche per quello piutttolto scampi la pena, perche egli non levò gli occhi suoi dalla colpa. Sicche perche niuno era, per li cui meriti Iddio ci dovesse perdonare, l'Unigenito Figliuoto del Padre, pigliando la forma della nostra infirmire mità, solo appari giusto a intercedere per noi. E ben questo Angelo parlando per l'uomo ricomperato; dice: io ho trovato in che io gli faccia miserio Phil.2.7. cordia; come se il Mezzano di Dio, e degli uomini apertamente dica: peroche niun' uomo t stato, che sia comparito giusto intercessore per gli uomini dinanzi a Dio, Io feci me medesimo Uomo per sar misericordia agli uomini: e quando Io mi seci Uomo, trovai in qual giusto uomo Io rotessi avere pietà degli uomini. E perche Iddio pigliando la nostra infirmità mutò la nostra corruzione risurgendo, per aver sostenuto la nostra pena mo-rendo; ben questo Angelo soggiugne i slagelli della nostra mortal vita, e ha miscricordia di loro, dicendo: la carne sua è consunta dalle pene: ritorni ni di della sua adolescenza. In quel primo uomo Adam, che si parti da Dio; Gen. 3. 23. noi scacciati da gaudi del Paradiso cademmo in questa inseria della vita mortale; e sentiamo nella pena della nostra vendetta, quanto grave colpa noi commettemmo per induzione del serpente. Onde cadendo noi quaggiu non troviamo suori di Dio, senon cose, donde noi siamo assisti . E perche per la vista degli occhi noi abbiamo feguitato la carne; la quale noi ponemmo innanzi s' comandamenti di Dio; in effa noi patiamo tuttodi pianto, in essa patiamo tormenti, in essa patiamo morte; acciocche per mirable si-spensazione Iddio ci convertisse in pene quello, perché noi sacemmo la colpa, e perche non susse il giudicio della pena d'altronde, senon donde erastata la cagione del peccato; acciocche i nomo apparasse di ritornare alla vita per l'amaritudine della sua carne, per lo cui diletto egli era capitato alla morte della superbia. Or perche l'umana generazione era premuta d'innumerabili pene della vita carnale, ma venendo il nostro Redenfore, i vizi della nostra corruzione, e i tormenti furono spenti; dica il testo nostro di questo uomo ricomperato: la carne è conjunca dalle pene: ricorni a de della sua adulescenza. Come s'egli dicesse :- l'uomo, che era gittato per pene della sua condizione mortale in certa vecchiezza della sua antiquata usanza, ritorni a' di della fua adolefcenza; cioè che egli fia rinovellato interamente nella sua prima vita della innocenza, acciocche in lui non rimanga quello,

perche esso cadde; ma essendo ricomperato, ritorni a quello, per cui egli su

cresto, e che dovesse ricevere.

La fanta Scrittura è usata di porre spesso l'adolescenza per la novità della vita. Onde è detto allo Sposo, che viene: le adelescentule ti hanno Cant. 1. 2. amato; cioè l'anime degli eletti rinovati nella grazia del battesimo, le quali non vengono meno nell'ufanza della vita vecchia, ma sono satte belle nella conversazione dell' uomo nuovo. Tal vecchiezza dell'inveterato uomo, che è ora corretto da' vizi, piangea colui, che dicea: io sono invec- Psal.6.8. chiato fra tutti i nimici mici. Per lo contrario un' altro ci ammonisce di dover godere nelle virtù dicendo : rallegrati , giovane , nella adolescenza tua ; Eccle. 1. 1. come se egli dicesse: ciascun forte goda nella sua rinnovellazione; cioè pon- o. ga la sua letizia non ne'diletti della vita vecchia, ma nella forza della nuova converlazione. E perche noi siamo ridutti a quella sortezza di rinnovellamento, non per nostra forza, ma per la intervenzione del nostro Redentore; l'Angelo, che priega per questo uomo flagellato, dica: ritorna a' di della sua adolescenza. E perche quando il nostro Redentore priega il Padre per noi, gittando via la pigrizia della vita vecchia, fiamo accesi a stato di orazione; dirittamente soggiugne di questo uomo ricomperato: egli priegherà Iddio, e saragli placabile. Prima dice, che l'Angelo sriega, e poi l'uomo; imperocche se Cristo, il quale interpella al Padre per la sua Incarnazione per noi, non avesse presa la nostra forma; noi per la nostra insensibilitade non ci saremmo ridutti a domandare cose, che sono eterne. Ma l'orazione della sua Incarnazione andò innanzi; acciocche svegliandoci noi dalla nostra pigrizia, seguitassimo lui. Ora perche spesso il lume della verità apparisce nella nostra mente nell'occulto gaudio dopo le tentazioni, e dopo le grandi amaritudini; ben soggiunse il testo di quelto uomo tentato, e pregante : e vedea la faccia di lui in giubilo. Di sopra abbiamo noi detto, che Iddio, quando ci si manisesta, ci tormenta; ma ora diciamo, come ci rallegra, quando ci si dimostra. Ogni uomo altrimenti si compunge, quando riguardando la sua coscienza, è spaventato per lo sterrore de' suoi mali; e altrimenti si compunge, quando considerando i gaudi celesti, si sortifica in una buona speranza, e sicuritade. La prima compunzione sa le lagrime asflittive, e dolorose; e l'altra le sa lieté.

Noi diciamo giubilo, quando l'ineffabile gaudio si concepisce nella mente: il quale non si puo nascondere, nè mostrare con parole; e nientedime-no si manisesta per alcuni movimenti, benche non si possa figurare per alcune proprietadi. Onde David Profeta ragguardando, che l'anime degli eletti concepiscono tanto gaudio nella mente, quanto non si puo chiarire per le parole, dicea: beato il ropolo, che sa la giubilazione. E non dice po-ps.88.16, polo, che parli, ma che sappia; perocche veramente il giubilo si puo sapere nell'intelletto, ma col dire non si puo sprimere. Per lo giubilo si fente quello, che è oltra il senso: e conciossiacosache appena la coscienza di colui, che sente, basti a contemplar questo; quando la lingua del dicitore basterebbe a esprimere? Appresso perche il lume della verità, che s'infonde ne' nostri cuori, ora ci contrista considerando la distretta giustizia di Dio, ora ci rallegra mostrando gli intrinsechi gaudi; il nostro testo soggiugne dirittamente dopo l'amaritudini delle tentazioni, e dopo i pianti delle tribulazioni, dicendo: vedrà la sua faccia in giubilo. Allora nella nostra mente prima è metfo il fuoco della tribulazione per la considerazione della sua cecitade, acciocche si consumi ogni ruggine de' vizi: e allora ai mondati occhi del cuore apparisce quella letizia della Patria celeste, acciocche prima noi purghiamo piagnendo quello, che noi abbiamo fatto, e poi piu manifestamente contempliamo i gaudi di quello, che noi cerchiamo. In prima l'oscuritade da' peccati interposta si dichiara per la tristizia, che si diparte dagli occhi della mente, e allora è illuminata per lo baleno dell' incirco-

Сe

Tomo III.

Gen. 32.

**3** >•

scritto lume, che risplende un poco per volta: e vedendo in qualche modo tal lume, la mente è inghiottita dalla letizia di certa securitade; e quasi dopo il disetto della vita presente, rapita che ella è sopra di se, per certo modo è ricreata in una novitade di vita. Ivi la mente è bagnata d'insusione della rugiada celeste, che procede dalla gran sonte, cioè da esso Iddio. Ivi contempla, che ella non è sufficiente a quello, a che ella è rapita: e per fentimento vede la verità, perche ella non vede quanta è essa veritade. Alla qual veritade tanto si stima esser più dilungi, quanto più si apppressa : imperocche se egli non l'avesse in qualche modo veduta, non conoscerebbe, che egli non la puo riguardare. E pertanto, quando l'animo ssorzandosi si dirizza a vedere quella, è riverberato dallo splendore circostante della sua grandezza. La qual grandezza empie ogni cosa : e pero la nostra mente non si dilata a contemplare la incircoscritta sostanza sua. Onde impaurita tosto ricade in se medesima; e avendo veduto quasi certi segni della verità. è ridotta alla sua bassezza : e nientedimeno è detta faccia di Dio questa visione satta per contemplazione : la qual visione non-è soda, nè ferma, ma per un tal modo di dire è quasi una ombra di quella vision vera. E perche noi conosciamo ciascuno per la faccia, debitamente chiamiamo la cognizic-ne di Dio la sua faccia. Onde Giacob poiche egli parlo con l'Angelo, disse : io ho veduto il Signore a faccia a faccia; come se egli dicesse : io ho cosciuto il Signore, perche egli si è degnato di conoscer me. La qual cognizione, San Paolo rende testimonianza, che ella sarà fatta pienissimamente 1. Cor. 13. nella fine del Mondo, dicendo: allora conoscerò, come io son conosciuto. Ora perche dopo le battaglie delle fatiche, e dopo le tempeste delle tentazioni spesse volte l'anima è sospesa in eccesso di mente, acciocche egli contempli la cognizione della divina presenza, la qual possa sentire, ma non comprendere; dirittamente si dice: dopo tante fatiche di questo uomo tentato, vederà la faccia di lui in giubilo. E perche ciascuno quanto piu contempla le cose celestiali, tanto più si ritrae dall'operazione terrena; soggiugne bene la giustizia dell' opera dopo la grazia della contemplazione, dicendo: e renderà all uomo la giustizia sua. La giustizia è detta nostra, non che ella sia nostra di nostro, ma perche è satta nostra per la cortessa di Dio, siccome noi diciamo nell'orazione di Cristo: dà a noi oggi il nostro pane cotti-Matth.6. diano. Ecco noi diciamo pane nostro; e nondimeno preghiamo, che ci sia dato. Il quale allora diventa noitro, quando noi lo riceviamo; comeche sia Luc. 11.3. pure di Dio, perche da lui l'abbiamo. Sicche egli è di Dio, e diventa noîtro veracemente, perche lo riceviamo da lui. Così in questo luogo Iddio renderà all'uomo la sua giustizia, non che egli l'avesse avuta da se medesimo; ma che la ricevette, quando su creato, perche egli l'avesse, e nella quale, peccando, non volle perseverare. Adunque Iddio renderà quella giustizia all' uomo, alla quale esso su creato, acciocche egli abbia volontà di accostarsi a lui, e acciocche egli tema le minacce della sua sensenza, e acciocche gia non creda piu alle piacevoli promesse dell'astuto serpente. Oltraccio dovemo considerare, che ancora non cessa l'inimico sar tuttodi quello, che esso fece in Paradiso. Egli s'ingegna di svegliere del cuore degli nomini le parole di Dio, e ivi seminare con lusinghe false promesse. Tuttodi diminuisce cuello, che Iddio minaccia, e invita l' uomo a credere quello, che esso salsamente promette; perocche egli per ingannare promette le cose temporali, acciocche egli diminuisca nelle menti degli uomini quelle pene, che Iddio minaccia essere eterne. Quando egli promette la gloria

Gen.3.3. della presente vita, che dice altro, che mangiate, e sarete come Iddii? Come se apertamente dicesse: toccate la concupiscenza temporale, e vogliate pa-8. rere alti, e sublimi in questo Mondo. E quando egli si ssorza di levare via il timotimore della divina sentenza, che dice egli altro, che quello, che egli disse a' primi uomini: perche vi comandò Iddio, che voi non mangiasse d'ogni le-Gen. 3.1. gno del Paradiso? Ma perche l'uomo ricomperato per dono di Dio ricevetate la giustizia, la quale gia gran tempo, cioè quando su creato, perdette; si truova ora piu sorte contra l'assuzie, e lusinghe del Diavolo: perocche per esperienza ha apparato, quanto debba essere ubbidiente a' comandamenti. E ora la sua pena lo ritrae dalla colpa, perche allora la colpa lo conduste alla pena; acciocche tanto piu tema di peccare, quanto esso gia piu accusa per tormento, che lo costrigne, quello, che egli sece. Onde segue il testo: ragguarderà gli uomini, e dirà: so ho seccato. L'uomo non si conoscerebbe peccatore, se egli non avesse la giustizia. Però niuno si vede esser torto, senon quando egli avrà cominciato d'essere diritto: perche colui, che è al tutto perverso, non puo vedere quello, che esso è; ma colui, che si conosce esse è giusto, accusa quello, che esse se essendo ingiusto. Per la quale sua accusa comincia a accostarsi a Dio, quando proferendo contra se diritta sentenza, condanna quello in se, che essi vede, che dispiace a Dio. Adunque avendo questo uomo ricevuta la giustizia sua, dica: so ho reccato.

Noi abbiamo quì da notare quello, che egli disse innanzi: ragguarderà gli uomini: e poi foggiugne: e dirà: io ho peccato. Alcuni non fanno, che essi abbiano peccato, perche non considerano gli uomini, cioè i Santi; imperocche, se essi considerassino tali uomini, tosto conoscerebbono, quanto peccando sono caduti di sotto agli uomini . È benche la Scrittura santa alcuna fiata soglia ponere gli uomini per quelli, che non gustano, senon le cose terrene, siccome dice l'Apostolo Paolo: conciossiacosache sia tra voi zelo, e 1.Cor.3.3. contesa, or non siete voi carnali? e poco poi soggiugne: or non siete voi uomini? Nientedimeno alcuna fiata dice quegli uomini, i quali divide dalle bestie la ragione, che hanno gli uomini piu in loro; cioè quelli, i quali dimostrano, non esser commossi dal movimento bestiale delle passioni carnali. A' quan Iddio parla per la bocca del Profeta : voi grege della mia passu-Ezech. 34. ra siete uomini; imperocche Iddio in verità pasce quelli, che il diletto della 31. carne non occupa a modo di bestie. Ma per lo contrario coloro, che sono Joel. 1.17. sottoposti all'affezione carnale, non sono gia nominati uomini, ma bestie, siccome il Prosetta dice di alcuni, che morivano nel peccato loro: i giumenti, cioè le bessie, infracidarono nel loro sterco. Le bessie infracidare nel loro sterco, è gli uomini carnali finire la loro vita ne puzzi della lussuria. E mostrano bene non essere uomini, ma bestie, coloro, de' quali il Proseta di-ce: ciascuno attendeva alla moglie del prossimo. De' quali ancora un'altro Pro-Jerem.5.8 feta dice : le carni lero sono, come carne d'asini ; e i flussi loro sono come flus- Ezech.23. si di cavalli. Onde David dice : quando era l'uomo nell'onore, non lo intese; 20. e fu agguagliato ai giumenti senza sentimento, e su satto simile a loro. Adun- Pfal. 48. que conciossiecosache queili sono chiamati bestie senza ragione, i quali atten- 13. dono a' diletti carnali; dirittamente dice il testo di questo penitente: rag-guarderà gli uomini, e dirà: io ho peccato. Come se egli dicesse: egli rag-guarda gli esempli de' santi uomini, e pensando a se a comparazione di coloro, si truova essere iniquo. Perocche colui, che pienissimamente si vuole conoscere chente egli è, dee ragguardare tali, quale egli non è; acciocche colla bellezza de buoni egli mifuri, quanto esso è brutto per avere spregiato il bene. Per rispetto di coloro, in cui sono le virtudi abbondantissimamente, puo egli dirittamente vedere, quanto egli n'ha meno; e nella loro bellezza vede la bruttura sua, la quale esso puo patire in se medesimo, ma non la puo sentire. Il perche colui, che vuol giudicare delle tenebre, dee ragguardare la luce, acciocche in essa vegga quello, che legli ha a giudicare delle tenebre, dalle quali gli è impedito il vedere. Il peccatore, che non conosce la vita de giusti, ragguardando se medesimo, non si vede in alcun modo peccatore; perocche egli non puo vedere, come egli è satto, perche ignorando lo splendore della luce, che vede esso altro in se, che tenebre? Adunque noi dovemo riguardare la vita de giusti, acciocche noi possiamo conoscere la nostra sottilmente: perocche la loro bellezza ci è posta innanzi, perche noi la seguitiamo, quasi come una sorma.

La vita de' buoni è lezione viva. Onde ragionevolmente questi tali, cioè Apoc. 20, 1 giusti, sono chiamati libri nella santa Scrittura, siccome è scritto: i libri sono aperti. E un'altro libro è aperto, il quale è libro della vita; e i morti furono giudicati per quelle cose, che erano scritte ne libri. Il libro della vita si è la visione medesima del Giudice, che verrà, nella quale è quasi scritto ogni comandamento; imperocche ciascuno, che lo vede, di subito intende ciò, che egli ha fatto per la tettimonianza, che gli rende la fua coscienza. I libri eziandio si dicono essere aperti; perocche allora si vedrà la vita de giu li, ne quali taranno espressi però i comandamenti di Dio. E i morti saranno giudicati per quelle cose, che erano scritte ne' libri; perocche nella dimoitrazione della vita de' giusti, quasi come libri aperti, essi leggeranno il bene, che essi non vollono sare, e saranno dannati per comparazione di quello, che essi aranno satto di male. Adunque acciocche ciascuno, vedendo i giusti, allora non pianga quello, che esso non avrà satto, ora riguardi in essi quello, che egli debba seguitare. La qual cosa gli eletti non cettano di fare. Essi considerano la vita de' migliori di loro, e mutano l'usanza cattiva in santa conversazione. Onde in persona dello Sposo si dice Cant:4.5. alla fanta Chiefa nella Cartica canticorum : le tuc due poppe sono quasi due è posto nel corpo della santa Chiesa per la intenzione santa della sapienza nel segreto del cuore. Del qual popolo quelli, che sono eletti, però sono assimigliati a' figliuoli della cauriuola; perche pare loro per l'umiliade esser piccioli, e peccatori. Ma correndo essi per lo stile della caritade, trapassano gli oltacoli della presente vita, se alcuni non occorrono loro, che gli potessino impedire; e co' falti della contemplazione, che esti fanno, fagliono alle cose celesti. Etsi per poter sar questo, ragguardano gli esempli de Santi passati. Onde dice, che si passeno fra gigli. Che intenderemo per gigli, senon la vita di coloro, i quali veracemente dicono: noi siamo buono odore di Crista 2. Cor.2. 15.

a Dio in ogni luogo? È per tanto gli eletti per poter giugnere alle cose spirituali, si faziano della consolazione dell'odoritera e candida vita de' giusti; gia appetiscono di vedere in ventà Iddio; gia ardentemente desiderano per lo calcio della caritade di saziassi della sua contemplazione; ma perche esfendo posti in questa vita ancora, non possono saziassi, in questo mezzo si pascono degli esempli de' Padri precedenti. Onde ivi nella Cantica dirittamente si dissinisce il tempo di quella pastura de' gigli, quando dice: insino che il di vengi, e l'ombre siano inchinate. Noi tanto tempo abbiamo di bisogno di pascerci degli esempli de' giusti, infino che apparendo l'eterno di, noi passiamo l'ombre della presente vita mortale. Ma quando l'ombra di questo Mondo sarà inchinata, cioè che sia passata via la presente vita mortale; perche noi vedremo il lume intrinseco dell'eterno di, cioè di Dio, gia noi non desidereremo di giugnere al suo amore per li esempli altrui, perche lo vedremo. Ora perche noi non lo possiamo vedere, abbiamo di bisogno molto di essere incitati dall'opere, che noi vedessimo fare da coloro, che per-

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

fettamente l'hanno seguitato: e pertanto ragguardiamo, quanto l'agevolezza sia bella di quelli, che gli seguitano, e quanto sia brutta la cattività de' pigri. Dico, che noi abbiamo bisogno di ciò. E però come noi ragguardiamo l'opere di quelli, che hanno fatto bene, di subito puniamo noi medesimi per la consusione della coscienza, che cerca vendetta; di subito il peccato per se medesimo ne rode ragionevolmente, e arroge vergogna sopra vergogna, e fortemente ci dispiace eziandio quello, che forse ancora noi veggiamo, che bruttamente ci piace. Onde ben giustamente dice Ezechiel : o Ezech.4.3 figliuolo dell' tiomo, dimostra alla casa d'Israel il tempio, acciocche si consonda- 10. no per la iniquità loro, e misurino l'edificio, e vergogninsi per tutte le cose, che egli banno fatto. Il tempio di Dio è mostrato a' figliuoli d'Israel a consusione, quando è mo trato a' peccatori per loro consustone, quanto risplende l'anima di ciascun giusto, la quale Iddio spirando abita; acciocche essi veggano in quella il bene, che essi non volcano operare, e vergogninsi in loro medesimi del male, che eglino hanno satto. Il misurare l'edificio si è pensare sottilmente la vita de' giusti; ma mentre che noi misuriamo l'edificio, abbiamo di necessitade di vergognarci di tutte le cose, che noi abbiamo fatte. Imperocche tanto più rigidamente condanniamo in noi tutte le nostre perverse opere, quanto piu sottilmente esaminiamo nel pensier nostro la vita de' buoni. Sicche bene è detto dal Profeta, che egli mostri il sempio; acciocche perche il peccatore non si cura di considerare la diritta vita de giusti, almeno il sappia per le parole del Predicatore. Mostrare il tempio a' peccatori, si è narrar l'opere de' buoni a coloro, che spontaneamente non le vogliono considerare. Adunque quelli, che, come noi abbiamo detto, desiderano di venire a persezione, sempre hanno di bisogno d'intendere a i santi profitti de' migliori di loro; acciocche tanto piu dirittamente vendichino in loro le colpe sue, quanto veggiono ne' buoni quello, che essi possono ammirare, piu sublimemente.

Ma perche diciamo noi queste cose de' peccatori, quando noi veggiamo, gli operatori della giustizia con tanta divina dispensazione crescere di virtù in virtù? Alcuno ha il dono della scienza; e nientedimeno non puo 1. Cor. 12. giugnere alla fortezza d'una mirabile astinenza. Alcuno altro è fornito di gran 8.0.10.11. fortezza di astinenza; e nientedimeno non si puo dilatare nella somma contemplazione della scienza. Un'altro puo per ispirito di prosezia antivedere tutte le cose suture; e nientedimeno non puo per la grazia della curazione levar via il male di una infirmità, che gli sia posta innanzi. Alcuno altro per la grazia della curazione leverà via il male di una infermità presente; e nientedimeno, perche egli non ha lo spirito della profezia, non sa quello, che debba venire. Alcun'altro puo donar molte sue cose proprie a' bisognosi; ma pure non puo liberamente resistere a quelli, che gli sanno le ingiurie. Un altro arditamente sopportera per l'amor di Dio quelli, che in-giuriano altrui; ne pure non ardisce di dare a' poveri cio, che egli ha. Alcuno ridringendosi gia eziandio dalle oziose parole, ha vinto lo scialacquamento della lingua; ma pure ancora perfettamente non calca gli stimoli dell'ira; quando gli viene. Un'altro perfettamente doma l'ira, che gli viene; ma pure ancora lascia andare la lingua nella vana letizia. Che cosa è questa a dire, che uno averà bisogno di quella grazia, che riluce nel l'altro; e un'altro essendo ripieno di molti doni, vede alcun'altro abbondantemente aver quello, che egli non ha? senonche Dio sa con noi per mirabile dispensazione, che per quello, che l'uno ha, e l'altro non ha, gli paja l'altro migliore di lui; acciocche ciascuno tanto piu ardentemente corra all'umiltade, quanto ne' beni, che egli ha, si stima per quelli, che egli non ha, minore di coloro, che gli hanno. Di che interviene, che quan-



12.

31.

9.

15.

1.Petr.2.

12.

II.

do costui ragguarda in colui, e colui in costui, quello, di che esso si abbia a matravigliare, le grazie distinte ritraggano l'uomo dall'altezza della superbia, e accendanlo a studio di sar meglio; perocche noi siamo spinti con gran sollecitudine ad attendere di migliorare, quando noi veggiamo in altrui quella virtù, che noi non abbiamo. Onde Ezechiel Profeta avendo descritto gli animali, aggiunse : e Ezech.z. udi dopo me una voce di una gran commozione: benedetta sia la gloria del Signore tel luogo suo; e la voce dell'ale degli animali, che percoteano l'una l'altra. Ora che dobbiamo noi intendere per l'ale degli animali, senon le virtudi de' Santi, i quali dispregiando le cose terrene sono levati in alto volando? Onde dirittamente dice Isaia: coloro, che si considano nel Signore, muteranno la fortezza, e piglieranno penne, come l'Aquile. Imperocche gli animali volanti si seriscono insieme colle sue ale; cioè che le menti de Santi Isai. 40. in quello, che essi appetiscono le cose supernali, sono sollecitate, considerando le virtudi l'uno dell'altro. Me percuote l'ala di colui, il quale per lo esemplo della sua santità mi accende a meglio operare: e io serisco coll' ala mia l'animale, che è vicino, se alcuna volta io mostro ad altrui l'opera mia buona, che colui possa seguitare. Ma perche noi abbiamo detto, la vita de' Santi elfere figurata in questi animali, io ho voglia di alzare gli occhi della mente in quelto volare degli animali, e di pensare con sottil considerazione, con quanta percossa i Santi si provochino insieme.

Conciossiache San Paolo trapassasse per sollecitudine tutti gli altri Santi,

durando maggior fatica nella predicazione; acciocche egli si ritraesse dalla superbia, e nutricasse le sue sorze nel grembo dell'umiltà, non dimenticava la sua antica crudeltà: e considerando la innocenza di tutti gli Aposto-1.Cor. 15, li diceva: io fono minimo di tutti gli Apostoli, il quale non sono degno essere chiamato Apostolo; perocche perseguitai la Chiesa di Dio. E nientedimeno il

primo di tutti quegli medesimi Apostoli, cioè San Piero, quasi dimenticando il principato ricevuto, come se egli meno sapesse alcuna cosa, ammirava in San Paolo la sua sapienza, dicendo: siccome il nostro carissimo fratello Paolo ha scritto a voi, parlando in esse, come egli ha fatto in tutte l'al-

tre epistole, di questa materia: nelle quali epistole sono alcune cose malagevoli a intendere. Ecco San Paolo ammira la innocenza negli Apostoli: ecco il Principe degli Apoitoli ammira in San Paolo la sapienza. Or che è questo, senonche i santi uomini, quando mettono innanzi gli altri a loro nella considerazione delle virtà, gli animali volanti si toccano insieme col percuotere delle ale ; acciocche eglino tanto piu non si sollecitino di volare in alto, quanto ciascuno umilmente vede nell'altro quello, che egli ammira? Di quinci possiamo noi trarre, con quanta sollecitudine dobbiamo ragguardare la vita de' migliori di noi. Dico di noi, che giaciamo in luogo basso, se coloro, che erano sublimi, e alti per tanta santità, ancora cercavano in altrui quello, che eglino seguitassino, e ammirassino per poter salire a maggiore stato con passi della umiltà. Ma i perversi uomini non sanno queste cose; perocche sempre siecano gli occhi della mente nelle cose terrene . I quali benche alcuna volta vegghino nella via d'Iddio, non si volgono a vedere gli andamenti de' migliori, ma piuttolto gli esempli degli eretici; e non considerano la vita di coloro, a' quali essi per umiltade si sottopongono. Ma di quegli, a' quali essi per superbia si mettono innanzi, eglino ragguardano i piu cattivi di loro, de' quali essi si sloriano d'esse migliori. E pertanto non possono salire a maggiori cose, perche tengono, che bassi loro di non fare, come i pessimi. O miseri, che vanno per la via, e raggiardansi dietro. Nella apparenza mettono cuesti nicale incananza e raggiardansi dietro. Nella apparenza mettono cuesti nicale incananza e raggiardansi dietro.

guardansi dietro! Nella apparenza mettono quasi il piede innanzi a se; ma per considerazione de' mali uomini, volgono gli occhi di dietro a loro. Deliderano di vedere dirittamente; ma pigliano la regola torta per trovare lo-

ro medesimi; imperocche, se essi desiderassino di conoscere loro medesimi. come sono satti, dovrebbono ragguardare gli esempli, non de' peggiori, ma de' migliori di loro: e per tanto non si conoscono essere peccatori, perchenon considerano gli uomini. Che se essi considerassino gli uomini, troverebbono, quanto sono per lo peccato di lungi da' buoni uomini. Ora di questo penitente, il quale ragguarda gli esempli de' buoni per veder chiaro in se medesimo, quanto egli si è dilungato dal bene, ben dice il nostro te-sto: ragguarderà gli uomini, e dirà: io ho peccato. Segue il testo: veramente peccai, e non ricevetti, come io era degno. Alcuna volta si confessano essere peccatori coloro, che credono aver peccato; imperocche spesso interviene, che gli nomini si consessano in ogni luogo essere iniqui; ma quando essi odono, esser ripresi per altrui i loro peccati, veracemente con ogni sforzo si disendono, e sforzansi di mottrarsi innocenti. Il perche ciascuno, che si sente esser tale, cioè peccatore, benehe egli dica: io ho peccato; non dice il vero, come periona, che si confessa di esser peccatore non dal fecreto del cuore, ma a parole; perocche, come egli è scritto: il giusto nel principio è accusatore di se. Questo tale si vuole ornare della confessione del peccato, non umiliarsi: egli appetisce di parere, non di essere 17. umile per la propria sua accusazione; imperocche se egli desiderasse per lo confessare il suo peccato, veracemente essere umile, non impugnerebbe gli altri, che lo riprendessino dell'aver commesso tale peccato. Onde il giusto uomo giudicando la vita sua secondo gli esempli de migliori di se, conoschool state and le vita la le contro su certifi de la se quale dice esser colla fee nell'intrinseco del suo cuore, lui esser in verità tale, quale dice esser colla bocca; perocche egli dice; io ho peccato. E soggiugne di quel medesimo stagello, che egli sossiene, e dice: e non ho ricevuto, come io era degno. Ciascuno posto sotto il stagello, meno considera annora i suoi peccati, se egli si stima, che di essere percosso non meritava. Ma questo nostro penitente quanto considera gli esempli degli antichi, tanto si stima degno di piu distretto esamine: e però conosce egli esser percosso meno, che esso non meriti. E questo è, perche esso ragguarda nella loro giustizia, quanto su grave la colpa, che egli errò: e perciò non sente, che sia rigido quello, che egli sostiene, perche rigidamente sa pensare quello, che egli ha fatto. Ma molto agevole cosa è, che ciascuno si confessi peccatore, quando niente patisce del peccato suo. Noi ci chiamiamo sicuramente iniqui, quando noi non sentiamo alcuna vendetta della nostra iniquitade. Imperocche noi nella tranquillità diciamo di essere peccatori; ma mormoriamo, quando siamo per mezzo del flagello corretti de nostri peccati medesimi. E così la pena ci interroga, se veracemente noi, conosciamo la colpa. Ora il giusto uomo, perche considera distrettamente la sua colpa, posto eziandio nel stagello, dica: e non ricevetti, come io era degno. Segue il testo nostro: egli liberò l'anima, acciocche non andasse im morte. Porocche seguitando noi il nostro libero arbitrio per la grazia di Dio precedente nella operazione buona, noi siamo detti di liberare noi medesimi, quando construire de Dio che di libera. Ordo construire de Dio che di libera. consentiamo a Dio, che ci libera. Onde avendo San Paolo detto: io lavorai piu di tutti coloro; acciocche non paresse, che egli attribuisse a se le sue 1. Cor. 15. fatiche, di subito aggiunse: non io, ma la grazia di Dio meco. E perche 10. la grazia di Dio egli eziandio avea seguitato pel libero arbitrio, ben soggiunse, e disse: meco; acciocche esso non susse ingrato al dono di Dio; e nientedimeno non fusse dilungi dal merito del libero arbitrio. Ma di quello, che, per conoscere se medesimo, consente al suo Liberatore, dirittamente dice: liberò l'anima fua, acciocche ella non andasse in morte. Segue il testo: ma vivendo vedesse la luce; cioè la luce della verità, la quale, chi è morto nel cuore, non puo vedere. Ovvero si puo intendere, che perche Cristo disse: lo sono luce del Mondo; ancora i morti vedranno la luce, quando tut-

ti i peccatori il vedranno venire al giudicio in forma di uomo. Ma il vivente allora vede la luce, quando con gli occhi del cuore liberamente il vede nella forma della sua divinità. Segue: tutte queste cose opera Iddio tre voite per ciascuno. Aveva gia detto di sopra il nostro testo dell'uomo tentato, e stagellato: il pane gli è diventato abbominabile nella sua vita: e l'anima sua si approssimò alla corruzione, e la vita sua alle cose mortisere. Ma di sotto è posto: egli pregherà Iddio, e gli sarà placabile, e vedrà la sua faccia in giubilo, e libererà l'anima, acciocche non vada in morte; ma vivendo vedrà la luce. E di subito dopo esse parole dice: Iddio opererà tutte queste cose tre volte per ciascuno; come se dicesse: quello, che ho detto una volta di uno, questo si opera tre volte per ciascuno. Ma sollecitamente dovemo vedere quali siano queste tre volte, per le quali ciascuno uomo è tormentato per l'ansietà della tristizia, e dopo la tristizia è rimenato alla sicurtà della letizia. Come io ho gia detto, egli avea detto di sopra quel medessimo; cioè, che prima la grave tristizia tormenta l'uomo, e poi la gran letizia lo csalta.

Se noi vigilantemente attendiamo queste tre volte di trutizia, e di letizia, noi le troviamo variare in tre modi in ciascuno eletto, cioè nella conversione, nella tentazione, e nella morte. Nella prima volta che dicemmo essere di conversione, è grave tristizia, quando ciascuno considerando i suoi peccati, vuol rompere i legami delle sollecitudini del secolo, ed entrare nella via di Dio per la larghezza sicura della santa conversazione, e gittare a terra il grave pelo de'desider, temporali, e portare il soave giogo di Cristo con libera servitude. Ora quando l'uomo pensa queste cose, gli si sa innanzi quel suo usato diletto della carne, il quale essendo lungo tempo invecchiato in lui, tanto piu strettamente lo tiene, e tanto piu tardi il lascia partire da se, quanto egli l'ha sostenuto piu lungo tempo. E quanta tristizia è ivi, quanta ansietà di cuore, quando lo spirito dall'una parte il chiama, e la carne lo tira dall' altra parte? dall' un lato l' amore della nuova conversazione lo invita, e dall' altro l' ufanza della vecchia perversità lo impugna? dall' una parte arde per desiderio di andare alla superna Padria, dall' altra sostiene in se medesimo la concupiscenza carnale, la quale gli dà diletto eziandio contra sua volontà in alcun modo? Il perche dirittamente si puo dire di questo uomo : il pane gli è diventato abbominabile nella vita sua: e l'anima sua si approssimò alla corruzione: e la vita sua alle cose mortisere. Ma perche la grazia divina non lascia noi essere lungo tempo assititi in queste difficultadi, tosto con consolazione ci conduce alla libertà della nuova conversazione, rompendo i lacci de nostri peccati: e la letizia, che segue, consorta la tristizia passata in modo, che l'animo di ciascun convertito tanto più goda di giugnere al suo desiderio, quanto piu si ricorda di aversi doluto, e pianto con fatiche per venire quello a stato. Di che viene al cuore immensa letizia; perocche gia per la speranza della sicurtà si approssima a Dio, come dirittamente di lui dice il testo nostro : egli pregherà Iddio, e diventeragli placabile, e vedrà la faccia sua in giubilo. Ovveramente quello, cioè Iddio, libererà l'anima sua, acciocche egli non vada nella morte, ma vivendo veggia la luce. Ma accioche ciascun convertito non si creda già essere santo, e acciocche la sicurtà non abbatta poi a terra colui, il quale la battaglia della triffizia non potè vincere; permette Iddio per sua dispensazione, che dopo la sua conversione sia affaticato da stimolo di tentazioni. Gia noi abbiamo passato per la nostra conversione il mar rosso; ma ancora i nimici ci vengono innanzi all' eremo di questa presente vita. Gia abbiamo lasciati i peccati passati, quasi come gli Egizi, dopo le spalle; ma ancora i vizi nocivi ci si sanno incontro, · quali come altri nimici, acciocche interrompano il cammino incominciato da noi, che andiamo alla terra di promissione. Gia i peccati antichi, siccome

come nimiei, che ci perseguitavano, sono abbattuti, e sconsitti per la sola virtu di Dio. Ma gli stimoli delle tentazioni, quali come altri nimici, ci vengono contra la faccia; i quali abbiamo a vincere con noltra fatica; pe-. rocche la conversione partorisce sicurtà, e la sicurtà suole essere madre della negligenza . E pertanto acciocche la sicurtà non generi negligenza, dice la Scrittura: o figliuolo, che vai alla servitudine di Dio, sta in giustizia, e in ti- Eccli. 2.1.
more, e apparecchia l'anima tua a tentazione. E non disse a riposo; ma 2 tentazione; perocche il nestro nimico tanto piu si ssorza di combatterci, mentre che fiamo ancora posti in questa vita, quanto piu ci vede, che noi ci ribelliamo da lur. E non si cura di tentare quegli, i quali egli possiede con quieta ragione; ma contra noi convertiti piu fortemente si muove; peroc-Matth.4.r che egli è cacciato dal nostro cuore, quasi come da una possessione di propria abitazione. Questo siguro Cristo in se medesimo sotro certa dispensazione; il quale non permise; che il Diavolo lo tentasse, senon dopo il battefimo, acciocehe egli mostrasse la forma della conversione; cioè, che gli eletti suoi, poiche essi si convertono a Dio, egli sosterrebbono allora più aspre insidie di tentazioni. Appresso dopo la prima volta della tristizia, e della letizia, la quale ciascune uomo dopo lo studio della sua conversione conosce, nasce la seconda; soè, che egli è percosso dagli assalti della tentazione, acciocche esso non venga in dissoluzione per la negligenza della sicurtà. E vero, che ciascono nel principio medesimo della sua conversione alcuma volta riceve gran dolcezza di confolazione; ma pruova poi dura fatica nell' esercitar suo. Noi dobbiamo sapere, che tre sono i modi di quelli, che si convertono a Dio, cioè il primipio, mezzo, e perfezione. Nel primipio vengono le lussinghe della dolcezza. Nel tempo di mezzo le battaglie di rentazioni. Nel fine la perfezione di vittù. Prima vengono loro le cose dolci. che gli danno consolazione; dipoi le cose amare, che gli esercitano, e finalmente le cose soavi, e sublimi, che gli confermano. Così sa ciaschun marito, che prima avvezza la sua Sposa con dolci susingste: La quale poiche egli l'ha legata a se per amore, da pruova con aspre riprensioni. Dapoiche egli s' ha provata ne vive sicuro nel pensier suo "Onde il popolo d'Israel essendo chiamato di Egitto alle sante nozze della mente per le promesse, che Iddio sa-cea loro, ricevette, quasi per cambio d'arra, prima i segni, e miracoli at-arattivi: dipoi, che egli l'ebbe legato a se, su esercitato per pruova nell'eremo; poi provato su confermato nella plenitudine della virtu nella terra di promissione. Sieche prima il popolo gusto quello, che egli dovesse appetire: poi fartentato in fariene per vedere, se egli sapea conoscere quello, che avea gustato: alla fine merito piu pienamente ricevere quello; che avea avet gustato: alla fine merito piu pienamente ricevere quello saputo guardare nelle provazioni delle satiche. A questo modo prima il piacevole principio difetta l'anima di ciascun convertito; il mezzo la pruova; poi la perfezione piena di virtà la fortifica. Interviene poi nientedimeno alcupa volta, che alcum convertiti nella entrata del fuo cominciamento ricevono tranquillità placatiffima della carne, o doni, o predicazioni di fanta doffrina, o miracoli di fegni, o grazia di fanare; ma dopo queste cose sono affaricati di dure pruove di tentazioni, delle quali fentazioni si credettono metto esser liberi, quando si commeiarono. La qual cosa sa Iddio per grazia della saa dispensazione; acciosche nel principio suo non siano tocchi dall'asprezza delle tentazioni ; insperocche se l'amaritudine delle tentazioni gli occupatte nel principio, tanto agevolmente ritornebbono alle cole, che eglino aveano lalciate, quanto non lono ancora molto dilunge partiti; e ricommicerebbono i vir, che eglino aveano dispregiati, quasi come posti d'appresso. Onde dice la Scrittura: concressiatos factos Faraone avesse mandase suori Exed.13. di Egitto il popolo d' Macel ; Iddio non gli condusse per la via del terreno de 17.

Digitized by Google

Filistei, che era vicina; stimando forse, che si pentirebbono, se eglino avessino veduto la guerra surgere contro di loro, e sarebbono ritornati in Egitto. E pertanto a quegli, che elcono di Egitto, le battaglie vicine sono-levate loro dinanzi; perocche Dio prima dimostra certa tranquillità a quelli, che abbandonano il lecolo; acciocche, essendo turbati nel principiare, e nella tenerezza medelima della loro convertione, non ritornafilmo shigottiti a quello, che essi aveano suggito. Prima sentono la soave sicurtà, prima son nutricati nella quiete della pace; ma dopo la delsezza conosciuta tanto piu pazientemente portano le battaglie delle tentazioni, quanto hanno più profondamente conosciuto in Dio quello, che eglino abbiano ad amare. Onde Marco, 1. San Piero prima è menato in sul monte : prima contempla la chiarezza del-

l'eterna trasfigurazione di Cristo: poi finalmente su lasciato tentare da una Matth.26. ancilla nel domandare chi egli era; acciocche per la tentazione fatto piu conoscente della fua infermità, correlle per pianto, e per amore a quello, che Month. 14. esto avea veduto in sul monte; e acciocche quando la tempesta della paura lo tirava nel pelago del peccato, vi fulle prefente l'ancora della dolcezza 24.

ricevuta, che lo ritenesse.

· Spesse volte le battaglie delle tentazioni durano tanto lungo tempo , quanto faranno lungo tempo state le dolcezze nel principio della notira conversione. Spesse volte Iddio dà piu di dolcezza nel principio, e meno nella fatica della probazione. Ma mai distimile perfezione di fermezza non seguita la fatica di colui, che è tentato; sioè che sempre è tanta la perfezione, quanta è stata la fatica ; imperocche ciascuno è rimunerato di plenitudine di perfezione secondo la grandezza della battaglia. Pure alcuna volta l'uomo convertito cade in quello disetto, che avendo metvuti alcuni doni di grazia per la dolcezza, nel principio si stima di aver ricevuta la confermazione Mella persezione; e pensa, che sia compimento di persezione quello, che egli non conosce ancora di effer lusinghe del principio suò. Onde interviene, che egli è tocco di una fubita tempella di tentazione; egli piglia suspetto di pon effere abbandonato da Dio , e di non effer perduto. Il quale se m nutto non credesse al suo principio, quando susse posto ancora in prosperità, ap-parecchierebbe la mente sua nelle cose avverse; e tanto più sermamente relillèrebbe a' vizi, che venissino, quanto piu fagacemente gli avesse antiveduti. E vero, che questi vizi con maggior tranquillirà gli sottene chi si arma prima; pure non gli puo al tutto schifare, eziandio perche egli gli antivegga; perocche il corlo del noltro cammino non si puo pallaro setta la polvere della tentazione. Appresso ciascun convertito alcuna volta e percosto dagli stimoli di tali tentazioni, i quali non si ricorda mai di avere sostenuto innanzi, che avelle la grazia della conversione, non perche quella medesima radice di tentazione non fuse in lin, ma perche non apparive .- E questo è, perche l'animo dell'uomo è occupato in molti penfieri. Spesse volte per un certo modo di dire non conosce se medesimo, e al tutto non sa quello, che osso solle perocche quando si sparge na molte sola, è simosso della cograzione-intrinscea di se medelimo. Ma se egli défidera solo di vacare a Dio, e tagliare da se diverli rami di pensieri, allora liberamente medra il vizio, che esce della intrinseca radice della carne. Il cardo se nasce nella via . Litropicciato da piedi di quegli, che vanno per via ; e per usunza di quegli, che passaro, la sua asprezza si è rintuzzata, acciecela non pasa tanta, quanta è. Ma benche di sopra non appariscano le spine multiplicate; nientedimeno di sotto la radice occulta divra. E se quegli, che passaro non lo triteranno, ne lo concultorenno co piedi, di subro apparisce di suo-ri co, che pareva occulto nella radice. Così me cuori de secolari spesso è consiste una artico di successori de secolari spesso è con pare la contra de secolari spesso e con la contra de secolari spesso de secola occuira una radice di tentazioni, che non la vede agevolmente ulcir fuori,

la quale è conculcata, nella via di molte operazioni da' piedi delle molte cogitazioni, che passano indi. Dico, che ella è canculcata per molte saccende, quasi come da molti, che passino, acciocche ella non sia veduta. Ma ic per la grazia della buona conversione la surba delle sollecitudini è rimossa dalla via del cuore, intantoche niune operazioni superbe, e vane la guaitino, mun tumulto di cogitazioni la gravi; allora fi conosce quello, che eranascoso, altora la spina delle eogitazioni, che esce dalla radice de vizi, punge liberamente. Gontra la quale si debbe sforzare quello, che si converte, virilmente; acciocche inquanto puo non la tenga occulta, ma sveglia, e sbarbila dalla radice. La qual cofa infine che non lo sa, quelta spina conturba l'animo di ciascun convertito in tal modo, che spesse volte per una subita percossa si sentirà poco meno che sconsitto, e temera, che la serita sitta nelle midolle del cuore non lo conduca infino alla morte. Ma alcuna volta questi stumoli delle tentazioni si dilatano per lo tempo cioè non pungono tanto, quando cominciano a venire in ufanza: e non fono pero piu alpri, ma piu lunghi. Meno doglione, ma piu intratrano la mente: perciocche quanto sanno piu lungo tempo nella mente, tanto fono meno temuti, quanto sono pui usati. Fra queste tempeste trovandosi la mente, si dittende or qua, or là, ed è dissipata da moste persosse di tentazioni, e spesse volte essendo spinta ar quinei, or quindi, non sa a qual vizio, o tentazione ella si contraponga, o contra quale ella prima combatta. Onde spesse volte adivisne, che quando i vizi, troppo crucciando, si levano contro di lui, e quando gia inchinano l'animo del combattente nella foifa della disperazione; ciascum convertito ha paura di seguitare la via medesima della gran persezione, la quale egli si ha presa, ed eletta per rimedio de suoi peccati. In questo modo è tormentato dalle tempeste delle tentazioni, che gli fremiscono intorno interno; sicche di lui si dece dire direttamente: il pane gli è diventato abbeminevole nella vita sua, e il cibo dell' anima sua; che era prima desiderabile; ovveramente; l'anima sua se è approssimata alla corruzione, e la vita sua alle cofe mortifere. Ma il misericordioso Iddio permette, che noi siamo per queste tentazioni provati, non siprovati, siccome è scritto ; Iddio è fedele, I. Cor. 101 il quale non patirà, che voi fiare seprati sopra quello, che voi porere; ma fa-13. tà exiandio cella tentazione profitto, è utile a voi, acciocche voi polliate softenere. Ei fassi innanzi al tentato con l'ajuto della sua consolazione, e mitiga gli flimoli delle tentazioni, che surgono nella mente: e sa tranquilli i movimenti delle cogitazioni, che lo impugnano, con una pace soave di dentro. Il perche di subito l'anima riceve gran letizia della speranza della. gleria fapornale,, vedendo atterrato il male; che ella pativa; in modo che ragionevolmente si debba dire di questo uomo tentato, e liberato: vedrà la faccie de Dio in giubilo; e egli libererà l'anima jua, che non vada alla morre, and vivendo vegga la luce: Passate adunque queste due volte, cioè della conversione, e della probazione per letizia, e per tristezza, ci reita la terza, della quale abbia l'uomo a sostenere la tristizia, e poi n'abbia gaudio eterno. Dopo le battaglie della conversione, dopo la mileria della probazione, rimane ancora la dura tentazione: imperocche noi dobbia-mo sapeze, che niun puo venire a gaudi della perietta libertide, se prima non paga il debito della umana condizione, cioè che muoja. Ora riasena conversito avendo sollecitudine buona dell'anima sua, non cella taestamente confiderar seco, quanto distretto verrà l'oterno Giudice; e tuttodì ragguarda il fine suo. Considera ancora, che conto della vita sua porrà il Giudice di tanto rigore, e di tanta giussizia. E se esso ha schisato tutte le male opere, che egli ha potuto conoscere; pure dovendo venire innanzi a tanto vero Giudice, più teme quelle, che egli non ha potuto dicernere in se medelimo. Or chi potrebbe considerare quanti peccati noi facciamo per Dd 2

Digitized by Google

tutto il tempo della nostra vita ne'movimenti variabili delle nostre cogitazioni? Agevole cosa è schisare l'opere perverse; ma troppo malagevole è nettare il Mich 2. 7. cuore dagl'illeciti pensieri. E nientedimeno è scritto: guai a voi, che pen-Rem.2.15 sate cose disutili! E in altro luogo: nel di, quando Iddio giudicherà le oc-16. culte cose degli uomini: Il quale prima avea detto le coginazioni insieme fra Pfal.11.3 loro accusanti, ed eziandio disendenti; e dapoi i labbri dolorosi del cuore, i quali hanno savellato male nel cuore. E da capo i vos operate le inigitatidi Psal.57.3 nel cuore sorra la terra. Quello ci interviene : perocche l'anima dell'uomo, che abbandonando la fermezza dell'eternitade, cade in istato variabile, quando si storza di rilevarsi, contra sua volontà è costrutta di sottenere quella mutazione delle cogitazioni, che vanno, e vengono. La qual mutazione ella, cadendo, appetitce di propria volontà: e indi è punita, donde ella traffe il diletto: perciocche convertendosi a Dio, ha satica della tentazione da quella parte, donde ella per lo peccato desidero letizia di diletto carnale. Sieche spelle volte nella cogitazione degli eletti di Dio contra loro volonta 17. entra quello, che essi medesimi veggiono esser male, è conoscono di quanta gravezza sia innanzi agli occhi di Dio: e conciossiacasache essi temano il giudizio distretto di queste cose, pure piu fortemente ne temono allora, quando venendo a pagare il debito della condizione umana, cioè di mortre, si veggiono approfilmare al diftretto Giudice; e tanto diventa la paura più afpra, quanto la-retribuzione eterna, piu si approssima. Allora niuna cosa vana va volando dinanzi agli occhi del cuore delle fantafie ufate delle cogitazioni ; perocche tutte se le leva dinanzi, e solo considera se se colui, a cui si avvicina. Cresce la paura per l'approssimare, che sa la retribuzione della giustizia: e sopravvegnendo la morte, tanto piu sorte teme, quanto il distretto Giudice gia si tocca con mano. E benche ella si ricorda di non aver mai tralasciato di sare le cose, che ella conoscea, pure questo le interviene, perche ella non puo comprendere , nè giudicare se medesima in alcun modo E però venendo la fine della vita, è spaventata da piu sottile paura. Onde it nottro Redentore approffimandosi alla soluzione della carne, e tenendo 140.2244 figura de' suoi membri, cioè de' suoi eletti, fatto in agonia, cominciò a orare pru lungamente. Ora che addomanderebbe egli con agonia per se, quando, essendo posto in terra, donava per propria potenza le cose celestiali? Ma approssimandosi la morte, mostro in se la figura della nostra mente : i quali patiamo certa: forza di terrore e di paura, quando ci approllimiamo per la rifoluzione della carne all'eterno giudicio; imperocche non fenza cagione allora temè Panima di ciascuno, quando dopo piccolo spazio trova quello, ché in eterno non puo mutare. Consideriamo adunque, che in veritade noi non possiamo passare la via della vita presente senza cospa. Consideriamo eziandio, che quello che **X**8. noi abbiamo laudabilmente adoperato, non farebbe fenza alcun nostro peccato, se noi fossimo giudicati senza pietade, e misericordia. Or quale è di noi, che possa avanzare, o pure seguitare la vita de Padri passati? E nientedimeno Da-Pfal. 142. Vid dice: non entrare, Signore, in giudicio col servo tilo; perceche alcano vivente non sarà giustificato nel tuo cospetto; cioè, se tu vientri. E San Paolo 2. Gor. 4.4 avendo detto: no non ha cossimuni di alcuni processo del pr 2.Gor. 4-4 avendo detto: io non ho coscienza di alcun peccato in me; cautamente soggiun-Jacob.3.2: le! ma io non sono giustificato per questo. San Jacopo dice: noi offendiamo 1.10.1.8. tutti in molte cose. San Giovanni dice: se noi diremo, che noi non abbiama peccato, noi tradiamo noi medesimi, e la verità nan è in noi. Adunque, che saranno le tavole, se le colonne tremano? O quanto saranno fermi i siantoni, se eziandio i cedri sono commossi dal turbine di questa paura? Dico, che l'anima del giusto, approssimandosi alla morte, è turbata alcuna volta della paura della vendetta. Alla quale anima se alcuna tranquillitade le potè prima parere saporosa in questa vita; si commuove pure papparendo il

punto della morte, sicche ragionevolmente si debba dire : il pane gli è diventato abbominevole nella vita sua, e il cibo dell'anima sua, che era prima desiderabile. Ovveramente per la pena della paura possiamo dire quello, che ivi segue: l'anima si approssimo alla corcuzione, e la vita sua alle cose mor-tifere. Ma perche l'anime de giusti spesso sono purgate nella paura medesima della morte di alcuni lievi peccati, e dal punto della morte cominciano a ricovere i gaudi della eterna retribuzione, e alcuna volta si rallegrano per vedere queila retribuzione, eziandio prima,, che elle stano partite dal corpo, e pagando il debito dell'antica legge, cioè della morte, gia ufufruttano la letizia del nuovo dong celestiale; dirittamente soggiugne il testo nostro: vedrà la faccia sua in giubilo; ovveramente quello, cioè; libererà l'anima sua; acciocche ella non vala in morte, ma vivendo vegga la luce. L'anima del giu-sto vede la faccia di Dio in giubilo; cioè che tanto riceve della letizia interna; quanto appena, potrebbe pigliare, eziandio se sosse assunta in Cielo. Ivi wivendo, vede la luce, cioè che, conculcata ogni alterazione, o obumbrazione di mutamento, si accosta alla veritade eternale; e accostandosi a quello, che ella vede , si fortifica, e ferma a similitudine della stabilità di Dioze quando il vede, piglia in se medelima una forma del suo Creatore; e quella, che per se medelima cadde in istato mirabile, contemplando co-lui, che è immutabile, si reca a stare incommutabile. Sieche Eliud avendo detto prima l'amazitudine della triffizia, e noi i gaudi della consolazione di questo nomo afflitto, e liberato., dirittamente soggiunse: Iddio adopera tutte que se cose tre volte per ciascuno; cioè della conversione, della probazione, a della morte: perocche egli è affitto prima per quelle tre volte da duri similia, e poi da gran gaudi di securitade. E perche la mente di ciascuno eletto è fribolata tre volte, cioè dalla fatica della conversione, o dalla tentazione della probazione, o dalla paura della morte, ed essendo purgata in essa tribulazione, si è liberata dirittamente soggiugne: acciocche egli luce di quelli, che muojono, si è quella, che noi veggiamo con Igli occhi del corpo. Sicche coloro, che ancora vivono per piacere a questo Mondo, so-no ottenebrati dalla luce di quelli, che muojono. Ma coloro sono alluminati dalla luce de' viventi i quali spregiando il lume temporale,, ricorrono allo splendore della caritade di dentro; acciocche ivi vivano, dove con vero sentimento yeggono il vero lume; ove non è altro il-sume, e altra la vita, ma dove è la luce medesima, si è la vita; ove la luce circonda sì di fuori, che ella riempie la parte di dentro. Dico, che la luce incircoscrittà di Dio circondi di fuori, sicche ella riempia dalla parse di dentro; perocche tutti gli uomini sono illuminati da questa luce de vivenți, la quale allora tanto piu sottilmente guarderanno, quanto ora piu s dirizzano con santa vita a poterla vedere. Ora Eliud ha detto alcune cose grandi, e molte forti. Ma ciascuno errante ha questa proprietade, cheavendo detto cose vere, e milliche, subito per la superbia del cuore mescola alcune cose vane, e superbe : perocche egli desidera di piacere di suori agi uomini in quello, che veracemente si dice, e intende; e subito si parte dal vero da quella parte, donde per gonfiamento della superbia si dilunsa dal conoscimento intrinseco di se. Egli perde dentro la persezione, che li è insusa per dottrina, perche cerca di esser tenuto molto dotto di suori . Onde Eliud,, il quale noi abbiamo spesso gia detto, che egli tiene la figura degli arroganti, poiche egli ha mostrato molte cose prosonde della sapienza, di subito dopo quelle sentenze veraci, e mistiche, si leva in alto per la superbia della scienza, della quale era ensiato. Per sa quale ensiaziome degnamente il suo sentimento discende a parole vane; perocche egli sog-

Digitized by Google

TO.

20.

giugne, e dice: attendi, o Giob, e odi me, e tuci, quando io parlo. Ma se su hai che dire, rispondi a me, parla : lo voglio, che tu paja giusto; ma se su non hai che dire, odi me, e taci, e io i insegnero sapienza. Egli si mamscita quale esso si riputi appresso a se medesimo per quelle parole, che egli dice:

attendi, o Gieb, odi me, e taci, quando io parlo.

Gran superbia è quella, richiedere al piu antico di se, che egli saccia riverenza, e comandare filenzio al naighore di se. Ed è vero, che i Santi Predicatori, quando correggono alcumi, spesse volte per cagione di umiltade ritornano alla coscienza delle toro proprie cogitazioni, ricercandola, accioeche non fustino forse ingannati in alcuna cosa di quello; che essi cotreggono altrui. Poi danno ficenza a quelli, che essi hanno corretto, che con loro bosca dicano, fe essi per loro opere hanno a dife alcuna cosa piugiusta di quello, che pare al Predicatore. Questo eziandio ghi arroganti desiderano di seguitare alcuna volta; perocche essi, posponendo la superbia, cercano quasi nelle parole da coloro, che essi correggono, se sorse potessimo trovare alcuna giustizia, non perche eglino il credano, ma perche desiderano di ornarsi della virtude della umittade, perche essi temono di non parere su-perbi, e gonfiati, come sono. Oude Eliud di subito soggiugne, dicendo: se tu hai che dire, rispondi ; peroeche io voglio, che tu paja giusto. Ma perche non diffe di enore queste cose, non aspetto di dire quello, che egti avea domandato : perche subito soggiunte : mè se mon hai che dire, edi me, e taci; e io l'insegnerò la sapienza. Coloro, che non in verità cereano di udire quello, che è giulto, pazientemenre aspettano di udire quella, che essiscercano : Ma Eliud , che non diffe le parole della richiefta fina per veglia di udire , non lasciò , che esso dicesse quello , che egli tenea denero ; cioè si dimostro quale se riputava innanzi a suoi occhi , dicendo : taci ; e no i infegnerò la sepienza. Gli ucanini arroganti, quando dicono umilmente alcuna cosa, non durano lungo tempo in quella forma della umilitade; e se forse domandano per udire, di fubito si oppongono con parole, acciocche non sia foro integnato; perocche la voglia della pompa, che loro surge dalla radice del chore, tosto attutisce la superficie delle parole umiti, che egli avean dette ; e totto mostrano, che la sorma dell'umileade, che egli han presi dalla pare te di fuori, non è di loro, poiche essi non la posson molto tempo tenere. Ecco Eliud, quando ricerca la giustizia di Giob per apparare, prometre di stare a udire quello che egli infegnaffe. Ecco quafi domandando quel che è giufto , dice colla lingua alcuna cofa piana , e buona : ma di fubito non porè celare quello, che gli gonfiava fublimemente nella sua coscienza; perocche di subito soggiugne: tuci, e io t'insegnero la sapienea. Ora perche tutti gli arroganti enfiano di vento di superbia in quello, che essi dicono, e come se fussino posti in alto suogo, così pigliano la forma de Dottori, e come se le soro parole da Cielo venissino per grazia singulare sopra gli nomini indegni; bene interpose lo Scrittore di questa storia un verso, per lo quale dicesse: pronunctando Eliud disse ancor queste parele. Or che mostra egli per lo vocabolo di questa pronunciazione, senon un gonfiamento di superbia i di modo che le parole, che vengono da sì profonda radice di superbia, escano suore, quasi con una altezza, e distinzione singulare del Mondo. Così sogliono fare, e predicare tutti gli arroganti; perciocche essi proferiscono con una certa alterigia quello, che singularmente si credono intendero. E sorse allora predicare dicano essi la umilitade, quando essi per lo gonsiamento della alterigia di-mostrano gli esempli della superbia. Onde interviene, che la loro predicazione non li puo accordare in se medalima : perocche i perverli arroganti impugnano per opere quelle buone parole, che essi predicando seminano: e pertanto porgono agli umili aditori loro parole, non compassione, ma

Digitized by GOOGLE

con isdegno; perocche essi stimano esser posti molto dalla lunga da loro in alto, e quasi avanzando molto per lo rispetto della dottrina i suoi uditori, appena si degnano d'inchinarsi da alto a si basso luogo d'insegnare.

Per lo contrario le parole de' giusti escono dalla radice della umiltade per poter porgere fruito di pietade agli uditori; e cio che essi possono, non gonfiando, ma compaziendo, porgono loro. Essi per la virtude della caritade trasformano loro ne' suoi auditori; e similmente i suoi auditori trasformano i Dottori in loro medesimi ; come se gli auditori insegnassino a' Dottori quello, che essi odono, e i Dottori apparassino dagli uditori quello, che per dottrina insegnano. Ora udiamo quello, che Esiud, che tiene la figura degli arroganti, dice, cominciando colla pompa del parlare. Segue il testo: udite, savi, le parole mie; e voi dotti ascoltate me; perocche l'orecchia approva le parole, e il gozzo discerne il cibo per lo gusto. Come se egli dicesse: siceome l'orecchio non conosce il cibo, e il gozzo le parole; così ciascuno stolto non intende là fentenza de' savi. Adunque, voi savi, e dotti, udite quello, che io dico; voi che potete-conoscere quelle cose, che saranno dette. Sicche veggiamo quanto è il gonsiamento di costui, che stima, che le sue parole non si possano convenevolmente udire, senon da' (avi. Pure il vero Predicatore della Sapienza dice: io sono debitore a savo, e agli sciocchi. Ma Rom.1.14 per lo contrario l'uomo arrogante aspetta aver solo gli orecchi de savo nella sua predicazione: perocehe egli non predica per sare uomini savi, ma vuole avere uditori savi per poter mostrare, superbiendo, quello, che esso sa. Per rocche, come noi abbiamo detto di fopra, egli non appetifce d'infegnare, ma di mostrare, che egli sappia; e non riguarda quanto diventino giusti quelli, che l'odono, ma quanto esso paja savio, quando è udito da savi. Ora perche niuno riceverebbe la predicazione degli arroganti, se essi non vi mescosassino alcuna cosa della simiglianza della umiltade; bene Eliud, poiche egli si ebbe esaleato per parole superbe, da capo condiscende a una concardevole mezzanitade, dicendo: elergiamo per noi il giudicio, e tra noi veggiamo che sia il meglio. Agevolmente noi vedremo, come di cuore umile egli domanda tale giudicio, se noi consideriamo le sue parole, che seguita-no. Segue il testo: perche Giob disse: io sano giusto, e Iddio ha sorvertita il giudicio mio. Bugia è in giudicare me ; e la mia saerta è senza alcun pectato sforzata. Eliud si lagna, che Giob ha detre queste parole, le quali, se noi ficerchiamo turta la fanta Scrittura, troveremo per vera testimonianza, che egli non le disse mais. Ma Eliud, che con pazienza domando il giudicio di subito da la sentenza della colpa, che esso da se si sinse, e dice:
quale namo è satto, come-Giob, il qual si bee gli scherni, e le derissoni, quasi
come acqua? Il quale va con quelli, che samo la iniquiade, e usa con gli nomini emij? Ecco colui, che domandava giudicio, da sentenza per giudicio; e dopo l'allegagione sua non aspetta alcuna, sentenza del beato Giob, ma giudicollo degno di esser dannato per la compagnia de' perversi uomini : e li dice : quale uomo ha fatto, come Giob; acciocche tu intenda, che niuno è fatto, come egli. Poi soggiugne : il quale bee la derissone, quasi come. acqua. L'acqua quando è bevuta, si bee si liquidamente, che non è ritardata nello inghiottire da alcuna grassezza. It bere la derisione, siccome acqua, si farsi besse di Dio senza alcuno ostacolo di cogitazione, in modo che niuna paura contradica quello, che la lingua, o la coscienza sa per superbia.

Ma noi conosciamo, quanto quella sentenza data sopra di Giob, si parte dalla via della verità per la teltimonianza, che Dio rende-parlando al Dia-volo, e dicendo: or non hai tu considerato il servo mio Giob, che non sia a lui sob. 1. 8. simile in terra? Ecco colui, che la somma Verità dice esser giusto senza niuna comparazione, Eliud l'afferma essere peccatore senza comparazione.

Questa suole essere la propietade de' Prepesti arroganti, che essi piu desiderano di correggere rigidamente i suoi auditori, eziandio afflitti, che con piacevolezza confortargli; piu si studiano di riprendere il male con sivillaneggiare, che di confermargli nel bene per lodargli, desiderando di parere i maggiori; e piu godono, quando l'animo loro si solleva per ira, che quando si umilia per caritade, sempre desiderando di trovare cose, che essi pen-Prov. 14.3 cuotano con rigida reprensione. Onde è scritto: la verga della superbia è nella becca dello siclto; perocche egli sa rigidamente percuotere, ma non sa aver compassione umilmente. Appresso soglione i giusti Predicatori correggere i loro auditori con riprensioni. Sogliono dico usare severitade di discreta Eccle. 12. increpazione de' loro vizj. Onde è scritto: le parole de' savj, quasi stimolo, e siccome chievi sitti in alto. Dirittamente le loro parole sono chievi, i quali non fanno palpare le colpe de' peccatori, ma pugnere. Or non erano le paro-Matth. 3. Te di S. Giovanni Battista chiovi, quando dicea: progenie di vipere, chi vi ha dimostrato di suggire dell'ira, che viene? Ora non erano le parole di Santo Act. 7.51. Stefano chiovi, quando dicea : voi sempre resistete allo Spirito Santo? Or non Cal. 3. 1. erano chiovi le parole di San Paolo, quando dicea a quelli di Corinto: con-L. Cor. 33. ciossiacosache sia tra voi zelo, e contenzione, or non siete voi carnali, e andate secondo l'uomo? Ma di bisogno è, che noi veggiamo cautamente, come i santi Predicatori, quando trovano sorse alcuna buona opera da qualche parte in coloro, che essi correggono, con quanta dispensazione vengano alle partole della riprensione. Ecco San Paolo insegnando al Corinti, e trovandogli 23. 1.Cor.1. 4. nella colpa della divisione; comincio a parlare, dicendo: grazie rendova Dio 5.10. mio sempre per voi nella grazia di Dia, che è data a voi in Crisso Gosa: perosche siete fatti ricchi in lui di ogni cosa. Molto in verità gli lodo, quando gli disse ricchi in Cristo in ogni cosa. Ed eoco ancora moltiplica le lusinghe, dicendo: in ogni parela, e in ogni scienza, siccome la testimonianza di Cri-sto è confermata in voi. Egli disse, che la testimonianza era confermata in lero, come se per opera avessino compiuto di sare quello, che aveano apparato per dottrina. E di subito nel compimento delle lode soggiunse : in modo che nulla manca in alcuna grazia a voi , che aspettate la rivelazione del nostro Signore Gesù Cristo. O San Paolo t'addimando, che tu mi dimo-E.Cor. 3.3. stri, dove riesci con queste tante lode? Ecco, che poi seguita: io vi priego, fratelli, per la misericordia del nostro Signor Gesù Cristo, che voi diciate una medesima cosa, e non sia divisione in voi. A me è stato detto di voi, fratelli miei, da coloro, the sono nella Città di Cloes, che contese sono sua voi. Delle quali contese poco dopo soggiugne, dicendo; concrossiache tra voi sia zelo, contese non siete voi carnali, e andate secondo l'uomo? Ecco da quelle lode egli si sarte, e viene a parole mamifeste di correzione. Ecco con quansa piacevole mano di lode egli aperie la via di rigida riprensique ne cuori de suoi auditori. Prima si attese ad ammorbidare le braccia de superbi con legami di piacevolezze, acciocche egli potesse poi tagliare la sersta della su-perbia col serro della correzione. In Corinto erano alcuni degni di riprensione. Pero il savio Medico, lodando, prima paspò i membri sani, che erano intorno ella serita, e poi col serro punse, e aperse l'enfiatura putrida della infirmitade; impérocche i santi Predicatori per la regola della dostrina fanta hanno la loro gravità, e modo convenevole all'uno atto, e all'almo; acciocche con piacevolezze mantengano le membra fane, e con punizioni taglino le inferme, Alcuna volta eziandio i santi Predicatori rigidamente seriscono. Ma astra cosa, è quando la giustizia stimola; e altra quando la su-perbia gonsia. I quali quando rigidamente correggono, non perdono la grazia dell'intrinfeca dolcezza, ma dentro si struggono per fuoco di caritade. Ardono di amore di coloro, ne quali efercitano il lor rigore; e fanno afpra correzione,

eziandio umiliando se medelimi dentro nel fecreto del cuore a coloro, i quali essi gastigano di fuori con duri stimoli di riprensioni, quasi avendogli in dispregio. E pertanto alcuna volta non dispregiando gli dispregiano, e non disperando se ne disperano; acciocche tanto piu tosto gli facciano temere la colpa, e partirli dal peccare, quanto gli moltrano la fossa della morte esser dappresso. Spesse volte con una piacevole modestia dimostran le loro colpe, eziandio dinanzi agli altri Discepoli, acciocche i suoi auditori apparino , come si debbono sottilmente riprendere loro medesimi de' loro satti : e temperano loro medesimi con tanta dispensazione, che essi non sono rigidi dentro, perche si mostrino di fuori rigidi: e dall'altro lato non sono molli dentro, perche essi si umiliano di suori; peroche essi tengono l'umiltade nella disciplina, e la disciplina nella umiltade. San Paolo tenne la disciplina, quando disse a' Corintj: conciossiacosache tra voi sia zelo, e contesa, 1. Cor.2.3.

era non siete voi carnali, e andate secondo l'uomo? Ma non perdè la umiltade nella disciplina, quando pregando avea gia detto : io vi priego, fratelli, I. Cor. I. per misericordia d' Iddio, che voi tutti diciate una medesima cosa, e non siano 10. divisioni fra voi. Appresso tenne la umiltate, quando parlando a que' Corinti un poco piu largo forse, che essi non arebbono voluto, riprese se medesimo, dicendo: io son satto insipiente. Ma non perdette la disciplina in 2. Cor. 12. questa umiltade : perocche di subito aggiunse : voi mi costringeste . Mostrare 11. ancora volle esemplo di grande umiltade, quando disse a Discepoli : noi non 2. Cor.4. 5. predichiamo noi medesimi, ma Gesù Cristo nostro Signore; dico, noi vostri servi per Cristo. Ma non perdette la giustizia della disciplina in questa umiltade. dicendo a questi medesimi, che aveano peccato: che volete, verrò io a voi 1. Cor. 4. con la verga? Sicche i santi Predicatori sanno temperar 1' arte dell' ufficio 21. loro con modi nell'un caso, e nell'altro. E quando trovano la colpa de' peccatori, sanno ora rigidamente correggere, ora umilmente pregare. Ma quando gli arroganti desiderano di seguitargli, pigliano da loro l'aspre parore della correzione, e non sanno pigliare da loro in verità i prieghi della umiltà; perocche essi vogliono esser piu terribili, che benigni inverso i peccatori. Il perche eglino apparano da santi Predicatori il modo da levarsi in alto, ma non si curano di apparare di sottoponere l'animo loro alla umiltà del pregare : e non sapendo piacevolmente ammonire i peccatori, diventano sfrenati con troppo rigore, eziandio contra quelli, che fanno bene, con mo-firare iracondia, e dire villanie. De quali questo Eliud tenendo figura, non conforta il beato Giob, ma riprende, dicendo: quale uomo è fatto, come Giob, il qual bee la derissone, quasi come l'acqua: il quale va con quelli, che adoperano la iniquità, e va con gli empj? E perche la superbia è sempre di lungi dalla verità, di subito riesce eziandio a cose salse, dicendo: egli ha detto: l'uomo non piacerà a Dio, eziandio se egli andrà con lui. Le quali parole, chiunque legge i detti del beato Giob, vede, che esso Giob non l'ha dette. Ma Eliud, che parla, acciocche per ostentazione di se medesimo diventi grande, che maraviglia è se egli singe in altrui cosa, che egli posse diventi grande, che maraviglia è, se egli finge in altrui cosa, che egli possa riprendere? Or come si accosterà Eliud alla verità nelle parole riprensive. quando la superbia della mente il ritrae di lunge da essa verità in se medesimo? Segue: e pero, o uomini cordati, cioè valenti, udite me. Ecco da capo Eliud gonfiato di superbia, vuol pure quegli uditori soli, i quali possano comprendere i suoi detti, e che siano degni, e sufficienti a intenderlo: e così dice quello, che esso sa cioè: la impietà sia di lunge da Dio, e la miquità dall' Onnipotente. Egli renderà all'uomo l'opera sua, e restituirà a ciascuno secondo le sue vie. Ben disse, che in Dio onnipotente non è iniquità, nè impietade. Ma in questa vita non si sa sempre quello, che egli sog-Tomo III.

giugne; cioè, che egli renda a ciascuno secondo l'operazione sua, e secondo le sue proprie vie; imperocche per sua grazia egli illumina molti. che hanno fatto cose illecite e perverse, e conducegli alle operazioni sante; e corregge per mezzo de' flagelli alcuni, che attendono a bene operare: e assiligge quegli, che gli piacciono, quali come se gli dispiacessino: conser-Eccle. 8.14 mando questo Salomone, il quale dice: sono uomini giusti, a' quali inter-vengono molte cose, quasi come avessino satte opere di peccatori: e sono certi empj, i quali sono sì sicuri, come se avessino fatte opere di giusti. La qual cosa l'onnipotente Iddio con inestimabil pietate dispensa; cioè che i flagelli tormentano i giulti, acciocche le loro buone opere non gli esaltino; e che i peccatori almeno trapassino questa vita senza pena, i quali per male operazioni si dirizzano a que tormenti, che sono senza fine. Questa Storia medesima, che noi trattiamo, dimostra, che i giusti alcuna volta non sono slagellati secondo l'opere; perocche il nostro beato Giob non era flagellato per sua colpa, conciossiacosache egli innanzi alle punture de' flagelli su lodato per lo Giudice, che rendette testimonianza buona di sui. Onde piu veramente arebbe detto, che la iniquitade, o la impietade non è in Dio onnipotente, eziandio quando non pare, che egli renda agli uomini secondo le loro opere proprie: e questo, perche quello, che non è inteso da noi, pure per occulto giudicio non è senza giusta cagione. Ora perche i Predicatori arroganti, quando gettano molte parole vane, eziandio spesse volte preseriscono cose vere, e sode; Eliud dirittamente soggiugne: Iddio veramente non condannerà indarno: e l'Onnipotente non sovvertirà il giudicio. Iddio dis-se al Diavolo: tu mi commovesti verso lui, acciocche io l'assiggessi indarno. Ma Eliud dice, Iddio non condannerà indarno. La qual parola pare discordare con le parole della somma Verità, se ella non è esaminata con sottile considerazione; perocche altra cosa è condannare, e altra affligere. Egli affligge indarno secondo alcun fine; ma indarno non condanna. Or non afflisse indarno Giob secondo alcun fine, quando egli in lui non cancellava il vizio, ma accresceva il merito? E indarno non puo condannare; perocche la condannagione non si puo sare in parte ad alcuna cosa; conciossiacosache la condannagione finale punira ogni cosa, che quì ciascun' ara commesso di male. E l'Onnipotente non sovverte il giudicio; imperocche se a noi pajono meno che diritte le cose, che noi patiamo, sono giudicate diritte nell'occulto esamine di Dio . Segue il testo : chi ordinò egli altro sopra la terra, o chi pose sopra il mondo, che egli avea fabbricato? Cioè vuol dire, che niuno vi pose Iddio; perocche colui, che per se creò il Mondo, per se me-desimo lo regge; e non ha bisogno d'ajutorio d'altrui a reggere, colui, che non ebbe bisogno a farlo. Ma queste cose sono state dette, acciocche elle dimostrino chiaramente, che se l'onnipotente Iddio non sassa di reggere quelli, che egli creò, in verità ben regge quello, che esso creò bene; perocche egli non dispone con impietà quello, che con pietà creò : e colui, il quale predestinò le cose non fatte, acciocche elle sustino, non l'abbandona, poiche egli l'ha fatte. Ora perche egli è presidente nel reggere, colui, che su Fattore nel creare, non lascia di aver cura di noi. Onde ben soggiugne: se egli dirizzerà a lui il cuor suo, trarrà a se lo spirito suo, e il fiato. Il cuore è inchinato, quando appetisce cose basse : e allora si rizza, quando è sollevato all' alte. Adunque se l' uomo dirizza il suo cuore a Dio, Iddio tira a se lo spirito, e il fiato suo. Quì pone lo spirito per le cogitazioni intrinseche; e il fiato, che è tirato, per lo corpo, e per le operazioni di fuori. Che Iddio tragga a se lo spirito, e il fiato dell' uomo, si è recare le nostre cose interiori, ed esteriori a fine di mutare il nostro desiderio in meglio;

Dio; in modó che alla mente nostra gia non piaccia alcuna cosa di suori, e la carne non si ssorzi di recare dentro alcuna cosa, eziandio che ella l'appetisca; ma cio, che l'uomo è, si arda per defiderio dentro in amore di colui, da cui egli ha l'esser, e per macerassi dalla parte di suori si costringa, e ssorzi ad averlo. Onde ben soggiune: verrà meno egni carne insieme, e l'uomo ritornerà in cenere.

Insieme vien meno ogni carne, quando ella non seguita alcun suo movimento: quando lo spirito presidente ristrigne tutte le sue dissoluzioni e con un coltello di stretto rigore uccide ciò, che vivea male in essa. Con questo coltello di disciplina Geremia uccidea se medesimo, quando dicea: poiche tu , Dio , mi convertisti , io seci penitenza ; e dappoicche mel mostrasti , io Jerem 21. percossi il mio pettignone. Che pigliamo noi per lo pettignone, senon il dilet- 19. to carnale? E che cosa è quella, che egli disse : poiche tu mel mostrasti, io percossi il mio pettignone; senon, poiche egli vide spiritualmente le cose su-perne, spense tutto quello, che carnalmente vivea contro a lui qui in terra: acciocche tanto meno gli piacessino le cose infime, che prima l'avea-no tenuto, quanto piu gli erano manifestate le supernali? Imperocche quanto l'uomo comincia a vivere in desiderio delle cose celesti, tanto più comincia a diventar morto nelle terrestri. Così ogni carne di S. Paolo insieme era morta secondo l'effetto dell'operazione carnale, quando diceva: io vivo gia non Galat. 2. 10, ma Cristo vive in me. Dunque bene Eliud soggiugne in questo luogo: e l'29. uomo ritornerà in carne. Quando l'uomo è posto nel peccato, si dimentica la sua vita mortale, e non si ricorda di esser mortale, quando ancora è enfiato per superbia. Ma quando è tocco dallo spirito della umiltà dopo la grazia della conversione, che gli pare egli essere altro, che cenere? Gia era tornato in cenere David, quando dicea : ricordati, Signore, che noi siamo Psal. 102. polvere. Abraam ritornato in cenere era, quando diceva: io parlerd al mio 15. Signore, conciojiache io sia polvere e cenere. E benche la morte ancora non Genes. 18. avesse assorta la carne viva, essi erano appresso di loro medesimi quello, che 27. senza dubbio antivedeano, in che doveano ritornare. Per quella cagione in altro luogo dice il Profeta : tu torrai lo spirito lero, e verranno meno, e ri-Psal.103. torneranno nella loro polvere. Che diremo noi, che sia il loro spirito, senon 29. lo spirito della superbia? Sia adunque tolto via il loro spirito, acciocche essi vengano meno, cioè levato via lo spirito della superbia: conoscano, che essi non sono alcuna cosa : e ritornino in polvere, cioè siano umiliati per la loro condizione frante, per cagione di questa polvere, della quale si ricor-dano coloro, che considerano loro medesimi. Dice la Sapienza: i giusti ri-Sap. 3.7. splenderanno, e discorreranno, siccome saville nel canneto; perocche quando i santi uomini sono mescolati co' peccati, gl'incendono col suoco de' loro buoni esempli, e riducono in cenere ogni cosa. Il perche essi sono risplendenti : imperocche ragguardando eglino la infirmità della propria condizione, ed essendo arsi nella fiamma della pietà, non si conoscono essere altro, che sa-villa; acciocche essi ponendo giù la durezza della superbia per amore della penitenza, dicano quello, che noi dicemmo di fopra: ricorditi, Signore, che Pfal. 102. noi siamo polvere. Onde ben dice, che quando Iddio tira a se lo spirito del- 15. l'uomo, verrà meno ogni carne insieme, e l'uomo ritornerà in cenere. Vere e gran cose sono quelte, che dice Eliud; ma come di subiro insuperbì per quello, che egli avea ben detto, il dimostra nelle parole, che seguitano, dicendo: se tu hai intelletto, odi quello che ti è detto, e ascolta la vece del mio parlare. Tutti gli arroganti hanno questa proprietà, che quando sosse intendono alcuna cosa sottile, indi caggiono subito nel vizio della superbia, e dispregiano il parere di tutti gli altri\_a comparazione di se : e nel loro Ee 2

giudicio si pongono innanzi i meriti altrui. A' quali interviene per miseria, che quanto piu veggono tanto piu sono ottenebrati; imperocche quando attendono alle cose sottili, non sanno considerare loro medesimi: e perche hanno intelletto piu sottile, perciò piu bruttamente caggiono per superbia. I quali allora bene vedrebbono le cose sottili, se essi vedessino in loro quelJob 33.32. lo, che essi dicono. Eliud avea detto di sopra: se tu hai che dire, ristondi, parla: io voglio che tu paja giusto. Or dice: se tu hai intelletto, odi quello, che ti è detto. Ecco come la superbia a poco a poco cresce per lo multiplicare delle parole. Di sopra dubitò, se il beato Giob potesse dire cosa, che sui se detto. Ivi disse; se tu hai che parlare, rispondi a me; come se dicesse: di alcuna cosa, se tu puoi esser pur degno di esser lasciato dire. Ma quì dice: se hai intelletto, odi quel che ti è detto: come se appresso dicesse: odi me, se

su puoi esser pur degno di essere lasciato udire.

Quelli sono i disetti, che tuttodì intervengono ne' cuori de' peccatori. Per li quali difetti fenza intermissione discendono a peggio; perocche quando non si curano incautamente di fare le minori cose, pericolosamente si mettono a fare le maggiori. Eziandio quello era opera di superbia, che egli dubitò, che il beato Giob potesse patlare cosa, che susse giusta. Ma quan-do esso non si curò di considerare tal superbia in se stesso, riuscì a peggiori cose; cioè che esso non dubitò solamente, che per lo beato Giob non si potesse dire cosa, che susse giusta; ma eziandio non credette, che Giob potesse intendere le buone cose, che egli diceva. Onde noi doverno in noi di subito risegare dalla sua radice questo vizio di superbia; acciocche quando occultamente nasce, allora con sollecitudine sia tagliato da noi, sicche non cresca per processo di tempo, e non sia sortificato dalla cattiva usanza; imperocche malagevolmente l'uomo si accorge di avere in se la superbia, quando è invecchiata : e pertanto noi la veggiamo tanto meno in noi, quanto piu tempo la sostegnamo. La superbia così si genera nella mente, come la maglia negli occhi, la quale tanto piu diminuisce la vista, quanto piu si distende per l'occhio. Così la superbia a poco a poco cresce nel cuore : e quando si dilata per esso, chiude in tutto la vista della oppressata mente: intanto che l'animo imprigionato puo patire il gonfiamento della superbia, e nientedimeno non puo patire di vedere quello, che egli patisce. Ora perche gli arroganti uomini, come noi abbiamo detto, gia alcuna volta non intendono dirittamente le cose diritte, e sanno trovare le cose buone, ma dispregiano di ben proferire esse; Eliud dopo le parole superbe, che egli disse: se tu hai intelletto, odi quello, che ti è detto: soggiugne dicendo: or colui, che non ama il giudicio, puo essere sanato? Come intanto condanni tu colui, che è giusto? Eliud disse buona sentenza; ma non la dovea dire al

In cio, che noi diciamo, con gran diligenza dovemo ragguardare quello, che si dice, a cui si dice, quando si dice, e come si dica. Eliud guardò quello, che egli disse; ma non ragguardò, a cui egli disse. Il beato Giob amava il giudicio; perocche egli avea saputo sottilmente porre le sue ragioni con Dio: e colui, che è giusto, non l'avea condannato. Ma il beato Giob bene avea con umiltà domandato, essendo posto nel dolore della infirmità, perche cagione era stato percosso senza peccato. Dico, che ama il giudicio chiunque sottilmente esamina i suoi andamenti, il quale entrando nel secretario del cuor suo, pensa quello, che Dio gli dà, e quanto egli è obbligato a Dio. Or come non avea satto questo il beato Giob, il quale aveva osserto a Dio così spesso sacrifici per soddissazione de' figliuoli suoi,

Digitized by Google

29.

e per li loro pensieri? Ora Eliud, perche avea detto, che colui, che non ama il giudicio, non puo effer fanato, riprendendo il beato Giob, come non avesse amato il giudicio, e che egli avesse condannato colui, che è giusto; di subito loggiugne la giustizia di quel giusto, cioè di Dio, dicendo : il quale dice al Re, che sia apostata ; e che dice, che i duchi siano spie-

Spesse volte abbiamo veduto, che alcuni, i quali sono maggiori, vogliono, che i sudditi abbiano di loro disordinata paura: e vogliono, non solamente esser reveriti per rispetto del Signore, ma esser reveriti come Signori. Eglino si esaltano dentro con superbia di cuore, e dispregiano tutti i sudditi per comparazione di loro stessi . E non si consigliano condiscendendo loro, ma gravangli fignoreggiando; e perche fi levano in alto per cogitazione, non si tengono essere eguali a coloro, a' quali e' si veggono esser posti di sopra. Contra questa superbia dice il Libro Ecclesiastico: essi ti hanno Eccli. 32.2 fatto loro duca: non ti esaltare; ma sia fra loro, quasi come uno di loro. Appresso, Iddio riprende per lo Proseta questa superbia ne' Pastori, dicendo: voi comandavate loro con austerità, e con potenza. E dicono con atto di si-Ezech.34. gnoria piuttosto, che di configlio, quelle buone parole?, che essi parlano a' 4. sudditi; perocche eglino stimano avvilire toro stessi, se dicono loro alcuna cosa, quasi come di pari. Essi godono esser soli nel reggimento, e non vo-gliono considerare, come sono eguali per condizione umana. Ma perche Iddio sottilmente esamina questi Superiori superbi; ben dice ora contro di loto: che dice al Re: tu sei apostata. Ciascun superbo Superiore tante volte cade nella colpa dell'Apoltalia, cioè rinegamento di suo stato, e condizione, quante volte si diletta di essere sopra gli uomini, e ha letizia di esser solo onorato. Egli non considera sotto cui egli sia posto: e gode, che egli non sia quasi eguale a quegli, a cui è eguale. Onde non esce suori tal radice de' vizj nel cuore de' superiori', senon per sarsi simile a colui, il qua-le dispregiando le compagnie degli Angeli, disse : io saliro sopra l'altezza Isai. 14. delle nuvole, a fard simile all'Altissimo? Ora perche ciascun superiore, quante 14. volte si leva in alto, perciocche egli regge gli altri, tante volte per caduta di superbia si dilunga dalla grazia del suo superiore Iddio; e quando dispregia i fudditi, che gli sono eguali, non conosce sopra di se il suo Signore, sotto di cui tutti gli uomini sono eguali; ben dice il testo nostro: che dice al Re: tu se apostata. E perche quando per signoreggiare sono superiori, ti-rano i sudditi a crudeltato, e a peccato per lo mal esemplo della loro superbia; dirittamente soggiugne: e dice: che i duchi sono spietati, e crudeli. I Superiori condurrebbono i loro sudditi alla via della pietate, se eglino mostrassino nel loro cospetto i buoni esempli della umiltade; perocche quel Duca è empio, e crudele, il quale esce dalla via della verità: e quando egli va strabocchevolmente nel fondo de' vizj, invita a ruinare chi so seguita. Il Duca, dico, è empio, e crudele, il quale per esempli di superbia dimo-stra la via dell'errore. San Paolo temea d'ester Duca empio, e crudele, quando abbassava l'altezza della sua potestà, dicendo: non cerchiamo noi gloria 1. The st. 2. dagli uomini, ne dagli altri: conciossache noi avessimo a voi fotuto essere a 6. gravezza, siccome Apostoli di Cristo; ma noi ci faremo piccoli nel mezzo di voi: perocche egli avea temuto di non dare esemplo di superbia a' suoi Discepoli, se egli avesse voluto mantenere sra loro l'onore della sua dignità. Dico, che egli temea, che, se esso avesse cercato per se la potestà della tempo-ral potenza, la sua gregge, cioè i suoi Discepoli, gli sarebbono iti dietro per luoghi pericolosi; e così arebbe condotti i suoi seguaci in pericolo, dove egli avea preso l'uficio di salvargli. Onde ciascuno, che è Superiore, ha di

bisogno di sollecitamente considerare, che esemplo egli dà a' suoi sudditi; e che egli sappia; come egli ha a render ragione di tanti, a quanti egli è Prelato. Appresso dee vigilantemente ragguardare di non insuperbire per esfer prelato; e che egli non richiegga senza misura l'onor debito alla sua dignità; e che egli non muti l'osservanza della disciplina in rigore di superbia; e che egli non perverta piuttosto indi quelli, che lo veggono, donde egli gli dovea rimovere dalla perversità; e che, come noi abbiamo detto, il Prelato per l'usicio della pietà non diventi Prelato d'impietà, e di peccato.

Non dee alcuno pigliar Prelatura di uomini, il quale non sa per santa vita avvanzare gli altri; acciocche colui, che è eletto per correggere le colpe d'altrui, non commetta il peccato, che egli dovea risegare. E pero quegli, che sono superiori, ragguardinsi bene d'intorno di tener vita, che sia utile a loro, e ai sudditi; sicche eglino non nascondano il bene, che essi conoscono, nel seno della loro mente; e nientedimeno di quel bene diano esempio di buona operazione a quegli, che gli hanno a seguitare: che corregendo punitcano i peccati de' sudditi; é nientedimeno per quella benignità non lascino perire lo stile della disciplina: e che sofferendo si mostrino di non vedere alcune cose; e nientedimeno non le lascino crescere per mo-strare di non vedere. Queste cose sono faticose, e malagevoli a fare, se la grazia di Dio non ci ajuti, e conforti. Onde dirittamente si dice nel libro della Sapienza dell' avvenimento del distretto Giudice: il giudizio finale farà orribile, e apparirà tosso a voi; perocche esso sarà durissimo in quelli, che sono Rettori. Ora perche alcuna volta per la Potestà del reggimento si cade al vizio della superbia, e appresso il distretto Giudice la superbia. è avuta per impietade, ovvero crudeltade; bene Eliud dice di Dio, che egli chiama i Duchi, cioè i Rettori empj; perocche essi per suo cattivo esemplo tirano i sudditi ad impietade, quando diventano superbi per la loro dignità. Onde colui, che è posto a reggere gli altri, debbe sollecitamente attendere di volere apprelso di se stesso nel segretario della sua mente sedere nella cattedra della umiltade: e quando gli altri gli stanno innanzi al suo tribunale, continuamente debbe ragguardare coll'occhio vigilante della mente, che, quandoche sia, egli stesso starà innanzi al tribunale di Dio, e che farà giudicato di quello, che esso ora giudica; acciocche quanto ora piu teme sollecitamente dinanzi a colui, che non vede, tanto piu sicuramente il guati poi, quando il vedrà. Pensi adunque, che appena sorse a lui non gli batterà di soddissare al distretto Giudice solo per l'anima sua: ma egli solo arà, per un tal modo di dire, tante anime al tempo, che egli renderà ragione a Dio, quanti sudditi egli arà avuti a reggere. La qual cogitazione, le ella continuamente cocerà la mente, abballerà ogni gonfiamento di superbia. E il Rettore provveduto, e savio tanto meno sarà chiamato Re apostata, o Duca empio, quanto meno egli nella sua cogitazione continua stimerà la potestà, che egli arà ricevuta, non onore, ma gravezza; perocche colui, a cui piace ora di effer giudice di altri, allora non gli piacerà veder il giudice sopra di se. Imperocche non si potrebbono annoverare i peccati, che si commettono per amor di acquistar dignitade. E pertanto la dignità allora bene è guidata, quando ella è tenuta non per amore, ma per timore. La quale, acciocche ella si possa dirittamente amministrare, convien prima, che l'uomo non per cupidità, ma per necessità la accetti: e dopoche ella è accettata, e presa, non si debbe abbandonare per paura, nè tenere per cupiditate; acciocche l'uomo di peggio non insuperbisca quasi per umiltade, fe per fuggire egli dispregia l'ordine della dispensazione divina;

o che egli non getti a terra dal collo suo il giogo del Rettore celestiale per quello, che si diletti di esser solo Rettore sopra tutti gli altri. Onde la dignità, quando si accetta, non debbe essere amata per cupiditade, ma sosferta, e portata con longanimitade; acciocche nel di del giudicio ella gli sia leggieri con salute della sua anima per quello, che ella gli è paruta grave qui, e nientedimeno egli halla tenuta con pazienza.

IL FINE DEL LIBRO XXIV. DE MORALI DI SAN GREGORIO.



#### LIBRO VIGESIMOQUINTO

## DEMORALI

#### DI SAN GREGORIO PAPA



A qualità medesima della condizione umana dimostra quanto differentemente ella avanza l'altre cose; imperocche la ragione, che Dio ha data all' uomo, dichiara quanto la creatura razionale, cioè l' uomo trapassi tutte le cose, che non hanno nè vita, nè sentimento, nè ragione in loro. E pure, perche noi ritrajamo l'occhio dalle cose intrinseche, e invisibili, e pasciamo la nostra mente di cose visibili; alcuna volta onoriamo l' uomo

non per quella cagione, che egli è uomo, ma per quel-le cose, che sono interno a lui. E quando noi non consideriamo quello, che l'uomo è, ma quello, che egli puo; noi fiamo tratti ad amarlo non perche egli è uomo, ma per le cose, che egli puo fare. Il perche interviene, che colui, che è onorato da noi di suori, dentro ci venga in dispregio; cioè, che quando egli è onorato per quelle cose, che sono circa di lui, noi lo posponiamo nel giudicio della nostra mente 'alle cose si per più corre le cose sine che lui. Mo l'oprimento alle cose sue, e abbiamo piu care le cose sue, che lui. Ma l'onnipotente Iddio stima la vita degli uomini solo per qualitade de meriti e spesse volte per quella via, che egli quì ha dați maggiori fatti ad amministrare, egli punira di là piu duramente; secondoche ne rende testimonianza la somma Veritade, la Luc. 12.48 quale dice nell' Evangelio: molto sarà richiesto da colui, a cui è stato melto Job. 34. v. dato. Onde ora ben dice Eliud: il quale non riguarda la persona de Principi, ne considerò il Tiranno, quando disfrutava contro al sovero. Noi possiamo intendere ciascun superbo per lo Principe, e per lo Tiranno, e l'umile per

T.

lo povero. Iddio non conosce il Tiranno, che contende col povero; perocche esso dice, come non sa, e non conosce tutti i superbi, i quali ora oppressano la Luc. 13.25 vita degli umili; secondo l'Evangelio, dove dice: io non so, donde voi siete. E perocche così gli disfarebbe potentemente, quando volesse, come potentemente gli crcò, quando volle; ragionando egli ben soggiugne: tutti sono fattura delle sue mani. E di subito soggiugne: subito morranno, e i popoli saranno piegati nella mezza notte, e trafasseranno via. Quantunque tardi fiano tolti gl'iniqui di questa vita, pure subito, e tosto sono tolti e tratti; perocche eglino non sanno per santa meditazione antivedere la loro fine. Subito si dice esser quello, che non s'è potuto pensare. Quel ricco stolto di subito su rapito, il quale lasciò i granai pieni, che egli aveva apparecchiati, e tro-vò il luogo dell'inferno, il quale non avea apparecchiato. L'anima sua metteva egli per cogitazione in altra cosa; ma poi su tratta ella ad altro luogo per la sentenza della pena. Altra cosa pensava, mentreche era vivo; e altro provò, poiche egli su morto. Egli abbandonò le cose temporali, che lungo tempo egli avea guidate; e trovo i mali eterni, che egli non pensava. On-

de bene gli su detto per la ignoranza della sua cecità dalla voce divina: Luc. 12.20 questa notte torranno a te l'anima tua. Di notte su tolta quell'anima, la quale

quale su perduta, e dannata nella oscurità del cuor suo. Dico, che di notte fu tolta, perche non volle avere il lume della confiderazione, cioè de antivedere quello, che ella potea patire. Onde bene Paolo Apottolo diffe a' Discepoli, che consideravano le cose surure : voi, fratelli, non siete in tene- 1. The st. x. bre, sicche quel di, come furo, vi pigli. Tutti voi siete figliuoli di luce, e voi 4. non siete figliuoli di notte, o di tenebre. Il di della morte piglia, come suro, l'uomo nella notte, quando egli trae de corpi l'anime degli itolti, che non antiveggono le cose suture. Onde qui ben soggiugne : e nella mezza notte saranno piegati i popoli, e trapasseranno via. Nel mezzo della notte inchinati trapassano coloro, che ssorzati sono tratti del corpo nella oscuritate della loro negligenza. Dico, che allora saranno inchinati, e piegati per sentenza del Giudice coloro, che ora non si curano d'inchinare per umiltade di cuore.

Gli eletti di Dio volontariamente si inchinano in umiltade, acciocche contra loro volontà eglino non fiano inchinati, e umiliati al punto della morte. Onde dice il Profeta alla fanta Chiefa de convertiti persecutori, e fatti figliuoli : verranno a te inchinati'i figliuoli di coloro, che ti aveano umi- Ifai. 60. liata. E bene non dice de' popoli, che muojono, che essi passeranno, ma 14. che trapasseranno; perocche eziandio, mentreche noi viviamo temporalmente. andiamo noi vesto la morte continuamente, e trapassiamo quella presente vita, quasi calcando una via: perche la vita medesima, che hanno tutti quelli, che debbono morire, è un' andare alla morte : e quanti di facciamo noi, ectanti passi ci approssimiamo nel cammino della morte, quasi a luogo deputato : e il piu multiplicare de'dì della vita è un mancamento de' tempi futuri, cioè che la lunghezza della nostra vita, quanto è stata maggiore per adrieto, gia comincia per la morte a non essere piu così grande per lo innanzi. Ma il primo uomo fu creato in tal modo, che egli sarebbe durato, e vivuto, mentre i tempi sarebbono passati; acciocche non sosse passato lui, passando i tempi. Egli stava fermo, eziandio correndo gli anni: e allora non si sarebbe venuto per l'uomo alla fine della vita per lo multiplicare de' dì. Dico, che egli stava fermo tanto più sortemente, quanto più strettamente si accoltava a colui, che è sempre sermo, cioè a Dio.

Come il primo uomo toccò il legno vietato, di fubito, avendo offeso il Creatore, cominciò ad andare col tempo; cioè, che perdendo la fermezza della immortalitade, su inghiottito dal corso della vita mortale: e quando su tirato da giovanezza a vecchiezza, e dalla vecchiezza alla morte, conobbe in questo, mutare quello sche egli prima era nello star fermo. E noi perche nasciamo di tal propagine, ritegnamo quasi nel piantone l'amaritudine della radice. E perchesnoi abbiamo l'origine da lui, participiamo nel nascere il trapassare della fua vita in modo, che fenza intermissione noi ci dilunghiamo dalla vita nostra, eziandio titto il tempo, cioè di momento in momento, che noi viviamo; e indi ci viene meno lo spazio della vita, donde ci pare, che ella ci creica. Ora perche noi per lo multiplicare vita, andiamo tuttodi alla morte; benidice il testo di quegli, che muojono, che eglino non passeranno, mai trapasseranno, quando morranno. Segue il testo: e torranno l' uomo violento senza mano. Intendi quì, che i divini giudici torranno colui. E torranno, dico, senza mano colui, che qui ssorza altrui con mano. Dico, che egli lo torranno senza mano; cioè che colui, che visibilmente rubava, sarà invisibilmente rubato, e tolto, sopravvenenendo di subito la morte. Egli vedea bene quelli che egli ssorzava; ma egli non vedrà quelli, che sforzeranno lui nella morte. Adunque lo sforzatore sarà tolto senza mano; perocche egli non vedrà tolui, che lo sforzerà, e pur sarà menato via. Il quale tanto piu sentirà rigida sentenza, quanto Iddio gli Tomo III.

Imperocche la divina giultizia tanto piu aspramente punisce il peccava. Imperocche la divina giultizia tanto piu aspramente punisce il peccatore, quanto piu lungo tempo l'ha sossere. Ma spesse volte interviene, che i peccatori vengono in maggior cecità di duore, quando Iddio per sua beni-Rom. 2.4. gnità piu gli aspetta. Onde è scritto: ora non sai tu, che la benignità di Dio ti conduce a penitenza? ma tu secondo la tua durezza, e cuore impenitente, ti tesaurizzi, cioè ti raguni, ira nel di dell'ira, e della rivelazione del giusto giudicio di Dio. Ed ecco, quando ciascun violento, cioè ssorzatore, ruba quelli, che egli puo, quando oppressa irmeno possenti, e quando lungo tempo esercita ogni male, che ingiustamente desidera, perche non è percosso di subito, mi è indugiata la sua pena infino alla sua fine, non crede, che la sua nequissima operazione sia veduta da Dio. Onde bene, poiche egli ha narrata la morte di colui, di subito aggiugne di Dio, dicendo: gli occhi suoi sono sopra le vie degli uomini; e considera tutti i loro andamenti.

Questo violentatore, e ssorzatore, che noi abbiamo detto, non credea, che Dio considerasse l'opere sue allora, quando egli saceva ogni male, che egli poteva, senza esser punito. Egli si stimava, che Iddio non ragguardasse le perverse operazioni, quando il vedeva indugiare quello, che esso potea giustamente condannare; e pensava, che la sua gran potenza susse quali una negligenza. Imperocche il malvagio uomo srede tante volte non esser veduto da Dio ne suoi peccati, quante volte pecca sesse esser punito. A cui Eccli 5.4 il Savio dice: non dire: jo ho peccato; e che cosa dolorosa men e supervenuta?

Eccli. 5.4. il Savio dice: non dire: io ho peccato; e che cosa dolorosa men'è intervenuta?

Questo sa, e dice il peccatore, perche non vuole emendare la iniquità, della quale non abbia sostenuto degna pena. E perche egli piatosamente da Dio è stato aspettato, pero è stumolato malamente a peccare; e dispregiando la lunga pazienza d'Iddio, d'indi multiplica la colpa sua, donde corregJob. 24.23. ger si dovea, siccome Giob medesimo dice: Iddio gli avea dato luogo di pe-

nitenza: ed egli male l'usa per sua superbia. Eziandio alcuna volta stima, che quello, che egli fa, non dispiaccia a Dio, quando non riceve di sibito quella pena, che egli merita. Sicche vada or costui, e con prosunzione si metta a dire ogni bestemmia, adempia la malizia della sua mala volontà, rubi altrui, sazisi di oppressare gl' innocenti: e perche non è ancora percosso, stimi, che Iddio o non vede, o, che peggio è, che accetti, e appruo-vi le sue cattive opere. Verra in verità, verra, dico, l'eterna, e subita vendetta; e allora conoscerà, che Iddio ragguarda ogni cosa, quando egli si vedrà esser dannato nella sua sprovveduta morte per retribuzione di tutti i suoi mali. Allora aprirà gli occhi suoi nella pena, i quali lungo tempo avea tenuto chiusi nella colpa del peccato. Allora sentirà, che il vero Giudice, cioè Iddio, avea considerato ogni cosa, quando si vedrà in verità non potere scampare la detta vendetta de suoi mali. Lo dico, che l'iniquo uomo, il quale è stato lungo tempo aspettato, sarà di subito portato via; perciocche gli occhi di Dio sono sopra le vie degli nomini, ed esso considera tutti i loro andamenti. Come se egli dicesse, che, quandoche sia, non la-scerà senza funizione quello, che lungo tempo ha pazientemente ragguardato. Imperocche di subito questo violento ssorzatore è rapito, e i mali, che Iddio, aspettando, ha sostenuti, sono risecati per punizione. E pertanto niu-no dica, che Iddio non ragguarda i fatti degli uomini, quando vedesse, che alcun malvagio uomo liberamente multiplicasse le sue iniquitadi; perocche di subito sarà levato di terra colui, che lungo tempo è stato aspettato. La santa Scrittura chiama andamenti degli nomini, o l'opere, alle quali ciascun di noi principalmente si accosta à o le mutazioni de' nostri pensieri, per li quali, quali come con certi passi, snoi ci dilunghiamo, o noi ci accostiamo a Dio

La nostra mente quasi con tanti passi va verso Iddio, con quanti buoni motivi ella prospera in buona vita. E dall' altra parte con tanti passi si dilunga da lur, con quanti cattivi penficri si parte dal bene. Onde alcuna volta interviene, che il motivo della mente non procede in atto; e nientedimeno il peccato compiutamente si commette per la sola colpa del pensiero cattivo, come la Scrittura dice: il mal uomo non è innocente, perche l'una ma- Prov. II. no sia nell'altra mano. La mano si suole congingnere con la mano, quan- 21. do l'uomo si stà in ozio, e non l'esercita in alcuna satica. Ma il mal' uomo non è innocente, perche l'una mano sia nell'altra mano. Come se dicesse: quando la mano si cessa dalla mala operazione, nientedimeno il mal' uomo, non è innocente per lo cattivo pensiero, che egli ha. Ora sapendo noi, che non solamente tutti i nostri satti, ma eziandio le cogitazioni strettamente sono giudicate da Iddio; che diremo della mala operazione, se così sottilmente Iddio giudica gli andamenti del cuore? Ecco, niun uomo vede gli occulti andamenti del nostro cuore; e nientedimeno dinanzi agli occhi di Dio noi pognamo tanti passi, di quante assezioni noi siamo mossi: e tante volte caggiamo innanzi a lui, quante volte noi zoppichiamo, cion usciamo della dirittà via col piede della cattiva cogitazione. Imperocche se questo cattivo cadimento delle nostre menti non multiplicasse nel suo cospetto, non direbbe per lo Proseta: levate via dagli occhi mier il Isai.t. 16. peccato delle vestre cogitazioni. È dicendo egli queste parole, dà segno quasi di non poter sofferire la forza della nostra malizia coperta. La quale non gli puo esser coperta; perocche sempre importunamente è presentato nel suo cospetto cio che per noi si pensa occultamente, che sia illecito. Imperocche, come è scritto: tutte le cose sono nuae, e aperte negli occhi suoi. Onde di-rittamente qui soggiugne: non vi sono tenebre, e non v è ombra della Fbr. 4.13. morte, acciocche quivi si possano nascondere coloro, che fanno la iniquitade. Che volle il nostro testo significare per le tenebre, senon la ignoranza? E per l'ombra della morte, senon la dimenticanza? Dice la Scrittura in alcun luogo della ignoranza di alcuni, che essi aveano l'intendimento oscura- Ephes. 4. to di tenebre. È in altro luogo dice della dimenticanza, che interviene nel-18. la morte: in quel giorno periranno tutte le cogitazioni di essi. Imperocche conficile morte sopravvegnente sa non eller quello, che era nella vita; così la dimenticanza sopravvegnente sa non esser quello, che era nella memoria. Onde dirittamente è detta ombra di morte; perche è tratta, e quasi' premuta dalla morte, quando viene la forza della morte nell'addormentare i sentimenti. Ma perche Iddio sa i mali pensati dagli uomini, e non dimentica i mali fatti, senon sussino per penitenza rasi, e levati da fuoi occhi; dice rigionevolmente il nostro testo: non vi sono tenebre, e non vi è ombra della sorte, acciocche vi si possano nascondere coloro, che operano la iniquitade. Come sé egli dicesse: percio niuno puo esser nascoso al giudicio di Dio, perche a lui non si puo per noi in alcun modo celare quello, che noi facciamo; nè egli puo dimenticare quello, che egli vede. Benche le tenebre, e. L' ombra della morte si possono eziandio intendere altrimenti. Ogni mutazione è quasi una similitudine della morte: perocche quella cosa, che si muta, quasi muore in quello, che ella era prima, in modo che ella viene a non esser quello, che ella era, e comincia a esser quello, che ella non era. Ma perche il vero lume, cioè il nostro Creatore, perche non è ottenebrato per alcuna alterazione, ovvero mutabilitade, non è adombrato d'alcuni difetti della sua natura, ma il suo essere è risplendere senza al-

cuna mutazione; noi percio diciamo, che tenebre, o ombra di merte non Jacob. 1. è in lui? Onde in altro luogo è scritto: appresso Iddio non è trasmutazione, 17.

Ff 2

ne adombrazione de un luogo a un' altro. Ancora Paolo Apostolo sopra cio di-

1.Tim.6. ce : Iddio solo ha immortalitade, e abita luce inaccessibile. Ma conciosiacosache tutti noi sappiamo, che l'anima dell'uomo, e gli spiriti Angelici siano stati creati immortali; perche cagione dice l'Apostolo, che solo Iddio è immortale, senon perche elso solo non muore, il quale solo non si muta? L'anima dell'uomo non sarebbe mai caduta, se ella non susse stata mutabile. Ed essendo cacciata dal gaudio del Paradiso, se ella non susse stata mutabile, mai non ritornerebbe alla patria sua. E in quel medesimo, che ella si sforza di tornare a vita, le convien patire i suoi disetti per l'aterazione del suo mutamento. La quale anima, perche su creatardi niente, per se medesima verrebbe a cadere sotto di se, se ella non susse per la po-tenza del suo Creatore tenuta, e menata allo stato del santo desiderio; imperocche per essere creatura, le conviene andare di sotto. Onde ella considerando, come per propria virtù puote andare in ruina, si attacca al suo Creatore con la mano dell'amore per non cadere, infino che ella passi allo stato della perpetua fermezza, e allora viva sempiternalmente per quello, che ella ha acquiltata laedetta perpetua fermezza. Appresso, gli Spiriti buoni angelici furono naturalmente creati mutabili; acciocche per loro propria volontà cadessero, o stessino fermi: Ma perche essi elessono umilmente accostarsi a colui, da cui surono creati, ebbono di grazia per la visione del loro Creatore di star sermi in lor medesimi senza mancamento in perpetuo. Nientedimeno mirabile ingegno, e arte fu quella, che gli fece stabili; perocche sapendo eglino, come per la propria natura poteano cadere, conobbono, quanto erano debitori a Dio per la follecitudine è cura, che egli ebbe di loro: e quanto si sentirono piu agevolmente poter cadere secondo la propria condizione mutabile e tanto più strettamente si accostarono all'ae more del loro sostentatore Iddio per non cadere. Dico, che essi conobbono, come secondo loro propria natura poteano ire in ruina; ma essi si attaccarono al loro Creatore colla mano dell'amore per non cadere : e a questo modo colla fermezza a loro donata da Dio, vinsono il loro stato mutabile in modo, che degnamente trapalfarono quello, a che erano naturalmente sottoposti, cioè alla mutabilità. Vuol dire, che per l'accostarsi bene a Dio una volta, diventarono immutabili per grazia sopra natura. Ora perche solo la natura divina non puo patire ombra d'ignoranza , ne renebre di mutabilità; dirittamente dice il testo, non vi sono tenebre, e non v' è ombra di morte, acciocche ivi si nascondano coloro, che sanno la iniquità. Imperocche la luce eterna, la quale è esso Iddio, tanto penetra nel vedere, quanto risplende senza avere mai mutazione: e sa le cose occulte, perocche \*penetra colla sua vista ogni cosa: e non dimentica le cose vedute, perocche senza mutazione sempre dura. E pero noi tante volte pecchiamo nella luce, quante volte noi concepiamo nel cuore alcuna cosa cattiva: perocche essa luce eziandio è presente a noi, quando noi non siamo presenti a lei. Dico, che quando noi andiamo perversamente, percotiamo in essa, dalla quale noi per merito del nostro peccato siamo dilunge. E quando noi crediamo non esser veduti, tegnamo gli occhi chiusi al Sole; cioè che noi, nascondiamo lui a noi, non noi a lui. Adunque ora, che noi posssamo, leviamo via dalla presenza dell' eterno Giudice le cose mal pensate, o quelle, che via peggio abbiamo operate. Rechiamo dinanzi agli occhi del nostro cuore cio, che perversamente noi abbiamo fatto per la nostra rea presunzione. La infirmità nostra non ci inganni in alcuna cola, e non si palpi con tenerezza in quello, che ella ha mal fatto; ma quanto ella conoce-nella coscienza il suo peccato, tanto sia benignamente crudele a se medesima. Proponga dinanzi a se il giudicio futuro finalmente: e tutte quelle cose, che ella vede, come saranno distrettamente percosse dal Giudice per sua sentenza,

quelle ora per pietà percuota, e punisca in se con penitenza di santa conversazione. Onde poiche egli si è descritta la pena di quello violento ssorzatore; dirittamente soggiugne il testo: e non è piu in potestà dell'uomo di venire a Dio in gaudio. Questo verso ha bisogno di tanto maggiore disputazione, quanto piu aspramente dorrebbe quello, che egli dice, se susse lasciato indiscusso.

In questo luogo non è significato quel giudicio finale, che punifa eternalmente i peccatori, ma quello, che la mente arrivede nel suo pensiero, il quale purga la colpa per santa conversione. A quel primo miuno desidera di venire, il qual teme di essere dannato per esso. Sicche quando egli dice il telto: e non è piu nella potestà dell'uomo di venire a Dio in giudicio; di chiaro si dimostra essere alcun giudicio, il quale alcuna volta è desiderato ezian-dio da riprovati. E quale è quello, senon quello, di che San Paolo dice: I.Cor.II. se noi guidicassimo noi medesimi, in verità noi non saremmo giudicati? Di que-31. sto medesimo dice il Proseta: non è giudicio ne loro andamenti. Del quale Isai. 59.8. dice ancora David: l'uomo del Re ama il giudicio; cioè che colui, il quale Pfal.98.4 gia onora Iddio per fede, sollecitamente giudichi, e vegga quello, che egli debbe fare per opera. Onde da capo è scritto: sia giudicato innanzi a Dio, e Job. 35.14 aspettato. Dinanzi a Dio è giudicato colui, che ragguarda Iddio col cuore, ed esamina con sollecita discussione i suoi fatti in presenza di Dio ... quale Iddio tanto piu sicuramente ciascuno aspetta, quanto tuttodi esamina con sospetto la vita sua. Imperocche colui, che verrà al suo final giudicio, non sarà gia giudicato innanzi a lui, ma da lui. Di questo giudicio della mente Iddio dice per la bocca del Profeta all'anima, che dimentica tal giudicio: riduci me nella memoria tua , acciocche noi fiamo giudicati infieme . Narra , fe Ifai. 43. tu hai alcuna cofa, acciocche tu fia giustificato. Imperocche ciascunt uomo deb- 26. be nella mente sua con sollecita esaminazione discutere le sue ragioni dinanzi a Dio, e quelle di Dio contra sc. Dico, che egli dee eautamente pensare i beni, che egli ha ricevuti da lui; e per vivere dissolutamente, quanti mali egli ha fatti in cambio di que' beni. La qual cosa gli eletti non cessano tuttedi di fare. Onde ben dice Salomone : i pensieri de giusti sono i giu-Prov.12.5 diej; perocche essi vanno al secretario del giudicio infra il seno de loro cuori. Eglino considerano, quanto rigidamente, quandoche sia, serirà colui, che ora tanto tempo aspetta pazientemente il peccatore: temono quelle cose, che si ricordano aver fatte: puniscono con lagrime quello, che si ricordano aver male operato: temono i sottili giudici di Dio, eziandio in quelle cose, che essi forse non hanno potuto discernere in loro medesimi : veggiono, che Iddio vede quello, che essi, per esser nel corpo, non possono vedere in loro medesimi . Ragguardano il Giudice distretto, il quale tanto piu rigidamente percuote, quanto viene piu tardi. Eziandio veggiono la moltitudine de' santi Padri sedere insième con lui : e riprendono ora se medesimi di quello, che essi dispregiarono gia i loro detti, o i loro esempli: e a questo modo effendo coffretti dal timore della loro propria mente nel secretario del giudicio di dentro, puniscono per penitenza quello, che essi per superbia aveano commello. Ivi annoverano contro di loro cio che gl' impugna dentro. Ivi ragunano dinanzi agli occhi del cuore cio che essi hanno da piagnere. Ivi veggiono cio che si potrà sentenziare per lo Giudice irato, e distretto. Ivi patiscono tanti tormenti, quanti temono di patirne. E in tal giudicio, che la mente esamina da se stessa, non manca ogni artificio, che suol punire duramente i malfattori; imperocche la coscienza accusa, la ragione giudica, la paura lega, e il dolore tormenta. Il qual giudicio perciò punisce più certamente, perche tormenta dentro, cioè perche di fuori non viene chi tormenti. E pertanto ciascuno, quando comincia a esaminare contro di se le

Prave opere della sua vita, esso medesimo è quello, che è l'attore; ed esso medesimo è quello, che è accusato. Esso ha in odio se tal quale egli si ricorda essere trato: ed egli medesimo è quello, che perleguita se stello qual su : e così si sa zusta nell'animo di se medesi-Jerem. 8.6. mo contra se medelimo : la qual zuffa genera pace con Dio. Quelta zuffa del cuore cercava Iddio, quando disse per lo Proseta: lo sono stato attento, e ho ascoltato: muno farla quello, che è bene; nullo è, che farcia penitenza sorra il peccato suo, dicondo: che ho io fatto! Per questa umana zusta del cuore era stato: placato Iddio, quando diste al suo Proseta del Re Acab, che riprendea se stello: vedesti Acab umiliato dinanzi a me? Perche egli è umiliato per mia cagione, non inducerò questo male ne' di suoi. Ora perche noi abbiamo in nostra potestà di fare tal giudicio intrinseco della nostra mente; esaminando accusiamo noi medesimi tali quali noi siamo stati, e per penitenza ci puniamo noi stessi. Non cessiamo adunque, mentre che ci è secito, di giudicare quello, che noi facciamo; e udiamo faviamente quel che dice il telto nostro: non è țiu in potestà dell'uomo di venire a Dio in giudicio. Ma suole essere usanza de' perversi uomini sempre di sar male, e mai non discutere quello, che essi hanno satto; imperocche eglino trapassano con la mente cieca cio, che effi fanno; e non conoscono mai il fatto loro, senon quando sono puniti. will contrario fanno gli eletti, cioè che essi esaminano tuttodì gli atti loro dalla fonte delle loro cogitazioni, e nettano infino dal fondo ciò, che vi truovano torbido dentro. Imperocche come noi fentiamo in che modo crescono le nostre membra, come diventi grande il corpo, e la nostra bellezza si muti, e i capelli neri si convertano in bianchi e canuti, e tutte queste cose si fanno in noi, non accorgendoci noi; così la mente nostra si cambia da se medesima per l'uso delle sollecitudini terrene d'ora in ora della vita nostra; e noi non ce ne accorgiamo, se noi non esaminiamo con sollecita guardia la noltra coscienza, e se noi non pensiamo tuttodi i nostri difetti, o i nostri miglioramenti, Imperocche lo starsi così, e non discutere i fatti suoi, è un tornare allo stato della vita vecchia; cioè che quando la mente noitra è lasciata senza essere spesso esaminata, si addormenta in una vecchiezza di negligenza. E questo interviene, perche non curandosi ella di se medesima, e perdendo insensibilmente ogni suo buon proposito di far bene; non lo sapendo ella, si invecchia, e diparte dalla forma della sua prima sortezza. Onde il Proseta dice sotto nome d'Esraim: gli strani mangiarono la sua sortezza, ed egli non lo seppe: e similmente i capelli canuti si sono sparti in lui, ed egli non lo seppe. Ma quando la mente nostra comincia a ricercare se medesima, e sottimente si esamina per penitenza, si lava per lagrime di questa sua vecchiezza, e incesa da tristizia si rinnovella: e quella, che per essere inveterata nel male, poco meno era che raffreddata, si riscalda di nuovo per l'amore intrinseco, che le è dato da Dio, e per le sue buo-ne opere nuove. Onde Paolo Apostolo ammonisce i suoi Discepoli, i quali erano invecchiati nella cattiva usanza della vita mortale, dicendo: rinova-Ethes.4. tevi in issirito della vostra mente. Ma gli esempli de' Padri passati, e i comandamenti della Scrittura molto ajutano a far queste cose; imperocche se noi ragguardiamo l'opere de' Santi, e pognamo gli orecchi a' comandamenti di Dio, saremo accesi a sar bene per vedere dall'un lato quegli esempli, e dall'altro per udire que' comandamenti: e il nostro cuore non sarà allora da accidia ristretto, quando sarà provocato a seguitar coloro. Onde ben su detto a Moisè: il suoco arda sempre nell'altare, il quale il Sacerdore nutriche-

Levit. 6.

rà, mettendovi sotto ogni di la mattina legne.

L'altare di Dio si è il cuor nostro, nel quale, secondo il comandamento, sempre dee ardere il suoco; perocche di bisogno è, che da esso cuore

si accenda la fiamma della carità senza intermissione verso Iddio. In questo altare il Sacerdote dee mettere legne fotto ogni dì, acciocche il fuoco non fi spegna. Ogni uomo ripieno della sede di Cristo si è in verità membro de! sommo Sacerdote celeste, siccome San Pietro Apostolo dice a tutti i sedeli : voi siete generazione eletta, e regale sacerdozio. E siccome San Giovan- 1. Petri 2. ni Apostolo dice : tu ci hai fatti Regno, e Sacerdoti all' Iddio nostro. Addun- 9. que il Sacerdote, che nutrica il fuoco nell'Altare, tuttodi metta fotto legne; Apoc. 1.6. cioè che, acciocche in ciascun fedele non manchi la fiamma della carità, non cessi di ragunar nel cuor suo sì gli esempli de' Santi passati, come eziandio la tellimonianza della santa Scrittura. Imperocche quasi è un dare al suoco cosa da ardere, nell'esercitare della carità il porgere alla mente gli esempli de' Padri antichi, o i comandamenti di Dio. E perche la nostra nuova disposizione di dentro invecchia tuttodì per la conversazione medesima di questa vita; dobbiamo noi nutricare il fuoco, aggiugnendovi legne, acciocche, mentre che ella è affottigliata per lo vizio nottro inveterato, rifusciti per li esempli, e testimonianza de' santi Padri. E però gli è ben comandato, che raguni legne la mattina ciascun dì. Queste cose non si fanno, senon quando la notte della cecità si è spenta. Ovveramente perche la mattina è la prima parte del dì, ciascun sedele pensi queito per la prima cosa, cominciando a posporre i pensieri della vita presente; e con quanto ssorzo esso puo, e con ogni studio di santa carità infiammi quello, che vede venite gia meno in se medesimo. Imperocche questo suoco nell'Altare di Dio, cioè nel cuor nottro, tolto si spegne, se egli non è ajutato sollecitamente dagli esem-pli, che gli siano porti de santi Padri, e dalla testimonianza della santa Scrittura. Apprello ben seguita ivi, che fosto l'olocausto, arderà il grasso di Levit. 6. dentro degli animali pacifici sacrificati. Ciascuno, che accepde in se questo 12. fuoco della carità, pone se medesimo in verità disopra, come olocausto, cioè come facrificio; perocche egli arde, e confuma ogni vizio, che mal vivca in lui. Sicche quando egli considera le radici delle sue cogitazioni, e quando col coltello della santa conversazione uccide la sua prima cattiva vita, pone se medesimo nell'Altare del suo cuore, e si si accende, e riscalda col fuoco della carità. Per lo qual facrificio arderà la graffezza degli animali pacifici; cioè che la nuova vita ingrassata dentro per le buone opere, facendo pace fra noi e Dio, rende odore soavissimo di noi. Ora perche esta carità non si spegne mai ne cuori degli eletti; dirittamente ivi soggiugne Moise, e dice: questo suoco sarà perpetuo, il quale mai non mancherd lbid. 13. nell' Altare. Mai in verità questo fuoco non mancherà nell' Altare: perocche eziandio dopo quella presente vita il servore della carità crescerà nelle lor menti. Imperocche per la continua visione di Dio interviene all'anime beate, che tanto piu amano l'onnipotente Iddio, quanto piu lo veggio-

Ma questo, cioè che noi, essendo ajutati dagli ammonimenti della divina Scrittura, e dagli esempli de Santi passati, siamo liberari del prosondo 8. di questa vita, si figura bene per esser messo. Geremia Proseta nel pozzo. Jerem. 38. Il quale acciocche egli sia tratto suori, conviene, che gli sieno mandate su-11. ni, e panni vecchi. Che significano le funi, senon i comandamenti di Dioi i quali quando, essendo posti noi nelle perverse operazioni, ci stringono, e si ci liberano, quasi ci legano, e traggonci suore, quasi ci tirano in giù, e levanci in alto? Ma acciocche essendo legato di queste suni, egli non sia segato da esse, quando è tratto suori; gli sono mandati con esse eziandio panni vecchi. Perocche gli esempli degli antichi Padri ci confortano, acciocche i comandamenti di Dio non ci spaventassino, e acciocche noi pigliamo ardire di poter sare per comparazione di loro quello, che noi temiamo

per

ito profondo, leghiamo noi medefimi con queste funi, cioè ci strigniamo

son queiti comandamenti di Dio. Apprelso abbiamo panni vecchi, co'quali le funi si tengano meglio; cioè che noi ci confortiamo con gli esemple de' Padri passati, acciocche i sottili comandamenti di Dio non sediscano noi infermi, e timidi, quando ci leviamo in alto. Quasi certi panni vecchi poneva fotto San Paolo, quando per follevare i fuoi Discepoli a' comandamen-Ebr. 11.36 ti suoi spirituali, egli lodava gli esempli degli antichi, dicendo: i giusti uomini provarono gli scherni e le battiture, appresso i legami, e le prigioni. Furono la-Ebr. 13.7. puliti, furono segati, furono tentati, furono morti col taglio del coltello. E po-co poi: avendo dunque innanzi posto la moltitudine di tanti testimoni, lasciando stare ogni peso, e ogni peccato, che ci è intorno, per pazienza corriamo la battaglia, che ci è posta innanzi. E da capo dice: risordatevi de' vostri Prepositi. i quali vi hanno parlato le parole di Dio; e guardate la fine della loro cenversione, e seguitate la loro sede. San Paolo prima, cioè quando parlava de' comandamenti spirituali, mandava giù quasi sun; ma poi, ricordando gli esempli, vi aggiugneva quasi panni vecchi. Ora noi che siamo provocati quali dalle parole di tanti comandamenti, e siamo ajutati da comparazione di tanti esempli, ritorniamo a' nostri cuori, esaminiamo cio che noi sacciamo, e accusiamo cio che ossende la regola della divina giustizia, acciocche l'accusa noîtra medefima ci scusi appresso del distretto Giudice; perocche tanto piuttosto siamo noi assoluti in questo giudicio della nostra mente, quanto piu distrettamente noi ci tegnamo colpevoli. E non dobbiamo lasciar passare i tempi atti a far questo; perocche noi non lo possiamo fare dopo il tempo poi di quelta vita. E pertanto non dice il nostro telto indarno, che non è piu in potestà dell'uomo, che egli venga a Dio in giudicio. Onde ci è ridotto a memoria per la Scrittura quello, che allora noi non potremo fare, acciocche ora noi non lasciamo andare quello, che noi possiamo fare. Ma ecco noi fiamo occupati dalle faccende, le quali effendoci continuamente poste innanzi, ci torcono l'occhio della nostra mente da considerare noi medesimi. Di che interviene, che il mostro cuore si sparge suori di se in queste cose vifibili; e per ellere occupato di fuori, dimentica quello, che abbia a fare dentro da se. Ma le parole d'Iddio lo pungono con terribili sue minacce, quasi con certi chiovi, perche egli si svegli, e perche l'uomo percollo almeno da paura, tema sopra di se gli occuiti giudici di Dio, i quali, per essere aggravato dalla pigrizia, si singe di non sapere. E, come noi dicemmo gia di sopra, la nostra mente per esser mate avvezzata, si diventa grave per la vianza medefima della vita vecchia, e quasi dormendo sta assorta neste cose, che ella vede di fuori; imperocche poiche ella si spande una volta suori a desiderar le cose visibili, si trae da considerar dentro le cose invisibili. Onde in tal caso di necessità è, che ella sia serita da' giudici di Dio invisi-bili, poiche ella si sparge per le cose visibili; e perche, dilettandosi male, ella si è gittata tutta in quelle cose elleriori, almeno essendo percossa, ritorni a cercare quello, che ella avea abbandonato di sua salute. Ecco la divina Scrittura con certo terrore ferifce i cuori pigri, e lenti, acciocche eglino non si appressino a queste cose di suori, che passano via, ma a quelle, che sono eterne, e che eglino hanno perduto di dentro. Essa santa Scrittura ci dimostra quello, che Iddio ditermina di noi per occulta sua sentenzia, acciocche noi non pensiamo suor di modo queste cose esteriori. Appresso dice, che cosa siasi fatta di noi sopra noi; acciocche noi ritragghiamo l'occhio del cuor nostro da queste cose temporali, e mettianlo a considerare il secre-to della nostra disposizione intrinseca. Ma poiche egli ha narrate molte cose delle pene de peccatori, subito pone l'occulto giudicio, il quale è ordimato fopra di noi pietofamente, e giustamente, quando alcuni perdono queslo, che parea, che essi avessino: e gli altri ricevono quello, che altri per loro merita perdono. Imperciocche dice: egli abbatterà molti; e innumerabili: e farà stare alori per loro.

Quelto, che il nostro testo dice, tuttodi si fa. Ma perche ancora non si vede il fine dell'uno, e dell'altro, è meno terruto. I peccatori non riconoscono mai la lor colpa, senon nella pena : e perche la pena è indugiata, la colpa è dispregiata. Essi peccatori caggiono dallo stato della giustizia; e cadendo eglino, altri pigliano il luogo della falute. Ma effi perciò non fi curano della loro caduta, perche non attendono alla morte eternale, che in perpetuo gli terrà; perocche se essi dirizzassino l'occhio a quello, che eglino ivi patiranno, temerebbono di far quello, che essi sanno qui. E a tutti è mansselto, che l'omnipotente Iddio debba sar pubblica esaminazione in quel finale giudicio; acciocche egli mandi akti'a' tormenti, e metta altri a partecipare la gloria del Regno celeste. Ma tuttodi si sa nel secreto giudició di Dio quello, che allora si farà nel pubblico; imperocche esso Iddio per sua giultizia, e per sua misericordia esamina e dispone i cuori di ciascuno; e alcumi schifa, che non vengono al conoscimento delle cose intrinseche; e alcumi tira a quelle cose, she sono dentro. Gli eletti accende all'apperito delle cose interiori; e i reprobi lascia pensare le cose esteriori per loro consolazioni carnali. Dirizza i cuori degli eletti alle cose superne; e attuffa la superbia de' percatori nelle cofe infirme, e basse. Ma perche i cuori degli uomini fono mafositi agli occhi d'altrui; non fi pue fapere chi è riprovato da Dio ; peresche noi non possiamo vedere quello , che ciascuno pensa. Imperocche spelle volte la deliberazione del pensiero, che è nel cuore perverso, non è venuta infino all'esfetto dell'opere; e forse ancora è ristretto dentro per abito della mente coini, che già colla mente va vagando fuori. Ma ciascumo di tale stato allor cade innanzi al cospetto del Giudice intrinseco, quando per cattivo defiderio si è parrito da voler sentire le cose interiori. Inserviene nientedimeno alcuna volta, che quelli tali dopo l'ufanza della mala operazione rifuscitano per subito amore nella speranza del Regno celeste: s quegli, che fi fono fparti in perverfe-operazioni, con riprenfioni riducono loro medefimi alla confiderazione delle cose superne. Quegli uomini, che gli veggiono, ancora peníano, che esti sieno tali, quali lungo tempo gli hanna veduti in cattivi coltumi. Ma per lo contrario essi perseguitano con la esaminazione di distretta considerazione la loro mala vita, che essi si ricordano aver tenura. E ben si sa quello, che essi sono stati; ma non si sa quello, che già hanno cominciato à effere. Il perche interviene spesse volte nell'una condizione degli uomini, e nell'altra, che quegli, che pajono star ritti già secondo il giudicio umano, giacciono nel cospetto dell'eterno Giudice; e quegli, che ancora giacciono dinanzi agli uomini, già fono ritti innanziali cospetto del Giudice eterno. Quale nomo arebbe poruto-stimare, che Giu-Luc.23.49 da Scariotto aveile perduto lo stato della grazia, eziandio dopo la degnirà Apostolica? E per lo contrario chi arebbe creduto, che il Ladrone avesse trovato vita eterna eziandio nell'estremo punto della morte medesima? L'occulto Giudice presiedendo, e giudicando i cuori dell'uno, e dell'altro, l'uno piatosamente elesse, l'altro giustamente danno. Giuda per distrema sentenza cacciò di fuori; e il Ladrone per misericordia trasse dentro. Onde il Profeta bene annunzio, che al tempo della sua passione alcuni doveano resuscitare, dicendo: io tempeneva il mio bere col pianto.

Il beveraggio si trae dalle parti di suori a quelle dentro: e il pianto 10. viene dalle parti di dentro a quelle di suori. Sicche il temperare Iddio il bere con pianto, si è rirare alcune di fuori-dentro, e altri di dentro tirare Tomo 111, G g

di suori. Abbatte Iddio molti, e innumerabili; e sa stare degli aleri per loro. Appresso, come ancora noi abbiamo già detto, questo abbattimento prima li sa dentro, acciocche poi si mottri suori. È satto tale abbattimento, 10. alcuna volta le parti di fuori pajono quali fane; ma già denero sono fraci-de: perocche egli è seritto: il cuore è esaltata innanzi alla ruina. Adunque Prov.16. ivi sono i peccatori seriti, dove essi insuperbiscono. Onde ancora è scritto: Ezech.6.9 ia ho percosso il loro cuore, che lusturia, e partesi da me; perocehe il formicare dentro, si è dilettarsi delle cose di suori vietate : Ma gran percossa di cuore si è il sollevamento medesimo, che sa il superbo; imperocche per quella cagione cade egli dalla vera falute, perche egli gonfia per lo vantarsi di avere alcuna virtù. I superbi dispregiano Iddio, e cercano la gloria propria, abbandonando quella di Dio loro Creatore. I quali quali issofatto caggiono, che essi rimangono in loro medesimi, lasciando la potenza de' Superiori. Ancora sono attriti, e percossi; perche lasciando le cose celesti, cercano le terrene. Or quale puo esser maggior contrizione, che cercare i gaudi Psal. 146. superni per gli terreni. Onde ben dice il Proseta: egli umilia i peccatori infino alla terra; perche quando essi abbandonano le cose celesti, cio che essi appetiscono suori di se, si è cosa terrena. E quando si ssorzano di apparere piu di fuori; allora da meno è quello, che essi appetiscono, cioè la terra, e le cose Jerem.17. terrene. De quali dirittamente dice Geremia: partendosi da te, soranno scris-13. ti in terra. E per lo contrario dice degli eletti: godete, che i nome vostri so-Luc.10.20 no strutti in Ciclo. Queita contrizione prima totto entra nella mente, acciocche poi proceda in opera. Prima commuove i fondamenti del penfiero, acciocche poi percuota l'edificio della operazione. Onde con somma sollecitudine ci dobbiamo sforzare, che ella si sia vivificata ove ella nasce; perocche Prov. 1.23 egli è scritto: con ogni guardia conserva il cuor suo; perocche la visa procede da Matth. 15 effo . E da capo è icritto : del cuore escone i mali pensieri. Sicche dentre dobbiamo vegghiare, acciocche quando la mente si leva in alto, ella non cag-18. gia. Dentro conserviamo cio che noi facciamo di fuori; imperocche se una volta la puzza della superbia consumerà le midolla del cuore, tosto cadrà la corteccia vota della vilta di fuori. Abbiamo qui appresso da notare, che quando si dice, che alcuni sono fermati nella loro itanza, perche gli altri caggiono; si dimostra, che il numero degli eletti è certo, e diffinito. Onde ben dice l'Angelo alla Chiesa di Filadelfia : sieni quello, che tu hai ; acsweche un altro non solga la corona tua. E pertanto la speranza degli umili è 11. nutricata, e il gonfiamento de superbi è premuto per questa sentenza : per la quale si mostra, che la vita di alcuni è dirizzata in alto, e di alcuni è tirata à terra; quando quelli possono perdere i beni, di che essi insuperbiscono: e costoro possono ricevere quello, di che essi sono dispregiati per non avergli. Addunque abbiamo paura di perdere quelle cose, che noi abbiamo ricevute; e non perdiamo la speranza di coloro, che non l'hanno ancora ricevute. Noi sappiamo quello, che noi siamo oggi; ma non sappiamo quello, che poco poi noi possiamo essere. Perocche coloro, che forse noi dispregiamo ora, polsono ricevere la grazia tardi, e nientedimeno trapassare la noltra vita con piu serventi studi. Il perche noi dobbiamo temere, che cadendo noi, non li rilievi un' altro, il quale era schernito, quando nei stavamo ritti ; benche nen sappia già stare ritto colui, che sa dispregiare quello, chè non sa star ritto. Questa paura de' giudici mettea Paolo Apostolo ne' cuori de'suoi 1.Cor. 10. Discepoli, quando diceva: colui, che si stima di star sitto, guardi, che non caggia. Ma per quello, che il testo nostro dice, che egli attrita molti, e di subito aggiugne, imnumerabili; o egli volle esprimere la moltitudine de'dannati, i quali patlano il numero della confiderazione umana; o chiaramente volle dimostrare, che tutti quegli, che periscono, non sono nel numero de

eli elective però fiano-immunerabili, perche sono short del numero. Onde il Profeta ragguardando, che tanti dalla parte di fuori credono in questo ten po nel corpo della Chiefa, quanti non è dubbio, che passano il numero, e la quantità degli eletti ; dice : essi sono multiplicati sopra il novero . Come se Psal. 20.6. egli dicesse: quando molti entrano nella Chiesa, vengono ezrantio dalla parce di fuori alla fede coloro, i quali sono schiusi dal novero del Regno celesto: i quali per esser tanti, trapassano la quantità degli eletti. Ondo Gere-Jerem.37.
mia Profeta dice: la Città fard edificata al Signore dalla terre di Ananeel infino 38. alla porta del entito, e passerà oltre alla regola della misura. Ogni nomo sa. che la Città d'Iddio è la Chiesa santa. Ananeel si è interpretato la grania d'Iddio : e nel camo due pareti si congiungono. Sicche due volte dice, che la Città d'Iddio si è edificata della sorre di Anancel mfino alla porta del camto; percoche la fanta Chiefa, cominciando dall'altezza della superna grazia, è edificata infino alla entrata dentro, che sa l'un popolo, e l'altro, cioè il Giudaico, e il Gentile. Ma pereno crescendo in essa la moltitudine deglinomimi, eziandio i danmati vi sono raccolti; dirittamente soggiugne; e pasferà oltre alla regola della mifura; perocche ella è diftefa infino a coloro, i quali paffando la regola della giultizia, non ione fra il nevero della mitura celestiale. Onde per Isaia si dice alla Chiesa medesima : su farai dilatata-a ma-1 sai.55.3. no destra, e simistra; e il seme uno possederà le gente. La Chiesa si è distesa dalla mano destra dentro la moltitudine delle genti, quando riceve alcuni, che debbono effere giustificari. Ma de sinistra è dilatata, quando riceve in se atcum , che eziandio debbono durare mel peccaro. Per quelta moltitudine, che giace fuori del numero degli eletti, dice Critto nel Vangelo: molti fono i Matth.20. chiammeri, ma pochi gli cletti. Ma quello, cioè che effendo alcuni eletti, gli 16. altri sono percossi, interviene, perche so merita colui, che è percosso, non per malvagitade di colui, che lo percuote: perocche Iddio non è iniquo, per-Rom. 3.5. che egli punisca. Il perche foggiugne dirittemente: egli sa le loro operazioni; e però, inducerà la notte, e sarunno astritati, e percossi. Noi dobbiamo diligentemente sapere, che oiascun peccatore percosso è attritato la notte in due modi ovveramente per retribuzione di pena esteriore, ovveramente è accecato denero nel cuore per occulta fentenza. Il peccatore cade nella notte, quando perde in perpetuo il lume della vita per lo estremo giudicio. Onde scritto è : legasegli le mani, e i piedi; e matteselo nelle tenebre esteriori ; perocche Matth.22 egli per propria volontà è accecato in quello modo nelle cose interiori . Ap- 13. presso l'iniquo è percosso nella notte, quando per esser dannato per la confusione de peccati patfati, non truova il lume della verità, e non conosce quello, che debbe fare da quinci innanzi.

Ogni peccato, che non è tosto purgato per penitenza, o egli è peccaso, e cagione di peccato; o peccato, e pena di peccato. Il peccato, che mon è purgato per penitenza, per la sua gravezza medesima tira subito dele-to a se un altro peccato. Onde interviene, che esso non è solamente pec-cato; ma peccato, e casione di peccato. La colpa, che seguita, nasce da quel peccato, per lo quale la mente accecata è condotta a effer legata peggio da un' altro peccato. Ma il peccato, che nasce di peccato, gia non è solamente peccato; ma è peccato, e pena di peccato: perocche l'onnipotente Iddio per giusto giudicio acceca il cuore del peccatore, acciocche per merito del primo peccato eziandio caggia in altri peccati. Così Iddio abbandonando percuote il peccatore, il quale non vuol liberare. Onde debitamente è detto pena di peccato quello, dal quale il peccatore merito giustamente essere accecato. La qual cosa permette Iddio per sua disposizione ordinata di sopra, cioè in cielo, e per lo peccato fatto qui disotto, cioè in terra; acciocche la colpa presedente sia cagione di quella, che segue; e da capo quel-

in, che segue, sia pena della procedence. Questo ben vedez San Paolo qui-Rom.1.11 fi effer un seme di errore, quando dicea, che avende comsciuse Iddie, nol glorificareno, como Iddio, o non rendeano grazie a lui; non diventamen mani in love pensieri. E di subito aggiunse quello, che surgeva di tale ernore, di-cendo: per la qual cosa Iddio gli dette ne desideri de lovo cuori; sood de intemandizia; acciocche effi tormentine i loro corpi con ingiurie in loro medefini . E perche conoscendo Iddio, volontariamente commissono il peccato della superbia, fierono accecati; perocche eziandio essi non conobbono quello, che eglino faccano. E quegli, che non vollono seguitare la intelligenza, che essi auezno del peccato e della cagione del peccato, perdettone il lumo dell'intelligenza nel peccato, e in pena del peccato. Sicche per punizione del primo peccato si cuopre la sossa del peccati seguenti; acciocche chi scientemente fa il male, dipoi eziandio non sependo caggia in altri peccati gin-samente. Questo interviene, acciocche le colpe siano serite delle colpe, e acciocche il-moltiplicare de peccati medelimi lia moltiplicare pene a peccatori. E perche l'onnipotente Iddio dà per sua grassa tempo di penitenza, il qual tempo l' nomo por sua malizia ritorce ad uso della sua iniquitade; per giusto giudicio permette egli, che la moltiplichi; acciocche, quandoche lia, piu eccessivamente sia punita. Per questa cagione Paolo Apostolo dice 2. Thef. 2. da capo ad alcuni : l' ira di Dio è percenuta sopra di lore, asciecche egline compiano sempre i pescati loro. Per quella cagione ancora dice l'Angelo a Giovanni Evangelila: colui, che nuoce, muca ancora: e solui, che è nulle 16. Apoc.22. SI. brutture, diventi ancora piu brutto. Similmente dice David: aggingni duiqui-**₽**/d.68. tade sopra iniquitade lore, acciocche eglino non entrino nella tua giustizia. Per questa cagione da capo dice il Salmilta medesimo d'Iddio: immissime per 28. gli Angeli mali fece alla semita dell' ira fua . Vuol dire, che la via stretta Pfal. 77. dell' ira fece Iddio larga a punire i peccasori. Iddio giustamente permette, che il cuore aggravato da peccati passati , sie ingannato dalle suasioni eziandio susseguenti degli spiriti maligni ; acciocche ; poiche degnamente 49. egli è condotto alla colpa, il suo peccato cresca in pena. Onde dice, che Iddio sece della semita, che è via stretta; una via larga all' ira sua. La via è piu larga, e piu ampla, che non è la femita. Sicche il far della femita via, si è per diffretto giudicio dilatare le cagioni dell' ira; acciocche coloro, che sono illuminati, e non vogliono sar bene, poi giustamente accecati facciano cosa, donde essa meritino di essere piu puniti. Per questa cagione Genes. 15. dice Moise: ancora non sono compiuti i peccati degli Amorrei. Apprelso per quella medesima cagione Iddio dice per Moisè; la vite loro è della vigna de Soddomiti; e la loro propagine è della vigna di Gomerra. L'uva loro è 32-33-34- seva di ficle, e acino di amaritudine a loro. Il vino loro è fiele di dragoni, e veleno d'aspidi insanabile. Or non sono tutte queste cose congregate appresso di 35. me, e segnate ne' miei tesori? Nel giorno della vendetta io renderò horo. Quanti molti mali di loro avea gia narrato? e nientedimeno di subito aggiunse : nel tempo, quando fedrucciolerà il loro piede. Ecco come descrive i loro atrocissimi mali ; e nientedimeno Iddio ragguarda lo sdrucciolare, che, dee venire nel di della vendetta, cioè del giudicio finale, nel quale le lor colpe sia-no multiplicate bene. Gia hanno eglino donde meritano di esser feriti; ma nientedimeno Iddio sostiene, che il peccato cresca ancora, acciocche con piu crudel pena possa tormentare i peccatori. Il peccato, e la cagione del peceato gia merita pena; ma ancora si aspetta, che il peccato, e la pena del peccato aggiunga accrescimento di supplicio. Ma alcuna volta un medesimo peccato è peccato, pena di peccato, e cagione di peccato. Quello mostreremo noi meglio, se noi rechiamo innanzi agli occhi i casi medesimi.

Lo sfrenato empimento, del ventre flimola la grafiezza della carne in fervo-

re di Influria. La lussuria commessa spesse votre si ricuopre, o per ispergiuramento, o per omicidio, acciocche ello non fia punito per vendetta del legge umana. Pognapro adunque innanzi agli sechi, che uno ha allargato il freno del peccato della gola, e poi superchiato da esso peccato commite il peccato dell'adulterio: ed essendo sopragiunto nell'adulterio, nascosamente ha ucciso il marito dell'adultera, acciocche esse non susse da sui condotto al giudizio. Questo adulterio posto nel mezzo della gola, e dell'omicidio, che nasce dal peccato della gola, e genera l'omicidio, si è pena, e cagione e peccato. Peccato prima è per se medesimo; ma è pena di peccato, perche accrebbe la colpa della gola; ed è cagione di peccato, perche exiandio gonerò l'omicidio, che ne segue. Sicche un medesimo peccato è peccato, e pena del precedente, e cagione della colpa fuffeguente; perocche egli con-danna il peccato pallato, quando l'aggrava; e ancora femina il peccato, che segue, il quale dee esser danuaco. Adunque perche l'occhio del cuore è accecato pe' peccati pallati, degnamente è chiamata mette quella cecità, che per punizione della pena passata confonde l'animo del peccatore; perocché per essa notte è nascotto il lume della verità agli occhi di colui, che pecca. Il perche ben dice: egli sa l'opere loro; e pero inducerà la notte, e faranno attritati, e percossi. Imperocche, come noi abbiamo spesse volte detto, i mali precedenti fanno, che per le tenebre fuffeguenti gli uomini da capo vengano a peccare: che pero gia non possono vedere il lume della giustizia per quello, che essi non vollero vedere, quando poterono. Iddio, diciamo, che induce la notte, non perche egli induca tenebre; ma perche non allumini per sua misericordia i cuori oscuri de peccatori. Sicche quel, che noi diciamo, che egli acceca nella notte, si è non voler liberare dalle tene-bre della cecità. Or feguita il testo: egli gli percosso quasi come nel luogo di quelli, che il veggono. Questo nome quasi è stato usato di porre nella santa Scrittura alcuna volta per similitudine, siccome dice l' Apostolo Paolo: 1. Cor. 6. quasi tristi, ma sempre godenti. Ma per verità si pone, come dice San Gio- 10. vanni: noi vedemmo la gloria di lui, gloria quasi dell'Unigenito del Padre. Jo.1.14. In questo suogo del nostro testo non monta alcuna cosa, o che sia posto per similitudine, o per verità; perocche per qualunque modo si dica, significa apertamente la mala vita de peccatori. Appresso la santa Scrittura chiama gli empj propriamente gl'infedeli. E pero i peccatori sono per quella differenza divisi dagli *empi*, che benche ogni empio sia peccatore, nientedimeno non ogni peccatore è empio; perocche si puo dise eziandio peccatore colui, she è sedele. Onde San Giovanni dice : se noi diremo, che non abbianto peccato, mei 1.10.1.8. medasimi ci inganniamo. Sicche empio propriamente è quello, che è diviso dalla pietate della religione Cristiana. Di tali dice il Profeta i non risurgone Psal. 15. gli empi nel giudicio. Ma il luogo di quegli, che veggeno, si è la santa 14. Chiesa; perocche in essa dirittamente è posto l'uomo, acciocche egli vegga, che Iddio è vero lume. Onde su detto a Moisè: un luogo è appresso di me, exod.33. e tu starai sopra la pietra, quando passera la min Maestà. E poco poi : 10 21.23. leverò via la mia mano, e tu vedrai le parti mie di dietro. Per lo lucgo si tigura la Chiesa, per la pietra Iddio, per Moise la moltitudine del popolo d' Israel, la quale non credette a Dio, quando predicò esso in terra. Sopra ella tiena stette il detto popolo, che ragguardò il dosso di Dio, che passava; perocche esso popolo d' Israel su ridotto nel seno della santa Chiesa dopo la passione, e ascensione di Cristo: e cost poi meritò di ricevere la Fede di Cristo, e conobbe la parte di dietro di colui, la cui presenza non vide. E pertanto dica il testo nostro di quegli, che perseverando nel peccato dentro alla fanta Chiefa, fono puniti per giusto giudicio di Dio; dica ancora di quegli, i quali l'Apostolo dimostra, e dice, come di persone, che con-

Tit.1.16. fessano con bocca di conoscere Iddio; ma con satti il niegano: dica, che Iddio gli ha percossi quasi come empi nel luogo di quegli, che il veggono. Essi stavano in quel luogo, dove parea loro vedere Iddio, e si amarono le tenebre in quel luogo, dove si vede il lume della verità: e benche eglino avessino gli occhi aperti nella Fede, nientedimeno gli tennono chiusi nella Isai. 56. opera. Onde ben si dice di Giuda: i suoi speculatori erano ciechi; perocche essi non vedeano por opera quello, che per professione ragguadavano. Onde eziandio è scrutto di Balaam : cadendo avea gli occhi aperti; perciocche ca-Num.24. dendo esso in perverse operazioni, tenea gli occhi apera nella contemplazione. Così cottoro avendo aperti gli occhi nella Fede, e non vedendo in 16. opera, erano posti dentro alla santa Chiesa con piatosa apparenza; ma essi si sono trovați suori della santa Chiesa per la loro perversa conversazione Eccle. S. 10 De'quali ben dice la Scrittura in un'altro luogo : io vidi gli emij fetolti, ? quali mentre vissono, sictiono in luogo santo : ed erano lodati nella Città, quasi operatori di opere giuste. Perocche la tranquillità della pace della santa Chiefa ha molti nascolti sotto il nome Cristiano, che son suggetti alla corruzione della propria, e mala volontà, i quali se sussino percossi da lieve vento di persecuzione, di subito sarebbono cacciati suori dell'aja, come paglia. Appresso alcuni si segnano del nome della Cristianitade: perocche per essere esaltato magnificamente il nome di Critto, veggono gia quasi tutti gli altri esser sedeli. E perche essi veggiono chiamare gli altri di quelto nome, s vergognano effi medefimi non parere Cristiani, come gli altri; ma piglia-15. no quello, che è di somma vuru, per bellezza della apparenza di suori. Onde tali , che per mala colcienza fono nudi dinanzi agli occhi del fupremo Giudice, si moltrano santi di suori per la loro prosessione dinanzi agli occhi degli uomini. Ancora sono alcuni, che tengono la Fede noitra cordialmense, e perseguitano con cattivi costumi quello, che essi hanno in apparenza per sede. A quali interviene spesse volte per divino giudicio, che, perche vivono iniquamente, perdono eziandio quello, che essi giustamente credeagio. Elli fenza alcuna cessazione si imbrattano di malvagie aperazioni, e noncredeno, che sopra cio si posta rendere punizione, e vendetta di giudicio. E spesso, perche non curano di ben vivere, trascorrono infino a negar Cristo, zziandio non avendo chi gli perseguiti. Onde in che modo possono esser chiamati fedeli coloro, che non credono, che venga loro addoffo il divin giudicio, perche hanno opinione di poter peccare senza essere puniti? Segno è, che hanno perduta la fede coloro, che non credono, che degna pena fi possa rendere alle perverse opere, che non sono emendate; rerocche, perche eglino dispregiano di osservare le nobili opere della Fede eziandio perdono la Fede, la quale parea, che tenessino. Sopra i quali il Psal. 136. Profeta dice in persona de nimici, che disseciono Gerusalem: votate, votase in lei in fine al fondamento. Ancora Paolo Apoltolo dice: niuno puo porre 1. Cor. 3. altro fondamento fuori di quello, che è posto, il quale è Cristo Gesù : I nemica votarono Gerusalem infino al fondamento, quando i maligni spiriti avendo prima disfatto l'edificio della buona operazione, traggono da'cuori de'fedeli la sodezza della Fede Cristrana; perocche come l'edificio fi sa sopra il sondamento, così l'opere son fabbricate sopra la sede. Onde votare infino al fondamenso, si è, che avendo dissatta l'opera del ben vivere, dissanno eziandio la integrità della Fede. Per questa cagione disse Geremia a Giudea: i figlino-Ir di Menfi, e di Tafni, che sono i cittadini di Egitto, ti hanno corretta in-fino alla testa. Corrompere infino alla testa, si è dopo l'uso della mala operazione effer corrotta nell'altezza medesima della fede. Imperocche i pessi-

> mi spiriti, quando involgono l'anima di alcuno in perverse operazioni, ma non possono corrompere la sodezza della Fede, quasi corrompono le mem-

bra di fotto, ma non giungono infino alla testa; perciocche chiunque è corrotto nella fede, è corrotto infino alla testa. Ma il maligno spirito giugne quali dalle membra di sotto infino a quelle di sopra, quando viziando la vita attiva corrómpe l'alta castitade della fede colla infirmità di non credere. Ora perche molte di quelte cose sono nascoste agli occhi degli uomini. ma sono maniselle a quelli d'Iddio, e perche vivono senza sede nella casa della fede; dica il nostro testo dirittamente : egli gli percosse quasi empi nel luogo di quelli, che veggono. Essi si dimostrano pii agli uomini nella santa Chiesa; ma son seriti, quasi empi, perche non possono esser nascosti al divino giudicio. A quali quelto viene in accrescimento di maggior pena; cioè che ciascun di loro per essere mescolato co' fedeli nel seno della santa Chiesa, dispregia scientemente la verità della sede. E percio sostengono piu grave pena, perche essi hanno eziandio il conoscimento del ben vivere per gli esempli, che eglino hanno de' loro maggiori. Perocche quanti uomini ora sono mostrati loro buoni, e sedeli, da tanti testimoni saranno accusati nel finale giudizio, perche eglino sanno quel che essi non si curano seguitare. Onde dirittamente soggiugne il testo: i quali quasi d'industria si sono partiti da lui. Noi dobbiamo sapere, che il peccato si commette in tre modi, cioè per ignoranza, o per infirmità, o per indultria. Piu grave è il peccato della infirmità, che quello della ignoranza; ma molto piu gravemente si pecca per proprio studio, che per infirmitade. Paolo Apostolo avea peccato per ignoranza, quando dicea: io fui in prima bestemmiatore, persecuto- 1. Tim. 1. re, e ingiurioso; ma ho ricevuto miscricordia, perche lo feci per ignoranza nel-13. la infedeltà mia. Ma San Pietro peccò per infirmità, quando una parola di una ancilla ruppe in lui ogni fortezza di fede, che esso avea promesso a Luc.22.57 Dio, e negò colla voce Iddio, il quale teneva in cuore. Ma perche la colpa della infirmitade, o della ignoranza tanto piu agevolmente si purga, quanto non si commette per propria industria; San Paolo, come il conob-be, corresse quello, che esso non sapea: e San Pietro innassiando con lagrime, rassodò la radice della Fede, che gia era mossa, e quasi secca. Per industria peccarono coloro, de quasi il nostro Maestro medesimo disse: se so so. 15. 22. non fussi venuto, e non avessi parlato lero, nen arebbone alcun peccato. Ma 24. era non hanno seusa del loro pecoato. E poco poi : e videno me, e ediarone me, e il Padre mio. Perocche altro-è non fare il bene; e altro è avere in odio chi infegna il bene. Siccome altra cofa è peccare avventatamente; e altra cosa è per deliberazione; imperocche spesse volte si commette il peocato con un impeto, che con deliberazione l'uomo non farebbe. Per infirmità suole alcuna volta intervenire, che l'uomo amerà il bene, e non lo-potrà fare. Ma il peccato per industria si è non fare il bene, ne amarlo. Adunque alcuna volta è piu grave amare il peccato, che sario. Così piu rea cola è avere la giustizia in odio, che non farla.

Alcuni sono nella santa Chiesa, i quali non solamente non fanno il bene, ma eziandio lo perseguitano; e i quali biasimano in altrui quello, che essi non si curano di operare per soro. Il peccato di costoro non si commette per infirmità, o per ignoranza, ma per sola industria; imperocche fe essi volessino fare il bene, e pure non lo potessino fare, almeno amerebbono in altrui quello, che essi non hanno in loro: e se l'appetissino di fare pur col folo defiderio, non arebbono in odio quello, che fanno gli altri . Ma perche udendo conoscono quello esfer bene , e vivendo lo dispregiano di fare, e vedendolo in altrui, il perseguitano; dirittamente dice, che per industria si partono da lui. Onde ben soggiugne il testo : e non vollono intendere le sue vie tutte. Non dice, che per infirmità non le intesono; ma che non le vollono intendere; perocche spesse volte dispregiano i pecca-

tori di sapere eziandio quello, che essi non vogliono sare. Ora perche dice Luc. 12. la Scrittura, che il servo, che non sa la volontà del Signor suo, e non sa quel10, che alcibe sare, arà poche battiture; ma il servo, che sa la volontà del suo signore, e non sa quello, che egli debbe sare, arà molte battiture; stimano costoro, il non sapere esser rimedio, ed esser cagione, che essi non siano puniti del peccato loro: e perche sono accecati solo dalla oscurità della superbia, non possono discernere, che altro è non sapere, e altro è non volere. Non sapere è ignoranza; ma non voler sapere è superbia: e tanto meno possono avere scusa di non sapere, quanto è piu loro opposso, che essi conoscano il bene, eziandio perche essi non volessino conoscere. Onde

Prov. 2.1. dice Salomone: la sapienza or non grida ella? E la prudenza ora non dà ella la voce sua, stando nell'alte ed eccelse sommitadi sopra le vie nel mezzo del-

le semite, cioè delle vie ilrette?

17.

Noi forse aremo potuto passare per la via di questa vita temporale senza conoscerla, se questa medesima sapienza si susse stata in un canto di una via stretta. Pure se ella avesse voluto stare occulta, dovevamo noi cercare di lei. Ma poiche publicamente ella ha mostrato i misteri della sua Incarnazione, poiche ella ha dato a Superiori lo esemplo della umanitade; si è ella posta nel mezzo della via stretta a noi, quasi nel nostro passare: accioeche noi percotiamo col piede in quella, che noi non vorremmo trovare; e acciocche percotendo la tocchiamo, quando passando noi non ci curiamo di vederla. Sicche dica il testo nostro: e non vollono intendere titte le vie sue. La via si è ogni operazione, che sece corporalmente la sapienza di Dio incarnata. Le vie sue sono gli ordini, e il modo del vivere, che egli pose innanzi a quegli, che vengono a hii. Onde tante vie mostro loro, quanti esempli dette di ben vivere. Il Proseta ragguardava le vie della sua umil-

Psal. 118. tade, quando sospirava, dicendo: io mi esercitero ne' tuoi comandamenti, e considerero le vie tue. Per questa cagione dice da capo di ciascun giusto, che Psal. 36. cerca di andare per gli esempli della umiltade di Cristo: gli andamenti della uomo sono dirizzati da Dio; ed esso molto desidera la via sua, cioè di Dio.

E perche tutti i superbi dispregiano tutti i fatti della umiltade di Cristo; dirittamente dice il testo: e non vollono intendere le sue vic. Queste vie sono vili nella vista, ma venerabili nell'intelletto; poiche altro è quello, che si vede in esse, e altro quello, che si aspetta dopo esse. Ora che si puo mossirare agli occhi visibili in questa vita altro, che dejezioni, sputi, scherni, e morte? Ma per queste cose insime si passa alle cose superne. Per queste cose brutte, che vanno innanzi, ci sono promesse l'eterne e gloriose. Sicche i superbi vidono le vie del Signore, ma non le vollono intendere; perocche spregiando le cose abbiette, e vili, che dimostrano quelle vie, perderono l'alte cose, che quelle vili, e abbiette promettono; perocche intendere le vie di Cristo, si è umilmente patire le cose transitorie, e con perseveranza aspettare le cose durature; acciocche noi cerchiamo la gloria eterna, secondo l'esemplo suo comperandola co' vituperi temporali : e acciocche noi attendiamo, non a quello, che ciascuno di noi patisce quì, ma a quello, che noi aspettiamo. A queste i superbi hanno tenuti gli occhi serrati; perocche quando eglino insuperbiscono della gloria della vita presente, non veggiono l'altezza della umilià di Cristo; imperocche l'umilià apre l' occhio dell'intelletto, e la superbia lo chiude. L'umiltà è un bel secreto di pietade: e tanto meno l'animo dell'uomo giugne a poterlo vedere, quanto piu gonfia; perocche per quello è egli cacciato suori, perche egli gonfia piu mattamente. Seguita il testo nostro: acciocche facessino giugnere a lui il grido del bisognoso; e udisse la voce de poveri. Quando questi insuperbiscono, gridano a Dio que' medelimi , che sono oppressati da' superbi. Ovve-

respecter parelle dice, che-esti feciente wenire a Dio le grida de poveri, perche cadando i Alperbi, i poveri, cioè gir umili di spirito, sono messi in les hiege. E perebe quello interviene per la loro caduta; dice il teilo, che cess s' hanne fatte, per este medalimo modo di dire, che noi diciamo, cina il cambo combatte, quando combattono quegli, che vi son den-tio a Ouvernmente tutte le cose, che noi abbiamo dette di sopra, si pos-soma riscrite eziandio a Prelati della santa Chiesa, i quali lasciando lo studig della predicazione ; si volgono all'opere terrene sotto il nome del regagunente. Sische dirittamente dice: acciocche essi facessino giugnere a lui il gii-de del bisignoso, e udisse la voce de poveri. Imperocche quando occupandos. con nette inflectitudini del Mondo, abbandonano l'uficio della predicazione, collegamenta gregge loro fortepolita a cacciar fuori grida di lamenti, e che quali ciascum l'uggetto rigionevolmente mormori della vita del pattore fimulato per quello, cioè perche eagiene tien luogo di maeltro colui, che non charcita l'auficio faio a Benche forte meglio si possa figurare la superbia de Conden per lo gonfamento de potenti, e i desider de gentili per se grida: ve splendinamente, ferendo il detto di Critto nel Vangelio; cioè, che effo spola Cindaisa pighava l'abbondanza della legge, non a necessità di sua salato, an pompa di superbia ; e non pasceva se medesimo ordinatamante nelle passie de comandementi ma mostravasi santo con vantarsi. E per Lazaro derito i il quale è interpretato in nostra lingua ajutato, si fignisica la forme del popole gentile, il quale tanto più è follevato dall' sjutorio de Dio a quanto meno fi confida nella potenza della fua forza. It quat La-Admo de deserves povero, e pieno di ferire; perocehe il popolo gentile per usuale di esiste apre la senfessione de siroi peccati. Imperocehe, come mella ferien da mesoia si sene dable parti di dentro a quelle di fuori; così nella pfettiente del peccaso, quando i fecseti della coscienza si recano in pubblide de la mai mmori elcono dalle interiora alle parti di fuori . Adunque pascondo i Prelati, il grido de' poveri è udito; perocche quando i Giudes mbikodo esatur di Dio, i defideri de Gentili ziungono à Dio. Onde i Cantili avendo di labito in orrore quelli grandi, e profondi giudici di Dio, coreana di volergli vedere per ragione , ma hannogli in reverenza , e Austratione .. E però dice il tello nofire : lai dande la pase , chi è colui neordents & E pointe ogh ard mafcoft it fuo volto, chi è colui , che i

embli di fispere, persone quell'unnie è chiamato per grazia; l'altre è riprovate; empulso per ine sagione. Se si maravigli, che i Genrili giù fiano chiamato; chi è quello, che gli conditivi, perche Iddio ha renduto lor pace? Se moltal fispere, che i Giudei fismorcosì perduti; chi è quello, che gli guari; perche Iddio da nafeolio della fisconità e acculta fenrenza di Dio ti fin fittiolicimento di chiara ragione. On la Cuillo diffe nell' Evengelio, partanto della terra; perculto fatto: fi con-Matth.11. feste di particoli della terra; perculto fatto: fi con-Matth.11. feste di periodi della terra; perculto della raficollo quel-25. finale di periodi della terra; perculto della recollo quel-25. finale di periodi della terra; perculto della recollo quel-25. finale di periodi della terra; perculto della recollo quel-25. finale di periodi della terra; perculto della recollo quel-25. finale di periodi della terra; perculta della recollo quel-25. finale di periodi della terra; perculta periodi quella della di periodi della terra; perculta periodi della differenza della differenza della differenza di periodi della raficonde quelli partica della differenza di pianto di ministà, accionche noi fion perfumitano cesse della differenza di periodi di ministà, accionche noi fion perfumitano cessenti di periodi di ministà, accionche noi fion perfumitano cessenti della di periodi di minista, accionche noi finale di periodi di minista di periodi della della

Admente minute estetti di fapore , perche flando rieto il popolo Gindai.

Le di Genede giannete lungo rempo nella fua infedeltade : e perche levandali esteti i Genedi , il seccato dolla infedeltà giotò a terra i Gindoi . Ninne

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

18.

rendette di subito la ragione; ma disse : cost piacque de Din; ciele dimette do, che ingiulta cosa non puo essere quella, che piace al giulto. Onde remi dendo egli il premio a quelli, che aveano lavorato nella vigna, agguardiano do nel premio alquanti operaj, che non erano uguali nell'opera, e doman-Matth 10. dando piu salario colui, che avea durato piu satica, disse er non faci io parti.

13. to teco d'un danajo? Io voglio dare a questo ultimo, come a to. Or non mi lecito di sare quello, che io voglio? Onde in tutte le cose, che sono faces. dalla parte di fuori , la deliberazione della occulta volontà di Dio si è shipra ragione e cagione. Sicche dice il telto : quando egli vonselle he pare, als 2 quello, che condanni? E poiche egli ard nascosto il volto suo, chi 2 quet lo, che gnati? E perche Iddio giudica cost le mini ne cote, come le massine, e così ciascuna cosa di per se, come tutte insieme; dirittemente soggiugne il teito : e sopra tutte le genti, e sopra tutti gli uomini. Coma le spa tamente noi fussimo ammoniti di considerare, che quello giudicio, che 🖣 discrive sopra una gente, eziandio si fa sopra tutti gli nomini per invisibile discutsione di Dio, cioè che l'uno è scacciato, e l'altro eletto eccultamente; ma che niuno è trattato ingiustamente. Adunque noi cautaracuse debibiamo temere, che sia fatto sopra ciascuno di nei quello, che noi veggino mo, che egli fa delle cose massime: percoche così si dirizzano i giadici 🖜 Dio sopra un'anima, come sopra una Citrade; così sopra una gente, cos sopra l'universitade tutta della umana generazione. Dico, che con atten Iddio a ciascuno di noi, come se egli non si impaeciatse di tutti gli altrie così attende insieme a tutti, come se egli non si impaeciasse de ciasculus di noi. Perocche colui, che empie tutte le cose amministrando e governe quelle medefime empiendo; e non abbandona if rusto - quando cedina u cola, nè abbandona una cola, quando difuene il tutto. Eglis**adapola qui**n to tutte le cole colla potenza della fua netura a Dunque che-mares glim è, se colui, che adopera quieto, e ripotato, non si marcina operando de pertanto dica il testo, che egli esercita questo sottil giudicio sopra le marcini sopra gli uomini. Onde perche egli era passaro da uno a cuest, con sistema na da tutti a uno; e dimostra quello, che spezialmente murito il popole Giudaico, disendo; il quale su regnare l'uomo iporita per li potrate degli and mini. I Gindei non vollono, che il vero Re regnaffe fopen losse: a purò pe punizione de toro peccari aranno il Re ipocrita, ficcome la formana Versi dice net Vangelio; ia son venato nel nome del Padre una e evoi mus mis aven Jo.5.43. 2.Thess.2. ricevitto: se un atro verrà nel nome suo, costui riceverete. E siccome Pacis. falmi; però manderà Iddio loro l'operazione dell'errore; acceptible es evedano a ha bugia. Qui si puo sigurare il Capo medesimo di surri gl'inocciti, cioè Am ticritto per quello, che dice il sello, che Iddia fara regione d'uomo sporti per uli peccati degli nomini. Anticrito feduttore allora dinsoftrera di efferimto, per tirar l'uomo al peccato, e Iddio il fascerà reguare per peccari del papolo ; perocche coloro allora saranno ordinati fotto il suo reazimento ; a qua-li fono stati predestinati innanzi a tutti i fecoli dover degnamente essenforto la fina fignora : i quali merireranno per li ficussi y che estimo facu di esser posti sotto sui per giusto giudicia della predesimazione di una 1 pon farà fatto quello per inginitizza del Giudice, dhe conditione, cioè que dese tieritto allera regni fopra i peccatori ; una farà per delette e colen del comdannato. Benche ajcum non abbinato veduto da fua fignoria, nienteda no si fanno servi di ral Signore per seguntare i sitoli peccepti e benche d non reggiano chi lignoreggia fopra di toro, pure fenza akan attibio norano per la perversa vita, che essi tengono. Ora nea fono for manualoro, i quali per simulari apparenta di fintilio deliderano di fintilio deliderano di fintilio.

Machinga fono ! Ausicuito principalmente piglia l'atte della ipocrifiaquando ellendo uomo dannato, e spirito maligno, dice con bugia di el-Anto i loro peccati lotto il manto del fanto grado, quando deliderano di perse per dignità di uficio quello, che non vogliono effer per opera. E perche egli è scritto : egni persona, she sa il pescaso, è serve del peccato; quanto Jo. 8. 34. era egline fanno più liberamente il male, che essi vogliono, tanto sono pur obbligati, e sottoposti alla sua servitudine. Ma ninno, che patisce tal more , accusi colui, che esso patisce ; panecene è punizione del suo peoeste effere fottopolto al Signore perverso. Anzi accusi piurtosto la coldella propria opera , che la ingaultizia del Signore ; perocche egli è scritto i to darb i Re nel furor mio . Per quale adunque cagione dispregis- Ofce 12. mo noi, che siano sopra di moi posti coloro, il cui reggimento noi rice. 11. meriti , polifiamo noi nelle doro operazioni vedere di che pelo noi polfiamo finare le noite ; benche alcuna volta gli eletri fianoi fottopossi a' percate in . Onde David, sossenza sempo Saul; ma per la colpa dell'adulté I. Reg. 18 no, the seguitò, si mostra, che egli era infino allosa degno di effere opi II. messato del Re. di tanza asprezza. Sicche secondo i meriti de' suditi sono des le persone de' Rettori, che spesse volte, che pasono buoni; si mutano, di subito, che essi hanno preso il reggimento: liccomo la santa Scrittura. congruente di Saul medelimo, che egli mutò al cuore colla dignità. Onde è fortto : quando su eri piccolo negli acchi suoi , io ti feci capo ne tribio d'Ifrael . I. Reg. 15. Così secondo i meriti de suddiei sono disposti gli atti de Rettori ; cioè che 17. pesse voice per lo peccate della gregge la vita del Pastore eziandio vera-mente buono, si muta in peggio. Quel David, che sa todato per la bocca 2. Reg. 24. Dio, che come Profeta seppe tanti misteri divini, poi enfiato di venta di substa superbia, pecco in fare amoverare il popolo: e nientedimendi al nopolo portò la pena, peccando David. Perche questo, seron perche i Giudice ederesse il vizio di David pecessore per punire coloro, per cui casone egli avea peccato. Ma perche egli insuperbi di sua propria voluntà. son fu libero della colpa ; e pero eziandio egli ricevette in se la vendetta del fiso pecesso; perocche quella punizione crudele, che perculle il popolo comporalmente, ferì il Rossore del popolo d'intimo dolor di cuore. Certa cola è, che così sono legati insieme i meriti de Remori e de popo-Le che spesse volte per colpa de Pastori diventa peggiore, e spesse voite per

menito de popoli si muta la vita de Pastori. Ma perche i Rettori hanno il Joro Giudice, cioè Iddio, i sudditi si debbono guardare di non giudicale mattemente la vita de loro Rettori; perocche non indamo Cristo-per a medelismo sparse per terra la moneta de cambiatori , e disfece le cantedre di Matth. 21. quegle, che vendeano le selombe : volendo fignificare, che effo giudica la vide fuditi per lo mezzo de loro Rettori, e quella de Rettori per 3 medefimo. Benche eziandio egli rifervi a efaminare nel fue giudicio i vizi de suddiri, eice quelli, che i loro Rettori s'infingono di non vodere, o non possono corresgere. Onde quendo la cosa va beste, il suddito ha il mèrito della virrà de panientemente portà sio, che fa il Prelmo. Ma si al suddi-no dispiscelle, des umilmente ricordare al Prelmo, se sorse. si potesse emendare quello, che gli dispisce. Ma debbe molto guardare, che mon salas in superbis per voler sensa modo difendere la giustizia; acciocche y quando essa siustiera con poca temperanza è amata, il suddito non perda la passilità, che è maestra della giusticia se acciocche l'uomo non dispregi quello, che ali è l'estate le fine intuouene ale esti rigionevelmente de riprende in

. 32.

alcume fan opera dective - Contre qualto gondamento di Asperbia di riduce bene la mente del fuddito, se egli fenza intermissione attenda le sua infirmità propria. E percio erriamo noi spesse volte, perche noi non ci curis-ano di esaminare veracemente la forza nostra. E perche noi credianto por re, e saper più di loro, pero dirittamente giudichiamo quelli, che ei fonto dati per Prelati. Il perche interviene, che quanto noi ci conosciamo meno, santo piu consideriamo coloro, che noi ci ssorziamo di riprendere. Quelle sono mali usati, che spesse volte si commettono per li sudditi contra i Prelatt, e spesse volte pe Prelati conera i sudditi; perocche quelli, che sono Prelati, stimano i sudditi meno savi, che nen sono eglino i e da capo quegli, che sono suggetti, giudicana i fatti de' loro Prelati, e pensano, che se eglime sustino stati Prelati, arebbono satto megho di toro. Onde alcuna volta inserviene, che i Prelati meno faviamente famno quello, che essi hanno a fare, perche la nebbia della superbia oscura l'occhio loro : e alcuna volte. golui che è soggetto, quando sarà poi Prelato, sarà quel medesimo, che esso, effendo suddito, riprondeva; acciocene almeno si vergogni aver giudicato, sacendo pei quello, che egli avea gia ripreso. E pertanto, come i Prejati a debhono guardare; che i loro cuori non si levino in superbia per avere il luogo pin alto, e per istimarsi esseressi soli i pin savi; così i suddiri si dobbono sforzare di non pigliar dispiecenza delle cose, che farmo i loro Prejate. Ma se la vita de' Presati ragionevolmente si puo riprendere, i sudditi hando di necessità di riverire i Prelati, eziandio quando gli dispiacciono. Appresso solleciramente dobbiamo guardaroi di non seguitare la mala vita di conui, che per necessità dobbiamo riverire, e-di non suggire di riverire colui, la cui vita noi schistano di seguinere. E pero dobbiamo tenere una via di metse, cioè di giudinia, e di umità ; sicche a fatti de' nostri Prelati riprensibili ci dispincolano in modo, che la nostra mente non si parta pero di aveta eu i buoni figliuoli venendo colla faccia rivolta indietro, ritoprirono le parei pergoguosa del padas. Noi-diciamo la faccia rivolgere indietro da quella cofa, che noi hiasimama. Ora dunque che è quello, che i figliuoli venendo colla fateia revolva, ricoperiono la vergogna del padre col manuello, che el portavano in sulle spalle è senonche in tal modo i peccati de Prelati dispissociono a' buoni sudditi, che nientedimeno eglino non gli palesino ad altrui, Ess rivolti recano mantello da coprire; perocche giudicando i opera mai antra del Prelato, e venerando la persona, non voglione vedere quello, che essi cuoprono. Alquanti sono, i quali se cominciano a fare alcuna piceola sosa spiriruade, vedendo i loro Prelati trattare le cose temporati; e terrene, di subito accusano l'ordine della provvidenza divina, dicendo, che non sono bene atti a reggere que' Prelati, che danno esemplo di tale convessazione verreni. Ma quelli tali non curandosi di riprendere i loro Prelati per merito de' prepri peccati, trascorrono infino a riprendere il nostro Creatore, la cui propvidenza gli uomini umili conofcono effere piu diritta per quella via che i

superbi le gindicano effer torta. Onde interviene alcuna volta, che perche l'afficio del reggimento non la puo anuninificare fenta fottecirudine remposale, l'onnipotente Iddio per mirabile dispensazione della sua pieta da la gravezza del reggimento egli uomini duri , e atri I fatica; acciocche la mente tenera degli nomini spirituali sa rimossa dallo studio delle cose terrene s e accioeche tanto piu sicuramente sie nascosta al Mondo, quanto quegli un anini duri, e atte a fatica, piu volentiere si affaticano melle sollectiudini rerrene ; inaperocche fatien , e fervitudine grande si tritova nel volere esercitar l'ufficio, e la prelazione per utilità de finidità de perè ; come noi abbianto pletto, Iddio miderioordiala foolie value nienae dudiofismente dulle sucre tensporali quelle, che ello teneramente ama ; come noi alcuna volta veggiamo, che il Padre della famiglia manda servi a quella fatica, della quale ritrae i suoi delicati figliuoli: e per quella cagione i figliuoli si mantengono freschi, è belli senza affanno, per la quale i servi sono inbrattati, e brutti. Ora quanto quello si faccia dirittamente per disposizione di Dio, si figura bene a nell'edificio medesimo del tabernacolo Iddio comanda a Moise, che invente di disposizione di disposizione di la comanda a moise di comanda a moi Li, che hanno a coprise dentro Sancia. Sanciorum, fiamo teffusi di bisso, con Exod. 26. co, e di giacinto: e quelli, che hanno a coprire di fuori il tabernacolo, i. sieno di ciliccio, e di pelli : i quali abbiano a fostenero le piove, i venti, e la polvere. Ora, che intendiamo noi per li oilicei, e per le pelli, con de quali il tabernacolo è coperto, fenon le groffe menti degli nomini, i queli alcuna volta per occulto giudicio d'Iddio fono fatti Prelati, benche essi fieno duri y e i quali perche non temono di servire a sollecitudini secolaresche... temporali, conviene, che essi sostengano i venti delle tentazioni, e della piove delle contrarietadi di questo Mondo? Or che si figura per lo giacinto? cocco, e bisso, sepon la vita de Santi bella, tenen, e gentile ? La quale quando sta nascosa nel tabernacolo sorto le pelli, e sotto i ciliori, si mado țiene falva la sua bellezza. E conviene, che le pelli, e i cilicci di fuori fostengano i venti, le piove, e la polvere; accioeche nelle parti di dentro del tabernacolo il bisso risplenda, il cocco riluca, e il giacinto mantenga il fuo colore verzicante. Onde coloro, che nel seno della fanta Chiesa crescono in gran virtà, non debbeno dispregiare la vita de' loro Rettori, quando gli veggono vacare alle cose esteriori; imperocche per l'ajutorio di coloro, che si affannano di suori contra le tempeste di questo Mondo, sianno essi di potere sicuramente attendere alle cose superne. Or che bellezza, o bianchezza arebbe il bisso, se egli susse tocco dalla piova? O che splendore, o bella villa mostrerebbe il cocco, o il giamnto, se la polvete menisse loro addosso, e imbrattassegli? Addunque stia di sopra il coperchio del ciliccio forte contra la polvere; e di sotto stia il giacinto colorito, e bello. Adornino la fanta Chiefa coloro, che vacano solo alle coso spirituali. Cuoprano, e disendano la santa Chicsa quelli, che sono atti a sostenere la fatica delle cose temporali; e non mormori contra il suo Prelato, che adopera queste cofe esteriori; dico, che non mormori colui, che risplende gia nella santa Chicsa spiritualmente. Se tu sicuramente sisplendi dentro, come il cocco, perche accusi il ciliccio, che si cuopre? Ma alcuni sogliono dimandare, per qual cagione alquanti nella fanta Chiesa periscono per lo malo esemplo de' Rettori, quando gli vegglonò attendere per utilità de' fudditi troppo alle cose temporali? La qual cosa chi direbbe, che ella non sulle moite vera, quando veggiono i paitori piu curare follecitamente le cose terrene, che le celesti? Ma eziandio queste cose non sono ingiuste, siecome noi dicemmo di sopra. I costumi de pastori sono disposti segondo il merito de sudditi; imperocche i peccati commelli occultamente, e volontariamente, muritano, che i pastori diano cattivo esemplo; acciocche colui, che per superbia si parte dalla via di Dio, per giusto giudicio percuota il pie nel cammino, che egli sa, eziandio per disetto del pattore, che il conduce. Onde il Proseta dice per ispirito di prosezia, non per voglia di maledire: siano oscurati gli oc-Psal 64. thi lero, acciocche elli non veggiano; e tu inchina sempre i loro dossi. Come se 24. egli dicesse: coloro, che sono presidenti nelle operazioni di questa presente vita, quali come persone, che hanno a giudicare gli altri, non abbiano in foro il lume della verità, acciocche i sudditi, che gli seguitano, per essere inchinati per gran pesi de lor peccati, perdano ogni stato di giustinia. Que so sappiamo noi, che intervenne nel popolo Giudaico, quando nell'avve-

\*\*\*

nento del nostro Redentare la rusba de' Parisei, e de' Sacurdaci chiusono sh occhi della mente per non vedere il vere lume: e perciò il popolo, che andava dietro alle pedate de' loro pastori, cadde in tenebre d'infedeltà. Ma qui si potrebbe ragionevolmente domandare, come in questo testo dica la Scrittura, che Iddio sa regnare gli ipocriti, e in un'altro luogo specialment Ofce &4. 60 Iddio si lagna di quelto satto per bosca del Proseta, dicendo : essi han re-gnati, ma non per me : sono satti Principi, e io non l'ho saputo? Quale uo? ano, che abbia buon-fentimento, dirà, che Iddio faccia quella vosa, che egli non sa? Ma il sapere di Dio è approvare; e il non sapere si è riprova-Luc. 13. 10 . Onde egli dice ad alcumi, i quali egli riprova : 10 non so donde voi fiete: partition da me, operatori della iniquità. Alcuna mobile il face di Dio si è per wendetta permettere quella cola, che esso sieta, che si faccia; onde egsi di-ce, che ha oddurato il cuore di Faraone, cioè che ha permesso, che si in-Exod. 4 duri. Cost qui per mirabile modo Iddio dicendo, che sa regnare gl'ipocriti . e 21. moi sa.; il sa permettendo, e noi sa riprovando. Onde abbiamo di necessirà di aercare prima sempre, se quello, che noi desideriamo in questa vita è se condo la volontà di Dio: la qual volontà se noi vogliamo udire nell'oreca chie del nostro cuore, dobbiamo sapere, che ella non si ode per parole, ma per fatti. Adunque se il luogo del reggimento è afferto all'uomo, prima des considerara, e esaminare, se la vita si consa alla dignità, e se s' opera si accorda con l'onere del grado; acciecche il giusto Fattore di entri gli vomima non esaudisca poi i prieghi del Prelato tribulato per cagione, che non seppe esposere, le egli avez vita e virtà tanta, e tale, che susse sieste a senere if reggimente.

> AL FINE BEL LIBRO XXV. DE MORALE DI SAN GREGORIO.



#### LIBRO VIGESIMÓSESTO

# DE MORALI

### DI SAN GREGORIO PAPA.



Li uomini arroganti hando fra l'altre cofe questa propries tà nelle loro parole, che quando egimo conoscellino, che esti hanno detto alcuna cosa laudabile, allora dimandano i loro uditori, se sorse essi avessimo detto alcuna cosa riprensibile. E questo fanno, non perche essi tubitimo delle loro parole, ma per esser todati da loro aditori. Ma agevolmente si puo vedere con che animo essi domandano, se ciascuno uditore eziandio riprendera così i mali loro, come egsi loderà i loro beni. Perocche man-

sufesta cosa è , che come l'uomo gonfia delle lode, così si turba della cosarzione: e così dispregia di esser ripreso, eziandio giustamente da qualunque sia e subito cerca modo di difendere i mali suoi. Or come amiliarente subitapo de' beni loro quelli, che fi sforzatio di difendere i loro meli oziane dio perverfamente / Perocche comi è verannente umile ne bem fuce, che non difende i fuoi mali . Ma colur che è ripreso de' suci mali , e accundei sontra le parole di chi lo riprende, quando dubita quali unalmente di fuoi beni, defidera por parole di fimilità effere ornato, non amountifrato, la nertante Eliud, che fignifica la vita degli arroganti, poiche abbe dotto modte cole militiche, e fublimi ; coco come piglia forma di umilea acile fine parole; e proponendo equitade e sintiinia al beam Giob forto figura di D Se so ho evento, entregemes; e so ho parlate a Dio, men vintero, che tu um mi parla. spesse volce interviene ; che i mali momini parlano intene cette ; quel Elis sammenta, che egli ha detto di sopra molte cose sottili ; e pund scuranti de dornande, se egli anelle forfe errato. Che se ugli credelle evere errate aen lo dimanderebbe. Imperorche, come io ho detro, prupis finude degli atroganti di è, che allera ir studiano di domandare dell'espre, quando elli fanno, che non hanno errato. Questi medelimi dispregiorebbeno di domani dere, o di esser riprest dell'errore, se mai si avvedessino di avere amore persone essi non desiderano di essere, ma di parere maili : e per domanda se, pigliano apparenza de territtede alfora, quando fono todats pius per aver d mandato. Ma perche egli è malagevole cofa , che la faperbia , one regul pel quore, non si mostri nella voce; se gli uditori degli agroganti facitamente ua poso confiderano , e aspettario di udire le lere parole, soilo donesceram i der cuent per de parele, che essi diranno. Imperdeche esse nua possono lua Sa tempo flare in quella immagine di musicale, la quale elli presono en ap menza; imperosone la muita lta in ales alle mente fuperbe va quatdo fiderano di dalire alla fan alcerna, dilatando l'animo mi falire, cargiono por la via afpra', è piene di feogli . Non è di lero propria natura quella, che esti appetifenno di appanire : e però non puffono dunco tompo tenere quelle. nanagine di amitel. Pure ler grave pule existatio quando la postano in apparenza: e insino che essi non la gettano in terra, patiscono una gian violenza nel cuore; perocche essi sono sottomessi alla mala usanta della superbia, la quale perversamente gli signoreggia; e da sua signoria son costretti
di maniscitare loro medesimi, come son fatti, acciocche sungo tempo non
pajano quello, che essi non sono. Onde Eliud, poiche essi domando di essere ammaestrato del suo errore, e poiche egli promise di superbia; quanle, di subito dalla apparenza della umittà salta in parole di superbia; quando egli soggiugne, e dice: or domanda Iddio da te il poccato mio, perche ti
sa distractuto? Come se egli dicesse: io porrò le mie ragioni innanzi a Dio,
perche ora riprendi tu il peccato mio, che sai di certo, che tu non me s'
hai a domandare il di del giudicio sinale. I buoni, quando sono ingiustamente
richiesti dagli uomini, ricorrono al giudicio superno. Onde ben dice il beato
Giob: ecco il mio testimone è in Cielo; e colui, che sai fatti mei, sta malta. E
perche con ogni itudio desiderano di piacergli, vogiono la sua testimonianza.

Gli nomini perversi, perche non tengono la via de' giusti, ma alcuna volta seguitano le parole loro, quando sono ripresi delle loro male operazioni, pigliano per argomento della foro difesa quello, che i giusti dicono con-la testimonianza della loro pura coscienza. Ora eglino hanno gia preso per usanza, che, se alcuno gli riprende de' loro facti, cercano piutto to il giudidio di Dio, che degli uomini; piuttosto propongono quello, che essi non semono, acciocche essi possano suggire quel meno, di che si vergognano, cioè del giudicio degli uomini. Onde è scritto : ciascuno di noi rendera ragio ste per se a Dio. E perche zhora la condamnagione di ciascuno sara manifo. sta, di qui i pescatori presuppongono, che l'opera perversa di ciascuno di ore qui liches, accrocche niun giudo uomo qui cerchi di riprendergh, di condumnargh, fapendo, che egli non l'arà a fare il di del giuticio. Ma per le contrario i buoni ucamini fi reputano, che fia date loso un gran pienzie , quando fono riprefi di alcun loro atto illecito : e propongone innanci agle ecchi del ler cuore, che il difretto giudicio d'Iddio tanto allora più veramente farà fopra lero mitigato, quanto ora qui più afpramense inganzi al tempo è prevenuto dall'uomo i e mputano guadagno l'ira temperale feses di loro, per la quale sanno, che essi possono faggire l' etcana de la linid, ene tien figura di tutti gli arroganti, pinetosto elegge di effere eternalinente percoffo, che qui semporalmence riprefo, diicado : en demando Iddio da se il pecarto mio, perche si fra disperento? E perche fogliono effere più colprvoli quegli , che cominciano a parlare consteade , che quegli , che rispondone ; seggingne , e dice : tu comminsti di pintere, e nes er a credendo di effere innocente, perche parte poi effendo provocato da Gaut, ma non fapendo in verità; che la innocenza non si puo diffundere per lo tempo, ma per la ragione. Or che ha a giovase il tempo al-In diffin del male l'Che benche egli non dicesse alcuna cola a Giob, che stea ; pure rispote quale a Grob, che avea cominciato bene. Ma poiche be mestrate per perole di superbia chi egli dia ; da capo ecco fi ricompose sous il sulamo di umile domanda, e soggiugue, e dice: se me cono-se alcuna cose, che su migliore, dilla. E perche cise non dice, che parli soche egli-comolea, che sia alcuna cosa migliore, una dice, chese egli comfor, the fix migliore, diente, e parli apertamente; emoltra la fixa superira. Pes sucche emoppe grande superira è questo medelimo, che egli dice; eioè dubis ance delle scienza del migliore di se. Pure in qualto, che egli dette di parles se al basto Gieb, dissolur, che agli avez ulato umiltà. Ma perche, coa men noi abbiamo detto, eso, che nell'apere degli airoganti fi cuopre per le pasole di fiseri, tofto il senopre per la mente, che egli ha dentro, piena di superbia; il pertino libed asse di manifelto, conebe interessone gli avea di

Rom. 14.

manda-

mandato, che il beato Giob parlasse. Segue Eliud, e dice: gli uomini intendenti parlino a me, e l'uomo savio oda me: ma Giob ha parlato siltamente, e le sue parole non risuonano la disciplina; cioè non hanno debito modo di dire. Ecco quando egli, quasi umilmente diè luogo al beato Giob di parlare, dimostra quel, che avea dentro, dicendo: gli nomini intendenti par-lino a me. Costui avea sdegno, se il beato Giob presumesse di parlare, come quasi non potesse intendere Giob le sue parole: e perche giudico, che il beato Giob, non fusse degno, nonche di parlare, ma eziandio di udire, di subito aggiunse: l'uomo savio oda me, come se egli dicesse: a Giob non si dee ragionevolmente concedere licenza di parlare, il quale non merita eziandio di udire le parole de' savj. E di subito manisesta apertamente da quanto poco tenga il beatissimo Giob, dicendo: Giob ha parlato soltamente, e le sue parole non risuonano la disciplina. Eliud credette, che il beato Giob avesse parlato senza disciplina; cioè senza debito modo di dire, perche gli avea detto effere stato giusto nell' opere sue. Forse Eliud arebbe detto il vero, se il Maestro della disciplina; cioè Iddio, non avesse riputato il beato Giob quel medesimo, che esso Giob avea detto di se. Il beato Giob, che innocente era stato slagellato, e Iddio eziandio, disse, che in-darno era stato percosso. Ora che superbia dimostrano le parole di Giob percosso, quando non surono discordanti dalla sentenza di chi il percosse, cioè di Dio? Non si possono dire veri umili quelli, che per suggire la superbia, caggiono nel peccato della bugia; anzi nel mentire, che essi fanno, insuperbiscono; perocche essi si levano contra la verità, la quale essi abbandonano. Ma colui, che per esser costretto dalla necessità, dice di se bene veramente, tanto piu si congiugne colla umiltà, quanto egli si accompagna colla verità. Or non su San Paolo umile, quando per amore della ve- 1. Tim. 2. rità egli narrò di se a' suoi Discepoli tante sue mirabili opere per consondere 7. i falsi Apostoli? Anzi sarebbe egli stato nimico della verità, se nascondendo le sue proprie virtu si avesse lasciato superchiare da' Predicatori degli errori. Ma perche gli arroganti piu simano le cortecce delle parole, che l' ordine delle cose; perocche con superbia esaminano i detti de'buoni uomini; Eliud credette, che le sentenze, e parole del beato Giob non avessino in se nè regola, ne ragione. Ora perche spesse volte i superbi dall'aspre parole trascorrono infino alla durezza del maladire, di subito Eliud, quasi parlando a Dio contra il beato Giob, soggiugne: Padre mio, sia provato Giob infino alla fine: e come egli mette eziandio in parole di maladizione quello, che egli avea conceputo, quasi del gonfiamento di superbia contra il beato Giob. Ma Eliud forse avrebbe amichevolmente desiderato, che Giob susse stato fermo nella pruova, che egli avea fatta; ma acciocche la malizia della sua crudeltà apertamente apparisse, pregava Iddio, che ancora per slagelli sia provato Giob, del quale si lamenta, che avea gia peccato per cagione de primi flagelli. Egli disse prima quello, che egli credea del beato Giob, acciocche si potesse piu apertamente vedere quel male, che egli desiderava, che avesse Giob. Ancora domanda, che sia ferito quel medesimo; cioè Giob, che egli accusa d'aver peccato nelle percosse ricevute.

Proprio desiderio degli arroganti è questo, che essi priegano Dio, che piu aspramente percuota la vita de tribulati; perocche quanto a loro pare esser piu giusti, tanto sono piu duri ne dolori altrui. Non sanno considerare in loro la passione della infirmità altrui, e non sanno aver misericordia eziandio della fragilità del prossimo, come della loro; e perche si tengono di assai, però in niun modo condiscendendo agli uomini umili. Eliud credette, che Giob susse percosso per sua colpa, e non istimò, che susse degno di ricevere alcuna pietà, o misericordia, eziandio fra tanti dolori. Ma gli Tomo 111.



9. 10.

uomini, che sono veramente santi, quando veggono slagellare alcuno, eziandio per fua colpa, benche eglino gli correggano di alcuni loro difetti, pure hanno compassione a' dolori, che essi sostengono: e come sanno reprimere la loro superbia, così sanno confortare le loro pene in forma, e in modo, che quando gli confortano nelle pene dure, che essi sostengono, fortificano ancora la loro fragilità. Ma per lo contrario gli arroganti, perche non hanno la tenerezza della carità, non solamente non hanno compassione, eziandio a' giusti uomini addolorati, ma gli affliggono ancora sotto specie di giusta riprensione, aggravando ancora i loro difetti, se ancora pure alcuni piccioli mali si truovano in loro, o mostrando esser male quello, che è veramente bene per mala interpretazione, che essi sanno da se medesimi. Benche i fanti uomini Dottori fogliono aggravare spesse volte i vizi de' peccatori : e per alcuni fegni apparenti cercare le cose occulte, acciocche per le Ez ch.8.8 piccole possono conoscere le grandi. Onde su detto ad Ezechiel : o figliuolo dell' uomo, fora la parete, ove di subito soggiunse: e avendo io forato trovai una porta: e la voce disse a me: entra dentro, e vedi le passioni, e abbominazioni, che costoro fanno qui. E poiche io fui entrato, io vidi: ed ecco tutte le figure de serpenti, e l'abbominazione degli animali, e tutti gl'Idoli

> Per Ezechiel si figura la persona de' Prelati, e per la parete la durezza de' sudditi. E che cosa è forare la parete, senon con aspre riprensioni aprire

della casa d'Israel erano dipinti nella parete.

la durezza de cuori? La qual parete avendo forato, vide una porta, per la quale tutte le cogitazioni del cuore si veggiono in lui, che è ripreso. Onde ivi ben seguita: e disse a me: entra dentro, e vedi le abbominazioni pessime, che costoro sanno qui. Quasi entra per vedere le abbominazioni colui, che per alcuni segni esteriori apparenti, che egli vede, si sa passare coll'intelletto insino al cuore de' sudditi, ove egli vede tutti i mali pensieri, che eglino hanno nell'animo. Onde soggiugne: e io entrai, e vidi: ed ecce tutte le similitudini de serpenti, e le abbominazioni degli animali. Ne serpenti, si figurano le cogitazioni, che gia un poco sono sospese da terra; ma ancora aspettano premio, e frutto terreno; imperocche i serpenti si accostano alla terra con tutto il corpo; ma gli animali sono sospesi col ventre dalla terra, ma per l'appetito della gola sempre sono inchinati alla terra. Sicche i serpenti sono dentro alla parete, quando nella mente si rivolgono pensieri, che mai non si lievano da desideri terreni: e gli animali sono dentro dalla parete, quando i pensieri benche eglino siano giusti, benche siano onesti, pure si dirizzano a desiderare guadagni, e onori terreni. Per lo medesimo quasi sono sospesi da terra, ma ancora si sottomettono nelle cose infime per am-Coloff.3.5. bizione, quasi per desiderio di gola. Onde bene soggiugne: e tutti gl' Idoli della casa d'Israel erano dipinti nella parete. Noi troviamo scritto: avarizia, la quale è servitudine d' idoli. Dirittamente dopo gli animali si pongono gl' idoli: perocche benche per buona operazione quelli tali si levino quasi da terra, pure per ambizione disonesta ripongano in terra loro medesimi : Ben dice, che erano dipinti; perocche quando le immaginazioni delle cose di fuori entrano nel cuore dell' uomo, quasi si dipinge in esso cuore cio, che l' uomo pensa per le immagini formate. Abbiamo appresso da notare, che il forame si vede prima nella parete, poi la porta, e finalmente si mostrano le occulte abbominazioni; perocche prima si dimostrano suori i segni di ciascun peccato, poi si mostra la porta del peccato palesto, e finalmente apparisce suori ogni male, che dentro stava nascosto. Il perche i santi Dottori sogliono gravemente esaminare eziandio le cose minute, acciocche essi possano venire dalle piccole cose di fuori alle maggiori occulte dentro, Le riprensioni aspre sanno i santi uomini, acciocche eglino sbarbino dal

cuore le spine delle mortisere cogitazioni : e quando mostrano, e fanno asprezza: il fanno con amore di carità, non gonfiano per vento di superbia; perocche esti sono apparecchiati a morire eziandio per coloro medesimi, i quali essi assiggono con severitade, quasi infino alla morte. Ritengono nell'animo l'amore, che essi hanno, è dalla parte di suori pigliano abito di persecutore. Predicando mostrano quale è il bene, e guardandosi dal male, lo fanno noto agli uditori. Non desiderano il male di quegli, che sono loro commessi, come Eliud, e non pregano Iddio contro di loro. Alcuna volta si riscaldano nelle correzioni, come se eglino non avessino punto di tranquillitade in loro. Ma nell'amore, che eglino hanno inverso di loro, sono così tranquilli, come se nessun servore di riprensione gli accendesse imperocche eglino molto temono, che, se essi cessassino dalla correzione de peccatori, eglino non sussino puniti per la loro dannazione. E quando s'infiammano nelle parole delle riprensioni, contra loro volontà il fanno; ma pure quelto atto di riprensione apparecchia loro difesa dinanzi al distretto Giudice. Onde da capo su detto à Ezechiel medesimo: o figliuolo dell'uomo, Ezech.4.1. piglia un mattone, e ponlo innanzi a te, e descrivi in esso la città di Gerusafalem: e inverso di lei ordina l'assedio, e accrescerai gli argini, cioè i ciglio-ni delle sosse, e porrai il campo contro di lei, e i gatti in giro intorno, e tu ti togli una padella di ferro, e porraila, come muro di ferro tra te, e la città Cui figura tiene Ezechiel, senon de Dottori, a cui è detto: piglia un mattone, e ponlo innanzi a te, e descrivi in esso la città di Gerusalem? I santi Dottori pigliano il mattone, quando pigliano a insegnare il cuore terreno. Il mattone pongono innanzi a loro, quando guardano tal cuore: è loro comandato, che essi descrivano la città di Gerusalem; cioè, che con ogni studio si sforzino predicando di mostrare a' cuori terreni quanta sia la visione della pace celestiale: a cui bene eziandio è detto: ordinerai l'assedio verso di lei, ed edificherai le munizioni, cioè gli artifici da combattere. I santi Pre-dicatori ordinano l'assedio circa il mattone, dove è dipinta la città di Gerufalem, quando dimostrano agli uomini terreni, i quali gia cominciano a desiderare la superna Patria, quanti vizi contrari impugnano l' uomo in questa vita presente; imperocche quando eglino dimostrano, come ciascun peccato pone le insidie alla umana mente, allora con le parole della santa predicazione quasi ordinano l'assedio contra la città di Gerusalem. Ma perche eglino non solamente dimostrano, come i vizi con insidie oppugnano l' uomo, ma eziandio come le virtù ben custodite lo fanno forte a risistere, dirittamente soggiugne: ed edificherai le munizioni. Il santo Predicatore allora edifica le munizioni, cioè gli artifici da combattere, quando non cessa di mostrare le virtù, con le quali l'uomo possa resistere à vizj. E perche crescendo le virtù', alcuna volta multiplicano le battaglie delle tentazioni, dirittamente ancora aggiugne : e farà maggiori gli argini, cioè i cigliari delle fosse. Il Predicatore allora sa maggiori gli argini, quando egli predica, come le tentazioni crescono, e multiplicano: e dirizza il campo contra Gerusalem. quando predice a gli uditori, che hanno buona intenzione di far bene, gl' inganni vani, e quasi incomprensibili dell'astuto nimico, cioè del Diavolo: e pone in giro i gatti da combattere, quando manifesta le punture delle tentazioni, che circondano da ogni parte in questa vita, e che sogliono forare il muro delle virtudi : ove bene aggiugne : e tu piglia una padella di ferro, Ezech.4.3. e ponla, come un muro di ferro infra te, e la città

Per la radella s' intende il frittume, e per lo ferro la fortezza. Che intendiamo noi per questo, senon la mente del Maestro, e del Dottore, la quale è fritta, e crucciata dal zelo di Dio. Onde Paolo Apostolo era inceso 2. Cor. 21. da frittume di questa padella, quando diceva: chi è scandalizato, e io non 29.

li 2 ardo?

ardo? Ora perche ciascuno, che è inceso contra i peccatori dal zelo divino. si s' arma di una forte guardia, e continuamente, acciocche egli non sia condannato per abbandonare lo studio della predicazione, e del reggimento, Exech.4.3. dirittamente dice: poni la padella, come muro di ferro fra te, e la città!

La padella di ferro si pone, come muro di ferro fra il Profeta, e la città;
perocche quando i santi Dottori mostrano il forte zelo, che essi hanno, lo tengono poi fermo, come un forte muro fra loro: e i suoi uditori, acciocche elli non siano nel di del giudicio finale puniti, se ora non sono solleciti circa le correzioni. E però questo medesimo Proseta avea gia udito dalla voce divina, che esso ponesse la padella, come muro di serro fra se, e i suoi uditori, quando gli su promesso, e detto da Dio : se tu annuzierai all' Ezech. 3. empio il suo peccato, ed egli non si convertirà della sua empietade, e dalla sua vita pessima, egli morrà nel peccato suo, e tu arai liberata l'anima tua. Paolo Apostolo avea posto questa padella di serro sra se, e' suoi Discepoli, 29. AG. 20.26. quando dicea: io sono mondo dal sangue di tutti voi; perocche io non mi sono ritratto, che io non abbia annunziato ogni consiglio di Dio. E pertanto i santi Dottori hanno di necessità di desiderare di esser feriti dal caldo di questo santo zelo, acciocche essi non siano costretti poi di esser crucciati, è arsi dal fuoco dell' inferno per l'essere stati tiepidi, e negligetti a correggere, Ma altra cosa è quella, a che noi siamo obbligati a' giusti, e non sudditi, e altra quella, che noi siamo obbligati a' giusti, nostri sudditi. Alla correzione, e guardia de' nostri sudditi, e ingiusti ci debbe accendere il timore della ragione, che noi abbiamo a rendere per loro. E a reverire i giusti uomini, che non ci sono sudditi ci debbe inchinare la considerazione della giustizia, e della carità. Ma perche gli arroganti non sanno la forma di questa discrizione, vogliamo fare verso i giusti, e non sudditi quello, che esti veg-gono fare a buoni Predicatori verso i peccatori, e loro sudditi: i quali arroganti poiche essi saltano nel fervore di giusta riprensione, eziandio trascorrono in parole di maladizione : e perche non amano i prossimi, come loro medesimi, desiderano ne' prossimi quel male, che essi temono, che non venga loro. Onde Eliud cacciando fuori l'occulto odio in manifesta maladizione, dice: o Padre mio, sia provato Giob infino alla fine: e non ti partire dall'uomo della iniquitade. Costui chiama uomo della iniquitade San Giob, il quale Iddio pronuncia giusto sopra tutti gli altri con sua santa testimonian-2a. E perche egli soggiugne molte parole, ancora sotto questa indiscreta forma, io le voglio brevemente trascorrere; perocche le parole, che non hanno in se gravitade alcuna, non hanno bisogno di esposizione saticosa. Segue Eliud, e dice il quale aggiunse bestemmia sopra i suoi peccati. Egli accusa Giob, che egli meritò flagelli pe' suoi peccati, e che egli avea peccato dopo i flagelli. Ma Iddio molto altrimenti giudicò del beato Giob, che Eliud, quando il dimostrò essere stato slagellato indarno, e si gli dette dopo i slagelli il doppio di quello, che egli avea perduto. Pena si debbe rendere alla colpa, non premio. Onde si dimostra, che il beato Giob avea parlato senza colpa, quando il premio seguita dopo il parlare. Ma Eliud volendo pigliare la difesa per la parte d' Iddio, crede del beato Giob altro, che non crede Iddio di sui . Egli quasi si parte dalla verità, quando multiplica le parole per la verità. Segue Eliud: in questo mezzo le parole siano riscritte fra noi: e allera provechi Iddio a giudicio con sue parole, come se egli dicesse: conosca Giob per lo nostro ragionare, che quello, che egli dice, non basta alla esaminazione d'Iddio. E perche gli arroganti si studiano non solamente dir cose sconce, ma dirne eziandio molte, il verso, che seguita bene e re-petito spesso di lui, cioè: adunque Eliud da capo disse queste parole. Qua-

lunque dice molte cose, sempre si studia di ricominciare il suo parlare, ac-

cioccche per lo nuovo cominciamento faccia fospesi i suoi auditori a udire ... e acciocche tanto più attentamente tacciano, quanto aspettino di udire quasi qualche cosa nuova. Così Eliud finisce una cosa, e senza cessazione ne ricomincia un' altra, acciocche egli continui il molto parlare sempre con soggiugnere nuovi principj. Segue Eliud, e dice: or parti diritta la tua cogi-tazione, che tu dica di essere piu giusto, che Dio? Chiunque legge il testo tutto della Storia di Giob, non truova, che Giob dicesse mai, che egli fusse piu giusto, che Iddio. Ma disse bene : proponga Iddio l'equitade contro di me, acciocche il mio giudizio venga a vittoria. Giob pensando la vita sua, e sapendo le percosse, credette, come noi abbiamo spesse volte gia detto, essere flagellato per punizione de' suoi peccati, e non per accrescimento di merito. E pertanto si confidava, che il suo giudicio verrebbe a vittoria, perche non trovava la colpa sua, per la quale dovesse esser percosso. La qual cosa eziandio disse Iddio di lui al Diavolo, cioè: tu mi hai commosso contro di lui, acciocche io l'affligga indarno. Ora in che peccò il beato Giob, dicendo quelle parole, quando per esse consenti, eziandio non lo sapendo egli, alla sentenza occulta, che Dio dette di lui? O, che nuoce, se le nostre parole dalla parte di fuori, secondo giudicio umano si discordano dallo stile della verità, quando si accordano, e si congiungono colla intenzione del cuore con essa verità. Gli orecchi umani giudicano le nostre parole tali, quali elle suonano di fuori. Ma Iddio nel suo giudicio le stima tali, quali escono dal cuore. Appresso degli uomini il cuore è stimato secondo le parole; ma appresso di Dio gli uomini sono stimati secondo il cuore: e pertanto il beato Giob quando sa di suori quello, che Iddio dice dentro, tanto parlò giustamente di suori cio, che egli disse, quanto non si partì dentro dalla sentenza di Dio, benche in quello, che egli disse: proponga Iddio l'equitale contra me, acciocche il mio giudicio venga a vittoria, potè il beato Giob, ripieno di spirito prosetico, vedere la presenza del nostro Redentore; perocche Cristo, il quale è virtù, e sapienza del Padre, eziandio si puo convenevolmente chiamare equitade del Padre. Onde è scritto: è fatto a noi da Dio sapienza, e giustizia, e santificazione. La quale equita- 1. Cor. 1. de mostrando Iddio essere incarnata, la contrapone agl' iniqui, che la sug- 30. gono di vedere: e così gli rivoca dalla loro iniquitade. E la umana generazione percio vincerà l'antico avversario nel giudicio finale, perche trovo la equitade d'Iddio, cioè Cristo contrario a' suoi andamenti. Segue Eliud: tu dicesti: non ti piace quello, che è diritto, o che ti gioverà, se so peccherd? Se noi attendiamo tutto l'ordine del libro del beato Giob, non vi troyereremo noi, che egli abbia detto alcuna di queste cose. Ma, come noi abbiamo di sopra gia detto, gli arroganti sogliono avere questa proprietade, che quando vogliono molto riprendere, dicono la bugia, eziandio riprendendo : e non potendo riprendere giustamente le cose, come elle sono, con mentire riprendono, come elle non sono. Segue adunque : io risponderò alle tue surole, e a tuoi amici teco. Per le parole gia dette, Eliud recita parole colpevoli, quasi dette dal beato Giob, e per esse si propone materia da dire. Ma per le parole, che seguitano esamina Eliud sottilmente quello, che egli si avea satto salsamente, di poter parlare : e quelle che seguitano, sono sentenze sorti ; ma non si convengono alla persona del beato Giob : e pertanto poco feriscono le saette di questa riprensione il beato Giob, quanto sono mandate contro di lui ingiuliamente . Segue : ragguarda il cielo , e vedi e considera l'aere, conciossiacosache la sia piu alta di te. Se tu peccherai, che gli juoi tu nuoccre? E se le tue miquitadi saranno multirlicate, che farai tu contro di lui? E se tu farai giustamente, che gli donarai tu? E che ricevera egli dalla tua mano? Benche quelle cose non si dovessino dire al beato Giob,

8.

il quale sapea queste, e maggiori cose; nientedimeno erano vere le parole, che egli dicea, cioè, che i nostri peceati non nuocono a Dio, ne le nostre buone opere l'ajutano. Onde seguitando aggiunse: la tua impietà necerà all'uomo, che è simile a te : e la tua giustizia ajuterà il figliuolo dell'uomo. Ma fra queste parole dobbiamo considerare diligentemente quello, che egli dice: ragguarda il ciclo, e vedi, e considera l'acre, che è piu alto di te. Per queste parole vuole Eliud concindere, che Giob debba considerare quanto meno possa giovare, e nuocere a Dio con le sue operazioni, quando non puo giovare ne nuocere all'altezza del cielo, o dell'aere, benche nel cielo, e nell'aere possiamo noi pigliar le superne Potestadi angeliche: le quali sempre sono presenti al cospetto di Dio, acciocche quando noi veg-giamo gli Spiriti angelici, ancora esser tanto di lungi da noi, possiamo conoscere, quanto noi quaggiù siamo di lunge dal Creatore medesimo, e Signore degli Angeli : e non a nuocere, e a porre per figura in questo luogo il cielo, e l'aere effere corporale; imperocche se noi consideriamo sottilmente le cose esteriori, per esse siamo noi tratti a conoscere le cose interiori. Così le mirabili operazioni delle creature visibili sono pedate del nostro Creatore. Noi non le possiamo ancora vedere; ma gia andiamo noi ora a vederlo, se noi lo consideriamo nelle cose, che egli sece. Noi diciamo, le cose create esser sue pedate, o vestigie; perocche per esse, che sono state fatte da lui, noi andiamo a lui, considerandole. Onde Paolo Apostolo di-Rom. 1.20. ce: le cose invisibili di Dio sono vedute per le visibili, che sono fatte da lui; perocche la sua potenza, e divinità è sempiterna. Onde è scritto nel libro Sap. 13.5. della Sapienza: per la grandezza, e bellezza della creatura si puo intelligibil-mente vedere il Creatore. E vero, che Iddio non si manisella, come egli è dentro alla nostra mente, la quale è sparta di fuori nel peccato suo; ma quando egli ci pone innanzi di fuori la bellezza delle sue creature, quasi con certi indici ci mostra quello, che noi dobbiamo seguire dentro, e per un mirabil modo in elle forme esteriori ci conduce alle interiori; e con una grande ammirazione ci moltra quello, che è, quando ci moltra quelte mi-

rabili cose di fuori, che non sono lui; ma sono minori di lui. Per questa Sap. 6. 17. cagione è scritto dalla Sapienza: egli si mostra loro allegramente nelle sue vie, cioè nelle sue operazioni, con ogni prudenza si farà loro incontro.

Le vie di andare al Creatore, si son le considerate opere create, le quali quando noi veggiamo fatte con ammirazione, ragguardiamo la potenza del Creatore. In queste vie si vede la sapienza, la quale ci viene incontro con ogni sua providenza; perocche la potenza del Creatore ci è posta innanzi, perche noi la veggiamo mirabilmente fatta per lui. E in qualunque parte l'anima si rivolge, se sollecitamente attende, truova Iddio, e in quelle cose, per le quali ella abbandonava Iddio. Dico piu, che ella conosce la sua potenza nella considerazione di quelle cose, per amore delle quali ella abbandona Iddio; e per quelle cose medesime, per le quali ella si parte da Dio perversamente, considerando bene il rivoca da lui; perocche dovunque noi caggiamo, ivi rimagnamo noi solo per levarci suso. E quasi in quel medesimo luogo sicchiamo noi la mano della considerazione nostra per levarci ove cadendo col piede dell'amore sdrucciolante, noi giaciamo per negligenza. E perche noi cademmo dalle cose invisibili alle visibili, acciocche per quella caduta, che noi facemmo alle cose infime, per quella medesima via noi ritorniamo alle supernali dico, che noi ci dobbiamo levar su per que' medesimi passi, che noi siamo caduti, acciocche, come noi abbiamo detto, le cose ben considerate, ci richiamino a Dio, le quali avendo noi male elette, ci divisono da Dio. Ora perche Eliud per ammonirci, e mostrarci la forza delle sante meditazioni, cioè quanto per le cose esteriori

Iddio sia piu alto degli uomini, soggiugne, e dice: ragguarda il Cielo, e vedi e considera l'acre, come è piu alta di te. Noi possiamo comprendere per le cose medesime create, e corporee, quanto noi siamo di lunge dall'altezza del nostro Creatore; perocche acciocche noi veggiamo, noi siamo ammoniti di essere umili in modo, che la considerazione della bellezza delle creature si ci è quasi una lezione della nostra mente. Sicche dica Eliud: ragguarda il Cielo, e vedi e considera l'aere, come sia piu alta di te. Se tu peccherai, che gli nocerai tu? E se le tue iniquitadi saranno multiplicate, che arai tu satto però contro di lui? Appresso se tu farai bene, che gli donerai tu, e che riceverà egli da te della mano tua? Come se egli dicesse: per queste creature, le quali tu vedi essere più alte di te, tu dei conoscere, quanto tu sei di lunge dall'altezza della divina potenza, e per questa tua considerazione guarda, che tu non ajuti Iddio, vivendo bene, e da capo non lo gravi vivendo male. Ma se, come noi abbiamo detto di sopra, noi pigliamo le superne potestadi per lo Cielo, e per l'aere Eliud ci ammonisce per queste parole, che noi consideriamo, che gli spiriti angelici medesimi non possono contemplare persettamente la potenza del nostro Creatore: de' quali pure è chiarito che per cio sono piu alti di noi, perche non sono caduti nelle cose infime, come noi, cioè, che noi dobbiamo vedere quanto noi sia-mo inferiori a Iddio, poiche noi siamo sottoposti alle creature sublimi del Cielo, le quali sono molto piu inseriori di lui, come se egli dicesse : vedi quanto tu sei di lunge dall' altezza divina, della cui potenza eziandio triemano con umiltà quelle Potestadi, che trapassano te per la loro simisurata altezza; e quanto tu sei minore di quella somma potenza di Dio; poiche tu ti truovi minore eziandio de' minori di lui? Diche mostrando egli le cose somme, ti riduce alle eguali, e simili, e dice: la tua impietà nuocerà all'uomo, che è simile a te, e la tua giustizia ajuterà il figliuclo dell'uomo. L'umana impietade nocerà a colui, il quale per sua perversità imbratta, e corrompe. E da capo la nostra giustizia ajuta la persona, la quale noi trajamo dalle perverse opere : e così noi non sappiamo nuocere, nè ajutare quelle persone, le quali noi non possiamo levare dal bene, o mutarle dal male. Le Potestadi angeliche non possiamo noi percio nè offendere, nè ajutare, perche gia hanno ricevuto la grazia dell'essere incommutabili . Ma coloro, che sono inviluppati ne' desideri terreni, non possono considerare queste cose; imperocche malagevole cosa è alle menti degli uomini, che sono sparte di fuori, di tornare a loro medesime; perocche le perverse operazioni con tanto maggior diletto tengono gli uomini, che le pigliano una volta, quanto a loro è lecito di fare quello, che essi vogliono. Niuna osservazione si oppone a loro, che gli abbia a costrignere: niuna pena del peccato considerano, che gli abbia a spaventare. Ma con gli occhi chiusi del cuore l'anima loro tanto si itrabocca nelle cose infime, e terrene, quanto è accecata nelle celesti: e tanto piu sicuramente sa il mal temporale, quanto piu duramente è disperata de beni eterni. Appresso, i mali uomini per loro malizia perleguitano la vita degli eletti, dividendosi da loro, quasi come si dividono le granella della paglia, premendogli, e gravandogli per purgargli. E per questo modo i mali uomini affligendo i buoni, gli ritraggono da' desideri di questo Mondo; perocche quando sanno loro molte ingiurie, gli costringono piuttosto di attendere alle cose celestiali. La qual cosa ben significa nel popolo d'Ifrael, quando Moisè gli chiama, e Faraone avea gia co- Exod. 3.7. minciato a oppressargli con dure opere, acciocche le menti del popolo Ebreo, le quali bruttamente si accostano a quelli di Egitto, sussino quasi tirate da Moise, quando gli chiamava: e quasi spinte da Faraone, quando gli molestava. E per tanto il popolo, posto in miserabile servitudine si movesse per

resser provocato al bene, e spirato dal male. Questo medesimo si sa oggi tuttodi, che i peccatori sono lasciati perseguitare gli eletti, quando sono loro propossi, e sono loro predicati i premi celestiali, acciocche se noi, essento chiamati alla terra di promissione, non curiamo di andarvi per lo premio, almeno vi siamo spinti dalle gravezze de' persecutori. E così questo Egitto; cioè la vita presente, la quale con lusinghe ci oppressa, con ingiurie ci ajuti ad andare: e perche piacevoleggiandoci ci aggrava col giogo della servitudine, crucciandoci, ci mostri la via della libertà. Questa è la cagione, perche i giusti sono lasciati affisgere dagl'ingiusti, acciocche quando odono i suturi beni, che si desiderano, sostengano eziandio i mali, che eglino hanno in orrore: e quando l'amore gli provoca ad avergli, la pena gli spinga piu agevolmente; onde Eliud seguitando di narrare le satiche medelime degli eletti sotto l'oppressioni de' peccatori, dice: ser la moltisudine de' calumniatori grideranno, e urleranno per la forza del braccio de' tiranni.

Noi possiamo dirittamente chiamare calunniatori tutti gl'iniqui, non solamente quegli, che rubano i beni esteriori, ma eziandio quelli, che si sforzano di dissipare i beni della nostra anima co' loro perversi costumi, ed esempli di mala vita. In prima desiderano di torci i beni, che noi abbiamo di fuori, e gli altri deliderano di torre quegli, che noi abbiamo dentro-Coloro non cellano di perseguitarci per amor delle nostre cose, e costoro per odio delle nostre virtà. Coloro hanno invidia di quello, che noi abbiamo, e coltoro di quello, che noi siamo vivi. Coloro si studiano di rubarci i beni esteriori, che piacciono a loro, costoro si ssorzano di dissipare i beni interiori: cioè le virtu, che dispiacciono loro: e però quanto la vita de costumi è differente dalla sustanza temporale, tanto più grave calunniatore è colui, il quale vivendo male, ci sa sorza a' nostri buoni costumi, che colui, che violentemente oppressando ci sa danno delle nostre cose. Costui non ci toglie nulla della nostra sustanza, ma ponci innanzi esempli della nostra dannazione. E tanto ci fa maggior calunnia colui, quanto il cuor quieto commuove a tentazioni : il quale benche mai non ci abbia confortati a seguitare le sue perverse opere, pure ci è data battaglia di tentazioni, imperocche noi sostegnamo grave calunnia della sua vita, quando noi sostegnamo dentro la tentazione, la quale abbiamo a vincere con fatica. E perche in questo Mondo abbondano i mali uomini, che tormentano i buoni, dirittamente dice : per la molitudine de' ealunniatori grideranno . Ora perche alcuna volta i peccatori si studiano con forza sfrenata di inducere l'uomo a fare il male, che con parole non possono confortare, ben soggiunse il testo: e urleranno per la forza del braccio de tiranni. Chiunque ci sforza di mal vivere col suo malo esemplo, ancora usa contro di noi la voce del calunniatore. Ma chiunque consortandoci a peccare, eziandio si ssorza di metterci paura, e terrore nella mente, gia ci perseguita col braccio della tirannia; perocche atra cosa è consortarci a vizi con la mala vita, e altra cosa comandarcegli con metterci paura addosso. E pertanto quando noi riceviamo gli esempli della operazione, quasi ancora udiamo lo strepito del calunniatore. Ma quando per forza noi siamo costretti di peccare, gia sosteniamo nel cuore il tiranno.

Gli eletti forti, e robusti, i quali hanno sitto il cuore in Dio sermamente, tanto dispregiano queste cose, quanto ragguardano, che elle vengano piu contra i comandamenti di Dio. E quando aspettano i premi della vita eternale, acquisteranno sortezza per le avversitadi; perocche crescendo la battaglia, non dubitano di aver piu gloriosa vittoria: e così i desideri degli eletti crescono, quando sono piu premuti dalle avversitadi, siccome sa il suoco, che è premuto dal siato, acciocche egli cresca, e indi diventi piu

Digitized by Google

10.

forte, donde quasi parea, che susse spento. In questo mostriamo noi di quanto amor di Dio noi ardiamo, se noi non solamente passiamo per le vie pacifiche, e morbide, ma eziandio per l'aspre, e per le dure. Per questa cagione dice il Profeta: Iddio fece i piedi miei, come di cervio. Il cervio, quan-Pfal.t 70 do sale i gioghi de' monti, se alcuni passi aspri, e pieni di spine gli vengono 34innanzi, con dar suoi salti, gli trapassa, e senza alcuno ostacolo del suo corso seguita la sua salita. Così le menti degli eletti, quando veggono alcuni impedimenti farsi loro innanzi per contrastargli, col salto della contemplazione gli trapassano, e a modo di cervi spregiando le spine delle cose terrene, si drizzano all'altezza celestiale. Per questa cagione ancora dice il Profeta: e io passerd il muro dell'Iddio mio: il muro è ciò, che ci si oppone nel nostro viaggio, che noi non passiamo infino a colui, che noi amiamo. Ma allora trapassiamo il muro, quando per amore della Patria superna noi calchiamo tutti gli ostacoli, che ci son polti innanzi in questo Mondo. Ancora per questa medesima cagione dice Iddio per quel Profeta all'anima, che combatte: io ti esaudi nel luogo nascoso della tempesta: e si ti provai appresso all' acqua della contradizione. Il luogo nascoso della tempessa si è, quando nel cuor contrito surgono, e gonsiano l'onde delle cogitazioni, che tentano l'uomo, e quando tumulti delle cose secolaresche si levano contra gli esercizi dell'amor divino. Il servo di Dio è udito nel luogo nascoso della tempessa; perocche quelle percosse dell'onde delle tribulazioni sono voci del tribolato. Ora perche al polituto non è, che non siano di quelli, che si sforzano di confortare al male alcuni, che cercano di far bene, diremo, che sono l'acqua della contradizione le persone, che si oppongono al bene. E perche allora si pruova il santo desiderio, quando gli è satta resistenza con qualche avversità, dirittamente dice: io ti ho provato all'acqua della contradizione. E per tanto gli eletti robuiti megliorano nella forza, che si fanno per operare la virtù. Ma i deboli intepediscono ne' loro desideri, s' egli è posto loro innanzi alcuno ostacolo. E perche sono percossi da grandi tribulazioni, vengono meno per pusillanimitade; onde Eliud imponendo l'obbrobrio della pusillanimitade al beato Giob, avendo gia detto delle oppressioni de' mali uomini, di subito tratta della pusillanimitade degli uomini infermi, e dice: e non dissi: dove è Iddio, che mi fece ? Usanza è della santa Scrittura, che dal numero singulare subito passa al plurale: e spesse volte dal plurale torna al singulare, onde avendo detto Eliud: eglino derideranno, e urleranno, non soggiunse; eji non diranno: deve è Iddio. Così dal numero plurale venendo al fingulare, di subito passò alla persona di qualunque infermo; perocche meglio s' antende di ciascuno cio che si ode dire da uno: e pertanto Eliud prese il numero singulare; acciocche ciascuno ritorni al cuor suo, e in se medesimo riprenda quello, che si puo dire di ciascuno, e dice: non disse: dove è 1ddio, che mi fece?

Chiunque si rompe per le tribulazioni delle avversitadi, non considera Iddio, da cui egli è stato satto; imperocche colui, che sece quello, che non è, non lo lascia senza governario, poiche egli l'ha satto: e colui, che benignamente creò l'uomo, non lo lascia ingiustamente tormentare. Dico, che egli non lascia per negligenza perire quello, che gia è, quando su soleticio di sare, che susse quello, che eziandio non era. E pertanto quando cerchiamo le cagioni delle nostre tribulazioni, e sorse tardi le troviamo, dobbiamo in questo mezzo aver questa considerazione, che noi non siamo percossi ingiustamente; imperocche se noi per operazione di Dio siamo uomini, che non eravamo, poiche noi siamo creati, non siamo ingiustamente assistite da esso Iddio, che ci governa. Sicche segue Eliud, e dice: il quale sette i versi la notte. Il verso nella notte si è la letizia nelle tribulazioni; Tomo III.

II.



perocche benche noi siamo assititi di gravezze temporali, nientedimeno godiamo per la speranza, che noi abbiamo dell'eternitade. Paolo Apostolo predicava i verli la notte, quando dicea: godendo per la speranza, e pazienti nella tribulazione. David pigliava il verso la notte, quando diceva: tu se Rom.12. Pfal. 31.7 mio refugio dalla pressura, che mi ha circondato. O estultazione mia, libera me da quelli, che mi circondano! Ecco, quando egli nomina la notte pressura, pur chiama, e dice, nel mezzo delle angosce essere sua esultazione, e letizia il suo liberatore Iddio. Fuori era la notte nell'esser circondato dalla pressura, ma dentro risonavano i versi della consolazione della letizia. E perche noi non possiamo ritornare agli eternali gaudi, senon per incomodi temporali, dobbiamo vedere tutta la intenzione della divina Scrittura, e che con Ezech, 2.0 la speranza della durabile letizia ella ci fortifica fra l'avversità transitorie di questo Mondo: Onde Ezechiel Profeta dice di aver ricevuto il libro, nel quale erano scritte lamentazioni, versi, e guai. Ora che si figura in quello libro, senon la divina Scrittura? La quale perche ci comanda, che noi abbiamo lagrime, e pianto, dice, che vi sono scritte dentro lamentazioni. Contiene ancora versi, e quai; perocche così ci predica la letizia della speranza, come con essa ci dimostra le pressure, e angosce presenti, che noi patiamo. Dico, che contiene versi, e guai; perocche se ivi noi desideriamo le cose dolci, prima abbiamo di necessità di patire qui le cose amare. Versi, e guai predicava Cristo a' suoi Discepoli, quando diceva: io vi ho dette queste parole, Jo.16.33. acciocche voi abbiate pace in me, e pressura nel Mondo, come se apertamente dicesse: abbiate dentro da voi cosa di me, che consolando vi consorti; perocche di fuori arete dal Mondo cosa, che affliggendo vi graverà. Ora percedie di litori altete dai violido cola, che almiggendo vi giaveta. Ola perche ciascuno infermo, quando è oppressato, stando senza letizia si allassa per troppa pusillanimitade, e quando dalla parte di suori sostiene avversità, dentro dimentica quello, di che solea godere, ben dice il testo: non disse: dove è Iddio, che ti sece, il quale diè i versi la notte; perocche se egli dicesse quello, arebbe temperato la pena, che egli patì. E perche egli arebbe cercato dentro quello, che sempre dura, non arebbe creduto, non poter patire quello, che egli patia di fuori, che poco dura. Segue:

Il quale c'insegna sopra i giumenti della terra: e ammaestraci sopra gli uccelli del Cielo. I giumenti, cioè le bestie della terra, sono gli uomini, che appetiscono le cose inferiori per uso della loro vita carnale. Ma gli uccelli del Cielo sono quegli, che per istudio di curiosità cercano le cose sublimi superbamente. Coloro vivendo si pongono piu basso, che essi non sono. Il diletto della carne caccia coloro nelle cose infime, e l'appetito della curiosità, cioè di voler sapere piu, che non ha di bisogno, dirizza gli altri quasi Psal. 31.9. nelle cose superiori. Di coloro è detto nella divina Scrittura: non vogliate ef-Eccl. 3.22. ser fatti, siccome cavallo, o mulo, ne quali non è alcuno intelletto. Di questi altri è ripresa la supersua fatica, quando dice la Scrittura: non cercar cose piu Coloss. 3.5 alte di te: e non andar caendo cose piu sorti di te. A coloro è detto: mortificate le membra vostre, che sono sopra la terra, cioè fornicazione, immondizia, libidi-Coloss. 2.8 ne, concui scenza mala. A gli altri è detto: niuno vinganni per filosossia, e vana fallacia. Iddio ci ammaestra sopra le bestie della terra, e sopra gli uccelli del Cielo; perocche quando noi conosciamo chi noi siamo, la infirmità della carne non ci getta a terra, lo spirito della superbia non ci leva in alto, non caggiamo nelle infime cose per lascivia, e non enfiamo delle cose sublimi per superbia; imperocche colui, che trascorre ne' diletti della carne, è at-

terrato dall'appetito delle bestie : e colui, che nella mente insuperbisce, è sollevato a modo degli uccelli, quasi colle penne della leggerezza. Ma se noi sollecitamente attenderemo a mantenere la umiltà della mente, e la castità della carne, tosto conosceremo, che l'uno si guarda per l'altro; peroc-

che spesse volte la superbia è stata cagione di lussuria a molti; perciocche quando lo spirito gli leva in alto, la carne gli attussa bene al basso. Costoro nel cospetto della coscienza prima erano sollevati, ma poi pubblicamente caggiono; perocche quando insuperbiscono negli occulti movimenti del cuore, caggiono ne' palesi vituperi del corpo. Così si conveniva, che i superbi fussino percossi ragionevolmente di tal frutto, cioè, che poiche superbiendo si mostravano sopra gli altri uomini, poi lusturiando siano ridotti sino a similitudine di bestie: l'uomo, quando era nell'onore, non intese: su agguagliato Psal.48. a' giumenti insipienti, e su satto loro simile, come dice il Salmista. La penna 13. della scienza quasi avea sollevato in alto coloro, de' quali San Paolo dicea quello, che noi abbiamo detto di sopra, cioè: i quali avendo conosciuto 1d- Rom.r.2r dio, non lo glorificarono, come Iddio, e non gli renderono grazie, ma diventa-24.
rono vani ne loro pensieri. E come caddono nella carnalità delle bessie, e
più che di bessie, soggiugne, e dice: però Iddio gli mise ne desideri del loro cuore, cioè in brutture. Ecco come la carne attuffò quegli, che la superba scienza avea sollevati; e dal volare degli uccelli caddono oltre all'appetito delle bestie: e d'indi surono gittati in terra sotto loro medesimi, donde pare loro andare sopra di se. Dobbiamo noi adunque considerare attentamente, e con ogni diligenza guardare la mente nostra dal gonfiamento della superbia; imperocche le nostre cogitazioni non volano in vano innanzi agli occhi di Dio, e niun punto di tempo passa senza degna retribuzione. Iddio vede dentro quello, che solleva la mente, e però lascia di suori crescer cosa, che la umilj. Dico, che prima dentro si leva in alto quello, che poi è percosso per la brutura della lussuria. Dico piu chiaro, che manisesta percossa punisce occulta cospa, acciocche la mala disposizione di dentro sia punita co' mali esteriori, e il cuore pubblicamente caggia, che in occulto gonsiava. Per questa cagione dice Osea Proseta contra gl'Israeliti: lo spirito Osee 5.4.5 della fornicazione nel mezzo di loro, e non conobbono Iddio. Il quale per mostra che la casione della lussivia pusicia della colpa della superbia, di spirito strare, che la cagione della luffuria ufcia della colpa della superbia, di subito foggiugne, e dice: e risponderà l'arroganza d'Ifrael nella sua faccia, come se egli dicesse: la colpa, che era nascosa per superbia nel secreto della mente, rispose in aperto per la lussuria della carne. Appresso per la guardia dell'umiltà si conserva la mondizia della castità. Se lo spirito pietosamente è tenuto sotto il giudicio di Dio, la carne non si leva sopra lo spirito illecitamente; perocche allo spirito è commesso la signoria della carne, inquanto esso riconosce, che egli di ragione è sottoposto a Dio per debita servitudine. Imperocche se egli superbiendo dispregia il suo autore, ragionevolmente riceve battaglia dalla carne suggetta; onde il primo disubidiente, cioè Adamo, di subito, come peccò per superbia, si coperse le parti vergognose del corpo: e perche lo spirito sece villania a Dio, di subito ricevette villania dalla carne; e perche non volle esser suggetto al suo Creatore, perdette la signoria della carne, la quale reggea prima, acciocche in lui medesimo ritornasse la consusione della disubbidienza, ed essendo soperchiato, apparasse a conoscere quello, che per superbia avea perduto. E pertanto niuno, che sia vinto dall'appetito della carne, poiche egli cominciò a desiderare le cose superne, stimi allora esser vinto, quando apertamente pecca; perocche spesse volte il veleno della lussuria nasce dalla radice della superbia: anzi allora la carne vinse, quando lo spirito tacitamente insuperbì. Già l'anima per principio della colpa cadde nella lascivia delle bestie, quando innalzandosi a modo di uccelli, volò piu, che non dovea. Per questa cagione interviene, che lunga castità in un punto si perde. Per questa cagione al-cuna volta la verginità conservata infino all'ultima vecchiezza si corrompe: e perche l'uomo non si cura della umiltà del cuore, il giusto Giudice dispre-

Kk 2

ito peccato dimostra Iddio ora peccatori coloro, i quali egli in occulto ha

soitenuto lungo tempo peccatori. Sicche colui, che di subito perde il bene, che lungo tempo avea guardato, ha ritenuto appresso di se medesimo dentro un male, donde di subito egli è caduto in un altro male. Per la qual cagione egli eziandio allora fu riputato straniero dell'onnipotente Iddio, quando egli moltrava di effergli congiunto per la mondizia della carne. Ora perche la superbia della mente tira l'uomo alla bruttura della carne, il cuore de peccatori cade dal volare degli uccelli infino alla carnalità delle bettie. Ma i fanti uomini acciocche esti non fiano involti per appetito bettiale nel pelago della lusfuria, sollecitamente ritraggano le cogitazioni della mente loro dal volato della superbia, e acciocche eglino non caggiano per ignoranza nelle cose infime, umilmente riprimano cio, che essi eccellentemente sanno. Il perche dirittamente dice: il quale ci insegna sopra i giumenti del-la terra, e si ci amnaestra sopra gli uccelli del Cielo. Intendi tu quì, che Giob non disse questo, cioè che si ricordasse nella tribulazione, come l'uomo trapassa le bestie, e gli uccelli, come se egli dicesse : ciascuno infermo perciò non si fortifica nelle tribulazioni mondane, perche egli non si temperò nella tranquillitade, e però non seppe sostenere l'avversità, perche essendo polto nella prosperità non si seppe ritrarre nella cogitazione del volato degli uccelli, nè levar via i movimenti carnali dalla lascivia delle bestie. Ma queste parole tanto sconvenevolmente furono dette al beato Giob, quanto la vita sua su temperata mirabilmente fra l'altezza, e la bassezza. Questa parola si puo intendere ancora altrimenti, dove dice: il quale ci infegna so-pra i giumenti della terra, e si ci ammaestra sopra gli uccelli del Cielo; im-perocche siccome per lo nome de giumenti significa la vita degli uomini, che sono sudditi ancora a' movimenti della carne; così per lo nome degli uccelli fi figura l'arroganza degli spiriti superbi : e così gli uomini terreni si Matth.13. fignificano per li giumenti; e i demoni per li uccelli; onde quando Cristo disse del seme, che era caduto presso alla via, soggiunse : vennono gli uccelli, e mangiaronlo, volendo fignificare per gli uccelli le potestadi dell'aria. cioè i demoni. Ma i Santi perche non appetiscono gli esempli infimi degli uomini, e ancora non sono ingannati dall'astuzia diabolica, crescono per la virtù della santa dottrina sopra i giumenti della terra, e sopra gli uccelli del Cielo. Intendi tu quì, che Giob non disse questo, cioè, che si ricordasse nella tribulazione, come l'uomo trapassa le bestie, e gli uccelli, come se egli dicesse: ciascuno infermo perciò non si sortifica nelle tribulazioni mondane, perche egli non si temperò nella tranquillitade, e però non seppe tenere l'avversità, perche essendo posto nelle prosperitadi, non si seppe ritrarre nella cogitazione del volato degli uccelli, nè levar via i movimenti carnali dalla lascivia delle bestie. Dico, che eglino sono ammaestrati sopra i giumenti della terra; perocche dispregiano cio che si puo desiderare sopra la terra, e similmente sopra gli uccelli del Cielo, e però conoscono tutti gl'inganni degl'immondi spiriti. Sopra i giumenti della terra dico; perocche nulla vogliono in questa vita, che trapassi. E sopra gli uccelli del Cielo; perche per merito di fanta vita già calcano le potestà dell'aere, cioè i demo-nj: le quali ancora sostengono per le infirmità della carne. Paolo Apostolo era ammaestrato sopra i giumenti della terra, quando dicea: melti vanno, e Phil.3.18. poco poi : la fine de quali si è la morte : e lo cui Iddio è il ventre, e la gloria in confusione di coloro, che gustano solo le cose terrene. Ma la nostra conversazio-1.Cor.6.3. ne si è in Cielo. E da capo si mostra dotto sopra gli uccelli, quando dicea i non sapete voi, che noi giudicheremo gli Angeli? Vedea sotto se i giumenti, quando posto ancora in terra calcava i costumi degli uomini , che conversa-

no in luoghi infimi : e da capo trapassava colla dignità de' suoi meriti il volato degli uccelli, quando dovendo salire in Cielo, sapea, che egli avea a giudicare gli Angeli. Ne' giumenti calcava le intime cose de' brutti uomini, e negli uccelli calcava la terra de' superbi; imperocche le menti de'santi uomini dispregiano tutte le cose transitorie, e si veggono trascorrere sotto loro, cioè, che vien meno cio, che insuperbisce : e posti quasi in su una sommitade di tutte le cose, tanto si veggono sottoposta ogni cosa, quanto essi sottopongono loro medesimi al Creatore di tutte le cose, e dindi trapassano ogni cosa, donde con vera umiltà essi si sottomettono al Creatore di tutte le cose. Sicche dica Eliud: il quale insegna noi sopra gli giumenti della terra, e si ci ammaestra sopra gli uccelli del Cielo, come se egli dicesse: l'infermo, che è vinto da pusillanimitade non disse questo, e però la tentazione dell'avversitade l'ha percosso, perche egli non superchio con alcuna perfezione di virtù tutte quelle cose transitorie nel tempo della tranquillitade; imperocche esso non temerebbe l'avversitadi della vita presente, se egli per merito di persezione calcasse eziandio la prosperitade. Segue il testo: rvi grideranno, ed egli non esaudirà per la superbia de mali uomini. Ivi, cioè nella tribulazione. Per lo contrario è scritto del giudicio: i figliuoli de servi tuoi Psal. tot. abiteranno quivi. Ma egli è dubbio, se egli dice, che egli non esaudirà per 29. la superbia de' mali uomini, o se essi grideranno per la superbia de' mali uomini. Quelto meglio si puo intendere, cioè che piuttosto si referisca, che essi non siano esauditi per la superbia de' mali uomini, che eglino gridino per la superbia loro; imperocche di sopra disse, che eglino gridavano per la superbia de' peccatori in quel verso, ove disse, come gridavano per la moltitudine de violenti. Ma in questo verso ci è posto altro, che ci conviene un

poco piu sottilmente considerare. Alcuni oppressati spesse volte, quando gridano a Dio, meritano per loro di essere esauditi; ma pure i loro desideri sono indugiati per la superbia di quegli, che gli oppressano; imperocche il giusto Iddio lascia temporalmente oppressare i suoi, e la malizia degli oppressatori crescere iniquamente, acciocche la loro perversità si consumi, mentreche la vita degli eletti per purgazione è bene attrita. Ma alcuna volta interviene, che i giusti, posti nella tribulazione, eziandio ricevono ajuto da Dio, il quale essi nientedimeno non cercavano temporalmente; perocche essi non desiderano di esser li-berati per loro, ma per bene degli avversari, acciocche quando l'onnipotente Iddio per far qualche miracolo gli libera da grandi pericoli, dimostri la sua potenza eziandio a' suoi persecutori, e indi rechi a salvazione eterna i suoi avversari, donde egli libera i suoi sedeli da pena temporale. E però il Profeta in persona de' Martiri dice : libera me per cagione de' nimici miei , co- Psal.68. me se apertamente dicesse: per me gia non desidero d'esser liberato della tri- 19. bulazione temporale, ma bene per salute de' miei avversari, acciocche quando eglino vedranno mirabilmente effere confervata la mia vita, vedendo il miracolo, si converta la durezza del cuor loro. E pertanto come spesse volte Iddio per convertire i nimici, libera temporalmente i suoi sedeli, così spesse volte non esaudisce la voce de' suoi per maggior dannazione de' persecutori, acciocche indi moltiplichino il loro peccato, donde essi malvagiamente godono di aver potuto piu. E' vero, che dispregiano le cose invisibili, e alcuna volta si muovono pe' miracoli visibili. Ma alcuna volta Iddio non mostra visibilmente a' suoi sedeli alcuna cosa mirabile, perche i suoi avversari non meritano di essere invisibilmente alluminati. Sicche dica Eliud: eglino grideramo ivi , e Iddio non gli esaudirà per la superbia de' mali uomini, come se egli dicesse: il peccato degli oppressatori vieta, che non siano udite le voci degli oppressati, e i giusti non sono liberati visibilmente, perche



16.

gl'ingiusti non meritano di esser salvati invisibilmente; onde da capo il Pro-Psal. 48. seta dice: quando vedranno i savi morire insieme lo sciocco, e lo stolto, periranno. I peccatori non credono, che possano vivere invisibilmente quegli, che si veggiono visibilmente morire: e tanto accretcono il peccato della loro infedeltà, quanto vedendo morire i fedeli, perdono ogni speranza della vita sempiternale. Il perche tutti i persecutori indi peggio periscono, donde si veggono aver piu potuto contro alla vita de' fedeli dalla parte di suori : e tanto la somma Verità gli getta di lunge da se, quanto essa gli lascia temporalmente potere quello, che essi vogliono contra i suoi eletti.

Chiunque perseguita la vita de' buoni, allora è dannato di maggior pena, quando nulla avversità gli resiste: e allora è suggetto a' pericoli di piu forte vendetta; quando felicemente compie di fuori cio, che egli malvagiamente desidera; imperocche quando Iddio l'abbandona qui, e lascialo fare, lo riferva al dì del giudicio finale a maggior tormento, poiche egli dispregia di pigliar rimedio in questa vita. Per questa cagione dice Iddio per lo Psal. 80. Proseta: io gli ho lasciati secondo i desideri del loro cuore, ed essi andranno secon-

13. do la volontà loro. Appresso per questa cagione in un' altro luogo dice : non Job. 21. 9. è la verga di Dio sorra di loro. Il simile è scritto eziandio del capo loro, Dan. 8.12 cioè del Diavolo: egli farà, e prospererà. Ancora dice per queita cagione di lui medesimo: l'inganno prospera nella sua mano. Nella mano d'Anticristo 25. prospera l'inganno; perocche per nulla avversità temporale sarà impedito di

empiere quello, che egli si proporrà di fare contra i buoni uomini. Per que-Prov.1.22 sta cagione ancora dice Salomone : la prosperità degli stolti gli distruggerà. E. pertanto manifelto segno di dannazione si è, quando l'effetto, che seguita, il consorta a fare il male, ch'egli appetisce, e quando niuna contrarietà impedisce quello, che la perversa mente vuol fare; imperocche spesse volte.

mutano gli uomini i loro mali desideri, se essi indugiano a potergli adempiere, e quando sentono disticultà nel conducerli al fine, conoscono la col-pa della mala operazione. Ancora alcuni, che sono stati prima impediti contra loro volontà; poi volontariamente lasciano stare quel male, che essi aveano proposto di fare. Ora perche Iddio laicia i mali uomini poter fare il male, quando gli abbandona, e donde la malvagità de' superbi ha suo compimento, indi gli umili con perseveranza vengono a persezione. Dica Eliud persettamente: ivi grideranno, e Iddio non gli esaudirà per la superbia de mali uomini. Segue il testo: e Iddio non udirà indarno, e l'Onnipotente ragguarderà le cagioni di ciascuno. Abbiamo qui da notare, che egli ha detto due cose, cioè che Iddio non udirà indarno colui, che grida a lui, e nientedimeno ragguarda quello, che il suo sedele sostiene. Niuno, che si vegga esser tardi essaudito, creda essere abbandonato dal-

la protezione di Dio; imperocche i nostri desideri spesse volte sono esauditi, benche essi non siano così in fretta adempiuti; e quello, che noi domandiamo aver tosto, spesso megliora per lo indugio. Dico, che spesse volte le nostre preghiere sono adempiute per cagione, che elle sono indugiate. E quando la nostra petizione dalla parte di suori è tralasciata, allora i nostri desider, sono sitti piu prosondamente nelle midolla de' nostri cuori . Siccome noi veggiamo, che il seme cresce sotterra per esser servito dal freddo, e quanto piu tardi vien fuori, tanto esce piu multiplicato, e piu bello. A questo modo i nostri desideri si distendono per lo indugiare, acciocche essi crescano. Dico, che essi crescano, acciocche essi attendano piu a quello che esti debbono possedere. Esti sono esercitati nelle battaglie, accioche essi abbiano maggiori premi nel pagamento. La fatica della battaglia diventa piu lunga, perche la corona della vittoria cresce, e pertanto quando Iddio non esaudisce velocemente, si tira dietro l'uomo, che gli pare essere derelitto.

Dentro sta il Medico; il qual lieva da noi la marcia de' peccàti, che egli vede con displicenza satta nelle nostre midolla: e col serro della tribulazione recide il veleno, e la puzza, e per quella via proccura egli di vinire alla fine della infirmità, per la quale egli si infinge di non udire le grida dell' infermo . Per quelta cagione dice il Profeta : Dio mio , io gridero il dì , e Pfal. 4. 3. tu non mi esaudirai, e la notte non mi sarà reputato a peco senno, come se egli dicesse: gia non mi è riputato a poco senno, se tu di subito non esaudisci me gridante a te di dì, e di notte; imperocche dove tu quasi mi ab-bandoni nella tribulazione, di quivi tu mi fai piu desideroso della eterna Sapienza. Per questa cagione eziandio dice: Iddio ajutatore ne' bisogni, e nella Psal.9.10. tribulazione. Dovea dire il Profeta, tribulazione, prima disse bisogno; perocche spesse volte noi siamo molestati nella tribulazione, e nientedimeno non è ancora di bisogno, che noi siamo liberati secondo il desiderio nostro. Sicche dica Eliud: Iddio non udirà indarno, e l'Onnipotente guarda le cagioni di ciascuno. E perche alcuni uomini alcuna volta vengono ad impazienza per aver tardi l'ajutorio, ben soggiunse: eziandio quando tu dirai, egli non lo considera, fa il giudicio innanzi a lui, e aspettalo. Interviene sorse, che quando il nostro priego quasi non è udito, la speranza, che era nel nostro cuore viene meno, e crediamo, che ci debba mancare l'ajutorio divino; perche tardi ci viene, e dogliamoci, che Iddio non considera i molti mali, che noi sosteniamo. Ma quando l'onda di questa disperazione ci conturba la mente, commossa da tal tentazione, tosto entra nel porto della speranza; se ella sottilmente sa ragione con Dio, se ella maliziosamente non iscusa appresso di se medesima i mali, che ella ha renduto a Dio in cambio de'beni; se ella conosce, che pena da Dio ella merita ragionevolmente; se ella esamina veramente la sua vita; se ella giudica, cio che ella sa innanzi agli occhi di Dio; se ella non nasconde se medesima a se medesima; se ella ricorda, come ella fu creata, non essendo alcuna cosa; se ella conosce, come giacendo in tenebre ella è stata alluminata, e sollevata. Onde se ella raccozzerà tutte queste cose in se, e considererà i beni ricevuti da Dio, non si dorrà dell' avversità, che ella sossiene: e non si romperà per disperazione, se ella piglierà sortezza per la considerazione di tanti doni; perocche l'uomo piglia speranza per lo innanzi, quando conosce i ricevuti benefici per addrieto. E per tanto dice Eliud: exiandio, quandio tu dirai, egli non lo considera, sa il giudicio innanzi a lui, e espettalo, come se egli dicesse: quando tu credi, che Iddio non ti attenda; perciocche tardi ha misericordia di te, entra nel cubicolo del cuor tuo, e ivi esamina il giudicio del tuo pianto dinanzi agli occhi suoi, e pensa quello, che vivendo tu hai operato per Ja sua misericordia: e allora tornerai in buona speranza, quando ti vergognerai di non eller grato a tanti beni, e a tanta benignità, in modo che tu con buona fidanza aspetterai il suo sussidio fra le avversità tue; poiche su ti ricorderai di averlo avuto benigno, e misericordioso dopo i peccati tuoi; imperocche tu dovevi aver buona speranza del suo ajutorio, eziandio se tu non avelli avuto prima alcuni benefici da lui. E debbi sapere, che Iddio non abbandona iniquamente l'uomo, che egli ha creato benignamente. Appresso pensa, quanto pericolo sia vedere i doni ricevuti per addrietro, e perdere la speranza del suturo. Quanto pericolo è questo, se noi, che siamo menati al porto della speranza co' doni gia ricevuti, quasi con sorti suni osfochiamo nel pelago della disperazione per queste onde delle tribulazioni. Il perche dirittamente dice: sa il giudicio dinanzi a lui, e aspettalo; perocche colui, che non giudica se medefimo innanzi a Dio, non aspetta la sua grazia, quando è afflitto, e perde ogni speranza di potere avere ajutorio da colui, i cui benefici egli s' infinge di non sapere: e non volendosi ricorda-

IQ.

re de benefici gia ricevuti, non gode della larghezza della sua bontade. Ma ecco quando noi siamo assistiti, quando noi aspettiamo con pazienza la grazia della sua consolazione, i mali uomini riescono a sar peggio, e tanto ardiscono a sar maggiori mali, quanto sono lasciati senza battiture. E nientedimeno l'onnipotente Iddio con misericordia aspetta, e dà tempo di misericordia: il qual tempo egli converte pure in testimonianza di maggior colpa, se eglino staranno ostinati. Appresso pazientemente ritiene la sua ira, la quale egli, quandochesia, gitterà suori senza tirarla mai piu dentro. Onde dirittamente soggiugne: ora Iddio non mostra il suo surgre, e non si vendica molto del peccato.

Iddio lungo tempo soffre il peccatore; perocche la sua condannagione è perpetua, e or s'infinge di non mandar suori il suo surore; perocche egli lo riserva a mandar suori in suturo senza alcun sine. Onde l'usanza sua si è di tribulare qui i suoi eletti, acciocche essi siano dirizzati a' premi della eterna eredità: e così è l'usanza nostra, che noi, che siamo riservati a godere della sua eternità, qui sossenimo i suoi stagelli. Per queEbr. 12.6 sta cagione dice la Scrittura: Iddio stagella ogni figliuolo, che egli riceve. Per Apoc. 3.19. questa cagione disse Iddio a San Giovanni: lo riprendo, e castigo quelli, che lo amo. Tempo è, che il giudicio cominci dalla parte di Dio, ove subito con 1. Petr. 4.

17. di coloro, che non credono al Vangelio di Dio? La divina giustizia non lassa mai rimanere impuniti i peccati: e pero l'ira del giudicio divino comincia qui a corregerci, acciocche nel final giudicio non ci abbia a punire con gli altri dannati. Vadano adunque i peccatori, e per non esser punito subito il loro peccato, adempiano bene i desideri delle loro concupiscenze, e percio non sentano ora i siagelli temporali, perche aranno i tormenti eternali. Ben su figurata la colpa non punita in Canaan, quando peccò, a cui disse Noè: Gen. 9.25. maladetto il fanciullo Canaan! Servo sarà de' suo: fratelli. Canaan su sigliuolo di Cam: e che volle dire, che, peccando Cam, ricevette la sentenza della vendetta Canaan suo figliuolo? Che cosa è questa, che Cam è punito, non in se, ma ne'suoi successori, senonche qui le malizie de' peccatori per non esser punite, crescono; ma in suturo son percosse? Sicche dica Eliud: ora

Iddio non manda il suo surore, e non si vendica molto del peccato.

Dovemo noi notare quello, che egli disse: valde, cioè molto; poiche benche Iddio per sua longanimità sosseni alcune cose; nientedimeno alcune ne stagella eziandio in questa vita. E alcuna volta comincia quì a serire quella persona, che in perpetuo sarà dannata. Sicche egli alcune cose percuote per vendetta, e alcune lascia senza vendetta; perocche se egli qui non punisse alcuna cosa, chi crederebbe, che Dio si curasse delle cose degli uomini? E da capo se egli punisse quì ogni cosa, non ci resterebbe il giudicio sinale. E pero alcuna cosa punisce quì, acciocche noi temiamo il nossero che ha cura, e sollecitudine di noi. E alcune sono lasciate impunite, acciocche noi crediamo, che ancora ci resta il final giudicio. Sicche ben dice, che Iddio non punisce molto il peccato; imperocche, quando egli punisce piccola parte del peccato ne' peccatori pertinaci, comincia a dar loro alcuna arra del giudicio eternale. Tutta quella diritta sentenza bene Eliud arebbe detta, se egli s'avesse detta dirittamente. Egli sapea quello, che egli dovea dire, ma non sapea a cui egli dicea. Vere erano le cose, che egli dicea; ma di lunge erano dalla cogitazione del beato Giob; perocche egli tanto non ebbe di bisogno di questa correzione, quanto egli non peccò per alcuna pusillanimitade. Ma perche la superbia degli arroganti suole essere giudicio, che il beato Giob crescesse dopo i stagelli in maggior virtude giudicio, che il beato Giob crescesse dopo i stagelli in maggior virtude

per le parole de' superbi. Ecco, che egli è tanto piu dispreglato dal ministro della superbia, quanto egli è dentro piu confortato dalla somma Verità, cioè da Dio, Maestro della umiltà. Eliud, poiche egli si vide aver detto tante cose sottili, mostrò quanta superbia egli avea; perocche avendo grande opinione di se, dispregiò il beatissimo Giob, dicendo: adunque Giob indarno ha aperta lá bocca sua, e senza alcuna scienza ha multiplicate parole; incolpando il beato Giob di due cose; cioè, che nulla sapea, e che avea detto molte cose. E avendo egli con molte parole detto quello, che egli sapeva, accusa il beato Giob del vizio della loquacità, cioè, del troppo parlare.

Questo suole esser proprio vizio degli arroganti, che si credono aver detto poche parole, quando eglino ne hanno dette molte, e credono effer molte le parole, che sono dette loro; perocche essi vorrebbono sempre dir loro cose, e non possono udire l'altrui. Par loro sostenere violenza, se senza misura non buttano suori quello., che senza misura tengono dentro. E benche il beato Giob sia-stato cheto nelle sue parole, pure Eliud cerca via di riprenderlo della sua risposta, che egli sece a suoi amici; acciocche egli possa dargli cagione di maggior silenzio: e afferma, che il beato Giob multiplicò molte parole, acciocche egli potesse molte cose rispondergli. Ecco, come egli subito incomincia al principio del lungo parlare, e quasi niente abbia ancora detto, si ssorza di cominciar da capo. Onde soggiugne il testo: Eliud arrogendo, disse eziandio queste parole : aspetta un peco, e io te lo dimostrerd. Gia Eliud avea detto molte parole, e spera di essere un poco aspettato ancora; perocche agli arroganti par loro sostenere gran danno, se per brievi parole eglino non possono mostrare la loro scienza: e tanto si credono mostrar loro medesimi piu dotti, quanto essi possono multiplicare il loro parlare. Ma perche spesse volte essi sentono non essere a loro tenuto reverentemente silenzio, dimostrano alcuna volta la potenza d'Iddio, di cui, e per cui quasi parlano: e per suo rispetto vogliono, che sia loro tenuto quel filenzio, che essi non meritano. E quando in apparenza parlano d'Iddio, vogliono per sua reverenza essere uditi, benche eglino si studino piutrosto di mostrar loro medesimi, che predicare de' fatti di Dio. Onde Eliud foggiugne, e dice: ancora io ho che parlare di Dio. Ora perche i santi Dottori spesso sogliono ripetere, se eglino avessino detta alcuna cosa oscura, acgiocche essi mettano con questo ridire ne cuori degli uditor, cio che essi avessino detto oscuro; così gli arroganti alcuna volta desiderano di seguitar-gli in questo, e ripetono di subito quello, che eglino aranno detto; non perche essi appetiscano di chiarire ne' cuori degli uditori le cose, come elle sono, ma perche vogliono esser tenuti da loro eloquenti. Once Eliud soggingne: io repeterd dal principio la mia scienza. Ma perche avendo detto seienza la superbia del cuore, appariva nella voce, e sarebbe paruto troppo apertamente superbo, se egli non si susse tosto coperto con qualche velame, di subito per occultare la sua arroganza nómino la giustizia di Dio, dicendo : e io proverd il mio operatore essere giusto, accioeche quando egli parla quasi per la giustizia di Dio, sia scusato nel cospetto degli uomini, cio che arrogantemente parlasse. Segue, e dice : veramente le mie farole sono senza dugie. Quando i santi uomini veggono, che essi non possono essere intesi dagl' infermi uditori, sogliono alcuna volta lodare le cose buone, che si dicono, non perche essi voglino esser lodati; ma perche essi accendano i loro uditori a volere udire, acciocche quando essi proserono loro parole, gli uditori le ricevano ne' loro cuori con piu ardente desiderio. Onde San Paolo avendo gia detto molte mirabili cose a quelli di Corinto, aggiugne: la 2. Cor. 6. bocca nostra è aperta a voi, o Corinti, il cuore mio è dilatato. Ma quando 11,

Tomo III.

gli

14.

I. Cor. I.

gli arroganti non sapendo i cuori de' buoni uomini, alcuna volta vogliono feguitare le loro parole, magnificano con lode quel, che essi dicono, non perche dispiaccia loro la pigrizia degli uditori, ma perche molto ardentemente vogliono piacere a lor medelimi, infignendosi di feguitar le parole de' giusti, e non sapendo la virtù di esse parole. Ben veggiono quello, che

i giusti dicono; ma non sanno quello, che i giusti cercono. Quando i santi Dottori esaltano la loda della predicazione, quasi con la mano della voce levano i cuori degli uditori da pensieri terreni, acciocche indi tosto sevati si facciano innanzi alle parole, che seguitano, e tanto l'abbraccino con maggiore intelletto, quanto eglino l'amano prima, che elle siano dette per colui, che se loda. Ma, come io dissi, gli arroganti non sanno queste cose; e perciocche essi desiderano, e dalla parte di suori non possono gustare quanto sia desiderabile quello, che è dentro della Chiesa degli eletti dice la Scrittura : ogni gloria della figliuola del Re si è dalla parte di dentro : e le vergini savie, si dice, che aveano ne vasi. Onde in per-Matth.25. sona de' Santi si dice : la gloria nostra questa, cio la testimonianza della nostra coscienza. Ma gli arroganti, che non hanno la testimonianza della loro coscienza dinanzi a Dio, cercano la testimonianza d'altrui innanzi agli uomini, la quale trovando, tardi riescono essi medesimi a mostrar la vergogna del loro peccato. Onde se eglino non truovano le lode degli uomini, le quali lode essi desiderosamente aspettano, essi medesimi predicano, e lodano la loro scienza: e pertanto Eliud soggiugne, e dice: e la persetta scienza ti sarà provata. Questo dice, perche si sentiva dover dire gran cosa; ma non potè tener nel suo cuore superbo la grande stima, che egli sacea di se mede-simo: e però con lode antiviene a mostrar il bene, che si vede sapere. Nientedimeno sarebbe riputato colpevole per divino giudicio, se pure tacendo avesse avuto grande opinione di se, nonche dicendolo. Onde dobbiamo stare fempre in paura, perche noi non saremo al tutto sicuri innanzi al sottile esamine della somma Verità, eziandio se noi non aremo cosa, che si possa riendere in noi serondo il siudicio umano i innanzi della riendere in noi serondo il siudicio umano i innanzi della riendere in noi serondo il siudicio umano i innanziale della riendere in noi serondo il siudicio umano i innanziale della riendere in noi serondo il siudicio umano i innanziale della riendere in noi serondo il siudicio umano i innanziale della serondo il siudicio umano di serondo il siudicio umano della serondo il siudicio umano di serondo il siudicio umano della serondo il siudicio umano di serondo di prendere in noi, secondo il giudicio umano; imperocche alcuna volta non attendendo noi a quello, che noi pensiamo, siamo tocchi dalla superbia, la quale pure in silenzio noi calchiamo. Ma se tale occulta superbia noi non l'affoghiamo con subito dispiacimento nel giaciglio del nostro cuore, dove ella è nata, ogni merito delle nostre operazioni si perde. Quinci possiamo noi pensare di quanta pena sarà dannata quella superbia del cuore, la quale è menata infino ad avere ardire di parlare, se ella non è senza colpa, che tacitamente pasce nel cuore. Per questo possiamo noi considerare, quanto ella regna dalla parte dentro, poiche ella è condotta a tanto, che ella non si vergogna di mostrarsi eziandio suori. Così Eliud perche gran cose sapea, non si seppe umilmente temperare. Ma mostra l'altezza della sua scienza, e rifiuta la grazia della umilitade : e quando narra il bene, il quale desiderava di ben dire, perdette quello, per lo quale arebbe bene potuto vivere:

2. Cor.8.1. la feienza enfia, ma la carità edifica. Ma gia comincia a dire questo bene, il qual pure non sa ben dire, poiche Eliud ebbe mostrate le superbe cogitazioni dell'animo suo per le superbe parole della bocca sua, foggiunse, e disse una forte sentenza, cioè: Iddio non ischifa i potenti, conciossificacosache egli sia potente. Nell'uso della vita nostra mortale alcune cose sono nocive da loro medesime, e alcune per le cose, che gli sono intorno. Da se medesimi sono nocivi i peccati, e i mali, ma alcune ci muocono per quello, che è in-

torno a esse, siccome è la potenza temporale, o il congiugnimento del matrimonio. Buono è il matrimonio, ma male è quello, che viene intorno a r.Cor. 1.7. esso per la sollecitudine di questo mondo. Onde Paolo Apostolo dice : chi è colla moglie pensa delle cose di questo mondo, come posse piacere alla moglie.

onde volendo confortare alcuni al migliore stato, gli ritrae dal matrimonio: dicendo: io vi dico questo, non perche io vi mesta il laccio, ma per inducervi a quello, che è onesto, che da forza di servire a Dio senza impaccio. Il perche quando si tiene quello, che non nuoce, si ammette alcuna volta quello, che nuoce per le cose, che gli sono d'appresso; siccome noi spesso andiamo per un cammine diritto, e netto, nientedimeno siamo ritenuti pe' vestimenti per le spine, che sono nate presso alla via; nel cammino netto non siamo impediti, ma dal lato nasce cosa, che ci punge. Grande è la potenza temporale, la quale ha suo merito appresso a Dio della buona amministrazione del reggimento. Nientedimeno alcuna volta all' uomo potente gli nasce superbia nel cuore: perciocche egli si vede piu alto degli altri: e quando tutte le cose gli sono sottoposte a suo uso, quando i suo comandamenti sono velocemente adempiuti secondo il suo deliderio, quando tutti i sudditi lo lodano molto, se egli sa alcuna cosa bene, e non ardiscono di contradire per alcuna loro autorità, se egli sa male; quando alcuna volta eziandio lodano quello, che essi dovrebbono riprendere, l'animo del Signore ingannato da quelle cose, che gli sono suggette, si leva m superbia: e quando si vede intorniato di molti sudditi dalla parte di suori, dentro è spogliato del conoscimento di se medesimo, e dimenticando se, attende le voci di quegli, che lo magnificano, e tale si crede essere, quale si vede di suori esser tenuto, non quale si dovrebbe dentro stimare. Dispregia i suggetti, e non conosce, che, secondo l'ordine della natura, gli sono eguali, e credesi avanzare eziandio per meriti delle virtu quelli, che esso avanza per lo stato della sua fignoria. Stima di sapere piu di tutti quegli, de' quali esso si vede piu potere. Pone se medesimo in una altezza nella sua cogitazione, e non si degna pure di guardare del pari gli altri, de quali egli è costretto di essere eguale, secondo la condizione della sua natura; intantoche egli è conditione della sua natura; intantoche egli è conditione della sua natura; intantoche egli è conditione a esserimile di colui, di cui dice la Scrittura: egli vede ogni cosa Job.41.25. sublime, ed egli è Re sopra tutti i sigliuoli della superbia: del cui corpo, cioè de cui seguaci ancora è scritto: la sua generazione ha gli occhi alti, e Prov.30. le lappole sollevate in alto. Dico, che egli è condotto a esser simile di colui, 13. il quale desiderando di esser solo il maggiore, e dispressando la compagnia de santi Angeli, disse i o andrò sopra l'altezza delle nuvole, e sarò simile Isai 13.14 altissimo. Onde per mirabil giudicio di Dio trovò dentro a cer la sassa. all' Altissimo. Onde per mirabil giudicio di Dio trovò dentro a se la fossa 14. della sua tuina, quando dalle parti di suori si volle levare in signoria: e pertanto quell' vomo, che non si degna di esser simile agli altri domini, diventa simile all'Angelo apostata, cioè al Diavolo. Così Saul nell'altezza della sua potenza saglie dalla virtù della umiltà a gonssamento di superbia, il quale era stato satto Re per la umiltà, e su riprovato per la sua superbia, secondoche Iddio rende testimonianza di lui, dicendo: or quando tu eri par 1. Reg. 15. volo negli occhi tuoi, non ti seci io Cato nella tribù d' Israel? Parvolo si vede- 17. va innanzi, che egli fusse Re; ma quando si vide fornito di potenza temporale, non si vedea parvolo; perocche per comparazione degli altri parendogli essere più innanzi, si giudicò se medesimo dovere essere qualche gran fatto: e così per mirabi! modo, quando era parvolo appresso di se, appresso d'Iddio era grande: e chi era grande appresso di se, su parvolo appresso Dio. Iddio ci vieta, che noi non ci tegnamo grandi appresso a noi medesimi, dicendo per lo Proseta così: guai a voi, che siete savi negli occhi vostri, e Isai. 5.21. prudenti innanzi a voi medesimi! E percio Paolo Apostolo ci ammonisce, che noi non ci tegnamo grandi appresso di noi, dicendo: non vogliate esser Rom. 12. prudenti appresso di voi medesimi. Onde spesse volte, quando l'animo di al-15. cun uomo gonfia per la moltitudine de'sudditi, si corrompe per la grandigia medesima della sua potenza, che lo tira, e fallo apparere. Altro

Altro è alcuna cosa non esser buona, e altro è non saper bene usare quello, che è bene. Buona è secondo l'ordine suo la potenza; ma ha di bisogno, che la vita del potente sia cautamente retta; onde ben l'esercita colui, che la sa tenere, e lasciare. Ben dico, che l'esercita colui, che sa per essa punire le colpe, e con essa tenersi pari agli altri. Alcuna volta eziandio interviene, che la mente dell' uomo si leva sin superbia, quando non ha alcuna fignoria: quanto maggiormente si leverà in superbia l'uomo, quando la potenza eziandio gli sarà aggiunta? È nientedimeno il Signore è ragionevolmente ordinato da Dio a correggere i vizi degli altri; on-Rom.13.4 de dice per San Paolo: ministro è di Dio chi sa vendetta dell'ira del mal uomo. E però quando l'uomo piglia l'uficio della potenza temporale, dee saper trarre con somma diligenza dalla potenza quello, che l'ajuti a esercitare l'uficio, e quello, che l'ajuti a vincere i vizi, che'l molestano, e che egli si vegga con la dignità pari con gli altri, e nientedimeno si mostri maggiore nel punire i peccatori per zelo di giustizia. Questa discrezione pienamente 22. possiamo noi conoscer meglio, se eziandio noi ragguardiamo gli esempti del-la podesta ecclesiastica. San Pietro tenendo il principato degli Apostoli per bocca di Dio, ristuto di esser sopra modo onorato da Cornelio, che sece bene dalla parte sua, cioè che si era gittato umilmente in terra dinanzi a Ast. 10.26 San Pietro; onde San Pietro riconobbe se simile a lui, dicendo: levati su, non fare : e io medesimo sono uomo. Ma quando egli trovò il peccato di A-AA. 5.5. nania, e Zaffira, di subito mostrò quanta potenza egli avea sopra tutti gli altri. Colla sola parola sua egli percosse, e spense la vita di coloro, la quale egli per ispirito trovò colpevole: e si mostrò maggiore nella congregazione de' fedeli contra i peccatori; e nientedimeno questa maggioranza non volle mostrare nell'onore, che gli era fatto dinanzi a coloro, che lo doveano fare. Quinci la santità sua mostro di esser comune, ed eguale agli altri, e nell'altro caso mostrò l'altezza della sua potestà. San Paolo non si conosce-2. Cor. 1. va prelato a' suoi Discepoli, che ben viveano, quando diceva: non dico questo, perche noi vogliamo signoreggiare la vostra sede, ma siamo ajutatori del vostro gaudio. E di subito aggiunse: perocche voi siete ritti nella fede, come se egli dicesse: però noi non signoreggiamo alla vostra fede, perche voi state ritti nella sede. Pari siamo di voi, quando noi vi veggiamo star ritti. An-1.Theff.2. cora quasi non si conosceva prelato de' Discepoli, quando diceva: noi siamo 7. fatti parvoli nel mezzo di voi, e siamo vostri servi per Cristo Gestà. Ma quan-2.Cor.4.5. do trovo la colpa, la quale si conveniva di correggere, di subito si mostro 1. Cor.4.5. esser maestro di loro, dicendo che volete voi? Verrò io a voi colla verga? Conchiudendo, il luogo della prelazione, o signoria allora è ben retto, quando colui, che regge, signoreggia piuttosto a' vizi, che agli uomini La natura genero tutti gli uomini eguali; ma che l'uno sia sottomesso all'altro, non la natura, ma il peccato n'è stata cagione. E per tanto i rettori si debbono mostrare nel loro uficio sopra i vizi, per cui cagione eglino sono stati fatti rettori. E quando eglino correggono i peccatori, sollecitamente guardino, che con la forza della loro podestade gastighino le colpe, secondo la disciplina debita; ma con la guardia della umiltade si conoscano eguali a quelli, che essi correggono; benche alcuna volta sia degna cosa, che nel tacito pensier noi ci tegnamo minori di coloro, che noi correggiamo. Ne' fudditi, secondo il rigore della disciplina, noi correggiamo i vizi; ma in quello, che noi pecchiamo, noi non udiamo pure una parola di riprensione da alcuno. E pertanto noi siamo piu obbligati appresso di Dio, quanto noi pecchiamo appresso degli uomini senza esfer puniti. Ma la nostra correzione 23. tanto fa piu liberi i sudditi nel giudicio divino, quanto ella non lascia quì le loro colpe senza vendetta passare; onde dobbiamo conservare l'umiltà nel

cuore, e la disciplina nella operazione. Fra le quali cose cautamente abbiamo da considerare, che quando noi vogliamo troppo conservare la virtù della umiltà, lo stile del reggimento non si perda, e che, mentreche il Prelato pui, che non si conviene, si aumilia, non possa poi riducere la vita de' sudditi sotto il giogo della regola. Adunque tegnamo dalla parte di fuori l'uficio, che noi abbiamo preso per utilità degli altri, e tegnamo dal-la patte di dentro la umistà, che noi abbiamo dalla stima di noi, in modo che per alcuni apparenti segni quegli, che ci sono commessi, eziandio sappiano, che nos ci tegnamo umili appresso noi medesimi, acciocche essi veggiano quello, che essi abbiano a temere della nostra potestà, e conoscano quello, che essi polsano seguitare della nostra umiltà. Ma conservando noi la gravità del noitro uficio, dobbiamo senza intermissione ritornare al nostro cuore, e considerare continuo, che noi siamo stati creati egualmente

con gli altri, non che temporalmente noi siamo prelati.

La potettà del nostro uficio quanto di fuori è piu eminente, tanto dentra la dovemo piu abbassare, acciocche l'altezza non vinca l'animo nostro, e acciocche non lo tiri a dilettarsi, e acciocche la nostra mente si possa rasfrenare da tal diletto, sotto quale si mette per desiderio di signoreggiare. Ben sapea reggere la potestade del suo Regno David, quando abbassando se medesimo, vincea la superbia della sua potenza, dicendo: o Signore, il cuor Pfal. 130, mio non è esaltato; il quale per accrescimento della umiltà soggiunse: e gli 1. occhi miei non, sonò inalzati. E arrose: e non andai in gran cose. E ancora esaminando se con sottilissima inquisizione, dice: non andai in cose mirabili sopra di me. E volendo trarre tutte tali cogitazioni eziandio dal sondo del luo cuore, soggiugne, e dice : se io non sentiva umilmente di me, ma efaltai l'anima mia. Ecco quanto spesso ripete, come egli nel cuor suo ofteriva il sacrificio della umiltade. È non resta una volta, e piu consessando di offerirla a Dio: e per molti modi parlando di essa umiltà, la pone innanzi a gli occhi del suo Giudice. Che cosa è questa? Come sapeva egli, che piaceva tanto a Dio questo sacrificio della umiltà, quando egli il faceva nel cospetto, cotante volte ripetendo per parole, senonche la superbia suole essere molto vicina a' potenti, e quasi sempre la elazione si è accompagnata con l'abbondanza delle cose terrene? Perocche spesse volte l'abbondanza dell'amore fa indurar l'enfiatura : E perche mirabile cosa è, quando l'umiltà de' costumi regna ne' cuori degli uomini sublimi; onde dobbiamo pensare, che i potenti, quando usano umilitade, toccano l'altezza di virtù a loro itrana, e quali dalla lunge posta : e dirittamente con essa virtù placano tollo Iddio; perocche i potenti gli offerono quel sacrificio, che essi appena possono trovare; perocchè sottilissima arte di vivere è tenere stato alto, e reprimere la gloria: essere in potenza, e non sapere, sè esser potente: conoscerli potente a donar buone cose, e non sapere, che esso po-tentemente possa vendicare le ingiurie sue. Sicche dirittamente dice Eliud: Iddio non ischifa i potenti, essendo esso potente...

Colui desidera di seguitare Iddio, il quale esercita l'altezza della sua potenza nelle utilità d'altrui, non levandosi in alto per sue lode: il quale essendo posto sopra gli altri, desidera di fare utile altrui, non esser maggiore; perocche l'arroganza della mente si dice esser peccato, non l'ordinazione dell'uficio. Iddio ha data la potenza all'uomo; ma la malizia della notitra mente ha trovata la superbia nella potenza. Sicche leviamo via quello, che noi ci abbiamo messo di nostro, e rimarrà buona ogni cosa, che noi possediamo per dono di Dio. Or perche ella è biasimata, non la giusta potenza, ma la perversa opinione, dirittamente soggiugne: ma Iddio non salva gli empj, e ha dato il giudicio a' poveri. La santa Scrittura è usata alcuna

35.

volta di chiamare i poven umili; onde nel santo Evangelio sono nominati umili, aggiugnendovi lo spirito, quando dice: beati i poveri di spirito; imperocche loro è il regno del Cielo; e perche le ricchezze visibilmente mostrano gli uomini potenti appresso di loro, quando non sono superbi nelle loro coscienze. Ma il testo nostro chiama empi coloro, i quali sono divisi dalla pietà della fede; ovveramente contradicono con perversi costumi a quello, che essi sedelmente credono. E perciocche l'omipotente Iddio condanna la superbia della malizia, non l'altezza della potenza, poiche egli ebbe detto: Iddio non ischifa i potenti, conciossiache esso sia potente, dirittamente soggiugne: ma non salva gli empi, e ha dato il giudicio a roveri; perocche coloro, che ora sono malvagiamente oppressati, nel di del giudicio verranno a giudicare i loro oppressatori. Ivi faranno due parti d'uomini, cioè gli eletti, e i riprovati, e due ordini di genti faranno quivi da ogni parte dispersi; ascuni faranno giudicati, e periranno. Saranno giudicati, e periranno coloro, a cui farà detto per rimprovero di Dio : io ebbi fame, e non mi desti da mangiare, Matth.25 ebbi sete, e non mi desti da bere, sui peregrino, e non mi ricevesti in casa, sui 42.43. nudo, e non mi revestisti, sui infermo, e non mi visitasti : a' quali prima sarà detto: partitevi da me maladetti, e andate nel fuoco eterno, il quale è apparecchiato al Diavolo, e agli Angeli suoi. Altri nello stremo giudicio non faranno giudicati, e periranno, de quali dice il Profeta: non risurgeranno gli empi in giudicio. A questi tali dice Gristo: chi non crede, gia è giudicato. De' quali dice San Paolo: quelli, che peccano senza legge, senza legge periranno; perocche eziandio tutti gl'infedeli risusciteranno; ma a tormento, non a giudicato. Pfal.1.5. Jo.3.18. Rom.2.12, dicio. Allora non si esamineranno la vita, e gli atti di quelli, che sono di lunge dall'aspetto del distretto Giudice, gia con la dannazione della loro infedeltà; ma quelli, che hanno la professione della nostra Fede, ma non hanno avute l'opere della professione, saranno ripresi, e periranno. Coloro, che non hanno tenuti i Sacramenti della fanta Fede, non udiranno nel finale giudicio la riprensione del Giudice; perocche essendo sitti nelle tenebre della loro insedeltà, non meriteranno di esser ripresi da colui, che essi hanno dispregiato. Solo udiranno la voce del Giudice coloro, i quali hanno tenute le parole della sua fede. Gl'infedeli non udiranno le parole del Giudice eterno nella loro dannazione, perche non vollono pure a parole tenere la sua reverenza. I Cristiani secondo la legge loro periranno; perocche posti sotto la legge, peccarono. Agl'infedeli non sarà detto alcuna cosa della legge nella loro dannazione; perocche essi si sforzarono di non avere punto di legge. E sia, come noi veggiamo, che l Principe, che regge la repub-25. btica terrena, altrimenti punifce il fuo cittadino, che gli pecca dentro nella fua cittade, e altrimenti il nimico, che fe gli ribella di fuori. Nella punizione del cittadino fegue i fuoi statuti, e si lo condanna secondo la forma della pena limitata. Contra il nemico muove la guerra, usa strumenti di affalirlo, e rendegli tormenti degni alla sua malizia: e non cerca quello, che dice la legge del suo peccato; perocche non è necessità di punire secondo la legge colui, che non si potè mai obbligare a legge. Così nel final giudicio punira Iddio con pena legale il peccatore, che per opera si è par-tito da quello, che egli ha per prosessione tenuto. E l'infedele sara punito senza riprensione giudiciale, il qual non tenne la legge della santa Fede. Ma dalla parte degli eletti alcuni faranno giudicati, e regneranno, i quali con lagrime aranno purgate le macchie della lor vita, e i quali ricomperando i mali patlati con buone opere, che feguitano, hanno coperto dinanzi agli occhi del Giudice con limoline cio, che eglino feciono mai illecitamente. A costoro, che saranno dalla mano diritta, dirà il Giudice, quan-

Matth.25 do verrà : io ebbi fame , e destimi da mangiare : io ebbi sete , e destimi da bere:

fui peregrino, e albergastimi: sui nudo, e ricopristimi: infermo, e in carcere, e visitastimi. A' quali egli aveva gia detto: venite, benedetti dal Padre mio, possedete il Regno, che vi su apparecchiato infino dall' origine del mondo. Altri non faranno giudicati, e regneranno, i quali con perfezione di virtù hanno trapassato eziandio i comandamenti della legge, e i quali non solamente surono contenti di adempiere quello, che la legge di Dio comanda a tutti; ma con maggior desiderio apperirono di sare piu, che essi non aveano udito da'comandamenti generali. A costoro per bocca di Dio è detto: voi, che abbandonaste ogni cosa, e Matth. 19. avetemi seguitato, quando il figliuolo dell'uomo sederà nella sedia della sua mae- 28. gneranno, perche essi vennono eziandio a giudicare gli altri col loro Signore; perocche quando coltoro lasciarono ogni cosa, con piu pronta divozione operarono, che non su loro generalmente comandato. Fra le quali cose abbiamo qui da considerare, che spezial comandamento su detto a pochi persetti: e non generalmente a tutti quelli, che il giovane ricco udi da Cristo: va, Matth.19. e vendi cio, che tu hai, e dallo a' poveri, e grai tesoro in cielo, e vieni e se- 21. guita me. Perocche se quella persezione generalmente costringesse ogni uomo sotto comandamento, l'uomo persetto starebbe in peccato, se egli possedesse alcuna cosa di questo mondo. Ma altra cosa è quella, che la santa Scrittura generalmente comanda a tutti, e altra quella, che la comanda spezialmente a' piu persetti, i quali persetti non sono obbligati alla legge generale; perocche per santa vita hanno passati i comandamenti generali. E siccome non sono giudicati, e si periscono quelli, che per loro insedeltà dispregiarono di sottomettersi alla legge, così non sono giudicati, e regnano quelli, che per loro pietà avanzarono eziandio speziali comandamenti. Quindi è, che Pao- 1.Theff. 2. lo avanzando gli speziali comandamenti, eziandio sece più, che quello, che 7. gli era permesso dalla ordinazione di Dio, avendo egli autorità di poter vivere dell' Evangelio, quando egli predicava i' Evangelio, pure non volle ef-fer sostenzao per la fatica dell' Evangelio da quegli, a cui egli annunziava l' Evangelio. Or perche conviene, che sia giudicato, acciocche regni, questo tale, il quale ebbe per legge meno di quello, che egli faceva, e da se trovò da fare maggiori opere, e pi perfette? Sicche dirittamente dice il testo: Iddio dette il giudicio a' poveri; perocche con quanta maggior umiltà saranno stati dispregiati in questo modo, tanto allora con maggior gloria di potestà sederanno nelle loro sedie tribunali. Onde seguita il testo: Iddio non leva gli occhi suoi dal giusto, e pone in perpetuo i Re nella sedia, e ivi sono innalzati. Forse crederebbe alcuno, che Iddio avesse levati gli occhi suoi dagli uomini giusti, quando sono in questo mondo lacerati dagl' ingiusti crudelmente senza alcuna punizione. Ma Iddio piu allora guarda i suoi servidori, quando gli lascia essere più ingiustamente assititi dalla nequizia de mali nomini; perocche Iddio, quando vede quello, che qui il giusto umilmente porta, gia dispone nella sua provvidenza quello, che gli renda misericordievolmente per cambio nell'altra vita. Sicche Iddio non leva gli occhi fuoi dal giusto. Ecco, il giusto umilmente si duole : l'ingiusto insuperbisce, e malvagiamente fiorisce. Il giusto ha il cuore afflitto, e l'ingiusto si esalta della gloria del suo male. Or chi è piu di lunge dagli occhi di Dio, o co-lui, che sossiene le ingiurie, o colui, che le sa ? o colui, che ha in se mantenuta la grazia divina fra le tenebre della ingiustizia, o colui, che ha dentro perduto il lume della giultizia fra questi gaudi esteriori? I fan-

I fanti uomini sono dirittamente chiamati Re, secondo la testimonianza 26. della fanta Scrittura; perocche essi signoreggiano a tutti i movimenti della carne : e ora raffrenano l'appetito della luffuria, ora rattemperano il caldo dell' avarizia, ora abbassano la gloria della superbia, ora uccidono le suggestioni della invidia, ora spregiano il suoco del surore, Dico, che essi sono Re, perche non si lasciano per consentimento vincere a movimenti delle tentazioni, ma sannogli reggere, come signori. Ora perche egli passano da questa dignità del reggimento alle dignità dell' eternal premio, dirittamente dice: Iddio fone in perfetuo il Re nelle sedie. Essi hanno satica a tempo in reggere loro medesimi; ma in perpetuo sono posti nella sedia del regno celeitiale: e ivi aranno degnamente a giudicare; perocche qui non hanno volute perdonare a loro medesimi le colpe commesse. Per questa cagione in altro luogo dice : infinche la giustizia si converta in giudicio. Similmente dice San Paolo di se, e de' suoi pari : acciocche noi fussimo fatti giustizia di Dio in 2.Cor.5.21 lui. La giustizia si converte in gaudio, quando quegli, che ora vivono giustamente senza riprensione, allora non si vendicano, perche egli abbiano la potestà del giudicare. Per questa cagione Iddio ancora dice alla Chiesa di Afoc.3.21. Laodicea: io dirò a colui, che vincerà, che egli sederà meco, siccome io ho vinto, e seggio col fadre mio nel trono suo. Cristo disse, che per aver vinto avea seduto col padre suo; perocche dopo le battaglie della sua passione, dopo la vittoria della sua resurrezione chiaramente mostro a tutti, che egli era eguale al padre in potenza : e avendo calcato la pena della morte, non si mostrò punto minore del padre. Onde diffe a Maria Maddalena, che ancora Jo. 20.17. non lo credeva effere simile al padre : non mi toccare, perocche io non sono ancora salito insino al padre mio. Ma che noi sediamo nel trono del suo sigliuolo, non è altro, che giudicare per la potestà, che egli ci ha data. E perche noi per sua potenza abbiamo ricevuta l'autorità del giudicare, noi Matth. 19. sediamo quasi nel suo trono. E non si parte però dalla verità, perche in altro luogo dica, che i suoi discepoli verranno sopra dodici sedie, e qui dica, 28, che sederanno nel suo trono. Per le dodici sedie si dimostra il generale giudi-cio. Ma per l'una sedia del figliuolo dell'uomo si dimostra la particular dignità di poter giudicare. Sicche quello significa per dodici sedie, che per una del figliuolo di Dio; perocche il giudicio universale si farà per suoi disce-poli per mezzo del nostro Redentore: e però dice il nostro testo: egli porrà i Re in rerpetuo, ove dichiara apertamente quello, che egli vuol dire in perpetuo. Che se egli dicesse della fedia del regno terreno, in niun modo arebbe detto perpetuo y perocche quegli, che pigliano tal regno, non vi sono collocati dentro in perpetuo; ma a certo tempo. Bene adunque soggiugne: e rui saranno inalzati, come se egli volendo soddissare all' intenzione dell' uditore, dicesse: e perche qui sono umiliati, ivi saranno esaltati. Dico il luogo dell' umiltà quì è preso da santi uomini, acciocche egli sia poi loro luogo di esaltazione in cielo. Onde in altro luogo è scritto: tu ci hai aumiliati nel luogo dell' afflizione. Il luogo dell' afflizione si è la vita presente, E pertanto quegli, che vanno diritti alla patria eterna, ora temporalmente Pfal.43. si disprezzano nel luogo dell' afflizione, acciocche allora siano veracemente sublimati nel luogo della letizia sempiterna. Segue : e se essi saranno nel-le catene, e se essi saranno legati con le suni della povertà, dimestrerà loro le loro operazioni, e i loro mali, perche essi sono stati violentatori. Le catene delle obbligazioni sono l'essere ancora ricevuto l'uomo in questa peregrinazione. Paolo Apostolo si vedea legato di queste catene, quando dice: 10 ho desiderio di motire, ed essere con Cristo. E allora si vedea legato con le suni della povertà, quando considerando le vere ricchezze, desiderava, che i

Phil.1.23. suoi Discepoli l'avessino, dicendo: acciocche voi sappiate qual sia la speranza del-

la fua vocazione, quali ricchezze della gloria della sua ereditade ne' suoi santi. Adunque ben soggiugne: dopo queste cose dimostrerà loro le loro opere, e i loro mali, per, Ethes. 1. che essi sono stati violentatori. Quando noi amando, piu conosciamo la super- 18. na gloria, allora sentiamo, che sono stati piu gravi i mali, che noi abbiamo fatti. Onde eziandio San Paolo dopo la grazia ricevuta delle cose supernali, vide, e conobbe, come era stato male quello, che prima avca creduto elsere stato studio, e opera di virtù, dicendo: io fui prima bestemmiato- 1. Tim. 1. re, e persecutore, e ingiurioso; ma ricevetti misericordia, perche io ignorante-13. mente il saceva nella mia insedeltà. Ovveramente dice così: io reputai quello, che era guadagno, esser a me danno per Cristo. Onde dirittamente segue il nostro testo: egli rivelerà le loro orecchie, acciocche egli gli corregga, e parle-Phil.3.7. rà acciocche essi si partano dalla iniquità. Rivelare, cioè, scoprire l'orecchia, si è aprire l'intelletto della fua cogitazione : e ciascuno è corretto, poiche gli è aperta l'orecchia, cioè quando dentro riceve il desiderio de' beni eterni, e conosce i mali, che egli ha operato dalla parte di fuori. Possiamo ancora nelle catene, e funi della povertà intendere eziandio la pena dell'afflizione remporale; imperocche spesse volte coloro, che non odono le parole del Predicatore, si convertono per le battiture di chi gli punisce, acciocche la pena almeno metta ne' buoni desideri coloro, i quali non si moverebbono per premj. Onde dice il Profeta : col carestro, e col fivno costringi le ma- Psal.31.93. scella di coloro, che non si appressano a te. Ma se questi tali eziandio dispregiano i flagelli, manifeltamente si vede, che tanto sentiranno supplici di piu grave vendetta, quanto eglino hanno dispregiato la grazia di maggior provvidenza divina. Onde segue il testo: se eglino udiranno, e conserveran-no, compierando i lore di in bene, e gli anni loro in gloria. Ma se essi non udiranno, passeranno per lo coltello, e saranno consumati nella loro stoltizia. Per lo bene si figura la diritta operazione, e per la gloria la supernale retri-28. buzione. E pertanto coloro, che si studiano di ubbidire a'comandamenti celettiali, compiono i loro di in bene, e gli anni in gloria; perocche essi com-piono il corso della presente vita in diritte operazioni, e il loro fine in selice, e gloriosa retribuzione. Ma se essi non udiranno, passeranno per lo coltello, e saranno consumati nella loro stoltizia; perocche per punizione de loro mali sono percossi quì con tribulazione, e finiscono la loro vita in pazzia. Appresso sono alcuni, i quali non si traggono da' loro perversi costumi eziandio per tormenti: de' quali si dice per lo Proseta: tu gli perco-Jerem.5.3.
testi, ed essi non si dolsono: haigli flagellati, ed essi hanno suggito di pigliare
la disciplina: e de' quali in persona di Babilonia si dice: nos abbiamo medi-Jerem.51. cato Babilonia, e non è samata. De' quali ancora dice la Scrittura: io ho uc- 9. cifo, ed esterminato il mio 10polo; e nientedimeno non si sono partiti dalle ope-Jerem. 15. razioni loro. Quelli tali alcuna volta diventano peggiori per le battiture; pe-7. rocche essendo tocchi da' dolori, o essi diventano piu duri per loro pertinacia, o essi gettano suori bestemmie crudeli, e aspre: e questo è molto peggio. Dunque ben dice il teito: cossoro passano per lo coltello, e sono consumati, cioè finiti in istoltizia; perocche eglino per li flagelli accrescono i peccati, i quali per li flagelli doveano emendare : e quì gia sentono le pene de flagelli, e non caperanno i supplici della eterna dannazione. La pazzia si chiarra stoltizia; cioè, che quì il peccato tanto lega gli uomini, che eziandio la pena non gli rassrena da sar male. Segue il testo : i simulatori, e gli astuti provocano. l' ira di Dio.

Quando egli disse simulatori, ben soggiunse, ed assuri; imperocche se essi non sussino dotti, e assuri d'ingenio, non potrebbono ben simulare; perocche sono alcuni vizi, i quali si possono agevolmente commettere da uomini, che siano di tardo sentimento. Eziandio ciascuno, che abbia ottoro 1111.

tuso l'intelletto, puo gonfiare per superbia, enfiare dell'appetito della ava-rizia, e lasciarsi vincere agli itimoli della lussuria. Ma non puo usare la fallità della simulazione, senon colui, che è d'ingegno sottile : e così chiunque è tocco da quetto vizio, conviene, che sia attento continuamente a guardare due cose, cioè di sapere astutamente occultare quello, che è, e dimoltrare quello, che non è : e nascondere quello, che è veramente male, e mostrare quello; che non è vero bene : e di non esaltarsi apertamente in quello, che apparisce di fuori, e acciocche egli acquiiti maggior gloria spessio simula di suggire la gloria. Costui perche non la puote avere, andandole drieto nel cospetto degli uomini, alcuna volta si sforza di acquistare fuggendola. Queste cose non si confanno a' semplici : perocche s' elle si addatcassino loro, non sarebbono gia semplici. Or quando dice, i simulatori, e ustui, non arrose, che essi meritassino; ma, che provocano l'ira d' Iddio. Meritare l'ira di Dio si è eziandio nescientemente peccare, ma provocare, sì è scientemente venire contra i comandamenti di Dio, o sapere il bene, e non volere. Questi tali diventano dentro ottenebrati per la volontaria-malizia, e col dimostrare essere operatori di giustizia, si scialbano dalla parre Muth.27. di fuori : a quali Cristo colla sua bocca dice : guar a voi , Scribi , e Facisci , ipocriti, che siete simili a' sepoleri scialbati, che di fuori pajono belli agli nomini, e dentro sono pieni di ossa di morti, e di ogni bruttuta. Così voi di suori parete giusti agli nomini, ma dentro siete pieni di ipocrisia, e d'iniquità : di fuori colla apparenza tengono quello, che dentro oppugnano colla mala vita. Di dentro con loro cattivi pensieri multiplicano il male, il quale di fuori occultano, mostrando una cosa per un' altra. Ma questi tali non possono avere alcuna scusa d'ignoranza dinanzi agli occhi del distretto Giudice; perocche quando eglino dimostrano dinanzi agli occhi degli uomini ogni forma di santità, sono testimoni contra loro medesimi, che essi sanno, come si debba ben vivere, e non lo fanno; sicche dirittamente dice il nostro testo: i simulatori, e assuti provocano l'ira di Dio. E aggiugne quello, che interverrà loro alla fine, dicendo : e non grideranno, quando saranno tegati. Ogni peccatore, il quale non desidera di parer santo, essendo peccatore, quando egli è percosso dal dagello di Dio, non si vergogna di consessa-re di esser peccatore. Ma colui, il quale sacendo male sotto spezie di santirà, schisa i giudici degli uomini, perocche egli è usato di mostrassi santo. furge di apparere peccatore, eziandio quando egli è percosso dal flagello. Ma se pure egli è gravemente costretto, appena consessa dalla parte di suori, che egli sia peccatore: perocche si vergogna con aperta consessione scoprire i suoi atti interiori. Noi, quando siamo enstigati per alcuna correzione de nostri mali, siamo quasi liberi; ma quando noi siamo costretti dal sagello della punizione, quali siamo legati: e quando siamo legati, tanto piu agevolmente gridiamo, quanto, essendo noi posti in assizione, veracemente consessamo i nostri peccati; perocche appresso l'orecchia di Dio la voce grande si è la divota confessione. Or perche i simulatori non si conducono a far semplice confessione, eziandio quando sono percossi da' flagelli :-perocche essi schisano di essere conosciuti peccatori, essendo tenuti santi secondo l'opinione di tutti; nientedimeno desiderano di rimanere nelle coscienze degli uomini tali, quali essi s' hanno insino allora moltrati di suori a loro, benche i stagelli gli conducano gia alla morte, e benche eglino non dubiti-no, che essi vanno agli eterni tormenti. Sicche essendo essi condotti insi-no alla morte per si stagelli della correzione, e non si curando eziandio in tal punto di afflizione di far pura, e semplice consessione, quasi legati dispregiano di gridare. Onde ben dice il nostro telto: e non grideranno, quando saranno legati; benche questo si possa eziandio altrimenti intendere. Ognuno, il quale non ha in orrore di esser chiamato santo dagli uomini, essendo peccatore, benche esso si conosca peccatore nella sua tacita cogitazione, pur perde tolto tale opinione, che egli avea di se dentro, se egli si ode molto spesso chiamar janto : e tutto si spande dalla parte di suori : e udende volentieri la testimonianza falsa, che è detta suor di lui, non cerca di sapere, chente esso si venga dentro. Di che interviene, che esso cerca cagione di farsi lodare, eziandio senon ce ne fussino di presente: e dimenticando chi egli è, disidera di parere quello, che mon è. Questi tali, quando si fingono di parer giulti nel cospetto degli uomini, e quando mostrano in loro presenza loro opinioni degne di lode, Iddio per sua occulta giuttizia permette, che essi siano dentro ingannati di loro medesimi, perche eglino si sforzano d'ingannar di fuori gli altri: e perdono ogni intelletto nel cercare, che essi facessino sollecitamente di loro medesimi. Pure essi non vogliono discutere, e cercare la loro vita; ma pensano di esser tali, quali essi si odono lodare: e stimano di esser santi, non perche essi vivano santamente, ma perche sono chiamati. Ma per sottile giudicio d' Iddio non si curano di cosiderar loro medetimi, poiche essi pongono la speranza de' loro meriti nel-la bocca degli nomini. Ora quando essi sono percossi di subiti slagelli, non possono consessare di esser veracemente peccatori, o conoscere quanto sono peccatori; perocche essi credettono esser santi, secondo il giudicio umano. Sicche ben dice il terio: non grideranno, quando saranno legati. Costoro con vana speranza si credono di giugnere nel cospetto del Giudice superno tali, quali essi si veggiono esser tenuti dagli uomini. Essendo miseri non si conoscono eziandio ne' torinenti, e quando essi ragguardano la testimonianza della falfa loda, perdono il rimedio, che da la vera confessione. Questi tali fono menati a tormenti gia legari , e non gridano : perocche eglino fi lasciano vincere alla troppa voglia della loda umana : così si credono essersanti, essendo miseri, eziandio quando neuojono ne' peccati: a' quali ben dice il Profeta: o prevaricatori, tornate al cuore vostro. Se costoro tornassino Isai.46.8. al cuore, non istarebbono contenti alle parole, che essi odono suori dire di toro. Qual cosa è a noi piu vicina, che il nostro cuore? Che cosa è piu vicina, che quello che è dentro a noi? E nientedimeno, quando noi ci spargiamo per cartivi pensieri, il nostro cuore fi dilunga molto da noi. Sicche bone il Proseta pone, e dice : il prevaricatore esser di lunge, quando lo induce al ritornare al cuore suo; e però appena truova via, donde possa ritorna-re a se medesimo, perche si è sparto dalla parte di suori. Ora perche la mente de simulatori si guasta per l'abbondanza de molti pensieri, perciocche la lieva da se la buona intenzione, che ella dee avere della sua salute, dirittamente foggiugne il testo : l' anima loro morrà in tempesta. Allora parea, che essi vivessino, quasi in porto tranquillo, quando attendeano ad aver gaudio della loda della santità. Ma l'anima loro muore per subita tempeita, perche ha letizia della pessima iniquità della loda umana; perocche alcuna volta una tempesta non pensata di subito muta cio, che prima parea iereno, e tranquillo: e però non puo fuggir tale pericolo, perche non li è potuto antivedere. Onde i fimulatori, i quali non vogliono aver guardia della loro vita, dice la Scrittura, che essi muojono in tempessa; perocche un subito turbinio, cioè un flagello dalla parte di dentro gli getta a terra, poiche saranno venuti in subita superbia del savore, che essi aranno dalla parte di fuori: e quando volentieri odono nelle lode quello, che essi non sono, di subito truovano nella punizione quello, che essi veracemente sono. Onde ben dice Salomone: come l'ariento, si pruova nel colatojo, e l'oro nella for-Prov. 27. mace, l'uomo si pruova nella bocca di quello, che lo loda.

La propria loda tormenta il giusto uomo, ed esalta il peccatore; ma Mm 2

quando ella tormenta i giusti, si gli purga, e quando sa lieti i peccatori; gli dimostra esser riprovati da Dio. I peccatori si pascono delle loro lode, perche non cercano la gloria del loro Creatore. Ma i giusti perche cercano la loda del loro Signore, sono crucciati nelle lode loro, temendo, che non sia dentro quello che si dice di suori: e se pure susse eziandio vero quello, che si dice, temono per queste lode non perdere dinanzi agli occhi di Dio quel bene, che eglino hanno, e che la loda umana non indebolisca la fortezza della mente: e non la faccia cadere in pigliar diletto di tal loda: e che non sia pagamento della fatica quella loda, che gli debbe dare ajuto a meglio operare. Ma quando essi odono, che le lor lode vengono in gloria di Dio, le pigliano eziandio con gran desiderio; perocche la Serittura dice: veggano gli uomini l'opere vostre buone, e giorifichino il padre vostro, che è in Matth.6. cielo. E pertanto i fanti uomini danno materia di far lodare Iddio tante vol-IS. te, quante essi dimotirano essere in loro cosa, donde la bontà di Dio è meglio conosciuta; perocche essi non cercano di ritenere la loda umana in loro; ma per mezzo di loro farla venir meglio a gloria di Dio. Ma gli arroganti vanamente pascono il lor cuore di lode umane, perche sono ingan-2.Tim.3.2 nati dal proprio amore: de' quali in altro luogo dice: saramo amatori di lo-ro medesimi. Sicche qui dirittamente soggiugne dell' inganno loro: e la vita loro sarà fra effeminati, cioè lussuriosi; perocche se essi vivessino virilmente, niuna loda transitoria gli potrebbe corrompere. Onde il Profeta conforta gli Pfal.30. eletti di Dio, dicendo: operate virilmente. E di subito soggiugne: e il vostra eucre sia confortato; quasi come s'egli dicesse: abbiate il cuor virile, e non fem-25. minile; mothando, che la vita del luffurioso si corrompe, e guasta, se ella si diletta delle cose transitorie. E per tanto la vita de simulatori muore fra i historiosi, perche ella si truova esser corrotta di luffuria, cioè di diletto di loda. Ma nell'altra traslazione di questo libro non dice: la loro vita sarà fra gli effeminati; ma la loro vita è ferita dagli Angeli. L'uno, e l'altro tetto, benche abbiano differenza di parole, pure si accordano nel fenso; perocché gli Angeli feriscono la vita degli effeminati, quando i messaggeri della verità la percuotono con le punture della santa predicazione. Ora perche noi abbiamo udito quello, che interviene della dannazione de peccatori, udiamo quello, che seguita della liberazione degli umili, cioè: egli libererà i teveri dalla soro angoscia. Il povero è liberato dalla sua angoscia, quando ciascuno umile è liberato dalla afflizione della presente peregrinazione i imperocche il povero è qui oppreffato di continue tribulazioni, acciocche effo sia provocato a cercare il gaudio della vera consolazione. Onde segue il testo: e egli rivelerà il suo orecchio nella tribulazione. Rivelare l'orecchio nella tribulazione, si è aprire l'orecchio del cuore colle piaghe delle battiture; perocche quantunque noi dispregiamo i comandamenti di Dio, usa egli verlo di noi una piatosa distrizione, cioè di fare, che noi abbiamo paura della punizione. E pertanto ci dà tribulazione, che ci apre l'orecchio del cuore, il quale orecchio spesse volte è chiuso dalla prosperità di questo mondo. On-Frov. 1.72 de dice Salomone : la separazione de parvoli gli ucciderà, e la prosperità degli stelti gli distruggerà. Segue il testo: egli ti salverà dalla bocca stretta larghistimamente.

Ogni uomo, che abbandona la via della vita, cade nelle tenebre de' peccatori, e attuffa se medelimo quali in un pozzo, o in una fossa: e se, facendo lungo tempo male, è oppressato eziandio dalla mala usanza, quasi gli è ristretta la bocca del pozzo, acciocche esso non possa venir suori. Onde David Proseta in persona de' peccatori priega, dicendo: non mi attussi la tempessa dell'acqua, e non mi inghiottisca il prosondo: e il pozzo non ristringa sorra di me la becca sua. Colui, il quale la perversa opinione rimuove dal-

Ffal.68. 16.

la sua buona fermezza, quasi è rapito dalla tempesta dell'acqua. Ma se la mala usanza non l'ha afferrato, non è costui attusfato dal male. Ben confesso, che gia è caduto nel pozzo colui, che ha operato quello, che è vietato dalla legge di Dio: è se la lunga consuetudine non l'ha oppressato, il pozzo non ha ristretta la bocca sua. E tanto piu agevolmente n'esce, quanto è stato tenuto meno dalla mala usanza. Onde il Proseta Geremia vedendo il popolo Giudaico effere stato attuffato ne'mali per l'usanza, lungo tempo piagne ne' suoi lamenti se medesimo in persona di esso popolo, dicendo: la vita mia è caduta nel lago, e hanno posta la pietra sopra me . La vita ca- Thr. 3.52. de nel lago, quando s'imbratta di bruttura di peccato. La pietra è posta di sopra, quando la mente è assorta eziandio dalla dura usanza, intantoche se ella si vuol levar suso, quasi gia non puote, perocche la gravezza della mala usanza, che è di sopra, non la lascia. Ma perche ella è sottoposta pure alla potenza divina, è dopo la strettezza della mala usanza merita alcuna volta eller rivocata alla larghezza della buona operazione, percio dice il testo : egli ti salverà dalla bocca stretta larghissimamente. Larghissimamente è salvato dalla bocca stretta colui, che dopo il giogo de' peccati è rimenato per penitenza alla libertà di poter far bene : e abbiamo da considerare, che ella è certa strettezza in alcuno, il quale si vorrebbe levare dalla mala usanza, che lo grava, ma non puo. Gia col defiderio sale alle cose celesti; ma ancora attualmente si rimane impacciato in queste cose terrene. Va costui innanzi col cuore, ma non seguita coll'opera, e patisce contradizione in se medesimo. Ma quando questa tale anima, che ha buon desiderio; è ajutata dalla mano della divina grazia, che la tira fuso, viene ella dalla bocca stretta alla ampiezza della buona opera; perocche avendo vinto le difficultadi, che l'erano poste innanzi, comincia a fare il bene, che ella desiderava. Tale rinchiusione della bocca stretta ragguardava David Proseta, quando diceva : tu facesti salva l'anima mia dalle necessitadi, e non mi rinchiudesti nel- Psal-20.9. le mani del nimico. E ben confessa, che egli era stato salvato larghissimamente, quando soggiugnea, dicendo: tu ponesti i piedi miei in luogo spazioso. Allora ci sono potti i piedi in luogo spazioso, quando noi andiamo a fare il bene, che noi dovemo fare, e non siamo impediti da alcuna difficultà. Dico, che allora noi andiamo quasi per luogo, dove noi vogliamo, quando soi non siamo ristretti di alcuni mali, che ci si oppongano nella via. Ma Eliud dirittamente direbbe questo, se la sua sentenza si convenisse al beato Giob. Egli si credette, che il beato Giob sulle slagellato per sua colpa, e però giudicava, che egli era caduto in luogo stretto. E tanto credette, che egli susse gravato di piu brutti peccati, quanto egli il vide slagellato di piu forti piaghe, non fapendo in verità, che i suoi flagelli erano accrescimento di merito, non penà di peccato: e perthe egli si credette, che il beato Giob susse caduto in borca stretta, ancora dimostra piu apertamente in quanta prosondità Giob era posto, dicendo! che quella bocca stretta non ha fondamento sotto se. -Ogni peccato non ha fondamento; perocche non ha fermezza per propria natura. Dico, che il peccato è senza sustanza, il quale perche in alcun modo pure è, noi il possiamo mettere nella natura del bene, perocche in aumento del benecfinalmente riesce. Sicche Eliud dice, che la bocca stretta non ha alcun fondamento sotto se; perocche la bruttura del peccato non ha propriamente natura di star ferma. Appresso perche il fondamento nasce da questo vocabolo fondo, possiamo dire eziandio, che egsi ponesse fondamento in cambio di fondo, siccome noi diciamo, che l'udire viene dall'orecchio secondo grammatica, e nientedimeno alcuna volta l'orecchio è posto per lo udire. Ora avendo egli detto la bocca stretta, volendo mostrare il gran pelago del pro-

fondo, foggiunse, e disse, che ella non avea fondamento sotto se. L'inferno non inghiotte colui, che è rapito dal peccato: onde possiamo dirittamente credere, che l'inferno non abbia fondo, perocche chiunque è rapito da lui, è divorato in luogo, e modo senza misura: la cui larghezza Isai. 5. 14. senza mitura volendo mostrare il Proseta, si disse: l'inserno dilato l'anima sua, e aperse la bocca senza alcun termine. Il perche, come noi diciamo, che egli è dilatato senza termine, perocche egli tira a se molti, così possiamo noi credere, che sia profondo senza fondo, perocche egli inghiottisce quasi in un abisso della sua smisurata profondità tutti quelli, che egli riceve : e però quando egli ebbe detto: salverà te dalla bocca stretta larghissimamente, soggiunse : e non ha fondo sotto se, come se egli dicesse : egli ti salverà dalla bocca stretta, la quale non ha fondamensa sotto di se. E perocche l'uomo va per mezzo del peccato all'inferno; Iddio libera dalla bocca stretta colui, che egli libera dal peccato: e trae del prosondo dell'inferno colui, che egli libera dalla bocca ttretta, benche questo si possa intendere eziandio in altro modo. Come colui, che cade nel pozzo, è ritenuto nel fondo del pozzo, così l'anima, che pecca, si starebbe quasi in un certo sondo, se una volta cadendo, poresse thar ferma in alcuna opera di peccato. Má non potendo star contenta del peccato, in che ella è caduta, perocche tuttodi trascorre in peggio, quali non truova fondo, dove ella si ferma nel pozzo, cioè nel peccato, dove ella è condotta. Che se il peccato avesse misura, il pozzo arebbe fondo a quel medelimo modo; onde ben dice in un' altro luogo: Prov. 18. quando il peccatore sarà venuto nel prosondo de' peccati, si sa besse di ogni cosa. E moltra di non voler tornare, perocche non ispera di poter trovare misericordia. Ma quando per disperazione piu pecca, quasi leva via il fondo al fuo pozzo, acciocche egli non truovi, dove ello polla effere ricevuto. Ora seguita il testo:

Ma il riposo della mensa tua sarà ripieno di grassezza. Il riposo della mensa si è il cibo della santità dell'anima: la quale anima è detta piena di graffezza, perocche è ordinata a guitare il cibo celestiale. Il Profeta aveva ap-Psal. 16. petito della vivanda di questa mensa, quando diceva: io sarò saziato, quando mi farà manifestata la gloria tua. Appresso avea voglia di bere del beverag-Psal. 42.3 gio di quelta mensa, quando dicea: L'anima mia ha sete di te, Iddio vivo: quando verrò, e sarò presente alla faccia di Dio? Ma Eliud volendo consolare le battiture temporali del beato Giob colla retribuzione de beni eterni, promette al beato Giob da se medesimo, quali di grazia, quello che di tagione se gli convenia per merito, e dice : il riposo della tua mensa sarà pieno di grasseza. Segue il testo: l'opera tua è giudicata ora d'empio uomo, e però tu rieeverai condannazione, e giudicio. La cagione dell' opere de' buoni uomini si è la giustizia: le quali opere sono giudicate quali di uomo empio; perocche la loro giustizia in questo mondo ha tribulazione, e slagelli da Dio, come da buon Padre, acciocche-essi apparino non solamente per li comandamenti, ma eziandio per li flagelli a esser piu solleciti, e vigilanti nelle buone opere. Ed è vero, che essi ricevono condannazione, e giudicio, perocche per quella giustizia, nella quale essi vivono, saranno nel final giudicio in maggiore stato, e dignità a giudicare, e condannare i peccatori: e così allora tanto piu potentemente condanneranno, e giudicheranno ogni cosa, quanto ora piu sottilmente sono giudicati tutti i loro fatti. Eliud recita tutte queste cose, quasi come s'egli dicesse cose nuove, le quali il beato Giob per sede sapeva, e teneva, che di sermo sarebbono. Ma tutti gli arroganti hanno questa proprietà, che con bugie aggravano il male, e se pur dicono alcuna cosa buona, la dicono, come se niuno la sapesse: di 33. che interviene, che essi pigliano ardire d'insegnare a' piu savi di loro; pe-

rocche eglino pensano, che essi soli sappiano queste cose. Ma quando essi vengono ad alcune parole consolatorie, stimano di essere avviliti, e subito per aspra, e superba riprensione ritornano nello stato primo, acciocche dove parea, che essi per lusinghevoli parole sussino un poco condiscesi, per parole riprensive siano pure al modo usato temuti; onde di subito Eliud sog-Biugne, e dice : l'ira non ti vinca, sicche tu oppressi alcuno, nè la moltitu-dine de luoghi inchini te. Poni giu la tua grandezza senza tribulazione, e tutvi i robusti di fortezza . Non prolungare la notte , acciocche i popoli sagliano per loro. Guarda di non trascorrere alla miquitade; perocche tu l'hai commiciata a seguitare dopo la miseria. Noi troviamo, che in alcuni libri dice, la moltitudine de' luoghi. Ma perche non ha bisogno d'esposizione mia questo testo, se egli dice: la moltitudine di doni non ti mehini, io ho piuttosto preso a esporre quest' altra traslazione, che pare, che abbia un poco piu di difficultà a chiarirla. La fuperbia medesima, che indusse Eliud a dire tali parole, dimostra di chiaro di quanta arroganza elle procedono. Ma perche noi abbiamo detto, che Eliud tiene la figura degli arroganti, e il beato Giob quelda degli eletti, se noi sortilmente consideriamo queste parole, troveremo, come eziandio si confacciano agli arroganti, che sono ora infra la santa Chiesa. I santi uomini ragguardano con maraviglia le buone opere di altrui. ₹ziandio le picciole, e dispregiano le loro proprie, eziandio se elle sono grandi . Ma per lo contrario gli arroganti dispregiano i fatti altrui buoni, eziandio se sono grandi, e ammirano i loro, benche siano piccoli, e alcuna volta stimano i mali suoi esser bene, e non cessano di trar male de' beni altrui: imperocche cercando essi la loro propria gloria, malvagiamente si studiano con infamia di peccato lacerare ogni virtu e ben, che fanno gli altri, e convertono in macula di peccato la gravitade della buona operazione altrui, e spesse volte quando veggiono, che i mali uomini sono corretti dal-la senta Chiesa rigidamente, quasi si lagnano, che gl'innocenti sono ingiustamente afflitti : e con l'ombra del peccato si ssorzano di maculare la bellezza della giuffizia, che ara usata la santa Chiesa; onde Eliud, che tiene la figura degli arroganti, dice, quasi ammonendo il beato Giob: non ti vinca l'ira, intantoche tu oppressi alcuno. Gli arroganti pensano, che sia movimento d'ira cio, che la santa Chiesa opera per zelo di giustizia: e perche eglino sempre si ssorzano di parer benigni per piu esser lodati, non pare loro, the alcuno fi debba correggere secondo l'ordine della ragione. Onde, come noi abbiamo detto di sopra, essi stimano, che siano oppressati da buoni rettori coloro, i quali veggono esser contra loro volontà ritratti da' vizj. E perche colla grazia di Dio la santa Chiesa è venuta in tutte le parti del mondo in grande flato di religione, gli arroganti biasimandola, recano a vizio di superbia questa potenza temporale, la quale ella usa bene contra i malfattori; onde Eliud soggiugne, e dice : e la multitudine de' luoghi non t'inchini; come se egli in persona degli arroganti dicesse alla santa Chiesa, la quale conserva la virtù della umiltà eziandio nella prosperità: benche tu sia onorata per la riverenza della Fede in ogni suogo, guarda, \_che tu non ti levi in alto per cagione di tanta riverenza. E' vero, che eglino veggiono alcuni, i quali fotto il titolo della religione gonfiano per vizio di superbia: e però vorrebbono ingiustamente recare a vizio di tutti quello, che essi giustamente riprendono in alcuni, non considerando eglino, che nella santa Chiesa sono di quegli, che spregiando le cose temporali, le sanno nientedimeno reggere, e amando le terrene, le sanno aspettare con tutto il desiderio, ed esercitando l'uficio della potestade terrena, sanno confervare la grazia della innata umiltade in modoche per rispetto della umiltade non abbandonano l'uficio del reggimento, che eglino hanno preso: e

34.



35.

se forte alcuni sono infra la santa Chiesa, che sotto pretesto di religione atrendano piuttoito alla propria gloria, che all'onore di Dio, pure ella si studia i te ella puo rigidamente correggergli : e se ella non puo con pazienza topportargli, acciocche correggendogli, gli abbracci come figliuoli, o sopportandogli fi eserciti in virtude di pazienza, come da nimici. Ella sa, che per la loro superbia la vita de giusti è lacerata. Ella sa, che viene in al-cun modo ad essere imputato a lei in peccato, cio che si pecca pe' sudditi per loro malvagitade. Ma tanto meno teme di sostenere la colpa dell'altrui peccato , quanto ella vede, che il suo capo, cioè Cristo, sostenne simili co-Marc. 15. le, di cui dice la Scrittura: e fu diputato con gl'iniqui. Ancora in altro luogo : egli fostenne le nostre infirmità, e portò i nostri dolori . Vadano adunque gli 1sai. 53.4. arroganti, e secondo la estimazione de' perversi uomini, mordano la vita degl'innocenti. Sa la fanta Chiesa degli eletti sostenere i loro satti, e le loro parole. Sa dico, sostenendo convertire le menti degli uomini : i quali se pure non si potranno per lei convertire, nientedimeno sa con pazienza portare i loro vituper. Ella si accorge bene, come ne acquista doppio premio, quando ella è dispregiata dalla parte di suori per li meriti di coloro, la cui vita è lacerata di dentro: e così per rispetto de' buoni, e de' rei ella sempre guadagna in se. Abbiamo appresso da notare, che egli non disse: la moltitudine de' luoghi non ti lievi in alto; ma disse; non ti inchini . Ogni womo, il quale temporalmente si leva in alto di suori, di dentro cade. Questo cadimento di cuore vedendo Eliud effere nella superbia, disse: la moltitudine de' luoghi non ti inchini, come se in persona degli arroganti susse detto alla santa Chiesa: guarda, che, benche tu sia esaltata per reverenza di tutti, tu non sia inchinata dalla umile intenzione: e tutti i robusti di fortezza. Chi piglieremo noi altri per li robusti della santa Chiesa, senon quelli, i quali sanno vincere i desideri di questo mondo con alti principi, e con nobili processi? Io dico della grandezza della santa Chiesa, che ella si è nella vita de' suoi rebusti; e forti combattitori; perocche allora diventa ella piu gloriosa, quando i suoi eletti combattono per la difensione della verità insino alla morte con fortezza perfeverante. Ma gli arroganti vedendo partiti gli Apostoli di questo mondo, i Martiri essere iti alla gloria superna, si stimano di effer rimafi quasi soli nella santa Chiesa, perche sorse non ci veggiono esser presenti alcuni di que' rettori antichi piu dotti, e piu valenti di loro; onde mostrandosi esser mazgiori, quasi consolando, si fanno besse di loro, dicendo: poni giu la tua grandezza senza tribulazione, e tutti i tuoi robusti di fortezza, come se con manisesti rimproveri dicessino: non ti sidar di avere piu la tua grandezza antica; perocche, partiti gli antichi Padri, gia non hai persona, della cui vita tu ti possa gloriare. Essi dicono così, perche non sanno, che l'onnipotente Iddio non lascia la sua Chiesa senza degno reggimento: perocche tirando egli alla gloria sua i forti, in loro scambio fortifica i deboli nelle battaglie, rimunerando i forti delle loro faticne, e dando fortezza a' deboli nelle fatiche, per le quali egli gli abbia a rimune-rare. Di costoro dice la Scrittura alla santa Chiesa: in cambio de' tuoi padri, ti sono nati figliuoli, i quali porrai principi sopra tutta la terra; perocche quegli, che nascopo poi, sono posti nello stato, e nelle opere degli antichi Padri, siccome noi veggiamo, che quando gli alberi vecchi sono tagliati, dal ceppo loro nascono i teneri piantoni. Ma gli arroganti non credono, che mai possano crescere in virtude quegli, che essi hanno veduto per adricto insermi, e deboli: e dispregiano di reverire quegli, che sono promossi a grado ecclesiatico, i quali si ricordano di aver veduti privati, e vili. Appresso perche eglino veggiono nella santa Chiesa pochi giusti, e assai pecca-

tori, siccome nell'aja è piu la paglia, che la biada, per estimazione degl'iniqui, dispregiano eziandio la vita de' giusti; vedranno, che alcuni Prelati grandi per podeltade si pascano dell'altezza di essa; vedranno, che quella reverenza della Religione, la quale gli antichi Padri morendo sasciarono in quello mondo, i moderni Pallori pompeggiando, la mettono in gaudi terreni; e vedranno, che questi tali sono robusti, ma non di fortezza; perocche quando essi sono sublimi di potenza temporale, allora sono sortificati, quasi dico di una debolezza. Dico, che quanto sono sorti di suori, tanto sono voti dentro di ogni sortezza. E perciò alla santa Chiesa è detto dagli arroganti: foni giu i robusti di fortezza, come se apertamente dicesse: quelli veramente erano rebusti in te, i quali vivendo offervarono quello, che predicando veramente aveano parlato. Ma ora quelli, che sono i maggiori, sono i robusti nell'apparenza, non in verità di fortezza; perocche essi con cessano di mostrarsi i piu onorati ; ma essi sono tanto piu deboli , e piu difpetti, quanto essi temono, che la gloria del loro onore non sia dispregiata per la verità. Questo veracemente tengono gli arroganti di alcuni ; ma perciò caggiono eglino in vizio di superbia, perche stimano tali tutti quelli, che essi veggiono oggi esser Prelati. Ma eglino non debbono il peccato di alcuni gittarlo addosso a tutti; perocche, benche siano peccatori alcuni, i quali chiaramente possono biasimare, e giudicare; nientedimeno alcuni ne sono santi, i quali essi non sanno. Tempo è ora di battere il grano nell'aja, e ancora le granella sono nascoste sotto la paglia. Gia non aspetteremo noi dall'aja frutto alcuno, se noi crediamo, che solo susse in cesta quello, che si vede dalla parte di sopra. Addunque perche essi dispregiano i prelati, che essi veggiono, e fannosi besse, che possano essere nell' ordine degli antichi Padri quelli, che essi conoscono ora privati, e bassi, dirittamente soggiugne, e dice Eliud: non prolungare la notte, acciocche i foscili Jagliano ser loro, come se apertame nte agli arroganti dicesse: non volere nella oscurità della tua ignoranza ope rare, che in luogo de' forti siano poiti molti deboli. Per lo nome de' popoli fono figurati quelli, i quali per una, quasi comune usanza, in ogni luogo si vivono, e pascono di cio, che piace loro. Onde prolungare la notte si è' che i popoli sagliano nel luogo de' forti, se forse per negligenza interviene, che uomini rozzi, e deboli piglino i luoghi de dottori, e de' forti. Dico, che i popoli sagliono in luogo de' forti, quando quegli, che sono usati di mal vivere, entrano ne' luoghi de' pastori. La: qual cosa dirittamente si potrebbe dire, se ella susse detta umilmente; perocche gli arroganti eziandio quando di bene ammoniscono altrui, usano il vizio della loro superbia, che, come noi abbiamo di sopra detto, piu desi-derano riprendendo ferire altrui, che consolando consortare; onde di subito soggiugne, e dice: non trascorrere nella iniquità; perocche tu hai gia cominciato ha andar dietro doto la miseria. Gli arroganti chiamano quelto, miseria della santa Chiesa, cioè che essi non credono, che la moltitudine, che è in essa santa Chiesa, possa essere accetta a Dio, e con tanta maggiore superbia la dispregiano, quanto credono, che Iddio in tutto I abbia in dispregio. Ora avendo noi trascorrendo sposto per figure queste cose, omai dobbiamo notare quello, che noi moralmente intendiamo di elle, acciocche avendo noi moltrato, che quello, che è detto per Eliud, generalmente s'intende figurato nella santa Chiesa; ora noi udiamo, come eziandio quelle parole si possano ridurre spezialmente a ciascuno uomo, quando dice: l'ira non Jeb. 36.v. ti vinca, sicche of pressi alcuno.

Ogni persona, che ha bisogno per correggere i vizi altrui, dee prima sollecitamente ragguardare se medesima, acciocche quando ella punisce la colpa altrui, non si lasci vincere dal suoco, e dalla troppa voglia di punitomo III.

N n re il

36

re il peccato; imperocche alcuna volta la grande ira guasta la mente del Prelato sotto rispetto di giustizia: e quando punisce quasi per zelo della ragione, egli sazia la rabbia del suo surore, stimando, se sare ragionevolmente cio, che l'ira gli detta crudelmente; onde spesse volte trapassa il modo del punire, perche non si lascia raffrenare alla misura della giustizia. Dico, che egli è convenevole cosa, che quando noi correggiamo gli altrui difetti, prima noi misuriamo i nostri, acciocche prima la nostra mente si raffreddi dal suo incendio. Prima con pacifica equità fra se medesimo ordini l'impeto del suo zelo, sicche quando noi siamo tratti a correggere i vizi da uno sfrenato furore, noi non pecchiamo volendo correggere il peccato; che mentre noi perseguitiamo, giudicando la colpa, non tenendo la misura, non correggeremo il peccatore, ma piuttosto l'oppresseremo, se l'ira si stende di punire piu, che la colpa non merita; perocche nelle correzioni de' vizi l'iracondia dee essere sottoposta alla mente, e non soprastare, acciocche ella vada innanzi alla esecuzione della giustizia, come madonna; ma venga drieto, come ancilla, e compia a posta altrui la debita sentenza, e non vada innanzi. Sicche ben dice Eliud: non ti vința l'ira in tanto, che tu oppressi alcuno. Colui, che vuol correggere, se egli è vinto dall'ira, oppressa il peccatore innanzi, che egli lo corregga; perocche quando egli si accende piu, che egli non dee, trascorre in gran crudeltà sotto pretesto di giusta vendetta: la qual cosa spesso interviene, perche i Prelati attendono poco all'amore del loro Creatore; imperocche, quando desiderano molte cose in questo mondo, il lor cuore si sparge in innumerabili cogitazioni, e trovando di subito le colpe de' sudditi, non possono degnamente giudicare secondo Iddio; perocche essendo i loro cuori sparti nelle sollecitudini del mondo, non pos-sono di subito salire all'altezza della discrezione; onde essendo essi perturbati nell'animo, tanto meno tengono nel punire i peccati la via della equita-de, quanto essi meno la cercarono di sapere nella loro tranquillitade. E pe-rò quando Eliud ebbe detto: non ti vinca l'ira, sicche oppressi alcuno, vo-lendo mostrare le cagioni della ingiustizia, e dell'ira superchiante, di subito aggiunse: non ti inchini la moltitudine de' luoghi.

In tanti luoghi siamo noi inchinati, in quante superflue cogitazioni noi ci distendiamo; perocche come il luogo del corpo è spazio corporale, così il luogo della mente è ciascuna intenzione della nostre cogitazioni : la qual mente quando è spinta or qua, or la, se ella volentieri è occupata d'alcun diletto del suo pensiere, quasi è posta in un luogo sermo, perche ella si riposi. Ma quante volte essendo noi vinti dal tedio, ci lasciamo menare di pensiere in pensiere, quasi andiamo da luogo a luogo per aver la mente stratta. E così in tanti luoghi inchina l'altezza della mente, in quanti. i pensieri nati la traggono da una buona intenzione. Malamente starebbe ritta, se ella stesse ferma in un pensiere, che ella debbe avere. Dico, che la mente starebbe ritta, se ella non si sottomettesse a tante mutazioni di pensieri senza alcun retinacolo. Ma quando ella pensa or questo, or trascorre in quello, quasi è inchinata dallo stato della rettitudine per la moltitudine de' luoghi, cioè de' pensieri, che ella muta. E quando si stende per diverse cose, si gitta a terra da una intenzione, nella quale si dovea fermare. Questa usanza, che noi abbiamo, di mutarci, è venuta dal peccato del primo uomo, quasi oggi in natura; imperocche eziandio quando l'animo del uomo si sforza di star fermo in se medesimo, per un cotal modo di dire, non accorgendosi, si parte da se medesimo. E ben vero, che l'anima dell'uomo spinta dal fastidio del tedio, si parte da ciascuna cosa, a che ella era intenta; ma quando ella affettuosamente desidera avere che pensare, e di subito infastidisce ne' pensieri, che ella ha preso, vede, che d'altronde

dipende la fermezza sua; poiche ella non ha riposo in quella cosa, che ella spontaneamente si mette a pensare : e pertanto le convien tornare, s'ella vuol trovar riposo, a colui, da cui ella su sormata. Onde perche la su sormata solo a desiderare Iddio, e quello, che ella appetisce è meno, che Dio, ragionevolmente non le basta, cio che non è Iddio. Questa è la ragione, perche ella si sparge or qua, or la, e, come noi abbiamo detto, per lo fastidio, che le viene, si parte da quello, che ella gia avea preso da pensare. Dico, che ella per potere aver suo diletto, cerca ove si riposi, e lascia solo quel bene, che ella poteva avere sufficientemente : e perciò si va vagando per molte cose, acciocche, poiche ella non si puo saziare di loro bellezza, e bonta, almeno si sazi per le varietà di diverse cose. Ma i santi uomini con gran diligenza si guardano, che le loro menti non si dipartano dal loro fanto propolito per mutazioni di cose. E perche essi desiderano sempre di stare a un modo, ristringono l'animo loro sollecitamente ne' pensieri, che gli mantengano nell'amor di Dio. Essi sanno, che nella contemplazione del loro creatore possono aver grazia di star sempre in una stabilità di mente: e che allora la mente non si sparge in vari pensieri, anzi persevera, e dura sempre fissa in lui, e serma in se medesima. Ora con satica e con isforzato affanno cominciano a degultare quello, che nell'altra vita aranno di gaudio per merito delle loro fatiche. A questa immutabilità si stringea per forza di amore il Proseta, quando diceva: io ho domandato Psal.26.4. a Iddio questa una cosa: questa raddomandero, cioè, che io abiti nella casa del nio Signore. Paolo Apostolo si accostava alla unità di questa sola intenzione, dicendo: uno è quello, che io cerco, cioè, che avendo dimenticato le cose, che Phil.3.13. sono addietro, e distendendomi in quelle, che sono dinanzi, seguito di giugne-re alla palma della superna vocazione di Cristo. Onde se intervenisse, che nelle menti de'santi uomini entrasse alcun desiderio terreno, di subito con rigida riprensione il cacciano suori. È quando alcuna cogitazione quasi puerile si dilataise nel loro animo, di subito con giovanil fortezza la raffrenano. Il perche si ssorzano di raccogliere continuamente la mente sparta, e riducerla, quanto è loro possibile, in sol pensare di Dio.

Ora perche lo stato della mente è inchinato dal rivolgimento di molti pensieri dirittamente dice Eliud: la grandezza de luoghi non ti mchini. Quando l'animo del fanto uomo non si ferma nella rocca del suo santo proposito; quando si raccoglie da ogni spargimento, e da ogni mutabilità; quando riprieme cio che gli nasce di superfluo nella mente, spesse volte è tocco da vanagloria del suo ben fare, e si leva in superbia di propria prosunzione; imperocche quando egli fa gran fatti, benche egli si tenga nell'animo umile, pur sa, che sono gran cose quelle, che egli sa; perocche se egli non lo sapesse, non si sforzerebbe di continuarle : e se egli non si cura di continuarle, o egli fa in esse poco frutto, o al tutto l'abbandona di sare: e pertanto essendo di necessità, che noi conosciamo le nostre buone opere, acciocche noi le continuiamo, si apre di questo nostro sentimento la via alla superbia, e il peccato entra nel cuor nostro: il qual peccato guasta tutto il bene, che noi operiamo. Onde per sua mirabile dispensazione Dio dispone, che l'animo, che è sollevato da tal superbia, sia percosso di subita tentazione, acciocche egli veracemente veggia la sua infirmità, e acciocche, ricevuto migliore intelletto, discenda giu da quella altezza di superbia, che gli è nata delle sue virtù. Sicche ben dice ora Eliud: poni giu la grandezza senza tribulazione, e tutti i robusti di fortezza. I movimenti del cuore sono robusti, quando noi non attendiamo, senon a quelle cose, che sono virtuo-se. Ma noi pognamo giu la grandezza, e i robusti movimenti, quando, sentati dal vizio, siamo costretti di pensare quello, che noi siamo. Dico, Nn 2

che noi pognamo giu i forti movimenti, quando noi non insuperbiamo gia della virtù; ma consentendo noi al peccato, temiamo essere oppressati dalla tentazione medesima, dalla quale noi siamo molestati. E vero, che l'uomo molto si confida, quando si vede aver fortezza quanto desidera. Gia si crede esser sufficiente eziandio a tutte cose sublimi delle virtù, le quali arà conceputo col solo pensiero. Ma quando una tentazione, nata di subito, lo serisce, in tutto conturba que superbi pensieri, che gli erano nati delle virtù. Allora, quando niuno il crede, il nimico entra nella città sicura, e col subito colesta sociali delle superbi solo della sociali della solo superbi s e col subito coltello ferisce i colli de' superbi cittadini. In quel punto l' uomo non sa altro, che piagnere, quando, morti i cittadini, la città è presa, e privata della gloria de' suoi nobili figliuoli. Onde ora dice: poni giu la tua grandezza senza tribulazione, e tutti i robusti di fortezza, come se apertamente dicesse: ripriemi ogni cosa, di che tu eri insuperbito per la tua buona operazione, e poni giu i movimenti del cuore, i quali tu avevi forti per lo bene operare; perocche tu vedi nella tentazione medelima della tua avversità, come indarno tu tenevi per superbia poter sare gran satti : la qual grandezza, dice, che tu ponga giu senza tribulazione; perocche quella avversità è prospera, e utile, la quale disende la mente dalla superbia, vedendo, che l'umiltà cresce per tentazione. Ma pure non è, che non sia la tribulazione, quando la mente tranquilla è turbata da una suri-bonda tentazione, quasi come da un subito nimico: perocche l'avversità della tribulazione, quando viene, genera nella mente alcune tenebre, e si la conturba coll' oscurità della sua amaritudine, e salle perdere la dolcezza delle virtu, e il lume della grazia, che ha avuta gran tempo; onde dirittamente soggiugne : non prolungare la notte, acciocche i popoli sagliano per loro

La notte si prolunga, quando la tristizia, che nasce dalla tentazione, riceve tosto consolazione. Dico, che la notte si prolunga, quando la tristizia dell'animo si dilunga, e dilata nelle cogitazioni confuse; imperocche quando la mente, che è posta in tentazione, considera, come ella non ha l'usata fermezza della sua virtù, acceca per la tristizia, che sopravviene, quali come per certe tenebre : e all'occhio suo è tolta ogni luce del gaudio usato, quando ragionevolmente ella teme, che ella non perda la grazia, che ella avea cominciato gia lungo tempo di avere. Onde ben dice il testo: che i popoli Jagliono per robusti in questa notte. Vero è, che durante questa tristizia della tribulazione, nascono nel cuore molte, e strane cogitazioni in cambio delle nobili, e forti cogitazioni antiche; perocche, quando l'uomo vede in tal perturbazione d'animo aver gia pressoche perduto cio, che egli era prima, tumulti, e onde innumerabili multiplicano, e crescono nell'animo suo: e or si duole della tranquillità, che gli pare aver perduta, ora teme di non venire infino a inique operazioni, ora si ricorda in che altezza egli soleva stare, ora vede in che profondo di vizi egli gia viene, ora si mette in punto a ripigliare la forza perduta, ora quasi sconsitto e rotto perde speranza di poterla mai racquistare; sicche quando varie cogitazioni entrano nella mente assista, i popoli, che surgono, quasi la priemono di notte: i quali popoli il Profeta presumea di poter soggiogare non per se, ma per l'ajutorio della divina protezione, quando dicea: Iddio è mio protettore, e io ard speranza di lui. il quale mette i popoli sotto me. I popoli son sottoposti a' santi uomini, quando le stolte cogitazioni sono scacciate da loro per una distretta riprensione, che essi fanno di loro, acciocche essi non tirino la mente per diverse fantahe, ma che esse siano loro umilmente suggette. Ora perche l'uomo, il quale presumea di far gran fatti, quando era in prosperità, posto in tentazione sostiene tumulto di speranza, e disperazione nell'animo, dirittamente

il testo dice : non prolungare la notte, acciocche i popoli salgano per loro, come se apertamente dicesse : quando tu sei posto nella tentazione, tosto ricidi le tenebre della tristizia, acciocche tu, il quale nella tranquillità avevi grande opinione di te, ora nella perturbazione tu non sia consuso nell'oscurità de' vari pensieri. Questo dirittamente direbbe Eliud, se egli sapesse pure a cui egli lo diceva; imperocche queste cose tanto meno si confanno al beato Giob, quanto egli le sa piu profondamente di Eliud. Ora perche, come noi abbiamo gia detto, spesse volte, quando gli arroganti presumono d'insegnar quello, che essi non debbono, trascorrono infino a dire parole villane, e riprendere altrui, Eliud soggiugne, e dice : guarda, che tu non ti inchini alla iniquitade . Tu l' hai cominciata a far dopo la miseria . Colui fa il peccato dofo la miseria, il quale dopo il male, che egli sostiene per correzione, è infiammato di rabbia, d'impazienza, e di fervente iracondia: il qual peccato Eliud credette, che il beato Giob avesse commesso; perocche egli l'udi favellare liberamente; mentre che egli era posto ne' flagelli, e nelle pene; non sapendo, che cio, che Giob disse, non lo disse per disetto d'impazienza; ma per virtù della verità: e come Giob non si discordò dalla sentenza del giudice, eziandio quando egli giustificava la sua ragione. Appresso, noi abbiamo molto da considerare, come dicendo Eliud: non t'inchinare alla iniquità, subito dice: tu l'hai cominciata a far dopo la miseria. Che cosa è questo, che vietando Eliud, che Giob non s' inchini alla iniquità, di subito il condanna, quasi come egli si susse inchinato alla iniquità; senonche gli arroganti vogliono parere piu giudici, che consolatori? Onde essi alcuna volta rigidamente seriscono quelle cose, che essi immaginano nell'animo loro, che altri abbia fatto: e innanziche fia certa la colpa di quello, che ha fatto, gittano fuori rigide parole di riprensioni : e innanzi percuotono per sentenze, che essi veggiano quel che si abbia a condannare; benche alcuna volta i santi uomini riprendendo sogliono ovviare a perverse cogitazioni. Ma quando l' opere, che appariscono un poco suori, dimostrano la mala intenzione, che è dentro, i santi uomini colla mano della riprensione alcuna volta sbarbano da' cuori de' loro uditori que' vizi, che ancora non sono palesati da parte di suori, vedendo per segni, che precedono, come tosto uscirebbono suori . E siccome i medici corporali medicano alcune infermità, venute gia ne' corpi, e alcune ne medicano, perche le non veggono; così i santi Dottori sanano alcune infirmità, che essi trovano gia esser venute, e alcune ne rimuovono, acciocche non vengano: nelle quali cose abbiamo sollecitamente da vedere, che, come essi alcuna volta con asprezza riprendono i vizi certi, così con tranquillità d' animo contradicono a' vizi incerti. Dico, che essi di punta riprendono i vizi certi, e con cautela insegnano schifare gl'incerti. Ora perche gli arroganti non sanno la regola di questa discrezione, feriscono con saette di loro sentenze così le cose, che si sanno, come quelle, che non si sanno, e così le incerte, come le certe. Onde ora Eliud dice : guarda di non ti inchinare alla iniquità : gia l'hai tu cominciata a sar dopo la miseria. E perche le cose, che seguitano, ellendo inheme legate sarinno molto lunghe per le lunghe legature, noi conchiuderemo il presente libro in questo punto, acciocche noi non lo distendiamo suori di mitura.

> IL FINE DEL LIBRO XXVI. DE' MORALI DI SAN GREGORIO.

> > 580823