# VINCENZO GRAVINA DELLATRAGEDIA Libro Uno.

SERENISSIMO PRINCIPE

E U G E N I O

D I SAVOJA.



IN NAPOLI M. DCC. XV.
Nella nuova Stamparia, vicino la Parrocchial
Chiefa di Santa Maria d'Ogni Bene,
per lo Stampatore Nicolò Naso.

Con licenza de' Superiori.

1 (



६ ६.१३३

Digitized by Google

## A CHI LEGGE.

Vendo l'Autore nel tempo della sua dimora A in Napoli, per isfuggire lodevolmente l'ozio, composto il presente Libro della Tragedia; e rimasto dopo la sua partenza in potere di un suo Amico; è stato egli di parere di darlo alla publica luce, si per ester questo trattato l'adempimento. e l'uso della scienza dall'Autore in un altro suo Libro della Ragion Poetica esposta; sì perchè parimente conveniva, che alle Tragedie da lui con la scorta degli antichi esempi scritte succedese poi l'arte; la quale dalla contraria usanza oscurata, e tra le contese de Critici dispersa, e rotta, ora in questo discorso par che alquanto più chiara, ed intera si scorga per utilità del Teoro; in cui, se mai nella sua prima figura la Tragedia ritornasse, tanto l'eloquenza, quanto il costume popolare felicemente rimarrebbono emendati, come più chiaramente in leggendo raccoglierete. Vivete felici.

EMI-

EMINENTISS.ET REVERENDISS.DOMINE.

Ibrum, cui titulus, Di Vincenzo Gravina della Tragedia Libro Uno, jussu Em.T. sedulo legi, in eoque summa Auctoris eruditione, summaque doctrina reserto, nihil reperi, quod sit rectæ sidei, bonisque moribus obsonum; quare typis mandari posse ad omnium utilitatem puto, si ita Em.T. videbitur. Ex Ædibus Seminarii Archiepiscopalis VIII. Kalend. Septemb. MDCCXV.

Em.T.Reverendis.

Humill.addictifs.&obsequentiss.Servus Januarius Majellus.

Attenta supradictarelatione D. Revisoris, Imprimatur. Neap.30. Augusti 1715.

D. Nicolaus Can. Rota Pro-Vic. Gen. D. Petrus-Marcus Gyptius Can. Deput.

## ECCELLENTISS. SIGNORE.

Per adempiere gli ordini di V. Ec.ho letto il libro intitolato, Di Vincenzo Gravina della Tragedia Libro Uno; nè ho ritrovato in quello cosa, che repugnialla Regal giuridizione. Perloche giudico, che possa commettersi alle stampe: E maggiormente esfendo opra di un Autore, che tutto giorno con nuovi, e maravigliosi parti del suo ingegno solo contende di lode con se medesimo. E resto

Di V.Ec.

Umilifs.e Divotifs. Serv. Saverio Pansuti.

Visa relatione, Imprimatur: verùm in publicatione servetur Reg. Fragmat.

GAETA REG. MIRO REG. MAZZACCARA REG. ULLOA REG.

Provisum per S.E. 26. Aug. 1715. Lombardus.

Di

## VINCENZO GRAVINA

# DELLA TRAGEDIA

Libro Uno.

A D

SERENISSIMO PRINCIPE

## EUGENIO DI SAVOJA.

PRINCIPE, No negli antichi Romani tanto ammirato,
quanto l'uguaglianza, proporzione, e conformità dell'animo loro alle arti della
guerra ugualmente, e della

pace, ed al ministero dell'armi insieme, e delle leggi: per cagion di qual vincolo, e confederazione, la maggior parte degli antichi
Consoli, ed Imperadori, all'esercizio militare,
che tutto il corso della lor vita occupava,
congiungeano ancora l'erudizione, la filosofia,
e l'eloquenza. Onde le militari, le civili,
e le oratorie facoltà, che in pochi de i Greci,
come in Epaminonda, Senosonte, Pericle,
Sosocle, Tucidide, Arato, unitamente cospirarono,

rono, ed a molti de i medesimi separatamente pervennero, come l'eloquenza a Demostene. ed Eschine: la legislazione a Dracone. Solone, Caronda, Zeleuco; tutte, quasi per formola, e quotidiano stile, concorreano ne i Magistrati, ed Imperadori Romani: ciascuno de i quali alla gloria delle armi . quella della filosofia, dell' eloquenza, e della giurisprudenza soleva accompiare, per lo che si videro, sotto la Republica, queste facoltà concordemente fiorire ne i Muzii, ne i Crassi, negli Antonii, ne i Cornelli, ne i Claudii, ne i Gracchi, ne i Giulii; e nel militar Imperio, oltre del suo gran Fondatore, negli Ottavii, ne i Tiberii, ne i Germanici, ne i Domiziani, negli Adriani, negli Antonini, ne i Severi, ed altri nomi eccelsi... co i quali la Romana Istoria tutte le memèrie delle altre nazioni, come Stelle co i raggi del Sole, à coperte. Ma se il concorso di queste arti, con maraviglia. riguardiamo in coloro, la cui vita procedeva insieme con l'età più rilucente, e più florida di tutte le nobili discipline, ed eroiche istituzioni; con quanta maggior ammirazione contemplar le dobbiamo tutte al presente in V. A. S. nella cui persona sono, per beneficio universale, convenute in un tempo, nel quale, a pena ne i libri, si coltiva della prisca educazione la memoria: la quale à pur potuto, con la fola immagine delle mute virtà, rigeneratle nell'animo vostro: affine, che nel corso delle vostre vittorie, sorte sin da i confini del Tracio Impero, e trascorse per tutta l'Euro-

pa, si possa a di nostri riconoscere la celerica di Marcello . l'ardire di Claudio Nerone . la toleranza di Fabio Massimo, la felicità di Scipione : e nella distanza, e difficoltà de i luoghi insidiosi, ed alpestri, come anche nella scarsezza del numero, e del sostegno. la dissimulazione. l'accortezza, e'l provedimento d'A, gesilao, e di Belisario. Con le quali virtù avete, particolarmente in Italia, superate tutte l'opposizioni della Fortuna. E pur dove gli altri chiudono il corfo delle lor glorie. ivi si apre alle vostre novello campo. chè giunto al fommo della gloria militare, con le battaglie, or sete poggiato a quello della gloria civile, con la fortunata pace: di cui vi à creato ministro quel medesimo Signore, il quale à il tuo braccio impiegato in quelle guerre, ove, per la lontananza, non potea distender l'invitta sua destra, con la quale il presente nostro pio, felice, e trionsatore Augusto, incontrando, al par di Giulio Cesare, ogni periglioso evento, e prevenendo, come Ottaviano, l'età col configlio, à faputo, per propria virtù, meritare la vastità del dominio recatogli dalla ereditaria legge, le la Maestà del Romano Imperio, a lui attribuita dalla elezione. Onde la vostra lode, che ogni accrescimento superava, pur à preso maggior forza dall' Autor vostro, e dalla scielta, che, nelle più ardue imprese, à di Voi fatta, un sì saggio, ed inclito Imperadore, per suscitare, e sostenere nelle azioni vostre la memoria, e l'esempio del valor latino, di cui è depositaria la vostra famiglia. la quale su sin dall'in-Α 2

### Delta Tragedia

Pinclinazion del Romano Imperio, dalla divina providenza collocata in quella region d'Italia dove la fortezza, e virtù Italiana, altronde discacciata o dall'ozio, o dal piacere, o dalla fraudolenza, o da tutti questi insieme, fusse dalla necessità del sito tra l'insidie. e tra i perigli delle vicine guerre, accolta, ed alimentata, e ne i vostri trofei esposta agli occhi di tutte le straniere nazioni. Ma. poichè il vostro ministero medesimo à tolta alle sanguinose battaglie ogni occasione; e Voi, ad esempio di Scipione, Lelio, Catone, Lucullo, il tempo, che vi avanzerà dalle publiche cure, e dal civil governo, occuperete nell'erudizione, e nelle scienze, entro la vostra scielta, rara, ed abondante biblioteca; io. i di cui libri sono sì cortesemente in quella ricevuti, ò voluto con V. A. S. ragionando, conferire l'idea antica della Tragedia, cui con le cinque mie ò rinovato gli esempj: sperando, che la grandezza della materia debba da V. A. S. impetrare a queste poche carte quell'applicazione, che la bassezza del mio stile non potrebbe meritare.

Fine della Poesia

E stata lunga disputa tra i Saggi, se per dilettare, o per insegnare sosse istituita la Poessia. Qual questione si sarebbe facilmente risoluta, se si susse l'origine su dal progresso dissinta. Imperochà i primi Autori della vita civile surono costretti avvalersi, ad insegnamento del popplo, di quegli esercizii, che egli avea, per proprio diletto, inventati. Onde conoscendo eglino, che la soavità del canto rapiva dolcemente i cori umani, e che il discorso-

LIBRO UNO. da certe leggi misurato portava più agevolmente, per via degli orecchi, dentro l'animo la medicina delle passioni; racchiuscro gl'insegnamenti in verso. cioè in discorso armonioso. é l'armonla del verso accoppiarono con l'armonia ed ordinazione della voce, che Mufica appellarono. per lo che lo stesso Savio. il quale nella fua mente raccogliea la norma dell'umana vita, riducendo in verso i salutari precetti, e'l verso all' armonia della voce concordando: portava in una medesima professione, e nella stessa sua persona quella di filosofo, di poeta, e di musico: dal cui discioglimento poi, e separazione, è rimasto ciascun di questi mestieri debilitato: perchè il silosofo, senza l'organo della poesia; e'l poeta, senza l'organo della musica, non possono a comune, e popolare utilità i beni loro conferire. Onde il filosofo rimane nelle sue scuole ristretto: il poeta nelle accademie; e per lo popolo è rimasta, ne i teatri, la pura voce, d'ogni eloquenza poetica, e d'ogni filosofico fentimento spogliata: in modo che non più l'armoniosa voce ad uso delle parole: nè le parole ad uso de i sentimenti; ma solo ad uso, e sostegno dell'armonia scorrono per li teatri: d'onde gli orecchi raccoglion piacere; ma l'animo in vece d'utilità, trae più tosto il suo danno ; perchè di romansesche chimere circondato, ed avvezzo a' fentimenti, ed espressioni dalla natura, e dal vero lontani, altro non sà, nè può, che concepire falsamente, e falsamente esprimere: per poi far passagio a stranamente operare, rivolgendo

DELLA TRAGEDIA sempre se stesso, per entro vani, e solli amori : e da quelli nell' infamia di repentina fuga. o di volontaria morte sovente cadendo. Sicchè la poesia la quale è al presente dannosa ministra di più dannosa musica, sù bene in sul principio eccitamento del popolar piacere; ma poi da i filosofi, che poesia, e musica insieme professavano, su all'utilità comui ne rivolta così ne i conviti, nelle feste. e ne i giuochi; come fopra tutto ne i publici teatri, ove, più di ogn'altra, comparve dell' umana vita maestra la Tragedia. La cui immagine, come rosa entro il guscio, si ascondea dentro la poesia Ditirambica: che ragunando un coro di musici . nelle feste di Bacco, in un medesimo tempo, suonando, ballando, e cantando. le lodi di quel Dio celebrava. Da qual piacere, e concorso popolare, pigliando occasione i Saggi, diedero al popolo la Tragedia, tratta dal seno della Ditirambica, prima in figura di satira a biasimare i vizii, e le violenze de i più potenti; e poi in figura di operazione reale, dove, più ch' in ogn' altra azione umana, si discerne la forza, e varietà delle passioni, e la vicendevolezza della fortuna; e dove l'eloquenza trova luogo più frequente, e più proporzionato all'artificio, ed alla diversità, e nobiltà della espressione. Sicchè ridotta la Tragedia nella fua vera idea, fi viene a rendere al popolo il frutto della filosofia, e dell'eloquenza, per correzione del costume, e della favella: li quali nel nostro teatro, in vece dell'emenda, trovano la corruttela.

Eſ-

Essendo adunque, come largamente nella ragion poetica abbiam provato, la poesia un'imitazione, che ammaestra il popolo; quella gedia, e sua à di poesia maggior grado, che tutta nell'imi, dignità. /tazion si trattiene, qual' è la Drammatica: E della Drammatica quella merita luogo più degno, la quale à più nobile, ed utile, qual'è la Tragedia, che imitando i maggiori. e più gravi, ed ampie cose insegnando. e su l'operazione de Principi rappresentando il governo civile; dee, con ragione, effer preferita alla Comedia, che imita i minori, e la vita privata rappresenta. Onde la Tragedia supera ugualmente la Comedia sua compagna. che il poema Eroico, vena, ed origine sua, dove gli argomenti della Tragedia fi covano. Perchè l'Epico poema, o narrativo, benchè introduca le persone a parlare, come niu d'ogn'altro an fatto Omero, e Dante; non produce però l'imitazione, e l'azione vera: ma parte imitando, e parte narrando, l'espone. Sicche la Tragedia, benchè contenga operazione più breve; è però più perfetta dell'Epica poessa: perchè imita intieramente l'azione, e la rappresenta appunto come vera, e reale, ascondendo la persona del poeta: il quale nell' Epico poema comparendo, benchè introduca le persone a parlare; pure rappresenta il successo, come passato. Ma nella Tragedia il successo comparisce come vero, e presente: onde l'imitazione è più reale, e più viva : E tanto dell' Epopeja la Tragedia è pit degna; quanto il fine è più degno del mezzo. Poiche la narrazione tende a fignificar l'operazione;

Della Tra-

DELLA TRAGEDIA perazione; ma la Tragedia è l'operazione medesima, ed in se contiene il fine, così suo come del narrativo poema. Imperochè si narra per rappresentare : non si rappresenta per narrare: e chi à udito può aver bisogno di vedere: ma chi à veduto non à bisogno di udire. Quindi è che Ariffotele. Orazio, e tutti i più gravi Maestri la maggior parte del loro poetico trattato nella fola Tragedia confumarono. Ad imitazione de i quali noi, dopo aver composta la ragion poetica, abbiame destinato un libro particolare alla Tragedia, come il maggiore, e più utile frutto, dalla scienza poetica, ivi esposta, possa germogliare. Adunque, all'uso nostro, senza prevenzione alcuna di autorità, tratteremo questa materia, secondo i principii di pura, e semplice ragione ivi proposti; e contenti, ch'all'opinion nostra, da tale scorta guidata, concorrano gli esempii de' greci autori. Distinguendo adunque, con Aristotele, le parti di qualità, da quelle di quantità; e dando a quelle di qualità il primo luogo; prima della favola, poi del costume, poi della sentenza. poi dell'espressione; ed in fine della melodia. e dell'ornamento discorreremo: per sar quindi passagio a quelle della quantità, con le quali concluderemo il presente discorso.

Della Favo- la favola, che è lo spirito della Tragedia la tragica. conviene, che l'invenzione sia simile a i successi reali, ed agli affari publici, che per lo mondo civile trascorrono: altrimenti la favola non imitarebbe, nè darebbe insegnamento alcu-

no:

no: perchè non iscoprirebbe la natura de veri governi, e Magistrati, e Principi, che si debbono ful finto con altri nomi delineare. Onde avviene, che gli ottimi Poeti, fcolpendo il vero fopra i personaggi antichi, fuori della loro in tenzione, colpiscono nelle cose presenti; perchè il vero non invecchia, nè muore, ed è il medefimo in tutte le stagioni: e l'uman costume non riceve. fe non che accidentale, o esterior variazione dal tempo, dal luogo, e dall'educazione: da cui non si estinguon mai tutte le forze della natura, nè meno quando alla disciplina sono contrarie. Onde siccome parve che Accio, il quale fiori tanti anni prima, parlasse di Cicerone, quando era in esilio, come si raccoglie dalla orazione pro Sextio; così suol avvenire, che il Poeta, introducendo un personaggio antico, paja aver penfato ad un perfonaggio presente, a cui non dal Poeta, ma dalla riflessione de i lettori è il carattere del perfonaggio antico applicato. Perciò i Greci Travici eran contenti d'un fatto raro, e notabile, fucceduto, o che potesse fuccedere tra perfone reali; perchè, con tal rappresentazione. di passo, in passo, escono alla cognizione del popolo i genii de i grandi, insieme co i lor costumi, e passioni : e compariscono le trame dell'ambizione, e della corte: le quali sempre sono accompagnate con effetti strepitosi, ed accoppiate con la violenza, e col danno, per lo più, del più debole, benchè più giusto: donde si genera nello spettatore compassione, o spavento, o l'uno, e l'altro insieme: con la mescolanza alle volte d'altre commozioni On-

10 DEELA TRACEDIA Onde il popolo con la confuetudine della comi passione, e dello spavento, che raccoglie dal finto, si dispone a tolerar le disgrazie nel veso, acquistando con l'uso, una tal quale indifferenza.

gedia .

E questa è la correzione delle passioni? Purgazion la quale Aristotele riconosce dalla Tragedia: degli affetti per darle luogo, come utile, e profittevole per la Tra- nella Republica: donde, come pericolosa, e come stimolo di perturbazione, da Platone su esclusa. Imperochè, benchè la Tragedia, rappresentando casi miserabili, ed atroci. commova le passioni; nulladimeno, siccome il corpo umano, bevendo a poco a poco il veleno, funera con la consuetudine la forza di quello, e ne fugge l'offeta; così l'animo commosso frequentemente, senza suo pericolo, dalle finte rappresentazioni, si avvezza in tal maniera alla compassione, ed all'orrore, che a poco a poco ne perde il senso, come nella peste veggiamo avvenire; in modo che poi, quando nella vita civile incontra oggetti, e casi veri, e compassionevoli, o spaventevoli sopra la propria, o l'altrui persona, si trova esercitato sul finto, e preparato dall'uso alla toleranza del vero: appunto come i foldati a fostener la vera guerra, nel finto combattimento, e nella palestra, lungo tempo s'avvezzano.

Sicchè lagrimevole è l'industria de i no-Contro i velli Tragici, li quali vanno sempre in tracmoderni Tra- cia delle invenzioni più incredibili, e più lontane dal vero, e dalla natura: nè credono aver gici . tragica materia, senza qualche cosa perduta, e poi ritrovata; e senza personaggio obliato,

e poi

e noi riconosciuto. A qual' errore son condotti dalla poetica, opera non compita, di Aristotele, che per dare un' esempio della Tragedia ravviluppata, e di evento più curioso. reca, e con ragione, l'Edipo di Sofocle, ove l'agnizione d'un figlio sconosciuto, e l'acquisto di cosa smarrita si contiene. Alla qual Tragedia . mentre egli da . come dovea . la fomma lode; non però la niega all'altre, o del medesimo, o d'Eschilo, o d'Euripide di diversa orditura, ed argomento: benchè niun'altra, come l' Edipo, abbia, con l'imitazione del fuccesfo vero, tanta novità, e meraviglia ragunato: Nè si dee la facoltà poetica ad una Tragedia sola ridurre, ed ad una fola invenzione, e orditura: poiche l'altre, benchè a questa dissimili, hanno ancor esse, e possono avere le lor proprie, e distinte virtu, con ugual insegnamento, e commozion d'affetti, e per tal mezzo la vita umana regolare, e le paffioni emendare. Tanto maggiormente, che l'Edipo di Sofocle, il quale è il ritratto della necessità fatale, che, secondo gli antichi Filosofi, conduce ad incontrare il danno, per quelle vie, per le quali fi fugge, è teffuto con armonia, ed orditura sì corrispondente alla serie delle cagioni universali, ed all'ordine della natura; che siccome, quando, in questa mirabile armonta dell'Universo, minima parte delle divine sue disposizioni si alterasse, tutto rimarrebbe disfatto, e confuso; così l'orditura dell' Edipo imitata nelle invenzioni altrui, e per necessità in gran parte cangiata, diviene stravagante, e mostruosa : come nell'alterazione d'ogni cosa perfetta

DELLA TRAGEDIÀ succede? e si osserva nel Pastor sido; dove l'Autore à voluto, con tante machine, e puntelle reggere, e condurre quell'agnizione, e quell'ordine, che nell'Edipo di Sofocle semplicemente, e per natural corso della cosa medesima viene insensibilmete alla luce. Onde così 'l Pastor sido, come la maggior parte delle moderne tragedie, tanto forfi peggiori del Pastor fido, quanto il Pastor sido cede all' Edipo; altro non sono, che una stemperata dell' Edipo. e deforme renetizione: in modo che l'invenzione più maravigliosa è a tempi nostri divenuta seminario delle più sconcie. E questa uniformità d'argomento, e filo malamente guidato, esclude dalle nostre scene tutta l'infinita varietà debi casi umani, che potrebbero, in diverse invenzioni, agli occhi degli Spettatori sul Teatro venire : poiche se le balie non iscambiaffero il parto, e se l'uno non vestisse l'armi dell'altro, per generar quei freddi, e puezili errori, onde vengono tante occisioni; quanto a costoro, si perderebbe assatto la semenza delle Tragedie. alle quali per dare, come fondamento necessario, l'agnizione, ordiscono catene d'inverifimilitudini; ne si curano contradire (alla )natura , purchè adempiano quell' arte , che dalla poetica d'Aristotele ingiustamente deducono. Qual varietà d'umani casi, ed insegnamenti, che si vedrebbero in ciascuno di lozo scolpiti, rimane ancora esclusa da un'altro luogo d'Aristotele, ove indagando la cagione, perche l'Edipo tanta commiserazione commova. buona parte di quella trae dal carattere d'Edi-

no stesso. Protagonista, overo personaggio

prin.

Lieko Ung. principale della Tragedia: il quale dal Poeta è finto, come già era dato dalle favole : cioè di bontà mediocre. Sul che Aristotele considera, che, se era rappresentato di bontà somma. avrebbe mosso maggior indignazione contro il destino, che commiserazione a favor dell' Infelice; se compariva di pravità estrema, in vece di, compassione, avrebbe recato piacere. De quai sagge considerazioni, poi nasce un' indiscreta, ed ingiusta regola, che il Protagonista della Tragedia debba di bontà mediocre comparire. Nè confiderano questi satelliti dell'auterità, che vengono a condennare Euripide, il quale, secondo la favola portava, rappresentò; non folo i mediocri, come Ifigenia; ma gli ottimi, come Ercole; e i pessimi come Eteocle; ed a condennare Sofocle istesso nell'Elettra, ove rappresenta la morte d'una sceleratissima donna. come Clitennestra; e nell'Ajace, ove rappresenta la disgrazia di un ottimo Erce, oppresso dalla fraude del pessimo Ulisse: per non parlare dell'altre loro Tragedie, e di quelle d'Eschilo, particolarmente nel Prometeo, dove il maggior benefattore dell' uman genere, affisso alla rupe del Caucaso, per tirannica volontà di Giove, pasce delle sur proprie viscere un Aquila. E con questa servil prevenzione, con cui stoltamente dannano uno stuolo di meravigliose tragedie, an tolto a i posteri la facoltà di novelle invenzioni : costringendoli, o arripetere, e contrafare le fatte, ou tacere perchè sècondo queste leggi sappena d'incontra in tutte le memorie, o istoriche, e favolose protagonista opportuno. Quando che agli antichi. Au-

#### 12 Berbl Travebia

Autori per argomento della Tragedia, bastava fatto, e personaggio, il cui costume, ed evento, corrispondesse al vero, ed al presente 1 esfendo. come Aristotele dice. la Trazedia. poema allegorico) e muovesse compassione, o spavento, o altre passioni con quelle mescolasse, o da quelle separatamente le svezliesse, così meste, come siete, secondo per natura del soggetto, raro, curioso, e meraviglioso venivano; e secondo a mesto fine, o pur a lieto terminavano. come l'Alcesti d'Euripide, il Ciclopo, l' Ifigenia. E quando agli antichi foffe altrimenti piaciuto; non potrebber essi torre a noi quelo ragionevol, ed util piacere, di rappresentare da diverso evento, e carattere, costumi, e passioni diverse, per recare al popolo uguale. o maggiore utilità, e diletto. Perchè l'utilità, col piacer mescolata, dee guidar lo stile de i presenti, come quello degli antichi Poeti guidava: li quali, non per autorità del tempo, ma per l'emolumento comune, debbono l'età prefente regolare. A qual campo spazioso, e largo, non anno potuto a noi chiuder l'entrata, i comuni, e volgari precetti, quasi per diece e sette secoli anno la mente degli nomini inviluppata; nè l'autorità de novelli Scrittori, tuttochè celebri, e rinomati: perchè, siccome noi cediamo all'autorità divina l'intelletto nostro, e l'elezione; così all'autorità umana tanto ceder vogliamo, quanto da contraria ragione non ci venga vietato: per distinguere il culto permesso agli uomini, dal culto dovuto a Dio. Come comprovato simane con l'esempio delle nostre tragedie, di va-

rio

vendo, ed imitando varie passioni, ogni sorte di governo, ed ogni costume, assetto, e carattere grande abbiamo scolpito. E da questa libertà nasce ancora la maggior verisimilitudine, che alle savole è necessaria: poichè riducendoci ad una sola idea, e volendola, con nuovo artissicio variare, sempre più l'allontaniamo dal vero: al quale, all'incontro, ci possiamo, a nostra vogsia, avvicinare, con la scielta d'argomento, o inventato, o veramente succeduto: poichè l'istoria, portata dal Poeta sul Teatro, piglia giustamente nome di savola: perchè la

rappresentazione, e l'imitazione, presente di

una cosa passata, cangia il vero in favoloso. E perchè la rappresentazione dee alla vera operazione fomigliare : perciò il fatto non Del periodo: dovrebbe trascorrere il tempo consumato dagli e tempo della Spettatori nel Teatro. Ma perchè, non sempre, favola, e suoi una grande impresa può sì poco spazio occupa- vizii. re; perciò è permesso, quando altrimenti non si possa, scieglier argomento, che adempia un giro di Sole. Al che ridur non si possono coloro, che giungendo lacci a lacci, e moltiplicando gl'intrichi, per oftentare l'ingegno, perdono il giudizio, ed ordifcono più labirinti, che tragedie: rappresentando ancora stolidamente l'intera vita d'un personaggio, e'l corfo di un Secolo. Nè più prudenti fono coloro, che volendo dare l'evento d'un giorno. mescolano con quello viluppi d'anni intieri. l'un successo con l'altro ugualmente principale, a forza, innestando, come nel suo Pastor fido il Guarino. La dilla ciara di la laccioni il

Nè .

#### DEBLA TRAGEDIA

vola.

Nè folo le favole troppo ravviluppate son Degli altri viziose, per l'inverismilitudine; ma, per la vizii della fa- difficoltà loro ancora, e per la fatica, ed applicazione, che impongono a chi le vuole ind teramente comprendere: poiche l'animo essendo immerso troppo nell'orditura. che richiede tutta l'attenzione, concepifce meno le parti. e l'espressione, e raccoglie meno l'insegnamento, e la cognizione delle verità, per entro il corpo dell'azione distribuite: come l'occhio intento ad un punto solo, riceve, con minor senso, l'altre impressioni.

Per qual ragione Aristotele propone l'uni-Dell' unità tà della favola. Qual'unità può convenire an-Tella favola. che alle favole di più foggetti, che abbiano un vincolo indivisibile, e tendano ad un comun evento, come fono le Fenisse d'Euripide, e i sette a Tebe d'Eschilo: dove, benché siano più Protagonisti; pur l'azion dell'uno non si può senza l'altro dispiegare: come dissolvere, con poca difficoltà, si potrebbero, nel Pastor sido. l'azion di Silvio, e quella di Mirtillo: le quali sembrano accompiate con la cera: essendo due favole, che compariscono in un medesimo tempo, e nello stesso Teatro, le quali si potrebbero. l'una, senza ingiuria dell'altra, distin tamente rappresentare. E forse perchè prima di Eschilo le favole non aveano centro comune ? e personaggio principale, sul quale si raggirasse tutta l'azione; ma più azioni aveano, senz'arte, e senza coerenza accoppiate; perciò Aristotele scrive, Eschilo essere stato il primo, che inventasse il Protagonista, cioè il personaggio principale, sul quale tutta la favola si volgesse:

Libra o Uno; 17 restando agli altri le parti seconde, e terze, dirette all'uso del principal personaggio, e principal azione.

Nè minor legame debbono aver con la favola gli Episodii. Episodio intendiamo, in questo luogo, quelle parti, che aggiunge il poeta dii. al corpo intero, per ben condurre il filo della favola? poiche può questo nome, secondo Aristotele, e gl'interpetri, significare ancora quel che si premette alla favola, per narrazione del passato, e senza rappresentazione: e quel che fuori del Teatro è nel tempo della rappresentazione fucceduto, ma dal Nuncio agli Spettatori è riferito, affine che dentro il concetto loro lo tessano assieme con le cose da i personaggi rappresentate; ed in fine significa quel che intercede tra l'un coro, e l'altro; del che nelle panti della quantità meglio ragioneremo. E perchè ogni trattato con altri fatti è mescolato, e con quella varietà, e mescolanza procede al suo termine; perciò quando l'azione reale si conduca con tutte le sue cause particolari, e necessarie, che fono concorle alla fua produzione, lasciando le accidentali, e l'estrance; vengono per necessità gli Episodii ad esser continuati con tutta l'azione, generando insieme quella varietà, e novità, che accoppiate poi con la rarità dell'intero successo, si vengono a congiungere con la maraviglia, che è sempre compagna delle grandi imprese. Sicchè quando l'argomento, per la grandezza, e rarità sua, tiri la popolare attenzione, e con principio, mezzo, e fine, entro lo spazio di un giorno, verisimilmente, & ordinatamente proceda; e quando la favola

1 X. Degli Epife-

## 18 Debla Tracédia

naturalmente, e senza apparente artificio condotta i muova infieme e corregga le passioni, e l'umana vita tiveli; sempre sarà materia; ed orditura degna della Tragedia, qualunque Protagonista contenga, ed a qualunque fine o mesto, o lieto sen corra: perchè sempre un'impresa, ed azione reale, ove concorrano, siccome fempre avviene, passioni vehementi, e configli, e fatti tumultuofi, esporrà, su i Teatri. agli occhi del popolo, passaggio da felicità in miseria, e da miseria in felicità; e virtù premiata, o conculcata; e vizio punito, o esaltato; e speranza delusa, o fede tradita, ed inganno discoperto; ed alle volte crudeltà, alle volte clemenza inaspettata. Sicche il popolo. scorgendo nelle Scene l'umana miseria, e l'incostanza, e vicenda irreparabile delle mortali cose, le quali vede da altezza in precipizio. e da precipizio ad altezza pervenire; e scoprendo le frodi, gli affanni, e i timori ascosi sotto le grandezze da lui ammirate; perde, senza accorgersene, l'amore, e la stima dell' umana felicità, incerta, e volubile; e si rivolge alla divina, invariabile, ed immortale, che dalla nostra Santa Religione è proposta, ed a i gentili era niegata: onde nella Scena trovavano l'aspetto della lor miseria, senza la consolazione di speranza migliore. Quando adunque la Tragedia tal fatto ne porga; che importa se il suo Autore à obliato quei precetti, che alla verifimilitudine, ed all'utilità comune nulla conferiscono? E se l'argomento preso dal vero, è ugualmente, o più che'l falso profittevole; che importa, se dall'istorie, o dalle favole sia derivaLibro Uno. 19
20? É qual'autorità, qual precetto può torre al poeta la facoltà di cogliere il bene, dove l'incontra? Adunque, perchè un Martire è perfonaggio perfetto, e Cristo è la perfezione medesima, non si à da rappresentare la toleranza d'un uomo divino, e l'infinita virtù dello stesso Dio; e si à da togliere agli occhi del popolo sì meraviglioso esempio d'imitazione, ed un'imagine di tanto profitto; per compiacere a i servili seguaci d'Aristotele, che vogliono il Protagonista di virtù mediocre ? e dovevano esser privi dell'Antigone, dell'Edipo Coloneo, della Medea, e tant'altre, perchè non contengono agnizione alcuna?

Nè meritavano forse la luce le Tragedie d'E. Della favoschilo, perchè non solo non anno agnizione; ma la semplice, nè meno rivolgimento; essendo favole semplici, o ravviluppae non ravviluppate? quantunque alle ravvilup, ta, pate si dee il primo luogo, quando con facilità . e verisimilitudine il viluppo si dispieghi: sì perchè, le ravviluppate tirano, con curiosità maggiore. l'attenzione del popolo; sì perchè obligano meno il poeta a cercare altri artificii, per sostenere la medesima popolare attenzione: la quale mancherebbe alle semplici, quando il poeta non supplisse con l'estremo delle passioni, ed atrocità d'evento, come Sosocle fè nell' Ajace flagellifero: a cui la semplicità della favola non toglie curiofità, e meraviglia: le quali, nelle favole ravviluppate, fono eccitate a bastanza dal rivolgimento della felicità in miseria, o da miseria in felicità: in modo che nelle favole ravviluppate il poeta adopera l'acume suo maggiore nel solo modo; ma nel-

X.

le semplici è forzato cercar sostegno per tutto: E benchè la favola ravviluppata sia migliore; l'artificio però del poeta è più meraviglioso, buando con la femplice, risveglia ugual curiosità, e meraviglia. Nè perchè, Aristotele, dando l'idea d'una bellissima Tragedia, la desidera ravviluppata, con Protagonista di virtù mediocre, d'onde nascano con passione, e spavento; perciò esclude, o poteva avere autorità di escludere altre all'ora nate, o da nascere, che senza ripugnare alla ragione, e fenza contener vizio alcuno, fossero di tai virtù snogliate, ed alle mancanze di quelle, supplissero con altre virtu nientemeno dilettevoli, ed utili agli spettatori: mè si dee cessare d'istruire il popolo con oggetti, & orditure diverse, donde quell'insegnamen to traluca, il quale non possa nel Protagonista mediocre, e nella favola ravviluppata concorrcre.

tele.

Nè senza sua ingiutia si ascrive a sì gran Della Poe- filosofo, per intera, e perfetta, un opera, ove tica d'Aristo- egli propone spiegare in primo luogo le parti della qualità; e nel mezzo della favola. che di quella è la prima, fuori d'ogni ragione, ed occasione, fraporre indigestamente le parti della quantità, per poi ritornare alla favola: che dovea prima, infieme con l'altre parti della qualità, esser compita: per non parlar d'altri disordini, che leggendo è facile offervare, ed offerva diligentemente, oltre di Vittorio, il Castelvetro: il quale solo tra gli altri Interpetri di questo filosofo, adopera interpetrando filosofica libertà; ed è occupato meno da quello stupore, che con la prevenzione di soverchia autorità,

Links Uno. roglie l'efercizio della ragione: in modo che ! siccome la luce dell'istessa natura, nelle sperienze manifestata, è inessicace a sgombrare gli errori da i fisici libri d'Aristotele appresi; così l'evidente ragione, sù gli esempii delle antiche traredie comprovata, è debole, e vana a riporte gli uomini in libertà, ed a scioglierli da quei lacci. ove dall'oscurità di quel trattato, ed a una stolida ammirazione furono una volta condotti . E sciolti , dalla presente Idea, questi lacci, rotti rimangono ancora gli ami di tante sterili, e spinose quistioni, le quali più a sostenere le mal concepite opinioni, che a palesare la verità, ed a regolar la mente, e lo stile sono eccitate da simili interpetri, che colvano, e sterile acume loro, anno prima inaridito, e poi deformato il presente Teatro. Perchè non potendo i poeti offervare l'indifereti. e puerili precetti ad Aristotele attribuiti; anno anche spezzato, ogni legame di natural ragione uscendo affatto dalla verifimilitudine. e decreto, e proprietà: come spesso avviene. che gli uomini, rompendo il freno di eccedente rigore, trascorrono fuori della norma comune ad una immoderata licenza: ove son portati dall'audacia, che, scuotendo il più duro freno, anno concepita. Sicche spesso, per essere obligati al perfetto, lasciano ancora il necessario, non che il convenevole.

Lo scioglimento poi del nodo, se può venire senz' opera sopranaturale, sarà sempre glimento delcerto più artificioso: quantunque vizioso non la favola. sia, quando venga per opera miracolosa, se At dignus vindice nodus, come Orazio avvertifce

X 11. Dello scio-

DREER TRAGEDIA 22 rifce. Ne si dee, come altri funno, sompre condennare il mescolamento di quatche Nume! quando la maestà del trattato il sostenza. ner mettere avanti il popolo, anche nell'invenzioni poetiche : l'idea della divina providenza, chead peni successo è presente.

Fift. troci.

Avvengono ancora nelle favole delle morti. De i fatti svenimenti, duelli, e cose simili, le quali debbono per relazione agli orecchi, non per vista agli occhi venire; sì perchè la vista delle cose atroci, offende troppo l'interno fenso; sì perchè non si possono portare a tanta naturalezza. e verifimilitudina, che non riescano freddi, per essere apparente la finzione; sì alla fine, perchè non è imitazione poetica quella che non è fatta dalle parole : dalle quali per via degli orecchi possiamo concepire, quel che agli occhi si presenta. Per lo che degno di lode si è reso Eschilo, il quale prima di tutti, tolse dagli occhi del popolo queste , e atroci , e fredde rappresentazioni, c con le parole alla vista l'espose.

XIV.

E ciò basta della natura, e costituzione Del costume. della favola: a cui succede il costume. che della favola è l'organo, e lo strumento: perchè eli umani successi guidati sono dal costume. degli uomini: ciascuno de' quali produce in operando quell'azione, alla quale, oltre le cagioni esteriori, è dal proprio, e dall'altrui costume portato. E perciò oltre di quello che alla favola sola appartiene, e quel che appartiene al costume folo; verranno ancora in questo medesimo discorso considerazioni, che alla favola insieme spettano, ed al costume, e che per la

Libro Uno. comunione lero necessaria, non si possono sensa care. Adunque, se'l costume è organo delli la favola, secondo il quale si conduce; non possiamo credere, che alcuna Tragedia senza costume, si possa tessere. Onde quando Aristotele riferisce, che a' suoi, tempi le moderne Tragedie fossero senza costume. dobbiamo intendere, a che fosse costume dissimile dal naturale; o che non più ad un, che ad un altro personaggio, nè più ad una, che ad un altra nazione convenisse; o pure, che ogni personaggio, ed ogni nazione, da i poeti si vestisse del costume, che nella Città d'Atene correva. E questi sono appunto parte di quei vizii, che corrono per le novelle nostre tragedie le quali ¿ o non anno costume umano, ma tutto chimerico, e confondono il sesso, l'età. le nazioni. le professioni, gli stati; cangiando la fantesca in Regina; il giovane in vecchio, il Romano in Spagnuolo, la balia in Filosofo, il bifolco in Signore, ed al contrario; o pure applicano a tutti il carattere di una sola nazione. Ma è più verisimile, che ascriva alle Tragedie moderne del suo tempo il primo vizio tanto comune ancora alle nostre, che gli anno tutti; ciò è il costume chimerico, di cui nella natura non si trova l'impronta. Poichè. per tal costume, non si può scorger da lontano l'operazione futura d'un uomo: come. secondo Aristotele altrest osserva, si scorge assai bene, quando ogni personaggio esprime parlando, ed operando il fuo proprio, ed incomunicabil carattere. poiche scoperto l'animo d'Elettra vendicativo contro la madre, & amorevolissimo

DELLA TRAGEDIA

wolissimo verso il morto padre, tosto facciamo congettura dell'opera, che sarà per prestare ad Oreste suo fratello, contro la vita della comune genitrice. Perciò egli dà faggiamente per certo carattere di un determinato costume quella notizia, donde lo spettatore può la rifoluzione di quel personaggio prevedere. come dal carattere di Achille, si può raccorre facilmente la spietata stragge, ch'egli d'Ettore dee fare. Nel qual senso dee essere anche preso Aristotele, ove dice, che i costumi, debbono esser buoni. Il che sarebbe contrario alle parole seguenti, ove concède l'espressione de i buoni, e de i cattivi, se significasse bontà di virtù; ma significa bontà d'espressione, ciò è che debbono essere bene espressi dal poeta, e secondo il ritratto naturale: come, quando diciamo buona pittura quella, che più al vero rassomiglia. Nè può egli intendere de' costumi buoni del Protagonista, come malamente espone Castelvetro: perchè in quella particola, si tratta del costume di tutte le persone in generale: essendosi poco anzi delle qualità del Protagonista diffusamente ragionato.

Del costume rali costumi d'un personaggio esprimere al vivo.

verisimile, e Prima per la verisimilitudine, la quale non si sue ragioni. trova in quei costumi, di cui non veggiamo il somigliante nella natura. Secondo l'utilità: perchè se non è virtù propria dell'umana natura, noi ne dissidiamo l'acquisto, e perciò ne lasciamo l'imitazione. E se il vizio non è umano, nè meno ne tentiamo la suga: perchè non ne temiamo l'assalto. Terzo per le

paf-

2.5

passioni, le quali non si commovono dalle cose aliene dal vero, ed ignote alla natura, delle quali non serbiamo in mente l'imagine: poiche non si possono dal finto destare in noi moti veri. quando il finto al vero non rassomiglia: per cagione che non incorre in quelle linee, le quali nella fantafia sono state dalle vere impressioni descritte. Ed in fine, quando il costume non è alla natural sembianza concordato, noi non possiamo da lontano prevedere, confusamente almeno, il futuro successo, e concepire a poco a poco la passione. Per lo che nello scioglimento del nodo, e nella scoperta dell'ultimo evento affatto inaspettato, siamo occupati da improvisa notizia, che non muove l'animo, ma più tosto l'opprime, ed abbaglia; appunto come avviene all' occhio, quando da lunghe tenebre, in un tratto, ad una gran luce è trafportato.

Onde siccome non possiamo, se non che a poco a poco la cosa concepire; così non ci possiamo, se non che per grado, commovere; nascendo la commozione dal concetto: e perciò bisogna, che almeno da leggiere commozioni l'animo sia preparato al grand' evento, e da piccoli moti, per tutto il corso della Tragedia, disposto, ed agevolato al colmo della passione: di cui non si raccoglie sentimento alcuno, quando l'avvenimento giunge assatto improviso. al che così stoltamente si assantano gli autori delle correnti opere: che per indurre l'inaspettato, abbandonano il verisimile: e consondono l'animo, in vece di eccitare in esso alcuna passione. Anzi pongono essi maggior

XVI.
Dell' inaspettate.

dustria a torre l'espettazione, e la congettura dell' evento, che gli antichi Tragici poneanoa prepararla: mentre prevenivano l'animo con qualche dubbiczza di luce : acciocche l'evento non fuggisse tanto dall' espettazione, che perdesse la compagnia della verisimilitudine; ed acciocche tanto nuovo giungesse, quanto credibile. Con qual'arte attaccavano ancora all'animo umano gli ami delle passioni, che erano le prime notizie, dalle quali come da picciole spinte, il corso delle passioni, sino al sommo dell' opera, continuava. E come quando un legno è fumante, più facilmente apprende la fiamma; così lo spettatore agitato a poco: a poco:, e riscaldato dalle congetture, e preoccupato da i precedenti moti, quasi da incerti nuncii del prossimo evento, si trova più pronto, e più disposto all' estremo punto della passione. Perciò non solo i Tragici migliori , ma gli Epici Omero, e Virgilio, destramente, la morte, uno d'Ettore nell' Iliade, e de i Proci nell'Odissea; e l'altro di Turno nell' Encade preparano.

mestico.

Palesata l'utilità, e necessità del costume Del costu. lo distingueremo nelle sue parti, per la scelta, me naturale, e l'uso del Poeta. E il costume o naturale. civele, e do- o civile, o domestico. Costumi naturali son quelli, che vengono dall' umana natura medesima, separatamente dal commercio civile: li quali, parte nascono dalla ragione, e conservano l'uomo, e si chiamano virtà, come è l'amor del Padre verso i figli, la venerazione verso Dio, la semplicità, ed amor del vero, la difesa del più debole, ed altre; parte nasconoda i soli affetti, independentemente dalla ragio-

ne.

ne, come la vendetta, che nasce dall' ira! l'immoderato acquisto, che nasce dall'avarizia: la crapola, che nasce dalla gola; e quelle corruttele, che nascono dalla lascivia, ed altri vizii, da i quali l'umana natura resta debilitata e disciolta. Costume civile è quello, che nasce dal commercio degli uomini, come delle virtù l'amicizia, la fede, la prudenza, la giustizia. e de i vizii la contenzione, la fraude, l'odio, l'ambizione, e fimili. Costume domestico è quello, che nasce dall'educazione particolare di qualche famiglia celebre, come la popolarità della famiglia Valeria; o il genio ben conosciuto di qualche gran personaggio, come l'astuzia atroce di Tiberio, e la sfrenata crudeltà di Nerone; overo dalla particolar disciplina d'alcune sette filosofiche, come il silenzio de i Pittagoreia l'indifferenza degli Stoici, l'indolenza degli Enicurei, la religione de i Platonici, l'ambizione de i Peripatetici. Di questi tre generi di costumi. è affatto inutile il primo, non solo alla Tragedia, che abbraccia personaggio reale; ma a qualunque drammatica orditura: la quale non si può tessere con semplice, e rozzo costume; donde non può scoppiare, se non che o breve fraude, o aperta violenza: perchè i rustici, di cui tenebrosa, e debole è la ragione, o prevagliono di forze, ed urtati dall' impeto, in un tratto, l'adoprano; o sono avviliti dal timore. e subito cedono, o pure si coprono con qualche bugia groffolana, e di corto passo, che presto scoprendos, non può generare impresa alcuna degna di rappresentazione. Onde Teocrito, e Virgilio, introducendo pastori, si trattennero ח in

in brievi contese; e leggiere conferenze: il cui esempio seguitò il Sannazaro. e tempo del quale con la restituzione dell'antichità ritornò nell'italiana poesia l'imitazione della natura: messa in suga, in questi ultimi socoli, da i Romanzieri, da i quali, per compiacere a i correnti genii, non folo il Guarino, ma il Tasso and cora, tuttochè dotti, ed ingegnosi, furono adescati. E questi, appunto per simili opere, sono innalzati sopra gli antichi: quasi coloro non avessero avuto ingegno da compor pastorali, quando avesser possuto tai mostruosità concepire. Poiche il Guarino, non solo spogliando d'ogni semplicità i suoi pastori, e le sue Ninfe, applica loro il costume corteggianesco; ma, per sostenere sì strano impegno, tira dalle corti alle selve una meretrice, ad ordire quel labirinto. nò si vede, come donna sì vana, senza proposito di emendare, e ritrattare le sceleraggini della trascorsa vita, voluto abbia cangiare i piaceri, e le pompe della Città, con l'asprezza delle selve, e delle spelonche. E pure, se in niun personaggio il Guarino imprime, e sostiene vevo carattere, è Corisca: nella quale però, se non offende il verifimile, oltraggia l'onestà, e la disciplina civile, con ridurre in dogma sentimenti sì scelerati: li quali Plauto nel suo Truculento imprime nell'operazione medefima della fua meretrice, senza farla, come Corisca, concionare: ed in tal modo mette avanti gli occhi la malvaggità in apparenza schifa, perchè sia suggita; fenza esporla, e confermarla, come fa il Guarino, con falsa, ma forse, per gli animi deboli, potente ragione. Onde non solo d'artificio

Żġ

tificio poetico; ma , quel che più è meraviglia do onestà ... da Plauto superato il Guarino: il quale à voluto, in bocca & Corisca, ridurre in pedanteria anche il bordello. Il Tasso poi. che à voluto simili deformità fuggire, rappresenta anch' egli . sotto nome di pastori . e ninfe, reali caratteri. E quei, che per difesa di quest' opere vastorizio - reali . recano il costume degli Arcadi, e la loro coltura, non fi avveggono, che trasportano i loro autori fuori del proprio fine, e toglion loro la gloria che vogliono lor dare, di aver inventate le pastorali, ignorate dagli antichi: perchè gli Arcadi avean costume civile, e militare, come il resto della Grecia: e, come tali, non erano tra' Pastori annoverati. Onde, secondo tai difensori, il Guarino, e'l Tasso, esprimendo costume di Arcadi Cittadini, avrebbero fatto quel, che non an voluto, e promesso quel, che non anno offervato. In modo che appunto, come il Testamento imperfetto, non è Testamento, perchè il Testatore non l'à potuto fare, e non son codicilli, perchè non à voluto; così queste due opere, con le quali il Tasso, e'l Guarino an trionfato di tutta l'antichità, perchè non an faputo imitare i pastori, non son pastorali; e perchè non anno imitato, nè an voluto imitare Eroi, o Cittadini, non sono, nè Tragedie, nè Comedie; e non si sà qual uman costume da loro sia rassomigliato: sicchè non essendo imitazione, non son poessa. Perciò se non volean dar cose contrarie al nome, ed al proprio fine, doveano i pastori, e le Ninse di Teocrito, e di Virgilio assomigliare. E per ordi-

Serpentes avibus permiscent, Tigribus agnos. E perchè tali Autori, assai superiori a i loro seguaci, anno tra i sassi dotti, maggiore autorità, che abbia Omero, e Virgilio, tra i veri; attaccano lo stesso morbo, col loro, benchè più modesto esempio d'inverissimilitudine, a i posteri,

ed agl' imitatori, li quali aggiungendo, credon fempre migliorare, come fe nella sua Filli il Bonarelli, ed altri simili. Onde o accrescendo l'ornamento, lo cangiano in vizio: o accrescendo il vizio, riducono la poessa a pitture Chinesi: ke quali pianteranno un Gigante sopra un cavolo, ed innesteranno un pesce all'orecchio d'un bove. Per lo che, siccome i Cinesi sprezzano le nostre pitture, perchè più si accostano al naturale; così ancora i falsi dotti, quantunque lodiuo i sentimenti . e la verisimilitudine delle no. stre Tragedie; pure le biasimano, perchè l'orditura loro, l'espressione, il numero, e'l carattere delle persone non escono fuori dell'uso uma. no, senza quale uscita, non par loro, che possa nascere il mirabile: ma contengono l'imagine vera, e semplice si del corso civile, come della savella, e de i costumi. Nè considerano, che non può nascere il mirabile, senza il verifimile: poichè niuno si maraviglia di quel che non concepisce nè crede: e se il Poeta singe l'impossibile. pur lo rende verisimile con la potenza di qualche Nume . Quindi trovan costoro colpa , ove appunto abbiamo adoperato maggiore sforzo, diligenza, e fatica, e dove a i greci Autori, affatto a costoro ignoti, più rassomigliamo . Qual perversità di giudizio nasce dalla lettura Romanze. sca, nella quale io comprendo anche il Pastor Fido, e l'Aminta, donde è cominciata la pesti-Ienza de i teatri: e si concepisce nelle declamatorie scuole, ove gl'ingegni perdono per arte quel buon senso, che ogni rustico porta dalla natura. poichè le greche Tragedie, e le nostre piacciono ugualmente a i dotti, che a culoro, i quali -

32 DELLA TRACEDIA

i quali non sanno, ma nè meno credono di sapere: e folo a coloro rincrescono, i quali, se bene per qualche favilla, che sempre ritengono, di luce naturale, alquanto se ne compiacessero; pur non credono doversene compiacere per la pregiudicata loro opinione, per la quale più di un semplice rustico, che non à nè bene, nè male imparato, meritano il titolo d'ignorante: avendo la mente più che 'l rustico impedita, poiche l'intelletto rustico, e semplice à solo bisogno d'essere vestito di dottrina; ma quello di costoro, prima d'essere vestito della dottrina buona, à bisogno d'essere spogliato della cattiva: la quale difficilmente gli abbandona; essendo quella troppo altamente impressa dall' error comune, e dalla propria arroganza sostenuta. perciò colui volea doppia mercede, da chi avea malamente appresa l'arte del suono. Degli altri due generi di costume, che sono il civile, e'l domestico, il civile, per tutte le sue parti, conviene alla Tragedia, come quello, che esprime i Principi, e gli Ottimati; el domestico, anch' esso, alla medesima conviene, quando è dalle istorie, e dalle volgari favole passato alla luce comune: come il genio Olygarchico della famiglia Claudia, per tutte l'istorie divulgato, e da noi perciò nella Tragedia d'Appio Claudio, imitato.

Contro i mo- dee ben conoscere, e bene esprimere la nazioderni Tragi- ne, che introduce; nè dee ad antichi, e stranieri personaggi applicare i costumi, o tiratidalla propria nazione, o da lui, per destar meraviglia negli sciocchi, stoltamente inventati;
quali

Digitized by Google

quali sono i caratteri romanseschi, di cui vedial mo mascherati , nelle più applaudite Tragedie dell'età nostra, gli antichi Romani : quando ner infegnare il vero, con destare insieme anche la meraviglia, bastarebbe esprimere le natura, li , e reali virtù , con le quali quel popolo d' Eroi à superato il genere umano, da i Greci. con le parole, da i Romani, con le operazioni e da i Cristiani al fine con l'autorità divina, ridotto al vero esercizio della ragione, ed all' uso onesto della libertà, ne sarebbe necessario andare, pe i libri de i Romanzi in tracccia di quelle idee, che superano l'umana natura, ed in vece di esprimere, più tosto aboliscono il carattere della costanza, fortezza, giustizia, e prudenza Romana: di cui abbiamo ne i fatti, e ne i libri loro il fincero, e certo ritratto: dal quale si scopre la falsità del carattere romansesco, per vituperio dell'età nostra divenuto Teatrale. Ma la rappresentazione del vero costume si abbandona, perchè ci obliga, con lungo studio, a raccorla dalle antiche memorie: quando che il falso costume agevolmente li può dal proprio ingegno ricavare. Nè noi auremmo impreso ad imitare nel Palamede, e nell'. Andromeda il costume de i tempi eroici, senza la luce d'Omero, e de i più antichi Greci; nè poteyamo nel Servio Tullio il governo reale, e nell'Appio Claudio, il genio confolare, e nel Papiniano, il militare Imperio de' Romani rappresentare, insieme co i costumi di ciascheduno stato, senza la lunga, e continua scorta, non solo dell' Istorie delle Lettere, e delle Orazioni latine, ma delle Romane leggi ancora, che icuoDELLA TRAGEDIA

scuoprono i lineamenti più fini del costume, e le fibre più interne del governo Romano: il quale, senza la Giurisprudenza, per entro la sola erudizione, assai grossolanamente, e confusamente si raccoglie. Allora dunque il costume rimarrà bene espresso, quando sarà convenevole al sesso, all'età, al luogo, ed alla nazione; e quando consentirà col vero, o pur con quella idea, la quale, o per l'Istoria, o per le accettate, ed antiche favole, rimane impressa nella comune opinion degli uomini: che Aristotele appella costume simile, cioè conveniente alla comune idea; come sarebbe Achille, quando si rappresenta, qual, dalla divulgata testimonianza d'Omero, da tutti è creduto:

Impiger, iracundus, inexorabilis, acer?

XIX. del costume.

Ma, oltre à ciò, prudentemente Aristote-Dell'equalità le vuole ancora, che il costume sia uguale: cioè, che consenta al suo principio, e che a quello, per tutto il progresso dell'opera, corrisponda. È perciò riprende Euripide, che avendo rappresentata Ifigenia timorosa della morte, poi la renda valorosa, quando è condotta a morire. Ma noi ficcome lodiamo il precetto, così ne rifiutamo, su quest'esempio, l'applicazione: perchè non si offende l'ugualità del costume. quando, come ne i libri della ragion poetica abbiamo scritto, è da qualche causa superiore, e violenta cangiato. Perloche non è meraviglia, fe Ifigenia, quantunque per naturalezza del fesso, timida, & amorosa della vita, sinchè la poteva sperare; poi resa forte dalla necessità, madre spesso anche delle virtù morali, come anima generosamente educata, disprezza la morte, e can-

sia l'amor della vita in compiacenza di gloria: Il che alla giornata, anche osserviamo, in persone di nascita, e d'animo vile; che condotte alla morte: arditamente l'abbracciano. quantunque al primo avviso costernate rimanessero: perchè l'idea della necessità non avea usata ancor la sua forza. E per lasciar addietro tanti esempii della gloriosa, ed a noi vergognosa antichità; basterà produrre la fortezza, con la quale offerse al Sicario il capo Cicerone, tanto, per altro, della vita amorevole, che, con biasimo del proprio partito, volle a Cesare esserne debitore. Che diremo, per tacer di altri, di Otone Imperatore, il quale visse da Nerone; ma vedendosi poi esposto alla violenza del vincitore', volle morir da Decio, da Curzio: in modothe di lui Dione scrisse, esser morto gloriosissimo, dopo una vituperosissima vita; ed aver con fomma lode, lasciato quell'Imperio, che avea tanto indegnamente occupato. Nè meno malignamente lo stesso Aristotele riprende Euripide, per aver data la difesa d'Oreste a Menelao, contro Tindareo, e poi averlo al medefimo Tindareo abbandonato: quando il medesimo Euripide propone il pericolo preparato a Menelao, se quella difesa continuava. Ed è invero gran meraviglia, che a Filosofo corteggiano, e della corte d'Alessandro, dove Aristotele vivea, sembrasse strano. che gli uomini, anco al bene inclinati, abbandonino, per paura, l'innocente, e l'amico alla prepotenza, ed alla tirannìa, o lascino la disesa del giusto, quando tira il pericolo sopra il difensore: come, nella causa di Milone, lo stefso Cicerone, che sì timidamente, a vista della pre-E

prepotenza, la difese, ci à lasciato l'esempio? Perlochè non è mai violata la regola dell'ugualità del costume, quando la causa, ond' è alterato. à di lui forza maggiore. Come nè meno. per la faggia considerazione del medesimo Aristotele, è rotta questa legge di uguaglianza. quando lo stesso che si rappresenta, è inuguale, quale, appresso Omero, è quel d'Achille sdegnoso insieme, e compassionevole. Onde siccome dalle querele di Priamo, che domandava il corpo d'Ettore, irritato minaccia: così poi dalle preghiere . e dalle lagrime intenerito compatisce. Di qual tempra furono molti tiranni. e fono tutti coloro, li quali, più per debolezza d'animo, che per virtù, si muovono a compassione: perchè, dalla medesima debolezza, fono portati alla crudeltà, quando acquistata somma potenza, perdono il timore delle pene. che ad altri danno. Perlochè, siccome verso i padroni sono vilissimi; così fortissimi diventano contro i soggetti, quando pervengono a dualche magistrato. Pecca sì bene contro l'e-Rualità del costume l'Aminta del Tasso, e'l suo compagno Tirsi, che essendo uomo sobrio, e prudente, ed onesto, configlia Aminta, non solo modesto. ma timido a trattar Silvia, Donzella si pudica, come si trattarebbe, appena, una mecetrice: poichè, per configlio di Tirsi, Silvia è colta ignuda dal suo amante. Cosa, che niun?uomo onorato dee configliare; nè un' amante vergognoso dee, o può eseguire: nè può nel cor di onesta vergine, dedicata a Diana, destar altro, che sdegno, simile a quello, che essa Dea concepì contro Ateone. Onde il costume tan-

to di Tirfi : quanto di Aminta e la pudicizia di Silvia, restano gravemente offesi, insieme con la fama del medesimo Poeta, che, con tal configlio, professa, in publico teatro, ed in una onesta favola, sfacciataggine da bordello.

Felici, però, affai sono i presenti Tragici. che non anno da rintracciare, nè da esprimere altro carattere, che quello di amante: onde fon derni Tragifuori di tutte queste difficoltà, perchè nè meno ci. di questo costume an da cercare il ritratto della natura: effendo recato loro dal proprio capriccio, e da i Romanzi, o da un falso Platonismo. di cui alla vista del volgo, non folo su i Teatri, ma nella vita civile, và velata la lascivia: che negli animi volgari, li quali ancor efsi quest'amore anno impreso a professare, non è sgombrata dalla fapienza: la quale emendava i filosofi, e dalla compiacenza impura staccandoli. con l'esca della bellezza, indice spesso d'interno candore, a virtuosa, ed onesta amicizia, per giovamento della persona amata, li conduceva. E questo chimerico amore ancora, più d'ogn'altro, à esclusa da i nostri teatri la varietà: poichè, dandosi luogo solo a questo, rimane abbandonata ogni espressione di altro costume, e di altra passione; comparendo solo in iscena una schiera di Paladini, che riscaldano l'aria co i fospiri, ed ascondono il Sole, col lampo delle: loro spade; ed alla presenza delle loro Signore. allagano il Teatro di lagrime, ed affordano gli spettatori, con lo strepito delle lor catene, che fi tiran dietro, per entro la carcere: donde poi. alla fine, vengono, contro ogni fperanza loro, e contro ogni ragionevole opinione altrui, condotti

Contro imo:

### 28 DELLA TRAGEDIA

dotti ad un felice sponsalizio: nel quale ogni nodo delle presenti tragedie, e commedie si risolve. Delle quali opere gli Autori si possono, ad onta di tutta l'antichità gloriare, per aver. saputo inventar commedie senza riso. e tragedie senza dolore. Onde Platone, che, per evitar la commozione degli affetti, eccitata colla imitazion troppo viva, e naturale, dalla sua republica escluse Omero, e gli altri Poeti a lui simili nell'eccellenza; solo a questi nostri Tragici, ed alla Gerusalemme del Tasso, senza scrupolo alcuno, avrebbe dato la cittadinanza, e'l domicilio. Perlochè se non meritano la gloria della poesia, meritano quella dell' innocenza, la quale è di gran lunga maggiore. Anzi anno i lor personaggi questa virtù, e discrezione, che non turbano l'animo popolare, contuttochè vadano incontro, col petto scoperto, alle spade nude, ed alla comparsa d'una fascia, o di un anello, e alla lettura d'una lettera subito sveniscano; e, per tutta la rappresentazione, patiscano di morte repentina. Chi poi di tanti applauditi accidenti vorrà la ragione, o le cause indagare, li vedrà nascere senza alcuna semenza, come i fonghi nel prato: e come i ranocchi fotto la pioggia, secondo la credenza comune. Di simili opere, o cantate, o recitate, noi tacciamo il nome, bastandoci rintracciar gli esempii viziosi del Pastor Fido, e dell'Aminta, per la stima, che facciamo, anche noi, de i loro autori, a i di cui vizii abbiamo voluto togliere quell'autorità, che tirano dalla mescolanza di molte virtà. Or appresso gli antichi le tragedie, e le commedie non solo

Liero Uno. erano scuole d'eloquenza, che dal colto stile di quegli Scrittori nel Teatro si emendava, ma di morale ancora, perchè nella Commedia ogni vizio si emendava col ridicolo, dal quale si vedeva accompagnato lo spettatore, che di quel vizio pativa: e nella Tragedia la violenza de i Principi, e l'ambizione de i privati, si correggevano dall' esito infelice, e dalle gran vicende, alle quali si vedevan le gran potenze soggiacere: e tutti i vizii ripresi venivano dalle torture, ed affanni, che lo spettatore scorgeva entro l'animo de i viziosi. E l'amor della virtù veniva destato, non solo quando a prospero, ma eziandio, quando ad infelice fine il virtuoso perveniva: poschè sempre più agitato comparisce dalle fue furie il Tiranno, mentre condanna ingiustamente; che l'innocente, mentre, con brieve morte, fugge la miseria, che vivendo sotto il Tiranno sosteneva: come noi nel Papiniano mostrato abbiamo. Ma il presente Teatro altro non infegna al popolo, che turgidamente favellare, ed acutamente delirare, esercitandolo alla pazzia coll'uso di puerili configli: dalla cui confuetudine, si moltiplicano, nel mondo vero, le stravaganze Romansesche: e si abbandonano le tragedie, ove, senza alcun vizio delle moderne, fioriscono alcune virtù antiche; quali per non venire a i viventi, di cui nè in biasimo, nè lode intendo parlare in questo trattato. e per tacer di altre antiche tragedie Siciliane, sono le Tragedie del Trissino, dello Speroni, del Ruscellai, e'l Corradino del Barone Caracci. tanto più degno di lode, quanto men conosciuto dagli amici medesimi dell'Autore, che ricevet-

DEELA TRAGEDIA te la giusta stima, e la dovuta protezione del folo Cardinal Spinola Camerlengo, il quale, cume intento alla restituzione delle lettere, che egli vorrebbe, nella Romana Università, opportunamente, sotto il presente dottissimo Pontesice ristabilire, à saputo, sino all'ultimo punto della vita di sì eccellente Scrittore la bontà. l'ingegno, e l'opere del medesimo generosamente premiare.

XYT. lità.

Ma discorriamo omai della terza parte Della sen- di qualità, cioè della sentenza, overo sentitenza, terza mento, o pensiero, che dalla Tragedia, per parte di qua- bocca de' suoi personaggi, si espone, appellata da Aristotele Siavola, la quale, contenendo ogni concetto umano . contiene ancora i precetti generali della vita civile, che sogliono nel discorso venire: i quali sono distinti da i Gre. ci con particolar nome di woun: quali cognizione di qualche comune, ed util verità. nel qual senso molti de i volgari Critici an prefo quel che Aristotele generalmente chiama Siavoia, che abbraccia non solo la yverun, ma qualfivoglia concetto, e penfiero, di cui si forma il ragionamento. E perciò i nostri Critici migliori, ancor essi, tanto ogni pensiero, quanto ogni detto corto, ed insegnativo nella sentenza comprendono. Ma perchè il vulgo a questo senso unicamente suol dare il nome di sentenza i perciò volendo noi togliere ogni confusione, col nome di sentimento, abbracciamo ogni concetto, e pensiero; col nome di sentenza, i foli detti brevi, ed ammaestrativi dell'umana vita: de i quali, ingannati da i no-Rri vulgari Critici, credono i presenti Poeti. do-

dover comporre quali tutta la tragica favella? perchè abbia la terza parte di qualità: nella quale Aristotele, non solo i precetti brevi, maogni sentimento, e pensiero à collocato. Anzi è sì poco necessaria alla Tragedia la copia delle sentenze; che Sosocle di quelle è assai parco, e diffonde per lo più gl'insegnamenti per tutto il corpo, e per tutte le parti della Tragedia, rare volte in brievi detti da lui rac-·chiusi . E sù notato Euripide . come troppo abbondante, e liberale di sentenze, da' suoi Emoli, che anche in lui offervavano di quelle poco all' orecchio popolare, ed al Teatro convenevoli. Ma, ne i tempi di Sofocle, la filosofia non era dalle private case alla publica luce uscita, e tra pochi scolari d'Anassagora, e d'Archelao andava girando: nè da Socrate al publico aspetto, e comune uso, tratta era stata nel Liceo, e nell'Accademia: donde i lampi scientisici, anche negli animi popolari percoteano. Sicchè Euripide, trovando alle sue sentenze meglio l'orecchio popolare disposte, che Sosocle; le poteva più liberamente adoperare. Onde ora . che il nostro Teatro non è più popolare, e publico, ma civile, e cortegiano, noi, nelle nostre Tragedie, abbiamo dato luogo a molti pensieri, e molte sentenze, le quali non avremmo mai a rozze, e rustiche orecchie. per le piazze disseminate. Or siccome il costume riduce sul Teatro la favola; così il concetto, e la fentenza trae alla cognizione del popolo il costume: di cui è organo il sentimento, come il costume è della favola: poiche l'indole, e l'animo, dall'uscita de i pensieri, si scuopre.

### 42. DEL BA TRAGEDIA

Quindi dee il pensiero all'intelletto, ed al Contro i mo- costume del personaggio convenire: altrimenti derni Tragi- non imitaremo il vero; nè di lui sincera notici. zia daremo. Perciò il Guarino nel suo Pastor Fido. a' fuoi pastori pensieri, per lo più, da Paladino, ed a Retori, ed alle Ninfe concetti, anche filosofici, applicando; à in anticamera le felve, e le spelonche in accademia cangiate, e le capanne in gabbinetti politici: quasi quella favola ordisse, per dar fuori quel che sapea, o a pezzi potea raccogliere, non quel che alla persona, al tempo, ed al luogo conveniva. Effetto comune della mediocre dottrina, e dell'ingegno proveduto alla giornata, che non potendo sciegliere, mette avanti quanto à potuto adunare: quando che gli opulenti non meno per lo rifiuto, che per l'uso delle cose, sono maravigliosi a i loro uguali ; benchè meno dotti fembrino al volgo; che ignorando l'artificio, e la generosità di chi lascia, trova maggior dottrina in colui, che fuor di tempo, è di occasione più ne profonde. Lascio d'osservare le fredde arguzie, e le crie da feminario, che sparse vanno in copia, per quella pastorale, per non averla tutta a trascrivere; poiche portandone parte, parrei, con mia vergogna, approvare il resto, Più del Guarino dotto, e sobrio

era il Tasso: ma perchè la sua modeltia lo debilitava, e gli togliea l'ardire da resistere alla corruttela dell'età sua, che dalla purità, e candore del secolo decimosesto già s'era dipartita, trascorre, anch'egli, sovente, nel suo Aminta, al comun vizio, ponendo in bocca a suoi pastori sentimenti cavallereschi, e concetti acu-

Libro Uno: ti. benche più rari, e meno ricercati dal Pal stor Fido: come nella scena seconda Atto I. dove Aminta dice, che à viste al pianto suo risponder per pietate i sassi, e l'onde. il che benchè falso; pur per isfogo di mente agitata, si potea tolerare. Ma freddo poi rende questo pensiero, quando lo riduce in sillogismo scolastico. e da buon sumolista, ne tira seriamente la conclusione, con dire, che Silvia niegava pietate, a chi non la niegaro le cose inanimate. E poco dopo lo stesso Aminta soggiunge, che amore era sazio del suo pianto, e che solo avea sete del suo sangue, e ch'egli non potea trovar altri, perchè se stesso più non ritrovava: e che avendo se stesso perduto, non poteva alcun acquisto farez e che mentre egli rapiva animali, fù rapito a se medesimo. È nella scena terza dell'Atto II. comparendo lo stesso Aminta, dice, voler veder se Tirsi avea fatto nulla, perchè egli prima di andare in nulla, si voleva uccidere avanti gli occhi della sua crudel fanciulla. E che se a Silvia piaceva la piaga del cor d'Aminta, colpo degli occhi di lei; dovea piacerle ancora la piaga del petto anche d' Aminta, colpo della mano di lui. E che a lui legava la lingua, quel che gli legava ancora il vore. E nella scena seconda dell'Atto III. fi lagna del dolore, che lo crucii lentamente, per non torre alla sua mano l'afficio d'ucciderlo. E poco di sotto chiede alla Ninfa il velo di Silvia, per esser da quello accompagnato in quel breve spazio di via, e di vita, che gli restava, ed anche acciò, con la sua presenza, quel velo gli accrescesse il martire: il qual martire pare a lui piccolo, perchè

DEELA TRAGEDIA h morire à bisogno d'essere da quel velo ajuta: to . E nella scena prima dell' Atto III. Tirsi dice, che Aminta non ardiva di guardare in viso Silvia, e niegava a se medesimo il suo piacere, per torre a lei la fatica di niegarlo. E tant'altre Epigramme infilzate, che s'incontrano per quelle scene sparse, come il suo Poema, di sentimenti tanto artificiosi, e pedanteschi, che, siccome all' affettazion del suo secolo convenivano; così poco alle persone, al luogo, ed alla scena pastorale consentono. E Silvia, anch'ella, benche come donna, maggior semplicità dovesse prosessare; pur non perde l'occasione di farsi onore, con parer arguta la sua parte; come nell'Atto IV. scena prima, ove parlando d'Aminta morto, e poi risuscitato, dice:

Che perch'egli morta per la mia morte,

Dee per la vita mia restar' in vita.

E nella scena seconda del medesimo atto, Silvia, tuttochè assogata nel dolor concetto, per la morte d'Aminta, a lei riserita; pur non può scordar l'arte d'accozzar, con sì giusta corrispondenza, i pensieri; ed opporre con sì bell'ordinanza le parole, dicendo:

Abi se la fassa morte,
Di chi tanto l'odiava
A lui tolse la vita;
Ben sarebbe cagione,
Che la verace morte
Di chi tanto m'amava
l'ogliese a me la vita.

Non parlo delle Socratiche carte del coro: il quale, mentre si professa rozzo, e selvaggio, sa però molto bene, donde si apprenda l'amor Platonico. Libro Uno: 45 tonico. Nè di Dafne concionatrice, anhe'ella; benchè più onesta di Corisca. Alla qual Dafne il Tasso à dato a spacciare tutti quei precetti miserabili di sissica, che al suo tempo correano: assine di eccitare in Silvia, con l'esempio degli ucelli, de i pesci, e delle bisce, delle quercie, degli olmi, e delle viti; quell'amore, che dalla bellezza, leggiadria, ed ossequio di Aminta non potea concepire, mettendo emulazione tra lei, e le piante, ed esaggerando, con questi versi, questo gran motivo d'amore:

Or tu da meno Esser vuoi delle piante, Per non essere amante?

Ma sarà bene destinar l'esame del Pastor Fido. e dell' Aminta a special trattato, che per iscoprir i vizii particolari delle correnti Tragedie. converrà comporre, quando saremo stimolati, ed avremo giusta occasione di rimettere in libertà la ragione, omai troppo dal nome, e dall' autorità suggiogata, con danno della gioventù. ch'imita degli autori anche il vizio, ricevuto fotto nome di virtù, e con l'esempio comprovato di queste due favole, e particolarmente dell'Aminta, che non s'arrossiscono a tutti i greci, e latini Autori, non che ad ogn'altro italiano poema, preferire, per renderci ludibrio degli stranieri: li quali, da tai sentenze sì francamente pronunciate, applicano questo senso a tutta la nostra nazione. Ma non dovrebbero gli esteri confondere i nostri più dotti, e più cruditi, co i corteggiani, e mercenarii delle Potenze italiane, che l'alpi trapassano. E dovrebber credere, che i yeri dotti rimangon per lo più nelle lor patrie, trattrattenuti talla povertà, che in Italia è indivisibil compagna de i maggiori ingegni, per casti-20 de i più colti studii; li quali appresso di noi. in luogo di essere eccitati da i premii, sono circonvenuti dalle calunnie, ed oppressi dalle violenze, quasi per tutte le corti, toltene quelle, le quali dispensano premii a titolo di pietà, e di dottrina. Onde, siccome noi non raccogliamo il fentimento, e giudizio delle Tragedie francesi dalle voci popolari, e da i giudizii teatrali, per tutta l'Europa disseminati; ma da i libri del P. Rapino, e del Signore Dasier, e d'altri di latina, e greca lingua professori, che il giudizio delle Dame, e della corte correggono, e le romansesche invenzioni, falsi costumi, e declamatorie espressioni de i tragici loro condannano; così non dovrebbero eglino l'italiana eloquenza ponderare dal secolo decimosettimo, quando degenerò; ma dal decimoquarto, quinto, e sesto, quando fiori: e converrebbe rintracciare i giudizii di coloro, di cui approvano l'opere; non i giudizii della moltitudine, e della corte, che tanto nel letterario, quanto nel morale, niente più in Italia, ch'altrove, sempre applaude al falso splendore.

XXIII. lità.

E ciò basti del sentimento; passiamo ora al-Della locu- la locuzione, ed alle parole, dalle quali il senzione, quarta timento si dispiega, e che sono l'organo del parte di qua- fentimento, come il fentimento è del costume. e'l costume è della savola. E questa è la quarta parte di quelità, sù la quale nella fua poetica Aristotele, che trattando del sentimento, si riferisce a quanto avea detto nella rettorica, discorre tanto a minuto; che comincia dalle fillabe.

be, e dalle lettere, le quali sono più particolari della grammatica, che non è della rettorica la locuzione, la quale è alla poetica ancora comune: il che è un'altro argomento dell' imperfezzion di quell'opera, alla quale danno tanta forza, ed autorità, quei medesimi, che arditamente sprezzano l'opere più persette di tal Filosofo. Or la locuzione convenevole alla Tragedia, ove il discorso restringiamo, dee insieme chiara essere, e nobile; o come Aristotele dice, non vile. Quai virtù difficilmente insieme convengo. no, perchè anno contrarie le loro origini: con ciò sia che la chiarezza venga dalla significazione propria della parola, come quando per muraglie intendiamo quelle di fabrica; e la nobiltà nasce dal trasporto della parola a significato diverso, ma simile al suo proprio; come, quando per muraglie della Città intendiamo la fortezza de i Cittadini. E da queste contrarie origini nascono anche contrarii gli effetti; se'l proprio col traslato non si sa ben temperare: poichè la chiarezza del vocabolo proprio produce bassezza; e la nobiltà del vocabolo traslato produce oscurità, e tumore. Onde, dalla continuazione della metafora, nasce l'enigma; come quel d'Orazio delle guerre civili, ove per timore, sotto figura di Nave significa la Republica:

O navis referent in mare te novi Flutus, occupa portum

Il che, siccome è virtù, quando si sa per elezzione; poichè merita lode, chiunque sà sotto qualche colore celare il suo sentimento; così, quando si sa inavvedutamente, e contro sua voglia

## 48 DEEL Tracedia

glia, è vizio: poichè biasimevole è sempre colui; che volendo palesare il suo sentimento, con le parole lo copre: fallo comune di tutti i Poeti gonfj usciti dalla scuola Marinesca, Achillinista, e Ciampolista, la quale insegna a sostener l'edificio della testa con la colonna del collo; ed a sviscerare i monti, cavando i metalli; ed avvelenar l'oblio con l'inchiostro. Da tale scuola sono uscite quelle nobili definizioni del pallone.

Picciolo mondo gravido di vento, Pigmeo volante in tumida figura, Augel senz'ali, sferico portento D'un Cielo epilogato architettura;

e simili infamie dell'arte, che un tempo inon? davano tutte le accademie d'Italia. Onde, oltre la pudicizia, si richiede anche nelle metafore la parsimonia; assine che inventate pajano, ed usate per necessità; e che l'ornamento, indi nato, conseguenza sia, e non fine: appunto come la coltura delle modeste vergini, le quali non dal liscio, nè dal belletto, ma dalla pulitezza, e dal nativo lor pudore debbono effere ornate. E ficcome il soverchio condimento stimola tanto il palato, che cangia il natural sapore delle vivande; così le metafore e le figure troppo frequenti togliono la sua natural sembianza al parlare, e cancellan perciò la verisimilitudine. Adunque la metafora, nella Tragedia, tanto usar dobbiamo, quanto alle cose maggior lume, ed al difcorso maggior nobiltà possano recare: ma la massa del discorso dee costar di parole proprie, come chiare, e facili al popolo, a cui la favola si rappresenta.

Nel

LOW CORRELL

XXIV.

Nel che più di moi felici erano i Lotini ! li quali conservavano la nobiltà nelle parole. Virtà della con la grandezza del suono loro, e numero greca, e latidi consonanti, da cui erano sostemute. E più na favella. di loro felici erano i Greci, che nobiltà imprimevano nelle parole comuni, col loro accoppiamento, che il genio di quella lingua permettea: sicchè componendo due, e fre parole in una fenza alterare la comun fignificazione, dalla comun confuetudine le distraeano . Qual greca felicità di ragionare ancora era accresciuta dalla libertà , che avevano di torre qualche parola dagli altri loro dialetti, che Aristotele abbraccia sotto il nome di lingue straniere; col qual nome, non può comprendere le lingue barbare perchè farebbero stati oscuri al popolo quei vocaboli: onde reca sempre in csempio parola Doriche de Ionie. o altre di altre greche favelle , le quali tutte illustri erano, e da nativi loro scrittori furono nobilitate. Nè, se Aristotele soggiunge, che l'uso frequente de i vocaboli allora prestati, possa generar barbarismo; perciò vocaboli significa delle barbare nazioni: perchè poreano barbarismo nell'attica lingua portare canche le parole, di altre greche favelle al quando sin tanta copia venisseros nella Tragedia, che il genio nativo dell'attico idioma, col concorso loro mutassero, e producessero un parlare, che non fosse proprio, e naturale, ne all'attica; ne adaltra greca nazione. E benchè Omero parole di nazioni ancombarbare abbia tolte; come fè Virgilio, il quale usò la Persiana parola Gaza, e la Cartaginese Mapalia; e Catullo,

DELLA TRAGEDIA

che usò il Gallico vocabolo Ploxenum: è Labieno, che usò l'antica Toscana Casnar; ciò avvenne, perchè quelle parole al popolo erano zià note . e nell'uso comune ricevute : altrimenti avrebbero mosso a i lettori, ed agli uditori le risa, come al presente osserviamo.

zione .

Onde non dobbiamo, con la falsa autori-Contro la mo- tà d'Aristotele male inteso, corromper, come derna locu- tutto di veggiamo avvenire, le lingue, accumulando parole forastiere; perchè egli non ci à dato . nè noi ricever da lui potevamo libertà di estinguere, col progresso del tempo, un idioma. Perlochè Orazio. dando licenza d'introdurre nel Lazio nuove parole, appone la condizione, si graco sonte cadant; sì perchè dal greco fonte, la latina derivava, sì per l'uso, ed intelligenza, anche popolare, di molgreche voci, che in quei tempi correva; e poi aggiunge l'altra parce detorta: cioè, con qualche congiamento d'inficssione, per maggior somiglianza della latina. Come appunto noi, componendo le nostre Tragedie, e regolando la nostra libertà, secondo il consiglio d'Aristotele. e 1 configlio, ed esempio di Orazio, abbiamo fatto: poichè volendo fostenere la gravità della Tragedia, non folo con le traslazioni: discrete, e moderate, ma con le parole anco straniere; tolte le abbiamo dal grembo della madre, cioè della latina; come le tolfe oltre il Dante, anche il Petrarca, il Boccaccio, l'Ariosto, ed altri eccellenti Scrittori; essendo la nostra volgare, uno de i tre dialetti latini: le di cui parole più esposte all'intelligenza comune abbiamo anche, con leggiera inflessione,

51

al volgar uso conformate. dal che riceviamo tanto biasimo da i dottori idioti: li quali, con sorte sì prospera, sono avvezzi ad insegnare, senza aver mai imparato, ed a giudicare, senza aver mai alcuna legge o poetica, o civile conosciuta. E perchè vogliono niegare a noi, quel che la facoltà della Tragica poesia, e l'usanza comune de i maggiori poeti ci concede? perciò, con le parole d'Orazio, se pur anno orecchi per quelle, domandiamo:

Si possum invideor, si lingua Catonis, & Ennj Sermonem patrium ditaverit, & nova rerum Nomina protulerit?

Costoro però, che condannano le parole infolite, quando vengono dal fonte latino, e dall'origine loro, non le condannano, anzi le esaltano, quando vengono da idioma forastiero; onde meritaremmo la lode loro, quando usassimo alcunzare, rimarco, azienda, azando, rango, ed altre parole, e locuzioni, per le quali costoro tanto vaneggiano, come mi dò la pena, son suscettibile, à troppa bontà per me mi do l'onore, con infinite altre fimili, che anno già estinta la natural proprietà dell'illuftre favella d'Italia; alla quale tanto queste formole disconvengono, quanto le proprietà Italiane disconverrebbero alla francese, ed alla spagnuola: con le quali lingue non dobbiamo aver comuni, se non quelle parole, e locuzioni, che tirano dalla latina, e dalla comune madre l'origine, e l'accozzamento. Adunque siccome i traslati, così le parole insolite, quando sit licentia sumta pudenter, per servirmi del-

#### 42 DESEAS TRACEDIA

le parole d'Orazio, conferiscono alla nobiltà della tragica locuzione. come Aristotele insegna: nella qual tragica locuzione affai è rimafto inferiore il Trissino, che, per timore, à fuggito i tropi, e le traslazioni, e le parole latine, senza considerare, che la nostra à più bisogno di questa libertà, per la frequenza delle sue vocali. e scarsezza di consonanti che la rendono troppo lubrica, se non è, con simile artificio, sostenuta. perciò noi abbiamo cercato. senza il tumore de i marineschi poeti, portarla sul punto della grandezza tragica, non solo co i fentimenti, ma con le vive insieme, ed loneste metafore, e con la maestà consolare dalle atine parole. La medesima nobiltà della favella tragica fugge, per sua natura, ogni idiotismo. come vile, e plebeo: di quai basse formole a tempi nostri son tanto vaghi coloro, che, quantunque, di grande ingegno, pur non si vergognano ostentar vulgare pedanteria, dicendo ad ogni passo gnaffe, alle guagnele, non monta covelle, e fimili laidezze, appena tolerabili al Boccaccio. quando introduce a parlare i contadini della fua nazione. Nè si avveggono, che i medesimi latini; li quali concedevano . ed applaudivano a Plauto gl'idiotismi nelle comedie, li fuggivano nelle Istorie, e nelle orazioni, anzi anche nelle lettere familiari. Onde, non solo dall'Epico, e dal Lirico, ma dal Tragico ancora schivar si debbono, perchè, benchè familiar favella introduca; è però favella nobile: che dee accoppiare la chiarezza popolare col carattere sublime. Benchè ficcome alle volte è lecito al Comico alzar lo stile; così è lecito spesso al Tragico inchinarlo: quando l'imitazione il richiegga. Onde Orazio:

Interdum tomen & vocem comadia tollit. Et tragicus plerumque dolet sermone pedestri. Ma perchè la tragica favella esser dee numerofa; sì perchè il numero la stacca dal volgo; sì per altre cagioni ; perciò del metro, e verso, o numero tragico, passaremo a ragionare.

XXVI.

Ogni simile, perchè sia simile, dee ancora esser diverso dalla cosa, cui rassomiglia: altri- Del numero. menti non simile farebbe, ma l'istesso. E perciò l'imitazione, la quale è somiglianza del vero, non dee, per tutte le parti, verità contenere; altrimenti non farebbe più imitazione. ma realità, e natura. Onde la statua dell' Ercole Farnesiano è imitazione dell' uomo forte. perchè la similitudine è impressa con lo scalpelle in una pietra, materia inanimata: che se quella similitudine uscisse da carne viva, non sarebbe più imitazione dell'uomo forte, ma l'uomo forte medesimo: e non recherebbe a noi quella meraviglia, che, con la fimilitudine dell'uomo vivente, il marmo ci reca. Perciò la favella Tragica, che come favella poetica, è imitativa. e deve la vera somigliare, se fosse sciolta da i numeri, che dalla profa la distinguono, più favella simile non sarebbe, ma vera: nè quella maraviglia eccitarebbe, che eccita la naturalezza impressa nell' armonia, la quale alla favella poetica, è come il marmo alla statua. Ma perchè la favella Tragica imita il discorso familiare de i Principi, non dee col numero tanto receder dal vero, che perda l'immagine naturale. e la forma del familiar discorso tra loro usato.

54 DELLA TRAGEDIA

Quindi l'armonìa Tragica esser dee molto minore dell'Epica: la quale esce con rissessione. e studio del Poeta narratore: che benchè produca spesso i suoi personaggi a parlare; il discorso loro però è sempre, come in sua radice, connesso col discorso del Poeta, che l'introduce, e dentro il rappresentato è sempre contenuto lo spirito, e l'idea del rappresentante. cioè del Poeta, il quale narra con riflessione, e con industria; onde per artificioso narratore è concepito. E perciò più artificiosamente, ed altamente può risonare, che'l Tragico, i di cui personaggi, senza l'altrui introduzione, da se stessi escono improvisamente, e familiarmente a ragionare. E tanto meno ancora del Lirico. dee il Tragico alzare il suo tuone; quanto il Lirico in trattando le cose grandi, e la lode degli Eroi, dee apparire agitato, e dall'Estro fuori della comune favella trasportato. Per qual ragione noi ancora con l'autorità d'Aristotele. & ad esempio non solo d'Eschilo, di Sosocle, ed Euripide, ma d'Omero medesimo, il quale è più imitatore, che narratore, abbiamo voluto, nel numero tragico, l'ondeggiamento, libertà, e naturalezza della profa ritenere, con fatica, e diligenza molto superiore a quella usata un tempo nel numero più risuonante, di quelle poesie, che corrono manuscritte; e di quelle, che per riverenza delle divine, & umane leggi, stanno fenza penna, e fenza inchiostro, impresse nella sola nostra memoria: le quali a i nostri detrattori risuonarebbero troppo. A questa nostra ragione data alla Tragedia, di staccarsi dalla profa, col verso, si aggiunge quella del Ca- ~

Libro Uno.

Carelvetro, ed è, che dovendo i recitanti altamente al popolo nel Teatro ragionare, per esfere intesi; se la voce non fosse alzata dall'armonia medesima del verso, che sale per sua natura, e sospende col numero l'udito degli spettatori, parrebbe spinta dalla volontà de i personaggi . che familiarmente parlano: li quali . gridando nel familiar discorso senza ragione. matti, e forsennati sembrarebbero: come appunto a di nostri sembrano, a chi con la lunga corruttela, non à divezzato gli orecchi dal naturale. Con quai ragioni si accoppia ancora quella della melodia, di cui a suo luogo discorreremo; bastando questo per ora a scoprire l'errore sì di Paolo Beni, e suoi seguaci, che la Tragedia scioglierebbero in prosa; come di coloro, che correndo all'altro estremo, vorrebbero il verso tragico al punto dell'armonia, e verso lirico innalzare. Onde s'incolpano le nostre Tragedie appunto, per quel temperamento, e moderazione, con la quale abbiamo, all'usanza di Dedalo, il corso de' nostri versi tra la soverchia bassezza. e la soverchia altezza governato. Nè mi posso aftenere di qui recare quel che scrive Giason di Nores delle antiche comedie, e tragedie, dicendo, che la meraviglia del verso nella Tragedia, e Comedia, procede da questo, che essendo versi pajano prosa.

Perchè dunque, come Aristotele osserva, il xxvn. verso tragico dee ritenere l'impronta del parlar Del versotrafamiliare; perciò la Tragedia, come egli dice, gico, cioè del
risiutò l'esametro, che, quantunque eroico, ed jamba.

a i soggetti convenevole; pur al parlar familiare, e comune degli Eroi non conveniva: per-

# 56 DEBLA TRACEDIA

chè nella familiar conversazione, non scoreva quasi mai. E mentre la Tragedia era nella sua infanzia, ed ammettea, tra i suoi personaggi eroici, e gravi, ancora i Satiri burleschi, che agli altri discorsi la maledicenza loro mescolavano, usava il verso tetrametro, il quale costa di trocaici, cioè di otto piedi alle volte non interi, di due fillabe l'uno, che anno lunga la prima, breve la seconda. Et a questi piedi, nelle feste di Bacco, si accordava il canto del coro, & il ballo de i villani: li quali faltando fopra gli utri, fenza cadere, aveano in premio il vino; siccome i cantori un becco, da i Greci detto roayo, dal quale accoppiato alla parola wdn, che significa canto, venne il nome alla Tragedia, detta da i Greci τραγωδία. Ma poiche la Tragedia escluse i satiri, e le risa, e pervenne alla sua intiera serietà, mutò anche il metro del verso, ed in vece del tetrameto. cioè del trocaico, ricevè il trimetro di sei jambi, cioè piedi d'una fillaba breve, ed una lunga, contrarii al trocaico, meno rifuonanti, e meno artificiosi che l'esametro: poichè i jambi nella latina, e greca favella scorreano spesso dalle bocche inavvedutamente, ed all'improviso: come, con gran facilità, scorrono nella volgar nostra favella i versi endecasillabi, ed alle volte i jambi medesimi, che chiamiamo silruccioli, da noi, per tal ragione, nelle nostre tragedie, con gli endecasillabi, alle volte mescolati, E con quest'uso de' jambi venne la Tragedia ad aver la favella familiare, e vicendevole, fimile alla Commedia: la quale già prima il jambo usava; che tà dalla Tragedia poi adottato, come più proprio agli

agli scambievoli discorsi della conversazione, e più efficace a rappresentare le azioni umane. Onde Orazio:

Hunc socci cepere pedem, grandesque cothurni Alternis aptum sermonibus, & populares

Vincentem strepitus, & natum rebus agendis. E Cicerone nell' Oratore; Sunt enim qui jambum putent, quod sit orationi simillimus: qua de causa fieri, ut is potissimum, propter similitu-

dinem veritatis, adbibeatur in fabulis.

Onde chi confidera quanto abbiamo dall'antichità quì trasferito, e co i versi d'Orazio comprovato, non si dovrebbe maravigliar di della volgar noi, se, come abbiam detto di sopra, nelle Tragedia. nostre Tragedie, adoperiamo qualche volta gli sdruccioli, che la greca, e latina Tragedia adoperano quasi per tutto: poichè se il Sannazaro gli adoperò nell'Egloghe paftorali, e l'Ariosto nelle Commedie, le quali ambedue umilmente parlano; i Greci, c i Latini ancora tolfero per la loro Tragedia i jambi, che nella Commedia umilmenre parlavano; siccome Teocrito, e Virgilio tolsero per l'Egloghe l'esametro, che altamente nell'eroico poema rimbombava. E pure nè la favella de' loro pastori è dall' esametro innalzata; nè dal verso jambo alla Tragedia, e Commedia comune, è la favella tragica avvilita. Onde, siccome un medesimo esametro diversamente in Omero, che in Teocrito, ed un medesimo jambo diversamente nella Tragedia, che nella Commedia rifuona; così un medesimo sdrucciolo può diversamente nell'Egloghe del Sannazaro, e nelle Commedie dell'Ariosto, che nelle nostre Tragedie risuonare.

XXVIII. Del verfo

DEBLA TRAGEDIA del che ne appello al giudizio dell'orecchio: il quale, anche a suo dispetto, distingue il suono di questi versi del Sannazaro: Dimmi Caprar novello, e non t'irascere: Questa tua greggia, ch'è cotanto strania, Chi te la diè si follemente a pascere?

E di questi versi dell'Ariosto nel Negromante:

Per certo questa è pur gran confidenzia, Che Mastro Zucchesino à in se medesimo; Che leggere sapendo appena, e scrivere, Faccia professione di Filosofo.

Da questi nostri nell' Andromeda : Onde da Giove dati per interpetri Della sapienza sua, della giustizia, Siete cangiati in ladroni, c carnefici. Nè mai l'autorità temete perdere, Ch'alla difesa sua di Giove il fulmine Veglia nell'opinion di tutti gl' uomini.

del ritmo.

Se poi da me saper vorranno la ragione. Del numero, e perchè un metro medesimo può rendere tanta varietà, e diversità di suono, e come può agevolmente. l'alto, e basso stile accompagnare; dirò loro, che il metro è misura del verso, come la riga è misura dell'estensione, e della. linea più, o meno lunga (\*). la qual misura nel verso determina, con qual moltitudine di piedi, o di fillabe si può generare il numero: come nell'esamet, il di cui numero sappiamo. non poter nascere con maggior, e minore moltitudine, che di sei piedi. Dal metro ancora

> (\*) Vid. Scalig. Poet. lib. 2. cap. 2. & Salmaf.inter Auft. Hist. August.in vit. Aurelian.cap.6.pag.428.

Libro Uno. uon folo la moltitudine, ma la qualità de i piedi è prescritta : cioè la qualità delle fillabe, e del tempo loro. Come nel medefimo esametro non folo si misura il numero di sei piedi; ma si stabilisce ancora, che questi piedi siano per le quattro prime fedi o dattili, o fpondei, per la quinta dattilo, e spondeo per la sesta. Quai piedi differiscono tra di loro di sillabe, ma non di tempi, perchè non può cadere entro l'esametro piede maggiore, o minore di quattro tempi : conciosiachè lo spondeo è ben di due fillabe; ma pur à quattro tempi, portando ogni fillaba lunga due tempi brevi: li quali consumano in pronunciando una lunga. Sicchè proferendo i latini Dea in nominativo, faceano un pirrichio, cioè un piede di due brevi; pronunciando l'istessa voce Dea in ablativo, facevano un jambo: poiche davano all' A due tempi, per li quali l'orecchio discernea il nominativo dall' ablativo, e diceano Deaa. Onde il dattilo ancor esso avea quattro tempi, come lo spondeo, quantunque superasse lo spondeo d' una fillaba, come turgidus: di cui la prima fillaba lunga Tur à due tempi, che accoppiati co i due tempi delle due fillabe brevi i-dus generano quattro tempi nati da tre fillabe. E quemoltitudine di fillabe, e qualità di tempi per ciascun piede, una colla moltitudine de i piedi, era dalla legge del metro prescritta, che non dava all'esametro più che 24. tempi ; quantunque potesse alle volte dargli tredici sillabe, quando venia nel verso un solo dattilo; alle volte fino a diecessette, quando veniva nel verfo un folo spondeo: come questo d'Ennio: H

# 60 DELLA TRAGEDIA Africa terribili tremit borrida terra tumultu. E questo di Virgilio:

Insonuere cavæ, gemitumque dedere cavernæ. Ma siccome, senza il metro, non potea nascere suono, e numero convenevole: così non bastava il solo metro a generarlo, e variarlo: poichè questo verso, che a caso scappò di bocca a Cicerone:

O fortunatam, natam me Consule Romam, à intero il metro; ma non rende numero sus-ficiente; siccome giusta misura senza bastante

numero à questo di Dante:

Gente avara, invidiosa, e superba.

Qual'è dunque la qualità, che concorrendo col
metro, gli presta numero, ed armonia? questa
è la scielta, e la collocazione de' piedi: la di
cui sede mell'esametro, nel tetramento, e nel
jambo non è determinata esattamente: benchè
determinata, ed inalterabile sia nel sassico, e nel
faleucio, che tirano il suo numero dalla misura. Ma l'esametro, il trocaico, e'l jambo, non
tanto dalla misura, quanto dalla varia disposizione, ed uso de i prescritti piedi, e dalla
collocazione delle parole tirano l'armonia. Onde
tra questi due versi di Virgilio:

Italiam fato profugus, Lavinaque venit

Littora, multum ille, & terris jastatus, & alto, è gran diversità di numero: perchè il primo tanto risuonante contiene due dattili nella prima, e terza sede; ed il secondo nella prima sede un dattilo, e poi per tre altre continuate sedi tre spondei. Dalla qual varia disposizione, e maggiore, o minore quantità di dattili, nasce questa varietà d'armonia: che dagli antichi Greci si chiamata ritmo; da i Lati-

ni numero: fecondo qual disposizione nel loro ballo movendo i piedi, dicevano muoversi ad numerum, e l'istesso ballo numero, siccome i Greci ritmo, appellavano. Adunque alla produzione, e varietà dell'armonia, dee concorrere non folo il metro, cioè la regola, e la misura delle fillabe, e della lor quantità; ma sì ancora il ritmo, cioè la varia collocazione, ed ufo delle parole, e de i piedi, e delle cesure: che in latino chiamar si potrebbe concinnitas, da concinendo, per cagion del suono indi nascente. Qual concinnità è tanta, che non folo accompagnata col metro produce il numero, e la fua varietà; ma sciolta ancora da qualche legge del metro, e guidata dalla fola norma, che'l Poeta tira dal proprio orecchio, produce l'effetto medesimo, come in questi due Inni della Chiela Santa si può osservare:

Pange lingua gloriose.

&

Pange lingua glortofi. Corporis misterium.

de i quali il primo à il numero, e'l ritmo del trochaico, tetrametro catallettico; il fecondo ne à folo il ritmo, e la moltitudine delle fillabe accozzate fenza l'intera legge del metro: il quale dal Santo, e dotto Scrittore è stato sagiamente negletto, perchè la macstà del mistero, vincea le forze dell'arte: e tali erano ancora gl'Inni del divino officio, per opra di Urbano Ottavo, ridotti a giusto metro: che, per esser solutione morali, poteron la legge metrica tolerare. Onde molti versi, che tra il popolo

polo erano in uso, e quei, che da' soldati in lode, o in biasimo degl'Imperadori si componeano, versi ritmici veniano appellati; come " scrive Beda nelle seguenti parole: Videtur rith-,, mus metris esse consimilis, qui est verborum ", modulata compositio, non metrica ratione, sed s, numero fillabarum ad judicium aurium accom-,, modata, ut sunt carmina vulgarium poetarum. Sicche questi versi non componeano a misura ma folo ad aria, come noi diciamo, e diceano ancor essi ad aëram, cioè ad numeri notam (\*), come per testimonianza di Nonio sappiamo. Onde, tra'l popolo, così metri senza interounumero, come numeri senza intero metro correano; ma i Poeti metro insieme, e numero interamente accoppiavano: perchè il numero, ed il ritmo dava alla misura de i versi la convenevole armonia, e.la varietà; ed alle cose, e persone con giusta proporzione l'accoppiava, e i sentimenti col dovuco rimbombo accompagnava, ora alzando, ed ora deprimendo il suono, secondo la cosa, il costume, e la passione suggerivano. Conferendo a ciò anche molto la qualità delle consonanti, e vocali, e la moltitudine di quelle, che concorrono nelle parole: poiche la lettera serpentina cioè la S., e la canina cioè la R. destano il numero aspro conveniente alla ferocia, ed all'orrore; le liquide L. & N. il gentile, e soave conveniente alla placidezza, ed alla compassione; siccome le vocali larghe, cioè l'A., e l'O. convengono alla magnificenza, e l'altre vocali alla venustà, o umil-

(\*) Pag. 74.

tà dell' espressione. Il ritmo adunque, e'l numero distingue l'esametro eroico dal pastorale e dal tragico il jambo comico, deprimendo que. sto, e quello innalzando. Il ritmo, e'l numero distingue la sublime terzina Dantesca, dall' umile Bernesca. E'l ritmo, e numero ancora distingue il tragico nostro sdrucciolo, dal comico, e pastorale, uguagliandolo al coturno; come uguagliava il comico jambo de i Greci, e de i Latini; e come l'Eroico del Triffino, e del Caro, nella nostra favella, alle commedie del Ciecchi à pareggiato . perchè de i versi il metro è il corpo, il ritmo è lo spirito, che eccita nel verso la grandezza, induce la bassezza, interpone la varietà del fuono, e dell' armonia, e sostiene i sentimenti: siccome l'anima regge: i sensi, ed innalza, e piega i moti dal corpo, disponendo, accompagnando, e dando vita all' azione umana. Perciò il metro, fenza il ritmo, non è si volentieri dall'orecchio ricevuto, come il ritmo fenza l'intero metro; alla di cui mancanza vollero supplire con la concordia delle definenze, che per essere poi, quasi sempre, a i ritmici verfi accoppiata, ricevette il nome di rima: e quei versi ritmici, che nella latina lingua finivano in rima, versi Leonini, forse dal primo loro autore, fi appellarono. Sicchè alla perfezione de i piedi dee concorrere il giusto numero delle sillabe, e de i tempi; alla perfezione del numero dee concorrere il giusto numero de i piedi; ed alla persezione del verso dee concorrere il numero de i piedi interamente, e'l ritmo.

#### 64 DELLA TRAGEDIA

XXX.

Perlochè la lingua Italiana, che significa la Facoltà della brevità, o lunghezza del tempo, almeno nella lingua Italia- penultima delle parole di tre, o più fillabe, può de i piedi avere il dattilo, il jambo, il coreo, l'anapesto, e lo spondeo: e conseguentemente può de i versi avere l'esametro, e'l pentametro; benchè, per la scarsezza delle consonanti, in questa lingua debole, e fioco. Ed à il faleucio, il sassico, l'anapesto, e'l jambo sì trimetro, come dimetro, che appelliamo sdrucciolo, più difficile, e perciò meno frequentato dell'endecasillabo: al quale lo sdrucciolo, benchè sia superiore d'una sillaba, è però uguale di tempo: perchè la penultima dell'endecasillabo, come lunga, à doppio tempo; e quella dello sdrucciolo, come breve, à un tempo solo. lo sidrucciolo però è superiore all' endecasillabo di armonia, per cagion della penultima breve: la quale succedendo all'antipenultima, e variando il tempo, produce nell'orecchio quel suono, che nasce dal jambo, e che non può uscire dall'endecafillabo; le cui ultime tre fillabe fon tutte di tempo uguale, e formano un molosso, piede inutile. Onde lo sdrucciolo à in se stesso varietà di suono; ma l'endecasillabo, benchè abbia numero tanto fonoro, quanto basta alla Tragedia, che dee imitar la Prosa; quando però vuol ascendere all'Epico, ed al Lirico stile, è costretto chiamar in ajuto la rima, dalla quale è portato troppo fuori del naturale: perchè il nostro endecasillabo volgare assai di rado può risuonare, come il faleucio, e'l saffico latino: i quali tirano il vario lor suono dalla natural

varietà della latina favella medesima, e dalla differenza, e sito de i piedi.

Perciò noi conoscendo quanto strano sia; che l'uomo familiarmente, ed improvisamente parlando, studii accordare il suono dell'ultime e suo uso. due fillabe: abbiamo conceduta la rima a i foli cori delle nostre Tragedie: perchè il coro parla con riflessione, e medita, e più figuratamente cantando, usa il suo artificio; in modo che i Greci Tragici diedero al coro lingua lirica, ed artificiosa, onde più difficili riescono ad intendere. Abbiamo però negata la rima alle scene, ove i personaggi parlano all' improviso, e sono agitati dalle passioni, le quali ogni riflessione lor togliono: ed abbiamo, all'usanza de i Greci, e Latini Tragici, imitata, ed espressa la diversa natura degli affetti, con la diversità del numero; eccitando, con la varietà de'versi, varietà d'armonla. ed adoperando, particolarmente nell'agitazione, gli sdruccioli, o dimetri, come nel Servio Tullio

XXXI. Della rima,

a morte lagrimevole condotto dal tuo genero; e dalla figlia propria.

O trimetri, come son tutti gli sdruccioli di dodi. ci sillabe: e gli anapesti, come nell' Andromeda Care mie fide compagne;

e gli asclepiadei, come quella scena delle furie nel Papiniano.

Della caligine figlie pestifere.

Di quali versi, se per la natura della nostra favella, non abbiamo potuto ritenere l'usato numero latino; ne abbiamo però ritenuta l'imitazione: servendoci di questa qualunque facoltà. che dalla sua madre la nostra lingua à recato.

Digitized by Google

Ma sono di quelli, i quali a dispetto dell'oreca chio, che dallo sdrucciolo raccoglie, con suo piacere, il suono, e della mente, che dal medesimo sdrucciolo, quand'è di ritmo sublime, è sollevata: pure, per non so qual superstizione, credono, che lo sidrucciolo non convenga a nobili fentimenti, perchè la penultima cade: senza distinguere il corso rapido, che nasce dalla brevità della penultima d'una medesima parola, dalla caduta che nasce dall' ultima parola monosillaba. la rapidità conferisce alla nobiltà, perchè è numerosa, e sonora; la caduta le toglie. Caduta è quella fatta a bella posta da Virgilio ad imitazione d'Omero: Procumbit humi bos: Ruit oceano nox : rapidità è il numero dell'esametro, dove entra il dattilo, che è piede sdrucciolo, e del jambo, e coriambo, e gliconio, ed asclepiadeo, come: Mecenas atavis edite regibus: Tandem regia nobilis, ed altri dattilici, che di sdruccioli piedi, la maggior parte; si compongono, e sdruccioli versi sono. E pure, perchè, come abbiamo. detto, la penultima breve dello sinduce rapidità, e sonorità, non bassezza, ad ogni sublime stile, appresso gli antichi, conveniva; e'l piede, e'l vero sdrucciolo, non solo alla magnificenza del poema eroico, ove entra il tlattilo dell'esametro, allora più nobile, quando. più dattili, o piedi sdruccioli contiene, ed alla gravità del discorso tragico, ove gli sdruccioli, che il jambo formano, sono più frequenti; ma alla sublimità del volo, ed estro lirico si applicavano: come, oltre l'asclepiadeo, è l'alcaico: Vides ut alta stet nive candidum: tanto a i lirici familiare: ed altri lirici versi, li quali più de-

degli altfi rifaltano, perchè più sdruccioli contena gono. Or di questa varietà priva rimane l'altra, anch' ella nobilissima, siglia della latina. cioè la francese: la quale, non avendo tempo breve nella penultima, non può ricever varietà di suono, nè meno con variare il sito delle parole. come alla nostra è concesso: nè può receder dalla prosa, se non colla prescrizion delle sillabe, e con la rima, la quale ripugna troppo alla naturalezza del tragico parlare, e concordata in ogni distico porta troppa uniformità di suono: che i Francesi an voluto con la rima maschia, e femina, e gl'Italiani, con l'interposizione d'altre rime variare; che però sempre nel tragico parlare scuopre troppo l'artificio. E però, siccome i Francesi sono scusati dalla necessità della lor lingua, così affatto di scusa indegni sono il Trissino, lo Speroni, ed altri Italiani, che potendosi, con lode, astener dalla rima, l'adoperarono nella Tragedia : poschà L'accordo della fillabe non si può ascrivere, se non che alla diligenza, ed allo studio: che, quando comparifce, fgombra dal teatro la naturalezza, e la verisimilitudine. le quali, per la medesima ragione dell'artificio troppo scoperto, anche scombrate vengono dal numero troppo fonoro, e lirico del Torrismondo, del Pastor fido, del Solimano, ed altre simili Tragedie: che, all'orecchie sane, gonfie, e tumide riescono, per aver voluto superare il loro originale, cioè le Tragedie di Seneca, onde tutti en preso, senza discernimento , l'esempio.

xxx11. Delle Tra-

E siccome avviene all'acqua, la quale uscendo gedie di Sedal fonte, e varii torrenti accogliendo, al fine neca, 1 2 s'in-

s'intorbida tanto, che perde affatto la chiarezza; così è avvenuto alla Tragedia delle presenti nazioni: la quale uscendo da Seneca, fonte per altro poco tranquillo, ed accogliendo da ciascuno Scrittore i suoi vizii, è divenuta tanto impura, e limosa; che inondando à cangiato in fentina ogni teatro. lo non voglio oltraggiar Seneca filosofo, con attribuirgli, nè pur una, di queste tragedie, che portano il suo nome; nè voglio, fuor di tempo, andare in traccia dell'autor loro; come nè meno esaminare a parte a parte tutti i suoi vizii, che da i precedenti lumi di questo discorso, agli occhi più fini restano scoperti: e tanto meno voglio ricercare i passati, o i presenti suoi seguaci, che disuguali alle virtà, altro di lui non fanno imitare, ed accrescere, se non che i vizii, li quali, una con quei di Lucano, di Stazio, di Silio Italico, e fimili, an Corrotto, quasi per ogni scuola, il palato, ed estinto, in tutte le corti, l'uso della sana eloquenza: ma farò contento proferire generalmente il proprio giudizio, e far palese la ragione, che mi à da lui allontanato, per aggiunger quel che manca al nostro prologo, dove abbiamo troppo rispettato il comune errore: che, per l'avvenire acciocche i secchi critici finiscano di afcrivere a timore la nostra modestia, scopertamente assaliremo: e toglieremo loro la briga d'esplorare, da i nostri discepoli, l'occulto nostro sentimento di questo, e quell'autore, per accusarci di temerità, nel Tribunal della pedantaria. Cominciando adunque dalla favola di tai Tragedie, questa è tronca, e priva di quelle linee, che la possono a ragionevol fine guidare: poiche le sue sce-

Libro Uno: ne di rado son preparate, o terminate a bastan? za, e spesso in cambio d'azione, contengono descrizione, ed erudizione affettata, ed inutile. e scorrono a ragionamenti tirati da lontano, più per dar luogo alla copia, e varietà, ed anche bellezza grande delle filosofiche sue sentenze. che per servire all'opera. Il costume, è tratto più dalla propria invenzione, che dalla verità naturale, ivi oscurata dall'eccesso. Le passioni compariscono, ancor esse, più strepitose, che vere. Il sentimento è troppo ricercato; anzi spesfo dalle scuole a bocche popolari, ed anche seminili trasportato. L'espressione, d'ogni naturalezza, ignuda, è tutta lirica, e nel teatro tumida, e declamatoria diventa. In brieve, anche l'ottimo di quelle Tragedie, concepisce vizio dalla mala applicazione. I numeri fono più regolati d'ogn'altra tragedia latina: perchè queste sempre escludono lo spondeo, e gli altri piedi di quattro tempi dalle sedi pari: e le antiche tragedie latine, per testimonianza d'Orazio, e delle loro reliquie, l'escludeano dalla sola sesta sede, che sempre occupavano col jambo: onde più ritmo aveano, che metro. Ma forse conobbero, che la lingua Latina, la quale non à facoltà di comporre le parole, come la Greca, nè la libertà, ed abbondanza di quella, non dee esser sottoposta a tanto rigore, perche la severità di questo numero avrebbe tolta naturalezza al parlar tragico: il quale è più libero, e verifimile nel metro loro negletto, che in quello di Seneca rigorofo.

Potremmo alle parti di quantità ormai pasfare, poichè nella favola, nel costume, nel sendia, quinta
simento, e nella favella tutta l'imitazion poeparte di quatilità.

DELLA TRAGEDIA tica si rivolge: e la melodia è imitazione, di cui è fabra la musica; e l'ornamento, cioè la scena, è opera dell'architettura. Ma perchè a queste due ultime materie è innestata gran notizia d'antichità, dalla quale, anche la poesia, riceve gran lume; perciò faremo in queste due ultime parti brieve, ed util dimora; quantunque Aristotele, come note, allora, a tutto il popolo, l'abbandonasse. Non solo agl'incolti, ed ignoranti, ma nientemeno, ancora, a molti eruditi parrà strano, che le antiche Commedie, e Tragedie si cantassero: perchè, perduta l'antica musica, la quale animava, e regolava tanto l'espressione naturale, e con tanta efficacia ne i cuori umani penetrava, che, per testimonianza di molti, e particolarmente di Platone, eccitava, e sedava le passioni, curava i morbi, e cangiava i costumi; corre per gli teatri, a di nostri, una musica sterile di tali effetti, e perciò da quella assai dissorme, e si esalta, per lo più, quell'armonia, la quale, quanto alletta gli animi stemperati, e dissonanti, tanto lacera coloro, che danno a guidare il fenfo alla ragione: perchè in cambio di esprimere, ed imitare, fuol più tosto estinguere, e cancellare ogni sembianza di verità: se pur non godiamo, che in cambio di esprimere sentimenti, e passioni umane, ed imitar le nostre azioni, e costumi, somigli ed imiti, come fà sovente, con quei trilli tanto ammirati, la lecora o'l canario: quantunque a di nostri vada sorgendo qualche destro. e ragionevole modulatore, il quale contro la comun corruttela, da natural giudizio, e proporzion di mente portato, imita anche spesso la

Libro Uno. natura, a cui più si avvicinarebbe; se l'antica. arte musica potesse da si lunghe, e folte tenebre alzare il capo. Nè ci dobbiamo maravigliare, se corrotta lla poesia, si è anche corrotta la musica : perchè, come nella Ragion poetica accennammo, tutte le arti imitative anno una idea comune; dalla cui alterazione si alterano tutte; e particolarmente la musica, dall'alterazion della poesia si cangia, come dal corpo l'ombra. Onde, corrotta la poesia da i soverchi ornamenti, e dalla copia delle figure, à comunicato il suo morbo anche alla musica, ormai tanto figurata, che à perduta quasi la natural espressione. Nè perchè reca diletto all'orecchio, perciò si dee convenevole alla Tragedia reputare: poiche il diletto proprio della musica dramatica è quello, che nasce dalla imitazione. Ma il piacer presente nasce, prima dalla mancanza della vera idea, e poi, per accidente, da quella qualsisia modulazione di voce, che lusinga, e molce la parte animale, cioè il senso solo, senza concorso della ragione, come sa qualsivoglia canto di un cardello, o di un ufignuolo; e come dalla vivezza, e varietà de i colori, dilettano. senza imitazione di verità, le pitture chinesi. e dilettavano, prima che rinascesse il vero disegno, le gotiche statue, e i grossolani mosaici. Perciò non è meraviglia, se i moderni, quasi tutti, e particolarmente il Signor Dasier, disprez. zando il Castelvetro, che il canto, e'l ballo per tutta l'antica Tragedia distende, abbraccia l'opinion di Pier Vittori, che al solo coro assegna la musica, e la toglie alle scene. E perchè il Castelvetro, quanto è acuto, e diligente, ed amator del

72 DEBEA TRAGEDIA

del vero, tanto è difficile, ed affannoso, per quelle scolastiche reti, che agli altri, ed a se stessi, allora, i maggiori ingegni tendeano; perciò, per dispetto spesso, e per rabbia, vien da' Lettori abbandonato, ed è da loro condannato prima, che intendano la sua ragione: la quale si rincrescono tirar suori da quei labirinti delle sue sottili , e moleste distinzioni. Onde, quando da noi medesimi suoi nazionali è negletto, che maraviglia, se la sua poetica è stata ignorata dal Sig. Dasier: il quale rincresciuto di quella lezione, à di lui formato giudizio ugualmente al giudicato, che al giudice disdicevole. Ma noi, che anche a nostro dispetto, abbiamo voluto il fondo rivolgere, e gli aditi ricercare di quella poetica, non possiamo, con animo ingrato, tacer la scorta, che egli per molte vie tenebrose ci à fatta, e, sopra tutto, su questo punto del canto, e tragica melodia: alla quale noi accresceremo chiarezza, forza, ed autorità, con la testimonianza di molti antichi Scrittori, de i quali alcuni fon fuggiti dall' occhio dello stesso Patricio eruditissimo filosofo, e critico, il quale assai ne raccolse. ed à con più vigore di tutti la sentenza del Castelvetro sostenuta nel libro sesto della parte di sua poetica istoriale. Con cui conviene Giafon de Noris, ingegno meritevole di miglior fecolo di quello, che incontrò in mezzo a tanti corruttori della vera eloquenza, co i quai ebbe a combattere. Egli adunque sone: Alcuni attribuiscono il canto della Tragedia al Coro, nel quale cantavano gl'istrioni; ma io a tutte le parti della Tragedia lo riferisco. E nel medesimo

Perlochè oltre il verso, il quale è manife-

xxxiv. Se tutta la Tragedia si

ballasse.

cantasse, e si

sto indicio del canto, che tutti i versi accompagnava, la medesima divisione d'Aristotele, il quale costituisce la melodia parte di qualità della Tragedia comprova, che interamente si

la Tragedia, comprova, che interamente si cantasse, perchè egli per parte di qualità signisica spezie, in cui la Tragedia si dissonda tutta,

non membro, in cui parte di quella, si contenga. Onde siccome il colore occupa tutto il

corpo, di cui è qualità, così la musica qualità della Tragedia, la dee interamente occupare. E se le altre parti di qualità, come la favola, il costume, il sentimento, la favella nu-

merosa, la decorazione interamente l'abbracciano; dee anche interamente abbracciarla il canto: perchè, se il canto abbracciasse i soli cori, sarebbe parte di qualità del coro, non parte di

qualità della Tragedia costituito; nè sarebbe annoverato tra le spezie della Tragedia, perchè non è spezie quella, entro la quale tutto il genere non è contenuto. Ma per lasciare le ra-

gioni, e venire alle testimonianze, gravissima è quella di Cicerone nell'Oratore, ove osserva, che se la favella de i Tragici sosse scompagnata dal slauto, cioè dal suono, rimarrebbe qua-

si una prosa, e reca in esempio questo trocaico: Quemnam te esse dicam, qui tarda in senestute. e poi soggiunge: Et qua sequantur, qua, nisi tibicen accesserit, orationi erunt soluta

fimillima. E nel quarto delle questioni Academiche riferisce, che molti al primo fiato del K flau-

(\*) De arte Gymnast, lib. 3.

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

## 74 DELEA TRASEDIA

flauto, fenza che spuntasse ancora verso alcuno, conosceano, se si dovea l'Andromaca. o l'Antiopa rappresentare, dicendo: Quam multa, qua nos fugiunt in cantu, exaudiunt in eq. genere exercitari, qui primo inflatu tibicinis Antiopam ese ajunt, aut Andromacham. Nè ciò si può riferire al Coro, perchè niuna Tragedia dal Coro à principio, senonche alcune poche, ove il medesimo Coro, fa le parti del prologo, e le parti del personaggio allora, e non le sue rappresenta. E nelle Tuscolane, avendo portati alcuni versi Tragici, soggiunge: Non intelligo, quid metuat, cum tam bonos septenarios fundat ad tibiam. Or i Settenarii, o gli Ottonarii, come più tosto io leggerei, non eran versi da coro, ma da scene: e questi da Cicerone recati usciano di bocca al personaggio, come indi chiaramente si raccoglie. Apertissima poi è la testimonianza di Luciano per tutto il libro de saltatione, e particolarmente ove dice: και μέχρι ων 'Ανδρομάχη τίς, η Εκάβη ές ί, φορητίς η ωδή. E finche sia Andromaca, o Ecuba, è tolerabile questo, canto. E quel che siegue, dove parlando d'Ercole dice, che dee diversamente da quelle già nominate, in iscena cantare. Dal che si conosce, che non il solo Coro, ma i personaggi ancora delle scene cantavano. E perchè Suetonio, per vituperio di Nerone, riferisce, aver egli cantato Canace parturiente, Oreste matricida, Edipo excecato, Ercole furente; chiara cosa è, che le Scene si cantavano: perchè Nerone rappresentò cantando i personaggi sopradetti; e l'istorico ciò riferisce, per comprovare il genio di Nerone effeminato sù 'l personaggio di Canace, matricida sù quel-

quello d'Oreste, corrutture della propria madre sù quello d'Edipo, e furibondo sù quello d'Ercole. Inter cetera cantavit Canacem parturientem, Orestem parricidam, Oedipodem excoecatum, Herculem insanum. Come del medesimo Nerone anche Dione riferisce: iil quale aggiunge, che a suon di cetera cantasse Atti, e le Bacche. E Strabone volendo nel primo libro dimostrare, che la poesia nacque, e fiorì molto prima della prosa, porta per argomento l'uso comune, il quale era, tra gli antichi Scrittori, di chiamar canto il parlare, perchè ogni componimento, ed ogni scritto discorso usciva in versi, ed ogni verso si cantava, dicendo, che perciò la Tragedia, e la Commedia, le quali erano composte in verso, dal canto il lor nome aveano recato. E quando Aristotele scrive, che l'imitazione nelle tragedie si facea con le parole, col metro col ballo, e con la musica, manifestamente significa la mulica effere accoppiata non folo con la favella de i cori, ma con quella delle scene ancora: perchè la Scena sola, per mezzo de i fuoi personaggi, rappresentando imita; Coro solamente medita, e discorre sopra l'azione imitata. Ed oltre la luce a questa nostra opinione da lui data nella poetica, quella, che ci à lasciata ne i suoi problemi, è di emolumento affai maggiore, anche alle cose che seguiranno. Perchè Aristotele (\*) domanda la cagione, per la quale si applicasse alle scene la modulazione Ipofrigia, cioè quasi Frigia, ed Ipodoria, cioè quasi Doria, e non a i cori; e risponde,

(\*) Probl. feet. 19. num. 49.

DELLA TRACEDIA sponde, che quelle modulazioni aveano bene esficacia d'esprimere le passioni pe le agitazioni d'animo, che in iscena comparivano sopra le perfone degli Eroi, ma non aveano il μέλος, melos, che conveniva più a i Cori, il cui parlare è più sedato, ed è spesso lamentevole. Or il melos, preso in questa stretta significazione. differiva dal pud pos, rithmos, perchè al die di Gellio (\*), questo prolunga, quello alza la voce. Donde affai ben si conchiude, che alle Scene, ed a i Cori ugualmente convenisse l'armonla; ma quella spezie distinta d'armonla detta μέλος melos, in fignificazione più ristretta, de i Cori era propria; benche alle volte la medesima parola melodia, e melos ogni sorte d'armonia comprendeva, come appare da quel luogo della poetica, ove dichidra per melodia intendere il parlar soave, che, con questa larghezza di significazione, abbraccia ugualmente il μέλος de i Cori, e'l numero, overo l'armonia delle Sccne. Perloche volendo noi, nel nostro prologo delle Tragedie, distinguere con Italiane voci il canto de i Cori dall'armonia delle Scene, siamo stati costretti restringere la significazione di canto, come restringe Aristotele quella di mexoc. ed ascrivere il canto a i soli Cori, lasciando per le Scene la voce di numero, overo armonia. la quale alle Scene anche egli à lasciata. Adunque, siccome comunemente, ne i ridicoli Drami del presente infame teatro, distinguiamo il recitativo da quello che chiamano arie, de i quali canti il primo è più semplice, e più naturale,

(\*) Lib. 6. cap. penult.

Liero Uno il secondo è tanto figurato, che perde l'immagine della natura; così ancora il canto degli

antichi Cori, dal canto delle Scene variava, fecondo la varietà della locuzione, e delle cose: poichè il canto delle Scene dovea effere più vicino alla natura, e quello del Coro più artificioso, secondo conveniva alla lirica e meditata espressione, al cui stile veggiamo i Cori incli-

nare.

E che Aristotele alle volte distingua, alle volte confonda il médos, melos con l'armonia, viene offervato da Pier Vittori, el anche dal- ne della melol'antico, e diligente interpetre Philopono, di d'a, e dell'arcui il Vittori reca la testimonianza ne i suoi monda. commentarii sopra la Poetica d'Aristotele con queste parole: Animadvertendum est omnia illa iisdem vacabulis, quibus supra, ipsum appellare. Bam, praeter primum, duo reliqua immutat. pro apu via enim, quo nomine supra usus suerat, us los appellat. In secundo quoque libro de anima pro apporta, posuit peace, ut adnotavit etiom Philoponus, ubi interpres ille accuratus inquit. μέλος. είπον αντίπε άρμονίας. Melos dixit pro armonia. Nam non omnino idem esse atque unum armoniam, & melos cognescitur etiam testimonio ipsius Aristotelis in problematibus de harmonia αμαβ. 48. ή ότι μέλος ήκιτα έχυστ αὶ άρμονιαι ; an quod barmoniæ minime babent melos? E l'armonla, overo il ritmo era quello, che conveniva, oltre del metro, ad ogni verso: qual armonia i Latini chiamavano numero, che alle volte significa la favella numerosa del verso; alle volte significa l'aria, nella quale il verso si cantava. Onde Virgilio: Numeros memini, si ver-

XXXV

Distinzio-

## 78 DEBEAL TRACEDIA

ba tenerem. con che distinse le parose numerose del verso, dall'aria, che alle parole, cantundo, si dava, qual aria delle Scene o tragiche, o comiche, i Latini appellavano modos, come si vede nelle Commedie di Terenzio, in ciascuna delle quali si trova modos fecit; e si reca il nome di chi avesse quella Commedia posta in musica. Questo uso vario della parola me hoc, or confusa, ed or distinta dall'armonia, oltre la luce, che apporta a molte altre cose, toglie una contradizione de i testi d'Aristotele. da i moderni interpetri dissimulata, nè concordata felicemente dal Castelvetro, e tanto meno dal Vittori; tuttochè, con troppo ardire, cangi la parola μέλος melos, in μέτρον metron. a qual cangiamento il Castelvetro la scrittura oppone di tutti i testi, che collantemente ritengono μέλος. Perchè adunque Aristotele, in più luoghi della poetica, accompagna la Tragedia con la melodia, e nella definizione la chiama favella soave, come dotata di numero, armonia, e melodia; pare assai strano, che dopo soggiunga queste parole: E dico separaramente dalle spezie, Peseguire alcune cose solamente co i metri; ed altre col melos. Il che sarebbe contrario alle cose dette in quei luoghi, dove à, senza distinzione, applicata alla Tragedia interamente la musica; se qui la parola melos, perdendo l'ampiezza della fua significazione, ed abbracciando un armonia più figurata, non si riferisse a i soli Cori; rimanendo per le Scene il numero, e l'armonla sempli. ce, che egli comprende col nome di metro, in larga significazione: perchè, secondo il costume, ogni verso, quando compariva in teatro, era

Libro Uno. accompagnato dall' armonia, che perciò col metro si confondea. per qual cagione appresso i Latini la parola numero, come appresso i Greci ρύθμος, col numero metrico, e col numero mufico si accoppiava, siccome abbiamo di sopra provato. Perlochè gli antichi lodando i numeri Plautini, non tanto il numero metrico de i versi comici, quanto il numero musico della modulazione, da i Plautini versi generato, dovean forse lodare; celebrando Plauto, che i numeri disponesse in modo meglio alla musica convenevole. Con qual industria de i dramatici poeti, erano essi ancora per l'arte musica lodati, o biafimati, come da più prologi di Terenzio si conosce, dicendo egli nel prologo dell'Ecira, che gli emoli del Poeta lo volcan distogliere dallo studio, dalla fatica, e dall'arte musica; Ab studio, atque ab labore, atque arte musica. E nel prologo del Formione: In medio omnibus Palmam esse positam, qui artem tractant musicam, dove Donato espone: Qui comoedias scribunt; perchè le commedie si doveano alla musica modulazione ridurre. All'incontro la voce μέλος melos, che per sua natura conviene spezialmente alla musica, pur alle volte alla sola significazion del verso si restringe, tanto appresso i Greci, quanto appresso i Latini. perlochè Persio disse Pegaseum melos. che fi può conoscere, che se, per lo più, la sana intelligenza delle cose si dee tirar dalla notizia delle parole; non di rado ancora il senso delle parole si dee dalla natura, e diversità delle cose discernere. Onde anche carmen significa suono armonico, quando è applicato agli uccelli, come appresso Virgilio, ed appresso Ovidio in quel verso: Et

## 80 Detsa Tragedia

Et cecinit maestum devia carmen avis? Anzi la stessa parola uérpov metron, significa in senso ristretto la misura de i versi : ma dalla sua mascita tira significazione comune a tutte le regole, e misure. Quando adunque Aristotele scrive, aver egli chiamata la Tragedia favella piacevole, perchè avea ritmo, armonia, e melodia, foggiungendo, che parte si conducea co i metri δια ρέτρων, parte col melos δια μέλους; forto la voce metri, potè non solo comprendere la misura de i versi, ma della voce, e del gesto ancora; cioè il canto, e'l ballo delle Scene, che egli chiama metri, cioè modulazioni, perchè uerpov metrum appresso Esiodo, ed altri Scrittori, anche modulazion musica significa. E si serve del plural numero, per abbracciare, oltre il verso, l'una e l'altra modulazione, cioè il canto, che, è metro, e musica della voce, e'l ballo che è metro, e musica del corpo: e sotto la voce melodia, in significazion ristretta, comprende solo il canto de i Cori, che fi distinguea dalle Scene, perchè più altamente risuonava, e perciò spezialmente si appellava μέλος melos, come da Gellio comprovato abbiamo, e dal luogo de i problemi da noi riferito, che col presente passo d'Aristotele, da noi tolto ad csaminare, puntualmente concorda. Onde, se'l Castelvetro avesse adoperata la sua diligenza sul vario senso, e'l vario uso delle voci melos, & metron, le quali talvolta più, talvolta meno trascorrono; non avrebbe, nell'esposizion di questo luogo, le sue medesime opinioni, non che il senso d'Aristotele, adombrato. Nè gli altri interpetri avrebbero quindi raccolto, che della Tragedia le SceLibro Uno. 81 ne fi recitassero folamente, ed i Cori si cantas. fero.

E quando Aristotele dice, le spezie andar separatamente, per spezie non può significar le parti di quantità, cioè le Scene, e i Cori; nè separa le Scene da i Cori, quasi quelle solamente si recitassero, questi si cantassero; ma separa, e significa le parti di qualità, già spezie da lui appellate altrove, cioè il ballo, e'l canto, destinati a diverso genere d'istrioni, e di attori, perchè la stessa Tragedia non solamente si cantava, ma si ballava ancora, distintamente dal canto: nel qual ballo s'imitava co i gesti muti, quanto si esprimea con le parole. Onde Dione parlando di Mnestere, celebre Saltatore, riferisce, che il popolo volea da lui faltata una favola, e che egli, cacciato il capo fuori della Scena; fe ne scusasse. E Luciano nel suo discorso de Saltatione racconta, che dall'azione de i Pantomimi, scompagnata dalla pronunzia, si scoprìa tutto il sentimento d'una favola; e che il popolo, da i soli gesti, conoscea, se si rappresentava l'Ercole Furente, o l'Ecuba, o altre Tragedie; e leggea ne i moti del corpo, quanto gli orecchi poteano accogliere dalle parole, ricevendo nell'animo il moto delle medesime passioni, che le parole destavano. Quindi rimane assai chiaro quel luogo d'Aristotele, ove riferisce, che nella Ditirambica il canto, il ballo, e'il suono tutti insieme col metro concorreano; e nella Tragedia faceano separatamente l'imitazione, x3 mépos, che significa singulatim, separatamente dall' altre spezie d'imitazione, siccome Galeno disse, mis κατά μέρος ενερνίας, cioè singulas operationes; non,

XXXVI.

Dell'antica
rapprefentazione.

82 Pella Tragedia

non, come gli altri espongono, ciascheduna la sua parte della Tragedia; quasi il metro, per mezzo della fola recitazione, restasse alle Scene; ed il canto al folo Coro appartenesse. Il che ripugnerebbe a quanto abbiamo evidentemente. provato; e combatterebbe con quell'altro, passo, d'Aristotele sopra accennato, dove raccogliendo, egli, da i discorsi antecedenti, la definizion della Tragedia, a cui avea dato parlar soave, poi espone quel che egli intenda, per parlar soave. e dice, che intenda il ritmo, l'armonia, e la melodia, che come parti di qualità scorrono per tutta la Tragedia. Onde non è più meraviglia, che una Tragedia antica, la quale recitata nel nostro teatro, appena occuparebbe tre ore, nela teatro antico, dove ella si ballava, e si cantava, tempo affai maggiore occupaffe. Quindi fem-. pre gli attori delle Tragedie, e Commedie Cantori, sono, appellati: onde, Orazio, Dum, cantorvos plaudite dicat. E Gellio, scrive, che gl'Istrioni prima, ballando, cantavano quel che a tem-. po del medesimo Gellio cantavano, stando in piedi: rimanendo ad un altro genere d' Istrioni la parte di ballar la stessa Tragedia, che si cantava: Saltabundi, autem canebant, dice egli, quae nunc stantes canunt . Alle ragioni, e testimonianze fin'ora, addotte, le quali, portano, il canto per tutta la Tragedia, concorre quella di Donato. il quale con le seguenti parole applica il canto. e'li suono: a, tutta, la Commedia: Denterae tibiae sua: gravitate seriam comoediae distionem pronunciabant ; sinisterae, & sirranae b. e. Tyriae acuminis suavitate jucum in comoedia oftendebant. Ubi autem & sinistera acta sabula inscribebatur-• mi-.

miffim joci , & gravitates denunciabantur . E che anche il ballo a tutta la Tragedia, non al folo Coro convenisse, appare da Platone nel lib. 7. delle leggi, ove definisce il ballo, Imitazione per gesto delle cose, che si dicono. E perciò diceano, che i Pantomimi parlavano con le mani, e si appellavano Chironomi, quasi regolatori delle mani. E scrive Ateneo nel lib.1., ove sono sparfi di questa materia molti lumi, che Teleste ballatore, di cui Eschilo si avvalea, era sì perito, che per gesti rappresentò tutte le azioni della Tragedia de i Sette contro Tebe. Oltre di ciò Luciano scrive nel lib. de Saltatione. che prima un medesimo Istrione cantava, e ballava însieme la Tragedia; ma poi, per torre a i Ballatori la fatica di cantare insieme, e ballare, queste arti furono separate; sicchè alcuni Istrioni cantavano, ed alcuni ballavano la stessa Tragedia. E'l rappresentatore si chiamava Istrio dall'antico vocabolo toscano Ister, cioè latinamente Ludio, perchè de i Ludioni, overo Ballatori si servivano alla rappresentazione del Drama. Nella cui espressione, in tempo di Augusto, Batillo, e Pilade tanto prevalsero, che produssero due scuole ne i seguenti tempi dal loro nome appellate. Or siccome diceano cantar l'Edipo, e l'Andromaca; così troviamo anche scritto, che Pilade avesse ballato la Troade d'Euripide, e l'Ione: perchè in queste due avea mostrato la sua maggiore eccellenza, siccome ad un Epigramma funebre fatto a Sofocle su inserita l'Aurigone, e l'Elettra, come le sue migliori Tragedie. Onde prima gl'Istrioni si chiamavano Mimi, perchè cantavano. e ballavano infieme; ma quando poteron poi

esprimer tutto col ballo, detti furono Pantomimi, quasi imitatori di tutto, e rimase il nome di Cantore al Tragedo, che usava il solo canto. A ciò si aggiunge quel che scrive Strebeo nel 3.lib. de Oratore di Cicerone, dicendo, che Valerio sù Scenico, cioè sece quei modi, che si usavano nelle commedie: perchè era costume, che si ritrovasse uno, il quale non solamente col canto dividesse gli atti, ma col canto formasse: la rappresentazione de i versi. E che si mettessero in musica anche le Scene, significato espressamente viene da Donato, il quale nella Prefazione degli Adelfi di Terenzio dice: Saepe tamen, mutatis per Scenam modis, cantica mutavit.

tri .

Non dee dunque strano parere al Sig. Da-Contro al- sier, ed altri, se il Castelvetro crede, che la cuni Interpe- recitazione. fosse separata dal canto, e dal gesto, e dal ballo; e che queste modulazioni si stendessero per tutta la Tragedia: nel che conviene anthe Robortello, il quale espone l'antica recitazion della Tragedia, dicendo, che la recitazione era separata dall'armonia, e dal ballo con distinto luogo, e distinto genere d'Istrioni: poichè i Ballatori ballavano, overo esprimevano co i moti del corpo la Tragedia nell'Orchestra; i Recitanti nella Scena, con la pronunzia; ed i Cantori nella Scena più remota esprimeano la Tragedia col canto, come appare dalle seguenti sue parole: In scena comica, & tragica, cum triplici modo fieret repraesentatio, necesse est quoque fuise triplex bominum genus, qui repraesentarent. Erant autem bi Histriones, qui sermone imitabantur ; Saltatores, qui saltatione; Cantores & Harmonici, qui cantu & harmonia. e poi soggiunge:

giunge: In Scena recitari mos erat per fermonemi In pulpito & Orchestra saltabant Saltatores, idemque ipsum saltatione exprimebant, quod fuerat expresum sermone ab Histrionibus. In remotiore scena fiebat barmonia, per quam illa eadem exprimebant. Omnia autem baec tria agebantur separatim, &, ut inquit Aristoteles, narà mépos. quantunque prima fosse, come detto abbiamo, accoppiato il canto col ballo, e poi, per minor fatica de i Ballatori, fusse il canto delegato ad un altro genere d'Istrioni. Onde rimase quella rappresentazione, che riferisce Aristotele, dicendo che si facea l'imitazione per metro, sioè per recita de i nudi versi; per numero, e ritmo, cioè per ballo; e per melodia, cioè per canto accoppiato col fuono. Sicchè al fuon della tibia il Musico cantava, e l'Istrione gestiva, esprimendo col corpo quel che il Musico esprimea: con la voce. Come più chiaramente appare da Livio (\*), dove riferisce che alla più antica. età, il medesimo Poeta con gesto, e canto la sua favola rappresentava. Onde Livio Andronico, il quale prima di tutti diede questo divertimento: a i Romani, con favola Satirica, mentre cantava insieme,, ed atteggiava la sua favola, su dal popolo più volte obligato a ripetere, in modo: che roco rimase, e sù obligato adoperare al suon della tibia un altro, che cantasse, mentre egli gestiva. E da quel tempo, anche in Roma, entrò il costume, che l'Istrione separatamente gestisse, e che a quel gesto un altro accoppiasse il suo canto; che Livio, con frase a pochi pa-

(\*) Lib. 7. cap. 2.

lese, chiama cantare ad manum, cioè cantare mentre un altro gestisce; come si dice, canta-'re ad tibiam . cantare mentre un altro suona. E non cantava l'Istrione, cioè il Gesticulatore. se non che diverbii, per testimonianza del medefinto Livio nello stesso luogo. dove forive: Diverbiaque tantum ipsorum voci reliefa. Quai fossero i diverbii si può raccorre dalle seguenti parole di Diomede, ove i diverbii, ed i cantici espone, come due parti della commedia, dicendo: Diverbia partes comoediarum funt, in quibus plures personae versantur. Cantica, in quibus una tantum. Dal che s'intende quel che dice Luciano nel lib. de Saltatione, che l'Istrioue qualche volta cantava jambi: volendo fignificare che, per lo più, l'Istrione accompagnava col solo gesto il canto altrui; ma quando erano più persone insieme dal Poeta introdotte nella Scena a discorrer tra di loro, i medesimi Istrioni, che gestivano, cantavano le parole, che col gesto esprimevano: in modo che quando al suon della tibia un altro cantava, l'Istrione, che a quel canto gestiva, era come un gran burattino animato. Perlochè, scrivendo Aristotele, quando narra il progresso della Tragedia, che Eschilo adoperò due Istrioni, overo Tespi uno, ed un altro Eschilo, come più distintamente riferisce Diogene Laerzio nella vita di Platone; e narrando ambidui, che Sofocle avesse aggiunto il terzo; si può con Castelvetro spiegare, che, per uno Istrione, dato da Tespi, s'intendeano i Recitanti; per l'altro dato da Eschilo: s'intendeano quelli, che ballavano insieme, e cantavano ciascuno la recitata Tragedia; e per lo terzo da

Sofocle aggiunto, s'intendano quegli Istrieni, che la ballavano separatamente da quelli, che la cantavano, dopo che sù dal ballo il canto diviso. qual divisione appare essere: stata: introdotta da Sofocle, a cui si dee il terzo personaggio, overo il terzo genere d'Istrioni. Che se per primo. secondo, e terzo litrione vogliamo intendere tre: personaggi, tra di loro a parlare nella Scena introdotti; per prima daremo alla. Tragedia dii Tespi una bella figura di azione, veramente efficace a sostener l'attenzione del popolo, ed empiremo tutte le sue Scene d'un personaggio solo, che o parla sempre egli per tutta la Tragedia col Coro, che canta, o fa le parti or di questo or di quello, deponendo in uno istante, e pigliando varie spoglie, come la biscia, e variando colore in una medesima. Scena, come il collo della. Colomba al Sole . E poi daremo, col Sig. Dasier, una assai destra risposta a quelle Scene d'Eschilo, che tre, anzi quattro personaggi sostengono; e diremo, che quelle Tragedie a noi rimaste surono da lui vecchio scritte, dopo introdotto da Sofocle giovanetto ili terzo personaggio a ragionare. Onde, se non ci vogliamo di fimili: acutezze: compiacere, quanto i loro Autori', per ripugnare al Castelvetro, se ne compiacciono; dobbiamo o fospendere il giudizio, o ricevere l'interpetrazion del Castelvetro, con facoltà: di variare, secondo dalle antiche memorie sorgerà: luce: maggiore...

Con quali riserva, e condizione ancora: in a xxxvnt. tendiamo proporre le cose, che seguiranno so Del Teatro, pra la sesta, parte di qualità, cioè sopra l'appa- sesta parte di rato, e decorazione, che vengono sotto nome qualità.

di.

di Teatro, appartenendo alla veduta. Del qual Teatro qui recheremo quanto dia luce al presente trattato, rimettendo i Lettori più curiosi a quei libri e volumi, che interi fono usciti sopra questa materia: la quale da i suoi Scrittori non di rado è più di mole accresciuta, che di luce, spesso dalla copia delle indigeste, e tronche notizie adombrata. al che noi, con la brevità, e l'esattezza, cercheremo riparare. Or benchè insieme con la Tragedia, e la Commedia sia tra i rustici anche nata la Scena, che di rami d'alberi si componea, per coprir con l'ombra sua i recitanti; pur la nobiltà dell'apparato tragico, degno delle persone reali, e la dipintura della Scena, dove la reale azione albergava, si ascrive, per testimonianza d'Aristotele, a Sosocle: il quale, forse, diede alla Scena tragica la varietà, secondo i soggetti, e gli ultimi lineamenti. poichè già Eschilo l'avea dalla bassezza rustica, e satirica alla nobiltà civile, ed al tragico decoro innalzata, col configlio d'Agatarco, grande Architetto, come Vitruvio riferisce. Ed il medesimo Eschilo avea inventate le vesti alle persone reali convenevoli, insieme con le maschere: in luogo delle quali, Tespi avea, prima di lui, introdotto l'uso di coprire, e variare il volto con le fecce. Ridotto poi a perfezione il Teatro, sù da temporale fatto perpetuo, e stabile, non folo in Grecia, ma in Roma ancora, ove la severità di quel costume avea lungo tempo a tale stabilimento ripugnato. Era il Teatro un femicircolo, il cui diametro dava luogo alla rappresentazion della favola. E questo spazio, che divideva il circolo, avea più parti, l'una sopra

l'altra ordinate. La parte superiore, ove si dipingea la Città, e'l luogo dell'azione imitata, spezialmente Scena si appellava, ed avea anche di marmo le mura. Sotto la Scena era lo spazio dove gli attori recitavano, e detto era Proscenio, sotto il quale era l'Orchestra, ove si cantava, e si ballava la medesima azione, come di sopra detto abbiamo. Ma perchè il Proscenio, e l'Orchestra troppo si distendeano; perciò su eretto tanto sopra il Proscenio sotto la Scena, quanto sopra l'Orchestra sotto il Proscenio un luogo distinto per la recita, e per lo canto, suono, e ballo. E quel luogo sopra il Proscenio, dove si recitava, da i Latini era detto Pulpito, e da i Greci, più propriamente, hoyeiou logion, dalla recitazione. Quello eretto sopra l'Orchestra, ove risiedeva il Coro, e dove si cantava, e si ballava, era detto da i Greci θυμελή, o dal nome di una donna, o da i Sacrificii. e da i Latini appellato era o Ara, di cui avea la figura, o anche Pulpito. Perlochè i Greci distingueano gl'Istrioni in Scenici, li quali eran coloro, che recitando esponeano la favola nel pulpito, sopra il proscenio; ed in Timelici, li quali eran coloro, che col canto, e col ballo la medesima favola esprimeano nella Timele, sopra l'Orchestra. Onde Vitruvio (\*) scrive: Ampliorem babent Orchestram Graeci, & Scenam recessiorem minoreque altitudine pulpitum, quod doveior appellant. Ideoque apud eos Tragici, & Comici actores in Scena peragunt; reliqui autem artifices suas per Orchestram peragunt actiones. Itaque ex

(\*) Lib. 5. cap. 8.

eo Scenici, & Thymelici separatim nominantur. Il luogo poi dietro la Scena fii chiamava da i Latini Possicenium, dove si ritiravano gli attori. Ed erano i luoghi ancora, ove si volgeano le machine atte ad imitare il tuono, ed a trasportare i Dei dal Cielo, e l'Ombre dall'Inferno. ed a rappresentare simili altre meraviglie. Il Semicircolo poi del Teatro, dove sedeano gli Spettatori, avea nome Cavea. E perche gli ordini de i Sedili ad uno ad uno verso la parte più bassa, ed'all'Orchestra, più vicina si andavano restringendo, per cagione, che ciascum ordine era: più basso dell'altro e più verso il mezzo tendea, e lasciava, libera la veduta all'ordine, che: dietro all'altro restava; perciò i Sedili si appellavano Cunei, rappresentando, con, la disposizioni loro di Cuneo, la figura. Sicchà il Semicircolo. del Teatro: raccoglica: gli. Spettatori dentro: i Cunei; la fronte del medesimo dava luogo all'azione, ed agli Istrioni, che indi all'occhio del popolo rappresentavano.. Quali fronte si divideva. in Scena., la qual era la parte superiore; in: Proscenio, ché era inferiore alla Scena; e nel mez-. zo, suo avea il Pulpito, dove si recitava; ed in Orchestra, la quale era infériore al Proscenio. e nel suo mezzo - appresso i Greci- avea la Ti-. mele , ove fi cantava, e ballava a fuon di flauto: ed appresso: i Romani, par da Vitruvio, che: fil luogo da cantare, e da ballare, e fuonare fusse nel medesimo Proscenio. E perchè la Scena. era fissa, e perpetua; perciò bisognava adàttarla alla rappresentazione, con le pitture delle. Città, e luoghi ove la favola si singea. Ed era necessario ancora, con la varietà dell'apparato. Ca11-

Libro Uno. cangiarla in Satirica, in Comica, e Tragica, secondochè o Satira, o Commedia, o Tragedia si esprimea: dovendo la Scena Tragica rappresentar agli occhi colonnate, e statue, e magnisicenze reali; la Comica edificii privati; ila Satirica boscaglie, e spélonche. Perlochè la Scena o era duttile, o versile, affine di rappresentare agli occhi quel che bisognava all'opera presente. Perciò Servio (\*) scrisse: Scena, quae fiebat, aut versilis erat, aut dustilis. Vertilis tunc erat, cum subito tota machinis quibusdam convertebatur, & aliam picturae faciem ostendebat. Ductilis tunc, cum tractis tabulariis hac atque illhac species picturae nudabatur interior. Disqual luogo quei che voglion difendere la mutazion delle Scene in una medesima opera, fuor d'ogni ragione, si avvagliono": quandochè convenevolmente si applica alla mutazione di ciascuna opera, che si dovca rappresentare: il di cui luogo una volta, col rivolgimento della Scena, mostrato, più non si cambiava : essendo cosa invero assai a' tempi inostri imostruosa, che lo Spettatore, fenza suo moto alcuno, si trovi ad un momento in più luoghi nel corfo di una medesima azione. Nè di questa mutazione gli antichi aveano bisogno per entro le lor opere: delle quali ciascuna esercitava l'azione in un solo, e determinato luogo, per mezzo de i fuoi personaggi. Che se qualche personaggio avesse voluto fare azione alcuna separatamente dagli altri, e fuori della vista loro, bastava uscir fuori del Pulpito, o della Timele, in qualche altra parte del-

( \* ) Georg. 3.

DELBA TRAGEDIA della Scena, o dell'Orchestra, ove dagli attori segregato, era da tutti gli Spettatori veduto: notendo ben conoscere ognuno, quanto spazioso fosse il luogo dell'antica Scena, e del Proscenio, e dell'Orchestra: perocchè tutta quella facciata occupava il diametro d'un circolo, nella cui metà agiatamente si ragunavano quaranta mila uomini, o pur ottanta mila. di qual numero era capace il Teatro di M. Scauro, nella cui Scena eran piantate 360. colonne, e 3000. statue collocate. Secondo qual idea di magnificenza, non era mestiero, per rappresentar qualche atto in luogo diverso, cangiar le scene ogni momento, con mandar giù le città o le selve, o l'anticamere, o i gabinetti, nelle lenzuola dipinte: le quali cadendo dal cielo non folo fciogliono l'incanto della fantasia, che il Poeta dee fare; e non solo turbano la verisimilitudine. con l'impossibile apparenza; ma lacerano il senso, con l'intoppo, che spesso trovano, per la strada. Dal che avviene, che intrigandoù una fcena con l'altra, e venendo l'una, mentre l'altra non è ancora partita; si vede, in una medesima linea, mezzo albero, e mezza casa; e spesso il fuoco mescolato col mare. E perchè in una medesima costruzione gli antichi piantavano la Scena comica, la tragica, e la fatirica, la quale foleano con la tragica mescolare, per addolcire la mestizia di quella, con la piacevolezza di questa; perciò era loro necessaria la Scena duttile, che si tirasse con le mani; e molto più la versile; la quale, come Servio scrive, Subito tota machinis converteretur. Onde poteva la Scena, per via di machine, in colonne triangolari, ed in tre

facciate, contenere, e rappresentare, secondo il bisogno, la dipintura tragica nella Tragedia, la satirica nella Satira, e la comica nella Commedia, col folo rivolgimento delle viti, che era il più spedito; o col tirare una apparenza, e scoprir l'altra, senza piantar di nuovo l'una, e l'altra disfare. E che la Scena variabile ad altro fine non fusse costrutta, che per rappresentare o la Tragedia, o la Commedia, o la Satira, e non per variar l'apparenze in una Opera medesima, con queste parole viene insegnato da Leone Alberto nell'ottavo lib. cap. 7. della sua Architettura: Cumque in Theatro (dice egli) triplex Poetarum genus versaretur, Tragicum, qui Tyrannorum miserias recitarent, Comicum, qui patrumfamilias curas, & sollicitudines explicarent, Satyricum, qui ruris amoenitates, pastorumque amores canerent; non deerat ubi versatili machina e vestigio frons exporrigeretur expicta, & appareret seu atrium, seu casa, seu etiam sylva, prout iis condecerat fabulis, quae agerentur. Nell'Orchestra poi, la quale, come si può raccorre, era luogo assai spazioso, non solo appresso i Greci era la Timele in mezzo collocata, per li Cantori, e per lo Coro; ma erano appresso i Latini i sedili, per le persone più degne, cioè per li Senatori, e per li Magistrati, e particolarmente per l'Imperadore : il quale avea ivi un Palchetto, latinamente Podium, donde, insieme co i Consoli, stava a guardare, perchè nel Teatro Latino tutte le azioni di ogni genere d'Istrioni si faceano nel Pulpito della Scena, cioè tanto la recita, quanto il canto, e'l ballo, come appare dalle seguenti parole di Vitruvio: Ita latias fa-Hum

Della Tragedia Etum fuerit Pulpitum, quam Graecorum, quod omnes artifices in Scenam dant Operam; in Orchestra autem Senatorum sunt sedibus loca designata. D'onde si conosce, che il Pulpito, da il Romani piantato sopra il Proscenio, perciò era più largo del Logio, overo Pulpito Greco, perchè nel Greco solamente si recitava, ed il resto si facea nella Timele dell'Orchestra; e nel Pulpito, e Scena de i Romani, coltre la recitazione, anche il canto e'l ballo avea luogo, come ancora scrive enello stesso Capitolo il citato Leone Alberto con queste parole: Fiebat, quidem, Pulpitum tam amplum, ut eo Ludiones & Musici, & qui Choros agerent, majorem non desiderarent. Sopra tutto poi cercarono gli antichi dare al Teatro tale struttura, ed armonia, che la voce libera scorresse, e crescendo, nel suo corso intero, a tutti gli orecchi pervenisse, co i circolari ondeggiamenti dell'aria, che fcostandosi dal centro, si fan successivamente maggiori: come gli ondeggiamenti dell'acqua, ove sia gittato un sasso. il che si può conoscere dal lib.5. cap.3. di Vitruvio; di cui saremo contenti recare queste ultime parole : Uti enim organa in aeneis laminis, aut corneis, diesi, ad chordarum sonituum claritatem perficiuntur; sic Theatrorum per barmonicen ad augendam vocem, ratiocinatio-

XXXIX.

te nel cap.5.

E siccome per lo gran spazio di si gran Dell'Appa- Teatro era bisogno ajutare, ed accrescere con artificio la voce; così ancora era d'uopo soccorrere la vista in tanta lontananza; accrescendo artificiosamente il corpo dello Istrione, con grandezza

nes ab antiquis sunt constitutae . e più dissusamen-

e col lituo; o degli Imperadori, che comparivano col paludamento, con la porpora, con la laurea, col corteggio, e col fuoco avanti; o delle Regine, che portavano il velo croceo, e la veste, che scendeva giù, e scorrea per terra, Palla dagli antichi appellata. E perchè le Greche Tragedie si volgeano intorno a certi personaggi, e certe famiglie, la maggior parte del Peloponneso, i di cui Rè, dagli Ateniesi loro emoli, erano infamati nelle Tragedie, con l'atrocità delle passioni, de i fatti, e casi orribili, che sopra le persone loro fingcano; e tra quelli, per lo più, Achille, ed Ulisse mescolavano, perciò formavano di coloro le maschere perpetue. Onde introduceano Ulisse sempre col pallio, forse, per dinotar la sua sapienza; ed Achille, e Neoptolemo sempre col diadema, forse, per significare che non furono mai foggetti all'Imperio d'Agamennone. Ed adattavano le maschere, le vesti; e l'ornamento. non solo a i costumi, all'età i ed alla condizione; ma alle passioni altresì; ed alla felicità, ed infelicità del personaggio: dando al felice veste, e color lieto; ed all'infelice oscuro, e mesto ornamento. Ma la presente Scena è più intenta a mostrar la ricchezza, che a mantener la verifimilitudine: onde copre d'oro e di gemme anche i facchini, e i giardinieri: quasi tutto debba nella Tragedia rilucere; e cangiano ogni Scena in Galleria, per dilettare, con lo splendore, i sensi esteriori, da i quali a' nostri tempi tiriamo ogni godimento non per compiacere alla ragione interna, col decoro, e col convenevole alla favola, ed alle persone, e quelle con la sembianza, col colore,

Ligro Uno. vestimento proprio accompagnate : Perlochè 🕽 in cambio del piacer poetico, e ragionevole, il quale nasce dalla vera imitazione, e si raccoglie con l'animo, tiriamo dal Teatro folamente il piacer sensitivo, ed esterno: del quale coloro possono contenti rimanere, i quali, mancando loro l'idea dell'interno, non possono l'uno e l'altro insieme, col desiderio, abbracciare. De i perfonaggi poi, che la favola appresentavano, quel che sostenea tutto il soggetto, overo il Protagonista, si dicea far le prime parti; di cui minore era colui, che facea le feconde parti, detto da i Greci Deuteragonista: dopo il quale è collocato colui, che facea le terze parti, da i medesimi Tritagonista appellato. quai parti, secondo la virtù di ciascuno Istrione, erano di-Aribuite. E\_ciò, per quel che all'uso nostro appartiene, ti aver detto dell'apparato. qual parte insieme con quella della melodia, quanto appresso gli antichi eran chiare come esposte agli occhi, ed orecchi di tutti, e perciò dagli Scrittori abbandonate, così, presentemente, sono sì confuse, ed oscure, che noi desideriamo maggior chiarezza, e maggiori pruove delle no-Are opinioni da coloro, che particolar trattato ne imprenderanno fcrivere: purchè non vogliano, secondo il costume, le difficoltà dissimulare, e si contentino, con la medesima ingenuità, ne i più oscuri luoghi, l'incertezza nostra professando, più oltre tentare. Or alle parti della quantità faremo passaggio.

Parti di quantità sono quelle, dalla cui or- RE. dinata unione si compone l'intero corpo del- Delle parti la Tragedia; come dal capo, braccia, gambe, di quantità.

N ed al-

ed altre porzioni ordinatamente disposte il corpo umano è costituito: delle quali parti ciascuna è terminata in se stessa, quantunque, con tutto il corpo, continuata. Ma le parti di qualità, fecondo abbiamo ragionato, hanno, per circonscrizione sua, il giro di utta la Tragedia, per la quale interamente ciascuna di loro 6 diffonde. Or le parti di quantità si dividono o secondo Aristotele in Prologo, Episodio, Exodo, Coro; o fecondo Scaligero in Protafi, Epitasi, Catastasi, Catastrofe; o secondo i Latini in primo, secondo, terzo, quarto, quinto Atto: li quali Atti sono divisi da quattro canti del Coro. E per dare di tutto intera luce, cominceremo e concluderemo col Coro, come forgente, e cuna della Tragedia: poiche, come altrove accennato abbiamo, nelle campagne si ragunava, in tempo particolarment delle vendemmie; una moltitudine, in onor di Bacco, a cantare, ed a hallare, con metri liberi, e vari, le lodi del medesimo Dio; dende nacque la Poesia chiamata Ditirambica. Con quale occasione, la medesima moltitudine di Cantori, e Ballatori, Coro appellata, celebrava la vita, e i fuccessi di alcuno Eroe, donde sorse la Tragedia. la quale, nel principio era una sola canzone del Coro. A qual canzone fu poi aggiunto, benchè con armonia diversa, ed alla familiar favella somigliante, il discorso de i personaggi, o tra di loro, o col medesimo Coro, col quale rappresentavano insieme qualche azione. Questa giunta mescolata tre volte entro il canto del Coro, come accessoria all'ode, overo alla canzone, fù chiamata Episodio. E perchè al Co-

LIBRO UNO Coro del Prologo, overo del primo Atto, suc. cede un Episodio, ed al Coro del secondo Atto ne succede un altro, ed un altro al Coro del terzo; perciò tre sono gli Episodii, cioè secondo, terzo, e quarto Atto: quali Episodii sono il mezzo, per lo quale dal principio, cioè dal Prologo, al fine dell'azione, vioè all'Esodo, si perviene. E perciò da accessori diventarono principali parti, ancor essi, della Tragedia; quantunque il primo nome, come di cosa accesforia, per abuso di favella, ritenessero. E si riducono gli Episodii all' Epitasi, ed alla Catastasi; in modo che, con altre voci, la Tragedia in Protasi, overo in Prologo, in Epitasi, in Catastasi, ed in Catastrose, cioè in Esodo, si divide, col Coro quattro volte in essa mescolato. E perchè l'imprese de i Principi rilucono agli occhi, e risuonano agli orecchi di tutto il popolo: perciò il Prologo della Tragedia, dove i Principi operano, non è separato dalla favola, come nella Commedia, che, trattando fatto privato, ed ignoto, à bisogno, con Prologo distinto dall'azione, e con Teparata narrazione, di dar contezza al popolo delle cose occulte, e delle perfone ignote. Sicchè il primo Atto della Tragedia è in luogo di Prologo, ed operando, per mezzo il suo discorso, sa conoscere il passato. di cui, anche il popolo, si suppone prevenuto. Perciò la Favola tragica sarà sempre più convenevole alla maestà del soggetto, quando, senza figura di narrazione, spargerà, per entro il primo Atto, tra i discorsi delle persone, lumi tali, donde, senza relazione espressa, possa lo spettatore, da se, raccorre il passato; come noi

108 DEBBA TRAGEDIA

abbiamo fatto, ad imitazion di Sofocle, più che d'Euripide, il qua'e dà principio alle sue Favole, con figura narrativa. Ma il Romansesco genio de i Tragici presenti, volendosi, con artificio affettato, dall'apparente narrazione troppo scostare, dà fuori, per lo più, principii così rotti, e tronchi, che gli Attori pajono affatto usciti di senno, quando si veggono al principio improvisamente esclamare, e tumultuare, e l'un l'altro minacciare, senza che preceda notizia alcuna del motivo, che sveglia tanto rumore. Perciò il principio della favola dee sempre uscire în iscena sedato, e grave, affineche le guerre delle passioni, e'l constitto delle parole, e le contese de i personaggi pervengano all'uditore, quando è già preparato, e prevenuto dalla conoscenza. L'Epitasi è quella parte della favola, donde prorompono, e continuano i tumulti, e le passioni, e l'insidie, che, col corso loro, pervengono al fommo di quell'evento, nel cui vigore Giulio Celare Scaligero colloca lo sta-20 della Favola, da lui chiamato Catastas, donde poi declina verso il fine : perloche dall'Epitasi, e dalla Catastasi, sono occupati il secondo, terzo, e quarto Atto, con cui confina la Catastrofe, cioè l'Esodo, e'l passaggio della Favola da stato lieto in misero, o da misero in lieto; e dove si riduce l'ultimo evento, col quale il quinto Atto, e la Tragedia si conclude, senza altro canto del Coro, che sia necessario. E perciò quei pochi versi, che sogliono succedere al quinto Atto, e che alle volte ancora si lasciano, Aristotele considera si poco, che, con definire gli Episodii le porzioni collocate tra Coro e Co-



to, intende del Coro, che succede al primo Atto, e del Coro, che succede al quarto: poichè, dopo il quinto Atto, che è il fine della Favola. resta il Coro senza mestiero, ed ufficio alcuno. Conciosiacche, benche tutta la Tragedia susse opera nel principio del folo Coro; pure il Coro non perdè affatto il suo ufficio, dopo l'introduzione de i personaggi poichè o il Coro con essi parla, ed allora è instrumento, con cui la Favola si conduce a fine; ed à più sembianza di Attore, che di Coro; siccome anche luogo di Attore piglia il Coro diviso, quando l'una parte del Coro, con l'altra ragiona, delle quali parti una Coro, l'altra Semicoro s'appella. è il Coro canta nella fine di ciascuno Atto, rappresentando università, e la parte del popolo più sana, che giudica degli affari Regii, e del governo politico, commiserando l'ingiuste calamità, sedando l'ire, e i buoni esaltando, e condennando i cattivi; e questa, benchè non sia parte nesessaria alla condotta della Favola, è però parte utile a recarne il frutto allo Spettatore; e dee intervenire, sì per mantener piena la Scena, ed occupar gli occhi, e gli orecchi, quando cessino i personaggi; sì per conferire alla verifimiliaudine dell'Opera: veggendo noi, che il popolo sempre in qualche parte si raguna, per discorrer degli affari publici, e dell'operazioni del proprio Principe, almeno ne i Secoli passati, quando i congressi non si potean vietare, particolarmente in Grecia, ed in Roma, dove i Rè, o gl'Imperadori erano solamente Capi di Republica. Generali dell'armi, e Ministri supremi delle Leggi. Nè dobbiamo lasciar di considerare, iche la Tra-

## 702 DELLA TRAGEDIA

Tragedia può ricevere due divisioni : una esterna, ed è quella di cinque Atti, a qual numero è da Orazio ridotta, quantunque Donato antico Grammatico scriva esfere assai difficile rintracciare negli antichi Drami la divisione degli Atti, li quali da alcuni sono ridotti a quattro; perlochè si vede questa divisione pender dall'arbitrio. L'altra divisione è l'interna, e necessaria, come indotta dalla natura, la quale a tutto à dato principio, mezzo, e fine. Onde anche la Tragedia, per suo principio, à il Prologo, overo la Protasi, per mezzo l'Epitasi, in cui è compresa la Catastasi, ed ambedue venzono fotto nome d'Episodio, ed à per fine l'Esodo cioè la Catastrose. secondo qual interna divisione, la Tragedia in tre Atti è compresa; quantunque l'uso antico l'abbia ridotta a cinque. A qual interna divisione, credo, avesse riguardo Cicerone, quando, nel primo libro delle Lettere ad Q. Fratrem. scrisse le parole seguenti: Illud te ad extremum vro, & bortor, ut tamquam Poetne boni , & Actores industrii solent sic tu in extrema parte, & conclusione muneris, ac negocii tui, diligentissimus sis, ut bic tertius annus, tamquam tertius Actus, perfectissimus, atque ornatissimus suisse videatur. Quali parole se appartenessero alla divisione esterna degli Atti, Cicerone sarebbe contrario tanto a quelli, che credono la quantità degli Atti essere incerta, quanto a coloro, che li riduceano a quattro, ed ad Orazio, ricevuto dal comune uso, che alla Tragedia ne assegna cinque. E tal luogo di Cicerone per lo più da i Critici sopra le Poetiche o è dissimulato, o è, senza questa no-

LIBRO. UNO. stra distinzione, infelicemente, co i Scrittori contrarii, accordato. Perchè adunque il Coro prima sostenea tutta la Tragedia, e poi, cominciando a far le parti solamente del popolo. diventò porzione di quella; perciò il suo numero era di cinquanta persone. Ma Eschilo quando diede alla Scena l'Eumenidi, cioè le Furie, delle quali formò il Coro, le vestì di figure tanto spaventevoli; che, alla prima uscita loro, molte donne gravide, che erano in Teatro, si abortirono. E perciò il Magistrato di Atene ridusse il Coro a dodici, a i quali poi Sofocle aggiunse tre altre: sicche il Coro pervenne a quindici, li quali sù la Scena uscivano, o per verso, o per giogo. Per giogo usciva il Coro, quando era diviso in tre file, delle quali ciascuna era composta di cinque. e questa distribuzione si chiama per giogo, perchè prima il Coso usciva in due file, onde, mutata la cosa, pure è rimasto il nome. Si dicea uscir per verso, quando era divito in cinque file, delle quali ciascuna contenea tre persone. Era il Coτο, ο πάροδος, cioè ingrediente; ο ςάσιμος, permanente; ο κόμμος, dal verbo κόπτω, cioè Coro interrotto. Coro ingrediente era la prima fua comparsa sopra la Scena; Coro permanente era la sua dimora : Coro interrotto era l'interlocuzion fua co i personaggi, insieme co i quali congiungea i suoi lamenti: poiche il Coro, una volta entrato, non usciva tutto intero dalla Scena. ma. per lo più, la metà in essa rimanea. per mantenerla sempre piena, e per parlar tra di loro, o con gli Spettatori. E, finito l'Atto, il Coro esercitava il suo canto, e'l ballo, sot104 DEBLA TRAGEDIA
to la guida del Corifeo, muovendoli prima da
defra a finifica per imitera il Cialo che de

destra a sinistra, per imitare il Cielo, che da Oriente ad Occidente si volge, qual moto appellavano Strofe, cioè rivolgimento; e poi da sinistra a destra, per le medesime pedate, per imitare il corso de i Pianeti da Occidente in Oriente, qual moto chiamavano Antistrose, overo contrario rivolgimento; dopo il quale, al primo punto il Coro ritornando, si fermava, per imitare la stabilità della terra, e seguitava il suo canto, che chiamavano Epodo, come aggiunto alle Odi, o Canzoni precedenti. Qual costume Vittorino crede effere stato in Atene introdotto da Tesco, dopo il ritorno suo da Creta, in memoria del torto, e raggirato labirinto, donde era scampato. Or perchè il Coro stasimo, cioè permanente, avea moto lento, e tranquillo, diverso dalla prima uscita, cioè dal Coro parodo, che avea moto celere, e strepitoso; perciò, nel Coro permanente, non solea aver luogo il piede anapesto, e trocheo, ene hanno moto, e volubilità maggiore, ed al parodo, cioè alla prima uscita del Coro, meglio convengono. Dalla divisione degli Atti in cinque, anno i Retori, e gl'Interpetri, che di Poetica discorrono, tratta una superstiziosa regola, che un personaggio non debba più che cinque volte uscire in iscena . e ciò comprovano, con l'esempio degli antichi: li quali, forse, non l'hanno tirato fuori più volte in iscena, perchè nelle Tragedie a noi rimaste. l'occasione non venne: non avendo gli antichi avuto nel comporre altra regola, che la verisimilitudine, il costume del popolo, e la ragione: particolarmente prima, che uscisse fuori

la .

Libro Uno. la poetica d'Aristotele, la quale traendo l'osservazioni dagli esempi, à dato motivo a i servili Interpetri, di ridurre le rissessioni di quel gran Filosofo in precetti, e cangiare in obligo i prudenti configli: donde poi si è tessuta di precetti pedanteschi, e puerili una rete, tesa dalla fola autorità, alla facoltà dell'umano ingegno, prima guidato dal folo aspetto del vero, e della natura. Onde, siccome, secondo l'osservazion del Democrito Britanno Bacon da Verulamio, tutte le facoltà, ridotte ad arte, steriliscono, perchè l'arte le circonscrive; così, per l'arte Poetica, è inaridità la Poessa. Quindi noi, per rendere in questo genere di studii, alla mente umana la libertà, che l'istesso Dio, da cui tutto dipende, le à conceduta, non solo, con la ragion poetica, di tutta la Poesia; ma, con questo trattato, abbiamo voluto, particolarmente della Tragedia, che è della Poesia il fine primario, esporre quell'idea, che nella mente de' suoi antichi Autori fu impressa dalla conoscenza, ed osservazione della natura; e l'abbiamo accompagnata, con quelle sole opinioni d'Aristotile, che dalla scientifica ragione son sostenute: considerando, che i Greci Filosofi. Maestri, per altro, di ogni virtù, per non cedere a i Poeti, che rendendo la scienza più salubre, e più popolare, acquistavan fama di divinità, spargeano per li loro libri di Filosofia semi tali, che, come tarli, appoco appoco, la stima consumassero di coloro, i quali, con le loro misteriose invenzioni, aveano il popolo preoccupato. poiche l'ambizione letteraria non si astiene da niun animo, quanto si voglia saggio,

DELLA TRAGEDIA gio, e da niuno più sublime grado di dominio: perchè ognano vuol più dovere a se stesso, che alla Fortuna. Onde Platone, che per non contendere in cosa, ove rimanesse inferiore agli altri, e particolarmente ad Euripide, avea bruggiate le sue Tragedie, bandì dalla sua Republica la vera Poesia, cioè l'Epica, e la Dramatica, per bandirla dall'amore anche degli uomini; ed Aristotele, che superò tutti ugualmente d'ingratitudine, che di malignità, ritenne bene i Poeti, per confutare, fecondo il suo costume, il proprio Maestro, in ogni punto; ma volle poi detrarre stima alla maggior parte delle Tragedie, così d'Euripide, come dello stefso Sofocle, con eccitare dall' Edipo un idea, con cui quasi tutte le dissimili escludesse, ed a tutti gli uomini togliesse la libertà. Alla quale, perchè l'umana stoltizia repugna; perciò tanti avversarii abbiamo noi, che cerchiamo la Poesia in libertà vindicare, quanti à Fautori Aristotile, che ogni scienza a voluto all' autorità sua sottoporre.

X L L

Perchè molti Scrittori nostrali , quantun-Delle Tra- que come più amici del vero novello, che del gedie France- vecchio errore, approvino la nostra censura degl' Italiani Autori volgarmente applauditi, pur si lagnano, che lasciamo intatti gli esteri; perciò noi, che cediamo a questo giusto rimprovero, ma non vogliamo alla straniera messe volger la falce; abbiamo raccolto dal Padre Rapino, e dal Sig. Dasier il loro giudizio delle Tragedie Francesi, le quali occupano ormai ogni Teatro, per sottoporle a i Tribunali competenti, e chiamarle ad udir la sentenza di due dotLibro Uno. 107 tissimi lor Nazionali, il di cui parere, fondato sù la profonda cognizione de i Greci Tragici, abbiamo qui voluto nella nostra lingua recare.

### Giudizio del Padre Rapino.

T A Tragedia moderna si volge sopra prin-, La cipii affatto differenti, forse perchè il " genio della nostra Nazione non potrebbe so-, pra il Teatro sostenere un'azione, col solo », movimento del terrore, o della compassione. », Queste sono machine, che non si possono muovere, come è necessario, se non che co i gran sentimenti, e con le grandi espressioni, delle quali noi non siamo interamente ,, capaci, come i Greci. Può essere, che la nostra Nazione, la quale è naturalmente galante, sia stata obligata dalla necessità del suo carattere, a farsi un sistema nuovo di Tra-, gedia, per accomodarsi all'umor suo. I Gre-, ci, che erano nello stato popolare, e che odia-, vano la Monarchia, si compiaceano, , loro spettacoli, di vedere i Rè umiliati, e le ,, gran fortune roversciate, perchè rimanevano offesi dalla elevazione di quelli . Gl' Inglesi , nostri vicini amano il sangue ne i loro spet-" tacoli, per qualità del loro temperamento. " Questi sono Isolani, separati dal resto degli " uomini; ma noi siamo più umani, la ga-" lanteria è più secondo i nostri costumi, & i , nostri Poeti an creduto non poter piacere so-», pra il nostro Teatro, se non che con sentimenti , dolci e teneri: nel che potrebbe essere, che

DELLA TRAGEDIA , essi abbiano qualche sorte di ragione. Perche , in effetto le passioni che si rappresentano, di-, vengono insipide, e di niun gusto, se non sono fondate sopra sentimenti conformi a quegli dello Spettatore. Questo è quello che , obliga i nostri Poeti a privilegiar tanto la , galanteria fopra il Teatro, ed a rivolgere " tutti i loro Soggetti sopra tenerezze eccedenti, per più piacere alle donne, che si sono eret-, te in arbitri di questo divertimento, e che hanno usurpato il dritto di deciderne. Si sono anche lasciati preoccupare dal gusto degli Spagnuoli, che fanno amorofi tutti i loro Cavalieri. Per lor cagione la Tragedia. , à cominciato a degenerare, e gli uomini se sono avezzi a veder sul Teatro Eroi presi d'altro amore, che della gloria: in modo che tutti i maggiori personaggi dell'antichità, an perduto nelle nostre mani il lor carattere. Ed anche forse, per la galanteria, il nostro secolo à votuto salvare la debolezza del suo genio, non potendo sempre sostenere una medesima azione, con la grandezza delle parole, e de i sentimenti. Comunque egli sia; perchè io non sono tanto ardito, che voglia dichiararmi contro il Publico; si viene a degradare la Tragedia di quest'aria di Maestà, che a lei è propria, quando ", vi si mescola l'amore, che sempre è di un sa carattere da ciancie, e poco conforme a que-", sta gravità, di cui ella sa prosessione. E per-" ciò le Tragedie mescolate di galanteria non ,, fanno punto quelle impressioni ammirabili 3, negli animi, che altre volte quelle di Sofocle

LIBRO UNO. , focle e di Euripide faceano: poiche tutte le , viscere erano commosse da i grandi oggetti di " terrore, e di compassione, che questi Autori , proponeano. Perciò ancora avviene, che la lettura delle nostre Tragedie moderne, non divertisce tanto, quanto quella delle Greche. le quali piacciono ancora a coloro, che ivi si riconoscono, dopo due mila anni: poiche , quel che non è grave e serio nel Teatro, , quantunque piaccia alla prima, è però espo-,, sto a diventar insipido nel progresso; e quel ... che non è proprio a i gran sentimenti, ed alle gran figure, nella Tragedia, non si sostiene. gli Antichi, li quali se n'erano accorti, non mescolavano la galanteria e l'amore, se non che nella Commedia. Perchè l'amore è di un carattere, che sempre degenera da quen st'aria Eroica, di cui la Tragedia giammai , non si spoglia. Nè mi par cosa di animo , più leggiero, che trattenersi a cicalare per as tenerezze frivolc, quando st può essere ammirabile per tutto il meraviglioso de i gransentimenti, e gran spettacoli. Ma io non ò , credito sufficiente ad oppormi, per proprio configlio, ad un'uso così stabilito. Mi dee bastare di proporre i miei dubii: e questo ancora può servire ad esercitar gli spiriti in un secolo, che non ne domanda se non che , la materia. Ma per finir questa rissessione " con un tratto di Cristianesimo, io son per-, suaso, che l'innocenza del Teatro si conser-, va molto meglio secondo l'idea dell'antica " Tragedia: perchè la novella è diventata trop-, po esseminata, con la mollezza degli ultimi

Delba Tragedia ,, secoli : ed il Principe di Contì, che à fatto , risplendere il suo zelo contro la Tragedia moderna, co'l trattato, che ne à fatto, avrebbe forse sofferta l'antica, la quale non è tan-, to pericolosa. Gli altri difetti delle Tragedie moderne sono d'ordinario, o che i soggetti scelti sian minuti e frivoli; o che le favole non siano costrutte, e che l'ordinazio-, ne non è regolare; o che esse sono troppo 'caricate d'Episodii; o che i lor caratteri non sono punto sostenuti; o che gl'accidenti non vi sono preparati; o che le machine vi son forzate; o che il meravigliofo non è molto verisimile; e che la verifimilitudine loro è troppo unita e languida; o che gl'inespettati sono mal condotti, i nodi male intrecciati, gli scioglimenti poco naturali, le catastrosi precipitate, i sentimenti senza elevazione, l'espressioni senza maestà, le figure fenza grazia, le passioni senza colore, i discorsi senz'anima. le narrazioni fredde, le pa-", role batte, la favella impropria, e tutte le altre bellezze false. Non si parla a bastanza " al cuore degli Spettatori, che è la fola arte

", del Teatro, dove nulla è capace di piacere, ", se non quel che commove gli affetti, e che ", sà impressione sù l'anima. Non si conosce ", punto questa retorica, che sà sviluppar le ", passioni per tutti i gradi naturali della lor ", nascita, e del lor progresso: non si mette in ", uso questa morale, che è propria a mescolare ", interessi disserenti, fini opposti, massime che ", si rintuzzano, ragioni che si distruggono l'u-", na l'altra, per sondare queste incertezze,

e que-

Libro Uno. ,, e queste irresoluzioni, che sole animano il " Teatro. Perchè essendo il Teatro essenzial-, mente destinato all'azione, niente ivi dee , languire, e tutto ivi esser dee in agitazione, ,, per l'opposizion delle passioni, formate da i , differenti interessi, che vi nascono, o per ,, l'imbarazzo, che seguita dall' intrigo. Sicchè , non vi dee comparire alcuno Attore, che , non abbia qualche disegno in testa, o di ro-, versciare i disegni degli altri, o di sostenere " i suoi: tutto ivi dee essere in tumulto, e la , calma non vi dee comparire, che quando l'a-,, zione finisce, per la Catastrofe. In fine non , vogliono comprendere che non sono gl' intri-, ghi ammirabili , gli avvenimenti inaspettati " e meravigliofi, gl'accidenti estraordinarii, che , fanno la bellezza della Tragedia: ma sono i », discorsi, quando sian naturali, ed appassiona-» ti. Sofocle non è meg io riuscito che Euri-» pide nel Teatro d'Atene. che per li discorsi, , quantunque le Tragedie d'Euripide abbiano , più azione, più morale, ed accidenti più ma-,, ravigliosi di quelle di Sofocle. Per questi di-, fetti, più o meno grandi, la Tragedia, nel , giorno d'oggi, fa si poco effetto negli animi: , e non si sentono più quei piacevoli delirii, che generano il piacere dell'anima; che più , non si trovano quelle sospensioni, quei ratti, , quelle sorprese, quelle ammirazioni, che era-, no cagionate dall'antica Tragedia: perchè la » moderna non à quasi più nulla di quegli ogget-, ti stupendi e terribili, che recavano spaven-, to agli Spettatori, accoppiato col piacere; ,, e che faceano questa impression sù l'anima col mi-

#### 112 DEBBA TRAGEDIA

ministero delle più forti passioni. Si esce prefentemente dal teatro così poco commosso,
come nell'entrare; si riporta il cuore come si era
da principio portato. Sicchè il piacere, che
se ne riceve, è divenuto così superficiale, come quello della Commedia; e le nostre Tragedie, le più gravi, non sono se non che
Commedie sollevate, o qualche cosa di somigliante.

Ora foggiungeremo il Giudizio del Sig. Dafier ne i suoi Commentarii sopra la Poetica d'Aristotele: donde trarremo le censure universali delle Tragedie, lasciando le particolari, sopra alcune del Signor Cornelio, che occuparebbero troppo spazio, e non riguardano tutte l'altre insieme, come sono le seguenti. E porremo prima di tutte quel che appartiene a i costumi nel

Cap. 25. num. 39.

, Noi abbiamo poche Tragedie, ove i personag? ,, gi parlino politicamente e semplicemente. Es-,, si non cereano, fe-non che spacciare tutti " gli ornamenti della retorica, e sono più de-" clamatori, che attori; donde avviene che vi si trova tanto salso lustro, e che i costumi vi sono di rado offervati: non essendo cosa a i costumi, ed a i sentimenti più contraria, che la locuzion gonfia, e lo stile troppo ricercato, come dopo Aristotele à fatto osservare Dionisio Alicarnasseo nel Cap. 6. num. 8. La nostra Tragedia purga poco le passioni, e rondando ella ordinariamente sopra intrighi di amore, sarà questo solo: ed indi è facile vedere, che ella non fa se non poco frut-, to .

E nel

Libro Uno.

E nel Cap. 4. nu. 42. trattando del Numero:

La nostra Tragedia è dunque inselice, per

non avere se non che una sorte di versi per

se, per l'Elegia, e per l'Epopeja. Anno

nun bel dire, che il verso della Tragedia

pè più semplice, e meno pomposo, che quel
lo dell'Epopeja; e che sempre è un gran

verso di 12. sillabe: e perchè questo verso

non ci scappa mai nella conversazione, è si
curo segno, che se le nostre orecchie non

sus fussero da lungo abito corrotte, parrebbe

poco naturale alla Tragedia, la di cui lin
gua dee, quanto più si può, alla savella

samiliare essero.

E nel Cap. 19. num. 27. le riprende, perchè abbiano lasciato il Coro; e che in cambio di pigliar soggetti per le Tragedie, che suffero esposti, an preso azioni da camere, e da gabinetti, lasciando l'unità sì lodevole del luogo.

E nel Cap. 18. nam. 3. con maggior vigore le riprende per cagione che vestono i soggetti antichi de i costumi presenti, onde dice: , Or in quei tempi i costumi erano più sem-, plici, ed i Rè uscivano più facilmente a, e con meno pompa, che a' presenti giorni. , Bisogna dunque rappresentarli tali quali essi " erano, o presso a poco, e non dar noi loro , i costumi del nostro secolo. E poco più sopra, biasima le mutazioni di scena, che nelle loro Tragedie offerva, dicendo: La Tra-,, gedia è la rappresentazione di una sola azio-", ne. Di là necessariamente siegue, che l'azio. ne dee esser publica e visibile, e che ella P non

non può passare, se non che in un solo, ed istesso luogo. Come si pretende dunque, persuadere agli Spettatori che, senza cangiar, sede, essi veggano una azione, che si tratta, in quattro luoghi diversi, l'uno dall'altro di, scossi? Si sarà egli sorse per un incantesimo?

E nel Cap. 19. num. 15.

"Noi abbiamo pochissime Tragedie, di cui "l'ultimo Atto non sia il più debole. e pure, "se è parte, la quale debba essere piu lavora, ta di tutte le altre, è lo scioglimento, per, chè sa l'ultima impressione nell'animo dello "Spettatore, che lo manda scontento, o sodi, "sfatto del Poeta. Il che poi comprova con quei detti di Cicerone de Senessute: Incumbi "debet toto animo à Poeta in disolutionem no"di; eaque praecipue sabulae pars est, quae "requirit plurimum diligèntiae.

E nel Cap. 13. num. 16.

", Noi riceviamo tutte sorti di soggetti nel no-", stra Teatro, gtt avvenimenti Tragici, e gli ", avvenimenti Romanseschi. Noi abbiamo anco-", ra Tragedie, la di cui costituzione è sì co-", mica, che per farne una vera Commedia ba-", starebbe cangiare i nomi.

E nel Cap. 8. num. 3. dà di Cornelio queflo giudizio in generale.

", In tutti i tempi i cattivi Poeti, che presu", meano troppo di loro medesimi, anno lascia", to d'instruirsi della loro arte, ed an lavorato
", senza conoscenza. Bisogna che lo studio po", lisca, 'arricchisca, fortisichi, e ridrizzi il natural migliore, il quale, senza questo soccor", so, è per lo più cieco e temerario. Noi ne
ab-

Li-BRO UNO.

abbiamo a' nostri giorni un ben notabile esem-, pio. Il Signor Cornelio è stato, senza contra-, dizione, per lo Teatro (intendendo, comeio credo, del Teatro Francese) uno de i più gran genii, che si sian veduti. Quando cominciò a lavorare, non solamente non aveva letto le regole del Poema Dramatico, ma non sapeva nè meno che ve ne fossero, come egli , comprova in una delle sue Presazioni . Basta comparare l'opere che egli fece in quel tem-" po, che si può chiamare il tempo dell' ignoranza, con qualcheduna di quelle, che fè dopo effersi di queste regole instrutto con , lunga fatica , Nè si dee tralasciare il giudizio. che fi trova dato delle Tragedie di Cornelio , nella maniera di ben parlar la lingua France-,, se, dello stil poetico cap. 7. p.236.

E vero, che Cornelio sa qualche volta ri-,, tratti più grandi, che la natura; che il mara-, viglioso è più di suo gusto, che il verisimile; e che egli non si configlia sempre religio-,, famente con la natura, come l'oracolo della , verità, e la fola pietra di paragone del ve-" ro e del falso. Questo Poeta si è quaiche vol-, ta più sforzato di abbagliar lo spirito con " foggetti splendidi, ed avvenimenti straordina-

,, rii, che a commovere il core.

Or ecco questa Nazione, dal tempo di Francesco primo, sino a' nostri giorni, cultissima, con che serietà di giudizio, per mezzo de i, fuoi più fini Critici, pronuncia delle proprie opere Teatrali; e con che distinzione propone quelle, che da noi ciecamente, e senza discrezione alcuna, son ricevute, e sparse per tutti i P 2

#### 116 DELLA TRAGEDIA

Teatri, e tradotte, col fregio de i nuovi pensieri falsi, ed espressioni più romansesche, ed altre più belle pompe, le quali staccano, per sempre, la mente, e la favella degli tiomini dalle regole della natura, e della ragione. E pure, quanto siamo pronti ad abbracciar le opere Teatrali, che da quella letteratura sostengono perpetua guerra; tanto negligenti siamo a ricevere, anzi arditi, & impudenti, per non dire stolidi, in ripudiare le naturali cagioni, nelle Filosofiche loro scuole, svelate, la vera Giurisprudenza Romana, ne i libri di Cujacio, ed altri, restituita, e tante dottrine gravi, e serie, con critica facra, e profana, da quella gloriofa Nazione, per lungo corso d'anni, coltivate. E crediamo sostener la gloria della Nazion nostra, con accogliere i repudii stranieri, ed insieme sostener contro di loro le arguzie nostre, e le ciancie del fecolo decimosettimo, il quale, con l'universal sua corruttela, nata dalle scuole declamatorie, ch' ormai, per virtù privata, a dispetto del comune errore, declinano, à tolto all' Italiana eloquenza la maestà e sembianza Greca e Latina, che le virtù publiche e la munificenza di Leon X. le avean restituita. E questa depravazione non folo nacque dalle academie declamatorie, sparse per tutta l'Italia, dove faceano a gara chi fostenesse proposizione più stravagante, e più assurda, per avezzar le menti alla cavillazione ed al falso; ma molto più da i Teatri, donde il popolo apprende il costume, i sentimenti, e la favella, li quali tutti vie più si corruppero, dopo il Tasso e'l Guarino, uomini, per altro, eruditi; da i semidotti, che,

Libre Uno: Ti

che, non essendo idonei a trattare alcuna opera letteraria, vollero, per mancanza d'Idea, trattar la più dissicile, qual è la Commedia, e molto più la Tragedia, alla composizion della qualle dee concorrere non solo la più pura e scielta eloquenza, ma tutta la sapienza umana, e divina, come Platone con le seguenti parole insegna: επειδή τινων ακούομεν, ότι επι πάσας μεν τε χνας επίς ανται, πάντα δε τὰ ανθρώπεια τὰ προς ὰρετίω και κακίαν, και τὰ θεία. ἀνάγκη γὰρ τὸν ἀγαθὸν ποιητίω, εἰ μέλλει, ωξὶ ὧν ἄν ποιη, καλῶς ποιητίω, εἰ μέλλει, ωξὶ ὧν ἄν ποιη, καλῶς ποιητίω, εἰ μέλλει, ωξὶ ὧν ἄν ποιη, καλῶς ποιητίω. De Rep. lib. 10. che in volgar lingua così rivolgiamo.

Abbiamo da alcuni udito, che costoro, cioè, i Tragici, sanno tutte le arti, tutte le umane, cose alla virtù, e vizio appartenenti, e tutte, le divine: essendo necessario, che'l buon Poe, ta, se vuol sar bene quel che egli sa, sap, pia quel che faccia, o che no'l possa fare.

Ma era ignota a Platone la felicità dell'età nostra, nella quale quel che meno si sa, e si può, più francamente, e con felice sorte

si professa.

Sin quì, Serenissimo Principe, parmi aver a bastanza della Tragedia ragionato, non per restituirla ne i Teatri, e nelle comuni idee, troppo o dalle sollie Romansesche, o dalle pedantesche regole occupate; ma per isvelarla agli studiosi dell'antichità, ed agli amatori del vero: li quali soffrirebbero troppo assano, ed incontrarebbero molti scogli, se la dovessero, come a noi è convenuto, rintracciare per testimonianze,

KLII. Conclusione.

#### TIS DELLA TRAGEDIA

ze, e memorie così rotte, e sparse, e tra loro. alle volte, ripugnanti; e poi ridurre le cognizioni ad una comune, ed intera idea ordinatamente, e con l'armonia di tutte le sue parti raccolta e ricomposta. È se a taluno parrà troppa la mia libertà di giudicare, particolarmente del Guarino, e del Tasso, che sono la sola scuola de i semidotti; non sò perchè non si debbono essi vergognare, con niuna cognizion del Greco, poca del Latino idioma, di giudicare sì perversamente d'Omero, di Sofocle, d'Euripide, e di tutta l'età più autorevole, la quale, dal Tasso medesimo e dal Guarino, è accettata per maestra. Contro la cui censura non anno altra scusa, che la corruttela del loro secolo, la quale, a lor dispetto, gli à suor di linea trasportati : essendo quasi tutti gli studiosi di quel tempo prevenuti dagli artificii retorici, e dalle puerili figure, e da i mendicati ornamenti, ed arguzie declamatorie: delle quali quello Scrittore, che più abondava, e che più dal natural fembiante delle cose si scostava, più ingegnoso, e più maraviglioso pareva, come anche presentemente alla maggior parte appare. Onde avviene, che, comunemente, il Tasso è anteposto all'Ariosto, la di cui felicità, e naturalezza tanto è disprezzata, quanto ammirato l'evidente artificio, e l'ornamento troppo espresso del Tasso, dove godono incontrare a prima vista, quanto conoscono, e quanto sanno, e quanto nelle puerili, e vulgari scuole appresero di retorica: nelle cui secche, e sterili regolette ora si và in traccia di quella facoltà Oratoria, e Poetica, che Demostene, e Cicerone, ed Omero e Vir.

Libro Uno. 119 e Virgilio, ed altri antichi Oratori, e Poeti, ed a loro esempio l'Ariosto, traevano da successi veri, e da i negozii civili, e da i ragionamenti e costumi vivi, e presenti d'ogni età, d'ogni ordine, e d'ogni stato.

## I L F I N E.

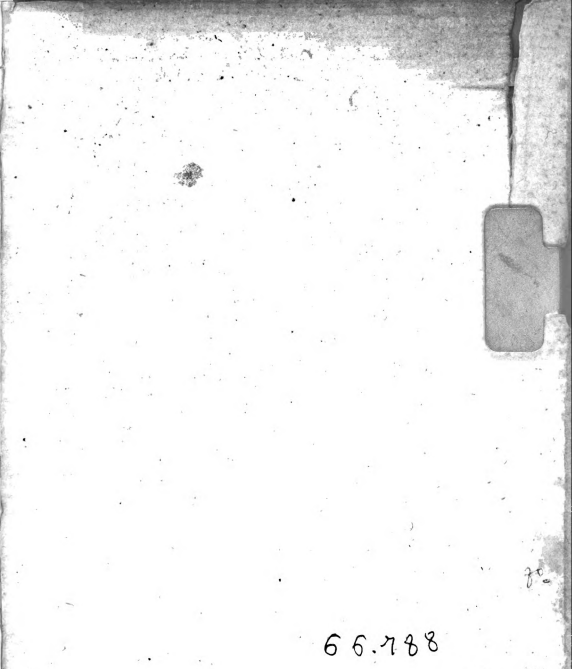
Gorgias baec de Tragoedia apud Plutarchum de audiendis Poetis.

Γοργίας δε τω τραγωδία είπεν απάτω, ω ό, τε απατήσας, δικαιότερος τε μή απατήσαντος, ε) ό απατηθείς, σοφώτερος τε μή απατηθέντος.

Gorgia dicea, la Tragedia essere uno inganno, col quale colui, che ingannava, era più giusto di chi dall'ingannar si astenea; e l'ingannato più saggio del non inganuato diveniva.

# NOTA DERRORI.

| PAG.         | VERS. | Err.            | Correz.       |
|--------------|-------|-----------------|---------------|
| 8.           | 18.   | é contenti;     | contenti;     |
| 19.          | ult.  | modo;           | nodo;         |
| 20.          | 8.    | con passione,   | compassione;  |
| 20.          | 25.   | fraporre        | frapone       |
| 28.          | 12.   | poflut <b>o</b> | potuto        |
| 33•          | 13.   | tracccia        | traccia       |
| 39.          | 30.   | Siciliane,      | Italiane,     |
| 42.          | 6.    | ed a Retori.    | e da Retori,  |
| 42.          | 27.   | li rollo,       | 'il resto.    |
| <b>5</b> I • | 8.    | concede?        | concede;      |
| 51.          | 20.   | alcunzare,      | alcanzare,    |
| 51.          | 20.   | azando,         | azardo,       |
| 54.          | 16.   | tuone;          | tuono;        |
| 66.          | 25.   | e'l vero        | e'l verso     |
| 74.          | 5.    | exercitari,     | exercitati,   |
| 74.          | 21-   | 5 T2 /A         | λ Επάβη       |
| 77.          | 23.   | τε αρμονίας     | τε α ρμονίαν: |
| 95.          | 22.   | Elle maschere   |               |



80.63 Upa:

BIBLIOTECA CENTRAL
R(3) - 8°

rv01964142

