

Bezzi del

Branchi inc.

Digitized by Google



#### ALL' ILLUSTRISSIMO SIGNORE

## FRA D. DIONIGI CASSITTO

DELLA . RELIGION . GEROSOLIMITANA DOTTOR . NELLE . LEGGI . ec. ec.

C H E
COLLA . SOMMA DOTTRINA
INTEGRITA' . E . PRUDENZA
AGGIUGNENDO . DECORO . ALLA . FAMIGLIA
HA . RISCOSSA . SINGOLAR . DISTINZIONE
DA' . PONTEFICI
DALL' EMINENTISSIMO . ALBANI
E . DALL' ARCIVESCOVO . DI . NAPOLI

ONDE . HA . MERITATO . I : PUBBLICI . DESIDERJ ALLE . PRIMARIE . DIGNITA' NELL' ARCIVESCOVADO . SIPONTINO E . NE' . VESCOVADI DI . VOLTURARA . SANSEVERO . E . TROJA . ec.

AFFINCHE'. TROVINO

EPITETTO'. E. CONFUCIO

UN. DEGNO. PROTETTORE

OR. CHE. RIVIVONO

COLLE. BREVI. MA. UTILI. FATICHE

DEL. GIOVANETTO. NIPOTE

QUESTE. DI. LUI. PRIMIZIE

ASSICURATE. ALL'OMBRA

DI. SI'. CHIARO. NOME

VINCENZO. MANFREDI. E. FIGLE

UMILMENTE: CONSAGRANO.



I L

# PARAFRASTE

A' S A V J.



Ra mille Autori antichi, che ci ban lasciato delle Opere come per trasfonderci in retaggio le loro scienze, e le loro notizie; Epitteto è l'unico che dopo di aver coltivato il proprio cuore, badò a distendere le istruzioni

più interessanti per noi, senza riporre la sua gloria in moltiplicar delle ciarle inutili. Tutte de Nazioni sagge le ban trasportate ne loro idiomi, e ve n'ebbe in Italia qualche infelice Traduttore.

Importava che questa opera immortale, questo avvanzo preziosissimo dell'antica Filosofia venisse volgarizzato con quella precisione, e con quel
succe energico, che forma l'indole, e'l carattere
del testo Greco (a). Sonomi impegnato di farlo,

a Digitized by Google

<sup>(</sup>a) Il di lui stile è desinito da G. Lipsio in Manud. ad Stoic. Phil. I. diss. 19. concisum, fractum, & quod indolem subitarii sermonis habet...nihil in Gracis tali extat acrimonia & ardore.

Al Manuale Filosofico, o sia Enchiridio di Epitteto bo aggiunte le Massime del medesimo, che Ruso avea publicate (a), e' di cui estratti si osservano nell'Antologia Stobeana (b). Questi pezzi surono raccolti dal Meibomio, ed io con qualche variazione li presento tradotti.

Mi bo anche preso la pena di tradurre da versioni esattissime col medesimo stile una Operetta di Consucio celeberrimo Padre della Filosofia Cincese gravida di massime eticopolitiche di tal peso, e bellezza che incantano, e sorprendono; e dalle quali i nostri Spiriti pensatori inseritanno non esfer soli i Montesquieu che sappiano bene scrutinare i punti di Stato.

La età non mi permette di azzardare alla cenfura del Pubblico qualche fatica originale; ma mi contento di aver la volontà di giovargli con un librettino che restrigne i più sodi principj della vera Arte di vivere: e mi glorio che se m'impiegai in un opera servile non è però questa mai ignobile perchè prestata a' que maggiori Genj che abbia prodotta l'Umanità.

Non banno gli scritti di Consucio, e di Epitteto, ne le mie Parafrasi l'ambizione d'incontrar

<sup>(4)</sup> Giovanni nell' Antol. al serm. 6. 19. 20. ed altrove cita col nome di Ruso il Collettore de dettr Memorabili di Epirreto: ma non parmi probabile che sia C. Musonio Ruso a lui sincrono, nominato nelle Pist. el Plinio, e da Tacito Hist. 111. 81.

<sup>(</sup>b) A' Serm. 2. 5. 6. 7. 9. 19. 29. 45.

Per voi soli su scritta, ed a voi si dona questa satica, o pochi seguaci della virtù; a voi di
Filosofi pacifici, e tranquilli, che lontani dal sasto, o dagli strepiti vi applicate a conoscer voi
stessi ascoltando attentamente le voci della natura,
in seno alla quiete, ed alla solitudine. Il linguaggio che que si parla è un mistero allo spirita
volgare: esso è a voi soli indirizzato per sormara
un centro delle vostra meditazioni, ed una norma
della vostra vita.

#### MEMORIE PRELIMINARI.

R Iputavasi in uno Schiavo (c) un prodigio straora dinario qualche raggio di virtà, e di sapienza. Qual prodigio non sarà mai vederla così luminosa nell'immortale Epitteto, quel modello stupendo di una sublime Morale, e nel punto medesimo non solo oppresso dalla schiavità, ma da agni altra umana disavventura (d)?

A 4

Rage

<sup>(</sup>a) Epodon. VIII. 15.

<sup>(</sup>b) Perchè al dir di Lattanzio D. I. III. 25. Stoici & servis, & mulieribus philosophandum esse dixerunt.

<sup>(</sup>c) Don. in Ter. Andr. & Latt.

<sup>(</sup>d) Egli medelimo in un diffico addotto da Gell.

Raccorremo qui dagli antichi Scrittori le memorie rimasteci di si gran Filosofo, passando quindi ad esporne le massime, perchè le ammiri, e le pratichi il vero Savio, e ne arrossisca il libertino.

Egli dunque nacque in Jerapoli, oggi Seidelcheher, nella Frigia Maggiore, donde ancor giovinetto su portato in Roma, e venduto ad Epafrodito liberto di Domizio Nerone, e Capitanodelle di lui Guardie (a).

Questi conobbe tosto è coltivo il nobil genio del suo novello Schiavo, facendolo profondamente istruire nelle lettere, e nelle scienze, in cui fece tali
progressi che non andaron deluse le fondate speranze del Padrone.

Ma un'afflusso di umori alla gamba rendutole miseramente storpio (b) non mancò il benefico Epafroe

N. A. II. 18, e da Macrob. Sar. I. 11. così ci dipinge il suo stato.

Δέλος Επικτητ γινομίω, και σωματι πηρός, Και πενίω ΙρΘ, κ φιλΟ Ατανάτοις.

Cioè;

Zoppo, e poveró son io Schiavo son, ma caro a Dio.

(a) Del suo vecchio Padrone sa scherzevolmente parola Epitreto medesimo presso Arriano. Dist. 1. 19. Voglion taluni che costui sia stato il Gramatico di tal nome, ch'ebbe una celebre Biblioteca, ma Lipsio li consuta. Altri pensano, e con qualche sondamento, che sia l'Epasrodito nominato da S. Paulo Phil. II. 15. segq. e IV. 18. tanto più che ivi stesso III. 22. si sa menzione di molti Fedeli, Cortigiani di Nerone.

(b) Così ci riferifce Suida. Altri vogliono, che un gior-

Verso l'anno XCIV. dell'Era Cristiana Domiziano diede con un S. C. il bando dall'Italia a tutti gli Scienziati. Tra questi Epitteto, di cui si era renduta universale in Roma la venerazione e la stima, ne usci, e ritirossi in Nicopoli di Epiro (a). Privo in questa Città de' soccorsi che la liberalità di Epastrodito gli somministrava (b) visse in una povertà compassionevole, senz' altro possedere che un vil setticciuolo, ed una lun cerna.

Fu richiamato però in Roma l'anno XCVII. Jubito dopo la morte di quel crudelissimo Cesare, ove riacquistatasi la conoscenza, ed il credito nella Repubblica Filosofica, sostenne il Principato della Stoa ammirato da tutti come un novello Socrate, e consultato come un Oracolo.

L'Imperadore Elio Adriano non mai abbastanza lodato per quel buon gusto universale, ed amore alle scienze, ed alle belle arti: diede il colmo alle proprie glorie ammettendo nella corte, e contraendo intrinseca famigliarità co' due più cele-

giorno tirandogli Epafrodito la gamba per ischerzo, e percuotendola con sorza, lo Stoico pregollo perchè cessasse; ma avendo quegli raddoppiato di modo il colpo, che gli ruppe l'osso. Non vi ho detto io, risspose senza punto turbassi, che mi avresse rotta la gamba?

<sup>(</sup>a) Gell. N. A. XV. II.

<sup>(</sup>b) Sueton. in Domit. Cap. XIV. ci riferisce che costui su ammazzato per comando imperiale.

bri Filosoft del suo tempo Epitteto, ed Eliodoro (a).

Epitteto alla fine morì decrepito verso i tempi di Antonino il Filosofo (b), e forse anche prima. Pochi anni dopo fuvvi chi comperò la di lui lucerna per tremila dramme attiche (c).

Egli lasciò alcuni Comentarj (d) e molti al-tri numerosi volumi di Morale (e). Ma la perdita de' gran libri nasce da' piccoli Compendj . Se sonosi disperse a nostro danno le auree opere di Epitteto lo dobbiamo al di lui discepolo Arriano, che oltre le Dispute, ne pubblicà sotto il titolo de Enchiridio gli estratti, e pezzi più propri per le vissessione, e per la pratica giornale (f).

(c) Lucian. Dial. contra Indoctum &c.

(e) E"reage works. Svid.

<sup>(</sup>a) Ael. Spartian, in v. Hadrian. Ecco perche si attribuisce ad Epitteto un Dialogo col titolo. Altercatio Hadr. Aug. & Epill. Philosophi, in cui domanda Adriano la definizione di varie softanze del Mondo, e gli risponde Epitteto con insulse, e scioperate arguzie. Della medesima mano è l'altro intit. Disputatio Regalis & Nobilissimi Juvenis Pippini cum Albino Scholastico. Questo Albino, è senza dubio il celebre Alcuino Flacco Diacono di York.

<sup>(</sup>b) Svid. in E'mixT.

<sup>(</sup>d) M. Antonin. de Seips. & ad Seips. I. 4. dice ch'ebbe in dono dal suo Maestro Giunio Rustice i Comentari inouriqueme di Epittero, da cui ritrasse quelle regole nel governo, e nel costume che lo hanne eternato.

<sup>(</sup>f) Ce lo attesta Simplicio Praf. ad Comm. in En. cheir . Enchridion compegit Arrianus deletis ex Epi-Eleti sermonibus Philosophicis, locis maxime idonbis, & necessariis, & animum vehementius moventious.

Comunque ciò sia, non lascerà il vero Filosofo di maravigliarsi in veggendovi così sublimi, e ponderosa i pensieri d'uno Schiavo, e così giuste sulla divinità, e sulla virtù le idee d'un Pagano (a).

Ecco perchè fecero di questo librettino sì alto concetto Origene (b) Agostino (c) e S. Carlo Borromeo, che lo avea di continuo stralle mani (d). Ed ecco perchè molti Monisteri della primitiva disciplina servironsi per loro regola dell' Enchiridio, in pochi articoli cambiato, come ha fatto vedere il P. Morgues. A quale uopo io penserei, che sosse servira la Parastrasi pubblicataci da Merico Casaubono, e scritta verso il quinto secolo da qualche Religioso (e).

La lodi poi che ba riscosse Epitteto da tutt'i Dotti sono innumerevoli (f). E basta dire che dal XV. secolo sino a noi se ne son fatte poco men the cento edizioni, secondo il Catalogo del Relando.

TOAN-

<sup>(</sup>a) Bartio in Advers. asseri con gran franchezza ch' egli su Cristiano. Berkelio vuole almeno ch' essendo servo di Epastrodito avesse potuto conoscer s. Paolo, e prosittarsi in parte delle di lui luminose dottrine. Per verità i dogmi di Epitteto si accostan moltissimo agli Evangelici.

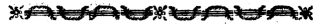
<sup>(</sup>b) Contra Celsum lib. VI.

<sup>(</sup>c) In libb. de C. D.

<sup>(</sup>d) Giussan vita di S. Carlo I. 4.

<sup>(</sup>e) Che questo Parafraste susse stato Monaco rilevasi da Caop. 24, 45, 60., e 61. ma soprattutto da questo luogo del 69. Tandem aliquando igitur ut Monachus severivrem prosessus religionem incipe laborare. Bel precetto!

in Censura, ed an. LXXXII. p. m. 123.



### JOANNI ANTONIO CASSITTO

ALUMNO SUO MICHAEL CAMERINUS

PROFESSOR REGIUS.

302

Scin', quantum succollet onus, Cassiste, Vetustum
Aurea qui tentat vertere scripta Virum?

Est opus ingenio studis gravioribus ante
Incosto Sopbiae, & pestore Socratico;

Tum linguae veneres utriusque ita calleat, ipsos

Affabre ut Austores exprimere inde queut:

Haec ego dam Musam monui, instillaret Alumno
Praecepta, ecce tuns obtulit illa Schedas.

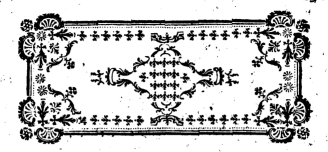
Nil lima dignum occurrit, lepide omnia ad unguem

Castigata, bonus quae probet & Metius.

Scilicet & Sopbus, & linguam sat dostus utramque es

Maste anima Puer; bac itur ad astra vid.

MA-



### MANUALE FILOSOFICO

DI

# EPITTETO.

Elle cose, che concernono l'Uomo alcune dipendono dalla di lui libertà, altre non ne dipendono. Dipendon dalla libertà umana le opinioni, le inchinazioni, il volere, il non volere, ed in una parola tutto ciò che dalla.

mente nostra internamente si produce. Non dipendon dalla nostra libertà il corpo, gli averi, l'onore, le cariche, ed in una parola quanto non si produce da moi.

II. Quelle cose, che dipendon dalla nostra elezione sono libere di lor natura, sono incapaci di esserci vientate, o impedite; mentre quelle, che non ne dipendono sono insussistenti, servili, facili ad esserci tolte, ed accessorie.

III. Abbiate dunque questa regola. Se crederete dipender della libertà vostra ciò che non ne dipende, e crederete vostre propie le cose accidentali, ed aliene; voi avrete motivo di piagnerne, perderete la pace, ne incolperete gli uomini, e la provvidenza.

Che se al contrario stimerete vostro solo ciò che è vostro, e ciò che è estrinseco, com'è realmente estrinseco; niuno vi costrignerà, niuno vi si opporrà, non avrete motivo d'incolparne, o di lagnarvi di alcuno, nulla farete per sorza, non sarete osseso, nè avrete nimici non dovendo sossirir cosa, che vi dispiaccia.

IV. Se volete giugnere ad uno stato con selice, e se volete esser Filososo, bisogna che vi risolviate daddovero, è che di alcune cose esteriori all'intutto si deponga, di altre si differisca almeno la molestante speranza, badandosi intanto unicamente alla coltura

dello spirito, e del cuore.

Se la desiderate voi , ma desideraste le cariche insieme, e le ricchezze, forse che neppure le conseguirete volendo nel medesimo tempo aspirare alla Filososia. Ma di questa, che può formar solamente la selicità, e la libertà nostra, certo che con sissatte

passioni non verrete a capo giammai.

V. Se qualche nuovo oggetto vi si presenta sattogli davvicino voi ditegli: Tu non sei forse ciò, che sembri. Poscia venite ad esaminarlo con quante regole avete di più sicure, con questa soprattutto in vedere: Se appartenga esso a quelle cose, che sono in nostro arbitrio, o a quelle che non sono in nostro arbitrio. Se sorse appartenesse a queste ultime, dite subito: Non fai per me.

VI. Rissettete, che lo scopo de' vostri desideri è di conseguire ciò, che desiderate, e lo scopo che vi prefiggete nell'aborrimento si è di non inciampare in ciò, che aborrite: e che perciò colui, che conseguisce ciò che desidera, dicesi aver la fortuna faverevote, o chi inciampa in ciò che aborrisce dicesi averla nimica.

Quindi se voi ssuggite quelle cose soltanto, che estendo contrarie a' dettami naturali dipendon però dalla libertà vostra, voi non v'inciamperete mai Ma se

Digitized by Google

cercherete evitare la morte, o la povertà di facile di-

VII. Perciò togliendo ogni aborrimento da tutto ciò che non dipende dalla libertà umana, trasferitelo fopra di ciò che ne dipende, e che non vedete conforme alla,

giustizia naturale.

Dopo ciò è necessario togliere ogni altra appetizion dal vostro cuore. Poichè se desideraste qualche cosa di quelle che non sono in poter vostro, voi diverrete infelice; se di quelle, che lo sono, in questa ipotesi pulla più vi testa, che possiate onestamente desiderare.

Potrete si bene usar talvolta dell'appetito per dirigger a qualche lodevole oggetto le vostre inchinazioni, e per distaccarle da qualche oggetto vizioso: in che poi neppure bramerei la violenza, la inconsideratezza,

e il fervore giovanile.

VIII. Quando lodate qualche cosa, che vi lusinga, che vi sosse di notabil comodo, o che amate molto vi sia di regola di risletter tosto alla vera natura di essa. Se amate il Pignatto dite; io amo un Pignatto di fragil natura, poichè se questo si rompe, non ve ne nascerà dispiacimento. Se baciate il vostro figliuolino, o la vostra moglie, soggiugnete; io bacio un mortale; Poichè se morisse, non ve ne nascerà dispiacimento.

IX. Volendo imprender qualche faccenda, pensate prima alle circostanze, che possano accompagnarla. Se andate al bagno siguratevi ciò che si sa nel bagno, la gente, che si lava, gli urtoni, le onte, i surti. Meglio farete, se diceste prima tra voi: Voglio andare al bagno, ed eseguir questo mio disegno secondo i dettami della vistà. Così sate in tutti gli altri negozi, che non peccherete. Poicchè in tal guisa, se mentre voi vi lavate, vi accade qualche disturbo, potrete di subito: Io non volea lavarmi solo, ma serbare questo mio preponimento secondo i dettami naturali. Ora non

Digitized by Google

li serberei se suffrissi con dispiacimento ciò che mi se

fa.

X. Non sono le cose, che molestano il cuore umano, ma le fesse nozioni delle cose. Per esempio; la
morte nulla ha di terribile, altrimente anche Socrate
lo avrebbe sperimentato, ma il pregiudizio, che la
morte sia qualche cosa di terribile, questo è ciò che
si dice terribile. Dunque allorche noi damo oppressi
molestati, attristati non dobbiamo risonderne la colpasugli altri, ma sopra di noi, e su nostri pregiudizio.

Imputare ad altri la cagione de' nostri mali si è proprio di uno che non è silosofo. Imputarla a se medesimo, di chi principia ad esservi. Di chi vi è

non imputarla nè a se, nè ad alcuno altro.

XI. Non v'insuperbite per la bonta di alcuna cosa aliena. Se un cavallo tutto orgoglioso dicesse; io son un bel cavallo, sarebbe da tolerarsi. Ma quando voi tutt'orgoglioso dite; io tengo un bel cavallo v'insuperbite voi perche è bello un cavallo che con voi nulla ha che sare.

Che cosa può dirsi vostra? il solo uso, ed il comodo che si ritragge dalle cose esteriori. Dunque se ne per-cepirete virtuosamente qualche reale vantaggio, a ragione v'insuperbirete di un bene, che a ragione può

dirsi vostro.

XII. Siccome nelle navigazioni se il Vascello da fondo in qualche costiera, quando uscite a fare acqua, e nella strada per incidente vi raccogliete qualche lumaca, o qualche picciol sungo, che vi cada sotto gli occhi; dovete però tener sempre la mente rivolta al Vascello, e far sempre diligenza se il Piloto vi chiami; che se vi chiama sa d'uopo lasciar tutto per non essere strascinato alla nave ligato come una pecora poichè se non volete sarlo colle buone, lo soffrirete vostro malgrado: così pute in questa nostra vita se in vece del sungo, o della chioccioletta yi se

presenta una moglie, o un figliuolo, nulla vieta il compiacersene; ma alla chiamata del Piloto correte immantinente al vascello, lasciate tutto, non vi rivolgete neppure indietro. Che se poi foste vecchio non dovrete dipartirvi un passo dal vascello, poiche altrimente non potreste sentir la chiamata.

XIII. Non desiderate, che ciò che vi si fa, sia fatto come volete voi; ma voletelo in quella maniera, che

vi è fatto. Così menerete una vita tranquilla.

La malattia è un'incomodo del corpo, non della mente, purchè però questa non voglia anche parteciparne. L'essere zoppo è incomodo della gamba, non della mente. Fate questa rislessione ogni volta, che vi succede qualche disgusto. Troverete che questo sarà tale per un altro certo soggetto, ma non per voi (cioè pel corpo, non per lo spirito).

XIV. Ad ogni novello oggetto che vi si presenti concentratevi in voi, e squittinate qual sorza avete pel cimento. Se vedete una persona amabile, e bella ricercate se siete continente. Se vi s'impone una satica, badate se avete della stemma. Se vi aspettate qualche assronto, richiamate la vostra pazienza. Quando così sarete avvezzato, le cose esteriori non avranno tanta sorza per istrascinarvi con loro.

XV. Non dite mai di qualsivoglia cosa, io l'ho perduta, ma dite, io l'ho restituita. Morì il Ragazzo? Egli è stato restituito. Vi su tolto il podere ? il podere è stato restituito. Ma su un malvaggio coluiche me ne ha privato. Che importa, io rispondo, per chi abbia voluto ripigliarsi le vostre cose Colui stesso, che ve le avea prima concedute? Per quel tempo poi, che Egli ve le accorda, avetene quel pensiero, che avreste per una cosa di altri, e che i Passagieri hanno del loro Albergo.

XVI. Se amate il vostro profitto nella virtù lasciate di tormentarvi, con dire: Se io non sono attento agli affari domestici, non avrò di che vivere; se non punisco il Ragazzo, egli diverrà cattivo. Imperciocchè è meglio morirsi di same, ma libero da ogni angustia, ed inquietitudine, che vivere nell'affluenza di tutto, ma privo della quiete del cuore. E meglio, che il Ragazzo non divenga migliore, che voi divenghiate inselios.

XVII. Avvezzatevi a poco a poco. Si butta quel poco d'olio, che avete? vi è rubbata la vostra picciola
provvision di vino? dite subito: A questo prezzo io
mi compero l'esser senza affanno, mi compero la mia
pace; alla sine niente si acquista gratuitamente. Mentre poi state corrigendo il Ragazzo, figuratevi ch'egli
può non ascoltarvi, e se vi ascolta può non eseguir
quel che volete voi, nè intanto egli ne ricaverà vantaggio; mentre, con tutto ciò, così praticando, voi ne
ricaverete al certo un grandissimo, ed è il non inquietarvi.

XVIII. Se amate il vostro profitto nella virtù dovete soffrire volentieri il comparire esteriormente stol-

to, ed ignorante.

Non v'impegnate di mostrarvi scienziato: e se siete in qualche concetto presso qualcuno dissidate di voi medesimo. Poichè è assai difficile osservare insieme le regole della virtù, e comparire; essendo assolutamente necessario, che chi bada all'uno trascuri l'altro.

XIX. se volete che i figli vostri, la vostra donna, e gli amici vivano sempre, voi siete solle: poichè volete che quanto per sua natura non dipende dal vostro arbierio, ne dipenda, e che cose aliene sien di nostra proprietà. Così pure se volete che il Ragazzo non abbia de' vizi, voi sarete un pazzo, perchè vorreste che egli non sia uomo, e che cambi natura. Ma se vorrete soddissare qualche lodevole inclinazione, il seguir la quale è in poter vostro, seguitela. In una parola non desiderate se non siò ch'e in poter vostro di sare.

XX.Di-

XX. Dicesi padron di un'altro colui, che può dare o togliere ad un'altro ciò, ch'egli vuole, o non vuole. Perciò chiunque non vuol padrone, non desideri, nè aborrisca cosa alcuna di quelle di cui un'altro possa disporre, altrimente egli dovrà soggettarsi a costur.

XXI. Ricordatevi che la vostra vita è simile ad un pranzo. Vi passano davanti i piatti? stendete la mano, e prendetene uno con ogni modestia. Vi passan di lontano è non vogliate pretenderli a sorza. Non son venuti ancora è fate che l'appetito non vi trasporti, ed aspettate sinche vengano. Così dovrete portarvi desiderando i sigli, la moglie, la magistratura, il denaro; e così diverrete un degno commensale de Numi. Che se i piatti i quali vi si offeriscono non vi prenderete già ma manderete indietto con un magnanimo dispregio, allora non sol potrete essere un commensale, ma un degno collega de Numi. Così secero Diogene, ed Eraclito, e gli altri Valentuomini di simil satta; e perciò surono veramente divini, e con ogni ragione ne ottennero il nome.

XXII. Se vedete qualcheduno in doglia che piange per la perdita de' suoi , o delle robe; non v'induca a creder l'apparenza che le cose esteriori son quelle che lo rendano miserabile, ma subito tra voi usate del discernimento, e dite : Costui è afsitto ( giacchè non lo è altri ) non da quella disgrazia ma dalla prevenzione. E frattanto non abbiate ritegno ad accompagnare i suoi lamenti colle vostre parole, ed anche così portando le circostanze co' pianti: guardatevi pe-

-rò di piangere anche nel vostro cuore.

XXIII. Pensate che voi in questa vita siese l'attome di una Commedia com'è piaciuta al Poeta, lunga
se questi l'ha voluta lunga, se breve breve. Se ha
scoluto che saceste il Mendico voi cercate di rappresentate
are questo personaggio con ispirito; così rappresentate
lo Zoppo, il Monarca, il Villano: poichè si appartiene

Digitized by Google:

soltanto a voi esprimere a dovere un carattere, affe-

gnarlo si appartiene ad un'altro.

XXIV. Quando udite la voce infausta d'un corvo punto non ve ne sgomentate, ma subito usate tra voi del discernimento, e dite: Niente affatto di male da questo si predice a me; ma o a questo mio corpo, o aile mie robe, o alla riputazione, a' sigli, alla donna. Per me tutto quello che si predice chiunque sia sard avventuroso, purchè io voglia; giacche dipende dal voler mio il ritrarne un virtuoso profitto.

XXV. Voi farete invitto, se non vi azzarderete ad alcun cimento, di cui non è in vostra libertà disimpe-

gnarvi con vantaggio.

XXVI. Se vedete qualcheduno singolarmente onorato, o fornito di gran potere, o in qualsivoglia altra maniera innalzato sugli altri, non vi trasportino
mai queste apparenze luminose a chiamarlo selice.
Fate consistere ogni vostro bene in quelle cose che
son soggette alla libertà umana : così negli altri
non avra luogo contro di voi l'invidia, e l'emulazione: e voi stesso non vorrete essere Imperadore.
Senatore, o Consolo, ma libero. Non vi è altra via
per giugnere a questa tranquilla indisserenza, che il
dispreggio di tutto ciò che non dipende dal nostro arbitrio.

XXVII. Pensate, che non vi sa l'affronto colui chevi dice delle villanie, o vi bastona; ma lo sa la idea, che ve ne formate, come di un'astronto. Quando qualcheduno vi amareggia, persuadetevi, che voi siete amareggiato dalla vostra prevenzione. Proccurate dunque sopratutto, che gli esterni accidenti non ve ne imprimano alcuna: poichè se vi riuscirà qualche volta di esser ne' primi impeti libero da ogni prevenzione spregiudicato, e stemmatico, diverrete più agevolmente padrone di voi medessimo.

XXVIII. La morte, l'esilio, e turto ciò che lia

un'aspetto spaventevole, e functio ingegnatevi di farvelo come ordinario, ed indifferente a forza di una continua giornale meditazione, e più di tutti gli altri mali la morte. Così co' voitri desideri non andrete mai nè troppo basso, nè troppo alto.

XXIX. Volete voi farvi Filosofo? Preparatèvi alle pubbliche derisioni, aspettatevi che molti conoscenti vi dileggino, e vadanvi dicendo attorno: Oh! subitose subito sei tornato Estosofo tu? e donde mai quel rigido

fopracciglio?

Voi intanto sfuggendo ogni affettatura appigliatevi e questo stato di vita considerandolo unicamente, come ottimo in se e con e assegnatovi dalla provvidenza. Figuratevi dippiù che se persisterete a rettamente filosofare, tutt' i dileggiamenti si cambieranno in ammirazioni: ma dandovi per vinto, e cedendo agli altrui scherni voi vi acquisterete nuovo motivo di esserito.

XXX. Se avvien mai, che rivolgendovi tutto alle cose esteriori, nasca in voi impegno d'incontrar sortuna nel Mondo, sappiate che siete già uscito dalla vostra nicchia, poiche dovete contentarvi solo di esser Fil soso. Che se anche vorreste sembrarlo altrui, basterà impegnarvi assinche divenghiate tale agli occhi vostri, ma

spassionati, e severi.

XXXI. Non vi artristate mai con questi tali penfieri. Può essere che mi resti addietro, che sia negletto tra gli altri. Poiche se è male restarsi addietro senza avvanzamento, e senza sima: non potrete per cagion d'altri inciamparvi, nientemeno come non potete per altrui cagione inciampare in un qualche vizio. Dipende sorse da voi di ascendere al Magistrato, o di essere convitato ad un pranzo? Certo che no. Come dunque vi apporrete a vostro scomo se ne restate esclusor Come potrà darsi ignobiltà in voi quando vi ssorzate divenir commendabile solo in ciò, che vien regolato

dalla libertà umana, nel che potreste giugnere al sommo? Ma mi sarà tolto di beneficar gli amici In che senso voi dite questo? Non potran da me aver danaro. non potrò lor conferire la Cittadinanza Romana Ma dove avete appreso che somiglievoli cose siano in poter nostro, e non anzi aliene, ed estrinseche? Or colui che dispone di una cosa non propria può dirsi veramente che la doni? Dunque mi diranno gli amici, acquistatevela, perchè poi ce ne facciate copia. Rispondete a questi tali: se posso acquistarmela mantenendomi modetto, e fedele, e magnanimo, indicatemene la strada. che m'impegnerò di acquistarla. Ma se vorreste che io baratti un bene il quale in me posseggo, acciocche voi vi provvediate di cose esteriori, e che affatto non meritan nome di vero Bene; pensatelo voi stessi se le\_richieste vostre abbian dell'ingiusto, e del temerario. Che preferite dunque avere il denaro, o un amico modesto, e sincero? Se quest'ultimo, procacciate che io vi divenga, e non mi chiedete cose che mi costringono a non esservi. Ma alla patria non verrà da me alcun vantaggio. Qual vantaggio dite voi? Non sard is istato di eriggervi de' Portici, e de Bagni. Ma è questa forse la vostra incombenza? Pretender da un Filososo tali cose sarebbe come un pretendere le pianelle dal Ferrajo, e la spada dal Ciabartino. Basti a ciascuno esattamente adempiere a fuoi doveri. E se vi riuscisse di proccurare allo stato un Cittadino intero, ed onorato non li cagionerette voi grande utile? Senza dubio. Dunque neppur voi potreste restare assatto inutile. E qual situazione io dovrei occupar in essa per non efferlo & Qualunque possiate procacciarvi senza discapito della vostra integrità, ed onore. Perchè se volendo giovarle voi ne faceste baratto, qual bene potrete fargli divenuto già un nomo disonorato, e di poca fede?

XXXII. Ottenne su di voi la preferenze qualcun altro

un Convito, in una Visita, o in dar qualche sentienento? Se ciò andò bene, dovete congratularvi con chi l'ottenne. Se male, non vi attriffate di non effervi inciampato voi. Ma riffettete che non facendo quanto deve farii per comparire esteriormente è impossibile comparire. Per esempio farà la stessa figura chi frequenta un Palagio, e chi non lo frequenta, chi corteggia un Signote, e chi nol corteggia, chi l'adula, e chi non l'adula? Voi sareste indiscreto, ed insaziabile, se non pagando quel prezzo per cui si vendono. gli estrinseci onori vorreste gretuitamente ottenerli Andiamo in Piazza, fingali che le lattughe si vendano per una cinquina. Or se qualche spenditore pagando la cinquina si prende le lattughe, e voi non la pagate, non potete chiamarvi offeso se non vi si dan le lattughe : poiche siccome quegli ha le lattughe, cost woi non avete speso la cinquina. Nello stesso modo accade in tali contingenze. Non fiete stato invitato ad un pranzo? ma neppure avere speso il costo del pran-🚉o. Colui che la dà la vende a peso di adulazioni 🕻 e di correggio. Se dunque lo stimate spediente dategli un tal costo; che se non glielo volete dare, ed averne il pranzo voi fiete un ingurdo, ed un folle. Del reto non è punto vero che non dandoglielo voi non abbiate nulla in vece del pranzo, anzi voi avete molto. Non siete almeno sforzato a pascer di lodi uno che no I merita, ed a soffrire da lui tutto insolentito una fredda, e scortese accoglienza.

XXXIII. Se volete conoscere, ciò che sia conveniente alla virtà naturale nelle traverse regolatevi con quelle che avvenendo ad altri a voi non importano. Per esempio, se il ragazzo del vicino gli rompe un bicchiere o simil cosa si dice ordinariamente che così suole accadere. Sappiate dunque che se anche il vostro si rompe dovrete avere inalterabilmente la suesse disposizioni, che avesta altorche si ruppe

4 l'a

l'altre bicchiere. Così pure portatevi negli accidenti di maggior considerazione. E' morto l'altrui figlio, o donna? Non vi è chi non dica allora che questo è un mal comune a tutti gli uomini. Se poi a lui medesimo succeda qualche cosa poco differente subito se ne afsligge, e chiamasi infelice. Or egli in questo punto dovrebbe rammentarsi di qual senso su ciò a lui, quando lo senti come addivenuto ad altri.

xXXXIV. Siccome non si pianta una meta perchè resti esente da colpi, così non suron posti al mondo

i mali perchè ne restiamo affatto esenti.

XXXV. Se taluno volesse farvi schiavo, e soggettare il corpo vostro ad uno che incontra nella strada, voi montereste nelle surie. E voi che soggettate a chiunque il vostro spirito mentre altri villaneggiandovi lo riduce alla desolazione, e al dispiacere, non ve ne vergognate?

XXXVI. Merico Casaubono, ed altri Critici rigettano questo Capitolo estratto dalle Dissertazioni di Aseriano, e qui inserito dopo i tempi di Simplicio. Noixe

to abbiam rilegato in fondo di questa Versione.

XXXVII. Tutti i nostri doveri genericamente parlando son proporzionati alle varie relazioni che abbiamo. Avete un padre? Ci detta la natura ad averne ogni cura possibile, a cedergli in tutto, a tollelarlo se ci maltratta, et anche se ci bastona. Ma mio padre è uno scellerato. Or ditemi vi legano sorse i vincoli della natura a vostro padre perchè uom dabbene? no per certo; ma con vostro padre perchè semplicemente è tale. Ricevete qualche offesa da un vostro fratello ? e voi impegnatevi di trattarlo come richiede il vostro dovere: ne badate punto a ciò che egli vi sa di dispiacevole, ma solo a sar voi tutto ciò che sembravi consentaneo a' lumi di retta cagione. Imperocchè niuno paò offendervi mai, se pur voi non volesse concorrervi, e sarete offeso allora soltanto che vi terrete per offeso. Così conseguentemente troverete la obbligazion vostra verso un Vicino, un Concittadino, un Sovrano, se saprete sagacemente investigare le scambievoli relazioni.

- XXXVIII. Il principal fondamento della Religione fi è per lo appunto aver di Dio delle opinioni con formi alla verità, ed al buon senso; credendo per esempio ch'egli esiste, ch'egli con bontà e giustizia maravigliosa regola l'universo, che bisogna ubbidirgli, e ripofarci placidamente in tutto ciò che ei vien destinato di male e di bene dalla di lui provvidenza, intraprendendolo spontaneamente perchè disposto dal di lui sapientissimo consiglio. Poschè così nè vi vedrete costretto a risonder sopra di lui la cagion di vostre disgrazie, ne darete in impazienti lagnanze. Il che per verità non può evitarsi altrimente, che se lasciando di desiderare ambiziosamente ciò che dalla libertà nostra non dipende, facciate consistere i beni o mali vostri in ciò solo che ne dipende . Infatti se ingannato li faceste consistere nelle cose vili ed esterne è assolutamente necessario ; che non ottenendo ciò che desiderate, ed imbattendovi in ciò che detestate, voi incolpiate, ed abborriate gli autori di tali creduti disastri. Imperocchè ha la natura così congegnato il carattere di ogni effere animato, che fugga, ed abomini tutto ciò che sembragli incaminarli alla distruzione del proprio costitutivo, o può produr somiglianti effetti, desiderando all'incontro ed amando intrinsecamente quanto può persezionarlo, o produr somiglianti effetti. Onde è impossibile che chi crede rimanere in qualche punto offeso goda, e si compiaccia di chi n'è cagione, in quel modo stesso in cui non possiamo neppure compiacerci assatto del male istesso. Donde nasce che il figlio spesse volte ingiuriosamente molesti il padre per non averne ottenuto ciò che ha il name, e la falsa apparenza di bene!

me: e questo su il motivo della guerra litigiosa insogna tra' fratelli Eteocle, e Polinice giudicando entrambi essi buono realmente il comando, ed il Regno. Questo è il motivo che sa rinegar Dio tante volte dal Contadino, dal Piloto, dal Mercadante, da chi sa perdita de' figli, e della sua donna: mentre non può esservi soda, e vera pietà, che dove amasi l'utile insient colla virtu. Perciò rilevo che chi si ssorza di desidetare, od aborrire le cose in quella maniera che ci consigliamo i principi della natura; costui medesimamente viene ad adempire a' precesti della Religione.

Riguardo poscia al culto esteriore; secondo il nito antico della padria, non debbesi negare a ciascuna deità la libazione, i sagrifizi, o le primizie, ma puramente senza succidume, o negligenza, senza l'estremità dell'avarizia, ma non più di quel che può comportare la pro-

pria condizione.

XXXIX. Allorche venite all'indovino penfate che voi non avere alcuna notizia di ciò che debba avvenire, e che appunto venite per averla. Qual poi sia l'esito, se voi foste vero Filosofo anche prima lo avreste saputo. Poichè se appartiensi a ciò che non dipende dal voler nostro, in tal caso sarà una cosa senza alcun dubio indifferente. Dunque andando dall' indovino non vi andate con qualche interno desiderio, o aborrimento perchè così tremando ne aspetterete Poracolo, ma con perfuatione che quanto è per avvenire sia per voi indifferente, e che nulla vi monta. A tal modo potrete onestamente servirvi delle divinazioni nè potrà alcuno tacciarvene. Andate perciò spesfo a chieder regolamento con magnanima confidenza ai Santi Numi, e siano esti come i vostri Consiglieri. Del resto ricevuto il loro avviso ricordatevi chi siano mai que' che ve lo han dato, e a chi voi farete inobbediente in caso di trasgredirlo. Andate poi a consultae l'Oracolo in quel modo in cui volca Socrace, richie-

dendo cioè configlio solo in ciò che può tutto confiderarsi dipendente da un esito fortuito, ed in cui nè la ragione, nè l'arte posson somministrare de lumi a scorgere quello che si propone. Dunque allorche l'amico, o la padria son da disendersi con esporsi a qualche pericoloso cimento non vogliate consultar l'Orasolo se debbano in tal caso disendersi, o no. Poichè se l'Aruspice vi dirà che negli intestini si scorgono de' fegni infausti è manifesto che ne vien denotata per voi o la morte, o la mutilazion di un membro, o l'esilio. La ragione nondimeno vi verrà suggerendo che ancorchè tutto questo sia per succedere, devesi però affrontare il pericolo coll'amico unitamente, e colla padria . E notate che giustissimamente il grande Oracolo Pitio discacció, e tenne lungi dal suo Tempio uno scellerato, che non volle malignamente prestare soccorfo ad un suo amico ridotto al pericolo della vita-

XL. Prescriverevi una spezie di moderazione, ed una regola a cui abbiate l'occhio continuamente, e trattando con voi medesimo, e con altri. Il più delle volte offervate prosondo silenzio, e dicansi le sole cose recessarie, ed in pochi termini. Non si discorta poi se non di rado, e quando una qualche pressante occasion lo richiede; ma anche albora non si discorta di chiunque ci venga davanti; non de Gladiatori, del giuochi del circo, de' lottatori, de' cibi, e delle bevande, materie tutte in che ordinariamente suole essensi occupati. Soprattutto poi trattandosi di qualcheduno siam cautelati a non encomiarii, nè a sarpatalleli.

XLI. Se lo potete, ingegnatevi d'insensibilmente guidare qualche scioperato discorso de' vostri famigliari a materia più decorsos. Se poi sete voi solo tra melsi

estranei, non vi è meglio che tacere.

XLII. Il ridere non sie esoppo, nè troppe volte, nè sgangherato.

XLIII. Sfug-

XLIII. Sfuggite i giuramenti se può succedere sem-

pre, se no almeno per quanto potete.

XLIV. Sfuggite i pranzi fuori di vostra casa, e con gente plebea, e dandovesene occasione, perche non vi facciate trascinar da queste usanze popolari, ristettete che se un compagno è sporcato, sa d'uopo che colui che lo tocca benchè puro egli sia e netto, resti pur'egli sporcato.

XLV. Tutto ciò che serve al corpo si usi in quanto ne può profittare lo spirito, come il mangiare, il bere, gli abiti, l'abitazione, la corte. Tutto ciò poi che appartiensi alla ostentazione o alla mol-

lezza, ripudiatelo.

XLVI. Da' piaceri corporei prima di prender moglie mantenetevi, per quanto si può, illibato. Presa che l'avrete, ve ne servirete secondo le leggi dell'onettà naturale. Ma non prendendola non molestate chi l'ha, non lo riprendete, nè v'andate dappertutto gloriando che voi non ne avete.

XLVII. Se qualcheduno vi avvisa che altri sparla di voi non perdete tempo, a dimostrar salso ciò che vi s' imputa, ma rispondete, che quel maledico non dovez molto essere istruito degli altri innumerevoli vostri vizz, perchè in altro caso non avrebbe solo sparlato di que pochi-

XLVIII. Non è necessario frequentare i Teatri, e gli Spettacoli; ma portandolo le circostanze, ed andandovi sate vedere che voi non siete partitario che di voi stesso, essendo piacer vostro che succeda ciò che deve succedere, che resti vincitore chi deve restare : così non cadrete ne' calappi dell'impegno. Astenetevi poi all'intutto dal sare acclamazioni, dal riso per qualche sacezia, o da quel pertinace batter di mani. E dopo uscitone non andate molto contrastando su ciò che si è veduto, non importando punto simili dispute al vostro miglioramento. Altrimenti da ciò potrebbe argomentarii che lo spettacolo vi ha sorpreso.

XLIX. Non

XLIX. Non venite mai a fentir le recite, nè v'inducete facilmente a censurare. Che se volete censurare serbate a tutto potere la gravità, e la costanza, e badate innememente a non offendere, o disgustarvi alcuno.

L. Dovendo trattare con qualcheduno, soprattutto co' Grandi, siguratevi tra voi come in tal caso si sarebbe reg lato socrate, o Zenone: Nè così vi mancherà mai una regola per saggiamente portarvi nelle occorrenze.

Ll. Dovendo abboccarvi con un Signore, figuratevi che potete non ritrovarlo in cafa, o chiuso nel gabinetto, che possono serrarvisi le porte, e ch'egli facciavi una fredda accoglienza. Che se e di vostro essizio ancor con tutti questi incomodi abboccarvici, sostrite volentieri se ciò vi si sa, senza dir mai, ma cestui non era dattanto, perchè questo è un parlar da plebeo, in cui facciano impressione le cose esterne.

LII. N'elle conversazioni guardatevi di spesso, ed eccessivamente discorrere de vostri satti, o pericoli. Poiche non dovete credere, che a quel modo che piage a voi ricordarvene, così ad altri piaccia il sentirlo.

Lill. Guardatevi pure di fare il buttone. Questo è un luogo troppo lubrico donde possiate simucciolare ad un tratto plebeo, ed insieme in questa sola maniera voi decaderete dal concetto, e dall'offequio de' vostri conoscenti.

LIV. E' anche un punto in cui la virtù molto pericola quado si avvanza taluno a discorsi lascivi, e succidi. Allorche cadrà semigliante ragionamento (se lo comportano le circostanze) sgridate colui che cost vaneggia; che se non possiate ciò sare, o col silenzio, o col rossore, o colla ciera, sate conoscere che voi malvolentieri sessirite un tal discorso.

LV. Se l'impura immagine di qualche voluttà vi

cer dall'impeto, ma fate che quella aspetti voi, e woi impetriate frattanto da voi stesso un momento; nel quale considerate ambi i tempi, e quello in cui vi godrete immerso nel piacere, e quello in cui dopo averne goduto ne sarete pentito, e da voi stesso ve ne sgriderete. Al contrario immaginatevi quanto vi rallegrerete, e loderete di voi medesimo dopo esservene astenuto. E benchè avete una occasione troppo opportuna al piacere non vi sate vincere, e strassicinare da vezzi, dalle attrattive, e dalle lusinghe sue, ma opponete a tutti questi potenti assalti il pensare, Quanto è più soave l'esser coscio a se stesso di asser restato vittorioso.

LVI. Facendo qualche cosa che avete creduta espediente, non temete di esser veduto in atto di sarla, ancorche altro ne possano gli altri argomentare. Poiche se la cosa è illecira voi non dovrete sarla; mase voi sate rettamente, perchè aver paura di chi non

gettamente vi riprendono?

LVII. Siccome in Dialettica il dire: E' giorno, ed è notte; disgiuntivamente, va troppo bene, ma è un assurdo se congiuntivamente s'intenda; così pure nella nostra vita appropriarsi la maggior parte di ciò che ci si presenta va troppo bene riguardo all' eguaglianza che si vuole in essa, come in un pranzo, osservare. Nel qual pranzo presentandovisi qualche cosa, dovete ricordarvi a ristettere non solo al vantaggio pel corpo vonstro, ma più di tutto al riguardo che debbesi avere per chi vi dà il pranzo.

LVIII. Se vestite un personaggio disadatto alla vofira abilità, voi non solo malamente lo rappresenterete, ma non curerete dippiù quello che dovreste, e

potreste rappresentare.

LIX. Siccome in caminando voi state attento a nonporre il piè nudo sopra un chiedo , o a non islogarvelo velo, così in tutte le azioni voltre badate, che non refii offesa punto la ragione che n'è la regolatrice. El che se esattamente in ogni occasione osserveremo, con maggior sicurezza, e cautela potremo intraprendere gli

affari più delicati.

LX. L'atmossera degli averi deve esser limitata da' bisogni del corpo, come il piede dalla scarpa. Se dunque non oltrepasserete questi limiti, voi sarete moderato; ma se gli oltrepasserete, sarà d'uopo che poscia andiate di male in peggio come ruinando in un procipizio. Come per lo appunto anche avviene della scarpa stessa, poichè se vi dimenticate ch'essa è fatta per quel tal bisogno del piede, ve la farete prima dorata, poi rossa, ed alla imperiale, e per ultimo anche stellata di ricami, e di gemme.

LXI. Le nostre Fanciulle, siniti gli anni quattordici, son chiamate dagli uomini Signore. Onde vedendo este che altro non resta loro da desiderar se non la venere, principiano ad azzimarsi tutte, ed a riporre in ciò il tempo, e le speranze. Onde è da desiderare che capissero non meritar esse dell'onore; che quando fansi vedere sutte modeste, ed adorne di una vereconda pudicizia.

LXII. E' fegno di poco giudizio l'occuparfi lungamente d'intorno al corpo, come esempigrazia impiegar molto tempo a spasso, o a pranzo, ber molto, andar molto del corpo, usar molto di v. . . Poiche debbonsi eseguire sissatte faccende di passaggio : e tutto il pensiero nostro rivolgersi alla coltura dello spizito.

LXIII. Quando taluno vi fa, e vi dice ingiurie penfate che egli le fa, e dice supponendo di adempire ad un suo dovere. Ne può effer mai che quegli creda ciò che ne pensate voi, ma ciò solo che ne sembra a lui. Che se egli malamente pensa e s'inganna, egli soltanto è che s'inganna, e non voi siete l'offeso. Poiche se qualcheduno ingannandosi creda falsa una verità intritricata, ed oscura che altri gli dica, il disetto non è in costui, ma in colui che s'inganna. Se dunque sarà così regolato il vostro irascibile, con un cuore magnanimo soffrirete volentieri chi v'ingiuria, soggiugnendo sempre alle dilui invettive, così è sembrata la cosa a costui.

LXIV. Ogni cosa è satta a due manichi, per uno si può prendere, per un'altro no. Se avete un fratello sgarbato, non pigliate la cosa per questo manico; ma piuttosto per l'altro ch'egli vi è fratello, che siete stati insieme educati, e così la prenderete pel manico

con cui si può prendere.

LXV. Non conchiudono questi entimemi. Io son più ricco di te, dunque son io miglior di te; io son più eloquente di te, dunque son io miglior di te. Ma sembran più retti poi quegli altri. Io sono più ricco di te: dunque ho più denaro. Io son più eloquente di te: dunque ho miglior dicitura. Ma voi non entrate in questi paragoni, perchè non siete nè denaro, nè dicitura.

LXVI. Lavasi qualcheduno prima dal tempo? non dite che mal si è lavato, ma che si è lavato prima del tempo. Beve un'altro del troppo vino? non dite che egli è pessimo bevitore, ma che ha bevuto troppo: Poichè se non conoscete prima la di lui intenzione; donde voi sepete se egli non ha satto bene ? Con questa massima non avverrà mai, che crediate vere le

apparenze, e le altrui relazioni.

LXVII. Non vi spacciate mai per Filosofo, nè vi dissondete tra persone ignoranti a dar massime, e precetti. Per esempio in un pranzo non vi mettete ad insegnar come si debba mangiare, ma mangiate come si deve. Così Socrate ribattè l'ostentazione altrui. Venivangli spesso de' giovani, che volevano esser da lui raccomandati, ad altri Filosofi; e Socrate li saceva suoi seguaci; così sossimi pesso concetto in cui presso gli altri incorreva.

LXVIII. Se

LXVIII. Se tragli idioti cadrà discorso d'intorno a qualche massima, custodite per lo più il silenzio. Imperocchè sarebbe esporsi a troppo gran cimento metter subito suori ciò che non è stato prima ben ruminato. Che se dicendovi alcuno: che voi siete affatto digiuno di quella materia: voi non ve ne risentirete punto; abbiate per certo che già avete dato buon cominciamento al lavoro. Poiche anche le pecore, benchè non mandando fuori il fieno donde fon pasciute non diano a divedere a' Pastori la quantità del loro alimento; per mezzo di esso però dentro il corpo loro variamente modificato fi veggono fecondifsime e di lana, e di latte. Ancor voi dunque non andate al popolo mostrando regole, e massime; ma concuocendole bene, e ruminandole riducetele alla pratica giornale.

LXIX. Se vi siete avvezzato a nodrire il corpo con frugalità, e temperanza non vogliate perciò di voi medesimo compiacervi, nè se voi siete astemio ad ogni minima occasione andate soggiugnendo che siete astemio. E se talvolta vi volete esercitare in qualche co-sa increscevole, in vantaggio vostro, non d'altri; non andate in pubblico ne' surori del verno ad abbracciar nudo le statue, ma quando avete una estrema sete sorbendovi un poco di acqua gielata secretamente spus

tatela, senza farne motto ad alcuno.

LXX. Lo stato, e la marca del plebeo si è di non attender giammai da se stessio vantaggio, o danno, ma dalle cose esteriori. Lo stato, e la marca del Filosofo si è di attendere ogni vantaggio, o danno non da altri che da se stessio.

LXXI. Segni di avvanzamento nella Filosofia sono il non riprendere alcuno, non lodar alcuno, non incolpare alcuno, non accusare alcuno, nulla spacciar di se stesso come se si susse, o si sapesse qualche eosa da noi. Il vero Savio impedito, o tenuto lon-

tano da qualche intrapresa ne dà la colpa a se stesso. Se è da qualcuno lodato si ride tra se delle di lui lodi: se vien ripreso non si disende, ma sta attento, e guardingo come un convalescente che teme sempre non ismuoversi da quello stato nel quale si va rimettendo. Egli sa dipendere ogni suo desiderio dal voler suo; odia ciò solo che non è secondo la natura, e sfugge di appetir quanto non è in poter suo di ottenere; regola il concupiscibile colla moderazione; non si cura affatto se sia tenuto stolido, o inerudito; e sia nalmente custodisce gelosamente se medesimo, come un nimico, ed un insidiatore.

LXXII. Se taluno perchè intenda, e sia nello stanto di bene spiegare i libri di Crisippo ne va tutto infuperbito, voi dite; se Crisippo nulla avesse scritta con oscurità, e con mistero, già questi nulla avrebbe di

she gloriarsi .

Lo scopo de miei studi è conoscere i precetti che ne de la natura, e praticarli. Chieggo dunque un interprete di esta: mi si propone Crissppo: vengo a consultarlo, ma gli scritti suoi nodriscono degli enimmi; perchè io m'indirizzo da una spositore. Or io nulla ho fatto di bello sin ad ora. Trovato che avrò lo spositore e lettolo, mi resta di porre in pratica i dettami già imparati, in che solo consiste il pregio tutto dell'opera. Se io mi arresto alla sola sposizione, che altro son diventato se non un grammaticuccio in luogo di Filososo, toltone solo che invece di Omero io ho spiegato Crissppo? Che anzi io mi vergogno quando sento richiedermi da taluno, che gli spieghi i detti di Crissppo, non vedendo in me satti che soniglino, e corrispondano a' detti di Crissppo.

LXXIII. Tutto ciò che fin qui si è insegnato offervatelo costantemente come leggi affatto inviolabili senza macchia di empietà. Nè vi curate delle diceriodel volgo qualunque esse siansi; poichè queste non di perdono dall'arbitrio vostro, ma dal capriccio degli

ignoranti.

LXXIV. E fino a quando differirete di fregiarvi del più bello delle virtù, senza assatto avvilire, e violar colle scelleraggini la ragione, ch'è l'unico vofaro distintivo? Avete già ricevuti i precetti cui dobbiate conformare il vostro costume; l'avete voi fatto? È qual nuovo Maestro aspettate più alla cui venuta disferiate di corriggervi? Voi non siete più ragazzo, ma un uomo adulto. Dunque se farete il non curante, se vi arresterete ad ogni passo, se poi ad un intertenimento ne aggiungiate un'altro, e ad un proponimento unaltro, fissando alla mutazion vostra or un giorno ora un altro, vi accorgerete poi con dolore che non avete saputo profittar degli avvisi, ma che sarete un' uom plebeo ed in vita, e pella morte. Ora dunque appigliatevi al metodo di una vita persetta, e virtuosa, e tutto ciò che vi paja conveniente a tal metodo piantatelo per voi come una inviolabil legge. E venendovi innanzi qualche cimento laboriofo, o piacevole, gloriofo, o vituperevole ricordatevi che ora vi si e presentata, la zuffa, che gli attacchi d'Olimpia son giunti, che non son lecite le dilazioni, e che il profitto di tutte le antecedenti riflessioni in una strage, o resistenza può perdersi, o serbarsi intero. Così Socrate divenne quel valentuomo, ch'egli fu, in tutte le occasioni a null', altro stando più accorto che a sentir le voci della ragione. E voi benchè non siate ancora un Socrate. dovete però viver come uno che vuol diventarci.

LXXV. Il primo grado, ed il più necessario della Filosofia si è l'uso, e la pratica de' precetti, come per esempio che non debbest dir buggia. Il secondo delle dimostrazioni: come, perchè mai non debbast dir buggia. Il terzo grado che questi due conferma, e distingue, come donde accada che questa tale ragion sia dimostrativa, che cosa sia dimostrazione, che cosa

corollario, ripugnanza, vero, o falso. Donde vedeste che il terzo grado è necessario per montare al secondo, il secondo pel primo: il più necessario poi ed in cui bisogna sermarsi è il primo. Ma noi operiamo alla rovescia; soichè ci sermiamo nel terzo gradino, e dentro a' suoi limiti sacciamo aggirare ogni nostra applicazione, che del primo niuna cura si tiene affatto. Ecco perchè noi diciamo le huggie, mentre sappiamo dimostrare che non si debban queste dire.

LXXVI. In ogni intraprela fate questi voti:

Io v'ubbidisco, o Stelle, e voi guidatemi Dove ancor contro voglia avrei da giugnere.,

LXXVII. Chi si adatta al destino è buon Filosofo.

LXXVIII. Evvi pure la terza sentenza: O Critona
se così han provveduto gli Dei, così si faccia. Anito,
e Melito occidermi possono, ma non nuocere al mio spirito.

#### FRAMMENTO

Tolto da ARRIANO, E CH'E' UNA INTERPOLAZIONE DEL TESTO AL CAP. 34.

LXXIX. DErlocche di qualfivoglia cosa considerati gli antecedenti, e le conseguenze determinatevi ad imprenderia. Altrimente sul principio con grande ansietà senza ristettere all'avvenire l'abbraccerete, ma poscia non riuscendo avrete motivo di vergognarvene.

LXXX. Volete voi restar vittorioso ne' giaochi Olimpici? Anche io, per Giove; poiche è stimato que-Ro il colmo della gloria. Ma mettetevi prima a pon-

derarne

derarne le premesse, e le conseguenze, e così poi risolvete se debbasi intraprendere la cosa. Bisognerà che voi meniate una vita metodica, vi cibiate a fòrza, vi aftenghiate da' dolci, vi esercitiate necessariamente, ed in un ora determinata, esponendovi al caldo, al freddo, non bere acqua agghiacciata, non ber vino a soddiffazione, e per dirla in una parola è spediente che vi consegniate al Maestro come ad un Medico; di poi dovete scendere all'attacco, talvolta ricevere offesa alla mano "slogarvi un tallone, ingliottir globi di polvere, talvolta anche aver delle percoffe col bastone, e reitar vinto dopo tante premesse. Dopo aver maturamente fatte tutte queste ristessioni, le ve ne resta ancor desiderio appigligliatevi a' combattimenti Atletici . Se no farete come i Ragazzi che ora lottano, ora fanno i fonatori di flauto poscia i gladiatoria dopo suonan le trombe, finiscopo a rappresentar tragedie. Voi pur così ora atleta , indi gladiatore, poscia oratore, alla fine Filosofo, generalmente poi nulla di questo farete, dandovi come una bertuccia ad imitar tutto ciò che vedrete, ed ora ad una cosa attaccato ora ad un'altra appunto perchè voi non faceste risoluzione soda, e sennata quando la eliggeste; ma temerariamente seguiste la leggerezza, ed i ghiribizzi, del vostro capriccio. Così certuni mirando, o sentent do qualche Filosofo, che dica! Quanto è profondo, e ragionato Socrate! ovvet dica: Chi può come lui pensare, e chi può raziocinare come lui i tosto anche essi voglian mettersi a filosofate.

Rissettete primieramente al general carattere, ed alle qualità dell' vomo. Indi spiate di vantaggio se alle anzidette cose possa reggere il vostro naturale. Volete essere un celebre combatticer da Quinquerzi, o da Palestras Miratevi le braccia, riguardate alle cosce, ed a' lombi, cose tutte, che ad alcuni concede, ad altri nega la natura. Credete voi che volendo esser Filosofo po-

Digitized by Google

trete continuare a mangiar della stessa maniera, a sbevazzare, ad esser così rincresciolo? Bisogna vegghiare,
saticare, appartarvi da' famigliari, sossirire i dileggiamenti del Servetto, esser dappertutto l'insimo, negli
onori, nelle cariche, ne' giudizi, in ogni affaruccio.
Considerate poi attentamente se sossirire volentieri di
cambiar con tutti questi incomodi la vostra quiete, libertà, pace. Se non volete un tal cambio badate a non
rappresentare qual Ragazzo ora il Filososo, appresso
il Doganiere, indi l'Oratore, poscia il Fiscale. Non
son cose queste che tra di loro si accozzano. Uno uomo dovrete esser voi o buono, o cattivo; o dovrete
coltivare la più nobil parte di voi, o la più vile; o
tutto occuparvi sulle cose interne, o solo curar l'esterne: cioè o dovrete tener luogo di Filososo, o di uomi
da dozzina.

FINE DEL MANUALE.



#### DETTI MEMORABILI

# EPITTETO.

A vita di un nomo del secolo è fimile

ad un torrente torbido, limaccioso e di difficil varco, e rovinoso, e strepitevole, ed insieme momentaneo. II. Uno spirito poi dedicato alla

virtù somiglia ad una viva fontana limpida, tranquilla, dolce a berfi, fatta per comun ufo, e ricca, ed innocente, e che nulla cagiona altrui di danno.

III. Se volete effer buono figuratevi prima che voi

fiete cattivo.

IV. Meglio è incorrer di rado de' difetti confessando di propria bocca di far qualche volta delle azioni sobrie, e temperanti; che incorrer di rado ne' disettidicendo d'incorrervi spesso.

V. Raffrenate i perturbamenti del cuore le non vo-

lete da essi restar punito.

VI. Non vi vergognate del disonore a segno di ver-

gognarvi della verità.

VII. Se volete incontrar buona fama imparate a parlar bene, ed imparato di parlar bene impegnatevi di operar bene, e così poi potete raccoglier il frutto d'incontrar buona fama.

VIII. Questo Frammento sta inferito nell' Encheridio

\*Cap. 64.

IX. Lie

IX. Libertà, e servitù son sinonimi di virtù, e vizio: or queste dipendon dalla nostra elezione; quegli dunque che va lontano dal vizio è per quelle indifferente. In costui sarà la mente quasi padrona del corpo, e di ciò che gli appartiene, e di ciò che non è soggetto al voler nostro. Ora non può dirsi servo chi ha padrona la volontà.

X. Pessima lega sa la libertà del corpo, e'l vizio del cuore. Chi è libero col corpo, ma schiavo delle passioni nel cuore è vero schiavo: mentre all'opposto chi è schiavo col corpo, ma libero col cuo-

re, questi è libero realmente.

XI. La schiavitù corporale ci si toglie, e dalla natura colla morte, e dalla fortuna col danajo; ma la schiavitù del cuore non da altro può esserci tolta che dalla virtù col sapere, colla sperienza, colla magnanimità, coll'esercizio.

XII. Se volete viwer tranquillamente, ed amato da tutti ingegnatevi di avere affezionati i vostri compagni. Gli avrete affezionati se ammaestrerete chi vuole, e non avrete che fare con chi no'i vuole, o si è dichiarato seguace del vizio. Poichè suggirà con costui, che da voi sugge, la malvagità, e la scelleraggine, restando con chi con voi resta la probità, e la libertà.

XIII. Non conviene che colui medesimo, il quale addolcisce co' doni delle api le sue bevande, voglia amareggiar col vizio la ragione il dono più singolare di Dio.

XIV. Colui che ama troppo il danajo, le volutrà, il fasto non può nello stesso tempo amare, e promuovere il bene della Socierà; colui solo può sarlo che ama l'onestà.

XV. Siccome non vorreste ad ogni conto sommergervi nel mare stando seduto a poppa di un bastimento grande, bello, e carico di oro; così neppure dovrete desiderare di sommergervi nelle cure seduto in un ampio, e magnissico palagio.

XVI. `In-

XVI. Invitati ad un pranzo noi ne cibiamo di ciò che ci fi presenta, che se taluno volesse ricercar dal convitante un pesce, od una torta sarebbe tenuto per fanatico. Ora noi in questo mondo chiediam da Dio ciò che egli non ci dà, non contenti di quel

molto ch' egli ne ha dato.

XVII. Sono poi molto ridicoli que' che si compiacciono con tanta boria di cose esterne, e che son suori della nostra elezione. Dice taluno. Io son miglior
di te perchè ho molti, e belli poderi mentre tu muori
miseramente dalla same. Altri si gloria di essere uom
consolare, altri Tutore, e certuni si paoneggiano della bellezza de' loro ricci. Ora un cavallo non potrebbe dire all'altro io son miglior di to, che ho molta
erba, ed orzo, ho la briglia di oro, e' guernimenti
preziosissimi, potrebbe solo dirgli: io son più valente
al corso di te. A buon conto ogni animale si giudica
migliore o peggiore dalla virtà, o dal vizio proprio.
Solo dunque l'uomo è tra gli altri che non ha virtà
alcuna, e gli bisogna ricorrere a' capelli, agli abbigliamenti, agli antenati?

XVIII. Se un Medico non più prescrive qualche rimedio se ne assiligge l'Infermo, e si riputa per disperato. E perchè la Gente del Secolo non ha le medesime disposizioni con un Filosofo, onde veggendolo non più insegnar alcuna massima virtuosa stimi aver egli già

disperato della di lei emenda?

XIX. Chi ha corpo ben disposto tollera i caldi, e i rigori del freddo con franchezza: Così pure chi ha il cuor ben disposto sostre volentieri lo sdegno, l'ipocondria, l'eccessiva allegrezza, e tutt'i perturbamenti dell'animo.

XX. Domandate a voi stesso se volete arricchire, o esser selice. Che se volete arricchire sappiare che ciò non è una cosa lodevole, perchè non dipende da voi; ma se desiderate di viver selice questa si che è

....

ottima cosa, e la quale dipende dalla volontà vostra. Poichè le ricchezze ci sono dalla sortuna improntate per breve tempo, ma la vita selice ce la sacciamo noi colle nostre mani.

XXI. Siccome in veggendo in una cassettina d'avorio, o d'oro-una vipera, un aspide, uno scorpione, voi perciò non gli amate, e gli chiamate animaletti beati; ma sapendo che son velenosi, e di nocevol natura voi gli abborrite; e odiate; così pure osservando la empietà sepolta negli agi, e nella opulenza nosi vi sate sedurre dagli esterni splendori, ma abborrite l'empietà.

XXII. Le ricchezze non son veri beni; la profufione è un vero male. La temperanza è un vero bene, poichè c'invita al risparmio, ed alla conservazion delle nostre robe, ma le gran ricchezze c'invitano alla profusione, e ci distaccano dalla temperanza. Dunque è difficile che un ricco possa esser tem-

perante, o che un temperante sia ricco.

XXIII. Siccome se foste concepito, o nato in un vascello voi non vorreste per questo motivo divenirme Piloto poiche nulla giova esservi nato: ci vuol' arte; così pure non pertengonsi a voi le ricchezze in cui nascete, ma la ragione. Prendetevi dunque tutto il pensiero, e stimate cosa vostra realmente soltanto ciò che è a voi congenito, e naturale, quale la ragione.

XXIV. Se foste nato in Persia non avreste desiderio di abitar nella Grecia, ma di vivere selice in Persia. Perchè dunque nato nella povertà cercate uscime, e

non piuttofto restandovi viver felice?

XXV. Siccome è molto meglio esser sano, e salutevole in un picciolo, angusto, e disadatto letticciuolo, the stare ammalato in un ampio, e spazioso letto; così in una tenue fortuna quasi ramicchiandosi è meglio esser selice, che in un'ampia sottuna essere inselice. XXVI. Non

Digitized by Google

XXVI. Mon è la povertà che incomoda, ma la cupidigia. Non è la ricchezza che ci afficura dal timore, ma la ragione. Se dunque farete incetto di quefta non desidererete le ricchezze, nè vi laguerete della povertà.

XXVII. Si è addotto questo Frammento sopran. 17. XXVIII. Viver decorosamente, e vivere alla grande son cose molto disferenti. La prima vita richiede temperanza, civiltà, e frugalità; ma questa seconda va accoppiata colla intemperanza, col lusso, col dispregio di ogni forbitezza, e civiltà; delle quali la prima certamente è lodevole, la seconda vituperevol molto. Se dunque voi volete meritar loda, non cercate di esser lodato per una vita alla grande.

XXIX. L'aver soddissatto alla fame sia il termine per voi di ogni cibo, o beyanda, e la fame faccia le veci di condimento, e di squisitezza nella tavola. Cost non mangerete più del bisognevole, non avrete bisogno d'intingoli, e Cuochi, e vi accomoderete ad ogni bevanda.

XXX. Servitevi di tavola non sontuosa ed inseme tetrica, ma ilare, e frugale; affinche ne lo spirito erroneamente si attristi, e si disgusti affatto di ogni lecito piacer del corpo, ne dall'altro canto questo gongolando tralle delizie della opulenza abbia poscia a pagarne il sio molestato dagli acciacchi, e dalle malattie.

XXXI. Abbiate pensiero che si gratifichino col cibo non solo gl'intestini, e'il ventre, ma colla ilarità ancora lo spirito. Poichè il cibo se ne va via, e questa dal corpo non si diparte mai.

XXXII. Pranzando dunque ricordatevi che voi dovete dar tavola a due convitati al corpo, ed all'anima. Dippiù riflettete che quel che date al corpo non vi perfitte, ma quel che date allo spirito dovra per sempre restarvi.

XXXIII. Si

XXXIII. Si è addotta sopra al num. 113. una Sen-

tenza qui replicata: l'altra è la seguente.

Fate che non prendiate co' cibi il veleno dello sdegno. Poiche gli più squisiti cibi dopo presi da noi si dipartono, ma imbevutosi lo si irito di rabbia, e stizza ne sarà perpetuamente dominato. Guardatevi dunque di affrontare i compagni di tavola con villanie spintovi dalle surie, ma rallegrateli più tosto colla mansuerudine, e la semplicità.

XXXIV. Badate che pranzando non affiftano più fervienti, che convitati poiche è affurdo che a pochi

servan molti.

XXXV. Sarebbe di bene che voi stesso in cucina ajutaste i servi, e presentativi i patti ne diate a questi squalche porzione. E non portandolo il tempo, ricordatevi almeno, che voi adagiato siete servito da chi fatica, voi che mangiate da
chi non mangia, voi che beete da chi non beve, voi
che chiacchierate da chi si tace, voi che vi state sciolto, e spensierato da gente attenta, e sollecita. A questo modo nè voi acceso sossirirete qualche sgarbo, nè
ad altri ne farete.

XXXVI. Il contendere, e litigare è mal fatto sempre, e dappertutto, ma principalmente dopo che si è ben bevuto. Poichè non può l'ubbriaco persuader di alcuna cosa chi non lo è, nè questi al contrario potrà persuader l'ubbriaco. Onde dove non si sta digiuno

niuna disputa conchiude.

XXXVII. Le cicale sono un animaletto musico le chiocciole son mutole: quelle godon del caldo, queste dell' umido; le chiocciole sono svegliate dalla ruggiada, e per riceverla caccian suori le testicciuole dal guscio ; le cicale al contrario son deste dalla virtà del più servoroso sole, ed allora canticchiano. Se voi dunque volete avere una vita regolare, e quasi musicale quando il vino irruggiada l'animo, non permettete che

Digitized by Google

egli si affacci, e si sporchi, e sol quando tra' saggi consessi egli sarà come acceso dal divin suoco della ragione allora permettete che sovranamente vaticinando

prorompa negli oracoli della giustizia.

XXXVIII. Chi con voi tratta può riferirsi ad una di queste tre classi: o è miglior di voi, o inseriore, o eguale. Se migliore ascoltatelo, ed obbeditegli; se inseriore non gli andate dietro non vi ci avvilite; se eguale confermatevi a' suoi voleri senza farvi trasportar mai dallo spirito di contradizione.

XXXIX. E' meglio cedendo alla verità vincere il pregiudizio, che cedendo al pregiudizio effer vinto

Malla verità.

XI. Se cercate la verità, non v'impegnate molto a cercar la vittoria nelle dispute. Se voi trovate la verità, voi non siete mai vinto.

XLI. La verità è vittoriosa in se, il comun pregiu-

dizio in testa agli altri.

XLII. Meglio è avere una sola cosa in libertà, e vivere imperterrito, e libero, che averne molte ed essere schiavo, cioè: E' meglio essere schiavo ed avere in libertà il cuore, che esser libero, ed averlo pieno di passioni.

XLIII. Se vi dispiace un genere di vita , non cercate di cambiarlo. Vi dispiace il servire ? non vi fate servire. Poichè facendolo vi sembrerà che prima di

averlo fatto voi fiate stato ancor servo.

Siccome il vizio non è virtù, così il vizioso non.

è libero, il virtuoso non è schiavo.

XLIV. Siccome un uom fano non vorrebbe effer fervito dagli ammalati, e convivere con ammalati, così un uom libero non deve foffrire di effer fervito da schiavi, o che que con cui tratta fieno schiavi.

XLV. Se volete effer distinto dagli schiavi, liberatevi voi dalla schiavità. Ve ne libererete liberandovi dalle passioni. Nè Aristide sa detto giasso, nè Epaminonda su detto Divino, nè Licurgo su chiamato li, beratore perchè eran ricchi, ed avean numerosa servità; ma solo perchè poveri ebbero il coraggio di liberare la Grecia.

XLVI. Se volete abitar ben sicura una casa imitate l'esempio dello Spartano Licurgo. Egli non circondò la sua Città di muraglie, ma volle che susse munità dal coraggio de' Cittadini, e così li conservò perpetuamente liberi. Così pur voi non vogliate edissicarvi d'intorno de' sontuosi palagi, non eriggervi de' sorti, ed alti Torrioni; ma consermate a pro vostro quegli che son con voi a sorza di benesizi, di sedeltà, di affetto. In tal caso non temete che entri nel vostro elbergo cosa alcuna nocevole neppure se tutto il numeroso stuolo de' vizi, e de' viziosi si allarmasse ad assaltarato.

XLVII. Non ornate i vostri appartamenti con damaschi e quadri, ma fate che spiri tutto una nobile temperanza. Poichè quegli adobbi sono estrinseci, sono momentanei incanti dell'occhio, ma la casa vien dalla temperanza adornata son un adobbo intrinseco, indelebile, e perpetuo.

XLVIII. Abbiate più a cuore di moltiplicar gli

amici, che l'armento.

ALIX. Come il lupo fomiglia al cane', così l'adulatore, l'adultero, il parassito all'amico. Badate dunque di non ammettere in casa de lupi in vece di cani.

L. Far che ingessate le stanze, e luminose sien di meraviglia altrui è proprio di un uom dedicato alla esterna pulizia; ma rendere splendido il tratto colla garbatezza, e l'avvenenza è proprio di chi ami insieme gli uomini, e l'onessa.

Ll. Se vi farete le gran maraviglie di una cosa da niente sarete stimato incapace per le cose grandi, ma se dispreggerete le cosette picciole riscuoterete le grandi ammirazioni.

LII. Non

LII. Non vi è passion più bassa, ed abjetta della lussuria, della avarizia, dell'arroganza; non vi ha più bella virtù, e più gentile della magnanimità, della

mansuetudine, dell'amore alla Società.

LIII. Noi chiamiamo stitici, e molesti que' savi Filosofanti i quali non danno la natura sensibile per regola
del piacere, riprovandolo conte contrario alla virtù;
mentre stimano vero quel solo piacere che si prova, e
si sente nell'acquisto della giustizia, della temperanza,
della libertà di spirito. Or io dico se gode l'anima secondo Epicuro de' beni del corpo che son minori,
non godrà poi delle virtù che son beni suoi, e che
sono incomparabilmente maggiori?

Ma la natura stessa mi dà la verecondia; io mi arpossico, ed ho del ribrezzo quando stimo di profferir cose alquanto libertine, e turpi. Questo è che non mi fa stabilir la voluttà per l'unico bene, e l'unico sing

della mia vita.

LIV. Le Madamigelle Romane han sempre in mano, e baciano i libri della Republica di Platone,
perchè vuol communi le semmine. Ma esse badano
alla corteccia, non al sin politico del Filososo. Vietando egli che uno coabiti con un'altra, e che prendasi la inoglie unica per se, come da noi si cosuma non vuol perciò comuni le semmine, ma abolisce le nozze nostrali, e ne introduce un'altra spezie. In somma è natural congenito all'uomo di goder quando trova chi patrocina, ed autentica in qualche modo i suoi vizi, ed è massima filososica che non
si muove neppure un dito senza qualche cagione misteriosa.

LV. Delle cose piacevoli quelle che più di rado

godonsi più piacciono.

LVI. Se alcuno non abbia moderazione ciò che è piacevolissimo può divenirgli estremamente spiacevole.

LVII. Merita dunque ogni Ioda Agrippino, che quantunque tunque uomo degno di grande stima non lodò se medesimo, ed anzi lodato da altri, arrossiva. Era egli un uomo che solea comporre un encomio di ciò che più lo molestava. Se era assalto dalla sebbre scriveva la loda della sebbre, se era infamato della infamia, se andava in esilio, dell'esilio. Una volta pranzando egli sopravvenne il Ministro a dirgli che Nerone lo esiliava; Dunque, rispose, andremo a pranzare in Aricia.

LVIII. Il Frammento che qui suole inserissi è de Diogene. Vedete Stobeo nel serm. 7. de Fortitud.

LIX. Come una bilancia esatta non si corrigge dall' altra esatta, nè si giudica dalla fassa; così pure un Giudice giusto nè si corrigge dagli altri giusti, nè dagli ingiusti può esser giudicato.

LX. Come una cosa persettamente dritta non ha che sare con un altra pur diritta, così neppure una

cosa giusta coll'altra giusta.

LXI. Non vi mettete a giudicar gli altri, se prima

non avete giudicato voi stesso.

LXII. Volete esser giusto ne' vostri giudizi? cercate di non conoscere ne l'una nè l'altra delle, parti, e di conoscer bene la causa.

LXIII. Sarete irreprensibile ne giudizi se irrepren-

fibile nella vita.

LXIV. E' meglio che chi ha giustamente deciso sia ripreso da chi è stato giustamente condannato, che ingiustamente decidere ed esser giustamente dalla natura ripreso.

LXV. Siccome la pietra Lidia ha virtù di provar Poro, ma non di esserne provata; così pure il Giu-

dice.

LXVI. E' male che il Giudice fia dagli altri giudicato.

LXVII. Come d'una cosa diritta non v'è più dipitta, così d'una cosa giusta non havvene un'altra più giusta.

LXVIII. Chi

Egli da un Cittadino su privato dell'occhio, ed avendo avuto dal popolo in suo potere l'offensore perchè secondo il piacer suo lo gastigasse, non lo gastigò. Ma dopo averlo educato, e satto divenire uom dabbene portollo nel pubblico Teatro. E standone tutti ammirati gli Spartani, Signori, disse, cossui che ho da voi ricevuto matereato, e temerario ve lo rendo sommesso, e sociabile.

LXIX. Pittaco avendo ricevuto da uno scellerato un notabile affronto, ed avendo la facoltà di punirlo, lo lasciò andare dicendo. Migliore è il perdono che la vendetta; quello è proprio dell'uomo, e questa d'una

fiera.

LXX. Il più nobile atto della natura è quando sa raffrenare, e sossogar l'impeto della immaginazione se condo le regole del decoro, e dell'utile nostro.

LXXI. E proprio di un cuor vile, ed impudente pensare che si rende alcuno dispreggevole se non offende ad ogni conto il suo nimico. Poichè noi stimiamo uom da non esser dispreggiato chi può farci male, ma molto meno dispreggevole chi fa del bene.

minacce pensate prima che voi siete uomo, e di dolce natura. Così non darete negli eccessi; e così vivrete senza pentirvi voi di voi stesso, e senza farne

pentire altri.

LXXIII. Deve sapersi, che non si può agevolmente imprimere in inente d'alcuno qualche sentimento, se giornalmente non lo ripeta, lo senta, e lo pratichi.

LXXIV. Siccome in un porto posti de' pochi sarmenti in alto levando una grandissima fiamma son di direzione, e soccorso a' marinari che pericolano in mare; così un uomo illustre nella Padria involta nelle tempeste, e ne' turbini, contento egli di poco, dirigge, e regola i Cittadini.

LXXV. Se imprendefte a governare una Nave avrei

ste dovuto apprender la Nautica. Così dovete governar la Republica con que' preparativi con cui governereste la Nave-

LXXVI. Volete voi sar de' doni memorandi alla Città? pensate prima a consegnarle in dono voi medesimo co' più belli ornamenti della mansuetudine a del-

la giustizia, della beneficenza.

LXXVII. Farete alla padria de' benefici singolari fe non curerete tanto di innalzarvi grandi edifici, quanto di coltivar colla scienza, e la virtù i Cittadini. Poichè è meglio che in picciole casette grandi ingegni abitino, che in gran Palagi stiano, come in covili, ascosì de' vili schiavi.

LXXVIII. Non badate a distinguer le mura co' dilettevoli colori di pietre Eubee, e Spartane, ma ornate piuttosto i Cittadini, e i Signori colla più soda dottrina venutaci di Grecia. Poiche le Città si ornan più da' nobili spiriti, che dalle pietre, e da' legni.

LXXIX. Siccome dovendo crescer de Leoni non badereste alla sontuosa magnissicenza del covile , ma alla loro robustezza: così se comandate una Città non badate tanto alla magnissicenza degli edisizi, quanto

alla fortezza degli abitanti.

LXXX. Come un bravo Cozzone dà largo alimento-a' Polledri vigliacchi, ma mantien famelici gli altieri; e frattanto egualmente entrambi nodrifce, e maltratta questi solo per migliorarli; Così pure un uom provvido, e che sappia di civile economia non si dà fubito a caricar di benesizi i Cittadini dabbene, e di supplizi i discoli: ma senza negare l'alimento necessario ad entrambi, tiene nello stesso tempo a stacchetta, e più comprime chi rilutta alla ragione, ed alla legge.

LXXXI. Siccome non si turba il papero al clangore, nè al belato la pecora, così non vi turbate voi

a' fremiti del volgo ignorante.

LXXXII.

LXXXII. Siccome richiedendo il temerario volgo qualche cosetta delle vostre, non vi smuove; così pure non vi smuovete se vi richiede una ingiustizia.

LXXXIII. Ciò che dovete alla padria datecelo prima che da voi si esigga Così non sarete richiesto mai di ciò che non si dovete.

LXXXIV. Come il sole non attende preghiere, ed inviti per nascere, ma ad un tratto splende sul nostro Orizonte, e tutti lo salutano; così neppur voi aspettate gli applausi, gli strepiti, le lodi per determinaria ben fare; ma spontaneamente sate del bene, e sarete amato e desiderato come il sole.

LXXXV. Siccome la nave non può star ferma con una sola ancora, così la vita con una sola speranza.

LXXXVI. Le gambe, e la speranza non si devono stendere, che dove si può passare.

LXXXVII. E' più necessario medicare all'anima, che al corpo; poichè è meglio morire che malamente vivere (a)

LXXXVIII. Ne' fenomeni suoi la natura è molto maravigliosa, ma soprattutto, come dice senosonte, nell'amor della vita. Infatti noi amiamo, e coltiviamo questo corpo la più miserabile, e succida cosa del mondo. Se dovessimo per poco tempo aver cha del corpo altrui, non avremmo tanta slemma: Come l'abbiamo con noi allorchè la mattina appena levati freghiamo i denti al corpo, e dopo adempiute le necessità lo tergiamo? Eppure, gran maraviglia! si ama pèrdutamente un'oggetto che tanto c'incomoda.

LXXXIX. Empio ogni giorno questa bisaccia, ed ogni giorno la evacuo; si può dar cosa più molestante? Ma si serve alla satalità, io non me ne attristo punto, e sossiro di lavare, alimentare, covrire questo vil corpiccipo-

lo,

<sup>(2)</sup> Questa sentenza è di Pirrone.

lo, ed essendo giovane ne dovea sossirire ancora qualche cosa di peggio, e lo sossirira volentieri. E perchè poi vi dispiace se la natura ci priva di questo corpo che ci ha donato? Ma io lo amo, si risponde. E questo amore come dicea poc'anzi ce lo da la natura stessa. Or la natura stessa dice, lascialo, non occuparlo più.

XC. Quando sta per morire un giovine ne incolpa le Stelle, mentre queste lo chiamano al riposo in punto che egli dovrebbe ingolfarii ne' travagli. Onde accostandosi la morte manda dal Medico, lo supplica che usi ogni impegno, e tutta la diligenza a liberanelo. Che animale bizzarro e l'uomo! Non vuol ne

morire, ne vivere.

XCI. Deve ognuno affolutamente preferire ad una vita lunga, e peggiore, una vita breve, e migliore... XCII. Servitevi delle ricchezze come se fossero al-

trui .

XCIII. Amate di conseguire piutosto la virtù, che il danaro, che è pericoloso molto agl'imprudenti. Poiche suol'essere fomento, e stimolo al vizio, e de ricchi quanto è alcuno più imprudente tanto è più libertino, perche ha materia donde potrà ssogare le sue scellegate brame.

"XCIV. Ciò che non è lecito farsi, non pensate nem-

meno di farlo.

XCV. Ogni luogo è ficuro all' uomo che è accom-

pagnato dalla onestà.

XCVI. I Corvi beccano gli occhi degli Uomini morti quando più non veggono: Ma l'adulatore guafta il cuore dell' Dom che vive, e sente, ed occeca gli occhi dello spirito.

XCVII. Abbiate nello stesso concetto la stizza d'un

babbuino, e le minacce dell'adulatore.

XCVIII. Date retta a coloro che vi configlian del bene, e non a que che fempre adulano. Quegli veggon

ciò che è vero utile; questi sol ciò che aggrada a' loro padroni, ed imitando l'ombra fieguono continuamente i loro detti.

XCIX. A nulla vi gioverà nè spada senza punta,

nè sconsiderata millanteria.

C. Chi ammonisce deve prima vedere se chi è ammonito è capace di rossore, e di vergogna. Poichè

el'inverecondi fono incorrigibili.

CI. E' meglio ammonire, che inveirsi . Ammonire è proprio di un uomo affabile, ed amichevole, inveirsi di un uom violento, e rissoso. Le ammonizioni corriggono, le invettive offendono.

CII. I Genitori nostri ci consegnarono all'Ajo che ne offervasse, e ci custodisse. Or Dio ci dà in custodia ora che siam provetti non ad altri che alla interna coscienza. Dunque non si trascurin le voci di questo Custode, poiche ciò dispiacerebbe al Signore, e saremmo nemici della propria coscienza noi stessi.

CIII. Si rinnovi il discorso sopra Dio ogni giorno

più che il cibo.

CIV. Pensate a Dio più spesso di respirare.

CV. Se sempre vi ricorderete che Dio vi mira, ed esamina tutto ciocchè voi fate o colla mente, o col corpo, in tutte le vostre preghiere, ed azioni, voi non peccherete, e Dio fara sempre con voi.

CVI. Come è piacevole guardar dalla terra il mare, così è piacevole a chi uscì de' pericoli la rimem-

branza de' pericoli.

CVII. Lo scopo della legge è di beneficare la società, e gli uomini. Ma non può beneficarli quando essi stessi non osservandola, spontaneamente voglion essere infelici. Poiche la legge mostra i suoi vantaggiosi effetti solo a chi obbedisce.

CVIII. Siccome i Medici son di sollievo, e salute l'ammalato, così le leggi a chi ha patito ingiuria

Nanno.

CIX. Leg-

CIX. Leggi verissime son quelle che son giustissime. CX. E' conveniente che sempre si ceda alla legge, al sovrano, al più savio.

CXI. Ciò che fi fa fuor di legge, si ha per non

fatto.

CXII. Niun uom prudente ssugga il Goyerno quando questo gli venga deserito. Poiche è male il tenersi lontano da ciò che è onestissimo, e necessario: ed è poi una cosa propria di un selvaggio lasciar che ciò si esegua da scellerati. Anzi è sollia voler piuttosto esser malamente governato, che ben governare.

CXIII. Non è cosa più decente a chi governa che non dispreggiar alcuno, non insolentire, e governar

cutti indifferentemente.

CXIV. Impegnatevi a lasciare i figli vostri piuttofto dotti, che ricchi. Le speranze de dotti son migliori che le ricchezze degli ignoranti.

CXV. La riprension paterna è un rimedio soave

che tanto più giova quanto più duole.

CXVI. Il tempo allevia il dolore agli uomini ine-

ruditi, la ragione al Filosofo.

CXVII. E' savio chi non si attrista per ciò che non

ha, ma gode per ciò che ha.

CXVIII. Domandato Epitteto come si potrebbe eccitar dolore al nimico? Con prepararsi a sar cose grandi, rispose.

CXIX. Nelle disgrazie invocate l'ajuto della ragio-

ne, come nelle malattie il Medico.

CXX. Lo stolto ingolfandosi nel soverchio godimento delle felicità, più stolto diviene.

CXXI. L' invidia è nimica de' fortunati.

CXXII. Chi si ricordi che cosa è l'uomo non sarà perturbato da qualsivoglia cosa, che gli avvenga di male.

do è presente come dell' Autunno.

zed by Google

CXXIV. E' privo di ragione chi soffre mal volentieri tutto ciò che succede per natural satarità.

CXXV. V'è stato chi è vissuro selice nella povertà, ma di rado chi tal sia stato tralle ricchezze, e
le cariche. E' tanto eccellente lo stato di povertà, che niun uom savio lo cambierebbe per una inonesta ricchezza; se non si vuol dire che un tempo Temistocle figliuol di Neocle tra gli Ateniesi tutti quanto più ricco tanto più scellerato, su più selice di Aristide, o di Socrate. La ricchezza di questo malvaggio
svani pur essa, e sinì di esser samosa; poichè pel malvaggio tutto sinisce colla morte: ma la virtù vive
eterna.

CXXVI. Tale su senapre la natura mondana, tal'è, e sarà, nè possono avvenire le cose altrimenti che ci avvengono. E di questo giro, e vicenda non sol partecipa l'uomo, e tutto ciò che vive, e si muove sulla terra, ma l'istesse divine sostanze. Infatti gli stessa quattro elementi, sopra, e sotto muovonsi, e si alterano, e la terra cambiasi in acqua, l'acqua in aere, l'aere di nuovo negli altri elementi; e per contrario questo stesso ordine di mutazione delle materie superiori si serba ancora nelle cose di quaggiù. Se taluno s'ingegni di sar prosondamente simili ristessioni, e si persuada a sare spontaneamente ciò che dovrebbe sare per sorza, egli menerà una vita all'intutto moderata, e tranquilla.

CXXVII. Uom dappoco, e rozzo nella vita è colui che soffre malvolentieri lo sfato presente, e che gli dà la fortuna; ma chi lo soffre con coraggio, e sa per contrario avvalersi con moderazione delle prospe-

rità è un uom savio.

CXXVIII. Tutto obbedisce, e serve alla Natura la Terra, il Mare, il Sole, le altre Stelle, le Piante, gli Animali. Le obbedisce il corpo nostro ammalato, e sano quando gli piaccia, giovanile, e vecchio; che

Digitized by Google

ne soffré ancor delle altre varie vicende. Perciò è conveniente che non sia solo l'ingegno, nostro a resistere alla di lei sorza. Poichè Iddio è potente, è miglior di noi, meglio a noi provvede, e prudentemente ci governa colla serie degli altri esseri. Obtredicchè una renitenza senza ragione alcuna ci assligge, e ci assligge senza frutto.

CXXIX. Oh quante cose spiacevoli, e disgustose addivengono al Mondo! Ma pensate voi che Ercole sarebbe stato tale se non vi susse stato il Leon Nemeo, l'Idra, il Cervo, e'l Cignale, e quegli insociabili, e serini uomini ch'egli vinse, e distrusse? Così voi ristettendo dovreste ricercarle, anzicche ssuggire i timenti, e le occasioni, per averne merito, ed ornamento.

Ma voi non volete muovervi a si grandi imprese, voi amate di restarvi nelle sossici piume sepolto, e nella pigrizia, temendo che avvengano alcune cose, e più assiggendovi di alcune altre avvenute già, miseramente attristandovi, e rimproceiando gli Dei (nè con vita così vile, e neghittosa può altro accoppiarsi, che l'empietà). Eppure Iddo non ci diè solo la potenza per sostenere, e ributtare l'impeto delle traversie con intrepido, e franco spirito; ma (quel che era proprio di si buon Re, e di Padre così amorevole) volle darcela tutta libera, ed all'arbitrio la soggettò del voler nostro.

CXXX. I Filosofi viziosi, e dotti sono Filosofi senza fatti, e non più in là dalle parole (a).

CXXXI. Due sono i più gran vizj. l' intoleranza, e

l'incontinenza (b).

OXXXII. Niente costringe come un'assassino la volontà nostra. Tocca a noi l'accordare quanto ci vien

<sup>(</sup>a) Gell. N. A. lib. 17. cap. 194 . .

<sup>(</sup>b) Ibid.

richiesto dalle passioni, e badare a quanto passa nel cuor nostro; che ogni azion nostra abbia sempre della relazione ad alcun bene della società, e si moderi secondo il merito, e la dignità degli oggetti. Si deve ciascuno ad ogni conto guardare dalle prave cupidità, e non cercar di ssuggire se non ciò, ch'è in arbitrio suo (a).

CXXXIII. Sostenete, ed astenetevi.



<sup>(2)</sup> M. Antonin. de Seips. & ad Seips. lib. XI. cap. 28.

\*Digitized by Google

### SAGGI MORALI

D I

## CONFUCIO

GRAN SAVIO CINESE:



#### MEMORIE PRELIMINARI.

Om-su cu, o Consucio nacque in
Leu ye Villaggio del Reame di
Lu nell'anno 551. prima di Cristo a' 13. della Luna XI. da
Chim Dama nobilissima, e Xoleam-he Primo Ministro nel Regno di Sum discendence dall' Im-

perador Tie-ye. Mostro ancor fanciullo una simpolar maturità di senno, talche di soli anni quina dici si dedico ad uno siudio presondo degli antichi Filosoft, e poscia insiem con Mein y cu apprese i Riti Civili, ne' quali san consistere i Cinesi la più nobil parte della loro coltura.

Di diciannove anni s'impalmò con Kieu quonxi da cui subito ebbe un figlio al quale die nome di Pe-yu. Attendeva intanto ad insegnine colla voce, e coll'esempio la più pura Morale, sempre protestandosi ch'egli non ne fissava un novello piano, ma ristabiliva solo quella de' Re Yao, e Xum, e degli altri primi sapienti.

Il di lui straordinario merito su tosto conosciusso, e'l Re di L'à creolto Mandarino, nel quale impiego egli ridusse lo Stato ad una situazione se storida, che stuzzicò l'invidia, e la getosia del confinante Monarca di Cì, il quale ingegnandose d'introdur nella Corte di L'à la effeminatezza vi

Digitized by Google

spedi un branco di dissolute Fanciulle, da quali preso il Re, e tutto quel Ministero non più bad darono al reggimento del popolo, ma alle delizie, semminesche. Lo zelo di Consucio impaziente di così indegna mutazione gli sa deporre la carica. nell'anno LV, di sua età, ed abbandonar quella Sede di scelleraggini.

Portossi al Regno di Ci, e poscia in Cu dove non su accolto bene: indi si trasseri in Chin, e què su che videsi circondato da bisogni, e piombato nel sondo delle miserie. Ma l'inestinguibile ardore di risormare il costume dappertutto, e di piantarvi la virtà, gli ispirò contra ogni immaginabil traversia una eroica indisserenza, ed un

invitto coraggio .

Con questo appunto soffre nel Regno di Sum le persecuzioni di un potente, ed empio Uomo per nome Huon tui, e con questo essendo di anni LXIII. sollero la perdita della moglie, e tre anni dopo quella del Figlio. Parve che susse egli del tutto insensibile a questi colpi: anzi sempre più si accese nell'amor della sapienza, e penso spesse siate di valicar l'Oceano per annunziarla a più rimoti paesi.

Verso gli ultimi tempi ritirossi alla Padria, dove alla riva del Fiume Sic sondò quella celeberrima Accademia, donde usciron tremila Filosossi, la maggior parte de quali su poi distinta nelle più luminose magistrature, Il corso della Filosossio era da lui diviso in quattro parti, cioè Morale, Laica, Economia: Civile, e Rettorica.

Par che previdde un giorno fa vicina morte,

Oime, diss'egli, crolla da cardini suoi una gran montagna, si seppellisce nelle ruine una gran macchina! i Dotti, e' Santi sono inariditi senza la loro Fonte; e disse alera volta. Mi ha sognato questa notte un Funerale nella Corte. I Signori non han voluto ascoltarmi: mi ascolterete sorse voi, o Discepoli? mi seguirete voi? non potrei accertarmene, perchè sono alla bocca del sepolcro.

Cadde tosto in un grave letargo, che dopò una settimana lo privò di vita nella luna 4. dell'anno 478. prima di Cristo, e LXXIII. della di lui età : Fu sepolto nell'Accademia col pianto, c' de-

siderj di tutti i Savj.

Era d'una statura gigantesca; olivastro, bartuto, e di voce senora, e grave. Per un tubercolo che avea nel capo era dal padre soprannomato Kieu, cioè Monticello.

Egli scrisse molte divine Opere Filosofiche, ma ne perì gran porzione tre secoli dopo la di lui morte, quando l'Imperador Xi-hoam consegnò alle fiamme per un detestabile fanatismo di barbarie, e d'Ignoranza tutte le Biblioteche Cinesi (a).

Si pretende che avesse preveduto il Messia. Suol comparir talvolta nella Cina un rarissimo animale detto Kilin, cioè Agnello di Dio. Or leggesi nel simbolico libro Yeking a relazione del Marzin (b) che alcuni Casciatori avendone ammazzaso uno suori la porta occidentale della Città, escla-

<sup>(</sup>a) M. Martin. Hift. Sin. lib. VI.

<sup>(</sup>b) Hift, Sin. lib. IV.

Comunque ciò sia egli è suor di dubio non esservi autor di Morale, e Politica più sublime di Consucio, e M. la Mothe le Vayer (a) dopo averlo comparato a Socrate gli applica l'elogio a cossui dato da Cicerone: Qui moralem Philoso-

phiam e Cælo devocavit.

I suoi Nazionali lo adorano come una Deità.

L'Idolo Fe o sia il Giove Cinese ha Consucio alla destra, ed un altro savio detto Loxu a man manca (b). Nella esattissima relazione di Monsignor Navarretto, e del P. Morali del 1663. abbiamo descritti i sacrissi in di lui onore. Eccone alcune Preci: Grandi, ammirabili, ed eccellenti sono, o Consucio, le virtù vostre, e se i Rèben governano i propri sudditi, vi sono obligati. mentre questo provviene dalla vostra dottrina, Tut-

(a) Tratt. della Virtù de' Pagani.

<sup>(</sup>b) Histoire Universelle des Relig. 10m. 5.

Tutti proccurano di offerirvi il fagrifizio, e tutto ciò che vi offeriamo è puro. Il vostro spirito così illuminato venga da noi, e ci onori colla sua santa presenza. Da che gli uomini cominciarono a nascere fino al giorno d'oggi chi ha mai potuto o può sorpassare le virtù magnifiche, e sovrabbondanti di Confucio, che supera tutti i Santi del Secolo passato? ec. Veggansi negli Archi a lui eretti per le Città a gran let. tere di oro questi titoli AL GRAN MAESTRO. ALL'ILLUSTRE, AL FAMOSO, AL SAG-GIO RE DELLE LETTERE. I Togati paffandovi davanti scendono da' loro Palanquin e fanno alcuni paffi a piedi per onovarne la memoria. Il P. Grueber Missionario attesto che nel 1665. vivea il LXIII. discendente di Confucio (a) cb' & libero da' tributi, e signore di riccbissimi Paesi avendo dippiù il titolo ereditario di Mandarino . e'l diritto di considerabil regalo da chiunque voolia dottorarsi .

Il Couplet ba tradotti in latino i primi tre libri de quattro che ci restano di Consucio, e'l Missionario Prospero Intorcetta trasportò anche in latino con maggior nerho, ed esattezza il secondo libro appellato Chum-ium cioè la Costanza della Mediocrità che è appunte il presente. Egli la publicò in Goa per comodo delle Missioni Apostoliche uniformandolo alla stimatissima edizione sattane dallo Stampatore Chu-hi nella Città di Nankin.

E' E' que-

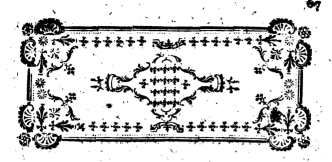
<sup>(</sup>a) V. le Notizie Ciness stampate in Firenze il 1697-

E' questa una raccotta di varj pensieri Metassici, Economici, e Morali del Filosofo Octa, e di Consucio interpolati in qualche luogo da Cu-su, che era nipote di questo ultimo. I Maestri soglion rilegarne la lettura in fine di tutti gli studj Filosofici per la inesplicabile oscurità, e per la superiorità delle dottrine, che vi regnano. Nelle stesse versioni del Couplet, e dell'Intorcetta che han supplito del proprio al tenebroso laconismo del Tenso, rendessi esso troppo arduo nel senso.

Invece del Quadro di Cebete Tebano, che suole accoppiarsi all'Enchiridio di Epitteto; bo qui soggiunti questi Saggi che piaceran più a' Dorti già ristucchi di quel benedetto, e suppossizio Quadro tante, e tante volte risoccato, o guasto

q dir meglio.

Non intendo col mio lavoro acquistammi la lode di buon Traduttore, ma piuteosto di buono Indovino. Le tenebre, e le nebbie sparse nell'opuscolo lungi dal raffrenarmi, mi ban fatto anzi cammin nar più liberamente. Io l'bo diviso in sezioni, lo bo talvolta interpetrato di altra maniera, e mi son anche servito de' moderni vocaboli scientifici per meglio svilupparme i sentimensi. Se ciò sia ben fatto lo dicano i buoni Critici dopo una piena cognizion di causa.



#### SAGGI MORALI

D Į

## CONFUCIO.

A ragione è un dono del Cielo à tutto ciò che ad essa uniformasi io lo chiamo Regola della vita. La educazione viemeglio coltiva, e ristaura issatte regole.

Queste non posson perdersi di veduta per un momento; altrimenti non sarebbon vere Regole di prudenza. Il Savio perciò avendole avanti di continuo sta sulla sua, e Regghia anche per ciò che non si vede, si premunisce, e si cautela anche per ciò che non si sente.

Ma poiche tali Massime sono astruse non appariscono, perche sottili non son trite, e facili. E quindi il Savio rimovendosi dal volgo tra se le studia, ed invigila con impegno sulla propria condotta.

II. La gioja, lo sdegno, la tristezza, la giovalira prima che sbuccino, il cuore umano trovasi nella indifferenza; poiche sono sbucciate, e mantengonsi sotto un determinato livello formano un'armonica concor-E. 2 dia. L'Indisserenza è il gran principio al Mondo, la Concordia n'è una Regola universale. Poiche dopo uno stato d'indisserenza, e dopo una cospirazione armonica delle particole primordiali, il quieto e simmetrico stato del Cielo, e della Terra ne surse, e gli esferi si altiplicaron colla propagazione.

III. Dice Confucio: Il Savio si mantiene tra' limiti della indisterenza; ma il suo senno perpetua quest' equilibrio del cuore: lo stolto prima d'appassionarsi anche debbe sentire uno stato d'indisterenza, ma la sua pervensità glie ne sa trasgredire i resinti. Dice Confucio. O quanto è inaccessibile la beata indisterenza! Perciò da gran tempo pochi del basso volgo vi son pervenuti. Dice Confucio. E' chiaro perchè non si frequenti questa strada virtuosa; perchè i Savi la trafteurano, i semplici non vi giungono. Ed è chiaro perchè quella non sia ben cognita; perchè i Filosos la trapassano, i Poltroni non vi pongon piè.

IV. Ogni uomo beve, e mangia; ma pochi v'hanno che fien forniti di un gufto dilicato in diffinguere I fapori. Oh Dio, dice Confucio, gran vergogna che

meppur la strada del gusto sia praticata!

V. Dice Confucio. Fu singolare la prudenza e la docilità di quel nostro Sovrano Xun. Egli consigliavasi da tutti, ed esaminava i pareri anche volgari, non facendo motto de cattivi, ed innalzando i buoni con immense lodi. Seguiva dipoi, ed abbracciava la via di mezzo tragli estremi de due pareri più discordi. E così divenne Xun tanto potente, e felice.

VI. Dice Consucio. Ognuno dice: io son saggio; ma al minimo urto delle passioni vacilla, s' involge in cento reti, e ruina in precipizi senza potersene sviluppare. Ognun dice: Lo son saggio: si appiglia alla vita indisterente, ma non può durarvi un mese. Dice Consucio. Il disceposo Hoei quegli era veramente Filosofo. Si appigliava all' indisterenza, e così acquistata.

una qualche virrù tofto con firetti amplessi l'abbracciava, conservandola nel suo petto, e senza giammai. lasciarla.

VII. Confucio disse. I Regni dell'Universo posson pacificamente governarsi: dignità, e pensioni posson rifutarsi, può passeggiarsi per sopra taglienti, e nude spade; ma non si può agevolmente pessistere in una

perfetta, e tranquilla indifferenza.

VIII. Il Discepolo Cu-lù dimandò Confucio della sortezza. E questi disse: Della sortezza tu parli de' climi australi, o di quella del Nord, ovvero della no-Ara? Ester mite, e rilasciato nella educazione, non gaftigare con efattezza i delinquenti forman la fortezza delle regioni del mezzodì, e qui si esercitano i loro savi. Dormir sulle lance, e le corazze, morire con intrepidezza, e seuza alcuno spavento formano la fortezza de' Settentrionali, ed in ciò si esercitano i forti uomini. Ma per noi altri o la gran fortezza sarebbe trattar con tutti, accomunarli con tutti, ma non troppoavvilirsi! tra tanti altri star sermo, ed inalterabile sen-. za mai avvilirsi ! o la gran fortezza è non mutarsi 🛌 e insuperbire quando nel Regno han vigore le leggi e fiorisce la virtu!e se la virtu, e le leggi son depresse, e conculcate anche vicino al Patibolo non deviats dalla lor pratica, o la gran fortezza farebbe questa l

IX. Io per me non imiterei, dicea Confucio, coloro che investigano le cose più recondite, ed operano delle maraviglie per esser celebri nella posterità, e

trovarvi degli Elogisti:

10

1

12

ri,

o;

gŧ

ívr

112

ice

Fi-

214

11

Called a

- X. Il Savio intraprende un camino, e lo profiegue, e non fi ferma al meglio della via . Io per me non

saprei sermarmi di tal maniera.

XI. Il Savio coll'ajuto dell'indifferenza benchè con dispiacere si ssorza tuttavolta ad evitare il secolo , a vivere sconosciuto, ed ignoto: ma il solo semideo pon ne sisente qualche dolore.

2° XII. La

Digitized by Google

XII. La Filosofia de Savi è vasta, e prosonda. Per altro gli uomini, e le semmine idiote possono giungere a qualche cognizione, ma non già al persetto possedimento del sapere. Quantunque taluno sia un semideo avrà sempre mille cose che ignora. Può avvenire che gli uomini, e le semmine inutili si adoperino a qualche virtù colle regole della prudenza. Ma anche un semideo avrà mille cose che sorpassano le da lui sorze.

XIII. Grandi sono il Cielo, e la Terra, e l'uomo può ancora idearsi maggiore estensione. Ma se si tratti della grandezza del Savio non può tutto il Mondo abbracciarla, e rinchiuderla; se della di lui acutezza, e sottile intendimento, il mondo intero non

può sbigottirlo, e confonderlo.

Oda aggiogne. Yuen l'uccello penerra co' suoi volt l'atmossera, il pesce guizza sino al sondo del mare; dinota questo (secondo il pensar di Cù sù) che la virtù si manisesta nell'altezza non meno, che nella depressione, e che la scienza comprende le cose più grandi, e le più minute.

La Filosofia del Savio riconosce la sua origine dagli uomicciattoli, e dalle semminette, ma da si deboli principi a poco a poco estendendosi, giunta ad una Ablimità maravigliosa si manisetta nel Cielo, e nella

Terra 🐭

XIV. Dice Confucio. La Filosofia vera non fi sco-Ra, o fi diparte dalla natura umana. Se gli uomini fi architettino un sistema filosofico che se ne diparta

quetto non è veramente tale.

XV. Oda dicea. Quando il facitot di porcellana scastrato un manico, a di lui esemplo un altro ne sorma, lo tien sempre innanzi a se. Soggiugne Confueio: Prendendosi un manico per farne un altro simile
lo mira, lo rimira, e non si contenta mai se coll'esattezza del lavorio non è sazia la sua diligenza. Cost
l'uom

l'uom savio si regola in addisciplinar gli uomini col modello degli altri uomini; e badando alla coltura del proprio spirito non si accheta se nun lo ha perfettamente ammendato.

XVI. Colui che con ogni fede, e sincerità misura gli altri da fe hesso non si allontana molto dalla vera Filosofia. Questa si restringe nel seguenze precetto: Ciò che taluno non vorrebbe per se, non lo faccia

aeli altri

mi

(0

nin

attà

hr

7 W-

nile

efat-

Còs

XVII. Quattro son le massime principali del Savio. lo Kieu non ancora son giunto ad osservarne una sola perfettamente. Poiche il dovere del Figlio di osservio samente ubbissire alcenno de Genitori, io non ancora l'osservo bene. Se è dovere del suddito di venerare, ed amare il Sovratao, io per me non ancora vi adempisco persettamente. Se è obligo de fratelli minori di rispettare i maggiori, parmi di non ancora osservarlo bene. Se è conveniente tragli amici che uno dia in tutto la preferenza all'altro, non ancora io lo pratico a dovere.

XVIII. Oltra di queste Regole che debbonsi giornalmente osservare dal Savio, egli ancora nel parlare e un circospetto, e ne osserva delle altre Egli si ssorza, e si rattiene dal dir cose, nelle quali è coscio della propria insufficienza. Egli si ssorza, e si rattiene mentre totalmente non esaurisce una materia nella quale è versato. Le sue parole corrispondono a fatti, e fatti alle parole. Un savio di questa maniera non ha egli girtati i sodi, e costanti sondamenti di sua Fisososia.

XIX. Il Savio opera in proporzion del suo stato, e non appetisse cosa che ne sia estranea. S'egli è ricco, ed accreditato si porta da uom ricco, ed accreditato. Se è povero, ed ignobile da povero, ed ignobile. Se forestiero opera da forestiero; se sia involto tralle disgrazie misura le proprie azioni collo stato deplotabile in cui trovasi.

E 4

XX. II

XX. Il favio non abbraccia alcuno iffituto di vivere, che lo faccia divenire mal foddisfatto del proprio ftato. Costituito in una carica suprema non imperversa contro gl'inseriori, costituito in bassa satuazione non

adula vilmente i superiori.

XXI. Egli bada di continuo a migliorar se stesso. Non cerca in altri l'origine de' propri mali; e perciò mai non si turba: se trovasi in grado superiore non si lagna del Cielo; se nel grado inferiore non va incolpando gli uemini. Il Savio cammina per le pianure, e non attende che i celesti soccossi. Il malvaggio si rampica su per le balze, e va gratuitamente in traocia delle sue rovine. Consucio dice. Il Balestriere è simile al Filosofo, se quegli in tirando si discosta dal presisso scopo, ritornando in se attribuisce la cagion dell'errore a se medesimo.

XXII. La nostra Morale è simile ad un lungo cammino. Certo che questo comincia da piccoli, e corti viaggi. Oppure è simile a chi s'incamina per giugnere alla sommità d'una montagna. Egli al certo principia dal basso.

XXIII. Oda dicea. Una moglie inchinata per la concordia domestica eccita nella casa una dolce armonia, come se susse una suonatrice di cembalo. Quando i fratelli tra loro si amano, sarà perpetua la pace, sarà in buon' ordine la samiglia, saran carichi di contento la tua moglie, i tuoi figli, i tuoi neposi. E'l padre, soggiugne Consucio, e la madre, in circostanze si consolanti, o in qual placidezza, e contento vivranno!

XXIV. Confucio inlegna. Che gli spiritelli mondani son dotati di facoltà operatrice, ed attiva, e per questa si distinguono. Gli effetti di questa loro potenza si veggono, ma non essi, gli effetti se ne odono ma non essi. Intimamente son incorporati co' corpi, e perciò questi non posson senza loro sossistere. Essi curano che gli uomini sien puri, e mondi, che vesta-

vestano degli abiti puliti, e splendidi, che offeriscano de' fagrifizi. La loro moltitudine è immensa; noi ne siamo circondati da su, da destra, e da sinistra, ed essa dappertutto ci affiftono.

Dice Oda: Non possam noi assicurarei quando gli spiritt buoni ci visitino, ma molto men lo potremo quando non si è prestato loro, il culto, e l'adorazion dovuta: Questa proposizione dice Confucio, è chia-

rissima, e così è al certo.

XXV. Dice Confucio: O quanto fu grande la docilità di Xun postro Sovrano! E perciò divenne un Semideo per virtù, Imperadore per dignità, possessore di quanto efiste tra' quattro mari per la opulenza. Per-chè egli fagrifico ne' tempi de' suoi Antenati, e ne custodi i riti, otterme dal Cielo una florida successione di figli, e nepoti. E perciò ancora giunse a sì gran dignità, a rendite così pingui, a fama così gloriosa, a vita così lunga, e felice.

li Cielo nella produzion delle cose, e degli eventi di accomoda alle loro naturali combinazioni, e fecondo queste le dirigge, e le sa crescere. E quindi aumenta, e faconda gli edifizi retramente fondati, e de-

molisce quelli che minaccian ruina.

XXVI. Oda dicea: debbesi onorare un Principe Filosofo con una giuliva riconoscenza: risplende la di lui insigne virtà-: ciò che è del popolo, al popolo attribuice, ciò che compete al Magistrato assegna al Magultrato. Le sue dovizie gli son dispensate dal Cielo, questo gli conserva, e protegge l'impero, questo lo seppellisce in una profusione di ricchezze immense ed illimitate. Egli era già degno d'un Impero, e non è maraviglia se vi è stato innalzato.

XXVII. Il Monarca Venvam fu felice sulla terra; il di lui padre Varnki cominciò, e'l di lui figlio Vuvam profegul le più giandi intrapreso. Vuvam con una prole numerola propago la stirpe de' suoi antena-4 %

ti. Appena si armò una volta, che sali sul trono, caste co d' una sama illustre, e chiara nell'Universo, e che non si estinguerà mai. Per dignità su Imperadore, per opulenza dominò i quattro mari. Egli sagrificava ne' Tempi gentilizi, ed ebbe una lunga discendenza

di figli, e nepoti.

XXVIII. Dacche lasciò la Monarchia : che tardi avea conseguita: gli successe il suo fratello Cheveuma il quale ancora sticcesse nelle ereditarie virtù di suo fratello Vu , e del fuo genitore Ven . Costui dopo morte diede al proavo Taivam, ed all'avolo Vamki il titolo di Principi. Fu efatto nel culto agli antenati fecondo l'augusto, e scllenne cerimoniale dell'Imperio. Questo culto volle che si prestasse da Principi, da Mandarini, da' Letterati, e dal volgo. Se il Genitore era Mandatino, e'l Figlio Letterato comando che quegli si seppelisse co' distintivi magnatizi, è gli si offerissero de' sacrifizi che spettano a' Letterati; se al contrario il Padre era Letterato, e'l Figlio Mandavino la sepoltura era propria d'un Letterato, ma i sagrifizi cranò magnatizi. H lutto d'un'anno obligava finanto i Maildarini : ma il triennale lo stesso Imperadore, non dispensandos mai da questo, e non avendos alcut riguardo del nobile, o dell'ignobile, quando trattavafi d'un lutto che debbesi a' Genitori.

XXIX. Quanto eran riconofcenti verso gli antenati Vu vam; è Cheucum! Esti non si sipartivano mai dagli ordini di quelli, essi li eseguivano, e li rispettavano, e recavano a loro gloria il decantame l' erosche azioni. Sulla Primavera, e sull'Autunno eriggevano nel Templi gentilizi del sontuosi apparati, ponevano in mostra al popolo i frugali Vasellami, le semplici vesti degli antichi loro Predecessori, ed osseriva-

no de' cibi proporzionati alla stagione.

Si officervava a puntino il rito paterno del Tempio, l'ordine degli Affiftonti a deltra, ed a finitta, quallo del-

delle cariche, è quindi della Nobilià, e della ignobiltà. Si avea conto in tali pubbliche funzioni degli impieghi, onde anche aveali conto del merito. E quando tutti tra loro fcambievolmente invitavanti a bere, gl'inferiori fervivano a' più degni, fembrando che in tali solennità anche gl'ignobili avestero la lor parte. Se poi deinavano insieme i parenti, precedevano i capelli bianchi, e si avea riguardo alla dentatura (cioè all'età).

Vù, e Chen dunque erano innamorari delle glorie de lor maggiori, erano appassionati da loro riti, e della loro musica. Veneravano ciò che da quelli erasi avuto in pregio, amavano ciò che a quelli era piacinto. Gli onoravano appena morti, come se fusser vivi, gli rispettavan poi nel corso degli anni come se per anco sosser superiliti. Questo era l'apice, e la orma della più bella, e più persetta riconoscenza.

Si l'agrificava al Dio Cielo (Thyen) ed alla Terra colle stesse cirimonie con cui sagrificavasi all'imperadore. A' maggiori cogli stessi riti che praticavanti co' Grandi di Cotte. In questo cerimoniale vi son de simboli, e de misteri, e Kiao Xe, e Ti Chain vi hanno avvolte le massime più recondite di politica. Chi giugne a svilupparnele potrà governare, ed invigilar sull'impero con quella facilità, e chiarezza con cui tabluno vede la palma della propria mano.

XXX. Ngai cum Monarca di Lù interrogo Contecio fopta un ortima coffirmazione di governo B quefti così gli rispose.

Non serve che mi dilunghi a commendarvi il selice sistema politico sotto Ven, e Vu; le loro glorie pur troppo son conte, e si tramanderanno a posteri perchè esattamente registrate ne nostri libri, e nelle vole. Vorrette voi un sistema egualmente selice? bisogrierebbe che uomini simili a loro rimiscessero. Ma uomini di tal sorta sinirent di cintere, le quinti non

non esiste ne esisterà una tal selicità pubblica.

Un governo assenturoso ha l'origine dalla vera, virtù de Sovrani. Per essa gli affari pubblici son prosperi, s'aumenta con rapidità il vantaggio universale, in quella guisa appunto che le Piante vegetano, e si veston di frutta per opera della terra, e le canne annassiate da un siume reale divengon vaside, e ropuste.

La macchina dello stato prende norma dalla qualità de' pezzi motori. Il Sovrano virtuoso scelga i Mimistri di sua taglia. Se non è virtuoso si ssorzi di divenirci coltivando lo spirito colla Morale, il di cuigrado più sino consiste nell'amore del Pubblico.

XXXI. Amar stutti è la virtù degna dell'uomo; ma amare i Genitori n'è il grado più fino. Esser con tutti giusto è sondamento di equità; ma sar giustizia a' Saggi, ed averli in tutta la venerazione n'è il grado più sino. Basta ben compassare tra loro i doveri, per distinguere dagli altri come più persetti l'amore verso i Genitori, o l'offequio verso, i Savi.

XXXII. Un buon Principe debbe colla educazione formarii, nè può ciò farii, senza ch'egli rispetti i Genitori, e perciò uopo è che conosca i doveri dell'uomo, e quando gli sa bene, sa bene che cosa è Dio.

XXXIII. I doveri nostri versano tra cinque classi cioè tra 'l Sovrano, ed il Suddito, tra 'l Padre, e 'l Figlio, tra 'l Marito, e la Moglie, tra Fratelli maggiori, e minori, e finalmente havvi il vincolo della Società tragli amici. E questi sono al mondo i rapporti generali. Si adempie a ciò ch'essi esiggono con tre generali virtu, colla prudenza, coll'amore, e colla societa.

XXXIV. O che taluno nasca dotto, o che altri ci divenga, coll'ammaestramento, o che qualche altro sia cale per la proprie satiche, dacche hanno acquistato il sapere son tutti eguali, e trovansi nel medesimo piano. O che alcuno agisca spontaneamente, o che altri agisca per lucro, o che qualche altro operi per violenza, e per sorza, giunti tutti al compimento

dell' opera sono nello stesso piano.

XXXV. Il curiolo è poco discosto dal sapere: Chi si sforza di sar del bene è vicino all'amor sociale: Chi si vergogna è prossimo al valore dell'amor sociale conoscimento di queste tre massime vi metterà nello stato di coltivar bene il vostro spirito, se lo coltiverete bene, potrete anche reggen gli altri, e se li potrete reggere siete capace di un Impero.

XXXVI. Tutta la scienza de Sovrani si restrigue a' seguenti nove capi. Badare a ben ripolire, e coltivare lo spirito. Rispettare i Savi. Amare i Genitori. Onorare i Ministri di qualità. Farsi accessibile a' Magistrati minori. Amare il popolo, come propri sigli. Assembiare, e convocare gran copia di Artesici. Accogliere con gentilezza i Forestieri di lontani paesi.

E per fine proteggere i Regali Tributari.

Se il Sovrano bada alla coltura di se stesso ofserverà tutte le altre massime soprascritte. Se rispetterà il parere de' Savi, non si troverà imbarazzato ne' risevanti assari. Se amerà daddovero i genitori, non nasceran disordini tra zii; e fratelli: Se onorerà i Ministri di alta ssera, non si abbacinerà nel governo. Se si accomunerà co' minori Magistrati, costoro disimpegneranno con maggior servore i loro incarichi. Se amerà i popoli suoi come tanti figli, se li renderà grati, e coraggiosi a disenderlo. Se convocherà gran numero di artesici, abbonderà di ricchezze, gel avrà l'agio di comodamente servirsene. Se cortesemente accoglierà i lontani sorestieri, vegrà ricorrere al di lui Soglio tutti i popoli delle quartro Terre, se proteggerà i Principi tributari si renderà formidabile all'universo.

XXXVII. La persona del Principe si dee toner net-

ta, e pulita coll'aftinenza, e purità, con una lindura propria, e grave, con non toccare i corpi illeciti. L Savi si animano con gastigare i detrattori, con tenersi lungi da Venere, dispreggiar le ricchezze, e stimar la virtù.1 Figli si animano a rispettare i Genitori, quando anche il Sovrana onorarla i suot, decorosamente li softiene, ama ed odia ciò appunto che loro piace, o dispiace. I Magistrati di prim'ordine vengono animati quando nanvi degli Uffiziali minori ja gran quantità che per proprio discarico badino agli affari più bassi, e minuti. Esser di buona sede, ed assezionato a Ministri, e prestar loro un largo onorario è il vero mezzo per animarli. Si anima il popolo quando a tempo debito si tiene occupato, e quando con proporzion geometrica sien regolate le imposizioni. Gli Artigiani sono animati quando giornalmente il Monarca esamina, ed ogni mese di per se va informandosi se la mercede, e gli alimenti vengan loro con puntualità somministrati. I Forestieri trattansi prudentemente quando si accompagnan nella partenza con Regie Raccomandazioni, e cortesemente accolgonsi nella venuta Indandoli quando rilucano in esti de preggi singolari, e compassionandoli se vi si scorgan de' disetti . I Regoli poi si animano nella lor divozione al Trono Imperiale perpetuando le lor famiglie che vanno estinguendosi, con eriggere, e sostentare i loro vacillanti dominj, con moderare, i tumulti popolari, e preservarli da' pericoli; tenere spesso delle Diete, ricevere ne' tempi propri le loro amhascerie, trattarli lautamente quando son, per partire, e diminuire le offerte, e' doni che facciano nella loro venuta. E tutte queste inve regole debbonii continuamente aver dianzi agli oc-chi da chiunque comanda i Regni del nostro vatto Impero. Quando fiensi offervate, uno ne sarà l'effetto, ed importantissimo, ch'è la felicità universale.

XXXVIII. se prima di fare voi pensate giaran sag-

gi i vostri andamenti . Se operate alla cieca svaniran-

Premeditate le parole, e non incesperete nel discorso; premeditate ciò che sieto-per sare, e non vi sarà difficile eseguirlo; premeditate il lavoro, e non vi ristuccherete di condurlo a termine.

Se vi fissate questa regola, ne sperimenterete il van-

taggio colla pratica.

rlî

ati

ŋ.

(A)

ato

ıdo

ro-

ili

a **r**-

ſe

ıli•

nte

ac-

uta

ri,

111

lin-

do-

arli

ne'

חוו

ďΦ

œ

m

ed.

ig:

XXXIX. Uno stato non può ben reggersi, quando gl'inferiori non dipendano di concerto, e con armonia da Superiori. Non può esservi quest'armonia quando i Cittadini non son capaci di fedeltà nelle loro amicizie. Nè possono esser fedeli se non ossequiano i Genitori, e quindi non ricevono buona educazione pe possono a questa soggettarsi quando di lor natura fiano surbi, doppi, e maligni. Finalmente son sempre tali quando ignorano i propri doveri, e non hanno il cuore illuminato dalla Filososia, e dalla coltura.

XL. Una vera persezione, ed una irriprensibil virtu è propria d'un Dio: tenderci, e desiderarla è dovere

dell' uomo.

Colui, che ci è pervenuto non sente difficoltà ne' buoni esercizi, non si molesta, non si assanza, non corre per raggiugnere una virtù; e tuttavia la raggiugne; egli la conseguisce con una tranquillità, e con una agevolezza non ad altri comune che a' persetti Filososi; un persetto Filososo conosce il bene, e ci si appiglia, e fortemente lo custodisce.

\*XLI. Il Filosofo apprende, ed impara tutto, va ricercando, ed investigando i punti problematici, si dedica alle più attente, e mature meditazioni, distingue, e snoda con chiarezza i quesiti, opera con senno, e

con immutabil coftanza.

XLII. V'ha chi si atterrisce dallo studio, perchè non ne sperimenta profitto alcuno, ma non perciò se ne arresti. V'ha chi si ritiere dal domandare, e dal far

far questiti perchè non capisce le risposte, ma non perciò se ne arresti. V'ha chi si sgomenta dal meditare,
perchè non sa scoverte, ma non perciò se ne arresti.
V'ha chi teme di azzardarsi ad argomentare, perchè
non ha distinte cognizioni, ma non è ben che se ne
arresti. V'ha chi ssugge di operar del bene, perchè è
coscio della propria seggerezza, ed incostanza, nè per
questo se ne arresti. Poichè quella persezione a cui gli
altri son giunti in una volta, potrete almen voi otteperla la centesima volta, ed a quella che gli altri
ottennero la decima volta, voi potrete giugnere almen
nella millesima. Chi voglia servirsi di sissarre quanto sia cattivo diverrà buono.

XLIII. Aver da se i principi di sutte le vere e sode cognizioni, ed una vastità d'intelligenza è dono della Natura: espossi all'ammaestramento, e rendersene illuminato, e saggio dipende dall'Arte. Chi ha quelle prime disposizioni divien dotto in un subito, chi non le ha può divenirci colla stemma.

col tempo.

XLIV. E' solo Iddio dotato di somma perfezione che può in questo Universo estrinsecare la propria essenza: se può ciò sare, può estrinsecare colla creazione anche la entità di tutti gli uomini, e quindi quella ancora di tutti gli esseri, e se ciò può sare può concorrere col Cielo, e la Terra nella grand'opera della produzione, e conservazion delle cose. Dunque egli, il Cielo, e la Terra formano il Principio Ternario, che governa il Mondo.

XLV. Dopo di questo grand' Ente vien la classe di coloro che s'impegnano di sar rivivere le scintille non ancora smorzate della Bontà Naturale. Que' che ciò sacciano possono acquistare il grado più nobile, e sublime della vera Persezione, ed acquistatolo questa se paleserà, comincerà a succicare, ed a sviluppars, e

ber-

perfine a distendere in gran distanza il proprio splendore. Questo risveglierà il popolo, lo farà mutare, lo ecciterà ad una total conversione, ma non può simil conversione prodursi se non da un Eroe del buon costume.

XLVI. Il Filosofo ha la virtù di presagire. Quando dovrassi dalla Famiglia Regale occupare il trono senza dubbio veggonsi de' pronostici buoni; e pronostici cattivi nell'erba Xi, nelle Testuggini, ed in un certo presentimento naturale, o alteramento de' corpi nostri quando debba quella decaderne. Il Filosofo quando le avventure son prossime prevede scaricar le cattive sulla testa degli empi, e piover le fauste su' buoni: egli insomma è un Genio, è quasi una Divinità.

ŗ.

XLVII. La vera, e soda cognizione è quella di se stesso : le vere regole son quelle che migliorano noi stesso. Con tali principi dobbiam diriggere le nostre azioni nell'intraprenderle, e nel compirle; non saranno azioni memorande quelle che li perdon di mira. L'uomo prudente, e probo per tali motivi appunto ne sa altissima stima.

XLVIII. Il vero savio non bada solo a se, ma diffonde ciò che possiede nella sua mente di prosittevole, e di buono in alieno benessio. L'amor moderato
di noi stessi ci spinge a persezionar noi stessi, l'amor
socievole ad essere utili altrui. La Filosofia c'insegna
a modisicare queste naturali virtù, e ad applicarle a'
casi che a noi, o ad altri succedono. La prudenza
sceglie le occasioni più proprie per sarne convenevole
oso.

XLIX. Il Nume del Cielo per propria natura non cessa di esistere, dunque esisterà sempre. Se esisterà non potrà fare a meno di manifestarsi cogli essetti, e quindi di estendersi dappertutto. Se così è, sarà vatto nella larghezza, e nella altezza, e farà mirabile

per la sublimità sua, e la sua gloria. l'erchè vasto comprende, e sostenta tutti gli esseri, perchè sublime, e glorioso li protegge, e sotto di se li ricopre, perchè esteso nella potenza, e durevole nella esistenza viene a capo d'ogni suo eterno disegno. Per la ampiezza, e prosondità sua da noi si assoniglia alla Terra, per la sublimità, e splendore paragonasi al Cielo, per la durazione esclude ogni finità di natura. Questo Ente sovrano fornito di tali, e così grandi attributi appena tenta che si manisesta, appena si manisesta che agisce con essicacia, appena agisce che produce delle singolari mutazioni. Egli essettua tuttosiò che vuole, e in che s' impegna.

L. Le leggi del Cielo, e della Terra si dovrebbero esporre in un sol predicato non operando essi con vari, e molti principi, ma con un solo, e semplicissimo: ora è impossibile investigarlo alla mente umana. Questo principio universale è appunto quel che dicemmo noi largo, e prosondo, sublime, e chiaro, dissuso,

e durevole.

LI. Il Cielo a paragon dell'universo è un infinitefimo: ma confiderandolo relativamente a ciò che contiene, ci veggiam sospesi il Sole, la Luna, le Stelle fisse, e' Pianeti, e veggiam che ricopre la terra. La terra è uno infinitesimo rispetto al Cielo, ma consi= derata in se sostenta la montagna Hoa-yo, e non ne viene oppressa, abbraccia tanti fiumi, e mari e non ne resta inondata, insomma è l'appoggio delle cose tutte. La montagna Hoa-yo in paragon di tutta la terra non è che un pezzo di ciottolo, ma riguardatane la grandezza in particolare è coverta di alberi, e piante, abitata da belve, ed uccelli, gravida di metalli, e di gioje. Il mare sembra posto in parallelo col mondo un forfo, un cucchiajo d'acqua: ma ofservandosi l'inesausto abisso della di lui mole vi si moltiplicano i ceracei, i coccodrilli, i ferpi, i dragoni, ni, i pesci, le tartarughe, e vi nascon cento ricchezze, e mille preziosi tesori.

LII. O quanto è segreta la potenza del Cielo ne' suoi movimenti, ed o quanto infaticabile! e questa secretezza, questa costanza ne costituisce il più bello.

La purità del costume di Ven su poco nota, e questo n'era il più bell'omamento, per cui quel Re non

ebbe mai la disgrazia di perderla.

13

中, 在 自 自 了 各 自

LIII. O quanto è grande la legge, e la virtù del Santo Uomo! (cioè del futuro Messia) o quanto estessa, ed immensa! La di lui virtù produce, e conserva il tutto: la di lui legge è così sublime che giugne alle stelle. Ed o quanto questa è copiosa, o quanto ubertosa! Trecento ne sono i Riti maggiori, e gli usfizi, e tremila i Riti minori, e gli usfizi, e tremila i Riti minori, e gli usfizi, e quando l'avremo ottenuto sarem degni, e sorti abbastanza per osservare una legge tanto difficile, poichè suol dirsi che se non avremo un sommo ajuto non potremo giugner mai ad una somma persezione, ad una somma virtù.

LIV. Chi ama la Filosofia coltiva la propria persona. E perciò imbeve, e riempie tutta la capacità dell'intendimento di ogni genere di cognizione dopo di averle passate alla rassegna del buon criterio, nè si sbigottisce d'indagare, ed esaurire co' suoi esami i punti più sottili, e le materie più minute. Queste disposizioni guidano la nostra ragione all'ultimo grado del suo natio splendore, e grandezza, e san sì che da tanti apparecchi si ritragga il vero vantaggio coll'efercizio delle virtù morali.

Un savio di tal fatta posto in situazione superiore non insolentisce, posto nell'inseriore non ricalcitra. Se fioriscon nel Regno la virtù, e le leggi basta che parli affinchè riscuota le prime dignità; se il Regno è dominato dal disordine gli basta il silenzio per assicurarlo in una tranquilla solitudine, in cui si occupi nel conoscimento di se medesimo.

Oda, e Cu-sù afferiscono che qui si parla di Chumzan-fu il quale perchè dottissimo, e bravo pensante seppe schermirsi da ogni pericolo nelle mutazioni dello stato.

LV. Colui che è imprudente e non chiede configlio, colui che è plebeo e vuole eccedere il vile suo stato arrogandosi ciò che non è di suo diritto, e soro: colui che è nato in questo secolo, e non si uniforma alle leggi presenti, ma sa l'ammiratore delle vecchie, ed antiquate; tutti costoro io dico si attirano addosso l'odio de' Cittadini.

LVI. Se non fosse il Sovrano, niuno ardisca d'innovare il solito ne' complimenti, e cirimonie officiose, nelle usanze della Corte, o nel metodo consueto de-

gli studi.

LVII. Quantunque un Sovrano agguagli i suoi predecessori nella potenza, se ad essi è nella virtù inseriore non deve introdurre un nuovo piano di musica, e di riti: e se ha al contrasio la loro virtù, ma non la loro potenza neppure osi di risormare i Riti, e la Musica.

LVIII. Con piacere io riando talvolta i Riti della famiglia Hia, ma questi son quasi aboliti, e ne restam piccole vestigia ne' discendenti di essa che signoreggiano il Regno di Ki. Con piacere ho letti i Riti della famiglia Yn, che sono in qualche vigore presso i posteri di essa nel Regno di Sum. Ma io son nato, ed educato ne' Riti di Cheu, e questi oggi si usano; dunque 10 seguirò questi ultimi.

Tali massime son d'inesplicabile importanza per ben governare, e per non dare is gran disordini politici.

LIX. I Re de' Secoli pretedenti benchè avessero stabilite delle eccellenti leggi, non posson' ora però accreditarle col loro esempio, nè quindi ottengono più alcuna

cuna autorità, e non avendo questa non sono imitati dal popolo. Un Filosofo ristretto nella deliziosa indifferenza d'una vita privata quantunque adempisca a tutt'i doveri di umanità, non ha però dignità alcuna, nè perciò alcuna autorità, onde per quest'altro verso

nemmeno egli verrà dal popolo imitato.

LX. Il retto modo di governare in un Re savio si fonda nel governo virtuoso ch'egli medesimo sa alla propria persona, mentre nel tempo stesso publicamente operando anima il popolo affinchè lo segua. Le azioni di costui non sarebbero meno pie, e gloriose de' nostri tre primi Re, e paragonate colle Leggi universali del Mondo non ci mostrerebbero alcuna collisione. Perchè opera virtuosamente non teme di avere anche i Genj immortali, e gli Spiriti divini per suoi. testimoni dappertutto, e perchè la sua virtù è soda, e reale non teme che venga riprovata anche dopo cento secoli in que' tempi felici ne' quali verrà l'Uom santo aspettato, e desiderato (il Messia). Non teme che iGeni lo veggano perchè sa e pratica le leggi del Cielo, non teme che sia dispregiato dagli uomini nella venuta del gran Santo, perchè sa, e pratica le leggi umane.

LXI. Badi il Monarca a far si che imprendendo un affare, servano i di lui disegni per modello perpetuo al Governo; che facendo qualche cosa ciò resti come una legge nell'Impero; che dicendo qualche cosa ciò serva per regola, e massima di stato. Persine sia tale che alletti a se gli esteri, e non dia disgusto,

o fastidio a' suoi.

Dice Carmen che trattenendosi egli in un luogo debbe impegnarsi di non esservi odiato, trattenendosi in un altro di non molestare alcuno. Un Principe di tal sorta sarà l'oggetto delle pubbliche acclamazioni ginta no, e notte, anzi in perpetuo: nè ve ne su alcuno che così in un batter d'occhio non abbia satto acqui-

Digitized by Google

sto d'una fama splendidissima in tutta la Terra.

LXII. Confucio, al dir di Cu-su, da lontano rammentava con entusiasmo di ammirazione gli Re Yao, e Xun, ma da vicino imitava i Re più moderni Ven, e Vu; assomigliandosi alle stagioni, al Cielo, all'acqua, ed alla terra. Poichè la Terra tutto contiene, e sostiene, il Cielo tutto covre, e circonda; mentre all'opposto le quattro stagioni successivamente succedonsi; ed alternativamente risplendono la Luna e'l Sole. (A questo modo il Filososo nostro lodava, e stimava indistintamente l'eroismo d'ognuno, ma nomi lo imitava indistintamente).

LXIII. Tutti i fenomeni mondani hanno la medefima cagione, ma tra loro non fi diturbano; come
per esempio il moto periodico de' Pianeti è inalterabile, nè le direzioni di essi tra loro si collidono. Io
mi figuro che le loro forze attive benchè limitate, e
sinite in se stesse, sieno come tanti ruscelli i quali scaturiscono da una vastissima, ed immensa sonte che le
produce, e le corrobora. Il Cielo, e la Terra è appunto questa sonte da cui riconosciamo la origine di

così vari, e stupendi fenomeni.

LXIV. Un savio giunto ad una persezione singolare, ed assoluta è quel solo al Mondo che può prevedere, intender, penetrare, e comprendere i sortunevoli
eventi; ond'è capace di governare. La di sui magnanimità, liberalità, ed un tratto dolce, assabile, benigno lo sa accessibile a tutti. Il di lui cuore attivo,
imperterrito, sorte, e costante gli comunica un'aria
di padrone con cui può compromettersi di tutto; mentre colla semplicità, colla serietà, colla equabilità, e
rettitudine si concilia da ognuno la stima, e la venerazione. Fornito egli di mille ornamenti, ed amante
della misura, e della regola nell'operare, pazientissi
mo nell'investigare, e discutere le particolarità più
minute in ogni cosa, ha quanto gli basta per evitare

gli errori, e distinguere il vero, e'l buono dal cattivo, e dal falso. E' come una fontana che quantunque tacita, e profonda scaturisce nelle più opportune stagioni. Potrebbe paragonarsi al Cielo per la magnificenza, e numero delle idee, al mare per la placidezza, e la profondità sua. Basta che saccia vedersi e'l Popolo non potrà non venerarlo con un filenzioso rispetto; basta che saccia sentirsi per acquistarsi appotutti la fede, basta che operi per riscuotere le acclamazioni, e le benedizioni degli uomini. Il di lui nome a guisa dell'Oceano inonderà l'Impero Cinese, e. quindi sboccando si allargherà sino agli esteri. Dovunque possono arrivare i Vascelli, e' Cocchi, e la Potenza de' Mortali, dovunque il Cielo si estende, e risplendon la Luna, e'l Sole, dovunque cadon le brine, e la ruggiada, ed havvi gente che ha fangue. e respira sarà perpetuo oggetto di amore, e di adorazioni. Perciò appunto lo affomigliai pecanzi al Cielo.

LXV. Era solo Iddio che sapeva architettare questo gran sistema; egli solo potea fabricarlo, egli potea spiare, e consistere l'economia maravigliosa nella
nascita, e conservazion delle sostanze dal Cielo, e
dalla Terra osservata. Com'è possibile che un
Essere di tal satta sia dipendente? L'amore, e la pietà da cui è dominato lo san benevolo, e benesico.
L'abisso delle di lui persezioni è placidissimo, e prosondissimo, è inarrivabile l'essentione della di lui grandezza.

Chiosa Cu-su. Conviene essere perspicace daddovero, chiarissimo nella intelligenza, virtuoso, e prudente, ed a fondo istrutto della moltiplice vastità della natura per conoscere Iddio, e senza tali preparativi indarno altri lo tenterebbe.

LXVI. Avete mai veduto, dice Oda, chi vestitosi d'un abito ricamato, e preziosissimo, si covre poi

con un mantello ordinario? è certo che un uom di tal fatta, mostra di non essere amante della ostenta-

zione, e della pompa nel comparire.

Non altrimenti la virtù del Sapiente si occulta, quantunque alla sine non può non esternarsi; e la virtù apparente del malvaggio essendo non massiccia, e soda, ma superficiale va di giorno in giorno via via sinontando, e svanendosi.

La virtù del Sapiente sembra altrui tetrica, ed amara, ma non produce infatti alcuna noja; sembra esile, e spreggevole, ma è gravida di piacevolissime, e rate bellezze, e sembra informe, e ruvida, ma è

levigata, e tería al di dentro.

LXVII. Chi dalle presenti circostanze può arguirne gli effetti più lontani, chi sa scovrire l'origine politica degli usi, e de' cambiamenti, ed ha la mente docile, ed acuta in apprendere i più sottili arcani, sara capace di divenir buon Filosofo, ed utile allo Stato.

LXVIII. A quelle parole di Oda, che quantosivogliano occulte le virtà, e' vizi tuttavia debbono uscir
fuori ad ogni conto, e succiare; sece Cu-su questo cømento. Il Savio esaminandosi quando non trovi il
cuore assiste da qualche morbo, non avrà motivo di
arrossire. Poichè quantunque egli non sia giunto al
grado sublime, ed al più gran rassinamento della perfezione non può avvedersene il volgo, i di cui sguardi limitati al grossolano, ed al materiale non si spingono tanto in là.

LXIX. Oda dice: State attento, e circospetto trovandovi solo in casa, nè fate cosa di cui possiate poi

pentirvi, o vergognarvi fuori di essa.

La vostra vigilanza, aggiugne Cu-su, debbe anche stare in moto in ogni altra cosa. Prima d'imprendere qualche affare, esaminatelo con rigidezza, prima di prosserire una parola pesatela ben bene, e satela stagionare nel petto vostro.

LXX. Oda

LXX. Oda dice: Quando il gran Prete entra nel Tempio, e con mille misteriosi riti invoca, ed onora gli Spiriti, quantunque non imponga silenzio, non rendesi tralla calca della gente il menomo strepito, o voce: Nota Cu-su: Senza che un Sovrano di eccellente condotta dissemini le grazie, e si avvilisca con lusingare i Cittadini, costoro si acchetano sotto la di lui mano perche dolce, ed amabile. Senza ch' egli si renda ridicolo cogli eccessi di uno sidegno impotente, il popolo ne teme il braccio più che le falci, e le scuri.

LXXI. Quando in un Imperadore riluca una virtù rara, e singolare, una virtù non ordinaria, ma quasi unica, cento Regoli saranno a gara nell'imitarla. Que-sto Testo di Oda è comentato da Cusu. Se un Imperadore avrà una virtù unica, in tutta la Cina regnerà la pace, e la quiete, non le appressioni, e le rapine.

LXXII. Oda introduce Xam Ti Supremo Imperador delle Stelle a parlare così: Mi è grata pur troppo, ed incontra compiacimento negli occhi miei la splendidissima virtu del Monarca Cinese Ven-Vam, che non faceva grandi rumori per esser conosciuta, ed ammirata nell'esterno.

Confucio offervo. Che la fama, e lo splendore esterno de gran Sapienti, son conseguenze del miglioramento degli Uomini che han prodotto.

Oda scrisse. Che la vera virtù è sottile, ed impercettibile quanto un capello. Anzi dice Cu-su, che il capello non può paragonarsi con essa a paragon di cui è troppo grossolano.

LXXIII. La suprema Sostanza non ha nè odore, nè suono; ella è somma in tutto, ed in tutto è trascendente.

FINE.

### Eccellentiss. e Reverendiss. Signore

V Incenzo Manfredi pubblico Stampatore di questa Fedelissima Città supplicando espone all' E. V. Reverendissima, come desidera dare alle stampe la sequente Operetta intitolata: Manuale Filosofico di Epitteto, con aggiunta di un saggio Morale di Confucio Filosofo Cinese. Pertanto supplica l'E. V. Reverendissima commetterne la Revisione a chi meglio le parerà, e lo riceverà a grazia ut Deus.

Admodum Reverendus Dominus D. Salvator Ruggerius Sacra Theologia Professor revideat, & in scriptis referat. Die 5. Julii 1780.

Joh. Jacobus Honorati Episcop. Trojan. Vic. Gen.

Joseph Rossi Canonicus Deputatus.

Excellentiss. ac Reverendiss. Praesul

PICTETI Enchiridion, & CONFUCII Sententias ethicas, quas stilo non poenitendo Italice reddidirstrenus optimaeque spei adolescens Jeannes Antonius Cassitus, typographicis formis commissas in publicum emitti posse reor. Vel inde enim sollertissima Deiprovidentia elucet, ut qui inter Ethnicos subinde viros quossam suscitaverit, quorum dectrina corruptionis atque ignorantiz tenebris veluti quassam lucis scin-

fcintillas afferret. Quod quidem meum qualecunque judicium summae Excellentiae Tuae auctoritati committo. Dat. Neapoli Non. Quintil. 1780.

Excell. Tuae Reverendissimae

Addittiff. at que obsequentiff. Salvator Rogerius.

Attenta relatione Domini Revisoris, imprimatur. Die 2. Augusti 1780.

Joh. Jacobus Honorati Episcop. Trojan. Vic. Gen.

Joseph Rossi Canonicus Deputatus.

# S. R. M.

#### SIGNORE

V Incenzo Manfredi publico Stampatore di questa Fedelissima Città prostrato al vestro Real Trono supplicando espone, come desidera dare alle stampe la sequente Operetta intitolata: Manuale Filosofico di Epitteto, con un Saggio Morale di Consucio Filosofo Ginese. Pertanto supplica la M. V. a degnarsi commetterne la revisione a chi meglio li parerà, ed il tutto lo riceverà a grazia ut Deus.

Adm. R. U. J. D. D. Carminus Fimianus in hac Regia Studiorum Universitate Professor, revideat autographum enunciati Operis cui se subscribat, ad finem revidendi ante publicationem num exemplaria imprimenda concordent ad formam Regalium Ordinum, Gin scriptis reserat. Neap. die 28. mensis Junii 1780.

Mattheus' Jan. Archiep. Carth. Cap. Maj.

## S. R. M.

Opuscolo col titolo Mánuale Filosofico di Epitteto, con un Saggio Morale di Confucio Filosofo Cinese; poicchè nulla contiene contrario a' Regi dritti e alla purità del costume per quanto ho potuto divifare, può dalla Clemenza della M. V. impetrar il permesso di essere publicato colle stampe. Nap. 8. Luglio 1780.

Umilissimo Vassallo Carmine Fimiani.

Die

### Die 26. mensis Julii 1780.

VIso Rescripto Sua Regalis Majestatis sub die 24. currentis mensis, & anni, ac relatione Rever. U. J. D. Carmini Fimiani de commissione Rever. Regii Cappellani Majoris, ordine prasata Regalis Majestatis.

Regalis Camera Santie Clare providet, decernit, at que mandat; quod imprimatur cum inserta forma presentis supplicis libelli, ac approbationis dicti Reven.
Revisoris; Verum non publicetur, nist per upsum Revisorem, facta iterum Revisione affirmetur, quod concordat servata forma Regalium ordinum, ac etiam in
publicatione servetur Regia Pragmatica hoc suum &c.

#### SALOMONIUS

AVENA

Vidit Fiscus Regalis Coronæ.

Ill. Marchio Citus Prasidens S. R. C. & cateri Ill.
Aularum Prasecti tempore subscriptionis impediti.

Reg. Carulli.

Athanasius.