# 2118 MEDITAZIONI

SOPRA

## IL VANGELO.

DIMONSIGNORE

## JACOPO BENIGNO BOSSUET

Vescovo di Meaux, Consigliere del Re ne' suoi Consigli, e ordinario nel suo Consiglio di Stato; Precettore del Serenissimo Delesino, e primo Limosiniere delle due ultime Delesine.

Traduzione dal Linguaggio Francese nell'Italiano

#### DI SELVAGGIO CANTURANI

TOMO QUARTO.



## VENEZIA, MDCCLXXII.

APPRESSO SIMONE OCCHI. Con Licenza de' Superiori, e Privilegio.



ADRIGIPALI ...

### TAVOLA

### D & L LVA

## QUARTA PARTE DELLE

# MEDITAZIONI.

Sermone, ovvero Difeterfo di Nostro Signore dopo la Cena.

Esù è la Vite, e i Fede-li fono i Tralci. Necesfità, efficacia, influenza continua della Pag. 1 Grazia. CI. Il Padre è il Vignajuolo. CII. Gesucristo separera il Tralcio infruttuolo. CIII. Egli, taglia il Tralcio carico frutto CIV. E' operazione della Grazia il conservare la Giustizia. CV. Parabola della Vita, tratta da Isara . CVI. Orazione per Nostro Signore Gesucristo tutto ottiene. CVII. Forza nella Parola della Croce; produrre il frutto della Croce. CVIII. Comandamento della Croce per l'Amore. CIX. Gaudio pieno, e perfetto di abbi-

| IV TAVOLA                                             |
|-------------------------------------------------------|
| • • • •                                               |
| CX. Mistern, precento della Croce. A-                 |
| more del Prossimo, dare la sua Vita per               |
| esso come Gesucristo 25                               |
| CXI. Motivo dell'Amor Fraterno. I Fe-                 |
| deli, e gli Eletti fono amici di Ge-                  |
| su . 29                                               |
| CXII. Servono Gesucristo come Amici,                  |
| a' quali scopre tutti i suoi segreti: 34              |
| CXIII. Debbono, e possono domandar                    |
| tutto in nome di Gesucristo, 36                       |
| CXIV. Gesu, e i suoi Discepoli odiati dal             |
| Mondo. 73<br>CXV. Ingiustizia dell'odio del Mondo. 41 |
| CXVI. La testimonianza dello Spirito di               |
| 77 11                                                 |
| CXVII. Gli Appostoli perseguitati, odia-              |
| ti con odio di Religione. 44                          |
| CXVIII. Mestizia della lontananza di Ge-              |
| sù . 48                                               |
| CXIX. Miffione dello Spirito Santo per                |
| convincere d'incredulità gli Ebrei, e il              |
| Mondo.                                                |
| CXX. Missione dello Spirito Santo per con-            |
| vincere il Mondo d'ingiustizia. Pecca-                |
| to contro lo Spirito Santo. 46                        |
| CXXI. Miffione dello Spirito Santo per                |
| fuo Giudicio. 58                                      |
| CXXII. Lo Spirito di Verità infegna ogni              |
| Verità. 60                                            |
| CXXIII. Lo Spirito Santo equale al Pis-               |
| gliolo per le sue operazioni, e per l'ori-            |
| gine. 62)                                             |
| CXXIV. Origine dello Spirito Santo.                   |
| Ordine delle Persone Divine. 65                       |
| Che                                                   |

| Delle Med                                 | ITAZIONI V             |
|-------------------------------------------|------------------------|
| CXXV. Che significa                       | 3 anche un poco di     |
| tempo.                                    | 70                     |
| CXXVI. Mestizia can                       | obtata in gaudio 73    |
| CXXVII. Patire, far<br>CXXVIII. Gioja, ch | ii violenza. 74        |
| pita.                                     | 75                     |
| CXXIX. Che cofa i                         | i dee domandare in     |
| nome di Gesucristo.                       | ≟ -: ' <b>78</b> '     |
| XXX. Tutto ci viene                       |                        |
| CVVVI ALL - 15                            | 80                     |
| CXXXI. Abbandonam                         | iento di Generino.     |
| CXXXII. Aftentimen                        | m alla Volonti Di-     |
| vina - , sin Ard.                         | 85.                    |
| CXXXIII. Quattro, i                       | Paroles ovveto pre-    |
| ghiere di Nostro Sig                      |                        |
| dre.                                      | 86°                    |
| Orazione di Gesuci<br>Giorno CXXXIV. Ge   | en alza eli bechi al   |
| Cielo.                                    | 1 89                   |
| CXXXV. Gloria del I                       |                        |
| lo nella Fondazione                       |                        |
| Dio, e Gesucristo.                        |                        |
| CXXXVII. Gloria in                        |                        |
| del Eigliuolo.                            | IOF                    |
| CXXXVIII. Gesù sa                         | lva tutti-coloro, che- |
| suo Padre gli ha da                       |                        |
| CXXXIX. Gli Eletti                        |                        |
| do dal Padre.<br>CXL.Il Figliuolo istra   | sifee colors - che ali |
| sono dati dal Padre                       | 107                    |
| CXLI. Come il Padr                        | ne dà gli Eletti al    |
| Figliuolo.                                | 109                    |
| EXLII. Gesù parla qu                      |                        |
| postoli.                                  | ы <b>.</b><br>Ge-      |
|                                           | <u> </u>               |

1118

| VI TAVOLA                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠.                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| CXLIII. Gesù prega per essi , e per g                                                                                                                                                                                                                                                    | Ιí                |
| Electi T1                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                 |
| CXLIV. Gesù non prega in pro del Mo                                                                                                                                                                                                                                                      | n-                |
| n do .                                                                                                                                                                                                                                                                                   | r8                |
| CXLV Egli prega per coloro, ne' que                                                                                                                                                                                                                                                      | 11                |
| Iddio è glorificato. XLVI. Egli domanda, che sieno Uno co                                                                                                                                                                                                                                | 0                 |
| XLVI. Egli domanda, che lieno Uno ci                                                                                                                                                                                                                                                     | м                 |
| 100 Pagre, ed Eno.                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2Z                |
| CXIVIII Che and dire. Alema in                                                                                                                                                                                                                                                           | 2)<br>20          |
| fuo Padre, ed Effo.  CXLVII. Il Figlimolo di perdizione.  CXLVIII. Che vuol dire: Alcuno ne è permo, se non il Figlimolo di Perc                                                                                                                                                         | )!!<br><b>N</b> _ |
| zione                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ソゴ                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 31                |
| Corpo, come nell'Anima.                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2 F               |
| CI. Giora di Gesti. Gustare la fua Par                                                                                                                                                                                                                                                   | Ò-                |
| la forzente d'ogni gioja                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3.                |
| CLI. Che vuol dire; guardar dal male - 13                                                                                                                                                                                                                                                | 6.                |
| CLIII. Che cosa è il Mondo.                                                                                                                                                                                                                                                              | 37                |
| CXLIX. Geincristo enitodice i Fedelin<br>Corpo, come nell'Anima. I<br>CL. Giora di Gesti. Gustare la sua Par<br>la, sorgente d'ogni gioja. I<br>CLII. Che vuol dire; guardar dal male. 13<br>CLIII. Che cosa è il Mondo. I<br>CLIII. Gesti non è del Mondo, nè i su<br>veri Discepoli. I | oi                |
| veri Discepoli. CLIV. Effere fantificato in Verità, chi sua Parola.                                                                                                                                                                                                                      | 39                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                   |
| fua Parola.  CLV. Gesù famulfida festesso.  CLVI. Gesù prega per tutti gli Eletti                                                                                                                                                                                                        | 10                |
| CLV. Gesu famunda feitello.                                                                                                                                                                                                                                                              | μο                |
| CLVI. Gesù prega per tutti gli Eletti                                                                                                                                                                                                                                                    | 7,                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 49                |
| CLVII. Unità, ed Egualità perfetta d                                                                                                                                                                                                                                                     | S.E.              |
| Padre, e del Figliuolo.  CLVIII. La Fede piena, e intera è l'e fetto della Unità de' Fedeli.  CLIX. Gesù fa parte della fua Gloria a                                                                                                                                                     | )<br>-f_          |
| ferro della Unirà de Fedeli.                                                                                                                                                                                                                                                             | ςο                |
| CLIX. Gesù sa parte della sua Gloria a                                                                                                                                                                                                                                                   | gli               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 60                |
| CLX. Gli Eletti confumati in Uno. 10                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>63</b>         |
| CLXI. Gloria di Gesù. Vuole che gli l                                                                                                                                                                                                                                                    | Ε-                |
| letti vi sieno con esso.                                                                                                                                                                                                                                                                 | 55                |
| CLXII. Giudizia di Dio ignota al Mo                                                                                                                                                                                                                                                      | n-                |
| do. Giu-                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5 <i>9</i> i      |
| - '                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                   |

| Delle Meditationi. vii                                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CLXIII. Giustizia di Dio incognita a' Pre-                                                               |
| funtuofi.                                                                                                |
| CLXIV. Gli Eletti amati da Dio in Ge-                                                                    |
| sucristo, come sue Membra, e sue Ina-                                                                    |
| magini.                                                                                                  |
|                                                                                                          |
| CLXV. Padre Santo. 175<br>CLXVI. Padre Giusto. 180                                                       |
| CLXVII. L'Orazione di Gesueristo dopo                                                                    |
| LAVII. E Orazione di Genternio dopo                                                                      |
| la Cena, è il ristretto del Sermone,                                                                     |
| che la precede. 183°<br>CLXVIII. Ferma Fede in Gesucristo ve-                                            |
| LAVIII. reima rede in Gelucinto ve-                                                                      |
| ro Messia. 185                                                                                           |
| CLXIX. Dio Padre, e Figlinolo. 189                                                                       |
| CLXX. Dio Spirito Santo.  CLXI. Effetto fegreto dell'Orazione di Generifto fempre esaudito. Prede stina- |
| CLX1. Effetto legreto dell'Orazione di                                                                   |
| Gelucristo lempre esaudiro. Prede stina-                                                                 |
| zione de' Santi. 1977                                                                                    |
| zione de' Santi.  ELXXII. Conclusione. Unirsi a Gesucri-                                                 |
| 110.                                                                                                     |
| Discorso sopra sa Vita nascosta in Dio.                                                                  |
|                                                                                                          |
| Discorso sopra l'Atto di Abbandonamen-<br>to a Dio. 235                                                  |
| to a Dio. 235                                                                                            |
| Orazioni per prepararsi alla Santa Co-                                                                   |
| · munione. 250                                                                                           |
| Parte I. dell'Orazione . Il Cristiano ri-                                                                |
| conosce il disegno del Salvatore nella                                                                   |
| Istituzione dell'Eucaristia, e ammira                                                                    |
| l'ecceffo del suo Amore, ivi-                                                                            |
| Parte IL dell' Orazione. Il Cristiano ec-                                                                |
| cita la fua Fede fonta questo Mistero : e                                                                |
| rinuncia al giudizio de' Sensi. 252                                                                      |
| rinuncia al giudizio de' Sensi. 252<br>Barte III. dell'Orazione. Il Cristiano do-                        |
| manda a Gelucrillo le lante disposizio-                                                                  |
| ni, che si debbono avere nel ricevere un                                                                 |
| sì gran Sacramento. 254                                                                                  |
| Pro.                                                                                                     |

| VHI TAVOLA                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| Proparazione alla Morea                                                     |
| Orazione I. fopra la morte. Il peccatore                                    |
| attende il fupplicio, e adora la Pos                                        |
| fance che la avdice : e agora [2, Pot                                       |
| fanza, che lo gastiga. ivi.<br>Orazione II. Il Cristiano attende la sua     |
| Olazione II. Il Cristiano attende la sua                                    |
| liberazione, e adora il suo Liberato                                        |
|                                                                             |
| Orazione III. It Cristiano si abbandona                                     |
| alla confidenza.                                                            |
| Orazione IV. A vista della marre il Cri                                     |
| Illano linnova gli Atti di Fede di Cha                                      |
| TABAR - P die Larita                                                        |
| Orazione V. Il Crissiano so Pulsiano                                        |
| Confessione per morire                                                      |
| Confessione per morire 265<br>Orazione VI. Il Cristiano riceve il Viati-    |
| co.                                                                         |
| Orazione VII II Cvidiana Jamania                                            |
| riceve l'Estrema Unzione. 263<br>Orazione VIII. Il Cristiano spira in pa-   |
| Orazione VIII II Cuidiana C:                                                |
| ce coll'unirGall' Again 11 Coll in pa-                                      |
| ce coll'unirfiall' Agonia del Salvatore.                                    |
| 171.                                                                        |
| Brevi Orazioni, che si possono far replicare sovente da un Infermo vicino a |
| care lovente da un Infermo vicino a                                         |
| MIDILE . CONTIO P OF INI TERROR                                             |
| Contro 1 terrori della Colcienza, ivi                                       |
| ne gran dolori.                                                             |
| Adorando, e baciando la Croce. 272                                          |
|                                                                             |

Pi Fine della Tavola delle Meditazioni.

ME-



# MEDITAZIONI

### SOPRA

## IL VANGELO.

SERMONE, OVVERO DISCORSO DI NO-STO SIGNORE DOPO LA CENA.

### GIORNO C

Gestà è la Vita, e i Fedeli i Tealej. Neceffità, Efficacia, Influenza continua della Grazia. Jo. Xv. 1. 6.

O fono la vera Vite, e mie Padre 2 il Vignajuolo, il Lavoratore. (Jo. Xv. 1. 6.) Credesi che sulla strada, che conduceva al monte degli Ulivi, si ritrovassero molte Viti, le quali diedero luogo al

Selvatore di proferire queste parole. Dobbiamo imparare da questo esempio, e da altri simili, a servirci di tutti gli oggetti che si presentano, per innalzarci a Dio, e con questo mezzo santificare, per dir cesì, tutta la Natura.

Tom, IV. A Ab-

MEDITAZIONI

Abbiamo qui a considerare tre cose, la Vite o il Tronco, ch' è Gesucristo; i Tralci della Vite, cioè i Fedeli; e il Lavoratore ch'è il Padre Eterno. Le prime due cose ci fanno sapere, quanto siamo uniti a Gesucristo, e il bisogno estremo, che abbianio di questa unione.

La nostra unione con Gesucristo suppone, in primo luogo, una stessa Natura fra Esso e Noi; come i Tralci della Vite sono della stessa Natura, che il Tronco. Era dunque necessario che Gefucristo sosse della stessa Natura con Noi; il che fa dire Sant' Agostino, ch' Egli ha pronunziate coteste parole in quanto Egli ⊉ Uomo.

Presuppongono in secondo luogo una intima unione fra Esso e Noi, persino a fare uno stesso Corpo con Esso, come il Sermento, e i Tralci della Vite fanno uno stesso Corpo col Tronco della Vite.

Presuppongono in terzo luogo una influenza interiore di Gesucristo sopra di Noi , qual è quella del Tronco sopra i Tralci, che ne traggono tutto il sugo,

onde sono nudriti.

Da questo segue una estrema dipendenza di tutti I Fedeli da Gesucristo. Come i Tralci resterebbono secchi, perirebbono senza rimedio, e non sarebbono più adattati che al fuoco, fenza il fugo che traggono di continuo dal Tronco; sarebbe lo stesso di Noi, se non ricevessimo di continuo da Gesucristo la Grazia, che ci dà Vita

Offerviamo dunque bene , non esser fuffiSOPRA IL VANGELO.

Sufficiente, che Gesucristo c' insegni colla sua Parola, e co' suoi esempi, ma ancora che abbiamo bisogno della continua influenza di sua Grazia, senza la quale periremmo.

Da una parte quanto contento dobbiamo avere di essere tanto intimamente uniti a Gesucristo; e dall'altra, quale dev'essere la nostra unità nel bilogno continuo che abbiamo della sua Grazia?

Ella non poteva esser meglio espressa, che dal bisogno, che le membra hanno del loro Capo, ovvero, il ch' è della stessa Natura, da quello che i Tralci hanno del loro Tronco. Perchè un sol momento d'interruzione di una influenza sì netessaria, gli sarebbe morire.

Entriamo dunque nella pratica di coteflo Comandamento del Salvatore: Dimarate in me, ed io in Voi; come il Tralcio non può produrre il frutto da sessesso; così voi nulla potete fare senza di me. (Jo. XV. 45.)

Nulla potete fare: Nulla affatto; non potete produrre il minor frutto, ne fare per conseguenza, che spunti da Voi il minimo siore, perchè il siore non è se non il principio del frutto. Aveva detto; che il Lavoratore purgherebbe il Trascio, che produce il frutto, affinche ne producesse di vantaggio. (Ibid. 4.) Ma perchè non si dassimo a credere, di non essere debitori alla sua Grazia, che dell' abbondanza de frutti, perchè aveva detto, che la Pianta sarebbe purgata per produre il mosto; (Ibid. 4.) soggiugne: Non potete produre A 2

MEDITAZIONI

fruito, se non dimorate in me; ed anche con maggior distinzione. Nulla potete senza di me. Voi non potete nemmeno cominciare il bene, nè potete terminar-lo. Alcuno nulla può pensare da sessesso, come da sessesso. (2. Cor. 111. 5.) Alcuno non può pronunziare il nome del Signore Gesu, se non per lo Spirito Santo, (1. Cor. XII. 3.) nè avere lo Spirito Santo, che per Gesucristo, che dee mandarlo, come lo dirà poi. E non solo mandarlo al di suori, ma ancora al di dentro; come dice San Paolo: Che tutte le membra unite insieme ricevono l'accrescimento da tutti i vasi, e da tutti i ligamenti, che portano, e comunicano il cibo, e la Vita; ognuno secondo la sua misura; (Eph. IV. 16.) il che lo stesso Appostolo attribuisce altrove alla distribuzione della Grazia dello Spirito Santo, che divide i suoi doni ad ognuno, come gli piacce. (1. Cor. XII. II. 13.)

Stiamo in una gran dipendenza, in

ogni istante, in ogni azione.

Per via della viva Fede fi trae il fugo da questa divina radice. Stiamo sempre

in Fede .

Gesucristo nell' Eucaristia dev' essere il hostro caro oggetto, e il mezzo più essere di unirci ad esso, come a quello senza di cui nulla si può; da cui si trae tutto il buon sugo della Grazia, il vero cibo dell' Anima.

Ma eccovi il colmo della gioja. La radice non ama meno il comunicar la fua Vita, che i Tralci il riceverla. Il Capo è fatto per comunicarli; e Gesucristo per darsi a noi. A quello fine tutti i canali son preparati: Gli uni sono gli Appostoli, gli altri i Dorrori. (1. Cor. XII. 28.) ma tutto ciò è per le membra, ostre quello, che il capo ittilinice da sestesso.

Avvicinatevi ad esso, e ricevete il lume; e i vostri volti non reseranno mai carichi di

carfusione.

La confusione è per coloro, che si allontanano da Gesti, perchè, lasciari a sestessi, inaridiscono, muojono, non sono

che debolezza, e peccato.

Se la Vite, se le membra del corpo potessero sentire quanto sono debitori alla radice, è al Capo, farebbero in continui ringraziamenti. Rendiamo grazie al Signor Nostro Dio. Santo Paolo non ci predica che il rendimento di grazie. La Fede, l'Orazione, il ringraziamento; questo è il principio, questo è il mezzo, questo è il frutto di nostra unione con Gesucrisso.

## GIORNO CT.

## Il Padre è il Vignajuolo. Ibid. 1.

Vignajuolo. Bisogna qui escludere una salsa idea, la quale sarebbe il credere, che il Padre non operasse se non al di fuori. Il Divino Lavoratore è quegli, che manda la pioggia, onde la Vite si nadrisce. Egli è che opera ne' cuori; da l'accrestimento, come dice San Paolo.

A 3 (1. Cor.

6 MEDITAZIONI (1. Cor. 111. 6. 7.) Opera il volere, e il fare. (Philipp. 11. 13.)

I Ma qui l'influenza interiore sembra esere attribuita al Figliuolo, come Capo, a fine di stabilire sa confidenza delle Membra, mostrando loro che colui il quale opera in esse loro, è intimamente

unito.

Il Padre opera nel Figliuolo, e il Figliuolo opera in noi; il Figliuolo null'ha che da suo Padre, e noi nulla abbiamo che dal Figliuolo ; così tutto ritorna al Padre; il Padre non cessa di operare; (Jo. V. 17. ) dice il. Figliuolo di Dio ; ed io fimilmente opero, e la nostra azione propria dell' uno, e dell' altro, è l'operare ne' cuori, ne' quali mandiamo il nostro Spirito Santo, operante da se senza discontinuazione, e facendo gli Uomini uno stesso Spirito con noi. Il Figliuolo dunque opera, e il Padre opera; e non vi è differenza, se non in quanto il Padre è Dio solamente, e il Figliuolo Dio, e Uomo insieme; Emmanuele, Dio con noi; Dio unito, a noi; Dio operante innoi, come in una parte di sestesso. Questo è dunque il fondamento della confidenza.

Quando gli Ariani dicevano: Se l' uno è la Vite, e l'altro il Vignajuolo, e il Lavoratore, eglino non sono della stessa Essenza; non pensavano, che lo stesso Gesù il quale è nostro Capo, nostro Tronco in qualità di Uomo, è della stessa Natura con noi. In quanto è Dio, è della stessa Natura con suo Padre; e com.

Google

com' Egli Lavoratore, che non cessa di affaticarsi nella sua Vigna eletta. Questo è tutto il fondamento di nostra speranza, di ciò che tutto è nostro per Gesucristo. Come Uomo è nostro; l' Uomo è Dio, Dio dunque è nostro in Gesucristo. Il Padre è nel Figliuolo, e il Figliuolo è nel Padre. (D. XIV. 10.) Tutta la Sostanza della Divinità essendo nostra, tutti i frutti, e tutti i doni sono nostri. Lo Spirito Santo, ch' è il Dono sostanziale, è nostro; e cotesto Dono ci è dato con turti i Doni ond'egli è pieno. Ecco le ricchezze del Cristiano.

Può egli pensare ad altre ricchezze? Ne ha bisogno, io lo so, ma pel Corpo. Le prenda dunque di passaggio pel Corpo che passa, ma coltivi, nudrisca, arricchisca l'Anima sua: Affaticatevi, non per un cibo che perisce, ma per un cibo, che conduce ad una vita eterna, che vi sarà data dal Figliuolo dell' Uomo. (Jo. vi. 27.) Datavi di già coll' incarnarsi, vi dà giornalmente colla sua Parola; e vi darà ancora, col darsi sua a voi per

mezzo dell' Eucaristia.

#### GIORNO CII.

Gesucristo separerà il Tralcio infruttuoso. Ibid. 2.

IL Tralcio che non produce frutto in me, farà dal Celeste Vignajuolo separato da me, e il Tralcio che ne produrrà, sarà potato affinchè ne produca di vantaggio. Ec-

8 MEDITAZIONI
co due operazioni, di separare il Trascio inutile, e di potar l'altro, per nonlasciarvi cosa alcuna d'impuro, e di su-

perfluo.

La prima operazione, ch'è di separare il Tralcio, che non produce frutto, ha un terribil effetto espresso nel vers. 6. dove si legge, che il Tralcio separato inaridirà, e sarà gettato nel fuoco, e arderà.

(Jo. xv. 6.)

Balta alcoltare il Santo Profeta: Figlinolo dell' Uomo, che farete voi del Sermento della Vite ? Ne farete voi qualche bel kavero, come se ne fa del Cedro, e degli altri Alberi maggiori, che non s' impiegano mai ad uli più belli,, che dopo di esser tagliari ? Si fa lo ttesso della-Vite? No. Quando anch' ella em sultronco, si vedeva che non era adattata ad alcun lavoro; quanto più essendo tagliata, fi vederà che non é buona se non pel fuoco ? (Ezech, xv. 2. 3. 4. & feq.) Quanto più ella è eccellente quando ella. produce il sua frutto delizioso, che rallegra. Dio, e gli Uomini; ( Ind. 1x. 13.. ) tanto più ella è inutile, quando più non ne produce, e mull' ha più da attendere che il frutto, ond ella è degna. Lo stesso è del Cristiano.

E offervate, ch'ella è degna, non perchè folo produce del frutto cattivo, il she le succede quando il suo frutto è diagenerante, e la sua Uva si cambia impattivo agresto; ma quando ella non produce huon frutto. Lo stesso n'è del Cristiano: Gestate il Samo inutile fralle se-

sofra il Vangelo. 9
nebre, nelle carceri eterne; itii ferambi
pianti, e firidori de' denti. ( Matthi, xxv.
30. )

## GÍORNO CIIL

Egli saglia il Tralcio carico di fratto. Ibid.

A il Celeste Lavoratore non taglierà se non il cattivo degno, incapace di produr frutto? No. E un' altra operazione sopra il buon legno; egli taglia, egli purifica, tronca sul vivo, e, non contento di separare il legno secco non risparmia il verde. Così avviene al Cristiano.

Quante cose da tagliare in te, o Criftiano! Vuoi tu produrre un frutto abbondante? Bisogna ti costi; bisogna tagliare il legno superfluo, la secondità de pravi desideri, la sorza che troppo inette, e dissipandosi perderebbesi da sessenti tu credi sia necessario sempre operare sempre mettere al di suori, e tu diventi tutto esteriore. No; bisogna non solo tagliere i cattivi desideri, ma togliere il troppo, che si ritrova sovente ne buoniti il troppo operare, l'eccessiva attività che si distrugge, e si consunta da sessenti che riduce a nulla le sorze dell'Anima che la riempie di sessenti perba.

Anima Cristiana, abbandona sessenta affe mani, al coltello, alla operazione

del Celeste Vignajuolo; lascialo tagliare persino al vivo. Il tempo del tagliare è giunto; Tempus putationis advenit... (Cant. 11. 12.) Nella Primavera, quando la Vite comincia a mettere, le dev' esser tolto persino il fiore, quando è eccessivo. Tagliate, Celeste Lavoratore; e tu Anima Cristiana, taglia anche testessa, poiche Iddio te ne darà la forza, e per via di testessa egli vuole tagliarti. Tronca non solo is pravi voleri, ma la troppa attività della buona volontà, che si pasce di sessesa. Anima, tutta piena di Adamo, e del vecchio Fermento, che non devi tu temere de tuoi vizi, se hai tanto da temes de delle tue stesse virtù?

Chi ci dirà, che cosa è l'Anima. che non cessa di operare, e di produrre; che producendo nulladimeno, non produce troppo, e non opera troppo ope-rando che fa ritenere la forza la quale si dissiperebbe al di fuori, e nulla conserverebbe per lo di dentro, che a forza di contentarsi da sestessa, operan-To come un' altra Marta con troppa attività, e inquietudine, anche sopra un hion oggetto, toglie a seitessa il ripolo, e lo vuole anche togliere a Ma-Ma, che sta a sedere a' piedi di Gesù, tomo senz'azione, e mettendo la sua Ezione nel riposo, col qual'ella presta Testelsa, e presta la sua attenzione del tutto intera al Salvatore, che parla al di dentro ?

Così dev' essere l' Anima Cristiana,

SOPRA IL VANGELO. ne oziosa, ne frettolosa, ma tranquilla a' piedi di Gesù, ascoltando Gesù. O quanto ella è utilmente tagliata, ha fatta una salutar ferita alla sua troppa attività, e quando sarà necessario operare. ritroverà le sue sorze intere, e la sua azione tanto più ferma, quanto sarà più pacifica; non più come que' torrenti. che bollono, e schiumano, si precipitano, e si perdono; ma come que' Fiumi placidi, che scorrono tranquillamente. e sempre. Tal' è il Fiume che sa lieta la Città di Dio; egli ha un' impetuosità, una forza, un movimento fermo, e durabile; ma nello stesso tempo dolce, e tranquillo; l' Anima si riempie di una Celeste vivacità, che non sarà più da sestessa, ma da Dio.

tuoso, mentre il suo Cavalcatore lo guida, e lo doma, quanti movimenti suor di regola! Quello è un effetto di sua ardenza, e la sua ardenza viene dalla sua forza, ma da una forza mal regolata. Si compone, diviene più ubbidiente sotto lo sprone, sotto il freno, sotto la mano chelo volge alla destra, e alla sinistra, lo spigne, lo ritiene come vuole. Alla fine è domato; ma sa se non quello gli si domanda; sa andar di passo, sa correre, non più coll'attività, che gli toglieva la

Vedete quel Cavallo ardente, e impe-

lena, colla quale la sua ubbidienza era ancora disubbidienza. La sua ardenza si è cambiata in forza, o piuttosto, poiche la forza era in qualche maniera nell'ardenza si è regolata. Osservate, ella non è di-

A 6 strut-

MEDITATION:

strutta, si mette in regosa; noa è più necessario lo sprone, non sa più quandi mestiera reggere la briglia, perche la briglianon sa più l'esseu di domar l' Animale
surioso. Con un piccolo movimento, che
non è se non il cenno della volonta del
Cavalcatore, più lo avvisa di quelso lo
ssorzi, e l'Animale pacisso, altro più non
sa, per dir così, che ascoltare. La suaazione è di tal maniera unita a quella dicolni, che lo conduce, csie non se ne sa
più che una sola e stessa azione.

Anima Cristiana, ascolta lo Sposo, che ti dice: Io ti he posta in paragone con una bella Cavalta, e del tutto domata, (Canti. 1. 8. ) e s' è necessario attacearti a un Carro, farti operare in concorlo d' Anime equalmente fortomesse, egli non sara di que' Carri mal disposti . fotto i quali l'uno thra, e l'altro resta senz'azione; il che stanca ed opprime coloro, che fanno di buona volontà, e si danno sinceramente all'opera. Sotto la sferza del Conducitore, o per dir meglio, non tanto forto la sferza, ma forto la voce, e col segno leggiero di un colpo benigno, che avvisa, rilveglia alle volte; i due Caval-fi sono uniti, perchè sono amendue egualmente sottomessi alla savia mano, che li guida. Anima Cristiana, opera di cotesta maniera, e cambia il tuo ardore, la tua attività, in gravità, in regola, in dolcezza. Nobile Animale fatto per effer guidato da Dio, e per portario, per dir così, questo è I tuo coraggio, questa è la tua mobiled .

Ritorniamo dunque alla Vite; bilognas non folo togliere il fecco, ma anche tagliare nel verde, e nel vivo...

#### GTORNO CIV.

L'un operazione della Grazia il confervar la Giustinia... 30. XV. 3. 4.

J'Oi fiete di già puri, a cagione della parola, secondo la parola, che vi hodetta: Voi siete puri , ma non tutti . Dimorate in me, ed io in voi. Non avete foimmente bilogno di me per effere purifica-. ma quando siete puri , avete ancora: bilogno di me per dimorare nella voltra purità. Perché l'operazione della Grazia non tende folo a purificare, ma anche più a confervare la purità, e la giustizia una volta data. Il Sole si avanza, e distruggele tenebre ; l' aria illuminata conserverà ella da se la luce 2 No per certo. Nonfi dee dire, dice Sant' Agostino, è stata una volta illuminata, ma l'è stata di continuo, e di nuovo ad ogni momento, altrimenti ricaderebbe nelle tenebre ; e la luce diminuisce a cagione di tutti gli ostacoli che si mettono fra 'I corpo illumimatore e 1 corpo illuminato ; questo è quello che produce l'ombre, e le diverle tinte di luce, più o meno vive. Quanto più l'Anima ragionevole, per comervar la giustizia, dipende da Dio, che la illumica, e dal vero-Sol di giustizia, ch' è Geiucriffo!

Tien-

#### 4 MEDITAZIONI

Tienti dunque sempre esposta a cotesta luce, dimora in questa luce, senza stor. nartene per un sol momento. Non basta ch'ella ti abbia fatta giusta una volta, bifogna che di continuo ti faccia tale. Intendete. Anima Cristiana? Non vi stornate dunque mai nemmen per un poco. tenetevi più che potete fotto il colpo diretto della luce; perchè con questo sarete vivamente illuminata. Non è che non venga della luce da un canto all' altro; i corpi illuminati vicendevolmente se la rimandano; ma starsene sotto il colpo diretto, e dimorar sempre a Sole aperto. è la perfezione dell' Anima per essere illuminata...

Si dirà: Io sono abbagliato; ma questo è proprio della luce esteriore, che indebolisce l'organo col qual' ella è veduta. Ma la verità, quando è persetta, e persettamente veduta, non abbaglia, fortifica il suo organo, cioè l'intelligenza, e alla fine le comunica una forza eterna. Questo produce la nostra selicità nella vita sutura. E' vero che in questa vita, i nostri occhi deboli che si purificano, e non sono interamente puri, non possono sostenere la verità del tutto intera; ma si è temperata da sestessa nella Fede. Volgiti dunque sempre ad essa, Anima Cristiana, fenza temere ch'ella ti offenda. La Fede te la presenta, te l'applica della manie-ra che si dee; la sua dolce oscurità tiene il tuo spirito in istato. S'esce di quando in quando qualche raggio da cotelta nuvola dolce, non farà mai troppo forte. Eddio che a te lo manda, sa la misura che a te conviene, e non va se non dov' è necessario. Quanto a te, tieni i tuoi occhi aperti, e l'errore sottomesso, la luce si cambierà in ardore, e 'l cuore guadagnato viverà di Dio.

#### GIORNO CV.

Parabola della Vite tratta du Isaia ...
Jo. xv. 1. Isa. v. r.

D'Obbiamo avere intesa la Parabola della Vite; quest'è 'l Mistero di nostra unione con Gesucristo. Ma perch'è ella espressa sotto la figura della Vite, piutrosto che sotto quella d'un altro Albe-

ro? Intenderassi osservando.

1. Questa è la Parabola antica - Signore, voi vi siete fatta una Vite; l'avete traspiantata dall' Egitto nella terra che le auquate promessa: avete sterminati gli antichi abitanti di quella terra, per farle luogo; ella vi si è stesa di colle in colle, e s'è innalzata sopra gli alti monti che ha coperti. Tutta la terra, persino al fiume, persino al mare, n' è stata riempiuta, tanto il sermento n' è stato secondo, e abbondante. Che non ho io fatto alla mia Vite? Dice il Salvatore. Non l'ho io coltivata in tutte le Ragioni? Ho vangato, ho tagliato, ho avvienato. l'ho circondata d'una siepe o d'un muro, e l'ho munita da tutte le parti. Questa è la mia Vite eletta, e amata. ( Is. v. 2. & seq. Jerem. 11. 21. )

2. Gesucristo altro non sa che applicare

16 M E D I T A Z I O ST la Parabola alla sua Chiesa, ma affinche questa muova Vite comparisca anche più Vite eletta, e amata, ci sa sapere che cotesta Vite è la stessa con esso. Io sono, dice, sa vera Vite. (Is. xv. 1. 5.) onde l'antica Vite non era che la figura, questa è quella che dee produrre i veri frutti per la Vita th'è eterna. Io sono la vera Vite, e voi siete i Tralej. Io sono quello che produce tutta la bellezza, e tutta la sorza del Tralcio; e mio Padre ama tanto più cotesta Vite, quanto son so che 'n essa egli intende ed ama.

3. La Vite è fra tutte le Piante quella che produce il frutto più eccellente. Della Vite è stato detto in figura, che 'l suo Vino rallegra Dio, e gli Uomini. (Jud. 1x. 13.) Nel formento è 'l necessario sostentamento, nel Vino è'l coraggio, la sorza, l'allegrezza, l'ebbrezza spirituale, il vivo movimento dell' Anima. Gli spargimenti ne'Sacrisso n' erano la figura; e anche oggidì si Vino entra nel Sacrissio. Col Vino sacrissicimo a Dio la giora sensibile, e la cambiamo nella santa giora sensibile, e la cambiamo nella santa giora che ci da 'l Sangue inebbriante, e trasportante di Geiucristo, che inspira l' amore che lo ha fatto sorgere.

4. La Vite nulla sembra essere da sestessa; ella rampica, è nodosa, tortuosa debole, ne si può alzare se non cost' essere sostenuta, senza questo ella cade. Ma essendo sostenuta, dove non si alza? Si avvolge intorno a'grand'alberi; ha braccia, mani per abbracciarli, e non ne può più essere separata. Da cotesto segno tor-





to, e nodoso che null'ha di bello, escono i pampini, onde i morti son coronati,
e gli Uomini se ne san de' sestoni. Da
questi esce il fiore più odorisero, da questo il grappolo, da questo l'Uva, da questa il Vino, e i più deliziosi di tutti i
frutti. Così la scorza del Cristiano null'
ha se non di disprezzevole in apparenza,
e tutto vi comparisce senza sorza. Tutta
la sorza, tutta la bellezza è nell'interno,
e tutto si può, quando non si viene ad
alzarsi se non così essere sostenuto.

5. Il legno della Vite è quello in cui la sorte del Cristiano meglio si esprime . Per esso lui altro non v'è che'l produrre il frutto, o l'effer gettato nel fuoco; oltre: che, come si è detto, egli è'l più umile,. e'l più esquisito di tutti i legni , il più vile in apparenza, e'l più preziolo in effetto, che di più debole; ma da questodebole viene più abbondantemente, ciòche fomministra, e del coraggio e della forza. Tre frutti sono raccomandati nella: Scrittura, il Formento, ch'è la Fede, ilsostentamento dell'Anima : L'Olio, ch'ela Speranza, la quale mitiga le pene di attendere per la promessione di veder Dio ; il Vino, ch'è la Carità, la più perfetta delle Virtu.

GIOR-

#### GIORNO CVI.

Orazione per Nostro Signore Gesucristo .
tutto ottiene . Jc. xv. 7.

CE voi dimorerete in me, e le mie parole dimoreranno in voi , domanderete tutto ciò che vorrete, e vi sarà concesso. (Jo. xv. 7. ) Dopo aver gettate sopra l'umiltà, e sopra la dipendenza le sondamenta dell' Orazione, n'esplica la virtù. Chiunque vuole dunque far orazione, dee cominciare dal mettersi con verità, e intimamente nel cuore, il fentimento di coteste parole: Voi nulla potete senza di me . ( Jo. xv. 7. ) Nulla, nulla anche una volta; nulla del tutto. Per cotesta cagione si prega, fi domanda, cioè perchè non fi ha nulla, e per conseguenza, perchè non si può nulla, o per dir tutto in una parola, perchè si è un nulla, in materia di bene, un puro nulla; e per quello egli ha detto, che non si dee pregare, e non si è ascoltato che in nome di Gesucristo, il che. mostra che non si è da sestesso che un nulla; ma che in nome di Gesucristo, sr può tutto ottenere.

Ora questo racchiude due cose. L'una, che qualunque orazione si faccia, non si è ascoltato per se, ma in nome di Gesucristo. L'altra, che non si può, nè si dee sar orazione col suo proprio Spirito, ma collo Spirito di Gesucristo; cioè non solo come Gesucristo lo ha insegnato, non domandando se non quello egli vuole si domandando.

di;

di; ma anche conoscendo ch'egli forma in noi la nostra Orazione, col suo Spirito che parla, e grida in noi. Altrimenti non sarebbe vera, e noi non intenderemmo come si dee l'espressione ch'è il sondamento dell'Orazione: Voi nulla patete senza di me. Dal che segue, che senza di esso non possiamo nemmeno sar orazione, in consormità al detto di S. Paolo: Non sapete quello avete a domandare per l'Orazione, nè come dovete sar orazione; ma la Spirito prega in voi can gemiti inesplicabi-

h. (Rom. VIII. 26.) Ma nello stesso tempo che per sar orazione si viene a ben mettersi nella mente cotesta prima Verità: In nulla posso: Voi nulla potete senza di me, si dee ancora mettersene un'altra: lo tutto posso con colui che mi fortifica. (Philip. IV. 13.) Nulla posso senza Gesucristo; tutto posso con Gesucristo, e in suo nome. Sentesi perciò di continuo nelle Orazioni della Chiefa cotesta conclusione non men umile, che consolativa: Per Gesucristo Nostro Signore: Umile, perchè confessa la nostra impotenza; confolativa, perchè ci mostra in chi è la nostra forza. E questo tanto si estende, che quando noi impieghiamo verío-Dio le intercessioni, e i meriti de Santi, eziandio quelli della Santa Vergine, vi aggiugniamo ancora cotesta necessaria conclusione: Per Gesucristo Nostro Signore; con che confessiamo, che non è merito, ne orazione, ne dignità ne Santi, a qua-Innque grado di gloria sieno elevati, se non per Gesucristo, e in suo nome.

20 MEDITAZIONI

Bisogna ben guardarsi dal lasciarci cadere nella immaginazione, che bassi il dire
costa bocca cotesto Per Dominum nostrumi
Jesum Christum. Diciamolo in effetto, e
costi intimo del cuore, mentre diritoriamo
noi in Gesucristo, e Gesucristo dimora in
noi; cioè mentre noi ci attacchiamo ad
esso con tutto il nostro cuore, con una vista, e serma Fede, e mentre essi dimora
in noi colle sue parole chi essi imprime
nel nostro cuore, e col suo Spirito che le
spigne, e le anima alla orazione.

E'dunque qui quello noi facciamo, ch' è I dimorare in Gesucristo, e quello egli sa ch' è il dimorare in noi, e quello sa l'opera complittà, perchè se crediamo operat fosi, c'inganniamo, poiche la sorgente di nostre azioni è che Gesucristo dimori in noi, perchè non vi dimora sen'azione; secondo S. Paolo, cioè Egli è potente

in mi. (2. Cor. x111. 3.)

Altora dunque facciamo veramente orazione in nome di Gesucristo, quando noi dimoriamo in Esso ed egli in noi, lasciandoci guidare da Gesucristo che ci muove, e ascoltando ciò ch'egli dice in noi; a fine di mettere in pratica veramente, e intimamente ciò ch'egli dice; se voi dimorate in me, e la mia parola, non solo la parola che io pronunzio al di suori, ma anche quella che io saccio sentire nell'intimo del cuore, dimera in voi: E allora da noi si ottiene tutto ciò che vogliamo.

Ora la parola che dee dimorare in noi, dev' essere principalmente la parola della Croce, ch'è quella onde principalmente si

trat-

tratta in tutto questo Discorso. Perchè Gefucristo andava alla Croce, e vi conduceva i suoi Discepoli seco, come quanto segue, lo sarà vedere anche assai meglio.

Crediamo dunque, che dimorare in Gefucristo, è 'l dimorare nella parola della Croce, e che per la parola della Croce dimora in noi; e che il domandare in nome di Gesucristo è 'l domandare per lo suo Sangue, e per li suoi patimenti, è l'amarli, e'l prendervi parte.

#### GIORNO CVII.

Forza nella parola della Croce; produrre il frutto della Croce. Jo xv. 8. 9. 13.

rollina di mio Padre che riportiate molto frutto, e diventiate miei veri Discepoli. Ritorna al frutto che aveva promeiso a coloro che sossero dimorati in esso, e ci sa sapere che dobbiamo desiderare cotesto frutto, per la gloria di suo Padre, e non per la nostra. Perchè non piaccia a Dio, che noi ci gloriamo in altro che in Dio. Gesucristo non vuol gloria che per suo Padre, e non ha gloria che in esso, come egli dichiarerà in quanto egli è per dire. Dobbiamo dunque, a sua imitazione, mettere tutta la nostra gloria in Dio.

E siate miei veri Discepoli: Che vuol dire, Miei veri Discepoli? Miei veri imitatori nel cammino della Croce, e della mortificazione: perche a questo ci vuol

condurre; ma vi ci conduce per la via

dell'amore.

Io vi amo, come mio Padre mi ha amaro. (Jo. xv. 9.) non con una falsa tenerezza, come quella de Padri carnali; mio Padre mi ha amato con un amor sodo, e mi ha mandato a patire, io similmente vi ho amati; patite, e morite meco, ed

io viverò in voi.

Egli non parla tuttavia ancora di morte, nè di Croce; ma vi ci prepara coll'infinuazione dell'amor di suo Padre, e del suo. Vedete, dice, come mio Padre mi ama: Io vi amo collo stesso amore; e voi vederete ben presto a qual fine mi porta: Perchè dirà fra un momento: Alcuno non può aver maggior amore, del dare la sua vita per li suoi Amici. (Ib. 13.) Ma prima idi farci entrare in questi coraggiosi disegni, ci sa entrare nella dolrezza, e nella purità del suo amore. Lasciamoci dunque condurre per questa via dolce, qualunque sia il luogo cui ella ci suidi.

## GIORNO CVIII.

'Comandamento della Croce per l'Amore.
Joan. XV. 10.

SE osserverete i miei Comandamenti, dimorerete nel mio Amore, come Io osservo i Comandamenti di mio Padre, e dimoro nell' Amor suo. Qual comandamento osservate voi, mio Salvatore? Egli lo ha detto sovente: Io ho la podestà di dare l' AniSopra il Vangelo. 23
Anima mia, e ho la podestà di ripigliaria, e questo è il comandamento che ho ricevuto da mio Padre. (Jo. x. 18.) Come la podestà di ripigliaria solo, e non quella di darla? L'una, e l'altra; e questa è quella dalla quale cominciare si dee. Vedete come dolcemente insinua il Comandamento della Croce.

Ma prima di esplicarsi apertamente sopra di questo punto, insegna che il vero amore, non è nel dire, nel promettere gran cose, nel desiderarle, nel riempiersene lo Spirito, ma nell'entrare con questo in una pratica seriosa, e reale de' Comandamenti. Bisogna cominciare da Gesucritto, e con questo amare la sua Verità, la sua Parola, le sue Massime, i suoi Comandamenti. Così egli ha fatto; ed ha cominciato dall'amare suo Padre, perpoi amare quanto egli comandava, benchè comparisce rigoroso alla natura; perchè l'amore di chi comanda, rende dolce quello ch'è in se amaro, e duro.

Amiamo dunque Gesucristo, e tutti ci faranno facili i suoi Comandamenti. Ricordati Cristiano, ch' è un nulla l'osservare l'esteriore del Comandamento, se non si osserva per amore. Tutto il Comandamento nello stesso amore è compreso. Gesucristo ha osservato il Comandamento di suo Padre, perchè lo amava, e ci dà cotesto esempio dichiarandoci che

cotesto esempio è nostra legge.

GIOR-

#### MEDITAZZONI

#### GIORNO CIX.

Gaudio pieno, e perfetto di ubbidire per Amore, e non per Timore. Jo. XV. 11. I. Jo. 1x. 18.

I ho dette tutte coteste cose, affreche. I mio gaudio dimori in voi, e'l voltre gaudio sia compiuto; sia pieno, e persetto. Vederete a che vi prepara con quest' abbondanza di gaudio; ed egli parla qui convenevolmente del gaudio, dopo aver parlato dall'amore. Perchè non vi è se non il vero amore che possa somministrare il gandio. Il terrore ha della pena, di-ce S. Giovanni: (1. Jo. 1v. 18.) Non ha dunque il gaudio. Di dove viene il gaudio, se non vien dall'amare? Perchè chi ama, vuole piacere, e in questo mette il suo gaudio. È quando ha ritrovato il segreto di piacere, gode del frutto princi-pale del suo amore. Voi piacete, quando ubbidite per amore; perchè questo è quanto egli ama. Quando suo Padre si è dichiarato che suo Figliuolo gli piaceva, e metteva in esso le sue compiacenze; lo vedeva ch'era di esso amante, e amava di ubbidirgli; vedeva che in questo era il suo gaudio. Amate dunque di questa maniera: Dilettatevi nel Signore. (Psal. xxxv1.4.) amate, cercate di piacergli, e mettete in questo il vostro gaudio come la vostra gloria. Allora il vostro gaudio farà compiuto, farà perfetto come il vofire amore. Affin

Digitized by Google

Affinche il mio gaudio dimori in voi. Qual è il mio gaudio I L'ubbidire, e l'ubbidire per amore. Il mio gaudio farà danque in voi, quando voi amerete, e ubbidirete, e 'l' voftre gaudio farà computo. Chi non amerebbe un Salvatore che non ci promette se non un santo, e perfette gaudio, per un santo, e perfette gaudio, per un santo, e perfette gaudio, per un santo.

## GIORNO CX.

Mistere ; precesso della Crese ... Amer del Prossimo ; dar la sua Vita per esse come Gasacrista. Jecus. 12, 12

L'Gomandamente che vi ho fatto, è, che vicendevolmente vi amiate, come io vi mo anati; alcuno non può avere un maggior amore; del altre la sua vita per li suoi amiper toglierle tutta la sua durezza, è dischiarata col precetto dell'amore. Egli ha amato, e ha dato la sua Vita. Amiamo d'ella stessa maniera, e Gesucristo, e in esto i nosti Fratelli, che l'amore, onde gli ama, dee renderci cari.

Qual miteria era la nostra, quendo per liberancene è stata necessaria la Moste di un tal amico! Qual delitto era il nostro, quando per espissione stata necessaria una tal Vittima, e per lavasio, un Sangue tanto preziolo! ¡Con quali amore ci ha amati colui che ci ha comprati a co-

Per li fuoi Amiri, così egli ci dinomi-Tomo IV. B na, na, mentre noi eravamo suoi Nemisi, ma dal canto suo egli era Amico, perchè per redimerci dava il suo Sangue. Ascoltiamo S. Paolo, degno interprepe di que sta espressione del Salvatore: Perchè nel rempe si eravamo infermi, p nel peccato, Cesticristo è mono per gli empi Appena si virrova alcuno che voglia morire per li Giufii. Forse si ritroverebbe alcuno che lo facesse. Ma egli è morto per gli Empi, cioè per tutti noi, e in questo sa risplendere il suo amore; egli è morto per coloro ch' erano suo menici, ch' erano peccatoni. (Rom. v. 6.8)

Ecco dunque quel'è l'assico che abbiamo ritrovato nella persona di Gesucristo, E' un amico de suoi nemici, un amico she ci ha amari, allorche noi gli facevamo con tutte le forze della nostra Anima, e del nostro Corpo una perpetua guerra, Comprendiamo dunque l'immenstà del suo Amore nell'averci amati essendo nemici. Ma S. Paolo sopra cotesto fondamento più fi avanza : Se quando eravamo nemici di Dio, fiamo stati riconcitiati dall' amore del fuo Figlinolo; con più forte ragione effendo riconciliati saremo sat-vi per la sua viea. (Rom. v. 10.) S' egli tato nostro Amico persino a dare la lua with per noi, mentre eravamo inoi nemici; quanto più lo sarà dopo che l'amicizia effendo riconciliata dall' una , e dall' altra parte, si viene ad essere Amico da due parci?

Ma che conclude da questo lo stesso S. Paolo? Che avendo un tal Amico nulla abbia-

27

abbiamo : a temere, So Iddio è per noi, chi sarà contro di noi; se non ha perdonate al suo Figlinolo, che ci potrà negare? E avendocelo dato, come non ci darà in esso, e per esso tutte le cose? Chi accuserà gli Eletti di Dio? Iddio gli assove, e gli giustifica. Chi gli condannerà? Gesucristo è morto per essi; non solo è morto, ma è risuscito, è asceso al Cielo, ed ha preso il suo posto alla destra di suo Radre, intercede per

esi. (Rom. v111. 31. 34.)

Nulla si può aggingnere a questo Comento di S. Paolo. V'intendiamo perfettamente tutto l'amore di cui siamo debitori a colui che ci ha amati essendo suoi nemici, persino a dare la sua vita per elser nostro Redentore, nostro Salvatote, nostro Intercessore; e non resta se non di concludere collo stesso Appostolo, che ne l'afflizione, nè la persecuzione, nè la spada, nè la violenza, nè la vita, nè la morte, nè i mali presenti, nè tutti quelli che abbiamo a temere, nè I Cielo quando sosse congsurato contro di noi , nè l'Inferno quando eccitasse contro di noi tutti i Demoni, e mandasse contro di noi tutte le sue pene, ne qualunque altra cosa, non sarà bastante a separarci de Gesucrifto. (Rom. VIII. 35.

Ecco il precetto, e'l Mistero della Croce in tutta la sua estensione, commiciandolo da Gesucristo, e terminandolo da noi.

In questo è parimente contenuto il precetto della carità fraterna, che ci obbliga a giugnere persino a morire per li propri Fratelli: secondo l'espressione di S Gio-

2 van-

vanni, Interprete ammirabile del precetto della carità: In questo noi conosciamo l'
amore di Dio, perch'egli ha data la sua vita per noi, e noi dobbiamo parimente dare
la nostra vita per li nostri Fratelli. (1. Jo.
111. 1.) Altrimenti noi non osserviamo il
comandamento di amare, com'egli ha amato; cioè persino a dare la sua vita.

Il precetto della Croce è dunque ancora nella carità fraterna, e benchè l'occasione di dar la Vita per lo suo Fratello fia rara, nulladimeno l'amor fraterno sarà nella Croce, se mettiamo in pratica quanto dice S. Paolo; cioè di non considerare noi stessi, ma quello ch'è dell' altrui interesse. (Philip. 11.4.) Così l'amor fraterno sarà un Sacrificio continuo non solo del proprio risentimento, quando si crede di essere offeso; ma anche senz' aver alcun motivo di lamento, del proprio umore, del proprio interesse, dell' amor proprio; e a questo ci obbliga l'amor fraterno. E se noi dobbiamo sacrificare ciò che più ci appartiene al di dentro di noi; quanto più i beni esteriori, e come gli dinomina S. Giovanni, la sostanza, e le ricchezze di questo Mondo? (1. Jo. 111. 17.) Colui che in questo risparmia sestesso, che che egli dica, non è Cristiano; e s' egli dice che ama il suo Fratello, è un mentipore. (Ibid. IV. 20.) Chiude le sue viscere fopra il suo Fratello; e l'amor di Dio non t in esso. Amiamo dunque, non in parole, ma in fatti, e in verità, (Ibid. 11. 18.) secondo il precetto dello stesso Appostolo. E affinche la nostra limosina sia un Sacrificio .

ficio, non gettiamo folamente un super-

fluo che nulla costi alla natura; ma prendiamo qualche cosa sul vivo, di modo che patiamo per lo nostro Fratello, e crediamo, che non sia un far molto il patire per esso; perchè dobbiamo esser disposti, secondo il precetto del Salvatore, a

dare per esso lui persino la Vita.

Ma prima di passar oltre sopra il precetto della carità del Prossimo, intendiamo secondo l' Esplicazione di Gesucristo nella Parabola del Samaritano, che tutti sono il nostro Prossimo, e che 'l precetto di reciprocamente amarci, benchè risguardi specialmente i Fedeli, che partecipano della stessa Fede, e sono coeredi dello stesso Regno, abbraccia tutto il Genere Umano, perch' è chiamato alla stessa Grazia. Ciò supposto, continuamo.

### GIORNO CXI.

Motivo dell' Amor Fraterno: I Fedeli, e gli Eletti, sono amici di Gesù. Joan. xv. 14. 17.

Cotesta parimente una infinuazione del Comandamento dell'amore, di cui si fiamo reciprocamente debitori. Gesincristo ci volge da tutte le parti, per obbligarci ad amare i nostri Fratelli, con tutta la tenerezza ch'egli ha avuta per noi.

Ci esplica in primo luego, che, osfervando i suoi Comandamenti, noi diverremmo non solo suoi Servi, e suoi Sudditi, ma ancora snoi amici. Noi

B 3 fia-

famo naturalmente sudditi di Gesucristo ch' è il Re de i Re, e il Signor de i Signori, e da cui il tutto è stato creato, e nulla ha ricevuto l'essere che da esso.

Ma oltre cotesta prima dipendenza che non ha termini, ci ha acquistati col suo Sangue, e siamo suoi Servi perchè ci ha riscattati con sì gran prezzo. Ma ben-chè voi siate tali, Sudditi, Servi, Schiavi. come tali non siete da me trattati, ma come Amici. E la ragione di questa differenza è, che il Servo, e il Suddito non ha che la semplice esecuzione della volontà del suo Signore, senza saperne il segreto: Ma Gesucristo ci rivela, per quanto ci è conveniente, la fagione de' suoi consigli, che altro non è se non l'amore che ha per noi, persino a dare la sua Vita per la nostra salute, e per sarci suoi coeredi; e tutto il frutto di quest' amore è che reciprocamente ci amiamo . e offerviamo cotesto principale Comandamento della Legge nuova; ma come amici che amano di fare la volontà di colui che si dichiara lor Amico essendo loro Signore. Questa è la prima ragione del nostro Salvatore.

La seconda non è men forte: Voi non mi avete eletto; io ho eletti voi. Sembra parlar qui principalmente de' suoi Appostoli; ma in generale; perchè egli non obbliga solamente i Capi del Gregge, ma tutto il Gregge all' osservanza del Comandamento della Carità fraterna. L'elezione, dalla qual egli lo inferisce, dev' esservanza del comandamento della Carità fraterna. L'elezione, dalla qual egli lo inferisce, dev' esservanza del comandamento della Carità fraterna.

ener

SO PRA IL VANGELO. éster comune ; e quando poi egli ce: Mi ho eletti dal Mondo, e ve ne ho

separati parla chiaramente a tutti i Fedeli .

In fatti ha eletti non folo gli Appafioli, ma tutti i Fedeli; e questo è l'effetto più sensibile del suo amore, l'averci eletti uno ad uno, per puro amore per pura bontà; non perché noi avevamo prodotto del frutto, ma affinche ne producessimo; dimodoché il fruto, che producismo è l'effetto, e non il motivo di sua elezione. Ma la ricompenia, ch' egli ci domanda di un amore sì puro, e di una bontà sì gratuita, è che amiamo i nostri Fratelli, tanto puramente, quanto ci ha egli stesso amati, senz'alcun mesito dal canto loro, e senz' attendere che ci prevengano, ma col prevenirli in tutto, e sempre, per amore di Gesucristo, che ci ha prevenuti in tutte le maniere colla fua grazia.

Ed è vero che ha prevenuti singolara mente gli Appostoli, affinchè vadano per tutta la terra a portarvi il suo Vangelo, e la loro predicazione abbia non folo un gran frutto per la conversione di tutti\'i Popoli , ma ancora il frutto sempre resti, e la Chiesa, che avevano, a fondare, sia immortale: Ma coteste parole non lasciano parimente di riguardare ogni Fedele, perche tutti debbono, nell'andare, e nel conversare sopra la terra, produrre gran frutti che resino per la vita eterna. Ora noi non lo abbiamo eletto: Perchè chi à solai che gli ha dato il prinso? (Rom. XI.

32 MEDITAZIONI 33.) e chi vi ha tratta la fina grazia col prevenirlo è Egli ci elegge, e ci previe-

prevenirlo è Egli ci elegge, e ci previene; egli ci ha ritrovati nemici, e ci hafatti amici; egli ci ha amati prima chenoi lo amaffimo, o potessimo amatio, perch' egli ci ha dato l'amore onde lo amiamo, il che non può aver fatto se mon per-

amore.

Non è dunque prevenuto, ci previene, e ci previene ad ogni momento, continuando a darci la grazia, colla quale ci ha prevenuti la prima volta. E ancorchè un effetto di quelta grazia preveniente fia il trarci le grazie che seguono, se ci trattasse rigorosamente, secondo i nostri meriti, e volesse punire tutte le nostre infedeltà, quante volte sarebb egli sorzato a sottrarci le grazie, alle quali a bastanza

non corrispondiamo?

. E in vece di corrispondervi con una umile gratitudine, c'insuperbiamo de' fuoi doni, che noi appropriamo a noi Ress, come se ci fossero dovuti, e ne facciamo il cibo del nostro amor proprio-E chi sarebbe colui che potesse dire: Lo ho il cuor puro, io non fono ingrato verfo Dio, io gli faccio i ringraziamenti che gli appartengono, e non esco mai dalla fua dipendenza? Questo non è quello che dice la nostra coscienza: Ella ci dice che noi non preghiamo come fidee, nè siamo a sufficienza attenti di camminare sedelmente nelle sue vie. Chi dunque potrebbe lagnarsi, quando da noi nitirasse i suoi doni 3 Ma egli continua a prevenirci non ostanti le nostre ingraticudini, e le nostre

sopra il Vangelo. 33
negligenze; e s' egli accorda la perieveranza alle nostre orazioni, ci accorda in
primo luogo la perseveranza nel far orazione, colla quale da noi si ottiene la
perseveranza nel fare il bene. E la ricompensa, ch' egli vuol trarre da un amore
sì gratuito, è che amiamo i nostri Fratelli tanto puramente, tanto gratuitamente,
quanto egli ci ama, fenza che il nostro
amore si rallenti per la loro freddezza, per
la loro negligenza, o per le loro ingiurie;
perchè nel mezzo di tante ingiurie, ch' egli
niceye da noi, ci ama.

E la ragione, ch' egli obbliga a ridurre tutta la pratica della vita Cristiana a questo reciproco amore, è in primo luogo, che, non potendo fargli alcun bene, se non nella persona de' nostri Fratelli, che sono sue membra, in essi parimente vuol ricevere il frutto di nostra gratitudine, e quello del suo amore, in conformità di cotesta sua espressione: Ogni vosta che sate del bene a' miei minimi; (Matth. xxv. 40. 45.) a questo, e a quello, che sono piccoli agli occhi vostri, e grandi a' miei, perchè sono mie membra, a me la sate.

E la seconda ragione è, come dice l'Appostolo San Paolo, che colui, il quale ama il suo Fratello, dà compimento alla Legge, l Rom XIII. 8. 10.) che tutta è compresa nel preccetto di carità. Perchè tutti i Precetti, voi non osciderete, voi non rubberete, voi non desidererete nè l'altrui Moglie, nè l'altrui Casa, nè il suo Servo, nè la sua Serva, nè la sua sacol-

34 MEDITAZIONI

tà, di qualifia maniera; (Exod. XX. 17.)
non contaminerete negli altri la Carne, che Gefucristo n'ha santificata, ovvero ha destinata alla santità, e non la sacrificherete al vostro piacere: Tutti cotesti Precetti sono rinchiusi in quello dell'Amor Fraterno; che non potendo essere eseguito come si dee, se non viene dalla sorgente dell'amore di Dio, ne segue che tutto è compreso nell'amor fraterno, nel quale per conseguenza è tutto l'oggetto de' desideri di Gesucristo, perchè parimente in questo è tutto il ristretto della giunsitizia Cristiana.

#### GIORNO CXII.

Servono Gefucrifto come Amici, a' quali feopre tutti i suoi segreti. Io. XV. 15.

L Servo non sa quello fa il suo Padrone ... Gli vien detto quello dee fare senza esplicarsi di vantaggio; mas ili buon Padrone ch'è Gesucristo, non contento di volere da noi una semplice esecuzione; ci scopre quanto egli fa , e l'opera per la qual'è mandato; donde viene, e.dove ritorna, perchè è venuto nel Mondo, quali beni vi è venuto a portare agli \Uomini, la stretta unione, ch'è venuto a contrarre con essi, la grazia che lor ha voluto fare di unirseli, come le membra sono unite al Capo, e-i rami alla radice, il divino segretto di ottener tutto per l'interposizione del suo nome, i segreti motivi de' fuoi

SOPRAIL V'ANGELO. 35 fuoi precetti, e le altre cose che lo fanno dire. Vi ho insegnato quello ho appreso
da mio Padre. (Jo. xv. 15.) Perchè vi ho
scoperto, dice, il miracolo di sua bonta
preveniente, e la grazia che ha fatta col
darvi il suo unico Figliuolo, sacrificando

lo per voi alla morte. E affinche foste capaci d'intendere i segreti del Regno de' Cieli, ve li ho esposti in Parabole, e con similitudini tratte dalle cose umane per condiscendenza, a fine di rendervele sensibili. E perchè le Parabole non fossero per voi Enigmi più acconci a rendervi attoniti, che istruiti, com'è seguito negli Ebrei in gastigo di lor fuperbia, ve lo hoi esplicate, come amico, con familiarità, e bontà, che non vi ha lasciata da desiderare cosa alcuna. Ecco quanto Gelucristo ha fatto per noi; ha volnto che offervassimo i suoi Comandamenti, non come vili Schiavi - a' quali si dice solamente quello hanno a fare, fenza dar loro la consolazione di sapere il perché, ma per cognizione, a fine di eseguirli di una maniera più persetta, prù grata, e più proporzionata alla condizione della ragionevole Creatura. Ci ha fatto sapere perciò de' consigli di Dio, e de' fuoi, tutto quello ne porevano sostenere .

Entriamo danque volontariamente, e liberamente ne diferni di Gesucristo, coll' abbidire, non per forza, ma con piacere, come Persone istruite, (Ephel. vi. 6. Coloss. 111. 23. 24.) e consermate delle ragioni di quanto è lor domandato.

E in-

E intendiamo bene che tutto ciò che si vien comandato, è la stessa ragione; perchè una Sapienza non meno che una Bontà infinita è quella che ha digeriti tutti i Precetti, e i Consigli, onde ci vien pro-

posta l'osservanza...

O più amabile di tutti i Signori! O più fanta, più favia, e migliore di tutte le-Leggi! Mio Dio, amo la vostra verità, la vostra equità, la vostra rettitudine; e in tutto ciò amo Gesucristo ch' è tutto; faviezza, giultizia, rettitudine, equità, perch' egli è la verita, e la bontà stessa, buonissimo Riglinolo di buonissimo Padre, e con esso lui principio del buonissimo spirito, che ci guida ad ognit bene.

### G. I O R N O CXIII.

Debbono, e possono demandar tutto in nome di Gesucristo. Jo. XV. 16.

I qui ho eletti, affinche ripertiate del frutto, e il. vostro frutto resti, e mio nanderete in mio nome. Questa è dunque la causa di cotesto gran strutto, e di sua eterna durata; che il. Padre concederà tutto ciò gli sarà domandato in nome del Figliuolo. Iddio diceva per l'addiero: Lo farà per amore di me, a per glorificare il mio nome. Qui non concede più costa alcuna, che al nome del Figliuolo. Non cambia linguaggio, quanto Iddio fa per amore del Figliuolo, lo sa per amore di

di sesse de la Vangello.

di sesse de la Padre, e il Figlinolo non sono che uno: E il Padre, è il Figliuolo, e lo Spirito Santo è un solo nome, che lor è comune, rel quale siamo
battezzati, ch'è il nome di Dio. Quando siamo avvisati tante volte, che null'
abbiamo a sperare, nè a domandare, che
nel nome di Gesucristo, siamo avvisati
della necessità, che avevamo di un Mediatore, per riunirci a Dio, da cui il peccato ci aveva separati.

Pensiamo dunque a produrre del frutto, e a produrre un frutto che duri; ma domandiamone la grazia in nome del Mediatore, credendo che per la sua grazia cominciamo a produrre del frutto, e per la continuazione della stessa Grazia ne produciamo con perseveranza; perchè, com'egli ci ha detto: Noi non possiamo produrre del frutto che in lui sollo, e bisogna ch'egli dimori in noi, affinche possimo dimorare in Esso. È in questo consiste la Mediazione di Gesucristo, e la vera invocazione di Dio in nome del Salvatore.

### GIORNO CXIV.

Gesù, e i suoi Discepoli odiati dal Mondo. Jo. xv. 16. & sequ.

Ope aver mostrato a' suoi Discepoli, quanto debbano reciprocamente amarsi, e amar tutto il Mondo, perchè tutto il Mondo è de' nostri, per la Grazia che Eddio sa tutti di chiamarli alla MEDITAZIONY
alla nostra unità, Gesucristo lor insegna,
che s' eglino debbono amare' sutto ilMondo, non los debbano amare' nella
speranza di essere amari', perche per lo
contrario faranno odiati da tutta la terra
ra, e questa è la verstà che loro espisca in tutti cotesti Versetti con ogni esattezza.

Comincia a scoprir loro la sorgente di quest' odio con queste parole : Se il Mon-do vi odia, sappiate che mi ha odiato primo di Voi . ( Joan. xv. 18. ) Non si oud abbastanza amnifrare la bontal del nostro Salvatore; non vi è cosa tanto molesta a un buon cuore, ne in se più funesta alla natura', che l'effere odiato Si ha bisogno di esser premunito contro un male, che in se è si duro, e i di cui effetti sono parimente sì strani. Ma era per gli Appostoli la maggiore di tutte le consolazioni, che cotesta avversione di tutto il Genere Umano loro folle comune con Gesucristo. Se il Mondo vi edia , dice, mi ha odiato prima di Voi. La cagione di quest'odio ci viene esplicata con queste espressioni: Colui che fa il male, odia la luce: ( Joan. 111. 19. 20. ) Il Mondo mi odia, perchè io gli scopro le sue opere prave Gli Appottoli affociati alla Predicazione del Salvatore, debbono parimente incorrere nell'odio del Mondo, di cui riprettdono il peccati , e l' ignotanza .

Se Voi foste del Mondo 3 il Mondo amerebbe quello ch' è suo . (Jo. 1x. 19.) Nonche gli Uomini del Mondo reciprocamen-

Perche io vi ho eletti dal Mondo, il Mondo vi odia. (Jo. xv. 19.) Nella voltra separazione, non siete creduti della stessa spezie cogli altri; se crede vi vogliate distriguere, e siete oppressi.

H. Servo non è maggiore del fuo Padrene. (Ibid. 2001) Qual consolazione per un Cristiano, per un Pastore, per un Predicatore, se non gli è creduto s'è disprezzato, s' è lacerato, s' è crocissiso insieme co' suoi discorsi! E' stato satto altrettanto a Gesucrisso. Questa è una conseguenza del Misterio della Croce, e per via di simili contradizioni l' Opera della Redenzione ha preso il suo corso. Perchè sra queste contraddizioni la parola del Vangelo va dove dee andare, e i buoni esempi de' Cristiani guadagnano coloro che debbono guadagnare, e la mano di Dio si sa sentire nella sentenza degli Uomini.

E' un Mondo nella stessa Chiesa; sono degli Stranieri fra noi. Si reca dispiacere a quelli quando si vive, e quando si predica secondo le massime del Cristianelimo; cotesto Mondo è più pericoloso di quello sarebbe un Mondo manifestamente infedele. Ascoltate San Paolo : Vi sono pericoli al di dentro, e al di fuori, e dal canto de falsi Fratelli. (2. Cor. x1. 26.) Demade mi ha lasciato, dice lo stesso Appostolo, amando questo Secolo. Tutto il Mondo mi ha abbandonato. Iddio lor perdoni. Il disprezzo che si sa di un Uomo, che non pensa te non agli interessi di Dio, dicendo ch' egli non è Uomo d' affari, è una fpezie di persecuzione. Fate, Signore, che io ben faccia i vostri interessi, in questo metro tutta la mia capacità. Se sono biasimato, se sono disprezzato, le sono attraversato, se sono accusato di sutte le sorte di falsità, lo soffro per lo nome del mio Salvatore; questo avviene perchè non si conotce nè egli, nà suo Padre.

. 6

### GIORNO CXV.

Ingiustizia dell' Odio del Mondo.

Jo. xv. 24. 25.

Dopo aver mostrato l'Odio del Mondo, Gesucristo sa vedere ch' è ingiusto, e lo convince co' suoi miracoli.

Alcuno non ne aveva mai fatti tanti, nè di cotesta natura; andava risanando tutti gl' infermi, e mai non aveva fatti miracoli per punir un sol Uomo. Tutto era pieno di misericordia, e d' indulgenza. Così gli Uomini sono persuasi, e la bontà di Gesù tant' odiato, si vede non solo nella quantità, ma ancora nella qualità, e nella natura de suoi miracoli.

Non basta per esser consorme al Salvatore l'essere odiato; bisogna esser odiato senz' averne data l'occasione. Mi hanno ediato, dice, senza motivo. (So. xv. 24.)

Riflettete, dar occasione all' odio, non é solo sar ingiuria ad alcuno, ma anche effer superbo, altiero, sidegnoso, invidioso, interessato, tutto ciò offende tutti. Ma Gesucristo tanto mansueto, tanto povero, tanto paziente, tanto umile di
cuore, chi poteva aver offeso? Pure è
ediato, e gli Appostoli son odiati insieme
con esso.

Chi non si consolerebbe sopra cotesso esempio? Chi non vorrebbe piuttosto essere odiato con Gesucristo, e per Gesucristo, ch' essere amato come coloro che furono dinominati, o con verità, o per

AZ MEDITAZIONI adulazione, le delizie del Genere Umano? Io non voglio effere amato dagli Uomini che hanno odiato Gesucristo. Voglio piuttosto udire le grida: Si tolga, si tolga, sia crocifisso. (lo. xix. 15.)
ovvero quelle contro San Paolo, di un Popolo furibondo che gettava la polvete in aria, e le vesti a terra: Leoate dal Mondo quest Vomo; non è permesso il la fciarlo univere; (Act. XXII. 22. 23.) che le acclamazioni che futono fatte ad Eros de : Questo e il discorso di un Dio, e non di un Uomo: perche vedete la conseguenza : L' Angiolo del Signore lo percofe se, perche non aveva data la gloria a Dio e morì mangiato da vermi . (Act. XII. 21. 22. 23.

Così Iddio sperza l'ossa di coloro che vogliono piacere agli Uomini: (Psalm. III. 6., ) e San Paolo diceva a'Galati : Se io piacessi ancora agli Uomini, non sarei Servo di Gesucristo. (Gal. 1. 18.)

Tutti gli Uomini perfino a più abbietti vogliono essere adulati, e non possono sossimi vizio entrato persino nelle midolle a tutta la Natura Umana, a coteste parole: Sarete come tanti Dei. (Gen. 111. 5.) La gelosia naturale impedirebbe le lodi, e poche ne sono date di buon cuore; ma se ne danno per riceverne; si adula per essere adulato. Questo è lo Spirito del Mondo; ma lo Spirito di Gesucristo è il voler piuttosto essere odiato che il farstranare di cotesta maniera.

GIOR-

### GIORNO CXVI.

La testimonianza dello Spirito di Verità, mette in sicuro. Jo.

XV-26.27.

Dopo aver fatto vedere nel Mondo un odio sì avvelenato contro di esto, soggiugne che Iddio non lo lascierà fenza testimonianza, e manderà il suo Spirito Santo che sa testimonianza in esso. Questa, dice, è la testimonianza che lo voglio, perchè questo non è lo Spirito di finzione, e di adulazione, ch' è questo che regna nel Mondo; non è questo lo Spirito d' ingiusti-

do; non è questo lo Spirito d'ingiustizia, e di parzialità; è lo Spirito di verità, Spiritum veritatis, ch' è nello stesso tempo uno Spirito di concordia, e di mansuetudine, che unità tutti i cuori; e ne farà uno di tutti quelli de' Fedeli.

Ecco quello che mio Padre mandera a farmi testimonianza: E vor parimente che sete sempre stati neco, animati da questo Spirito, mi sarete testimonia. (Ibid. 27.) Sarà cotesta una testimonianza senza eccezione satta da persone che tutto hanno veduto, testimonianza sincera, consernata dalla essusione del vostro Sangue. Ecco, dice, la testimonianza che mi ho risserbata sopra la terra. Ella vi sarà odiare, ma sarà vostra consolazione l'essercon questo a parte dell'odio che mi è statto ingiustamente portato.

Si, mio Salvatore, vi acconfentiamo

Se

MEDITAZIONT
Se per glorificarvi le necessario che siamo odiati, e disprezzati dal Mondo dicendogli le sue verità, qualunque abito porti cotesso Mondo, sosse anche abito di pietà, poiche l'odio si nasconde tanto sovente sotto tal abito, così sia, sia fatta la vostra volontà. Non si può essere vostro Discepolo senz'aver meritato con qualche buona azione l'odio del Mondo.

### GIORNO CVII.

Gli Appostoli perseguitati, osliati con odio di Religione. Jo. xvi. 1. 2. 3. 4. 5.

Esucristo scopre più apertamente a' lasuoi Discepoli la natura dell' odio , che si averà contro di essi. Perchè, dopo aver loro dichiarato, ch' è comune con esso lui, e se lo ecciteranno sol fargli tessimonismaza sol mezzo dello Spirito Santo che verrà in essi, crede poter loro dir tutto, e lor sa conoscere in sine il carattere di quest'odio che averanno a patire. Sarà questo un odio di Religione; saranno scomunicati, e si averanno di tal maniera in esecrazione, che nello sterminarli si crederà sar osseguio a Dio.

Con questo ci sa intendere, che questi odi divoti, e religiosi, che laranno animati da un salso zelo, sono l'ultima, e persetta prova che a' suoi veri Discepoli egli riserba. Un tal odio egli stesso ha provato; poichè la Sentenza che la Sinagoga ha pronunziata contro di esso, è ch'

egli

egli aveva bestemmiato, Blasphemarit, (Matth. xxvi. 65.) contro Dio, contro la Legge, e contro il Luogo Santo, e ch' era un dar gloria a Dio, il condannarlo come bestemmiatore all'estremo supplicio. E quest' odio era lo stesso che Geremia aveva sosserio in figura di Gefucristo, quando dicevasi: Quest' Uomo ha bestemmiato contro il Luogo Santo, e contro la Città Santa. (Jerem. xxvi. 6. 8.

Ecco quello promette a' suoi Discepoli, e nello stesso gli consola, sacendo loro sapere che quest'odio è cieco,
e insensato, poichè viene da' loro persecutori, perchè non conoscono nè suo Padre, nè
esso. ( Jo. xvi. 3.) Gesucristo è la Verità, e chiunque ignora, o impugna qualche parte della Verità, qualunque ella
sia, per quanto dall'altro canto sia dotto, per questa parte non conosce nè Gesucritto, nè suo Padre. E se voi prendete a convincerto, si vestirà di un falso zeto, di un zelo amaro. Ma bisogna sossirio,
ne l'asprezza con Fede ed umiltà, rallegrandosi di portare il carattere del Salvatore, e de' suoi Appostoli.

Allora bisogna ascoltare il Salvatore, che dice: Ricordatevi che vi ho avvisati di queste contraddizioni. (Ibid. 4. 5.) E soggiugne: Non vi ho dette coteste cose dapprincipio. Loro aveva però sovente parlato delle persecuzioni, e dell'odio che lor era preparato per tutta la terra: Voi sarete, dice, in odio a tutto il Mondo. (Matth. x. 21. 22.) e il rimanen-

te;

alcuna per metter loro sotto gli occhi la viva Pittura delle persecuzioni, che loro aveva destinate. Che cosa è dunque ciò che dice in questo giorno, che mon aveva voluto lor esplicare dapprincipio?

Osfervate, divoto Lettore, che lor tutto ha detto, folo eccettuato questo, che sarebbono scomunicati, e crederebbesi far un sacrificio a Dio collo sterminarli dalla terra. Perchè questo era anche il più sensibile, e il vero carattere della persecuzione de' Discepoli di Gesucristo. I soli Gentili non gli hanno perseguitati, come nemici di Dio; quella ingiuria sarebbe di consolazione dal canto di coloro da' quali Iddio non è conosciuto; ma sa, rà il Popolo di Dio, che averà in esecrazione Gefucritto, e i suoi Discepoli; il Popolo al quale Gesucristo era mandato; gli stessi de quali aveva detto: Eglino stedono sopra la Cattedra di Mosè; credete dunque quello v' insegnano. ( Matth. XXIII. 23. ) Saranno quelli, che condanneranno Gesucristo, e poi i suoi Appostoli, anche prima che il carattere di riprovazione si sosse affatto veduto in essi; e quando un San Paolo rispettava, ancora in essi il carattere di lor unzione; dicendo : Mies Fratelli , io non fapeno , che questi fasse il Sommo Pontefice, perch' è scritto: Non maladirete il Principe del vo-Bro Popolo. ( Act. XXIII. 5. )

Vedesi dunque che bisogna aspettarsi di esser perseguitato, quando Iddio lo vuole, con una santa autorità. L'esempio di San Giangrisostomo tanto ingiustamente deposto da un Patriarca Ortodosso, e anche perseguitato in quel tempo, e perfino dopo la sua morte da alcuni Santi, quando non vi sosse che questo, basta per farci vedere il genere di persecuzione, ch'è uno de' più dilicati, e de' più sensibili a' Discepoli di Gesucristo. E bisogna qui considerare la moderazione, la mansuetudine, e l'umiltà del grand Uomo, che lo ha forse reso eguale a' Martiri; il che un Santo Martire, che gli apparve, sembra aver voluto indicargli, col dirgli in un sogno: Domani sarete me-

Sia come si voglia, bisogna esfere preparato a questo genere di persecuzione, fe Iddio lo permette, e non istupirsene, ma dire con San Cipriano, Epist. ad Cornel. Pap., Poco importa da qual parte venha il colpo della Spada, che tronca la no-Bra Vita, quando anche fosse dal canto de nostri Fratelli, purchè sia proccurando la gioria di Gefucristo: Cotesta persecuzione non è meno feguita dalla corona del martirio. E si vederà alle volte, in alcune fante Famiglie, in alcune fante Comunità dell' odio contro Persone sante, del quale non si vede la causa; si vede solamente in quest' innocenti perseguitati una vera umiltà con un vero zelo per la gloria di Dio , Soffrano il piccol martirio, senza lagnarsi, e amando d'un amor umile, e sincero coloro che gli fanno patire, e conoscano che questo è uno de'caratteri di Gelucristo, che lor è dato a

porrare. Non so per chi io qui scriva, e non ho alcun sine; ma affinche non fi pensi che io mi siguri delle chimere di persecuzioni, sono costretto a dire, che questa è molto frequente, e dev' essere carissima a coloro che la sossirono, per poco che sia, e per qualunque causa colora.

### GIORNO CXVIII.

Mestizia della Lontananza di Gesti. Jo. xvs. 5. 6.

Esucristo esplica la missione della Spirito Comsolatore, ch' egli aveva promesso a' suoi Discepoli, a fine di consolarli di sna lontamanza. Me aveva ancora parlato, ma qui è per esplicarne con ogni esattezza la Missione, e bisogna invocare lo Spirito Santo, assinchè ci saccia intendere quello lo risguarda nella continuazione di questo Discorso di Nostro Signore.

Non vi ho dette coteste cose, ( so. xv. 5.) che vi ho esposte sopra l'odio, che averassi contro di Voi; perch' ero ancora con Voi. Nulla mi stimolava a dirvele; e come io ero con voi, io stesso vi custodivo, e non avevo diappo di premunirvi contro le persecuzioni, alle quali doverate seguiacere dopo essermi ritirato da Voi. Ora io me ne vado, e bisogna parlarvi con esattezza di tutte le cose, per quanto potete portare il discorso.

Io dunque me ne vado; e Voi non noi

SOPRA IL VANGELO. domandate dove io vada? Ma perche vi manifesto, che mi ritiro da Voi, la mestistizia riempie il vostro cuore. (xvi. 6.) Come se dicesse : Non pensate dove io vado, in qual luogo, a qual gloria, a qual felicità; ma fenza pensare dove io vado, e quanto vado a farvi, voi vi affliggete . Nel che gli riprende segretamente della poca attenzione che hanno a quanto egli fa, e del poco amore che hanno per esso ; poiche non pensano che a sestessi, e non si occupano che della loro mestizia. E' nulladimeno sì buono, che senza riprenderli di vantaggio, volge tutto il suo discorso a consolarli, e loro parla dello Spirito Santo, che doveva venire, facendo lero sapere, ch' egli non gli è punto inferiore, e provandolo in primo luogo cogli effetti di fua Missione, e alla fine colla fua origine eterna, come quanto segue lo farà vedere.

## GIORNO CXIX.

Missione dello Spirito Santo per convincese a Ingredulità gli Ebrei, e il Mondo. Jo. xvi. 8. 9. 10, & leq.

Quando egli verrà, convincerà il Mondo sopra il precato, e sopra la Giusticaa e sopra il Giudicio, ec. (Jo. Evi. & & seq.)

Conumerà il Mende sopra il peccato; sopra qual peccato? Gesucristo lo esprime, ed è di non aver creduto in esso. Intendiamo il peccato degli Ebrei, ch', è di non

mon aver creduto a Gefucristo, che loro era stato mandato; di aver con questo data la mentita a tutti i loro Proseti, e a Dio stesso che confermo la Missione di Gesucristo con tanti miracoli, coll' averli attribuiti al Demonio. Questo era il peccato degli Ebrei; il gran peccato; il paccato contro lo Spirito Santo, che condotto a certo grado di malizia, noto a Dio, non si rimette in questo secolo, ne nell' alrio. (Matth. XII. 24. 31. 32. Marc. III.
28. 29. 30. Luc. XII. 10.) Sopra cotesto peccato, e di cotesto peccato lo Spirito Santo doveva convincere il Mondo miteredente.

Gesuctifto aveva convinti gli Ebrei di questo peccato in due maniere; l' una è col dar compimento alle Profezie, ch' è la maniera più efficace di esplicarle; l' altra facendo miracoli che alcuno non aveva mai fatti; il che loro toglieva ogni scusa, di modo che nulla mancava al renderli convinti. E pure lo Spirito Santo più ancora si avanza, allorchè scende

fopra i Discepoli del Salvatore.

Più, dico, si avanza nel retterli convinti : e in primo luogo colle Profezie.

Perchè lo Spirito Santo inspira a San
Pietro la prova della Risurrezione di Gesuccilto tratta da David, che questo Appossolo pieno di lumi, e del suoco dello
Spirito Divino, porta all'ultima evidenza, cioè all'ustimo punto di convincerli,
e con vigore non mai veduto. Act. 21.
22. & seg.

Tri fesonito luogo; quanto 📦 convincer-

li co'miracoli, lo Spirito Santo vi mette la perfezione. Perchè, se la sorgente me fosse secata in Gesucristo, averebbesi potuto credere ch'ella sosse di passagio, e ingannevole ia Gesucristo stesso; maz com'ella è continuata negli Apposteli, che guariscono pubblicamente, e a vista di tutto il Popolo quell' impotente, (Acst. 111. 2. 6. & seq.) in testimonianza della Risurrezione di Gesucristo, il convincerli è portato oltre la sufficienza, e lo Spirito Santo lo porta col mezzo degli. Appostoli sino all'ultima evidenza.

La continuazione de' miracoli era l'opera dello Spirito Santo. Gesucristo aveva detto, ch' egli cacciava i Demoni collo Spirito di Dio, e tutti gli altri miracoli dovevano essere anche singolarmente attribuiti allo Spirito Santo. Lo stessa Spirito di miracolo continuandosi negli Appostoli vedevasi la continuazione de' disegni di Dio, e l'intera confermazione del-

la verità.

E a fine di ben intenderlo, bisogna sapere che gli Ebrei, benchè convinti da
tanti miracoli di Gesucristo, potevano dire ch' egli avesse avuta la sorre de' falsi
Proseti animati dal Demonio, e a' quali
egli dà de' segni ingannevoli, poich' era
stato condannato, e fatto morire dal giudizio della Sinagoga in conformità colla
Legge di Mosè; (Deut. XIII. 1. 2. 3.
4. 5. XVIII. 20. 21. 22.) Se dunque Gesucristo sosse conformata d'
una maniera da non lasciare replica alcu-

C 2 na,

MEDITAZIONI na, gli Ebrei non sarebbono stati convinti, e consusi in questo vano pretesto di loro incredulità. Ma poiche lo Spirito Santo per dare a Gesucristo de' testimoni di sua Risurrezione, scende visibilmente sopra gli Appostoli, che erano i testimoni che aveva eletti; poichè gli riempie di coraggio, di deboli chi erano, gli rende forti, d' idioti, e d' ignoranti, gli riempie di una Scienza Divina, e dà loro delle parole, che chiudevano la bocca a' loro avversari ch' erano Capi del Popolo; perchè in vece di essere persone vili che avevano posto in dimenticanza il loro Maestro, tutti insieme prendendo la fuga, e il primo del loro Gregge rinegandolo, ne aveva fatti tanti intrepidi difensori di sua Dottrina, e di sua Risurrezione; lo stesso Spirito, sceso sopra di essi, sa miracoli per le loro mani, che in nulla cedono a quelli di Gesucristo. e anche li superano in certe circostanze, com' egli stello lo aveva predetto; e non contento di loro inspirare l'intelligenza delle Profezie, e la forza di difenderle, gli riempie dello Spirito di Profezia, e gli fa operare, e parlare come Uomini inspirati, come si vide nel giorno di Pentecoste; San Pietro sostenendolo con uno stupendo vigore, e con una forza alla quale tutto redeva (Act. 11. 17. 18.) Tutte cotelle operazioni ammirabili dello Spirito Santo provano, che Gesucristo ha detta la verità, afficurando che lo stesso Spirito convincerebbe di nuovo, e d' una maniera anche più concludente, l'incredulità del Mondo.

SOPRA IL VANGELO. Ecco dunque la testimonianza dello Spirito Santo negli Appostoli, che confermando la Risurrezione di Gesucristo parlano di cotesta maniera : Noi siamo testimoni di coteste cose, e lo Spirito Santo, che Iddio ha dato a coloro, che gli sono ubbidienti. (Act. v. 32.) Questa era l'ultima , e più chiara testimonianza, che Gesucristo lor riserbava; e perciò prevedendo, che il cuore della maggior parte sarebbe tanto duro per resistere ancora a questa testimonianza, e a questa ragione convincente, gli avvisa di evitare il peccato come quello, che nel fine trarrebbe loro un inevitabil gastigo, e diverrebbe irremissibile per essi; avendo Iddio risoluto di non rimetterlo mai a coloro che lo avessero portato a certi eccessi, che gli erano noti. Questo forse diede luoso alla sentenza vegnente del Salvatore, che le bestemmie contro il Figliuolo sarebbono rimeste, ma colui che bestemmiasse contro lo Spirito Santo; ( Matth. x11. 32. 32. Marc. 111. 28. 30. ) persistendo nell' attribuire al Demonio i miracoli di Gesucristo, e de suoi Discepoli, benche confermati dopo la sua morte, in testimonianza di sua Risurrezione, non riceverebbe alcun perdono, ma sarebbe colpevole di un eterno pescato, a cagione, segue San Marco, di aver detto, che Gesucristo aveva in sestesso uno Spirito che faceva col mezzo suo de' menacoli. (Luc. XII. 10.) ed erano disposti a portare la ribellione sino all'ultimo eccesso, come secero resistendo ancora a'miracoli de'suoi Discepoli, ःं

e ofando attribuire allo Spirito di errore la continuazione ferma, e permanente della testimonianza dello Spirito Santo.

Aggiungasi a tutte coteste cose, che la santità dello Spirito Santo stabiliva nella Chiesa, con effetti tanto patenti, e la persetta unità de' cuori, ch' era la vera sua opera, e il carattere sensibile di sua presenza. Aggiungasi la formidabile autorità, che Iddio metteva nella Chiesa; (Act. v. 3. 4. 9.) di modo che mentire a Pietro, era un mentire allo Spirito Santo. Vedevasi a bastanza da tutte queste cose l'essicacia della testimonianza dello stesso Spirito, per convincere l'incredulità.

E bisogna anche osservare, che Iddio, il quale aveva sopportati gli Ebrei dopo la crocissione del Figlinoso di Dio, si solvette alla fine di sar palese la sua giustizia d' una maniera stupenda, e sino a quel punto inaudita, dopo che quel popolo ingrato ebbe continuato a resistere con ostinazione, e durezza senza esempio, alla testimonianza degli Appostoli; cioè, come si è veduto, a quella dello Spirito Santo. Il ch'era la figura del gastigo più terribile, che riserbava nell' Inserno a coloro che avevano peccato contro lo Spirito Santo, della maniera e coll'eccesso che non voleva perdonare.

Guardiamoci dunque dal cadere in fimil peccato. Noi cominciamo a cadervi, quando, abufandoci della grazia dello Spirito Santo nella remissione de pecca-

ti,



SOPRA IL VANGELO.

tì, ce ne facciamo un' occasione di più
facilmente peccare; nel che facciamo ingiuria allo Spirito di remissione, e di grazia. (Hebr. x. 29.) E perchè a noi non
è noto il grado che Iddio ha stabilito a
quest' attentato, per non perdonarlo giammai, non cessiamo di aumentarlo di giorno in giorno, e moltiplichiamo i nostri
peccati colla facilità, che c'immaginiamo
del perdono. Ma Iddio che ci vede perire, ci avvertisce che giugnerà un punto
nel quale cesserà di perdonare, e noi alla
fine caderemo nell' ultimo grado di ostinazione, e d'impenitenza finale.

nazione, e d'impenitenza finale. Temiamo dunque di resistere allo Spirito Santo, temendo che alla fine la nostra telistenza sia spinta sino al fine, dalla giusta sottrazione delle grazie, che convertiscono i cuori. Temiamo, dico, di stancare la bonta, e la pazienza dello Spirito, che rimette i peccati, perchè non sappiamo sino a qual segno voglia sar giugnere la sua indulgenza; e forse il primo peccato che commetteremo, fara giunto al grado di malizia, che gli è noto, e non vuole perdonare a coloro che averanno ricevute certe grazie. Gli Ebrei ne fono un esempio, e non hanno più ri-trovata misericordia, nè in questo, nè nell'altro Mondo, perchè hanno disprezzato, fino al punto che Iddio non voleva più foffrire, l'esser convinti dallo Spirito Sento . lellenos, analysis, gineroda

dunque la Fede degli Appolis

C 4 GIOR-

### 56 MEDITAZIONI

### CIORNO CXX.

Missione dello Spirito Santo per convincere il Mondo d'Ingiustizia. Peccato contro le Spirito Santo. Ibid. 63.

"Esucristo convincerà il Mondo d' in-J giustizia Questo è il secondo punto fopra il quale lo Spirito Santo doveva convincere if Mondo. Perche io me ne vado a mio Padre, e voi più non mi vederete. Biogna sottintendere, senza che per questo cessiate di credere in me, o si rallenti la vostrà Fede. E per intendere cotesta seconda maniera di convincere dello Spirito Santo, bisogna sapere che la giustizia Cristiana viene dalla Fede, secondo l'espressione del Profeta replicata tre volte da San Paolo: Il Giusto vive della Fede . ( Hebr. 11. 4. Rom. 1. 17. Gal. 111. 11. Hebr. x. 38. ) Ma la vera prova della Fede, è il credere quello non st vede. Sinché Gesù è stato sopra la terra, la sua presenza ha sostenuta la Fede de fuol Discepoli ; subito che su arrestato, la loro Fede cadette; e coloro che prima credevano in esso, come nel Redentor d'Israele, cominciarono a dire freddamente : Speravamo che doveffe redimere l' I/raele', (Luc. xxrv. 21.) come se dicessero, ma ora dopo il suo supplicio noi abbiamo perduta cotesta speranza. Ecco dunque la Fede degli Appostoli morta con Gesucristo. Ma quando lo Spirito Santo l'ebbe risuscitata di modo

SOPRA IL VANGELO.

ch' eglino furono più costantemente; e più perfettamente ossequiosi alla Persona, e alla Dottrina del loro Maestro di quello l' erano nel corso di sua vita, si vide in essi una vera Fede; e nella Fede la vera Giustizia, ch' essendo l' opera dello Spirito Santo, segue ch' egli perfettamen-

te convinse il Mondo.

Della Giustizia, perchè vado a mio Padre: ( Ibid. 9. ) che mi farà giustizia colglorificarmi. Siamo dunque veramente giusti collo Spirito della Fede, e senz'attaccarci a quello vediamo, uniamoci a Gesucristo, che non vediamo. Crediamo fermamente cogli Appostoli, che la sua morte non è stata una estinzione di sua vita, ma, com' egli lo ha detto, un passaggio a suo Padre; poichè dacchè ci ha lascia-ti, è stato più secondo per noi in ogni sorta di grazie. Affatichiamoci di continuo nella morte de' sensi; non giudichiamo di nostra felicità col loro giudicio; viviamo nello Spirito della Fede. Fondiamo tutti i nostri sentimenti sopra la sira vetità, e ascoltiamo tanto più Gesucristo, quanto men lo vediamo. Voi ave-te creduto, o Tommaso, perche avete veduto; beati coloro che credono, e non vedono, (Jo. xx. 29.) A cagione di una tal Fede, siamo Giusti.

C 5 GIOR-

# 58 MEDITAZIONI GIORNO CXXI.

Missione delle Spirito Santo per convincere il Mondo dell'iniquità del suo Giudicio. Joan. XVI. 8. II.

Esucristo convincerà il Mondo sopra il Giudicio, perchè il Principe di questo Mondo è di già giudicato. Gesucristo ha detto qui disopra: Ora il Mondo è per essere giudicato; ed ora il Principe di questo Mondo è per essere mandato in esilio. (Jo. XII. 3I.) Come Gesucristo giudica il Mondo nel tempo di sua passione? Lasciandosi giudicare, e facendo vedere, colliniquo giudicio del Mondo contro Gesucristo, che tutti i suoi giudici son nulli:

Lo Spirito Santo ch'è sceso; conferma cotesto giudicio contro il Mondo. Che ha: prodotto il giudicio del Mondo, contro Gesucristo, se non una dimostrazione di sua iniquità? La Dottrina di Gesucristo, che credevasi annichilata dalla sua Croce. s' innalza più che mai; il Cielo fi dichiara per essa, e in difetto degli Ebtei i Gentili vanno a riceverla, e a comporre il Popolo nuovo. Questa è l'opera dello Spirito Santo, che scelo in forma di lingua, mottra l'efficacia della Predicazione Appostolica. Tutte le Nazioni l'intendono; di tutte le lingue non se ne fa che una, per mostrare che il Vangelo è per unit tutto. Il Principe di quelto Mondo è giudicato; tutti i Popoli sono per acconconsentire alla sua condannazione. Giudichiamo il Mondo; condanniamo il Mondo. L' autorità ch' egli prende di tiranneggiarci colle sue massime, e co' suoi costumi, ha dato luogo di condannare nella persona di Gesucristo la stessa Verità.

O Mondo, io ti deresto; lo Spirito Santo ti convince di fassità. Non si aderisca al Mondo per alcuna parte: la sua causa è in tutto cattiva. Miei cari Figliuoli, non amate il Mondo, nè quanto è nel Mondo; il Mondo altro non è che concupiscenza della carne, sensualità, piaceri del corpo, o concupiscenza degli occhi, curiosità, avarizia; e superbia della vita; e tutto ciò, tutta cotesta concupiscenza, non viene da Dio, ma dal Mondo, e'l Mondo passa co suoi desideri, e non vi è, che Dio, il il quale resti, e duri. (1. 10. 11. 15. 17.)

A cagione di questo è dunque il Mondo giudicato. La vita, che lo Spirito Santo inspira a' Fedeli, condanna tutte le sue massime. Non vi è più avarizia, quando ognuno porta le sue facoltà a' piedi degli Appoltoli; non vi è più divisione, nè gelosia, quando non vi è, che un cuore, e un'anima sola; non vi sono più piaceri sensuali, quando si ha contento di essere flagellato per amore di Gesucristo; non vi è superbia, quando tutto è sottomesso a' Direttori della Chiefa, e si rendono padroni di tutti i desideri, e più anche di sestesso che delle sue ricchezze. Cominciamo dunque questa vita Cristiana; e Appostolica, e lasciamoci persuadere dallo Spirito Santo.

# MEDITAZIONI

## GIORNO CXXII.

Lo Spirito di Verità insegna ogni Verità. Jo. xvr. 12. 13.

Verei ancora a dir molte eose, soggiugne il Signore, ma ora non potete sostenerle. Quando lo Spirito di verità sarà venuto, vinfegnerà ogni verità. Impariamo qui, che lo Spirito Santo c' infegnera quello noi non averessimo potuto sostenere senza di esso. Ma che vi era di si nuovo, e di si stravagante da dirci, che non potessimo per anche sostenerlo? La nostra debolezza è dunque ben grande, se nonpossiamo fostenere quello, che Gesucristo averebbe à dirci ? E pure questo &, poi-

chè egli lo dice .

Gesucristo attribuisce due cose also Spirito Santo. L'una di suggerirci, di richiamare alla nostra memoria, di farci intendere quanto Gesucristo prima ci averebbe avuto a dire, ( Jo. xIv. 26. ) questo e quanto di sopra ha detto; l'astra d' insegnarci delle cole nuove, che noi non avereffimo dapprincipio potute sostenere, ancorche Gesucristo ce le avesse insegnate. Impariamo qui ad essere circospetti colle Animen Con tutta la fun autorità ; e con turil lume onde pieno, Gesuerifto stesso fi erede tenuto a questa cirebspezione verso l'Anime inferme ; con più ragione gli altri Uomini debbono avere coresta condiscendenza.

Ma dove ritroveremo verită più forti ďi

SOPRA IL VANGELO. di quelle che Gesucristo ha esplicate a'suoi Appoltoli, dicendo loro: che saranno odiati, persino a credere di servire a Dio coll' ucciderli? (Jo. xv1. 2. 3.) Ecco alcune verità, che Gesucristo ci ha dette, o sopra le quali non si è sondato. Gli Appostoli farebbono obbligati, non folo a foggiacere alla esecuzione della Sinagoga, ma anche a separarsi da sestessi dal rimanente del Popolo, come si ha dagli Atti; a rilassare l'obbligazione della Legge, a confiderarla come pelo insopportabile agli stessi Ebrei, secondo quello, che dicono negli Atti; che nè i nostri Antenati, nè noi abbiamo potuto portare; a far vedere, il che è molto più, che non folo la Legge non obbligava i Gentili, ma anche gli rendeva colpevoli, in conformità a quelta elpressione: Se vi fate circoncidere, Gefucristo non vi servirà di cosa alcuna . La chi in 15. 18. 32. 33. v. 12. 13. 14: XV: 16: 22. 5. 7. 10. 20. 21. 28. 29. Rom. 111. 20. Gal. 11. 16. 18. 20. 21. 111. 10. 11. 24. 28. xv. 9. 10. 11. v. 1. 2. &c. ) Ecco qualche parte delle verità che gli Appostoli non averobbono potute sostenere, se Gesucristo dapprincipio loro le avesse insegnate. E per questo le riserba allo Spirito Santo . E quando furono anche obbligati ad esplicarle nel Concilio di Gerusalemme, loro fa dire: Parva bene allo Spi-

Che dirò del formidabil segreto della riprovazione degli Ebrei, per dar luogo a Gentili, e del ritorno situro degli stessa Ebrei, dopo che i Gentili saranno entra-

rito Santo, e a Noi. (Act. xv. 28.)

62 MEDITAZIONI

ti? Segreto ammirabile che dà luogo a quello della predestinazione, e a queste terribili parole: Iddio ha tutto rinchiuso nella incredulità, per mostrare, che alcuno non è salvo che per sua misericordia. (Rom. xv1. 22.) E' questo un segreto di cui Gesucristo ha posti i fondamenti, ma di cui ha lasciata l'esplicazione, e la sostanza

da sviluppare a S. Paolo.

E' anche un gran segreto insegnato dal. lo stesso Appostolo a' Fedeli, che si dee unire a tutte le persecuzioni la mortificazione volontaria, gastigando il suo corpo, e riducendolo in servità. (1. Cor. 1x. 27. 11. Cor. IV. 10.) Cosa che'l Figliuolo di Dio non aveva tanto, chiaramente esplicata, quanto lo Spirito Santo a cotesto Appostolo. Non portiamo più avanti le nostre ricerche sopra queste verità, che Gesucristo sembra riferbare allo Spirito Santo. Contentiamoci di ammirare la dispensazione della Dottrina salutare, e non siamo più circospetti verso noi stessi, poichè Gesucristo è stato verso di noi tanto circospetto, quanto è stato necessario.

### GIORNO CXXIII.

Lo Spirito Santo eguale al Figlinolo per le sue Operazioni, esper l' Origine. Jo. xv1. 13.

Utte coteste funzioni dello Spirito Santo lo rendono eguale manifestamente al Figliuolo di Dio, del quale egli dà compimento all'opera. S'egli vi mette Sopra il Vangelo. 63
la perfezione, se Gesucristo, per dir così
gliene dà tutta la gloria, è perchè la gloria dello Spirito Santo è quella del Figlinolo; come la gloria del Figliuolo di Dio
è quella del Padre, e la gloria della Trinità è una, e indivisibile.

Se quanto è riserbato allo Spirito Santo è sì grande, che gli Appostoli non averebbono potuto sostenerlo, benchè annunziato da Gesucristo, non è dunque inegualità alcuna nelle operazioni della Frinità, dal canto delle tre Divine Persone; ma una dispensazione diversificata, solo per rispetto a Noi. Ma Gesucristo è ancora per più innalzarci, e dopo aver reso eguale lo Spirito Santo al Padre, e al Figliuolo colle sue Opere, è anche per mostrare la sua persetta egualità per la sua Origine.

Quando cotesto Spirito di verità sarà vel nuto, vi insegnerà ogni verità; perche non parlerà da sessesso; ma vi dirà quanto ha udito, e vi annunzierà le cose suture. (Jo.

xvi. 13.)

Non dirà se non quello averà udito. Ma tutto ha udito; insegnerà perciò ogni verità. Egli è nel consiglio nel quale tutto si dice. Il Padre dice tutto col suo Figliuolo, il Figliuolo dice tutto colla sua Nascita. Se tutto si dice con esse, tutto egli intende; altrimenti non intenderebbe sessesi intende; altrimenti non intenderebbe sessesi il produrlo è dire. Lo spirito Santo è il terzo in questo segreto, non vi entra alcuna creatura. Nulla si dice per metà in quella Unità, nulla impersettamen-

te s'intende. Quindi è, che lo Spirito penetra tutto; entra in tutto, anche nella profondità di Dio. (2. Cor. XII. 10.) E questo è 'l carattere che gli da il Salvatore del Mondo, dicendo: che c'infegna ogni verità, e annunzia le cose furure.

Lo Spirito Santo è quello che parla a' Profeti. Quando parla in essi, Iddio parla, e si dinomina lo Spirito di Profezia, (Isa. xlv111. 16. lix. 1. Zac. v11. 21. 1. Cor. xiv. 32. Apoc. xx11. 6.), il che lo rende eguale persettamente al Padre, e al Figliuolo, poichè con esso loro entra nel gran segreto riserbato a Dio, ch'è quello

dell'avvenire.

Entra per la stella ragione nell' altro intimo segreto ch' è la cognizione del segreto de' cuori . Chi vede il segreto di Dio, che non vede? Per via di chi S. Pietro ha veduto il segreto di Anania, e di Saffira, nella vendita della lor possessione? (Act. v. 3. 4. 9.) Col mentire perciò a Pietro, hanno mentito allo Spirito Santo. Da chi era manifestato il segreto de' cuori in quelle Adunanze onde parla S. Paolo, (1. Cot. XIV. 24. 25.) Che fa dir tutti che Iddio è nel mezzo di noi? Se non dallo Spirito di Profezia, ch'è nello stesso luogo l'opera dello Spirito Santo, cui sono attribuite tutte le grazie giusta l'espressione : Un solo Spirito opera coteste cose, dividendo ad ognuno, come gli piace. ( 1. Cor. XII. 11.)

GIOR-

## GIORNO CXXIV.

Origine dello Spirito Santo. Ordine delle Persone Divine. Jo. XXI. 14. 15.

Gli mi glerisioherà, perchè prenderà del mio. (Jo. XVI. 14.) Che Gesucristo si degni pariarci delle comunicazioni interiori delle Persone Divine, e di farci enerare in qualche maniera nell'inessabil segreto, vi è di che stupirsi. Veramente ci tratta da Amici, come diceva egli stesso, facendoci sapere, non solo quello opera al di faori, ma ancora quello produce al di dentro. Prenderà del mio, il Figliuolo tutto ha preso dal Padre, e glorisica il Padre; lo Spirito Santo prende dal Figliuolo, e glorisica il Figliuolo. Sembra che questo sia il fine di questa espressione. Ma ascoltiamo di qual maniera Gesucristo si spiega.

Non dice, prenderà da me; ma prenderà del mio. O Salvatore che volete voi dire? Mi è egli permesso il cercarlo? Ovvero mi atterrò a quanto voi dite, senza dir cosa alcuna, senza cercar di vantaggio, in questa espressione? Ma la vostra Chiesa vi ha ritrovato che lo Spirito Santo procede da vostro Padre; e da Voi, e che per cotesta ragione lo Spirito Santo è vostro Spirito; com' è lo Spirito del Padre. E' dinominato Spirito di Gesucristo: Spiritus Christi. (1. Petr. 1. 11.) E' 66 M E D-I T A Z I @ N-I

di Gesucristo; egli lo manda; con qual autorità, se non per autorità di principio, e di origine? Perché-altra non ne può es-

sere fralle Persone Divine.

Ecco la Dottrina della Chiefa Cattolica, e la Tradizione de Santi. Io la ricevo; adoro cotesta verità. O Gesù, anche una volta sia detto, che maraviglia che vi degnate parlarci di questi alti Misteri; a noi che siamo terra , e cenere ? Con qual Fede; con qual gratituding, con qual amore dobbiamo noi ascoltare coteste parole! Signore, voi non ci parlate in va-, no di queste cose ; ce ne mostrate una scintilla in questa vita, coll'intenzione di, mostrarcene alla scoperta il pieno lume nel giorno della Eternità. Vederemo quello vuol dire: Egli prenderà del mio, e mi glorificherà, e lo annunzierà a voi . Quanto è di mio Padre, è mio; e per questo v' ho, detto, ch' egli prenderà del mio, e vi annunzierà quello ne averà preso.

Lo Spirito Santo prende dal Padre, da cui procede primitivamente, e prendendo dal Padre prende quello è del Figliuolo, poichè tutto è comune fra il Padre, e 'l Figliuolo; eccettuato fenza dubbio di effer Padre, perchè questo è proprio del Padre, e non comune al Padre, e al Figliuolo. Il Figliuolo ha dunque tutto ciò che ha'l Padre, eccettuato l'esser Padre; ha dunque ancora l'esser principio dello Spirito Santo, perchè questo non è esser Padre il Figliuolo prende questo dal Padre, che generandolo nel suo Seno, gli comunica per conseguenza l'esser principio produte

SOPRA IL VANGELO. 67 tivo dello Spirito Santo. E' perciò lo Spirito Santo lo Spirito del Padre, com: del Figliuolo, mandato in Unità dall' uno, e dell'altro, procedente dall'uno, e dall' altro come da un folo e stesso principio; perchè I Figliuolo ha ricevuto dal Padre l'essere principio dello Spirito Santo. E perciò Gesucristo non dice: Egli prenderà da me, perchè questo sarebbe un dire in qualche maniera, ch'egli ne sarebbe il solo principio, e che lo Spirito Santo procede dal Figliuolo, come il Figliuolo procede dal Padre, cioè da lui solo. Ma non è così : Perchè lo Spirito Santo procede dal Padre radicalmente; e se procede dal Figliuolo, il Figliuolo ha preso dal Padre il produrlo, e perciò dice piuttosto : Egli prenderà del mio, che : Egli prenderà da me. Perchè, ancorchè in fatti egli prenda. da esso, non prende da esso, se non quello ch' egli stello ha preso dal Padre. Procede dunque dal Padre, e dal Figliuolo; ma procede dal Padre, e dal Figliuolo, perchè lo stesso da che lo Spirito Santo procede dal Figliuolo, il Figliuolo lo ha ricevuto dal Padre, da cui tutto ha ricevuto .

Questo è quanto esplica la ragione profonda dell' ordine della Trinità. Se'l Figliuolo, e lo Spirito Santo procedono egualmente dal Padre senza alcuna relazione fra essi due, si potrebbe tanto dire, il Padre, lo Spirito Santo, è'l Figliuolo, quanto il Padre, il Figliuolo, è lo Spirito Santo. Ora così Gestatristo non parla L'ordine delle Persone è invidabile, per-

Digitized by Google -

68 M E D 1 T A Z 1 6 N 1
chè se 'l Figliuolo è nominato dopo il Padre, a cagion che ne viene, lo Spirito
Santo viene parimente dal Figliuolo, dopo di cui è nominato, ed è lo Spirito del
Figliuolo, come il Figliuolo è 'l Figliuolo
del Padre. Quest' ordine non può essere
sconvolto; secondo quest' ordine noi fiamo
battezzati, e lo Spirito Santo non può esfere nominato il secondo, come il Figliuolo non può esfere nominato il primo.

Adoriamo quest'ordine delle tre Persone Divine, e le vicendevoli relazioni che si ritrovano fra esse tre, e fanno la loro egualità, come la lor distinzione, e la lor origine. Il Padre intende sestesso, parla a sestesso, e genera il suo Figliuolo, ch'è la sua Parola. Egli ama cotesta Parola che ha prodotta dal fuo Seno, e vi conserva: e questa Parola ch' è nello stesso tempo il suo conservo, il suo pensiero, la sua immarine intellettuale in eterno sussistente è per quelto suo unico Figliuolo; lo ama perciò, come un Figliuolo perfetto ama un Padre perfetto. Ma cosa è il lor amore, se non la terza Persona, e'l Dio amore, il Dono comune, e reciproco del Padre, e del Figliuolo, il loro legame, il loro nodo, la lor vicendevole Unione, in cui si termina la secondità, come le operazioni della Trinità? Perchè tutto è compiuto, tutto è perfetto, quando Dio è infinitamente espresso nel Figliuolo, e infinitamente amato nello Spirito Santo; e si fa del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito Santo una semplicissima, e persettissima Unità, tutto ritornandovi al prin-£Ì-

cipio, dal quale tutto viene radicalmente, e primitivamente, ch' è il Padre con un ordine invariabile; l'Unità feconda si moltiplica in Dualità, cioè sino al numero di due, per terminarsi in Trinità; di medo che tutto è uno, e tutto ritorna a un so-

lo, e stesso principio.

Questa è la Dottrina de' Santi, questa è la Tradizione costante della Cattolica Chiesa, questa è la materia di nostra Fede. Noi lo crediamo, quello è'l soggetto di nostra Speranza; noi lo vederemo, quelto è'l soggetto del nostro amore; perchè amar Dio, è amare in Unità il Padre, il Figliuolo, e lo Spirito Santo, amare la loro egualità, e'l lor ordine. Amare, e non confondere le loro operazioni, le loro eterne comunicazioni . le loro vicendevoli relazioni, e tutto ciò che gli fa Uno, facendoli Tre; perchè l Padre, ch'è Uno, e principio immutabile di Unità, si diffonde, si comunica senza dividerli.

Cotesta Unione ci è data come modello della nostra: O mio Padre, sieno Uno in noi, come voi, mio Padre, siete in me, ed Io in voi; così sieno uno in Noi. (Jo. xvII.2I.) O Dio, Padre, Figliuolo, e Spirito Santo, io mi riconosco in tutto, e per tutto fatto a vostra immagine; ad immagine della Trinità, conforme all'espressione: Facciamo l' Uomo a nostra immagine, e somiglianza; (Gen. I. 26.) poichè anche l'Unione che volete stabilire fra noi, è l'immagine impersetta della vostra persetta Unità! O carità! Tu dei

MEDITATIONS crescere, e moltiplicarti persino all'infinito ne' Fedeli; poichè 'l modello di Unione, e di comunicazione che ti è proposto, è un modello di cui non puoi mai giugnere alla perfezione, e tutto quello puoi fare, è'i crescer sempre imitandolo, comunicando sempre più tutto quello puoi fare, è'l crescer sempre imitandolo, comunicando sempre più tutto quello si ha a' suoi Fratelli, lume, istruzione, consiglio, correzione quando è necessaria, amore, tenerezza, virtù coll' edificazione, e col buon'esempio, ajuto reciproco; e con più forte ragione, beni, ricchezze, sussiîlanza, e tutto, persino al pane che mangiamo, dovendo effer questo diviso co'poveri.

La Missione dello Spirito Santo è esplicata. Ne abbiamo veduti gli essetti eguali a quelli che ha prodotti il Figliuolo. Ne abbiamo veduta l' origine nell' eterna comunicazione delle tre Divine Persone. Ascoltiamo la continuazione delle parole

del Salvatore.

## GIORNO CXXV.

Che significa: Anche un poco di tempo ?
Jo. XVI. 16.

A Nche un poco di tempo ; e più non mi vederete ; anche un poco di tempo, e mi vederete , perchè io me ne ritorno a mio Padre. ( Jo. xvi. 16: )
Dal vers. 9. del capitolo xiv. del Van-

Dal vers. 9. del capitolo xiv. del Vangelista San Giovanni, persino al fine che Ge-

o SOPRA IL VANGELO. Gesicristo esce dalla casa ; e nei capitolo xv. e nel xvi. sino a questo Versetto, Gesù ha parlato folo senza discontinuazione. e senza essere interrotto da' suoi Discepoli, se non con qualche breve parola. Qui lo interrompono più apertamente, dicen-dosi gli uni agli altri: Che vuol egli dire: Anche un poco, e più non mi vederete; e dicevano che vuol dire questo poco di tempo? ( Jo. xvi. 17. 18. ) E Gesù che aveva preveduto cotesto interrompimento; ed aveva come gettata cotesta parola per darvi luogo, col disegno di trarne una gran consolazione, e una grande istruzione per essi, ripiglia la parola in questa maniera: Voi reciprocamente vi domandate che vuol dire questo poco di tempo: In verità, in verità ve lo dico; voi altri gemerete, e piagnerete, e'l Mondo si rallegrerà, ma la vo-Pra mestizia sarà cambiata in gaudio ( Ibid. 19. 20. )

Era qualche sorta di ambiguità in quefici discorso del Salvatore: Anche un poco,
c più non mi vedrete, etc. Potevasi intendere: Fra poco cessere di vedermi, perchè vado a morire, è sta poco mi rivederete, perchè risusciterò; le ombre della
morte non mi possono ritenere, e bisogna
che so ritorni a mio Padre. Nel tempo
che so saro mel sepolero, il Mondo trionferà e credetà aver condotti a sine i ssoi
disegni, e voi sarete in disolazione, e
nella oppressione, come un gregge disperso. Ma nella mia Risurrezione che seguirà ben presto, la giosa a voi sarà restituira, e la consusone a vostri nerrici.

MEDITAZIONI

Così potevano essere intesi que pronti passagi dalla privazione alla vista, e dalla vista alla privazione: Ma la continuazione ci fa vedere, che Gesucristo mira più lontano. Cefferemo di vederlo; non precisamente, perchè anderà alla morte, ma perchè ascenderà al Cielo, alla destra di suo Padre , e noi lo rivederemo per non più perderlo, quando verrà dal Cielo la seconda volta per ricondurvici con esso lui. Così quello egli dinomina un poco di tempo, è tutto il tempo della durata di questo Secolo, tanto perchè il tempo finisce ben presto per ognuno di noi, quanto perchè, mettendolo in paragone colla eternità che dee seguire, è men che un momento.

. Impariamo dunque, che, secondo il linguaggio del Salvatore ch' è quello della verità, tutto ciò ch'è tempo, non è che un punto, e men che un niente, e ciò che dura, ch' è veramente, è l' eternità che mai non passa. Stimiamo un nulla tutto ciò che passa. Sono scorsi più di mille settecent' anni dopo l' Ascensione di Nostro Signore, e tutto ciò avanti a Gesucristo ch' è'l Padre del Secolo futuro, (Is. 1x. 6. ) non è forse che una piccola parte di tutto il tempo che fi ritroverà dal giorno dell'Ascensione persino al fine del Mondo, che Gesucristo ha riputato un nulla . I Secoli fono dunque meno che nulla; mille anni vagliono meno di un giorno, secondo cotesta misura. Che sarebbono dunque i patimenti di quella vita, se avessimo Fede? I nostri sensi c'ingangannano, tutto il tempo è un nulla; tutto ciò che passa, è un niente; avvezziamoci a giudicare del tempo secondo la Fede. Secondo cotessa regola, che sono dieci anni, che cosa è un anno, e un Mese,
e un giorno di pena ? E pure quest' ora
ci sembra sì lunga. Gente di poca Fede;
quando saremo noi Cristiani! Quando giudicheremo del tempo per relazione all'
Eternità!

# GIORNO CXXVI.

Mestizia cambiata in gaudio.
Jo. XVI. 20.

J'Oi piagnerete, e 'l Monto si rallegrerà; ma la vostra-mestizia sarà cambiata in gaudio . ( Jo. xv1. 20. ) Diciamo qui con quell'antico . Io non voglio raldegrarmi col Mondo, per affliggemi ua giorno con esso. Non voglio per la sua gioja breve, e ingannevole, trarre sopra di me l'oppressione, e'l peso d'un' eterno dolore. Non vi lasciate ingannare dalle gioje del Mondo, nè da un fioreche cade dalla mattina alla sera. Non ci abbandoniamo mai alla gioja ; perch'è un abbandonarci alla illusione. Diciamo al rifo: Tu fei un mentitore, e alla gioja, tuic inganmi. ( Ecclef. 11. 2. ) I Santi Padri non volevano, che un Cristiano si abbandomasse alla giora, persino a ridere senza modo 🐣 🔞 😕 i ok

Bifogna nudrire enel nostro cuore una

fanta, e falutare mestizia colla rimembranza de' nostri peccati, col timore de' giudici di Dio, e con un santo disgusto de' beni di questo Mondo, Questa mestizia non solo sarà cambiata in gaudio nel giorno della eternità, ma anche nel Secolo presente la gioja di Gesucristo trionserà nel nostro cuore; e dal sondo di cotesta gioja, che gusterà nell' interno un cuore unito a Gesucristo, uscirà il disgusto de' piaceri del Mondo, che non sono se non illusione, tentazione, corru-

zione.

Gustate e vedete, quanto il Signore è dolce! (Psal, xxx111. 9.) Quanto è dolce la verità, la giustizia, la buona speranza, il casto desiderio di possederlo! E voi gemerete per vedervi in mezzo agli inganni, e agli errori; e getterete un dolce, e tenero sospiro verso la Città Santa, che Iddio ci ha preparata, nella quale regna la verità, si ritrova la pace eterna, e tutto il bene con Dio,

## GIORNO CXXVII,

## Patire , fars violenza . Jo. XVI. 21,

Mpariamo a partorire la nostra salute con pena. Che ssorzo non si dee sare per sar morire le proprie passioni, i propri pravi desideri, e tutto ciò che la Scrittura dinomina il Vecchio Uomo! Si crede morire in essetto, quando si dee separare dal cuore tutto ciò che piace. Qual vita, dicesi, sarà la nostra, quando ci sa-

remo privati di que' dolci commerzi, di que' giuochi, di que' piaceri? Tutto sarà mesto, nojoso, insopportabile. Pensiamo che quello è'l tempo della satica, nel quale bisogna con violenza partorire un nuovo spirito. Tutte le grida di una Donna, che partorisce, sono poste in dimenticanza nel momento, che ha posto al Mondo un Figliuolo. (Jo. xvi. 21.) Qual dee dunque essere la nostra gioja, quando, non un altro, ma noi stessi facciamo nascere, per cambiare la vita del peccato nella vica di Dio?

Mi costi quanto può il sacrificare un risentimento, il rinunciare al piacere, il mettere in pratica l'umiltà, il sopportare la detrazione! Crissiano, quando vuoi tu dunque partorire testesso? Tu non opererai la tua salute, tu non romperai i tuoi serri, tu non diverrai un Uomo nuovo, senza farti cotessa violenza. Da qual pace, da qual gioja la vederai ben presto seguita? Ah! Io comincio a vivere, dacchè io vivo per Dio, e mi ho aper-

to il Cielo.

Amar Dio, è vita. Non si può comprarla con fatiche, e con morti che sieno eccedenti, e superflue.

#### GIORNO CXXVIIL

Gioja che non può esser rapita. Jo. XVI. 22.

A Leuno non vi rapirà la vostra gioja.

( Jo. xvi. 22. ) Da che nasce la D 2 no.

MEDITAZIONA nostra gioja? Dalla nostra felicità. Quando dunque metteremo la nostra felicità in un bene, che non potrà esserci rapito, la nostra gioja non potrà parimente esserci tolta. Che cosa dee fare la nostra felicità? Che'l Dio che noi amiamo, sia beato, e folo potente; Beatus & folus potens, (1. Tim. v1. 15.) come dice San Paolo. Se amiamo Dio con tutto il nostro cuore, con tutta la nostra intelligenza, con tutte le nostre forze, come nulla possiamo contribuire alla sua felicità, è nostra perzio-

ne il rallegrarcene.

Rallegriamoci della gloria di Dio, della Sua persezione, della sua felicità, della nascita eterna del suo Verbo, della eterna -precessione del suo Spirito Santo, del suo concicersi, del suo amarsi, del suo essere tutto azione, tutto intelligenza, tutto amore; sì grande, che nulla può acquistare, tanto benefico quanto ricco, pieno di vita, pieno di essere ; l'essere stesso, la verità stessa, il perfetto, il tutto. Chi ci può togliere questo fondamento di giora? Sarebbe duopo poter togliere Dio, e togliendolo, togliere sessesso, e tutto essere, e non lasciar che 'l niente. Tutto ciò che ci può esser tolto, è la gioja, che abbiamo di esser di Dio. Ma chi ce la ruò togliere, se non noi stessi col peccato? Verrà il tempo nel quale il peccato, elsendo affatto distrutto in noi, non cesseremo di mettere tutta la nostra gioja nella eterna felicità, e perfezione di Dio, come Iddio non cesserà di essere selice . e persetto. Allora dunque saremo persettame 1-

SOPRAIL VANGELO. 77 mente felici, e la nostra gioja non ci po-

trà più esser rapita.

Rallegriamoci nello stesso tempo, che Gesucristo è entrato nella gloria di suo Padre. Se mi amaste, dice, vi rallegrereste; perchè io ritorno a mio Padre, perchè mio Padre essendo maggiore di me, solo la vita de la contro della grandezza, e della felicità.

Iddio è una Natura basta e persetta e

Iddio è una Natura beata e perfetta; e nello stesso una Natura benefica e beatifica; l'amarlo, è vivere, è un effer giusto, è un esser vero, è un esser beato, è un essere persetto, per quanto lo può essere ciò che non è Dio. Ma Iddio ci sa sapere, che ci fa Dei; uno stesso Spirito con esso lui; participanti, associati alla Natura divina, alla Sapienza, alla Vita, alla Eternità, alla felicità di Dio . Egli, ch'è sua felicità, diviene nostra, la nostra felicità è per conseguenza la felicità di Dio. Iddio si dà a noi tutto intero, noi lo vederemo, lo ameremo, sicuri di non cessar mai di vederlo, e di amarlo. In quel giorno, dice il Salvatore, voi non m'interrogarete più di cosa alcuna; perchè vedrete allo scoperto la stessa verità. (Jo. xv1. 23.) Vivete dunque, e rallegratevi in questa speratiza. Ma intanto, che faremo noi nel mezzo a tanti bisogni a tanta indigenza? Voi non avete che a domandare; tutto ciò che vi sarà necessario, vi sarà dato in mio nome . ( Ibid. ) Nonsiete dunque più indigenti, perchè avete il nome, sol mezzo del quale tutto notete ottenere. D 33 GIOR-

# GIORNO CXXIX.

Che cosa si dee domandare in nome di Gesucrisse? Joan. xv1. 24:

SIN qui nulla avete domandato in mio nome; (Joan. xvi. 24.) E che? Quando gli dicevano: Signore, insegnateci a far orazione, (Luc. xv. 1.) E anche: Aumentateci la fede. (XITI. 5.) forse non siperavano da esso, e per esso cotesta grazia?

Le loro domande non erano per anche a bastanza depurate. In occasione del Regno di Gesucristo, avevano concepute nella lor mente delle idee di grandezza, e di ambizione, che avevano molto dello spirito Giudaico. L'attacco sensibile, che avevano alla sua Persona, era un ostacolo all'amore Spirituale, che lor domandava. Quando la loro fede fu depurata dalla sua Croce, dalla sua lontananza, e dalla operazione dello Spirito Santo, impararono quello dovevano domandare in nome di Gesucristo, ch' era di essergli conformi, e di camminare dietro ad esso nella strada delle Croci, e della Morte. Che potere voi domandare in nomedi Gesucristo, se non le cose che vedete in esso? Osserva bene, Anima Cri-

iuo nome.

Questo nom era ancora inteso dagli Appostoli; e in vece di voler portare la lo-

stiana, che cosa è Gesucristo, e da questo imparerai quello devi domandare in sopra il Vangelo. 79 ro croce con Gesucristo, non volevano nemeno udite ciò che loro diceva della sua. Cotesto discorso era nascosto agli occhi loro, e temevano d'interrogario sopra totesto discorso, (Luc. ix. 44. 45.) perchè temevano imparar troppo le loro obbligazioni, scoprendo le disposizioni del loro Maestro. Così, come avevano molta ripuspianza alla croce, non sapevano ciò ch'era duopo domandare in nome di Gesucristo crocissiso.

sto crocifisso.

E perciò loro dice: Sin qui null' avete domandato in mio nome, domandate, è rireverete, affinche abbia compimento la vo-

fira giosa, (Jo. XVI. 24.)

La giora, che qui loro promette, non è giora sensibile; è una giora nella Fede, è una giora nella Fede, è una giora nella Gescritto ch' è asceso sopra la Croce, col proporsi una gran giora. (Hebr. x11.

2.) Qual giora, se non quella di glorisicare suo Padre, è di contentare il suo Amore, salvando gli Uomini? Così dobbiamo imparare a mettere tutta la nostra giora nel glorisicarlo, il che ci farà rallegrarci ne nostri patimenti; edè quello che inspirò agli Appostoli la giora che sentrono di essere stati stagellati per il nome di Gesucristo. (Act. v. 41.) Allora dunque avevano imparato quello si riceve, e quello si dee domandare in sue nome, ch' è l' imparare a gloriarsi, e a rallegrarsi in quello si patisce per esso.

La pazienza è il solo mezzo di superare i vizi, e di purificare le virtu. La pazienza Cristiana infegna non solo a sopportare senza mormorazione, ma anche a rallegrarsi nelle assizioni che Iddio manda. Il sondarsi sopra la pazienza, e l'unirsi alla croce è il mezzo di pregare in suo nome, e con questo tutto si ottiene.

#### GIORNO CXXX.

Tutto ci viene per mezzo di Gefucristo...
Jo. XVI. 25. 28.

I o vi ho detto questo in parabole: Non mi sono per anche interamente esplicato sopra la mia partenza. Ora sono per parlarvene alla scoperta, siete per udir tutto in tre parole: Sono uscito da Dio, a sono venuto nel Mondo; ora lascio il Mondo, e me ne ritorno a mio Padre. (Joan. xvi. 28.) Qui termina il suo discorso; come null'avendo più da esplicare ad essi, dopo lor aver detto con tanta chiarezza, di dove veniva, e l'obbligazione che

aveva di ritornarvi ...

Gli Appostoli sono per udire più che mai la verità che loro togliera tutti i loro errori sopra il Regno di Gesucristo. Avevano rozzamente creduto di vederlo sondare sopra la terra il suo Regno con uno splendore mondano; ma cotesto sentimento non ha più luogo dopo che Gesucristo ascendeva al Cielo, perchel in questo si vede che il suo regno non è di questo Mondo; che il suo trono è alla destra di Dio, e che da quel luogo egli dee mettere tutti i suoi nemici a' suoi piedi.

SOPRA IL VANGELO. Tanto gli Appostoli intesero, come si ha dalla prima predicazione di San Pietto, che allega un passo del Salmo cix. Allora dunque che udirono dove Gesucristo doveva regnare, e di dove aveva a vincere i suoi nemici, seppero che in avvenire era necessario domandar tutto in suo nome; ed eccone tutto il segreto: Io sono usci o da Dio per venire a voi. Io viamavo, e sono venuto a cercarvi. Se vilascio per ritornare a mio Padre, porto il mio Amore, quello che ho per voi, persimo nel suo Seno, e sarò più che mai vostro Avvocato, vostro Intercessore, e ile persetto Mediatore di Dio , e degli Uomini .

Così, il domandare per Gesucristo, è un credere ch'egli è nel Cielo nostro Avvocato; e ancorchè soggiunga: Non vi dico che pregherò per voi; non lascia di sarlo d'una maniera ammirabile, col presentarsi per noi a Dio, com'è scritto sagli Ebrei. (Hebr. IX. 24.) Ma vuol dire, che non contento di ciò, sa di più; poichè ci concilia di tal maniera il Padre, che da sestesso si porta ad amarci, benche sempre in nome di suo Figliuolo, poichè dice: Mio Padre mi ama, perchè voi mi avete amato, e avete creduto, che sono uscito da Dio. (Jo. XVI. 27.)

Così, domandare per Gesucristo, è credendo ch' è uscito da Dio, amarlo con tutto il nostro cuore; e non volempiù cosa alcuna se non ciò ch' egli vuo-

le; perchè non vi è da ottenere cosa alcuna, se non per esso. Tal è la media-D 5 zio82 MEDITAZIONI
zione di Gesucristo. Noi lo amiamo, eper questo suo Padre ci ama. Noi amiamo Gesucristo, per il di cui mezzo gli
domandiamo ogni cosa; e tusto ci vieneper Gesucristo, in nome del quale tutto
domandiamo.

Entriamo in quelta segreta corrispondenza del Padre, che ci ama, perche noi amiamo suo Figlinolo; e crediamo ch', egli stesso è quello, che c'inspira quest' a a more; poiche è vero, che non siamo noi, ma egli, che ci ha amati il primo; e il suo amore è la sorgente di quello che noi

gli rendiamo.

Mio Salvatore, mio Intercessore, mio Mediatore, mio Avvocato; non ho nulla a sperare che per voi; entro nelle vostre intenzioni, ubbidisco a' vostri precetti. Così si giustifica quello che voi dite: Io sono la via. (Joan. XIV. 6.) Per voi bisogna andare, per voi bisogna domandare, per voi bisogna ricevere. Tante gran verità che abbiamo udite, sono rinchiuse nella conclusione delle Otazioni della Chiesa, Per Dominum nostram Jesum Christum. Ogni volta ch' ella risuona alle nostre orecchie, richiamiamo queste verità nelle nostre menti, e conformiamovi il nostro cuore.

I voti ascendono per Gesueristo, le grazie ritornano per esso, per invocarlo, bisogna imitarlo. Questo è il ristretto del

Cristianesimo.

GIOR-

#### GIORNO CXXXI.

Abbandonamento di Gesucristo. Jo. XVI.

I Discepoli contenti per aver inteso il gran segreto del loro Maestro, gliene mostrano la loro gioja, dicendogli: Ora voi partate alla scoperta. (Joan. xvr. 29. 30.) Avete risposto a' nostri più occul-ti pensieri; avete soddisfatto a' nostri desideri più premurosi : Voi sapete tutto, e non avete bisogno di essere interrogato; per questo crediamo che siete uscito da Dio. Altri che un Dio, uscito da Dio, non può scoprire il segreto del cuore umano; noi crediamo in voi. In udirli così parlare, chi non crederebbe, che la loro fede dovelle avere tanta perleveranza, quanta appariva in effa fincerità? Ma Gesù gli conosceva meglio di quello eglino conoscevan sestessi ; e disse loro . Voi ora crédete; è per venire il tempo, ed è venuto, in cui, (ognuno dal canto suo) farete dis-persi, e mi lascierete soto: ma io non sono solo, perch' è meco mio Padre . ( Ibid. 31. 32.

Chi ci dară qui ad intendere lo stato di un' Anima, che non ha se non Dio; di un' Anima abbandonata da ogui appoggio, da ogni consolazione umana? Che angoscia da una parte! Che gioja dall'altra, quando tanto più si ha Dio, quanto non si ha ch' esso! Questo è lo stato nel qual è per entrare Gesucristo;

e bisogna aggiugnervi quest'ultima cosa, che mette il colmo ad uno stato di tanta desolazione, che si ha Dio, senza sentire d'averlo, posche sembra essersi ritirato, persino Gesucristo a dire; Mio Dio, mio Dio, perchè mi avete abban-

donato? (Matth. xxv11. 46.)
Anime che siete a parte di questa desolazione di Gesucristo, che vi ha immerse di abisso in abisso; tanto lontane da Dio, ( pare a voi ) e talmente separate da esso dal gran Caos, che la vostra voce non può giugnere alle sue orecchie, come se soste nell' Inserno, io vi rimetto nelle mani di Gesucristo, che vi da a mangiare il suo fiele, a bere il suo aceto, a patire la sua desolazione. Egli è convoi, e se non vuol farsi sentire, questa: è la vostra prova. Dite con esso in quel cupo, in quel profondo abisso, con ssperanza contro speranza: (Rom. IV. 18.)' Io muojo, sono per spirare; Mio Dio, raccomando, metto il mio Spirito nellevostre mani . ( Luc. xxxv. 46. ) Vi rimetto la mia vita, la mia falute, il mio libero arbitrio, con tutto il suo esercizio. Dopo di ciò tacete, e attendete in silenzio la vostra liberazione . Amen ... Amen ...

GIOR'-

#### GIORNO CXXXII.

Affentimento alla Volontà Divina...
Io. xv1. 33,

VI ho detto questo. (Joan. xvi. 33.) Vi ho esplicata la desolazione che a me cagionerà la vostra suga, la quale: non lascierà se non Dio con me ; affinche voi ritroviate la pace in me solo, non. in voi stessi, nè nella vostra Fede, che vedete tanto vacillante. Non vi è dunque pace per voi, se non quella, che iovi concedo col! proteggervi . Voi siete per lasciarmi, Figliuoli miei; siete per lasciarmi solo; quanto al sentimento del-Mondo. Se in quelto abbandonamento io non sono solo, se mio Padre non mi lascia per un sol momento, benche sembri abbandonarmi, imparate da questo, che non vi è pace, nè forza, che in lui solo, e nell'assentimento alla sua Volontà . Voi averete dell' afflizione nel Mondo : ma prendete coraggio; Io ho vinto il Mondo . ( Ibid. 33. ) Abbandonato da ognis apparenza di soccorso, e non avendo altro rifugio, che un Dio abbandonante e irritato, ho. vinto il Mondo, e l'ho vinto per me, e per voi. Prendete coraggio, abbiate confidenza. Per quanto abbandonati vi crediate d'essere, e ancorchè vi vediate sull'orlo del precipizio, e già come ingojati dalla morte, il Mondo, che ho vinto, nulla può sopra di voi ; e purchè sappiate abbandonarvi: alla

86 MEDITAZIONI alla mia Fede, è inalterabile la vostra

Scorrete qui tutte le persecuzioni della Chiesa, tutte se desolazioni che vihanno cagionate se scissme, e l'eresse, tutte le pene interiori, ed esteriori, e tutti gli abbandonamenti de' suoi Servi: vedete di qual maniera ne sono usciti, e il bene ch'è seguito da tutte coteste tempesse, e riposatevi come un Giona nel mezzo a' venti, e in seno all'onde. Eddio è con voi, e quando vi sosse di una po ester getrato nel mare, e inghiottito da una Balena, il seno orrendo di quella viva voragine sarà per voi un Tempio, ed ivi comincierà la vostra liberazione.

## GIORNO CXXXIII.

Quattro Parole, ovvero Preghiere di Nostro Signore fatte a suo Padre

UI finisce l'ultimo discorso, e come l'ultimo addio di Nostro Signore a' suoi Appostoli. Dopo loro aver parlato, ora va a parlare per essi, e per tutti noi, a suo Padre. Perchè non basta istruire gli Uomini colla predicazione della Verità, se loro non si ottiene colla Orazione la grazia di conoscerla, e di metterla in pratica. Tanto è per sare Gesucristo nella Orazione seguente.

Ritrovo che sin qui il Figliuolo di Dio

SOPRA IL VANGELO. 87

se rivolto quattro volte a suo Padre, ed espressamente gli ha parlato. La prima quando dice: so vi lodo, mio Padre, signore del Cielo, e della Terra, perchè avete nascoste coteste cose a' Savi a' Prudenti, e le avete rivelate agli Umis. Sì, mio Padre, così sia; poichè voi lo avete così voluto. (Matt. XI. 25. 26. Luc. X. 21.)
Questa è una parola di compiacenza, e
di ringraziamento, che sa entrare l'Anima Cristiana ad imitazione di Gesucristo
ne' segreti disegni di Dio, per sottomettervisì, e compiacervisi.

Le altre parole di Nostro Signore indirizzate al Padre Celeste sono, in secondo luogo, queste nella Risuscitazione di Lazzaro: Mio Padre, vi rendo grazie, perchè mi avete ascoltato; quanto e me, sapevo che voi sempre mi ascoltate; ma così parto a cagione di questo Popolo, affinchè creda che mi avete mandato. (Joan. XI. 4I. 42.) Anche questo è un ringraziamento, ma suppone una invocazione, poichè diee che suo Padre lo ha ascoltato, ed ha

etaudite le sue preghiere.

La terza parola, indirizzata al Padre da Gesucristo, è parimente appresso San Giovanni, ancora alla presenza del Popolo: E che dirò i Dirò, mio Padre, vi prego di salvarmi da quest'ora. Ch'era quella di sua Passione. Ma sono venuto per quest'ora. Mio Padre, gloristate il vostro nome. (Joan. XII. 26. 28.) E' questa una Parola di domanda, e il ristretto di tutti i voti, e di tutte le domande, come di vatte le Parole, di tutti i Misteri, di

Digitized by Google

tut-

88 MEDITAZIONI tutte le Azioni del nostro Salvatore -Così il Padre vi rispose con una Parola. venuta dal Cielo alla maniera di un tuono. ( Ibid. 29.)

La quarta, e ultima Parola di Gesucristo a suo Padre, è l'Orazione che siamo per esaminare, molto più lunga di tutte l'altre, ed è la stessa Orazione del suo Sacrificio. (Joan. xvII. 1. &

feq. )
L'anima del Sacrificio è l'orazione p che manifesta, perchè si offerisce, edě l' oblazione stessa, o l'azione di offerire. Così nell' Orazione del Canone, dove comincia l'azione del Sacrificio, la Chiesa manisesta, a chi, per chi, e perqual causa ella offerisce. Questo è per fare Gesucristo, in procinto di consumare. il suo Sacrificio, e di consacrar sestesso; e cotesta Orazione, se così mi è permesso il dire, è come il Canone, o per parlare più degnamente di Gesucristo, è la-Orazione espressa, e solenne, che dove-va accompagnare il suo Sacrificio. La disposizione del suo cuore, e le domande ch' egli fa a suo Padre lo seguono dappertutto nel corso di sua Passione, e perfino alla morte; e quest'è l'Anima del suo Sacrificio.

Stiamo dunque attenti a quest Orazione, she comprende e racchiude in se tutta la virtù del Sacrificio della Croce. e contiene spezialmente la consacrazione. che Gesucriste sa di sestesso per la Croce.

Quanto silenzio si dee imporre a tutto il.

SOPRA IL VANGELO. 89
il creato, per indire nell' intimo del cuore le Parole che Gesucristo volge per
noi a suo Padre, in quest'intima, e persetta comunicazione! Facciamo silenzio;
è per parlare Gesucristo.

## ORAZIONE

D' T

# G E S U C R I S T O

Dopo là Cena.

# GIORNO CXXXIV.

Gesù alza gli occhi al Cielo. Joan XVII. I.

Fjucristo disse coteste cose, e alzando gli occhi al Cielo, disse: Mio Padre, l'ora è giunta. E' azione ordinaria a Gesucristo l'alzare gli occhi al Cielo prima di far Orazione. Allorche moltipsico i Pani, mirò il Cielo, (Matth. xiv. 17:) ed era una maniera di volgersi ad esso per l'opera che sar voleva. S. Luca osserva lo stesso appresso San Giovanni allorche risuscita Lazzaro; alzando gli occhi, disse Mia Padre. ec. (Jo. xi. 41.) E la Chiesa ha di tal maniera inteso che cotesta azione sosse naturale a Gesucristo, ch'ella l'ha supplita nella benedizione della Cena, dicendo nel Canone, che Gesù alzò gli occhi a Dio suo Padre omnipotente; benchè questo non sia espresso.

90 M E D I T A Z I O N I so da' Sacri Scrittori, che hanno recitata

la fanta Azione.

Alziamo dunque parimente gli occhi al Cielo con Gesueristo, in cui solo noi ve li possiamo alzare. Perchè il Publicano, ch' era peccatore, non osava nemmeno alzar gli occhi al Cielo, ma si percuoteva il petto, dicendo: O Dio, abbiate pietà di me, che sono un peccatore. (Luc. XVIII. 13) E il Prodigo diceva: Mio Padre, ho peccato contro il Cielo, e sotto gli occhi vostri. (Luc. XV. 18.) Come dinque mirare il Cielo, contro di cui si ha peccato? Non si osa di fario, se non coll'unirsi a Gesicristo, che alza per noi gli oschi al Cielo, e nell'alzarvesi lo placa.

Ma perchè alzar gli occhi al Cielo, se non per adorar Dio, e la sua magnifica presenza nella sua gloria, e per trasportarvici in ispirito? Andate dunque, occhi miei, andate al cielo, e alzatevi con voi il mio cuore. Andate col desiderio, e colla speranza dove siete chiamati, dove con verità sarete un giorno. Andate al soggiorno, che vi è mostrato, e amate la Patria Celeste, nella quale

Iddio sarà tutto in tutti.

GIOR-

#### GIORNO CXXXV.

Gloria del Padre, e del Figliuolo nella Fondazione della Chiefa - Jo. XVII. I - 2.

Il Padre, l'ora è giunta; glorificate il vostro Figliuolo, affinche il vostro Figliuolo glorifichi voi. (Jo. XVII. I.) Il Sacrificio comincia dal nome di Padre, nome di autorità, ma di autorità dolce, che mostra l'autore della vita, da cui si ha il tutto, a cui si riferisce il tutto; Nome di bontà, e d'indusgenza, quanto d'imperio, e di sovranità. Not pure da questa parte cominciamo il nostro Sacrificio: Te igitur dementissime Padre. Vos, o Padre, in sommo misericordiose, invochiamo per Gesucristo vostro Figlinolo.

Mio Padre, glorificate il vostro Figliuolo, affinche il vostro Figliuolo glorifiche
Voi. Egli è il Mediatore fra Voi e Noi,
e bisogna dargli la gloria, la quale ritornerà a Voi. Tanto segue, quando noi
invochiamo per Gesucristo, la gloria subito gli è data; ma per essere portata a
Dio, a cui tutta appartiene. Mio Padre,
glorificare il vostro Figliuolo, affinche il
vostro Figliuolo glorifichi Voi. La gloria
ehe Voi gli darete, altro non sa che pasa
fare in esso, per venire a Voi; ricevetene il Sacrificio, poschè Voi ne amate il
Mediatore.

Mio Padre, l' ora è giunta. Il Sacrifi-

cio ha l'ora sua; e la mattina, e la sera; ha la sua ora destinata. L'ora destinata per il Sacrificio di Gesucristo, è giunta. Mio Padre, la Vittima è pronta; altro non resta, che il vibrare il colpo.

Qui mi sento innalzato a non so che d' intimo, che non posso ben esplicare a mestesso. Questo non so che, mi sa sentire nell'intimo dell'Anima, che bisogna unirsi alla intenzione segreta di Gesucristo in questa Orazione, e che questo è il vero mezzo di pregare in Gesucristo, e per Gesucristo. E parmi che questa intenzione segreta di Gesucristo sia quella di formar tutta la sua Chiesa, e di osserissi egli stesso interiormente ed esterior-

mente per questo fine in Sacrificio.

Mio Padre, l'ora è giunta, nella quale debbono aver compimento le Profezie dell'effusione del vostro Spirito sopra tutti i Popoli'; e della gran glorificazione che vi dev'esser data, adunando la vostra Chiesa da tutte le Nazioni. Glorificate il vostro Figliuolo, col risuscitarlo da morte, e collo spargere la sua parola sopra tutta la terra, formandovi la Società, nella quale debbono esser compresi tutti i vostri Amici, tutti i vostri Eletti. Glorificate dunque il vostro Figliuolo di cotesta maniera, col dargli una Chiefa che porti il suo nome, che sia la Chiesa Cristiana, e il raccoglimento interiore ed esteriore di tutti coloro che si gloriano di essere suoi Discepoli. Questa è la gloria che voi darete al vostro Figliuolo, e nello ftesso ritorna a Voi, o Padre, primo principio delle emanazioni, tanto esteriori, quanto Divine e interiori, poichè il vostro Figliuolo tutto vi riferifice.

Glorificate dunque il vostro Figliuolo di cotesta maniera; come Voi gli avete data -la podestà sopra tutti gli Uomini; colla stessa efficacia, e nello stesso disegno, onde gli avete data cotesta podestà, glorisi-catelo. Ogni podestà mi è data nel Cielo. e nella terra. (Matth. xxvIII. 18.) I che non s'intende folo della Onnipotenza che gli ha data, comunicandogli la sua Divina Essenza, ma d'una sorta di Onnipotenza, che il Padre dà al Figliuolo, col rifuscitarlo, e col collocarlo alla sua destra; dove gli dà come a Cristo, e come a Dio Uomo, ed anche secon-do la sua Umanità, l'intera dispensazione di tutte le sue grazie. E l'effetto di questa podestà non può effere più dolce, e più grato agli Uomini; perchè cotesta podestà gli è data sopra tutti gli Uomini, assinchè conceda la vita eterna a tutti coloro, che suo Padre gli ha dati. ( Jo. XVII. 2. ) Chi non si sottometterebbe a questa podestà? l' effetto della quale è il renderci felici, e il farci vivere eternamente di aina vita, che altro non è, se non la comunicazione della Vita di Gesucristo in noi, come la continuazione lo farà vedere.

Ma diremo noi che la podestà di Gefucrillo non si estende se non sopra gli Eletti, a' quali egli dà la Vita eterna?

Nga

MEDITAZIONI Non piaccia a Dio. Perchè coloro che non vogliono sottomettersi a questa salutar podestà del Figliuolo di Dio, sono soggetti ad un' altra podestà che ha ricevuta sopra di essi, ch' è quella di giudicarli, secondo quello egli dice altrove: Come il Padre ha la vita in se, così ha dato al Figliuolo l'avere in se la vita. ( Jo. v. 26. ) E come il Padre dà la Vita a chi gli piace, così il Figlinolo dà la Vita a chi gli piace ; e ha ricevuta la podestà di giudicare; perch' egli è il Fi-gliuolo dell' Uomo. (Ibid. 27.) E di giudicar chi? Se non coloro, che non vorranno ricever la Vita, che ha la podesta di dare ad essi, Ma non parla che della podestà di dar la Vita, perchè questa è una podestà primitiva, e quella che naturalmente vuol mettere in esercizio. La podestà di giudicare, e di condannare, è una podettà, della quale non si serve che in secondo luogo, e con dispiacere, desiderando che tutti ricevano la Vita ch' egli dar vuole; e se condanna gli altri, non è che a forza.

Affinchè conceda la Vita eterna a tutti coloro che gli avete dati. ( Jo, XVII. 2. ) Come sono dati a Gesucristo, se non col divenire sue membra vive? E bisogna che il Padre gli conceda a suo Figliuolo, in conformità di cotesta espressione: Alcuno non viene a me, se da mio Padre non è tratto; e questo d'una maniera speziale. Il che si vede in quello, che Gesucristo vedendo coloro che si ritiravano dalla sua compagnia, loro diceva: Per

que-

questo vi ho detto, che alcuno non può vernire a me, se non gli è dato da mio Padre. (Ibid. 66,) Coloro dunque a' quali il Padre lo dà di questa maniera particolare, sono quelli, de' quali egli qui dice, che suo Padre gli ha dati ad esso; e a tutti quelli che gli ha dati per essere ad esso inseparabilmente uniti, e restare sue membra vive, e perpetue, dà la Vita eterna; e a quelli che si ritirano da esso; e non perseverano, dà parimente dal canto suo cotesta vita, non gli lasciando mai, s'eglino non lo lasciano.

Mio Salvatore! Io mi sottometto dunque a questa divina, e salutar potenza, che avete sopra tutti gli Uomini, per farli vivere. O Padre, dateci al vostro Figliuolo, di cotesta maniera intima, e segreta, la quale sa ch'egli dimori in noi, e noi in esso, di modo che non ce

ne separiamo giammai.

## GIORNO CXXXVI.

La Vita Eterna, è il conoscer Dio, e Gesueristo. Jo. XVII. 3.

Ra la Vita Eterna consiste nel conoscer voi che siete il solo Dio vero, c Ger

sucristo che voi avete mandato.

Ecco dunque in che consiste la formazione della Chiesa; nella glorificazione
di Gesucristo per la manisestazione del
suo Vangelo, a gloria di Dio suo Padre,
il di cui fine è il dare la Vita Eterna
a tutti coloro che il Padre darà al Figliuo-

OF MEDITAZIONE gliuolo, e trarrà al suo Corpo Missico colla segreta, e particolar vocazione, della quale abbiamo parlato. Così tutto il Ministèro di Gesucristo tende alla Vita Eterna. Le promessioni temporali sono finite, e la vera Terra nella quale scor-re il latte, e il mele, che Gesucristo promette a suoi Amici, è la Città permanente, (Hebr. x1. 10. x111. 14.) che lor ha fabbricata nel Cielo, per vivervi in eterno.

Altro non restava da esplicare se non che cosa è questa Vita Eterna: e questo egli fa nel vers. 3. che abbiamo trascritto.

La Vita eterna cominciata confiste nel conoscere per via della Fede; e la Vita eterna consumata consiste nel vedere faccia a faccia, e alla scoperta; e Gesucristo ci dà l'uno, e l'altro, perche ce lo merita, e n'è il principio in tutte le membra da esso animate.

La Vita eterna non è, ne' sensi, che sono troppo attaccati al corpo, e alla parte dell'Uomo materiale, e mortale che le Bestie hanno come noi, e più perfetta per certe parti. Ella è nella parte immortale, e intelligente, dov' è l'Immagine di Dio, onde la principal operazione, e la sorgente di tutte l'altre, è la cognizione.

Non si ama quello che s' ignora, dice Sant' Agostino Tract. 96. in Jo., ma quando si ama quello si ha cominciato a conosere un poco, l'amore sa che si conolca con maggior perfezione, e di vantaggio si ami.

SOPRA IL VANGELO.

La tognizione, della quale qui parla Gesucristo, è una cognizione tenera, e affettuosa, che porta ad amare; perchè fa intendere, e sentire, quanto è amabile colui che tanto ben si conosce: Colui, che dice di conofcerlo, e non osserva i suoi Comandamenti, è un mentitore, e la verità non è in esso; ma in colui che osserva la sua parola, l'amor di Dio è veramente persetto. (1. Jo. 11. 45.) La cognizione vera, e perfetta è una sorgente d'amore. Non bisogna considerare queste due operazioni dell'Anima, conoscere, e amare, come separate, e indipendenti l'una dall altra; ma come eccitandosi, e perfezionandosi l'una coll'altra. Iddio stesso disse a Mosè : Io ti conosco, e ti chiamo per neme. (Exod. xxxIII. 12. 17.) cioè; ti approvo, ti amo. Noi conosciamo veramente Dio, quando lo amiamo; una cognizione speculativa, e puramente curiosa, non è quella, onde Gesucristo dice, che in essa consiste la vita. I Demoni conoscono Dio di cotesta maniera, e la lor cognizione fa il lor orgoglio, e la lor dannazione. Conosciamo dunque, e amiamo; questo è quello che Gesucriito domanda.

Gesucristo rende sestesso egnale a suo Padre con questa espressione. In primo luogo, perchè dice ch'egli dà la Vita eterna a coloro che suo Padre gli ha dati, il che non può essere se non un'operazione divina. In secondo luogo, perchè il conoscerso, come il conoscers il Padre, è la Vita eterna; cosa che non direm. IV.

rebbesi di una Creatura, nella quale la Vita eterna non può mai essere. E così, essendo la Vita eterna nel Figliuolo, come nel Padre, San Giovanni ha ragione di dire di esso : Questi è il vero Dio, e la Vita eterna: (I. Jo. v. 20.) perchè prima aveva detto: Ed ecco la testimonianza di Dio in noi, che Iddio ci ha data la Vita eterna, e cotesta Vita è nel Figliuolo. (Ibid. 10. 11.)

Quando dunque dice che il Padre è il solo vero Dio, non s' esclude di essere il vero, e solo Dio con esso, perchè con esso dà la Vita eterna, e con esso è la

Vita eterna.

Quando egli dice a suo Padre, ch' egli dà la Vita eterna a coloro che gli ha dati, fi fa eguale ad esso. Qual' è cosa più grande, che il Padre gli dia al Fi-gliuolo, o che il Figliuolo lor dia la Vita eterna? Ma quando dice, ch' egli dà la Vita eterna, esclude egli il Padre? No. Così quando dice, che il Padre è il solo vero Dio, non esclude sestesso; ma fa intendere ch'è un solo e vero Dio con suo Figliuolo, che dà con esso lui la Vita eterna, ed è con esso lui la Vita eterna. E s' egli nomina il Padre solo vero Dio, si vede bene ch' è senza escludere sestesso, poiche attribuisce a sestesso quanto vi é di più divino, ch'è il dar la Vita, e l'essere la Vita, e senza escludere lo Spirito Santo, ch' è tanto sovente dinominato altrove uno Spirito Santificanze, e Vivificante.

Tutto è compreso nel nome del Pa-

SOPRA IL VANGELO. dre, secondo il linguaggio Mistico, nel quale nominando il Padre, ch' è il principio, si nomina tutto ciò ch' è compreso in esso, come in sorgente comune. Si nomina dunque insieme insieme, e il Figliuolo, e lo Spirito Santo, di modo che, quando dice che suo Padre è il solo: vero Dio, e la Vita eterna è 'l conoscere il Padre, e 'l Figliuolo, insimua, che amendue insieme collo Spirito Santo, che da essi procede, sono un solo vero e stesso Dio, ad esclusione de falsi Dei a' quali si dà cotesto titolo incomunicabile. Ecco dunque il senso intero di coresto versetto: La Vita eterna consiste nel conoicervi, voi che fiete la stessa verità, e nel conoscere il vostro Figlinolo, che come Dio, essendo con voi la Verità, e la Vita, come Uomo è il mezzo per venire a voi.

Ora intendiamo quanto fa la Chiesa. Il Padre dà al Figliuolo coloro ch' egli vuol far sue membra, affinchè il Figliuolo, ricevendoli nell' Unità del suo Cospo, loro dia la Vita eterna, che consiste nel conoscere il Padre, e il Figliuolo della maniera affertuosa la quale sa che sie-

no amati.

Non si dee dunque escludere la cognizione: A Die non piaccia! E i Missici, che sembrano voler escluderla, non vogliono escludere che la cognizione curiosa, e speculativa che si pasce di sessessa la cognizione dee, per dir così, tutta intera trassormarsi in amore. Bisogna intendere della stessa maniera il senti.

100 MEDITAZIONI mento di quelli fra essi ch' escludono i lumi. Perchè o intendono parlare de' lumi aridi, e fenza unzione; o in ogni caio, vogliono dire, che i lumi di questa Vita, hanno qualche cosa di oscuro, e di tenebroso, perchè quanto più si avanza nel conoscer Dio, tanto più si vede, per dir così, che non vi si conosce cosa alcuna, che sia degna di esso; e alzandosi sopra tutto ciò che se ne ha pensato. o se ne potrebbe pensare in tutta l' eternità, si loda nella sua verità incomprensibile, e si viene a perdersi in quella lode, e proccurasi di riparare amando, a quanto manca alla cognizione, benchè tutto ciò sia una spezie di cognizione, e un lume tanto maggiore, quanto è suo proprio effetto l'accendere un fanto ed eterno Amore.

Era questi una Lucerna accesa, e lucente, dice Gesucristo parlando di San Giambattista, e voi avete voluto per qualche tempo rallegrarvi al suo splendore. (Jo. v. 35.) Coloro, che come gli Ebrei non fanno altro che rallegrarsi all'aspetto della luce, non pensano che la Lucerna era insieme insieme accesa, e lucente, e dividono il lume dall'ardore, e la loro gioja non dura che un momento. Affinchè sia durevole e vera, bisogna lasciarsi accendere da un eterno Amore, ch' è il frutto della cognizione, nella quale Gesu-

eristo mette oggi la Vita Eterna.

GIOR-



Digitized by Google

#### GIORNO CXXXVII.

Gloria infinita del Padre, e del Figliuole.
Jo. XVII. 4.

I o vi ho glorificato sopra la terra colla mia predicazione, e co' miei miracoli. Ho condotta a fine l'opera, che mi avete data a fare. Il che intende, tanto di quello che aveva a fare nel corso di sua Vita mortale, quanto di quello che gli restava a fare nella sua Passione, ch'egli considera come fatto; perchè, fra un momento era per essere glorificato, e lo era di già nel suo pensiero. Poichè dunque ha compiuto quanto suo Padre gli aveva dato a fare per la sua gloria, che altro restava se non quello che dice; ed ora, voi, o mio Padre, glorificate me colla gloria che bo avuta in voi prima che sosse di Mondo. (Ibid. 5.)

do. (Ibid. 5.)

La gloria ch' egli dà a suo Padre, è il manisestare la sua immensa, e naturale grandezza; la gloria che gli domanda, è che suo Padre manisesti parimente la grandezza, ond' egli eternamente godeva nel suo Seno, come suo Verbo; ch' essendo in esso, non poseva esser meno di lui, ed era per conseguenza uno stesso, e solo Dio con esso. Lo prega dunque di manisestare questa grandezza, dissondendola sopra l' Umanisa che a se aveva unita, come sacendo con esso lui una sola, e stessa persona, e sopra gli Uomini che aveva a se uniti come sue E 3

vive membra. E questa è tutta la sostanza di sua preghiera, come quanto seguelo sa vedere.

Ecco dunque l'Unità persetta, e la persetta egualità del Padre, e del Figliuolo. Il Figliuolo glorifica il Padre, come il Padre glorifica il Figliuolo. Si danno reciprocamente una gloria infinita nell' eternità col lor reciproco Amore; e si danno nel tempo la gloria che lor è dovuta; perchè il Padre manisesta il nome del Figliuolo, e il Figliuolo il nome del Padre, ond'è egli stesso la gloria, lo splendore, l'immagine invisibile, l'impronta di sua sostanza, e lo scintillamento della sua eterna luce. Ed è nostra gloria l'aver parte di quella che si danno vicendevolmente il Padre, è il Figliuolo, come lo dichiarano le parole sseguenti.

## GIORNO CXXXVIII.

Gesù falva tutti coloro, che suo Padre gli ha dati. Jo. xvII. 6. vI. 37. 40. x. 27. 30. vI. 43. 65. 69.

To ho fatto conoscere il vostro nome agli Uomini che mi avete dati, tirandoli dal Mondo. Frano vostri, e me gli avete dati, ed hanno osservata la vostra parola. Leggani ancora quello che segue, e osservisi bene tutto ciò che vi dice di coloro che suo Padre gli ha dati. Aggiungansi parimente le parole dello stesso Salvatore, appresso. Giovanni: Quanto mo Padre mi dà,

SOPRA IL VANGELO. 103

viene a me ; ed io non discaccerò colui che vi viene, perchè sono sceso dal Cielo, non per fare la mia volontà, ma per fare la volontà di colui che mi ha mandato. Ora la volontà di mio Radre che mi ha mandato, è che io non perda alcuno di coloro che mi ha dato, ma lo risusciti nel giorno estremo, (Joan. VI. 37. 40.) colla risurrezione de' Giusti, e per dargli la vita eterna.

Leggiamo ancora le Parole dello stesso Vangelista: Le mie pecorelle odono la mia voce; ed io le conosco, ed elleno mi seguono, e loro darò la Vita Eterna, e non periranno eternamente, e alcuno non le rapirà dalle mie mani. Quanto mio Padre mi ha dato, è maggior di tutto, ovvero come esprime il Greco, Mio Padre, che me le ha date, è maggior di tutto; e alcuno non può rapire cosa alcuna dalla mano di mio Padre. Io, e mio Padre non siamo che una stessa

carne. (Jo. x. 27. 30.)

E. parimente queste altre Parole di Gesucristo: Non mormorate gli uni contro gli altri; alcuno non può venire a me, se non è tratto da mio Padre che mi ha mandato, ed io lo risusciterò nell' ultimo giorno. E scritto appresso i Prosetti, saranno tutti ammaestrati da Dio. Chiunque è stato ammaestrato da mio Padre, ed ha appreso, viene a me. (Jo. vi. 43.) E dipoi: Sono alcuni fra voi che non credono; perch' egli sapeva dapprincipio quali sarebbono stati coloro che averebbono creduto, e chi era colui il quale lo averrebbe tradito. E diceva: Per catesta ragione vi ho detto: Alcuno non può E. 4

venire a me, se non gli è concesso il venire

da mio Padre. (Ibid. 65.69.)

Passiamo alcune ore, alcuni giorni nel considerare attentamente, e umilmente rutte coteste Parole, la relazione delle

quali è manifesta.

Vi vederemo in ristretto la segreta, e vicendevole comunicazione del Padre, e del Figliuolo, per eleggere gli Uomini, per trarli, per separarii dal Mondo, e'l sor segreto, ma giusto giudicio, per lasciarli a sessessi, quando non credono, e periscono; come s'intenderà di poi del Figliuolo di perdizione, che doveva perise, com' era stato predetto. Ecco quanto vederemo in generale. Non ci determinamo ancora a cosa alcuna; perchè può anche essere, che alla sine non si abbia a determinarsi ad altro che adorare coteste prosonde, e misteriose Parole.

E come parimente Gesucristo non le ha dette che per istruirci, forse vi sarà duopo d'intendere qualche cosa più o meno, secondo che piacerà a Dio di scoprirle. Leggiamo dunque, e rileggiamo, consideriamo, ruminiamo, riceviamo tutti i penfieri che ci verranno naturalmente, e lemplicemente nello Spirito: Ascoltiamo tutto, ponderiamo tutto. Ascoltiamo principalmente quello che prende il cuore, quello che lo inclina verso Dio, verso Gesucristo; quello che lo innalza; quello che lo fa tremare; quello che lo consola; e diciamo in noi stessi : Tutto ciò è maro, tutto ciò è giusto, o Iddio voglia che io lo intenda, o che io non lo intenda.

Tutto è vero; tutto è giusto, adoro la Verità, la Giustizia; tanto contento d'intenderlo quanto di non intenderlo, perchè qualunque intelligenza piaccia a Dio darmene, l'intimo di questo segreto sarà sempre per me impenetrabile. O piuttofio, senza intendervi cosa alcuna, io mi contenterò di credere, e mi unirò di cuore con tutta semplicità, e candidezza, a tutte le Verità che Gesucristo ha qui voluto, o nascondere, o scoprire all'umil gregge che ode la sua voce. Facciamo un prosondo silenzio, e ascoltiamo tacendo le impenetrabili verità di Dio.

## GIORNO CXXXIX.

Gli Eletti sono tratti dal Mondo dal Padre. Jo. XVII. 6.

A prima Verità, che si sa conoscere nelle Parole di Gesucristo, è che quelli che il Padre dà al suo Figliuolo, sono tratti da esso dal Mondo. Ho, dice, manisestato il vostro nome, le vostre persezioni, le vostre grandezze, voi stesso, la vostra sapienza, i vostri consigli, e anche il vostro nome; il nome di Padre che non era stato per anche persettamente rivelato. Io l'ho manisestato agli Uomini che mi avete dati, col trarli dal Mondo. Eglino dunque vi erano; erano di questo Mondo, di cui è scritto; il Mondo non lo ha conosciuto; (]o. 1. 10.) E di nuovo il Non amate il Mondo, nè tutto ciò ch'è nel Mondo; perchè tutto ciò ch'è nel Mondo; perchè tutto ciò ch'è nel Mondo.

conoupiscenza della came, o concupiscenza degli occhi, o superbia della Vita: (Jo. 1V. 15. 16.) Il ch' è compreso in una solia espressione della stessa pistola: Tutto il Mondo è sattivo, tutto vi consiste in malignità e Totus mundus in maligno postusessi. (I. Jo. v. 1.) Da questo mondo dunque, e di mezzo alla corruzione, e dil peccato, Iddio ha tratti coloro che ha dati al suo Figliuolo. Non gli ha tratti, separati, distinti dal Mondo a cagione de loro meriti, nè delle lor opere buone.

Ecco la prima verità: Ogni Uomo che Iddio ha dato a Gesucristo, era nella corruzione, nel male, nella perdizione. E quando dice: Eglino erano vostri. (Joan. xvii.6.) non vuol dire: Eglino erano vostri per la loro virtà, eglino erano vostri per la loro volona volona; ma erano vostri per la vostra, non per la loro elezione, ma proche voltra, non perche eglino-fossero butti ma perche voi lo eravate, co mio Patre, che gli conoscevate per dare

E vero, ch'egli parla degli Appostoli, che l' Padre ha dati al Figliuolo colla grazia singolare dell' Appostolato; ma è anche vero tutto ciò di tutti coloro, che l'I didita ha dati al Figliuolo in qualità di fiedelle, come si vedera nel vers. 24. Il Padre gli dà a suo Figliuolo colla stessa grazia, e colla stessa bonta gratuita, colla quale gli ha dati gli Appostoli. Che avevan eglino satto per esser dati al Figliuolo di Dio, per essere non solo le Membra.

1

bra, ma anche le Membra principali del suo Corpo Mistico? Mio Padre, voi gli avete tratti dal Mondo; eglino erano vostri per vostra bontà. Non ci gloriamo, perch' eravamo del Padre, ed egli ci ha dati a suo Figliuolo; per lo contrario umiliamoci, perche non eravamo suoi, se non per l'amore gratuito che ci preveniva, in conformità della espressione: Non perche noi lo avevamo amato; perch' egli ci ha al primo amati. (1. Jo. 1v. 10.)

## GIORNO CXL.

Il Figliuolo istruisce coloro, che gli sono dati dal Padre. Ibid.

Cco dunque da che Iddio comincia per formare la Chiesa. Il Padre elegge coloro, ch'egli dà al Figliuolo, nella segreta comunicazione ch'è fra essi; e cost eletti gli rende suoi don questa elezione e sono suoi. Ma sono parimente di fuo Figlinolo, perche a lui gli dà, e l Figliuolo gli riceve dalla sua mano, e loro sa conoscere il nome di Dio. Ecco la Predicazione di Gefucristo, ch' è'i fondamento esteriore della Chiesa, che veniva a formare. E ancorche cotesta grazia della Predicazione sia per il Popolo, ella risguarda principalmente gli Appostoli, che voleva ne fossero i Dottori. Così gl'istruisce in particolare, e loro insegna il nome di suo Padre; il nome di Padre che manda il suo Figliuolo, e lo manda per un puro Amore, per effer il Salvatore del E 6

108 M E D I T A Z I O W I Mondo; ecco dunque la Predicazione di Gesucristo.

Ma se la sua Predicazione sosse stata puramente esteriore, gli Appostoli non gli averebbono detto: Signore, aumentateci la Fede. (Luc.xvII. 5.) Con questa preghiera non volevano dirgli, predicateci, perchè ben vedevano che lo faseva, e non cessava d' istruirli. Gli domandavano che loro parlasse nell'interno, per aumentare loro la Fede; e quando gliene domandavano l'aumento, non credevano per questo di averne avuto il principio da sestessi, ma domandavano la continuazione a colui dal quale avevano avuto il principio. E quando un altro gli diceva: Iosredo, Signore, ajutate la mia incredulità : (Marc. 1x. 23.) ben intendeva, che enlui, ch' egli pregava di estinguerne persino il minor residuo, era colui che aveva cominciato a distruggere l'incredulità nel suo cuore. Gesucristo era dunque conosciuto come colui, che operava, parlava all'interno, e all'esterno, perch'era la Parola interiore del Padre; e quando si era vestito di nostra Natura, per esercitare all'esterno il ministero della Parola, non aveva perduta per questo la qualità di parola interiore, che dimorava nel seno del Padre, mu che ancora s' infinuava in tutti i cuori, illuminando ogni Uomo, che viene al Mondo; (Jo. 1.9.) e parlando a chi gli piace, come gli piace; senza che alcuno possa intendere la verità, se non in quanto il Verbo gli parla della maniera ch' egli sa; nè in particolare la verità della

SOPRA IL VANGELO. 409

falute, se non in quanto egli insinua ad esso nell' intimo del cuore il nome segreto di Padre, che vuol divenire il loro col darli al suo Figliuolo, che li sa Figliuoli, e Figliuoli alla lor maniera, quando a se gli unisce, e gli sa sue Membra.

Quanto debbo dunque essere attento, e all'interno, e all'esterno: alla predicazione, alla lettura del Vangelo! E come debbo prestare le orecchie del cuore alla dolce infinuazione della verità, che si sa sentire senza romore, e senz'articolar parole, che si seguano, e non hanno senso se non nel sine; ma tutto insieme, e in un sol tratto, per quanto parlar gli piace! O Gesù, io ascolto, parlate, risplendete, illuminate, tuonate, riscaldate, sendete i cuori.

# GIORNO CXLI.

Come il Padre dà gli Eletti al Figlinolo. Ibid.

no MEDITAZIONI

Intendiamo dunque, che 'l Padre inspira all' Anima santa di suo Figliuolo satto. Uomo, di eleggere coloro, ch' egli doveva eleggere; e'l Figliuolo che nulla sa, se non quello che vede sare suo Padre; (Jo. v. 19.) gli elegge dopo di esso; e'l Padre non vuole, che la sua elezione abbia il suo effetto, sin che 'l Figliuolo vi sia entrato. Ma il Figliuolo, che dal suo canto nulla sa, se non secondo che vede la volontà di suo Padre, elegge quelli ch' egli vuole. Così il Padre, che dirigeva, animava, e inspirava la volontà di suo Figliuolo, era il primo ch' eleggeva; e perciò il Figliuolo dice: Erano vostri, e

me gli avete dati. (Jo.xvir.6.)

E che diremo noi del Figlinolo come Dio? questi beati Eletti da Dio, non eran eglino suoi, com' erano del Padre? Sì, fuor d'ogni dubbio ; com' egli por dice : Tutto ciò ch' è vostro, è mio, e tutto ciò ch' è mio, è vostro. (Ibid. 10.) Ma è suo linguaggio ordinario il riferir tutto a suo Padre, da cui egli stesso ha l'origine; e anche secondo questo senzo, erano del Figliuolo, dacch' erano del Padre. Tutto lor è comune, e tutto venendo dal Padre al Figliuolo, tutto gli è anche riferito. Quetto è il linguaggio misterioso, e sacro di sua reciproca comunicazione con suo Padre; in fomma il linguaggio della Trinità, che Geiucristo non averebbe parlato avanti agli Uomini, se non gli avesse voluti introdurre in quel segreto per via della Fede, per introdurveli un giorno per via della chiara visione. Crediamo dun-GIURque, e vederemo.

#### GIORNO CXLIL

Gesù parla qui deeli undici Appostoli. Jo. xvII. 6. 7. 8.

D hanno offervata la vostra Parola; ora-hanno conoscinto, che quanto mi avete dato, viene da voi; perchè loro ho espresse le Parole, che mi avete comunicate; ed eglino hanno conosciuto veramente, che io sono ufcito da voi; ed hanno creduto, che voi mi

avete mandato. (To. xvII. 6.7. 8.)

Parla di coloro ch' erano attualmente con ello. Giuda erasi subito ritirato dopo la Cena, e non aveva alcuna parte nel discorso ch'era seguito. Essendosi ritirato il Traditore per confumare il suo peccato, e poi andare nel suo luogo, (Act. 1. 25.) potevasi dire con verità di tutti quelli ch' erano presenti, che avevano ricevuta la Parola, e avevano conosciuto, che Gesucristo era uscito da Dio; perchè gli avevano detto: Crediamo, che voi siete u-scito da Dio; (fo. xvt. 30.) ch' la stessa parola che qui è replicata da Gesucristo; e pare aver approvato come vero ciò che allora gli dicevano, lor riipondendo: Voi ora credete. Modo creditis. (Ib. 31.) Ma ancorche ciò sin qui sin vero, e gli Appostoli sin qui sieno stati costanti, pare che Gesucristo li consideri, non solo nello stato nel qual erano, ma anche e molto più in quello', ch' erano per offere, làbito dopo la discela dello Spirito Santo. E parimente quando egli dice : Che ha

consumata l'opera che suo Padre gli ha ordinata: (Jo. xvII. 4.) non parlava solamente di quanto egli aveva fatto sino a quel punto, e risguardava principalmente quello era per sare, ch'era la più essenzial parte, e la consumazione della grande opera; così tutto ciò, ch'egli dice degl' Appostoli, risguarda principalmente l'avvenire.

E in fatti, questa espressione, ch' egli qui fa :. Hanno con verità conosciuto , (16. 8.) sembra risguardare qualche cosa di più perfetto nella Fede, che lo stato dubbioso, e vacillante, nel qual erano allora gli Appostoli, i quali fra un momento erano per cadere, non solo nella debolezza di abbandonarlo, ma anche in una incredulità. Gesucristo perciò aveva loro risposto, dopo che gli ebbero detto: Noi crediamo che siete uscito da Dio; Voi ord credete? (Jo. xv 1. 30.) lor aveva detto, l' ora è giunta, nella quale siete per eller dispersi, e mi lascerete solo, come se avelle detto: Voi dinominate questo un credere? E' forse un credere l'essere tanto deboli per lasciarmi fra un momento? E' questo un conoscere con verità, che io fono venuto da Dio? Una fede si vacillante meritava ella dalla bocca del Figliuolo di Dio coteka lode: Hanno con veri-.s.a conosciuto?

s Sia come si voglia, non si può dubitare, che Gesucristo non parli degli undici, che attualmente lo ascoltavano, e non sieno per conseguenza coloro ch'egli risguardava, come suoi, e come dati ad esso da SOPRA IL VANGELO.

fuo Padre. Ascoltiamo dunque quello n'è per dire; ma prima di passar oltre, osserviamo che coloro, i quali sono veramente suoi, sono coloro che dimorano: gli altri sono di coloro, de' quali è seritto: Erano sra noi: ma non erano de' nostri. (1. Jo. 11. 19.) Non erano con verità del nostro gregge; perchè se ne sossero stati, vi averebbono dimorato; ma il lor esserve soloro che sono stra noi, non sono per questo di nostra sectetà. Dimoriamo dunque in Gesucristo, e Gesucristo dimori in noi, a fine di essere con verità, cioè sinceramente, e costantemente, di coloro che sono in esso.

#### GIORNO CXLIII.

Gesù prega per est, e per gli Eletti. Jo. XVII. 9. 10.

TO prego per esti; non prego pe'l Mondo, ma per quelli, che voi mi avete dati, perchè sono vostri. Tutto ciò ch'è mio, è vostro, e tutto ciò ch'è vostro, è mio ; e sono Stato glorificato in est. ( Jo. XVII. 9. 10.) Parla degli undici, e solo di quelli, onde la Fede, e l'ubbidienza lo hanno glorificato, secondo quello ch'egli aveva detto: Hanno offervata la vostra Parola, ed hanno creduto, e conosciuto, che voi mi aveta mandato. (Ibid. 6. 7. 8.) Ecco dunque coloro ch'egli rifguarda, e per li quali prega in questo luogo. E quando dice, ch'è stato glorificato in ess, gli considera principalmente nello stato, nel quale sarebbono

114 MEDITAZIONE bono posti dopo la sua Risurrezione, e dopo la discesa dello Spirito Santo. Allora egli è stato veramente glorificato in elfi, non essendone stato, che affai debolmente sino a quel punto, e per lo contrario effendo stato piuttosto disonoraro dalla loro fuga, e dalla loro ineredulità. Ma egli prega Dio di renderli costanti; ed ecco anche una volta coloro per li quali prega in questo versetto. Perché pregando qui principalmente per la formazione del suo Corpo Missico, ch'è la sua Chiesa. comincia dal pregare per coloro che ne dovevano effere dopo di esso i Fondatori colla Breditazione; e prega poi per coloro . che dovevano credere per la loro Parola . (Ibld. 20.) Perché così tutto il Corpo è compiuto dalla focietà di coloro che infegnano, e di coloro che fono docili ad arprendere la verità; e tutto ciò è una continuazione della preghiera del Figliuolo di Dio .

Sembra, che da questo si veda, che questa preghiera di Gesucristo non comprenda tutto ciò, sopra di che ha pregato suo Padre; ma solo tutto ciò, sopra di che lo ha pregato per un certo sine. Perchè egli aveva, oltre gli Appostoli, molti Discepoli, che sinceramente credevano in esso, come Nicodemo, come Giosesso d'Arimatia, come Lazzaro, e le sue Sorelle, come le Marie, come nolt'altri; e sopra tutti gli altri come la sua Santa, e degna Madre, che avendo tutti parte nel suo sacrificio, hanno avuta anche parte nella sua preghiera, benchè questa sembri

fatta per un altro fine, e non risquardar li; perchè non fono nel numero degli Appostoli, de' quali parla ne' vers. q., e 10-Non sono nemmeno del numero di coloro ond' egli parla nel vers. 20. perchè quelli fon coloro che dovevano credere per la Parola degli Appostoli. Ora coloro, che abbiamo nominati, di già crede-vano, e non credevano per la Parola degli Appostoli, ma per quella di Gesucristo, e la sua Santa Madre prima di tuttutto ciò, per quella dell'Angiolo, Enel tempo di fua passione, coloro, che se ne ritornarono percuotendosi il petro; e il Centurione che diceva ; Veramente questo era Figlivolo di Dio , (Matth. XXVII. 54. Luc. XXIII. 47. 48.) erano bensì di quelli che dovevano credere, ma non per la Parola degli Appoitoli.

di esti ebbero bisogno di essere consermati nella Fede dal lor Ministero, si può dirlo delle Donne divote, che persistettero nel seguire Gesù persino alla Croce, persino al sepolero, mentre gli Appostoli, erano turbati, ed increduli; e surono anche le prime alle quali egli stesso fece sapere la sua Risurrezione. Il buon Ladro fu anche di quelli, che credettero; ma è noto; che non credette per lo ministero degli Appostoli. L'esempio di Gesucristo lo converti, e la sua promissione lo assi-

curò di fua falute.

Diciamo dunque, che cotesta preghiera niguardando principalmente la fondazione della sua Chiesa, Gesucristo non vi ha

con-

116 MEDITAZIONI considerati se non i mezzi ordinari, onde voleva servirsi per istabilirla ; e che per questa ragione non parli in questa preghiera che degli Appostoli, i quali erano presenti, e di coloro che dovevano credere per la loro Parola. Non si dee dunque dubitare che Gesucristo non abbia raccomandato a suo Padre, o in pubblico, o in segreto, altre Persone, che quelle, delle quali in questo luogo è fatta menzione; perchè chi dubita che non abbia segretamente raccomandato il buon Ladro; e chi non sa la preghiera ch' egli sece ad alta voce sopra la Croce per coloro; che ve lo avevano posto? Ma la preghiera, ch' egli fa qui, risguardava principalmente gli Appostoli, per l'istruzione de' quali egli la fece ad alta voce; perchè voleva lor dare coraggio all' opera, che ad essi aveva confidata, facendo loro vedere ciò che faceva, e sentire ciò che domandava a suo Padre per assicurarne il successo.

In questo spirito, disse a suo Padre:
Io prego per essi; non prego pe'l Mondo;
ma per coloro che mi avete dati, e avete
tratti dal Mondo per darli a me. (Jo. xvii.
o.) Come duuque sono di già separati dal
Mondo, non ha da pregare suo Padre di
trarneli. Quando Iddio: gli trasse dal
Mondo per darglieli, su senza dubbio secondo il desiderio, e alla preghiera del suo
Eigliuolo, per cui gli chiamava. Quando
volle sormare il Corpo de' dodici Appofioli, è espressamente notato, che prima
si ritirò sul monte, e vi passò la notte in

SOPRA IL VANGELG.

Orazione. (Luc. vi. 12. 13.) il che ci da ad intendere, che un'Orazione legreta precedeva le sue azioni. O piuttosto, chi può dubitare ch'egli non fosse in una perpetua comunicazione con suo Padre, e non gli domandasse tutto, e non sacesse in tutto la di lui volontà?

Si dee dunque credere con ogni certezza, ch' egli domandasse a suo Padre tutti coloro ch' egli convertiva, e ritirava dalla corruttela del Mondo. Allora pregava per lo meno per qualche parte del Mondo, ma affinche questa parte cessasse di esserne. E quando disse sopra la Croce, Mio Padre, perdonate loro, perchè non sanno quello facciano, (Luc. XXIII. 34.) coloro per li quali pregava, erano ancora di questo Mondo perverso. Ma qui coloro, per li quali egli prega, non n'erano di già più; poichè suo Padre ne gli aveva tratti ad esso: il che lo fa dire di poi : Non sono del Mondo, come non son io del Mondo. (Jo. xvII. 16. ) Altra è dunque la preghiera, colla quale il Salvatore prega per trarre alcuno dal Mondo; altra quella, colla quale prega per ottenere quello é necesiario a coloro che di già ne fono-tratti. E di quest' ultimo genere è la preghiera ch'egli fa quì, quando domanda per coloro de' quali parla, che sieno uno, come il Padre, e'l Figliuolo son Uno, (Ibid. 11.) ch'è una cosa onde il Mondo, in quanto è Mondo, non è capace.

E' vero, che questa parte del Mondo, che doveva credere, come noi vederemo, doveva per conseguenza venire a questa

Unità; ma assinche ne sosse , sarebbe stato duopo domandare per essa i doni necessari per prepararvela colla grazia, che gli doveva trarre dal Mondo. Ma noi non vediamo che Gesucristo qui lo saccia, nè in fine che saccia altro, se non pregare per coloro ch' erano già tratto dal Mondo; come lo abbiamo veduto

Mio Dio, non è questa forse una vana fatica, e una ricerca troppo curiosa di vostre Parole? Non lo credo, perchè io proccuro di intenderle da sestesse, e da quanto contengono, e nulla è inutile in quello voi dire. Non è dunque inutile il ricercarlo. Perchè chi sa'l frutro che vorrete vi si ritrovi? Sia come si vogsia, io vi offerisco le mie deboli ricerche, i miei deboli pensieri. Crivellateli, Signore, crivellateli; il vento ne porti via la polvere, il cattivo grano, le fozzure, tutto in somma che non è buon formento, e non permettere che altro resti nel mio cuore, se non quello ch'è acconcio a nudrirlo per la Vita Eterna.

## GIORNO CXLIV.

Gesù non prega in pro del Mondo. Jo. XVII. 9.

esi see ee

O non prego in pro del Mondo. Jo. xvii. 9. ) le non prego per gli Uomini vani, amanti di sestessi, che non vogliono se non comparir buoni, e vicendevolmente s'ingannano; perchè tutto ciò è'l

Digitized by Google

SOPRA IL VANGELO. 119
è l' Mondo. Non prego pel Mondo pieno d'odio, di gelofia, di finzione, d' inganni; pe l' Mondo, le di cui massime
sono tutte contrarie alla verità, alla pietà, alla fincerità, alla umiltà, alla pace.
O Mondo, la verità qui ti condanna; e
Gesucristo ti esclude dalla sua Carità; ma
piuttosto tu stesso te n'escludi, e ti rendi
incapace del gran frutto di sua preghiera,
ch'è la persetta unità ch'egli domanda per
li suoi Appostoli, e per tutti gli altri suoi

Fedeli.

Il Mondo porta corruttela, e divisione, perchè produce concupiscenza, interesse, avarizia, orgoglio, e tutto ciò non solo contamina, ma anche divide i cuori. Ne sono testimonianze quelle unioni che sembrano più strette, e più vive, o secon-do lo spirito, o anche secondo la carne, i disgusti, le dissidenze, le gelosie, le leg-gerezze, le insedeltà, le rotture. Dove ritrovansi degli Amici che non istieno in guardia l'uno contro l'altro, e separati da qualche motivo ? E quando si ritrovaffero in tutto l'Universo una o due 200pie d'amici veri, chi può dire che la lor unione sia per esser durevole, e non sieno mai per giugnere al punto dilicato, nel quale non si potranno più sopportare l'uno coll'altro? E qual'è cotesto punto dilicato, se non l'amore della sua propria eccellenza, e della preminenza del merito, che fa non esservi più cosa alcuna sincera, e cordiale fragli Uomini? Si avera superato un vile interesse; lo concedo, beuchè sia cosa rara; ma l'interesse di eccel

ien-

MEDITAZIONI
lenza, la gelosia di gloria, e di merito
come saranno estirpati dall'intimo de'cuori? Chi impedirà loro il regnare nel Mondo, e'l portarvi dappertutto la divisione?
No, il Mondo non è capace della unione
di mente, e di cuore, che Gesucristo domanda per li suoi Appostoli; affinchè sieno
Uno. (Ib. 11. 12.) Solo lo Spirito Santo può mettere cotesta unità ne'cuori.

Élla fu ne' Fedeli, dopo la discesa di questo Spirito di Unità sopra di essi, e tutti non avevano, che un cuore, che un' Anima; e alcuno non credeva aver cosa propria fra essi. (Act. IV. 32/) Ma lo Spirito, che porta la pace, e l'unione ne' cuori, non può essere ricevuto dal Mondo, come lo ha detto il nostro Salvatore. ( Jo. XIV. 17.) E perciò non si dee stupirsi, le Gesucristo sdegna di pregare in favore del Mondo. Egli così non parla in vano, egli ch'è sì buono, sì caritativo. Non ci dice in vano, che non prega 2 favore del Mondo; bilogna che intendiamo, quanto dobbiamo odiare il Mondo, e lo Spirito del Mondo, onde Gesucristo non vuole ricordarsi, quando prega in favore de' suoi Fedeli.

#### GIORNO CXLV.

Egli prega per coloro, ne' quati Iddio è glorificato. Ibid.

I O non prego in pro del Mondo; ma per coloro, che voi mi avete dati; perchè fo no vostri, ed so sono stato glorificato in ess. Ge-

Gesucristo è glorisicato in noi, quando suo Padre v' è glorisicato; e suo Padre v' è glorisicato; e suo Padre v' è glorisicato, quando non solo noi produciamo molto frutto, come Gesucristo stesso lo dice; ma ancora riportiamo tutto il frutto a lode della gloria di sua grazia, colla quale ci ha resi grati agli occhi suoi, e ci ha dati i suoi doni in Gesucristo suo Figliuolo diletto; (Ephel. 1. 6.) dimodochè ulcuna carne, alcun Uomo, non si glorisica in sessenza nel nostro Signore. (1. Cor. 1. 31.)

Siamo dunque di coloro, onde Gesucrifto si glorifica appresso suo Padre, dicendogli, come ha detto de' suoi Appostoli:
Hammo osservata la vostra parola, e conte
io ho loro espressa la parola, ehe vi avete
comunicato, sono stati fedebi nel riceverla,
come parola che veniva da voi, da cui io
stesso vengo. (Jo. xvii. 8.) Siamo di-coloro a' quali Gesucristo sa questa testimonianza; ma siamo parimente di coloro,
che riconoscono tutto ciò venirci da Dio,
e che la nostra sedele cooperazione alla
grazia di Gesucristo è 'I primo esservicio
questa grazia. Amen. E'così.

Se abbiamo in noi stessi questo sentimento, "la testimonianza di Dio sarà inmoi; saremo i veri Discepoli della grazia di Gestacristo, ed egli sarà veramente glorificato in noi; non potendo mai esserio in coloro, che si glorisicano ogni poco in sestessi; perch'egli è'l vero, e solo Dio, che non darà ad un altro la sua gloria. (Il. KL. II. 8.) Rientriamo dunque seriosa-

Tom. IV. F men-

mence in noi stessi, e ogni volta che vi ritroveremo un segreto appoggio sopra le opere nostre, sopra i nostri lumi, sopra la nostra fatica, sopra il nostro merito, sopra le nostre proprie sorze, usciamo da noi stessi, per lasciarci in abbandono fralle braccia di colui che ci sostiene, e non ci appigliamo che a lui solo.

## GIORNO CXLVI.

Egli domanda che sieno Uno con suo Padre, ed Esso. Jo. XVII. 11.

T On sono più nel Mondo; (Jo. XVII. II.) sempre secondo la maniera di parlare, che gli fa enunciare come di già sompiuto, quello ch'è per ssserio. Non sono più dunque nel Mondo: Io parto, io vengo a Voi ; ma Eglino fono nel Mon-do . Santo mio Padre , confervate in vostro Nome coloro che mi avete dati; affinche sieno Uno come Noi. Ecco dunque quello Gesucristo domanda per li suoi Appostoli, e nella persona di essi per tutti i suoi Elerci; com'egli lo esplicherà di poi con chiarezza maggiore. S'egli domanda questo per essi, non è permesso il dubitare, she non l'ottenga, perch' Egli stesso ha detto: So, mio Padre, che sempre mi ascol-tate. (Jo. x. 42.) Egli è dunque sicuro d'essere ascoltato, quando domanda a suo Padre di conservarli di tal maniera, che sieno Umo; ed eglino lo saranno, perchè Gesucrisso ha domandato che sieno.

Vi prego, mio Radre, che sieno Uno ; Lo Lo spirito di dissensione, d' invidia, di gelosia, di vendetta, di odio, di sospetto, e di dissensione non sia in essi : Siene Uno, come Noi. Non basta, che sieno Uno, come il Padre, e 'l Figliuolo sono Uno nella Natura, che Jor è comune; ma che abbiano, com' eglino, una stessa volontà, uno stesso denoune a l'imperiore della volonta.

re: Sieno dunque Uno come Noi. Questo Come non fa discendere l'Unità del Padre, e del Figliuolo persino alla imperfezione della Creatura, della maniera che s'immaginavano gli Ariani; ma; per lo contrario alza l'imperfezione della Creatura, per sino a prendere, quanto può, per suo modello l'Unità persetta del Padre, e del Figliuolo. Sieno Uno come Noi: E' questo un dire, che Noi siamo il modello di lor unione; non che possano mai giugnere alla perfezione di questo Modello, ma però che vi tendano, come quando ci vien detto: Siate Santi, come io Son Santo, io che Sono il Signor vostro Dio . (Levit. XI. 44.) E ancora: Siate perfetti, siate misericordiosi, come il vostro Padre Celeste è perfetto e misericordioso. (Matth. v. 57. Luc. vi. 36.) Noi ben intendiamo che non ci appartiene l'esser Santi, l'esser buoni, l'esser persetti, nella trascendenza, che conviene alla Natura Divina, ma solo che ci appartiene il renderci, e che dobbiamo proporci questo Modello per avvicinarsene sempre di vantaggio. Così sieno Uno, come Noi, cioè che lo sieno, avanzandosi oggi, e poi, æ in tutti i giorni sempre più a quella perperfezione, e avanzandovisi tanto più infaticabilmente, quanto non si può mai giugnere alla cima. Perchè quanto più si avanza, tanto più si conosce la distanza, ed ella si fa vedere sempre più infinita, e si viene ad abbassarsi, e ad umiliarsi persino all'infinito, persino al

Signo dunque Uno, come Noi, unendosi insieme, con ogni cordialità, e verità; non folamente con parole, ma con opere, e con gli effetti di una carità since-ra. Sieno veramente Uno; sieno inseparabilmente Uno. Mostrino, e vedano in sestessi, nella perseveranza di lor vicendevole unione, una immagine della eterna, e incomprensibile Unità, colla quale il Padre, e il Figliuolo essendo Uno, in una stessa, e semplice Natura individua, non hanno parimente che una sola, e semplice intelligenza, con un solo, e semplice Amore; e con tutto ciò fanno un solo Dio, così eglino facciano fra elli un solo Corpo, una sola Anima, un solo Gesucristo, perchè se è riserbato a Dio, e alle Persone Divine, l'esser Uno d'una persetta Unità, ci conviene l'esser Uno, come fatti a loro Immagine; e questa è la grazia, che Gesucristo domanda per Noi.

Non dice, che sieno Uno con Noi, oxvero, che Noi ed essi non siamo, che una
sola e stessa cosa; il che sarebbe un rendere eguali gli Uomini a Dio; ma cha
sieno Uno, some Noi, secondo la proporziona che conviene a celoro, che abbia-

mo

mo fatti a nostra Immagine, dicendo: Facciamo l' Uomo a nostra Immagine, e somiglianza (Gen. 1.26.) O Immagine! Di chi sei tu l'Immagine? Del Padre, e del Figliuolo, e dello Spirito Santo, che hanno pronunziato di una voce comune: Facciamo l' Uomo a nostra Immagine. Termina dunque il ritratto, e imprimi in te tutti i lineamenti della Divina sin te tutti i lineamenti della Divina ciò, che ci divide da' nostri Fratelli; togliamo le nostre proprietà, cioè i nostri desideri, i nostri propri pensieri, il nostro Amor proprio; allora non ci resterà più che il ben comune, ch' è Dio, in cui saremo una stessa così.

## GIORNO CXLVII.

Il Figliuolo di Perdizione.
Jo. XVI. 1. 12.

Entre io ero con essi, gli conservavo in vostro nome; ho custodito colero, che mi avete dati; e alcuno di essi non è perito, toltone il Figliuolo di perdizione, affinchè la Scrittura avesse il suo compimen-

to. ( Jo. XVII. I. IV.)

Ben s' intende, che il Figliuolo di Perdizione è il Discepolo Traditore. Egli non è Figliuolo di Perdizione, Figliuolo della Geena, Figliuolo dell' inferno, se non da sestesso, e per suo disetto. Perchè Gesucristo lo aveva chiamato, non solo alla Fede, ma anche all' Appostolato. E se si sosse purificato, sarebbe stato, come dice F 3 San

Digitized by Google

126 MEDITATIONS

San Paolo, un Vaso di onore, santificate nel Signore; (2. Tim. 11. 21.) ma si è satto egli stesso un Vaso di riprovazione; e di disprezzo. Iddio dunque non lo ha precipitato nel delitto per dar compimento alla predizione della sua Scrittura, perchè le predizioni del peccato lo suppongono, come dovendo essere, e non lo fanno. Questo è chiaro, questo è certo, e non si dee ascoltare contro di ciò cosa alcuna. Giuda non è stato spinto al peccato, se non dal Diavolo, e dalla sua propria malizia; ma Gesucristo lo richiamo. Mentre il Traditore lo bacia, lo chiamaancora suo Amico, e gli dice ancora: Mio-Amico, perchè sei qui venuto? Come? Tu-tradiscr il Figliuolo dell' Uomo con un bacio? ( Matth. xxvr. 50. Luc. xx11. 48. ) E riceve il suo bacio, e gli dà il suo; ma perch' egli è ostinato nel mezzo a tante sue grazie, lo abbandona a sestesso, e al maligno spirito ond' era posseduto, e alla sua propria disperazione. Così eeli è andato nel suo luogo, (Act. 1. 25.) come è registrato negli Atti; nel luogo che gli era stato preparato per giusto gafligo dellat sua cospa:; ma luogo, ch' egli stesso aveva eletto, e si aveva come appropriato colla sua libera , e volontaria: depravazione.

Era dunque duopo, che la Scrittura aveffe in esso il suo compimento, come dice S. Pietro: (Act. 1. 16.) perchè Iddio dà compimento alla sua giusta volontà inquegli stessi che si oppongono, per quanto è in essi, alla di lui volontà. Perchè

CC-

SOPRAIL VANGELO. 127
come dice Sant' Agostino: Egli sa quelle
che vuole di coloro, che non sanno ciò ch'
egli vuole; e volendo sottrarsi all' imperio di sua Verità, vi ricadono col sogiacere alle leggi della sua Giustizia. O
Giustizia, o Giustizia, o Giustizia! Bisogna adorare i tuoi santi, e inesorabili
rigori. A forza di perdonare, Iddio ne
viene alla sine, in qualche maniera, a
non poter più perdonare, bisogna che la
sua Giustizia abbia il suo compimento.

## GIORNO XCLVIII.

Che vuol dire: Alcuno non è perito se non il Figlinolo di Perdiziene? Ibid.

Lcuno non è perito, se non il Figliuolo di Perdizione: (Io. xvii. 12.)
Non so che dire di cotesto persido. E
egli venuto dapprincipio a Gesucristo con
uno spirito ingannatore? Così sembra secondo coteste parole: Gesù saveva dapprincipio, quali fosser coloro, che non credevano, e chi era colui, che lo doveva tradire. (Jo.vi. 6.) Forse il persido dapprincipio non credeva? Ovvero Gesucristo vedeva dapprincipio quali erano coloro, che dipos non averebbono più creduto? Ma egli distingue i tempi; conosceva coloro, che allora non credevano, e in
quel tempo; e poi nel suturo sapeva chi
lo doveva tradire. Potrebbe dunque credersi che l'inselice, il quale doveva tradire il suo Maestro, dapprincipio non vi

redesse, e con tutta la considenza, che gli aveva mostrata, ricevendolo nel numero de' suoi Discepoli, e considandogli ancora la custodia di quanto riceveva dal Popolo per la sua sussistenza, non facesse che tollerarlo, per darci un esempio di

pazienza. Ma diremo noi, che la vocazione di Gesucristo non abbia avuto alcun effetto nel Traditore? S' egli non avesse creduto, averebb' egli detto nella sua disperazione: Ho peccato col darvi in potere il Sangue innocente? (Matth. XXVII. 4. 5.) E avrebb' egli restituto agli Ebrei il prezzo della sua iniquità ? Sembra dunque, che abbia creduto per lo meno per qualche tempo con sincerità; e che un residuo di sua prima credenza essendosi risvegliato, in vece di approfittarlene per la fua falute, egli lo abbia fatto servire alla sua perdita : Perchè se avesse ben intesa la espressione che faceva: Ho peccato col dar a voi in potere il Sangue innocente. il Sangue giusto, averebbe conosciuto che il Sangue giusto, nel quale il peccato non aveva mai avuto l'ingresso, era bastante di lavare tutti i peccati . Sì ; era nella santità di quel Sangue con che espiare il peccato di colui che lo aveva venduto. Non lo ho compreso l'infelice, e la sua penitenza disperata, colla sua credenza infruttuosa, gli risultano in dannazione.

Sia come si voglia, oserò dire con sicurezza, ch'egli non è di coloro, de' quali Gesucristo ha detto: Erano vostri, e a me gli avete dati, perchè coloro, de' quali

egli

SOPRA IL VANGELO. egli lo dice, erano coloro, i quali eran presenti, quando pregava; i quali avevano cultodita la sua parola; credevano; nella Fede de' quali era glorificato, e doveva efferlo. Che il Padre lo abbia dato al Figliuolo in un certo senso, quando glielo ha dato per Appostolo, e il Figliuolo lo abbia ricevuto da esso, quando lo chiamò, in conformità di cotesta espressione: Io vi ho eletti dodici: e uno di voi è un Demonio: ( Jo. vi. 71. ) non se ne può dubitare. Nello stesso senso, che gli é stato dato, nello stesso senso, qualunque egli sia, era suo . Ma che sosse suo della maniara fingolare, onde Gesucri to qui parla, la verità delle sue parole non permette il pensarlo. Se non è di coloro de' quali Gesìt ha detto: Hanno creduto alla vostra Parola, ed io sono stato glorificato in ess, ( Jo. xvII. 6. 8. 10. 11. ) non è dunque parimente di coloro, de' quali egli ha detto : Io gli conservavo in vostro nome; anche meno di coloro de' quali ha espresso: Ho conservati coloro, che mi avete dati; anche meno di coloro, de' quali ha detto: Alcuno di essi non è perito. E quando soggiugne, se non il Figliuoso di Perdizione, pare che nello stesso senso che disse altrove : Alcuno nulla sa di quell' ultimo giorno, nè gli Angioli, nè il Figliuolo, ma solo il Padre, ( Matth. xxiv. 36. ) sottintendendo, nè alcun altro se non il Padre, ovvero, n' alcun altro, ma folo il Padre, dice S. Marco; (Marc. XIII. 32.) o, come si ha appresso San Paolo . (Gal. 11. 16.) Alcu230 M E D I T A Z I O N I no non è giustificato dalle opere della Legge, se non per la Fede in Gesucristo, cioè, nè d'altra maniera che per la Fede in Gesucristo; ovvero, ma solamente per questa Fede; o, come si legge nell'Apocalisse: Nulla di contaminato entrerà nella Città Santa, nè alcuno di coloro, che conmettono delle abbominazioni, e delle menzogne, se non coloro, che sono scritti nel libito della Vita dell'Agnello, cioè, ma solamente coloro, sec. Così, alcuno di esse non è perito, se non il Figliuolo di Perdizione; cioè, ma solo il Figliuolo di Perdizione; che lasciandomi si è perduto da sestesso.

Si rifletta, che io non dico, che Giuda non sia stato di alcuna maniera dato a Gesucristo; ma che vi è una certa maniera particolare, secondo la quale alcunaltro non è del Padre, nè alcun altro è dato al Figliuolo, se non coloro, che custodiscono la sua Parola, e ne' quali egli è glorificato in eterno; e che di questa maniera segreta, e particolare, Gesucristo qui parla. Preghiamolo dunque, affinche noi siamo suoi di cotesta maniera. Uniamoci alla fua preghiera con cuore pieno di confidenza. Signore, fateche io sia di coloro che conservano la vostra Parola persino alla fine, affinche iosia di coloro, ne' quali voi sarete in eterno glorificato.

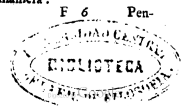
Gelucristo stesso si è servito di cotesta maniera di parlare in due consecutivi versetti. Erano, dice, molte vedove in Israele nel tempo di Elia, e il Profeta non:

SOPRA IL VANGELO. 131
è stato mandato ad alcuna di esse, ma ad ana Donna Vedova di Saresta nel paese de Sidonj. (Luc. 1v. 25. 26.) Erano parimente molti Lebbrosi in Israese nel tempo di Eliseo, ed egli non è stato mandato ad alcuno di essi, ma solo a Naaman Siro. (Ib. 26.) Così, dice: Alcuno non è perito, se non il Figliuolo di Perdizione; cioè egli solo è perito, come dice l'Appostolo.

## GIORNO XCLIX.

Gesucrifto custodisce i Fedeli nel Corpo, come nell' Anima. Ibid.

HO custoditi coloro, che mi avete dati: Gli ho custoditi anche secondo il Corpo, in conformità dell' esplicazione, che gli dà lo stesso S. Giovanni: (xv111. 8. 9.) Lasciate, dice il Salvatore, andar costoro, affinchè la Parola, ch' egli aveva pronunziata, avesse il suo compimento: Non ho perduto alcuno di coloro , che mi avete dati. Per mostrarci, che Gesucristo ha cura, e del nostro Corpo, e dell'Anima nostra; e che noi nulla perderemo di quanto egli fuol custodire. Questo è anche quello che determina a dire, che questa espressione non si dee intendere, che di coloro i quali erano presenti: lasciate, dice, andar costoro; mostrando gli undici Appostoli, che restavano appresso di se: Perche, quanto a Giuda, che lo aveva lasciato, nulla aveva a temere dagli E-brei, a' quali, si era dato, e doveva perire d'altra maniera.



132 MEDITAZIONI

Pensiamo dunque a non temere di cosa alcuna, nemmeno quanto a' nostri Corpi, perchè Gesucristo gli custodisce quanto gli piace: E un sol capello non cade dal
mostro capo, senza il nostro Pudre Celeste.
(Luc. xxi. 18.) Nelle persecuzioni, ne'
travagli, nelle insernità, Gesucristo prende cura de' nostri corpi, quanto è necessario, e nulla si può contro di noi, come
nulla si potè contro di esso, se non quando n'era giunta l'ora.

Ma pensiamo, ch'egli custodisce i nofiri Corpi col dispendio del suo. Abbandonandosi a' suoi nemici, disse loro: Lasciate andar costoro: La sua morte libera i nostri Corpi come le Anime nostre. E questo è un contrassegno, che un giorno

gli trarrà affatto dalla morte.

Impariamo da questa esplicazione di S. Giovanni, che le Parole della Scrittura e quelle dello stesso Figlinolo di Dio possono avere un doppio senso. E' cosa chiara, che quelle di Gesucristo: Alcuno di coloro che mi avete dati, non perirà, ( Jo. XVII. 12.) s' intenendono dell'Anima. e tutta la continuazione, che risguarda l'Anima, la farà vedere; ma è cosa chiara, nel sentimento di San Giovanni, che cotesta espressione s'intende anche del Corpo. Meditiamo dunque con esattezza la Sacra Scrittura, e voltiamola da tutte le parti per trarne tutto il senso, e tutto il sugo . Tutto vi è Spirito, tutto vi è Vita; e Gesucristo ha Parole di Vita eterna .

GIOR-

#### GIORNO CL.

Gioja di Gesù. Gustare la sua Parola, forgente d'ogni Gioja. Joan. XVII. 13. 14. 15.

D ora io vengo a Voi; e dico coteste cose, essendo ancora nel Mondo; affinchè le ascoltino, ed abbiano in sestessi la mia-

zioja compiuta. (Jo. XVII. 13.)

Qual è la gioja di Gesù, se non quella di render certa ad essi la loro selicità sondata sopra la bontà di sua Padre? E com? è ella compiuta negli Appostoli, se non nella speranza, e colla certezza di sue promissioni? Come s'egli dicesse; Mio Padre, nella gioja che ho, raccomandandoveli con tanto amore, fate loro conoscere che null'hanno a temere, e loro non resta, che il rallegrarsi della vostra bontà, e della mia. Il ch' esplica più chiaramente ne' due versetti seguenti: Io ho lero data la vostra Parola, e il Mondo gli ha odiati, perchè non sono del Mondo, ed io non sono del Mondo: Io non vi pre-20 di toglicoli dal Mondo, ma di guardarli dal male. (Jo. xv11. 14.13.)

Volendo dire, che non sono del Mondo, comincia dal dire: Io ho soro data la vostra Parola. Questa Parola gli ha tratti dal Mondo. Faccia dunque ella ancora quest effetto. Ogni volta che sentiamo, o leggiamo la Parola di Gesucristo, ella è la Parola, che, venendo da Dio, ci

riconduce al luogo dal qual è venuta. Ella è la Parola, che non ci permette il gustare il Mondo, perchè ci sa gustare la verità, che il Mondo non conosce, nè vuol conoscere, perchè la verità lo giudica. Il Mondo è salso in tutto, ingannatore in tutto; e la Parola di Gesucristo ci apre gli occhi per vedere l'illusione, il salso del Mondo. Cotessa Parola sa le caste delizie delle Anime disingantate, e disgustate del Mondo.

Gustiamo dunque questa Parola, affinchè il Mondo non c'inganni, e non ci sorprenda. Recitiamo il Salmo culli. per avvezzarci a gustarla. Davide la volge da tutte le parti in questo Salmo, per iscoprirne tutte le bellezze, per gustarne tutte le soavità . L' ammira sotto tutti i suoi nomi. Ella è la Parola, la Legge, la Testimonianza, il Comandamento l' Ordine, il Configlio, la Giustizia del Signore. Non si contenta considerarne la superficie; la penetra ; ne scandaglia la profondità; la nasconde nel suo cuore ; non cessa di pronunziaria nella sua bocca. Ella lo fa tremare, e nello stesso tempo lo diletta; è la sua consolazione nel tempo del suo esilio, il suo configlio, il fuo lume, il suo amore, la sua speranza. Nello stello tempo, che la ascolta, domanda di ascoltarla, e confessa, che l'ascoltaria è un dono di Dio. Vi si attacca coll' intimo dell'anima. Abbrucia, e consuma il cuore, lo intenerisce, lo strugge, e sa scorrere torrenti di lagrime; le suance ne sono incavate, e divengono

CO-

SOPRA IL VANGELO. come un canale, per cui fcorrono i ru-scelli de pianti.

Se la Parola dell' antico Testamento faceva tutti cotesti belli effetti, quella di Gesucristo, che ha ricevuta da suo Padre, e ha tratto dal suo Seno per darla a noi, che farà? Cotesta Parola dunque è quella, che in una grande Udienza anderà alle volte ad eleggere un Anima mescolata nella folla; ma che Iddio comolo nel cuore. Ella non sa di dove vengano i nuovi desider, , che tendono a distaccarla dal Mondo , dimodochè ella non n'è phì, ed è di Dio, per dar compimento all'espressione del nostro Salvatore: Io ho data loro la vostra Parola, ed eglino non sono del Mondo, come io non fono del Mondo. E il Mondo gli odia, per-ehè non sono de suoi; (Ibid. 14. 15.) ma disprezzano il suo odio ingiusto, e impotente; ingiusto, perchè s'è in primo luogo attaccato a Gelucristo; impotente, perchè non ha potuto impedire la fua gioria , nè il compimento della Volontà di Dio

Così i Figliuoli di Dio, che il Mondo odia, perchè lo spirito di semplicità, di rettitudine, e di giustizia è in essi, disprezzano l'odio del Mondo, e si ritrovano in sommo onorati di gustare co-testa parte degli obbrobri del caro lor Salvatore. Dopo di ciò che attendete Voi dal Mondo? Volete ch' egli vi stimi, dovendo voi piuttosto desiderare di esserne odiati? Quanto a quello che vi risguar-

\_ Digitized by Google

da, abbiate la pace con tutto il Mondo; ma fe il Mondo non vuol avere la pace con Voi, nè lafciarvi in riposo, che v'importa? Voi non siete del Mondo, e altrove è il vostro riposo.

#### GIORNO CLI.

Che vuol dire: Guardar dal male?
Joann. xvii. 15.

TO non vi prego di trarli dal Mondo, ma di guardarli dal male. (Jo. XVII. 15.)

Dopo quello, che Gesucristo ha detto de' suoi Appostoli, potrebbe parere, che gli volesse ritirare dal Mondo, e non ne. dovessero più esservi, dopo ch' egli stesso lo averebbe lasciato. Ma era necessario chi vi confumaffero il loro tempo, come egli stesso ve lo aveva consumato. Dovevano risplendere come gran luminari nel Mondo, e Gesucristo che aveva detto di sestesso: Io sono la luce del Mondo; ( Jo. vIII. 12. ) erasi degnato di dire lo stesso de' suoi Appostoli : Voi siere la luce del Mondo, e de' Luminari, che non debbono essere posti sotto il Moggio, ma sopra il Candelliere, per illuminare tutta la Casa . ( Matth. v. 14. 15. 16. ) E perciò dice a suo Padre : Non vi dico, che sieno da voi tratti dal Mondo ; ma che gli liberiate dal male, di cui il Mondo abbonda. Tutto il Mondo essendo nel male, diceva San Giovanni. ( 1. v. 19. ) Così lasciandoli nel Mondo, vi prego guardarli dal nıaMondo non gli guadagni co' suoi allettamenti; non gli spaventi colle sue minacce. Mio Padre, guardateli dal male, e sieno nel Mondo senz' essere del

Mondo.

Questo è il gran miracolo della Graziadi Dio, e questa è la grazia, che Gesucristo domandava per ess. Egli c' insegna anche a domandarla, quando c' insegna a dire: Liberateci dal male. (Matth.
vi. 13.) Ma lo domanderemmo noi in
vano, s' egli non lo avesse prima domandato per noi. Mio Padre, guardateli
dal male. Se il Signore non custodisce una;
Città, le sue sentinelle vegliano in vano
sopra le sue mura; se il Signore non custodisce una Città, coloro che l' hanno fabbricata con tanta cura, inutilmente si sono affaticati. (Psal. cxxvi.)

Ah, mio Padre, guardateli dat male, Io mi unisco, mio Salvatore, alla vostra preghiera; e in voi, e con voi, io voglio dire, come lo avete comandato:

Liberateci dal male.

# GIORNO CLIL

Che cosa è il Mondo? Jo. XVII. 16.

Glino non sono del Mondo, ed io non, sono del Mondo. (Jo. XVII. 16.)
Gelucristo non si stanca di ripetere questa espressione, perchè vuole che la gustiamo. Gustiamola dunque; facciamola ripassare e notte, e giorno nel nostro euore.

Miei

138 MEDITATION

Miei diletti, diceva San Giovanni (1. 11. 15. 16., ) non amate il Mondo. Non basta il non amarlo in generale. Si esplica: Ne tutto ciò, ch' è nel Mondo, Perchè cosa ritroverete nel Mondo, se non la concupiscenza della carne, e l'amore de' piaceri de' sensi, ne' quali il cuore si acceca, si rende materiale, si con-tamina, si perde ? E la concupiscenza degli ocche, quadri, suppellettili, oro, argento, gemme, tutto ciò che contenta gli occhi 3 Benchè dopo di ciò che lor ne risulta? Possedon eglino veramente tutto ciò che vedono? altro non fanno che scorrerlo co loro fguardi; tutto è suori di effi, e perciò tutto lor fugge. Fuggite dunque parimente la concupiscenza degli cechi, la vanità, la curiosità, le scienze vane; perche quantunque tutto ciò fembri essere in Voi, e pascersi per un momento; in sossanza tutto e suori di Voi, e si può di tal maniera cancellare nel voltro intelletto, che non vi resti nemmeno la memoria di averlo avuto. Ecco tuttavia quello ch' è di più bello nel Mondo.

Ma vi è ancora la superbia della vita, l'ambizione, le cariche, i gran comandi, che sembrano rendere la vita, per dir così, più viva, perche si diviene Uomo del pubblico; si vive nell'animo di tutti, che vi cercano, si affrettano di esfere intorno a Voi; e Voi credete più vivere che gli altri, e v'ingannate. Perchè tutto ciò non è che superbia, cioè vano gonsiamento, sì crede essere pieno,

SOPRA IL VANGELO. 139
mra non s'è, che gonfio; nell' interno
non è che vento, e tutto quello, di cui

vi passete, non è che sumo.

Gustiamo coteste verità, nudriamosene Mier cari Figliuoli, non amate dunque il Mondo. Perchè ecco cosa è il Mondo, che voi amate. Coteste desideri, coteste concupiscenze non sono di Dio, e per conseguenza null'hanno di sodo: Perchè il Mondo passa, e le sue concupiscenze passano; (Ibid. 17.) sono agguisa di torrenti, che passano con gran romore; ma passano, e si gettano gli uni dentro gli altri; ma passano, e tanto quello che riceve, quanto quello che visi viene a perdere. Il Mondo passa dunque, e le sue concupiscenze; non vi è cossa che resti, se non quegli che sa la Volontà del Signore. (Ibid. 17.) Perchè la Parola di Dio, che non passa, dimora in esti e perciò gli diceva: sono dono del Mondo.

# GIORNO CLILL

Gesù non è del Mondo, ne i suoi veri Discepoli. Jo. XVII. 14. 16.

Hi potrà dire con sincerità come Gesucristo: Io non sono del Mondo?
( Jo. XVII. 14. ) Noi ci rittiamo ne' nostri gabinetti; il Mondo ci segue. Noi
suggiamo nel diserto; il Mondo ci segue.
Noi chiudiamo cento porte dietro a noi,
mettiamo sopra di noi cento toppe, cen-

Digitized by Google

to inferriate, o se volete, cento mura chiuse, la chiusura è impenetrabile; il Mondo ci segue. Noi si raccogliamo in nei stessi; il Mondo ci segue, e noi diamo a noi stessi tutto l'onore, che vo-

gliamo, anche quello che il Mondo ci

Che farò io dunque per lasciare il Mondo, che mi segue, che vive in me al di dentro, e sta attaccato alse mie viscere? E pure bisogna poter dire con Gesucristo: Io non sono del Mondo; poich' egli ha detto: Eglino non sono del Mondo; come io non sono del Mondo. O Gesù! Io lo potrò dire, quando Voi averete detto per me: Io non vi prego di trarli dal Mondo, ma di guardarli dal male. (Jo. XVII. 15.) cioè di toglier loro lo Spirito del Mondo.

## GIORNO CLIV.

Essere santificato in verità, ch' è sua Parola. Jo. XVII. 17. 18.

Santificateli in verità. La Vostra Parola, che loro ho espressa, è la verità; come Voi mi avete mandato nel Mondo, così io gli mando nel Mondo, (Jo. XVII. 17. 18.) per esservi, non per esserne: Ed io santifico mestesso per essi; io mi osserico, io mi consacro, io mi sacrifico, e mi rendo lor vittima, assinchè sieno santificati in verità d'una vera, e persetta santificazione; ovvero, assinchè sieno santificati nella verità, in me, che SOPRAIL VANGELO. 141 sono la stessa Verità, il che in sostanza è lo stesso.

Coteste Parole sono alte: Santificateli in verità; non solo ci alzano sopra le santificazioni, e le purificazioni della Legge, che non erano se non figure, ed ombre, dove che i Cristiani sono santificati nella Verità ch' è Gesucristo; ma ancora c' insegnano d' una maniera più particolare qual sia la propria fantificazione de' Cristiani. Essere santificazione de' Cristiani. Essere santificazione de' cristiani. Per essere santificato nella verità, e in sostanza, a qual sepazione non si dev' esser giunto, da ogni creatura, e da sestesso.

O Dio, io sono spaventato quando lo considero! Essere santificato nella verità, dimodochè non resti in noi se non la verità, che ci santifica; e tutto il salso, è qualche cosa di tanto puro, e di tanto perfetto, che non si può giugnervi in questa vita. Ma solamente, che sia duopo tendervi in verità, sotto gli occhi di Dio, è questo un crocisiggere l'Uomo intero.

La vostra Parola è la Verità. (Jo. XVII. 17.) Cotesta Parola è la Verità, che ci giudicherà un giorno, secondo quello diceva il Salvatore: Colui che mi disprezza, e non riceve le mie Parole, ha un giudice che lo giudicherà; la Parola, che ho pronunziata, lo giudicherà nell'ultimo giorno, poichè io non ho parlato da mestesso, e mio Padre, che mi ha mandato, mi ha prescritto tutto ciò che avevo a dire. (Jo. XII. 48. 49.)

Cc-



142 MEDITAZIONI

Cotesto giudizio si comincia in squesta vita, come esprime la sentenza di S. Paolo: La Parola di Dio è viva, ed efficace, e più penetrante di una spada a due tagli; penetra persino ne più segreti ripo-stigli dell'anima, e dello spirito; (Hebr. 1v. 12.) dividendo l' Uomo animale dall' Uomo spirituale, e discernendo quello viene dall' uno, o dall' altro. Ella entra persino nelle commessure, e nelle midolle, scopre l'unione segreta de' nostri pensieri, e de nostri desideri, giugne persino alle minime fibre, vede persino dentro alle nostre ossa, cioè quello che è di più intimo, non meno che quello è di più dilicato, e di più sottile ne' nostri pensieri. Ella discerne i movimenti, e le intenzioni del cuore, e nulla l'è nascosto; tutto è nudo, e scoperto avanti ad essa. (Ibid. 13.) Come si aprono le viscere di una vittima, alla quale è stato aperto il petto, e il ventre, così tutto è aperto a questa Parola.

Se l'Appostolo sa qui come una Persona della Parola di Dio, è Gesucristo che ha cominciato, quando ha detto: lo non vi giudicherò; la Parola che ho pronunziata, sarà vostro giudice. (Jo. XII. 48.) Cotesta Parola pronunziata da Gesucristo, è l'Immagine della Parola eterna, ch' è Gesucristo stesso; e ne sa in certa maniera le sunzioni ne' cuori. Ella dunque ci giudica, perchè per esta, e secondo essa, noi saremo giudicati. Ella sa la separazione di tutti i nostri pensieri, di tutt' i nostri desideri, di tutte le nostre

SOPRA IL VANGELOA intenzioni; di quelle che vengono dall' Amor di Dio, e di quelle che vengono dal nostro Amor proprio. Questa Parola è una torcia accesa nel nostro Cuore, e il lume penetra dappertutto, per distinguer tutto. Ella discerne, dove il bene, e il male si separano, e il luogo segreto nel quale si mescolano. Chi potrà sostenere il rigore di questo giudizio? Ma la stessa Parola c' insegna, che se noi giudichiamo noi stessi, non saremo giudicati. (1. Cor. xi. 31.) Ella c'insegna, che la misericordia è esaltata sopra il giudicio; e che il giudicio senza misericordia, non sarà che per coloro che non averanno fatta misericordia. (Jac. 11. 13.) Così cotesta Parola si munisce contro la sua propria severità, e noi saremo santificati in verità, secondo questa Parola, se consesseremo în yerità i nostri errori, e le nostre debolezze.

O quanto la veduta n' è afflittiva! O quanto si ama lo scoprire le proprie virtù, i propri lumi, le proprie grazie! Ma quanto si sugge il vedere le proprie debolezze, i propri errori! Questi si prefentano nostro mal grado, ma se ne stornano gli occhi. Si parlerà quanto si vorrà delle sue debolezze in generale, del suo niente; ma quando si sa mettere il dito sopra di esse, non si vuol più, non si può più vedere. Per essere santificato in verità, bisogna vedere la verità de suoi errori in particolare; perchè questo è questo che rende l' umiltà vera; ogni altra umiltà, quella che si dice un nien-

te, senza voler vedere in ch' ella sia, non è che una superbia mascherata. E' meglio vedere i propri errori, dice Sant' Agostino, che il vedere tutti i miracoli dell' Universo.

## GIORNO CLV.

Gesù santifica sestesso. Jo. xvII. 18. 19.

Ome voi mi avete mandato nel Mondo, così io gli ho mandati nel Mondo e ed lo santifico mestesso per essi, assinche sieno parimente santificati in verità:

( Jo. xvii. 18. 19. )

Qui si vede la ragione prosonda, perch' era duopo che gli Appostoli sossero fantificati in verità. Ed è che il Figliuolo di Dio gli mandava nel Mondo, come suo Padre lo aveva mandato nel Mondo; ma col mandarlo nel Mondo, lo aveva santificato per venirci, secondo l' espressione del Salvatore: Colui che il Padre ha santificato, e ha mandato nel Mondo, è detto da Voi bestemmiatore, perchè dinomina sestesso Figliuolo di Dio. (Jo. x. 36.)

Diciamo dunque, che cosa ha fatto il Padre Celeste per santificare il suo Figliuolo? Il santificarlo, è dichiararlo Santio; il che il Padre Celeste ha fatto con tanti miracoli, che i Demoni stessi furono costretti esclamare; So chi voi siete; siete il Santo di Dio. (Luc. Iv. 34.) Il Santo, che siete Santo della Santità di Dio; il Santo, che Iddio ha promesso

per

per bocca di tutti i Profeti, e ch' egli ha unto per essere il Santo de Santi. (Dan. xx. 24.) Ma bisogna intendere non solo la maniera onde Gesucristo è dichiarato Santo, ma ancora quella onde l'è, e onde l'è stato satto.

E' Santo per la sua Nascita eterna, e ancorchè riceva la Santità da suo Padre, come ne riceve la sua Essenza, non è stato fatto Santo, come non è stato fatto Dio. Così non conviene a Gesucristo l' effere stato santificato, se non secondo la sua Natura Umana; je questa grand' opera su compiuta, e manifestata nel mezzo de' tempi, quando lo Spirito Santo, efsendo disceso sopra la Santa Vergine, e la virtù dell' Altissimo avendola coperta, la Cosa Santa, che nacque dalla Bea-ta Vergine, fu dinominata il Figliuolo di Dio. (Luc. 1. 35.) Così dunque Gesucristo è stato santificato, per essere mandato al Mondo, o piuttofto quando fu mandato.

E quello che rende più gloriofa, e più abbondante cotesta Santificazione, si è che oltre la Santità personale di Gesucristo, egli su Unto, Consacrato, Santissato dal suo Ustroio di Mediatore, e di Pontesice, essendo dattoi vestito del Divino Sacerdozio, che gli era stato predestinato, secondo l'Ordine di Melchisedecco. Il chi era ancora una conseguenza di sua Figliuolanza, secondo quello che dice San Paolo; chi egli nan se è posto da secondo chi ma che vi è stato chiamato, e nominato da colni che gli, ha somo IV.

Digitized by Google

M EDITAZIONI

derio : Voi siete mio Figliuolo ; Io aggi vi bo generato. (Hebr. v. 5. 6. 10.)

Questa fantificazione di Gesucristo in qualità di Pontefice ne porta un' altra dello stesso Gesù in qualità di Vittima. Perchè questo Divino Sacerdote non doveva, come il Sommo Pontefice della Legge, offerire una Vittima straniera. ( Hebr. 1x. 25. 26. ) nè un altro Sangue diverso dal suo; ma doveva comparire una volta per annullare il peccato, coll' offerire sestesso. Era dunque Santo, e consacrato a Dio, non solo in qualità di Pontefice, ma anche in qualità di Vittima : E perciò disse a Dio entrando nel Mondo : Voi avete rigettati gli olocausti, e i Sacrisici per lo peccato; allora ho detto: Io stesso vengo. (Pfal. xxxxx. 7. 8. Hebr. x. 6. 7. &c. ) per effere il luogo di tutte l' Ostie.

Per questo egli si santifica, si osserisce, si consacra come cosa dedicata, e santa al Signore. Ma soggiugne, io mi santifico per essi, parlando de suoi Appostoli; affinche essendo a parte col lor Ministero nella grazia del suo Sacerdozio, entrino anche nello stesso tempo nel suo stato di Vintinia; e non avendo da se stessi la Santini, ch'esta necessaria per essere gl' Invisti y e i Ministri di Gesucristo, la rittovassero in esso.

Ma non sono soli gli Appostoli, che hanno parte nel Sacrificio, e nel Sacrificio di Gesucristo; l' hanno anche tutti i Cristiani. San Paolo c'insegna, ad offerire i mostri Corpi come Osta vivente.

Digitized by Google

SOPRA IL VANGELO. 147 fanta, grata a Dio. (Rom. XII. I.) Colui che ha da offerite un' Oitia, ha parte nel Sacerdozio, e questo fa dire San Pietro, che essendo noi Cristiani, siamo un santo Sacerdozio, offerendo a Die delle Vittime Spirituali, che sono accettate da Gesucrisso. (1. Petr. 11. 5.) E San Giovanni nell' Apocalisse dice, che Gesucristo ci ha fatti Re, e Sacerdoti al nostro Dio. (Apoc. v. 10.) Non soli gli Appostoli sono santificati per la parte, che hanno nel Sacerdozio di Gesucristo, noi vi abbiamo in questa maniera la nostra parte: Tutto ciò che ha fatto Gesucristo, ci appartiene come ad essi : Perchè gli Appostoli stessi non sono Appostoli per ess, ma per gli altri; come diceva l'Appostolo San Paolo: Tutto è vostro, sia Paolo, sia Cefa, sia Apollo, tutto è vostro, e voi siete di Gesucristo, e Gesucristo è di Dio. ( 1. Cor. 111. 22. ) E di nuovo: Iddio ha posto in noi il Ministero di riconciliazione, perchè Iddio era in Cristo, riconciliandos il Mondo, lor non imputando i loro peccati; ed ha posto in noi la parola di riconciliazione. (2. Cor. v. 18. 19. )

Ecco dunque la Missione degli Appossoli fondata sopra quella di Gesucristo, e il compimento dell'espressione del Salvatore: Come voi mi avete mandato, così io gli mando: (Jo. XVII. 18.) Voi mi avete mandato per riconciliare il Mondo; ed io gli mando colla Parola, e col Ministero di riconciliazione, per dar alla mia Opera il compimento. Ed io mi

antifico per essi, e per tutti coloro a' quali gli mando; affinchè sieno Santi in verità, per l'effetto del mio Sacerdozio, e per la persezione del mio Sacrificio.

Ecco parimente le Parole solenni del Sacrificio di Gesucrilto colle quali egli offerisce sestesso per noi: Santificateli in verità, io mi santifico, io consacro mestesso per essi, affinche in verità sieno sanzificati . ( Ibid. 19. ) Era necessario che avessimo un tal Pontefice Santo, innocente, giusto, perfettamente separato da' peccatori, ed esente da ogni sozzura; (Hebr. v11. 26.) che non avesse bisogno di offerir per sestesso, ( Ibid. 27. ) ma offerisse sestesso per tutto il Popolo. Egli, che non conobbe mai il peccato, è stato fatto peccato per noi; cioè Vittima per lo peccato; affincne fossimo giustizia di Dio in esso. (2. Cor. v. 21. ) Egli si è vestito del nostro peccato, per vestirci di sua giustizia. Questo è l'effetto di questa espressione: Io mi santifico per essi.

Entriamo dunque con Gesucristo in quetho spirito di Vittima. S' egli si santisica, s' egli si offerisce per noi, bisogna
che noi ci offeriamo insieme con esso .

Così saremo santisicati in verità, e Gesucristo ci sarà dato da Dio per essere
nostra saviezza, nostra giustizia, nostra
santificazione, e nostra redenzione. (1. Cor.
1. 30. 31.) L' essetto di un sì gran Mistero è, che colui, il quale si glorifica,
non si glorifichi in sessesso, ma solo in
Gesucristo in cui ha tutto. Questo dun-

que

que Gesucristo domandava per noi, disendo: Io mi santifico per essi, affinche sieno glorificati in verità. E non si dee aggiugnere altra cosa a questo Comento di San Paolo, che una prosonda attenzione a sì gran Mistero.

#### GIORNO CLVI.

Gesù prega per tutti gli Eletti, che sieno Uno. Jo. XVII. 20.

To non prego folamente per ess, ma per coloro, che crederanno in me colla loro Parola. (Jo. XVII. 20.)

Avventurati Cristiani! Gesucristo vi risguarda tutti in questa preghiera. Pregava per gli Appoîtoli, che manda nel Mondo; pregava anche per coloro, a' quali gli mandava. Ma per confermare la nostra Fede, e manifestarci di vantaggio le sue intenzioni, si è degnato esplicarsi in nostro savore di una maniera più espressa, colle parole che abbiamo udite. E a fine di farci intendere, che ci affocia a' fuoi Appoltoli, domanda per noi la grazia, che ha domandata per essi. Io vi prego, diceva, che siena Uno come Noi. (Jo. xvII. II. 20. 21.) Ecco quel-lo domandava per li suoi Appostoli. E che domanda ora per noi? Che noi dovevamo credere per la loro Parola. Vi prego, dice, ancora, che sieno tutti Uno, come Voi, mio Padre, siete in me, ed Io in Voi, cosicchè sieno Uno in Noi.

Che sieno uno come Nai; che sieno Uno

140 MEDITAZIONI in noi. Esplica più distintamente quanto aveva detto di nostra Unità: Che sieno Uno come Noi; cioè, colla proporzione, che dev'estere fra l'originale sempre perfetto, e l'imperfette Immagini. Ma quando dice, che siene Uno in Noi : Gesucristo esplica più distintamente, che l' Unità è in Dio come nella sorgente, come nel centro, come nel primo principio, per cui, e in cui noi siamo uniti. Che sieno Uno in Noi: Che siano folo il modello, ma anche il legame di lor Unità; che abbiano da noi, e per grazia quello che noi abbiamo per natura, e da noi stessi; che sieno ruscelli, che si uniscano in noi, come nella sorgente dalla quale traggono il tutto. Così viveranno tutti d' una stessa vita e non saranno che un cuore, e un' Anima.

Se i Cristiani sono Uno di cotesta maniera, sono selici, perchè, cosa vi è di più selice dell' Essere uno nel Padre, e nel Figliuolo? Dell' essere uno con verità, e con perseveranza, senza poterneessere separati da cosa alcuna? Questo ci sarà concesso a persezione nel secolo suturo, ma questo dev' essere qui cominciato colla sincerità di nostra concor-

dia.

Ripaffiamo sovente queste parole: Eglino non erano che un cuore, e un' Anima: (Act. IV. 31.) Da questo ha cominciato il Cristianesimo; ma se noi avessimo qualche cosa d'una sì bella origine, la Carità sarebb'ella sì ristretta, la concordia sì rara, le limosine sì poco abbondanti?

bl



SOPRA IL VANGELO.

Il cuore dell' Uomo è sì nemico della concordia, e della pace, che nel mezzo all' unione primitiva, la quale non faceva de' primi Fedeli che un cuore, che an' Anima, nacque un principio di dissensione fra i Greci e gli Ebrei; come se le Vedove degli uni fossero più trascurate di guelli degli altri. (Act. vi. 1.) Gli Appostoli diedero ben presto rimedio al difordine, e questo diede luogo alla prima promozione de' Diaconi. O Dio, risvegliate nella vostra Chiesa cotesto Spirito di Carità Appostolica, che ripari alle disensioni che si vedono sparse in tutti gli Ordini della Chiefa! In vece della primiera Unità, non si vede che gelosia, disprezzo, freddezza, fra tutti gli ordini, fra tuttti i privati. O Dio, dateci degli Stefani, che non respirino se non la Carità, e mantengano la concordia! O Dio, mettete fine alle Scisme, all' Ereste, alle Guerre, alle Gelosie de' Cristiani ! Custodite per lo meno, pacificate, e unite la vostra Chiesa per tutta la Terra! Non vi sia che uno Spirito stesso, uno stesso cuore, come non vi è che nna stessa Fede. (Eph. Iv. 5.)

## GIORNO CLVII.

Unità, ed Egualità perfetta del Padre, e del Figliuolo. Jo. XVII. 21.

Ome voi, mio Padre, siete in me, ed io in voi. (Jo. xviv. 21.) Coteste maniere di parlare reciproche, la proprie-G 4 tà,

152 MEDITAZIONI tà, e la forza delle quali, è il mostrare una perfetta egualità, sono familiari a nostro Signore. Qui non si contenta di dire a suo Padre : Voi siete in me, se non dice nello stesso tempo: To fono in voi. Un poco di sopra : Tutto ciò ch' è mio, è vostro : ( Ibid. 10. ) e subito dopo : Tutto ciò ch' è vostro, è mio. In altro luogo: Alcuno non conosce il Padre, fe non il Figliuolo, e reciprocamente: Alcano non conofce il Figliuolo, se non il Padre . ( Matth. x1. 27. ) Tutte maniere di parlare naturali al Figliuolo di Dio, per mostrare la sua Unità perfetta con fuo Padre, e trattare in tutte le maniere da eguale con esso lui, dimodochè se pare ricevere da suo Padre qualche vantaggio, dicendo : Voi siete in me ; glielo restituisce dicendo : Ed Io in voi . Sono coteste Parole di Società, di Egualità, di Unità perfetta; è un linguaggio che nonha luogo se non fra il Padre, e il Figliuolo, e fra il Figliuolo, e il Padre. Chi oserà dire: Voi siete in me, ed la sono in voi, se non colni che non conosce differenza fra suo Padre, e Se, se non nella reciproca relazione, di Padre, e di Figliuolo? Così, chi oserà dire: Tutto ciò ch' è vostro, è mio; e reciprocamente: Tutto ciò ch' è mio, è vostro, se non colui ch' è Uno con fuo Padre ? L' già qualche cosa di divino il poter dire: Tutto ciò ch' è vostro, è mio, ma il foggiugnere : Tutto ciò ch' è mio , è vostro , è un mostrare che il vantaggio è eguale; nel Figliuolo, l'avere tutto ciò che ha il . 13

Padre; e nel Padre, l'avere tutto ciò

che ha il Figliuolo.

Per queste divine maniere di parlare tutto è eguale nelle Persone ; Voi siete in me, ed lo in Voi, nelle ricchezze; Tutto ciò ch'è mio, è vostro; tutto ciò ch' è vostro, è mio, nella cognizione; Alcuno non conosce il Figliuolo, se non il Padre, e alcuno non conosce il Padre, se non il Figliuolo ( Matth. x1. 27. ) Il vantaggio è eguale da amendue le parti, in tutto, e per tutto. La gloria di ricevere non è minore, di quella di dare. Colui che dà, riceve; perchè riceve nel suo Seno il Figliuolo unico a cui egli dà; e se gli sosse ineguale, riceverebbe in sestesso qualche cosa, ch'essendogli inseriore, non sarebbe degna di esso. Ogni Figliuolo è eguale a suo Padre per la Natura, e questa è la proprietà di un Figliuolo: Che se qualche inegualità è fra questi nomi di Padre, e di Figliuolo fragli Uomini, ciò avviene perchè il Figliuolo non è dapprincipio che un Uomo imperfetto, e cominciato.

Bisogna togliere tutto ciò in Dio, nel quale non è cosa che sia impersetta. E se anche fragli uomini, è desiderio del Padre che suo Figliuolo gli diventi eguale in tutto, crescendo, quanto più il desiderio di Dio dev'esser, per dir così, non che suo Figliuolo gli diventi eguale, ma che lo sa nascendo? Perchè con questo mezzo egli non degenera dal Padre in alcun istante, essendo dapprincipio tutto persetto. Bisogna togliere similmente nella Natura Divina, che 'l Padre preceda il Fi-

G

MEDITATIONI glinolo, perchè questo non ha luogo, dove il tempo non si ritrova, e dove tutto è misurato dall' Eternità. Chi non vorrebbe essere Padre dapprincipio, perchè l' esser Padre è l'efsusione della secondità : e la dimostrazione della pienezza? Si vorrebbe dunque esser Padre dapprincipio, e non attendere questo dal tempo; questo è il defiderio della Natura. El bene, che fi desidera fragli Uomini, è naturale in Dio fenza defiderarlo. E dall'altra parte qual vantaggio è fra noi ad un Padre, l'essere prima del suo Figliuolo, se non di essersi invecchiato? Ora, come Iddio nè si cambia, nè invecchia; nè 'l Padre ha la preminenza dell' età, nè 'l Figliuolo ha 'l vantaggio della Gioventù, perchè ciò che si appella la preminenza dell' età, non è che un difetto della Natura, che invecchiando tende al suo fine, tutto ciò è dunque escluso da Dio. Nè il Padre è più Vecchio, nè 'l Figliuolo è più Giovane; perchè in questo sarebbe superiore al Padre. Nel Padre ch'è Dio, e nel Figlinolo che parimente è Dio, l'antichità è sempre egualmente venerabile, come la gioventà è sempre egualmente nel fiore; perchè l' Eternità, ch'è sempre antica, é sempre nuova, rende il tutto eguale. E perciò il Figliuolo dice : Tutto ciò ch' è mio, evostre, e tutto ciò ch'è vostre, è mie. Per conseguenza l' Eternità stessa. E da tutta l'Eternità Io sono in voi, come da tutta l'Eternità voi siete in me. Così la gloria è eguale, perchè se vi è della gloria per lo Figliuolo di avere un tal Padre,

dre, non n'è meno nel Padre di avere un tal Figliuolo. E se anche fragli Uomini, fra quali il Figliuolo necessariamente è meno che suo Padre, e degenera da esso, per lo meno nascendo così piccolo, e così impersetto, non si lascia di dire. Un savio Figliuolo è la gloria del Padre, quanto più si dirà del Figliuolo di Dio ? S'è gloria di un Padre l'avere un Figliuolo che non è savio, se non a casione di essero, di avere un Figliuolo sche nascendo, e dapprincipio, la stessa Sa-

E' bello l'avere un tal Figliuolo, che I Padre generandolo lo confervi in se . Tra noi l'avere un Figliuolo è 'l metterlo fuori di sestesso; in Dio l'avere un Figliuolo, è'i produrlo, e'i conservarlo eternamente nel suo Seno, come qualche cosa di eguale, e tanto persetto quanto sestesso. Per questo egli è Unico, e non ve ne posiono esser due. L' unico Figliuoto ch'è nel Seno del Padre. (Jo 1.18.) E' nnico, perch'è perfetto, è unico perchè trae tatto, e rende esausta si persettamente la fecondità, che un altro null' aggiugnerebbe alla gloria di esser Padre. Egli perciò dimora nel Seno del Padre, perch' è degno per la sua perfezione di starvi sempre; e tuttochè immenso sia il Seno del Padre, non vi è luogo per un altro Figliuolo, non si può averne che uno, quando si ha persetto.

Crediamo dunque la Verirà di questa parola: Voi siete in me, ed Io in voi. E

G 6 ado-

MEDITAZIONI adoriamo egualmente il Figlinolo nel Padre, e'l Padre nel Figliuolo; perchè tosliendo dal nome di Padre, e di Figliuolo tutto ciò che mostra imperfezione, principio, inegualità, non refla che luna Natura perfetta, e perfettamente comune. Dimedechè, fe dal canto dell' origine, si mette il Padre avanti il Figliuolo; dal canto della perfezione si mettono naturalmente amendue insieme; e si potrebbe tanto ben dire, il Figliuolo, e'l Padre, quamto fi dice, il Padre, e'l Figliuolo. Come arche l' hanno detto alcuni Antichi , per n'ostrare, che fra 'l Padre, e'l Figlinolo. essere il primo, e'l fecondo, non importa inegualità, ma solo un' origine senza imperfezione.

Perchè osiamo noi parlare di cose tali! Non sarebbe duopo tremare, e adorare in silenzio un sì gran Mistero 2 Ma poichè Gesucristo si è degnato parlarcene, noi parimente possiamo fano, purche si faccia con esso lui, dopo di esso, e secondo es-'lo. Aggiungasi, che ciò si faccia ancora per lo fine ch'egli si è proposto. E qual' è egli? Egli è ammirabile : Come voi , mio Padre, siete in me, e Io sono in voi, così eglino fieno Una in Noi. Sia fra essi, come fra noi , una perfetta egualità , dal primo sino all'ultimo fra essi vi sia una perfetta Unità, e comunità. Ognuno pofla dire in qualche maniera, a suo Fratelle q. Tutto cià ch' è mio, è vostro, e tutto siò ch' è rostro, è mion.

ciò ch' è rostro, è mio.

Questo è quello che in fatti è stato,

( bilogna sovente ripeterlo ) nella nascita
della

SOPRA IL VANGELO. della Chiefa. E non avevano che un cuore. e un' Anima. E alcuno di esst non diceva, che avesse qualche cosa di suo, ma tutto era comune fra essi . (Act. Iv. 32.) Questo è stato effettivo nel principio della Chiesa per mostrare che la disposizione ne doveva essere nell'intimo di tatti i cuori. E perciò Anania, e Safira, que' due Discepoli che violarono la legge di questa comunità della Chiesa, perirono nella loro infelice proprietà. (Áct. v. 1. 2. & feq.); Pietro ch' era il Gapo dell' Unità gli percosse, e lo Spirito Santo, al quale gl'infelici avevano mentito, fece un fulmine della Parola del Santo Apportolo, per farli morire nello stesso istante. Così su vendicata la violazione dell' Unità de'Fedeli.

Portiamo dunque questa disposizione nel fondo del cuore; comunichiamo, doniamo, non rithrighiamo le nostre viscere; alcuno di noi non rifguardi il suo Fratello con disprezzo. La sostanza tutto è equale fra noi; la distinzione superficiale, che c' innalza gli uni sopra gli altri, risguarda l' ordine del Mondo, ma nulla cambia nella sostanza. Siamo tutti formati dello steßfo fango; portiamo tutti egualmente l' Immagine di Dio nell'Anima nostra . L' Uomo non ha che la Natura; Il Cristia-'no non ha che la Fede, che la Carità: quetto ci rende tatti eguali, secondo queldo: dice San Paolo , che si dee stabilire R egualità. (2. Cor. VIII. 14.15.) La consolazione, e l'afflizione, il bene, e'l male tutto dev'essere egnale fra i Fratelli : E per questo, colui ch'è ricco, dee supplire a questo che manca al povero: Affinchè, replica l'Appostolo, tutto sia ridotto all'egualità, secondo quello è scritto della Manna: Colui, che ne raccoglieva in maggiore; e colui, che ne raccoglieva in minore quantità, non ne aveva quantità maggiore; e colui, che ne raccoglieva in minore Iddio vuole dunque l'egualità fra i Fratelli, cioè, vuole che alcuno non sia nella indigenza, ma che 'l bisogno di tutti sia soccorso, e l'inegualità compensata

Il Ricco che fa miglior pasto, ch'è meglio vestito, meglio albergato, per questo non è più grande; per lo contrario, su sostanza egli è più povero, perche si è acquistato di più di quello la Natura domandava. Sarebbe e più Ricco, e più selice, se non gli sosse necessario se non quello che contenta il povero. Consideri dunque la sua abbondanza come una prova di sua povertà, e di sua infermità; se me umili, ne abbia rossere. Così si metterà in egualità col povero, e sacendo di sue ricchezze un supplemento a bisogni dell' indigente, sia a parte della grazia della povertà.

Quando diremo noi con tutto il nostro cuore al nostro Fratello che patisce: Tutto ciò ch'è mio, è vostro; e al nostro Fratello ch'è nell'abbondanza, tutto ciò ch'è vostro, è mio ? Ah! Non si vederà giammai sopra la Terra un sì gran bene nelle quelle quel Gesù, allorchè dice: Come voi, mie Padre, siete in me, ed io sone in voi, e

inico

tutto ciò ch' è mio, è vostro, e tutto ciò ch' è vostro, e tutto ciò ch' è vostro, e tutto ciò ch' è vostro, è mio, così eglino sieno Uno in Noi e (Joan XVII. 10. PI. 21. 23.) Tendiamo a questa Unità Divina. Mio Dio, io stendo le braccia a tutti i miei Fratelli, iolor apro il mio seno; io dilato sopra di essi le mie viscere, a fine di lor essertutto, Padre, Madre, Fratello, Sorella, Amico, Disensore, e tutto ciò onde hanno bisogno per esser contenti.

#### GIORNO CLVIII.

La Fede piena, e intera è l'effetto dell' Unità de' Fedeli. Joan. XVII. 21.

Ffinche il Mondo creda che voi mi avete mandato: (Jo. xvII. 21.) Quando il Mondo crederà di cotesta maniera. il Mondo sarà convertito, la parte del Mondo che lo crederà, cesserà di essere del Mondo, e Gesucristo attribuisce la conversione dell' Universo, che doveva venire, a questa Unità de' Fedeli. Aveva detto prima: Affinche il Mondo sappia che io amo mio Padre, e faccio quanto da esso mi è ordinato, alzatevi, andiamo alla morte. (Jo. xIV. 31) Aveva detto, parlando della Carità Fraterna : Si conoscerà che siete miei Discepoli, se reciprocamente vi amerese. (Jo. XIII. 35.) E dice anche più distintamente: Affinche il Mondo creda che voi mi avete mandato. (XVII.21.) Questa è la Fede piena, e intera, ed è quello l' effetto dell' Unità de' Fedeli.

ت... `

Per-

160 MEDITAZIONI

Persiste : Io sono in essi, e voi in me, affinche'l Mondo conosca, che mi avete mandato. (Jo. xv11. 23.) La miglior maniera di predicare, èl'1 predicare coll' elempio. Se volete convertire il Mondo, vivete nella perfetta Unità, della quale vi ho mostrato il modello in quella ch'è fra mio Padre, e Me. Imitate questa Unità, e'l Mondo che ne vederà l'Immagine in Voi. si alzerà all'originale, e vederà, che mio Padre, ed Io siamo in voi, imprimendovi il carattere di carità, e di concordia, e crederà, che io sono l'inviato da Dio; in questo che unendo gli Uomini di una maniera sì cordiale, faccio un' opera che mostra la dignità di mia missione, e la possanza della mia grazia.

## GIORNO CLIX.

Gesù fa parte della sua Gloria a' suoi Eletti. Jo. XVII. 22.

I o ho data loro la gloria che mi woete data, affinch' eglino sieno: Uno, come noi siamo Uno. Egli la stima come data, perchè voleva darcela, e doveva essere il frutto del Sacrificio ch' era per offerire

per noi.

Comincia qui a scoprirci una nuova verità la qual è, che dopo di essere stati Uno nella Carità sopra la Terra, saremo Uno nella gloria, e la gloria che ci sarà data, sarà quella di Gesucristo. Parla qui della gloria che doveva esser data a Gesucristo secondo la sua Natura Umana, col

SOPRA IL VANGETO. 161 risuscitarlo. Cotesta gloria ci sarà data, poichè averemo parte nella gloria di sua

Risurrezione. Molto più ; egli si è degnato dire nell' Apocalisse: Daro a colini che averà riportata la vittoria, lo stare a sedere sul mio Trono, come io ho riportata la vittoria, e sono a sedere con mio Padre

ful suo Trono. (Apoc. 111.21)

Tutta la Santa Città, tutta la Società de' Santi, non è che un solo Trono di Dio, che ha detto: lo sarò in essi. (Lev. XXVI. 12. 2. Cor. VI. 16. Apoc. XXI. 3. VI farà come un Re, che dopo avere abbattuto il Regno del peccato, e della morte, stabilirà il suo Imperio in tutti i suoi Sudditi, rendendoli eternamente, e perfettamente beari. Il che lor succederà, perchè Iddio farà tutto in tutti. (1. Cor. xv. 28.) Allora dunque faremo uniti nella gloria, come sopra la terra saremo stati uniti nella carità , e nella grazia. La noltra gloria sarà quella di Gelucristo nostro Capo, che si ditsonderà sopra tutte le fue Membra; e la gloria di Gesucristo sarà quella di suo Padre, la quale ritrovandofi in elso per la sua nascita eterna, si diffonderà sopra l'Umanità che I Figliuolo di Dio a se ha unita. Ecco dunque tutto ridotto in uno dalla gloria, e dalla felicità eterna ; e per essere ricevuti in questa gloria bisogna effer Uno per la Carità. Perche Iddio vuol fare de' suoi Fedeli un Corpo perfettamente Uno in Gesucristo; un corpo la di cui Unità, crefcendo fin che ella si consumi, riceva la sua ultima perfezione nel Cielo.

162 MEDITAZIONI

Per corrisponder dunque al disegno di Dio, non possiamo mai abbastanza unirci co' nostri Fratelli, nè mai a sufficienza estiliare tutto ciò che può cagionare sra noi la minor divisione. Mio Dio, più che mai me ne vado a ricercare in me tutto ciò, che mi divide da' miei Fratelli, da qual si sia parte, le dissidenze, le gelosie, l'orgoglio, che n'è la sorgente! L'orgoglio trae tutto a se, ed è questo il principio della divisione. Noi viveremmo senza divisione, se vivessimo senza orgoglio.

O vita santa! O Vita beata, ch'è sen-72 orgoglio! Ella è'l vero principio della vita eterna. Cominciamo dunque questa vita, e poiché Gesucristo non cessa d' inculcarci questa Unità, volgiamo tutti i nostri pensieri, tutti i nostri desideri, tutte le nostre cure, allo stabilirla nel nostro cuore. Abbiamo sempre nel pensiero; sempre nella bocca il precetto di S. Pao: lo : (Philip. II. 4.) Ognuno non risguardi quello gli conviene, ma quello conviene agli altri. Questa è la perfetta negazione di seitesso tanto comandata da Gesucristo. Siamo Uno dal canto nostro, eziandio con coloro, che non vogliono effer Uno con noi; null'abbiamo di nostro; sia tutto il nostro dispiacere il non poter comunicare abbastanza quanto abbiamo, e quello siamo . Cerchiamo i mezzi di divenire per quanto potremo, un ben comune a tutti, facendosi tutto a tutti con S. Paolo. ( 1. Cor. 1x. 22.

O Carità! O amore! O compassione!
O condiscendenza! O ajuto! Limosina.,

libe-

SOPRA IL VANGELO. liberalità, consolazione, viscere di misericordia, pace fra i Fratelli in Dio nostro Padre, e in Gesucristo nostro Signore. Voi fiete l'oggetto de' miei Voti . Non woglio più pensare adaltro. Amen, amen.

### GIORNO CLX.

Gli Eletti confumati in Uno. Jo. XVII. 23..

O sono in essi, e Voi in me, affinch eglino sieno consumati, ridotti in Uno; e'l Mondo conosca, che voi mi avete mandato, e Voi gli avete amati, come avete a-mato. me, (Jo. XVII. 23.).

Gelucristo ritorna sempre a questa santa-Unità: Ella fa le delizie del suo Cuore. e non può lasciare un soggetto, che tantogli piace. Va sempre più ventilando co-testa materia, e qui c'insegna, che la sorgente di questa Unità, è ch'egli è in noi, come suo Padre è in esso.

I Santi Padri hanno interpetrato coteste-Parole nella maniera seguente: Io sono meessi, colla mia Carne, che loro dò nella. Eucaristia. Loro con questo mezzo restituisco tutto quello che ho preso da essi, loro do nello stesso tempo tutto quello ho ricevuto da Voi. La mia Divinità è loro, non meno che la mia Umanità. Nella Umanità ch'è di essi, e in essi, ri-trovano la Divinità, che l'è unita, e nepossono godere come di loro bene . Così dunque Io sono in essi, e Voi, mio Padre, spete in me; Tutto è dunque in essi, e di effi.

Digitized by Google

essi. Ch'è duopo lor di vantaggio per essere persettamente consumati in Uno? E pure ecco ancora qualche cosa di più tenero. Ed è, mio Padre, che Voi gli amiate, come Voi mi avete amato. Non sono Figliuoli, che per adozione, e per grazia, ed Io che sono Figliuolo per Natura, ho ritrovato quest' ammirabil mezzo di unirmeli come mie Membra, assinchè l'Amore paterno, che voi avete per me, si stendesse persino ad essi: assinchè, continua, l'Amore, onde Voi mi avete amato, sia in essi, come io sono parimente in essi. (Jo. xvii. 20.)

O Uomo, considera dunque quanto sei amato da Dio! Come? Il Mondo ancora ti piace? Come puoi pensare ad astra cosa, che a Dio stesso? Bisognerebbe morire di dispiacere, e di rossore. Qui bisogna tacere, in una prosonda ammirazione, e in rendimento di grazie, considerando, gustando quello che samo a Dio per via di Gesucristo. E' questo un inestabile, un inesplicabile Mistero. O se il Mondo lo potesse conoscere, conoscerebe nello stesso tempo, che Gesucristo è veramente mandato da Dio, eche un Dio mandato nel Mondo nulla poteva insegnare, nè operar di maggiore.

#### GIORNO CXLL.

Gloria di Gesù. Vuole che gli Eletti visieno con esso. Jo. XVII. 24.

10 Padre, voglio, che dove son io, coloro, che mi avete dati, sieno parimente moco: affinchè vedano la gloria, che mi avete data; perchè Voi mi avete amato, prima che sosse il Mondo. (Joan. XVII. 24.)

Mio Padre; Io voglio. Sin qui aveva detto: Io prego. Cambia linguaggio, e dice più assolutamente: lo voglio. Parlando agl' Uomini poteva dire : Io voglio; per la stelsa ragione onde dice ad essi : To vi comando, perch'è lor Padrone, e Signore, e ogni podestà gli è data sopra di essi. Poteva anche, parlando a suo Padre, parlare, o come inferiore, o come eguale; ed essendo Dio come suo Padre, poteva dire com' Egli, e con esso: Io voglio. Ma perchè non lo ha fatto se non qui? E perchè in una preghiera? E perchè, essendo solito in ogni altro luogo, quando parla di volontà assoluta, di non nominare, che quella di suo Padre, alla quale la sua era unita con una persetta sommissione, parla qui solamente d' una maniera determinata, e sì assoluta? Mio Salvatore! E' egli permesso; il domandarvelo ?

Cominciamo dall'adorare, qualunque ella sia, la verità insegnata in questa Parola. Lo voglio. Sì, it Verbo, ch'è la

stef-

166 MEDITAZIONI Atessa Sapienza, ha avuta la sua ragione d'inspirarlo all'Anima di Gesucristo, che gli è unita di questa maniera ineffabile : e quest'Anima Santa ha potuto dire, in conformità della Volontà suprema del Padre, e del suo Verbo: lo voglio. Ed è cosa ammirabile, che ciò segua, sacendo per noi la domanda più importante, che Gesucristo abbia parlato di questa manie-Ta : Io voglio, mie Padre, che dove Io fono; ( Joan. xx4. 24.) nella vostra Gloria eterna: Coloro che voi mi avete dati, gli Appostoli, ond'egli ha detto: Erano vofiri, e voi me gli avete dati: ( Ibid. 6. ) E coloro che dovevano credere per le loro parele, che non averebbono creduto, se suo Padre non glieli avesse così dati : Voglio ( dice, ) che tutti questi sieno, dove io sono. Pare che, dopo aver detto sieno done io sono, non servisse l'aggiugnere, ch' eglino vi sieno meco; ma non si poteva mai troppo esprimere, il che sa tutta la dolcezza di cotesta domanda; poich' essere con Gesucristo, è quello che soddissa il cuore dell' Uomo. Essere con Gesucristo, è un essere colla verità, e colla vita, un effervi nel Cielo, e nella gloria eterna: Non è più essere con esso lui, come con quello ch' è la via, ma come con quello, ch' è il termine del nostro corfo, e in chi noi ritroviamo la vita eterna nella confumazione del nostro amore. Per ottenerci un sì gran bene, Gesucristo dice: Io voglio, d'una maniera sì rifoluta.

Ma ascoltiamo la continuazione: lo ve-

SOPRA IL VANGELO. glio, che dove io sono, eglino sieno parimente meco; affinche vedano la mia gloria. Pare che vi mancherebbe qualche cosa, non sarebbe compiuta, se i suoi Amici non la vedessero. Ma basta il vederla? Gesucristo non vuole per noi, che questo vantaggio, e non vuole, che ci abbiamo parte, com'egli tante volte lo ha detto? Vederla, è avervi parte; vederla, è goderne. Chi vede la Gloria di Gesucristo nel Seno di suo Padre, è beato. Beato in primo luogo colla felicità della Gloria di Gesucri to, che sa la loro; e beato poi in settesso, perchè la beata visione della Gloria di Gesucristo ci trassorma in sestessa; e chi lo vede, gli è simile, in conformità dell'espressione: Noi gli saremos. mili, perchè lo vederemo qual Eeli è. ( I. Jo. 111. 2. )

Cominciamo dunque in questa vita la contemplare colla fede la Gloria di Gesucristo, e divenirgli simile coll'imitarlo. Un giorno gli saremo simili per l'essuminante della sua Gloria, e, non amando in noi che la felicità d'essergli simili, saremo inebbriati del suo amore. Quella sarà l'ultima, e persetta consumazione dell'opera, per la questa la cagione, perchè ne domanda il compimento con questo so voglio, sì risoluto, sì assistito, sì amabile, e sì dolce ad intendere agli Uo-

mini.

Perchè voi mi avete anato, prima che fosse il Mondo. (xv11.24.) Sembra ch'egli qui parli dell' Amore, ch'egli ha da

tut-

168 MEDITAZIONI tutta l'eternità per suo Figliuolo, che gli è coeterno. Questo è propriamente l'amore, ch' egli ha per esso, avanti la costituzione del Mondo. Perchè, ancorchè il Padre Eterno abbia un Amore Eterno per le sue Creature. colla volontà di crearle, e con quella di renderle beate ; se di un Amor simile avesse voluto parlare, egli non si distinguerebbe a bastanza, nè dagli Uomini, nè dagli Angioli. beati, ch' egli ha amati d' un simile amore, benchè in grado molto ineguale. Intendiamo dunque, che il Padre ha amato il suo Figliuolo prima, che sosse il Mondo, perch'egli era Figliuolo Unico, avanti l'essere del Mondo, ed era per conseguenza amato da suo Padre. Che faceva Iddio, s' è permesso il domandarlo, prima che avesse satto il Mondo? Amava il suo Figliuolo; lo produceva nel suo Seno; lo abbracciava; a se lo univa, o pittosto era Uno con esso lui. E perchè richiamarci sempre a un simil Mistero? Perchè questa è tutta la lorgente di nostra felicità. La sorgente di nostro felicità è, che il Figliuolo, che Iddio ama, e porta nel suo Seno prima che il Mon-do sosse, e da tutta l'eternità, si sia fatto Uomo; dimodoche non facendo che una fola, e stessa periona coll' Uomo, che gli è unito, egli ama questo Tutto come suo Figlinolo. Dal che segue, che, spargendo sopra gli Uomini, che sono le sue Membra, lo stesso Amore ch' egli ha per esso, segne dico, che l' Amore, che ha per noi, è una estensione , ed una ef-

Digitized by Google ---

Tusione di quello ch'egli porta nell' eternità all'Unico suo Figliuolo. Questa è la forgente della nostra felicità. Per questo Gesucristo vi ci chiama, e vuole, che noi intendiamo da queste ultime parole, quanto sia grande, quanto sia immensa la Gloria, che noi vederemo, e alla quale, vedendola, averemo parte.

Quanto gran Mistero è l'elevazione dell'Uomo! Tutto il Mistero di Dio, e tutta l'eterna, ed intima comunicazione del Padre, e del Figliuolo, vi è dichiarata: E così Iddio è tutto a tutti, (1. Cor. xv. 28.) secondo l'espressione di

S. Paolo.

Cristiano, sei tu Cristiano, se dopo di ciò tu languisci ancora nell'amore delle cose della terra? Quando intenderemo noi, che non possiamo mai a sufficienza depurare i nostri pensieri, i nostri affetti, la nostra mente, e il nostro cuore? Signore Gesù, terminate, e dopo di averci mostrate verità sì sublimi, elevateci ad esse, e satecele amare d'un puro ed etermo Amore.

#### GIORNO CLXII.

Giustizia di Dio ignota al Mondo.
Jo. XVII. 25.

MIO Padre giusto, il Mondo non vi ha conosciuto. (Jo. XVII. 24.) Non dà in questa Orazione che due qualità a suo Padre: Mio Padre Santo, e mio Padre giusto. (Jo. XVII. II. 25.) Tomo IV. H. Mio

pigitized by Google

170 MEDITAZIONI

Mio Padre Santo; santificateli in verità: Io mi santifico per ess, affinche sieno Santi in verità; (Ib. 11. 17. 19.) per la co-munione di vostra Santità, ch'è pure la mia. Si potrebbe parimente intendere : mio Padre Giusto, perche, come dice San Paolo : Iddio & Giusto, e giustificante colui , che crede in Gesucristo . ( Rom. III,

26. Ma la continuazione sembra domandare qualche cosa di vantaggio: Mio Padre voi siete Giusto, e il Mondo non vi cono-sce. Non solo è corrotto, e non conosce la vostra giustizia, ma per vostra giustizia, abbandonato alla sua corruzione, dalla quale non vuole uscire, e non lo può da senesso, lo lasciate privo di vostra cognizione. Il Mondo dunque non vi cono-Jce, ed io vi conosco; e questi hanno conosciuto, che mi avete mandato. Così vi co-

polcono.

Meritavano, come gli altri, di non vi conoscer mai; ma io, che vi conosco solo, e solo sono degno di conoscrvi, vi ho fatto conoscere ad esti, facendo conoscere mestesso: Perch' eglino sono que' piccoli, e quegli umili, onde vi ho detto altrove : Vi lodo mio Padre , Signore del Cielo, e della Terra, perchè avete nascosso coteste cose a' Savi, ela prudenti del-la Terra, e le avete rivelate a' piccoli, così fia, mio Padre, perchè voi lo avete voluto; tutte le coso mi sono date da mio Padre, e alcuno non conofce il Figliuolo, se non il Padre, e alcuno non conosce il Padre , fe non il Figliuolo , e coloro a' quali il Figliuolo lo vorrà far conoscere. (Matth.

XI. 25. 27.)

Egli perciò qui dice : Il Mondo non vi comosce, colla stessa verità che gli sa dire: Voi avete nascosto questo segreto a' Savi del Mondo, che, gonfi per la lor vana seienza, non hanno voluto fottometterfi alla giustizia di Dio: Mio Padre Giusto, coloro non vi conoscono; ed io vi conosco, e vi ho fatto conoscere a questi, che hanno saputo cercare la verità nella picciolezza, e nell'umile abbassamento del loro intel-1etto. Mio Padre Giusto! Fate loro adorare tremando, il giusto, e terribil giudicio, ch' elercitate sopra del Mondo, ch'è privo di vostra cognizione, e la maravigliosa misericordia, colla quale voi visiete degnato di farvi conoscere a coloro. che avete separati dalla corruzione.

Cristiano, rendetevi piccolo, cioè umile, se volete conoscer Dio, e in Dio Gesucristo, della maniera che si dee cono-

scerlo per esser Santo.

### GIORNO CLXIIL

Giustizia di Dio incognita a' presuntuosi.
Jo. XVII. 25.

IO Padre Giuste, il Mondo non vi conosce. (Jo. XVII. 25.) Come? Gli Ebrei non vi conoscono, eglino che hanno la vostra Legge? E non sicte Voi colui del qual è scritto: Che le bellezze invisibili, e le sua eterna Virtù, e Divinità, sono manifestate a' Gentili dalle opera-H 2 zio-

172 M E D I T A Z I O N I zioni di vostra potenza, dimodochè sono inescusabili? (Rom. 1. 20.) Intendiamo dunque di qual maniera Iddio non è conosciuto dal Mondo.

Non è conosciuto dal Mondo; non è conosciuto da coloro, che presumono di sestessi; e perciò San Paolo soggiugne parlando de' Gentili, che hanno conosciuto Dio; che dicendosi savi sono divenuti stolti.

( Ibid. 22. )

In questo senso, gli Ebrei stessi non lo hanno conosciuto; perchè hanno il zelo di Dio, ma non secondo la scienza; e ignorando la giustizia che Iddio dà, e cercando la loro propria giustizia, quella che si crede aver da sessesso, non sono statisfottomessi alla giustizia di Dio. (Rom. 1, 2, 3.)

Così per conoscer Dio di cotesta maniera segreta, onde asserisce, che il Mondo non lo conosce, bilogna esiliare ogni presunzione di nostra propria giustizia, e confessare che Iddio ha tutto rinchiuso nella incredulità, a fine di aver compassione di tutti . O profondità delle ricchezze della Sapienza, e della Scienza di Dio! quanto i suoi giudici sono incomprensibili, e le sue vie impenetrabili ! Perchè chi ha conosciuti i disegni di Dio? Ovvero chi è entrato ne' suoi consigli ? Ovvero chi è colui, che primo gli ha data qualche cosa, per poi riceverne la retribuzione? Perchè da esso, e per esso, e in esso sono tutte le cose ; la gloria gliene sia data in tutti i Secoli . Amen . ( Rom. x1. 32. 33. 34. 35. 36. )

GIOR-

## GIORNO CLXIV.

Gli Eletti amati da Dio in Gefucristo, come suc Membra, e sue Immagini. Jo. XVI 1. 25. 26.

Uesti, gli Appostoli, ch' erano prefenti, e nella lor Persona tutta la
Società de' Figliuoli di Dio, ch' eglino rappresentano, Questi hanno conosciuto, che voi mi avete mandato; ed Io ho
fatto loro conoscere il vostro nome, com' è
stato già esplicato, le vostre grandezze, i
vostri consigli, il nome di Padre: E farò
ancora loro conoscerlo di vantaggio, assinche
l' Amore, che voi avete per me, sia in essi,
ed Io parimente in essi. (Joan. xvii. 25.

Ecco nella conclusione dell' Orazione di Nostro Signore, il disegno di tutto il rimanente, e in particolare lo scioglimento di quello noi abbiamo veduto nel vers. 24. Questo è quanto ci sa considerare con attenzione, e con rispetto, come la cosa che ci dee dare maggior consolazione. Perchè questo è l'ultimo contrassegno della tenerezza di Gesucristo.

Io sono in essi. (Jo. XVII. 26.) Eglino sono mie Membra vive; sono tanti altri Gesucristo, tanti altri mestesso. Eglino hanno in essi il suo spirito, il quale sa che la Dottrina di Gesucristo risplenda nella lor vita; gli rende simili ad esso; gli rende mansueti, umili, pazienti, tranquilli nel bene, e nel male; o il

MEDITAZIONY
Mondo gli stimi, o gli disprezzi, o sor saccia parte de' suoi onori, o de' suoi rifiuti, o gl' inviti, per dir così, a' suoi banchetti, come vi ha invitato Gesucristo; o gli attacchi alla Croce, come alla sine vi ha posto lo stesso ch' è in essi, come nelle sue Membra vive, gli rende simili ad esso, e lor sa seguire i suoi esempi; dimodochè si vede in essi la Vita, e la Morte di Gesucristo; la Vita, perchè seguono le sue vestigie; la Morte, perchè portano l'impressono della sua Croce, come parla San Paolo; la mortificazione di Gesù. (2. Cor. IV. 10.)

Così il Padre Eterno non vede in essi che Gesucristo; gli ama perciò coll' effufione, e coli'estensione dello stesso Amore, che ha per Gesucristo stesso; e cotesto amore circondandoli come le Emmagini, come le Membra di suo Figliuolo, sparge sopra di essi la stessa gloria, che Gelucristo ha riceyuta, in conseguenza di quello ch' era dovuto alla sua grandezza naturale in quanto Dio, e a' suoi patimenti in quanto Uomo. Che vi è da defiderare di vantaggio? Gesucristo stesso null'ha di più da darci; per cotesta ragione, dopo aver pronunziato con tenerezza infinita la grande e beata Parola, di fine alla sua Orazione, e altro non gli resta che partire per consumarla col suo Sacrificio.

Si può dunque ora vedere tutto il disegno, e tutta la continuazione di questa preghiera. ( Joan. xv11. 22. 24. 26. )

Ī

Comincia dal domandare che suo Padre lo glorifichi; e questa glorificazione si termina nel sarcene parte; dimodoche la perfezione della glorificazione di Gesucristo sia nella nostra; il che ci unisce di tal maniera ad esso, che il Padre stesso no ce ne separa in conto alcuno dal suo Amore. Dopo di che bisogna tacere col Salvatore, e restando nello stupore di tanta grandezza, alla quale noi siamo chiamati in Gesucristo, non aver altro desiderio che di rendersene degni colla sua grazia.

### GIORNO CLXV.

Padre Santo. Jo. xvII. II.

TIO Padre Santo; mio Padre giusto;

fono questi i due soli Nomi, che il Figliuolo di Dio dà a suo Padre, le due sole qualità che gli attribuisce; quello, che comprendono, è inesplicabile. Egli parla in questa divina Orazione di que sorte di Persone, altre delle quali fono santificate dalla cognizione di Gesucristo, e altre non hanno questa cognizione, e fono prive dell' effetto della sua santa Orazione, in conformità di questa espressione: Mio Padre giusto, il Mondo non vi conosce. Abbiamo veduto che, per rapporto alle prime, Gesù dinomina suo Padre Santo, perch'è Santo, e santificante, e Autore, nelle Anime sante, di tutta la l'antità. E noi abbiamo detto pasimente, che, per rapporto alle altre, il.

H

Padre è dinominato Giusto; perchè, per giusto, e impenetrabil giudicio, sono prive della Santità, che Gesucristo lor averebbe data, se lo avessero ricevuto.

Si vede dunque che nulla vi era di più conveniente, che l'onorare questi due attributi in una Orazione, onde contengono tutto l'effetto. Ma s'io vengo ora alla contemplazione particolare di queste due

divine perfezioni, io mi vi perdo.

Vedo, che quanto si loda, quanto si celebra, principalmente in Dio nel Cielo, è la sua Santirà. I Serafini, (Is. vi. 3.) i primi, e i più sublimi di tutti gli Spiriti Celessi, adorando Dio nel suo Trono, altro non ne possono dire, se non ch'egli è Santo; anche una volta ch'egli è Santo; e per la terza volta ch'egli è Santo, cioè, infinitamente Santo. Santo nella sua persetta Unità; Santo nella Trinità delle sue Persone. La prima essendo Santa, come il principio della Santità, e le due altre, come uscite per via di sante operazioni, dal seno stesso, e dal sonte della Santità. Diciamo dunque ad alta voce: Santo, Santo, santo, e adoriamo la Santità di Dio.

La Santità negli Uomini è una qualità morale, che loro dà tutte le virtù, e gli allontana da tutti i peccati. Nulla è più eccellente negli Uomini, che la Santità; nulla gli rende tanto ammirabili, e tanto degni di venerazione. La Santità gli fa considerare come qualche cosa di Divino, come Dei sopra la terra. Ho detto: Voi siete tanti Dei, e tutti siete Figliuoli dell' Altissimo. (Psal. exxxi. 5.) Qual adora.

ZIO-

zione non dee dunque trarre a Dio la sua Santità infinita? La Santità è in noi qualche cosa di accidentale, che si può acquissare, che si può perdere: Iddio è Santo di sua Essenza, la sua Essenza è la Santità. Il sondo Santo, è Sacro; tutto vi è Santo, tutto vi è Santo, tutto vi è Santo, tutto vi è Santo, tutto è la sessibilità.

Iddio è luce, e in esso non sono tenebre. Iddio è quegli ch' è. (1. Jo. 1. 2. Exod. 111. 14.) e per lo suo Essere è infinitamente sontano dal niente. Essi è Santo, e per la sua Santità è anche più infinitamente, s'è lecito così parlare, lontano da un altro niente più vile, e più degno d'odio, ch'è quello del peccato. La sua volontà è la sua regola, e quella d'ogni cosa. Che sarà d'irregolare nella regola stessa. Egli non è il Santo per grazia, è il Santo per Natura: Non è il Santo iantificato, è il Santo santificante: T'utte le sue opere sono Sante, perchè partono dal sondo della Santità, e dalle sua vosontà ch'è sempre Santa, perch'è la stessa rettitudine, la regola stessa d'ogni rettitudine.

Davide si alza nella mattina, e viene a contemplare la Santità di Dio. Nella mattina mi presenterò avanti a Voi, e vederò che siete Dio, e non volete l'iniquità; (Psal. v. 5.) non potete volerla, siete sempre Santo, tutte le di cui operazioni

sono inseparabili dalla Santità.

Restiamo con Davide in silenzio avanti l'augustissima Santità di Dio. Si viene a perdersi nel contempsarla, perchè non H 5 si può 178 M E D I T A Z I O N I fi può mai comprenderla, come non si può comprendere la purità, colla quale fi dee

avvicinarsene.

Isaia vede di lontano il Trono di Dio, il Trono avanti al quale la sua Santità è celebrata da' Serafini : Ho veduto , dice , ( Isa. vi. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. ) il Signore fopra un Trono alto ed elevato. E tutto era a' suoi piedi, e tutto tremava avanti ad esso. E ho veduti gli Spiriti beati, che più si avvicinano al Trono, ed altro non ho inteso uscire dalla lor bocca che questa voce: Santo, Santo, Santo, e sono stato preso dall' orrore. E ho detto; guar a me, perchè ho le labbra contaminate, e dimoro nel mezzo di un Popolo, le di cui labbra sono parimente contaminate, ed ho veduto cogli occhi miei il Re dominatore degli eserciti; di tutto l'esercito del Cielo, e di tutti quelli della terra . La Santità di Dio lo fa tremare. Preso a quella? vista da un fanto e religioso orrore, fe ne ritira.

Io non ne stupisco. Vede gli stessi Serafini presi dallo spavento. Se hanno ali per volare, il che dimostra la sublimità delle lor cognizioni, ne hanno per coprirsi gli occhi, abbagliati dal lume, e dalla Santità di Dio. Tuttochè accesi del divino Amore, sentono che I lor Amore, è simitato, com'è tutto ciò ch'è creato, e per conseguenza che in essi, per dir così, è più di non amore, che di amore; come vi è sempre più di non essere, che di essere. Si nascondono perciò, e si coprono colle lor ali la faccia, e i piedi, e si

ritrovano come indegni di comparire con una Santità finita, avanti alla infinita Santità di Dio. Il grido, che producono per dirsi l'uno coll'altro, Santo, Santo, Santo, fa vedere lo ssorzo, onde hanno bisogno per intendere, e per celebrare la Santità di Dio, la quale resta superiore a tutti i loro ssorzi; dimodochè non vi è ch'egli solo, che possa lodar sessessi e in esso bisogna ritrovare, e conoscere la sua degna lode.

Quanto più dobbiamo noi tremare avanti l'augusta, e formidabile Santità di Dio co'nostri peccati? Ma se un carbone dell'Altare è applicato alle mie labbra, se uno de'Serasini prende l'ordine di Dio per toccarmi, come Isaia, con quel succo Celeste, allora io loderò Dio con labbra pure, perchè lo amerò di un puro

amore.

Non crediamo nulladimeno, che i Serafini, nè i Ministri di Dio, qualunque fieno, fosser eglino anche elevati al loro grado dalla perfezione del lor amore, possano purificarci. Possono bene toccarci le labbra con quel fuoco Divino, per l' infoirazione di alcuni buoni pensieri; ma per penetrare nell'interno, per accenderci dell'amore che ci santifica, è colpo riserbato a Dio, che più intimo ne'nostri cuori di quello hanno eglino di più intimo, accende e nasconde nel nostro interno, e nella midolla delle nostre ossa, la fiamma che santifica, e rende puro. Così ha I suo compimento la Divina Orazione: Mio Padre Santo , Santificateli in verità : H Ιo

180 MEDITAZIONI Io mi fantifico per essi. (Jo. xvii. 12.

71. 19. )

Separiamoci dunque da' peccatori, e da ogni iniquità, contemplando la Santità di Dio, nostro Padre Celeste: Perchè Davide, così dopo aver veduto, e contemplato sin dalla mattina, che Dio è Santo, e non vuole l'iniquità, ( Psal. v. 3. 4. 6.) cioè, non la vuol mai, nè da qualunque parte ella possa essere, subito sog-giugne: E l'empio non abiterà appresso di Voi, e gl'ingiusti, i peccatori, non su si-steranno avanti agli occhi vostri. ( Psal. v. 6.) Separiamoci dunque da' peccatori. Separiamocene, non solo per una via opposta alla loro, ma ancora, per quanto è possibile, ritirandoci dalla soro odiosa, epericolosa compagnia, per timore di essere contaminati da' loro discorsi, e da' loro esempi, e di respirare un' aria infetta .

### GIORNO CLXVI..

## Padre Giusto. Ibid.

D'Opo aver detto per Gesucristo, e in-Gesucristo mio Padre Santo, possiamo dire ancora in esso, e con esso, Mio-

Padre Giusto.

Dopo aver conceputa la grazia; collaqual egli ci fantifica, e aver ammirata la felicità di coloro, che l'hanno rioevuta, verremo a considerare coloro, che ne sono giastamente privi, e adoreremo i giudici di un Dio Giusto, dopo aver am-

SOPRA IL VANGELO. 181 ammirate le fantificazioni di un Dio-Santo.

La vista di queste santificazioni null'ha che di somma consolazione; ma quando è duopo venire a considerare questa espressione: Il Mondo non vi conosce, e questa: Io non prego pe'l Mondo; (Jo. XVII. 25. Ibid. 9.) in questo si trema, lo spirito è consuso, il cuore si perde, e non resta che'l dire: Mio Padre giusto: Voi siete giusto, Signore, e tutti i vostri giudici sono retti.

( Pfal. cxv111. 137. )

Guardatevi bene dal gettarvi in queste profondità. Tante Nazioni, che non conoscono Dio, e ch' egli lascia, come dice l'Appostole, andare per le loro strade; (Act. xiv. 15/) alle quali Gesucristo non è nemmeno stato nominato; Tanti Eretici, tanti Scismatici, a'quali è tolta sino dalla loro infanzia la cognizione della vera Chiesa; fra i veri Cristiani, tanti ingrati, tanti spiriti ottusi, tanti cuori duri, tante orecchie sorde; O Dio! Mi vi perdo! Che dirò? Mio Padre Giusto; per il voltro giusto, e impenetrabil giudicio sono ostinati. Che vi è di più giusto, che '1 a sestessi coloro che cercan selasciare stessi ? Qual gastigo più conveniente di quello, che punisce l' Uomo col suo proprio peccato? Signore, mi alzero io contro di Voi? E perche vedo perire dentro uno Spedale, nel quale mi ha ridotto la mia miseria, una infinità d' infermi, mi ribellerò contro il Medico, che si degna applicarmi un rimedio che mi guarifce ? Gli dirò io non ne voglio, se non vedo

MEDITAZIONI do tutto il Mondo della stessa maniera

guarito?

No, mio Fratello; prendi il rimedio. Perché turbarti a cagione di coloro, che periscono, a quali tu vedi alle volte, rigettare con disgusto e cecità il soccorso ch'è lor presentato? Questo il Medico Celeste da te non domanda. Ricevi umilmente il rimedio, e lascia alla Divina Provvidenza coloro, che tu ne vedi privi. Credi solo, che alcuno non perisce, le non per suo disetto; che in cotesto grande Spedale di Dio, nel Mondo dove tutto è infermo, non è male, che non abbia il suo rimedio; e tutti gli ajuti, che si danno nell'Universo, in qualsissa luogo, a chiunque si sia, in qualunque grado, si dispensano con equità, e con bontà, sen-

za che alcuno possa lagnarsi.

Quando dunque sentiamo queste parole: Il Mondo non vi conosce; ( ]O. XVII. 25.) Non domandiamo come fece San Giuda, signore, perche vi farete conoscere a noi, e non al Mondo; (Jo. xiv. 22.) Perchè Gesucristo non risponde a questa domanda, e risponde solo: Colui, che mi ama, con-ferverà la mia Parela. Cioè, non siate curioso di sapere perchè Gesucristo è nascosto nel Mondo; questo a voi non appartiene . A voi appartiene l'approfittarvi del lume che vi è dato. Quanto a voi, e quanto a tutti coloro, che sono santificati, adorate Dio ch'è Santo. Quanto agli altri, che sono giustamente privi della grazia che vi santifica, adorate Dio ch' è giulto. A questi due punti va a semninaSOPRA IL VANGELO. 1837 re torta l' Orazione di Nostro Signore.

Di passaggio: Dove sono coloro, che vogliono, essere un derogare alla persezione della contemplazione, l'appigliarsi agli Attributi Divini, a' quali è duopo. dicon'eglino, preferire la contemplazione di sua Essenza? Ne sanno eglino più di Gesucristo, che nella più alta Orazione che siasi degnato manifestarci, dice, mio Padre Santo, mio Padre Giusto? Chi sa sola sia l' Essenza di Dio? Ma chi nonsa, o non dee sapere, che si adora la sua Essenza, sotto il nome di Santità, e di Giustizia? Celebriamo dunque senza fine colesti due Divini Attributi. Diciamo con Davide : O Signore, vi canterò misericordia, e giudicio, (Pfal. c. r.) perche questo è un dire con Gesucristo, e in Gesucristo, mio Padre Santo, mio Padre Giusto.

### GIORNO CLXVII.

L' Orazione di Gefucrifto dopo la Cena è 'l ristretto del Sermone che la precede.

S Correndo colla riflessione sopra l'Orazione di Gesucristo, si vederà, che vi aduna tutta la sostanza del Sermone della Cena.

S'egli dice nella sua Orazione, che i suoi Appostoli, non sono del Mondo, è che lo aveva di già detto prima due volte: ( Jo. xvII. 16. xv. 18. 19. 33. ) Se qui dice, che lascia il Mondo, ( xvII. II. ) aveva detto: Sono uscito da Dio, per venire

184 MEDITAZIONI. nire nel Mondo, ed ora lascio il Mondo per ritornare a Dio. ( XVI. 28. XV. 12.17. KI. 23. XIII. 34. 35. ) Come aveva dato l'amore, e l'unione de'fuoi Discepoli, per contrassegno di sua Scuola, inculca lo stesso nella sua Orazione. Queste parole Voi conoscerete in quel giorno, che io sono in mio Padre, e voi in me, ed io in voi, ( xIV. 20., ) fi riducono a queste: Io sono in essi, e voi in me ; e a queste altre : Affinche l'amore, che voi avete per me, sia in est, come in est io sono . (XVII. 23. 26. Quello che promette con queste parole: Dove io sono, calui che mi serve, pure sarà, (x11. 26.) lo domanda a suo Fadre con queste: Dove io sono, voglio, mio Padre, che coloro, che mi avete dati, sieno parimente meco. (xvII. 24.) Questo ci mostra due verità.

L'una, che quanto s'infegna agli Uomini, dev'essere anche materia di quanto si tratta con Dio nella Orazione. L'altra, che lo stesso, ch'è la materia del Comandamento, e quella della promessione, è nello stesso tempo la materia della Orazione, perche si dee domandare a Dio l' offervanza de' Comandamenti, e'l compimento delle sue promessioni . Quello ch' egli promette, dice San Paolo, è potente per farlo. (Rom. IV. 21.) E Sant' Ago-Ilino diceva parimente, parlando de' Comandamenti : Concedetemi quello che voi nai comandate. Non dice : concederemi quello che mi promettete, il che sarebbe naturale, ma concedetemi quello che voi mi comandate; ch' è lo stesso, come se diSOPRAIL VANGELO. 185 dicesse, concedetemi quello che io debbo fare, cioè, fate in me la mia propria azione, il ch' è consorme alla Parola di Gesneristo, che, dopo aver comandata la Carità Fraterna, e l'unione de'suoi Fedeli, domanda a Dio che la faccia in essi, e sieno consumati in Uno.

Uniamoci alla santa orazione di Gesucristo, richiamiamo alla nostra memoria, e meditiamo avanti a Dio le verità che c' insegna, e spezialmente meditiamovi quello che ci promette, e quello ch' egli comanda, per ottenere in Gesucristo, e per Gesucristo il compiniento dell' uno, e dell'altro, e tanto di quello che dipende da noi, quanto di quello dipende da Dio-

Impariamo la fanta unione della Promessione, del Comandamento, e della Orazione. Il Comandamento ci avvisa di quanto abbiamo a fare; la promessione ci avvisa di quanto abbiamo a sperare; e l' una, e l'altra ci avvisano di quanto abbiamo a domandare a colui, senza il quale nulla possiamo sperare, nulla possiamo fare.

### GIORNO CLXVIII.

Ferma Fede in Gesucristo vero Messia.

Jo. XVII. 25. 8.

Clino hanno conosciuto che voi mi avete mandato. (Jo. xvii. 25.) Lo hanno conosciuto con ferma Fede, e con una persuasione tanto sorte, quan o quella che si ha delle cose, delle qua i si ha

maggior sicurezza : Lo hanno veramente conosciuto. ( Ibid. 8. ) com'egli ha detto. Tutto è là dentro, e posto questo, tutto ne segue. Beati coloro, a' quali Gesucristo sa cotesta testimonianza. Esaminiamoci noi stessi sopra questa importante dispofizione del nostro cuore. Ascoltiamo San Paolo, che ci dice : Esaminate voi stessi, se siete in Fede, provate voi stessi. (1. Cor. x111. 5. ) Vedete quanto egli inculca : Esaminate voi Belli, provate voi stelli. Credete voi con piena certezza che Gesucristo sia veramente mandato da Dio? Qual ragione potrete voi avere di non crederlo? Non si sono veduti in esso tutti i contrasfegni che i Profeti, e i Patriarchi avevano dati di Christo che doveva venire? Non ha egli fatti tutti i miracoli che dovevano esser satti, e'n tutte le circostan-ze che dovevano sarsi, in testimonianza certa ch'egli era colui, che fi doveva attendere, e 'I vero Inviato di Dio.

Qual'altro ch'egli ha data agli Uomini una Morale si santa, sì pura, e sì persetta? E chi ha potuto dire com'egli: Io sono la Luce del Mondo? (Jo. VIII. 12.) Dove ritroveremo noi maggior carità verso gli Uomini; più santi esempi, un più bel modello di persezione; un' autorità più dolce, più infinuante, più serma; una maggior condiscendenza verso i deboli, verso i peccatori, persino a rendersene l'Avvocato, l'Intercessore, la Vittima? Tanto egli stesso espresso queste amabili parole: Venite da me, voi sutti ale siete oppress, e affiitti, ed so vi

SOPRA IL VANGELO. solleverò. Avvicinatevi, e imparate da me, che sono mansueto ed umile di cuere, e ri troverete il riposo dell'anime vostre; perchè il mio giogo è dolce, e 'l mio peso è leggiero. (Matth. xr. 28. 30.) É'necessario all' Uomo un giogo, una Legge, un' autorità, un comandamento; altrimenti, trasportato dalle sue passioni, suggirebbe a sestesso. Tutto ciò, che aveva a desiderare. è'l ritrovare un Padrone, come Gesucristo, che sapesse mitigare la violenza, e rendere il peso leggiero. Dove ritroveremo noi la consolazione, 'l motivo del co-raggio, e le parole di vita eterna, se non le ritroviamo nella sua bocca? Credete voi bene tutto cià? Questa è la prima

parte di questo esame.

Ma quando noi averemo detto: Sì, lo credo, lo confesso colla pienezza della Fede, della quale parla San Paolo: (Hebra. 22.) con una piena, e intera persuasione, (1. Thess. 1.5.) S. Giovanni verrà a direi colla sua divina, e impareggiabil dolcezza: In questo sappiamo di conoscerto, se osserviamo la sua Parola. Colui, che dice che lo conosce, e non osserva la sua Parola, è un Mentitore, e la verità non è in esso. E un poco dopo: Colui, che dice ch' egli dimora in esso, dee camminare, com' egli ha camminato, (1. Jo. 11. 3.4.6.) e seguire i suoi esempj. Con pura certezza, ve ne-sono che lo confessano colla bocca, e lo negano colle lor operazioni. (Tit. 1. 16.) E. San Giovanni ha detto : Miei cari Figliuoli, amiamo, non colla bocca, e colla lingua, ma in opere, e inverità. (1. Jo. FII.

188 MEDITAZIONE

18.) Siamo noi di quelli, o non ne siamo? Che abbiamo noi a rispondere a noi stessi sopra di ciò? Questa è la seconda parte, anche più essenziale della prima,

dell'esame che noi facciamo.

E la terza è la più importante di tutte: Se'l nostro cuore non ci riprende, e se camminiamo con confidenza avanti a Dio. ( 1. Jo. 111. 11. 19. ) Se proccuriamo di vivere dimodochè siamo i Figliuoli della Verità; per lo meno travagliamo a divenirli; e ne possiamo persuadere il nostro cuore alla presenza di Dio. Crediamo noi bene, che questo sia un dono di Dio, in conformità di questa espressione : la pace sia data a' Fratelli, e la carità colla Fede da Dio Padre, e da Gesucristo nostro Sienore? (Eph. vr. 23.) Dimedeche noi non abbiamo a gloriarlene, ma piuttosto ad umiliarci persino all' Inferno, perchè non abbiamo riferito del nostro, a quel tal qual principio di buone opere, se non miseria e povertà, e corruzione; e s'è un perdersi l'allontanarsi dalla virtù, e anche un perdersi molto più il presumerne.

Dopo di ciò più non resta, che 'l confessare i nostri peccati; non col perdersi di coraggio, e con disperazione, ma con una dolce speranza, perchè lo stesso san Giovanni ha detto: Che se confessiamo i nostri peccati, egli è sedele e giusto per perdonarci i nostri peccati, e per purificarci da ogni iniquità. (1. Jo. 1. 9.) Fedele e Giusto, non ch'egli ci sia debitore di cosa alcuna, ma perchè ha tutto promesso in Gesucristo. Dimodochè per poter sperare da esso

SOPRA IL VANGELO. 189 esso la nostra remissione, e la nostra grazia, basia il credere, ch' egli ha mandato Gesucristo, perchè ben costantemente non è mandato, che per essere col suo Sangue la propiziazione de'nostri peccati. (1. Jo. 1.)

# GIORNO CLXIX.

Dio Padre, e Figliuolo. Jo. xv11. 3.
5. 10. 21. 25.

On si può lasciare cotesta Divina Orazione di Nostro Signore, nè l' discorso che la precede, e ne ha, come si è veduto, sommistrata la materia. Si legge, e si rilegge cotesto discorso, quest' ultimo addio, questa Orazione di Gesustimi voti, sempre con nuovo gusto, e con nuova consolazione. Tutti i segreti del Cielo vi sono rivelati, e della maniera la più insinuante, e più affettuosa.

Qual è l' gran segreto del Cielo, se non l' eterna, e impenetrabile comunicazione fra l' Padre, il Figliuolo, e lo Spirito Santo l' Questo, dico, è l' segreto del Cielo, che rende beati coloro, che lo vedono, e non era per anche stato rivelato a persezione, ma Gesucristo qui ce lo rive-

la d'un'ammirabil maniera.

Chi dice un Padre, dice un Figliuolo; chi dice un Figliuolo, dice un eguale nella Natura, e chi dice un eguale nella Natura, tanto perfetta quanto quella di Dio, dice un eguale in ogni perfezione, dimodochè non rossa essere primo, e secondo,

Digitized by Google

190 MEDITAZIONI Se non per una santa, persetta ed eterna

origine.

Tanto Gesucristo ci sa intendere, quando domanda a suo Padre la chiara manifestazione della Gloria che aveva in esso, Apud te, appresso di voi, e nel vostro Seno, (Jn. xvII. 5.) prima che sosse il Mondo. La gloria ch'egli aveva nel Seno di Dio, non poteva essere che quella dello stesso Dio, la quale è la gloria del Figliuolo, essendo sempre, e precedendo tutto ciò ch'è stato satta; per conseguenza en ne è stata satta; per conseguenza ella è increata, è la stessa con quella del Padre. Così è, e diversamente esser non può. Il Figliuolo eguale a suo Padre, è nello

Perdonate, Signore, queste espressioni:
Sone Uomini che parlano. Quando si dice: Iddio non potrebbe, è lo stesso che dire; sarebbe cola indegna di Dio, e per conseguenza esser non può. Per cotesta ragione, in tutto, e per tutto, egli tratta da eguale con suo Padre: Tutto quello ch'è vostro, è mio, tutto quello ch'è mio, è vostro. (Jo. xvII. 10.) questo esprime una persetta egualità e da due parti; que-

SOPRAIL VANGELO. 191

Tho è più che se si dicesse di esser suo eguale, perchè è più il trattar da eguale
con esso sui, che il semplicemente enun-

ziare questa egualità.

Ma vediamo, quello ch' è Gesucristo per rapporto a noi. Egli è come suo Padre, nostra felicità: Il conosere suo Padre ed esso è per noi la vita eterna. (Jo. XVII. 3.) Dice perciò: Cosui, che noi ama, sarà amato da mio Padre, ed so lo amerò, e mi manisesterò ad esso. (XIV. 21.) Questo è il grand' essetto del mio Amore, con questo rendo gli Uomini eternamente sescici. E soggiugne: Colui, che mi ama, osserverà la mia Parola, e mio Padre lo amerà; e noi verremo ad esse, e vi faremo

la nostra dimora. ( Ibid. 23. )

Noi verremo, in società, mio Padre ed To. Chi mai lia potuto così rendersi eguale a Dio? Noi verremo, perchè non possia-mo venire l'uno senza l'altro. Noi verremo, perchè non è tutto avere il Padre, ma bisogna aver parimente Me. Noi verremo. Chi può venire nell' interno dell' Uomo, per riempierlo, e interiormente santificarlo, se non Dio stesso? Noi verreme in esso, e vi dimoreremo; saranno gli Uomini nostro comun Tempio, nostro comun Santuario: Noi saremo lor comune santificazione, lor comune selicità, lor comun vita. Che può egli dire di più chiaro per mettersi in egualità con suo Padre? La miglior maniera di dirlo è 'l dimostrarlo cogli effetti. O Uomo, che de-siderate voi? Di aver Dio in voi? E affinche lo abbiate appieno, mio Padre ed

MEDITAZIONI To verremo in quell'interno; se desiderate di avermi in voi, desiderando di aver-

vi Dio, Io sono dunque Dio. Così i Fedeli saranno Uno, perchè tutti averanno in essi il Padre e'il Figliuolo, e ne saranno il Tempio: Saranno Uno. dice Gesucristo, (Jo. XVII. 21.) ma sa-ranno Uno in Noi. Saremo il legame comune di lor Unità, perch' essendo mio Padre ed Io persettamente Uno, ogni Unità dee venire da noi, e noi ne siamo il legame come il principio.

Questa è la prima parte del segreto Divino; l'Unità perfetta del Padre, e del Figliuolo, oggidì perfettamente rivelata agli Uomini, per far loro intendere, quanto la loro unione dev'essere sincera, e perfetta, alla sua maniera, perchè ha per modello, e per legame, l'Unità assolutamente perfetta del Padre, e del Figliuolo, e la loro eterna, e inalterabile pace.

# GIORNO CLXX.

Dio Spirito Santo. Jo. XIV. 16. 17. 26.

7 Engasi ora allo Spirito Santo: Io pregherd mio Padre, ed Egli vi darà un altro Confolatore , per dimorare eternamente con voi. Un altro Consolatore; un Consolatore in vece di Gesucristo. S' egli è di minor virtù, e di minor dignità, piuttosto affligge che consola. Così un Consolatore in vece di Gesucristo, non è altro che un Dio per un Dio. E perciò se I Figlipolo viene in noi, vi dimora come

SQPRA IL VANGELO. 193 il Padre: Lo Spirito Santo vi dimora parimente, e vi è, ( Ibid. 17.) come il Padre e'l Figliuolo. Abita con esso loro nel nostro interno, com' eglino, vivifica. Noi siamo il suo Tempio, come lo siamo del Padre e del Figliuolo . Non sapete voi , dice San Paolo, che siete il Tempio di Dio, e'l suo Spirito abita in voi? ( 1. Cor. 111. 16.) Non sapete voi, che le vostre membra Sono il Tempio dello Spirito Santo che abita in voi, e nou siete di voi stessi? 1. Cor. VI. 19. ) Perche era Tempio non è di sestesso, ma del Dio che vi abita. Colui dunque, che dimora in noi, e vi è, secondo l' espressione di Gesucristo, come il Padre e "I Figliuolo, è Dio com' eglino lo sono; e se ardisco dirlo, fa in noi azione da Dio, quando vi abita e ci possede.

Egli v' insegnera ogni cosa, e vi sarà ricordare di quanto vi averò detto. (Jo. XIV. 26.) Comparirà egli agli occhi? Parlerà egli alle orecchie? No. Nell'interno egli tiene la sua scuola, e si sa intendere nell'intimo di noi. Questo è anche l' interno, nel quale il Padre parla, e dove s' impara da esso a venire al Figliuoso Chi può parlare in questo interno, se non colui che lo riempie, e vi opera, per volgerlo dove vuote, cioè Dio? Lo Spirito Santo è dunque Dio; ed è anche un'azione da Dio il parlare, e 'l fassi intendere

dentro il più intimo dell' Uomo.

Ho molte cose da dirvi; ma voi non potete per anche sostenerle; ma lo Spirito di verità verrà, che v'insegnerà il tutto. Ad esso sono riserbate le verità più alte, e Tom. IV. più nascoste, e gli è riserbato nello stesso l'aumentare le vostre sorze, per rendervene capaci. Chi lo può, se mon un Dio? Egli è dunque Dio.

E vi annunzierà le cose future. (Ibid. 13.) Vuol dire; ch'egli'è lo Spirito, che sa i Proseri; inspira ad essi nell'interno; soro discopre l'avvenire; perch'egli sa tutto, e quello ancora, ch'è più riserbato a Dio: Nulla dice, che quello ha udito. (Ib. 23.) Ma non ha indito diversamente dal Figliuolo di Dio; ha udito quello che ha ricevuto dalla sua eterna processione, come il Figliuolo ha udito quello, che ha rice-

vuto dall'eterna fua nascita.

Perchè bisogna intendere, che questo Spirito procede dal Padre d' una maniera tanto perfetta quanto il Figliuolo. Il Figliuolo procede per generazione; Spirito Santo come? Alcun Uomo vivente non può dirlo; ed io non sò fe possano esprimerlo gli Angioli stessi . Quello che io sò, quello ch'è certo, per L'espressione di Gesucristo, è, che se non è generato come il Figliuolo, è per modo di dire anche meno creato come noi. Egli prenderà del mio, ( Ibid. 14. ). dice il Figliuolo. Le Creature vengono da Dio, elleno non prendono da Dio; elfeno sono tratte dal niente; ma lo Spirito Santo prende da Dio, come il Figlinolo, ed è ugualmente tratto dalla fua Chanza. Non dicesi perciò che sia creano. No. Vi è un termine consacrato per esso; ed è ch' egli procede dal Padre. E vero, che il Figliuolo parimente ne proprocede, e se la sua processione ha un carattere espresso, ch' è quello di generazione, è bastante per rendergli eguale lo Spirito Santo, l'escludere ogni termine che mostri creazione, e sceglierne uno per esso, che gli possa esser comune col Figliuolo.

Se il Figliuolo è generato, perchè non lo è lo Spirito Santo? Non cerchiamo le ragioni di questa incomprensibile differenza. Diciamo solo: Se vi sossero molti Fighuoli, molte generazioni, il Figliuolo sarebbe imperfetto, la generazione sarebbe imperfetta. Tutto ciò ch' è infinito, tutto ciò ch' è perfetto, è uni-co: E il Figliuolo di Dio è unico perch' è anche persetto. La fua generazione rende esausta, se così si può parlare dell', infinito, tutta la secondità paterna. Che resta dunque allo Spirito Santo? Qualche cosa d'altrettanto persetto, benche meno distintamente conosciuto. Egli non n'è meno perfetto, per esfere meno distintamente conosciuto; poiche per lo contra-rio questo carattere non serve, che a mettere la sua processione fralle cose ignote di Dio, che non sono le meno perfette. Basta il sapere, ch'è unico, com'è unico il Figliuolo. Unico come Spirito Santo, come il Figliuolo è unico come Figliuolo, e procedente tanto nobilmente, e tanto divinamente quanto egli procede; poiche procede per esser posto in egualità con effo.

Quando perciò egli comparisce, gli viene attribuita un' opera eguale a quella del Figliuolo. Tanto è stato osservato sopra le parole del Salvatore: Quando farà vanuno, convincerà il Mondo sopra il peccato, sopra la giustizia, e sopra il giudicio. (Jo. xvi. 8.) Il che non è in conto alcuno inseriore alle operazioni del Figliuolo.

Se noi siamo diligenti nel raccogliere tuote l'espressioni del Figliuolo di Dio, vi ritroveremo un linguaggio, che porta seco equalmente fra queste divine Persone distinzione, ed unità, origine e indipendenza. Il Figliuolo è del Padre, il Padre è del Figliuolo, ognuno a titolo differente, ma a titolo eguale. Lo Spirito Santo é del Figliuolo, egl' è del Padre a simil titolo, e senza derogare alla perfezione. Il Padre lo manda, il Figliuolo lo manda, egli viene. Questo è il linguaggio mistico della Trinità, che non s' intende appieno, se non conciliando l'unità, e la distinzione, in una perfezione eguale. In questo l'espressioni di Gesucristo, che abbiamo vedute, tutte convengono; ed anche per adunarle egli ha espresso in ristretto : Battezzate in nome del Padre, e del Figliuolo, e dello Spirito Santo. ( Matth. XXVIII. 19. ) Tutto quello egli dice in un lungo discorso, si riferisce a questo. Ciò, che dice in questo, unisce tutto ciò che ha detto nel iuo dungo discorso.

E perchè ci parla egli di questi alti Mister, se non perchè vuole un giorno scoprirgli del tutto a noi? Prima d'inseguare appieno la verità, i Maestri co-

min-

Digitized by Google

minciano dal dire in generale a' loro Difcepoli, quello impareranno nella loro Scuola. Gesucristo comincia parimente dal dirci consusamente, quello ci mostrerà un giorno con ogni chiarezza nella sua gloria. Crediamo dunque, e vederemo; non ci spaventino le dissicoltà; siamo ancora ne preludi di nostra Scienza: non desideriamo di dimorare in questi primi elemeti; desideriamo di vedere, e intanto contentiamoci di credere.

#### GIORNO CLXXI

Effetto segreto dell' Orazione di Gesucristo sempre esaudito. Predestinazione de Santi.

E' Anche un altro Mistero prosondo l'effetto segreto della Orazione di

Nostro Signore.

Ecco un primo principio, che Gesucristo e' insegna risuscitando Lazzaro: Mio Padre, vi rendo grazie, perchè voi mi esaudite; so sò quanto a me, che voi mi esaudite sempre. (Jo. x1. 41. 42.) Checchè possa domandare a Dio, quando anche sosse la risuscitazione di un morto di quattro giorni, e di già putresatto, egli è certo di ottenerlo. E per mostrare l'essiscata di sua Orazione, comincia col rendimento di grazie, di essere stato ascoltato.

E' vero che nell' Orto degli Ulivi fece questa Orazione: Mio Padre, se lo volete, se questo è possibile, allontanate da

TOS. MEDITAZIONI me questo calice; pure la vostra volontà abbia il suo compimento, el non la mia ... ( Matth. xxvi. 39. Luc. xxii. 42. ) Maqueste parole fanno vedere, che la fua domanda non era, che condizionata. E per mostrare, che, se avesse voluto farla affoluta, sarebbe stato: esaudito, basta l'udire quello dice egli stessa a San, Pietro, quando egli prese a disenderlo colla spada, e percosse uno di coloro, che venivano a prenderlo: Non possi io, disse allora, pregar mio Padre, ed egli mi manderabbe più di dodici legioni de Angioli? ( Matth. xxvi: 53. ) Sapeva dun-que, che se lo avesse domandato, l' averebbe ottenuto; e che suo Padre averebbe fatto quando fosse stata la sua volontà . Egli è dunque sempre esaudito, checch' egli domandi, quando anche foisero dodici legioni di Angioli, per liberarlo dalle mani de suoi nemici; quando anche sosse, come si è detto, la risuscitazione di un morto, il di cui cadavere cominciasse a tramandar mal' odore.

Crediamo noi, ch'egli sia meno potente, e meno ascoltato, quando domanda a suo Padre, quello che dipende dai nostro libero arbitrio? Non lo domanderebbe, se non sapelle, che tutto ciò è in podestà di suo Padre e che non ne riceverebbe la negativa, come d'ogni altra cosa. E perciò quando dice: Simone, Simone, ho pregato per voi, affinche non manchi la vostra fede, (Jo. XXIII 311 32.) alcuno non dubita, che la sua Orazione non abbia avuto il suo effetto nel proprio tem-

**₽**0 ⋅.

SOPRA IL VANGELO. po. Chi dubitera dunque, che non l'abbia in tutti gli altri Appostoli, per li quali ha pregato : Vi prego, che sieno Uno in noi; ( so. xvII. II. 23. ) ed ancora : Non vi prego di trarli dal Mondo, ma di preservarli da ogni male ; ( Ibid. 15. ) e in generale in tutti coloro per li quali ha detto con volontà sì determinata: Mio Padre, voglio, che coloro i quali a me avete dati, fieno meco, e vedano la mia gloria -Diraffi che alcuno di coloro per li quali ha fatta questa preghiera, dovesse perire, o non essere con esso lui, e non vedere la fua gloria? Si potrebbe dire parimente, che non ostante tutta l'orazione, che aveva fatta per San Pietro, vi fosse luo-go di dubitare, se avesse a mancare la sua fede. Non sia mai che un tal dubbio entri in un cuore Cristiano.

Tutti coloro per li quali egli ha domandati certi effetti, gli riceveranno. Averanno, dico, la fede, la perseveranza nel bene, e la persetta liberazione dal male, se Gesucristo tutto ciò domanda. Se avesse pregato di una certa maniera pel Mondo, per cui dice: ch'egli non prega, (Jo.xvII. 9.) il Mondo non sarebbe più Mondo, e si santificarebbe. Tutti quelli dunque per li quali ha detto: Santificateli in verità, (Ibid.

17.) faranno in verità fantificati.

Non nego la bontà, ond' egli è mosso per tutti gli Uomini, nè i mezzi che loro prepara per la loro salute eterna nella sua general provvidenza: Perchè non vuole, che alcuno perisca, e attende tutti i peccatoni al pentimento. (2. Petr. 111. 9.) Ma. Per.

per quanto grandi sieno le intenzioni, ch' egli ha sopra tutto il Mondo, vi è un certo riguardo particolare, e di preserenza,

forra un numero, che gli è noto. Tutti coloro, ch' egli così risguarda, piangono i loro peccati, e fono convertiti nel loro tempo. Quando ebbe perciò gettato sopra San Pietro lo sguardo favorevole, egli si strusse in lagrime; e quello su l'effetto della orazione, che Gesucristo aveva fatta per la stabilità della sua Fede. Perch'era duopo in primo luogo farla rivivere, e nel suo tempo renderla ferma, per durare sino al fine. Lostesso è di tutti coloro, che suo Padre gli ha datt di una certa maniera : E di quelli egli ha. detto: Tutto ciò, che mio Padre mi dà, viene a me: ed io non rigetto colui, che vi viene; perche sono venuto nel Mondo, non per fare la mia Volontà, ma per fare la Volontà di mio Padre, e la Volontà di mio Padre è, che io non perda alcuno. di coloro, ch' egli mi ha dati , ma che gli rifusciti nel giorno estremo . (Jo. vi. 37, 39.)

E perche ci fa egli entrare in queste sublimi verità? Forse per turbarci, per ispaventarci, per gettarci nella disperazione, e per fare che si agiti sestesso, dicendo; son io degli Eletti, o non ne sono? Vada lontano da noi un sì sunesto pensiero, che ci sarebbe penetrare ne' segreti consigli di Dio; e frugare, per dir così, persino nel suo seno, e scandagliare l'abisso

profondo de' suoi eterni decreti.

E' disegno del nostro Salvatore, che contemplando cotesto sguardo segreto, che get-

ta.

ta sopra il Vangelo. zor ta sopra coloro, ch' egli conosce, e suo Padre gli ha dati con una certa scelta, e riconoscendo ch' egli li sa condurre alla loro eterna salute per mezzi che non gli mancano, impariamo in primo luogo a domandarli, e ad unirci alla sua orazione, a dire con esso lui: Preservateci da ogni male: (Matth. vi. 13.) O come parla la Chiesa: Non permettete che siamo separati da

sa: Non permettete che siamo separati da voi; se la nostra volontà vuole suggire, non lo permettete. Tenetela sotto la vostra mano, cambiatela, e conducetela a voi.

Questa è dunque la prima cosa che Gesucristo ci vnol insegnare. Non appartiene a noi l'informarci, o il turbarci sopra il segno della Predestinazione, ma a noi appartiene il pregare. E a fine di farlo come si deve, la seconda cosa, che ci vuol insegnare, è di abbandonarci alla sua bontà. Non che non sia necessario l'operare, e l'affaticassi; o sia permesso l'abbandonarsi contro gli ordini di Dio alla negligenza, o a pensieri temerari, ma operando con tutto il nostro cuore, bisogna sopra ogni cosa abbandonarsi a Dio solo per il tempo, e per l'etemità.

Mio Salvatore! Io mi vi abbandono, vi prego di rifguardarmi collo fguardo speziale, e non lasciarmi effere dell' inselice numero di coloro, che voi odierete, e vi odieranno. Cosa orribile da pronunziarsi! Mio Dio, liberatemi da sì gran male: Io vi metto fralle mani la mia libertà inserma, e vacillante, e non voglio mettere

la mia confidenza che in voi.

L'Uomo superbo teme di rendere la fina

MEDITAZIONT
falute troppo incerta, se non la tiene insurano, ma s'inganna. Poss'io afficurarmi sopra mestesso? Mio Dio! Sento che la mia volontà mi sugge ad ogni momento, e, se voleste rendermi il solo padrone della mia sorte, ricuserei un potere sì pericoloso alla mia debolezza. Non mi si dica dinque, che questa dottrina di grazia, e di preserenza mette l'Anime buone in disperazione.

Come! Si pensa assicurarmi di vantaggio, rimettendomi a mestesso, e abbando-

nandomi alla mia incostanza!

No, mio Dio, io non vi acconfento. Non posso ritrovar sicurezza, che abbandonandomi a Voi. E tanto più ve ne ritrovo, quanto coloro, a'quali voi da te la considenza di abbandonarsi affatto a voi, ricevono nel dolce istinto il miglior contrassegno, che si possa avere sopra la terra della vostra bontà. Aumentate dunque in me questo desiderio, e sate entrare conquesto mezzo nel mio cuore la beata speranza di ritrovarmi alla sine in cotesso numero eletto.

Non sono, dice Davide, (Psal. xxxII.. 16. 17. 18. 19. Psal. cxLvI. 10. 11.) dice Salomone: Non sono, nè le buone armi, nè un buon cavallo; non è nè il nostra arrozza, nè la nostra spada, nè la nostra destezza, nè la forza delle nostremani, che ci salvano in un giorno di battaglia; maila protezione dell' Altissimo. (Ptovi xxI. 31.) Quando io averò preparato il mio cuere, bilogna ch' egli regga à miei passi. (Prov. xvI.

SOPRA IL VANGELO. 203

EVI. 19.) Non sono più potente che i Re, il cuore de' quali è nelle sue mani, e gli volge ovunque vuole. (XXI. I.) Si renda padrone del mio! Mi ajuti col suo soccorso, che mi sa dire: Ajutatemi, e saro salvo. (Psal. cviii. 117.) E ancora: Guaritemi, e sard guarito: (Jerem. XVII. 14.) E ancora: Convertitemi, e sard convertito, perchè dopo che voi mi avete convertito, ho satto penitenza; e dopo che mi avete mosso, io mi sono percosso il ginocchio. (XXXI. 18: 19.)

### GIORNO CLXXII.

#### Conclusione -

## Unirsi a Gesucristo.

El fine di queste ristessioni, prego co-loro, che ho proccurato ajutare con questo Discorso, di rendersi superiori, none dirò solo a'miei pensieri, che nulla sono, ma a tutto ciò che lor può essere presentato dal Ministero dell' Uomo; e ascoltando unicamente quello che Iddio loro dirà nel cuore sopra cotesta orazione, di unirvisi con Fede - Perchè veramente si chiama pregare per Gesucristo, e in Gesucristo, l'unirsi in ispirito con Gesucristo pregando, e l'unirst per quanto si può all'effetto di questa Orazione. Ora l'effetto du questa Orazione è, ch'essendo uniti a Gesucristo Dio, e Uomo, e per esto lui a Dio suo Padre, ci uniamo in essi con tutti 1. Fedeli, e con tutti gli Uomini, per

non effer più, per quanto è in noi, che una stess' Anima, e uno stesso Cuore.

Per dar compimento a quest' opera di Unità, non dobbiamo più considerarci che in Gesuccisto. E dobbiamo credere che non cada sopra di noi il minor lume della Fède, la minor scintilla dell' Amore di Dio, che non sia tratta dall' Amore immenso che il Padre Eterno sia pe'l suo Figliuolo; perchè cotesto stesso Figliuolo, nostro Salvatore, essendo in noi, l' Amore onde il Padre lo ama, si stende anche sopra di noi per una essusione di sua bontà. A questo va a terminarsi tutta l'Orazione di Gesucristo.

In questo spirito noi possiamo, e dobbiamo concludere tutte le nostre Orazioni colla Chiesa: Per Gesucristo nostro Signore. Per Dominum nostrum Jesum Christum. Perche non avendo a domandare a Dio, che gli essetti del suo Amore, noi gli domandiamo veramente per Gesucristo, se crediamo con una serma, e vera Fede, che siamo amati da esso per una essussione dell' Amore ch'egli ha per il suo Figliuolo.

Questo è tutto il fondamento della pietà, e della confidenza Cristiana. Questo, dico, n'è tutto il fondamento; il credere cioè, che l'Amore immenso, che il Padre Eterno ha per il suo Figliuolo inquanto Dio, gli sa amare l'Anima Santa, che gli è si strettamente, e sì sostanzialmente tanto unita, quanto ii Corpo Sacro, e Benedetto, ch'ell'anima; cioè la sua Umanità intera, e l'amore, che ha per tutta la Persona, ch'è Gesucristo Dio, e Uo-

SOPRATL VANGELO. 205 e Uomo, fa ch' egli ami parimente tuttele membra, che vivono in esso, e del suo

Spirito vivificante.

Crediamo dunque, che come Gesucristo è amato con un Amor gratuito; con un' Amor prevenente, l'Anima Santa, ch'è unita al' Verbo di Dio, null' avendo fatto, che le traesse cotesta Unione ammirabile, ma cotesta Unione avendola prevenuta, noi siamo amati parimente con un Amore preveniente, e gratuito. In som-ma, come dice Sant' Agostino: La stessa grazia che ha fatto Gesucristo nostro Capo, ha fatte tutte te sue Membra : Noi siamo fatti Cristiani per una conseguenza della medesima grazia, che ha satto Cristo. Ogni volta dunque, che noi diciamo: Per Dominum nostrum Jesum Christum: Per nofro Signor Gesucristo; e lo dobbiamo dire ogni volta, che facciamo orazione, o ineffetto, o in intenzione, non essendovi altro Nome, per cui dobbiamo essere esauditi: (Act. rv. r2.) Ogni volta dunque, che noi lo diciamo, dobbiamo credere, e conoscere, che siamo salvati per grazia, unicamente per Gesucristo, e per li suoi. meriti; non che noi siamo senza merito, ma perchè tutti i nostri meriti sono suoi doni, e quello di Gesucristo ne sa tutto. il valore, perchè è il merito di un Dio, e per conseguenza infinito.

Così bisogna far orazione per Gesucristo nostro Signere; e la Chiesa, che lo sa sempre, si unisce con questo a tutto l'esfetto della Divina orazione, che abbiaino ascoltata. S' ella celebra sa grazia, e la

glą,

gloria de' Santi Appostoli, che sono i Cappi del gregge; ella riconosce l'effetto dell'orazione, che Gesucristo ha fatta distintamente per essi. Ma i Santi, che sono consumati nella gloria, non sono meno stati compresi nel fine, e nell'intenzione di Gesucristo, ancerche non gli abbia espressi. Chi dubita ch'egli non vedesse tutti coloro, che suo Padre gli aveva dati in quali egli si andava a sacriscare con un particolar amore?"

Entriamo dunque con Gesucristo, e in Gesucristo nella fabbrica di tutto il Corpodella Chiesa, e rendendo grazie con essa per via di Gesucristo, per tutti coloro che sono consumati, domandiamo il compimento di tutto il Corpo di Gesucristo, di tutta la Società de' Santi. Domandiamo nello stesso i tesso con considenza, di ritrovarci noi stesso posti nel numero beato: non dubitando, che la grazia non ci siaconcessa, se perseveriamo nel domandarla per misericordia, e per grazia, cioè per il merito del Sangue, ch' è stato versato per noi, e di cui abbiamo il Sacro pegno nella Eucaristia.

Dopo cotesta Orazione andiamo con Gefucristo al Sacrificio, e avanziamoci conesso lui verso i due Monti, degli Ulivi, e del Calvario. Andiamo, dico, a quel due Monti, e passiamo dall'uno all'altro, da quello degli Ulivi, ch'è quello dell'agonia, a quello del Calvario, ch'è quello della mate; da quello degli Ulipo, ch'è quello in cui si combatte, a quello. lo del Calvario, in cui si trionsa spirando, con Gesucristo; da quello degli Ulivi, ch' è il Monte della rassegnazione, a quello del Calvario, ch' è il Monte dell' attual Sacrissicio. In fine da quello in cui si dice: Non la mia volontà, ma la vostra; (Luc. XXII.422) a quello; in cui si dice: Metto il mio Spirito nelle vostre mani. (XXIII.46.) E per dir tutto in una parola; da quello in cui si viene a prepararsi a tutto, a quello in cui si viene a prepararsi a tutto, a quello in cui si viene a prepararsi a tutto, a quello in cui si viene a prepararsi a tutto, a quello in cui si viene a prepararsi a tutto, a quello in cui si viene a prepararsi a tutto, a quello in cui si viene a prepararsi a tutto. Se succisio del Padre, e collo Spirito Santo pre Secoli de' Secoli. Amen

Il Bine delle Meditazioni

A V-

# AVVERTIMENTO.

June Discorsi feguenti, l'uno sopra la Vita nascosta in Dio; e l'astro popra l'Atto di Abbandonamento a Dio, e le Orazioni per prepararsi alla Santa Comunione, e alla Morte, sono stati dal su Monsignore Vescovo di Meaux alla istanze di Madama di Luymes, e di Madama d'Albert sua Sorella, la, ch'erano allora Resigiose nella Bandia di sovarre sotto la sua particolar din rezione. Queste due divote Vergini passarono poi nel Monisterio di Torcy, Diocesi di Parigi, di cui Madama di Luynes era divenuta Piora, e dove amendue sono morte, L'Istruzione sopra la Lettura della Scrittura Sacra è stata satta per le Resigiose, e per le Comunità di Vergini della Diocesi di Meaux. Vi si vede quanto il gran Vescovo credeva cotenta Lettura utile a tutti i Fedeli.

## DISCORSO

## LA VITA NASCOSTA

## IN DIO.

Voi siete morti, e la vostra Vita è nascosta in Dio con Gesucristo. Quando Gesucristo, chi è la Vostra vita, apparirà, allora voi apparirete con esso lui in gloria. Ad Coloss. C. M. 1. 3. 4.

to. Vi siete morti. A che? Al peccato. Vi siete morti per il Battesimo, per la Penitenza, per la Professione della Vita Cristiana, della Vita
Religiosa. Siete morti al peccato, e come dunque potreste ora vivervi? (Roma-

Moritevi dunque per sempre, e senzaritorno. Ma per morire persettamente al peccato, sarebbe duopo morire a tutte le nostre prave inclinazioni, a tutta la lusinga de sensi, e dell'orgoglio, perchè tutto ciò nella Scrittura si appella Peccato, perchè viene dal peccato, perchè inclina al peccato, perchè non ci permette l'essere interamente senza peccato.

Quando dunque averà il suo compimento cotesta espressione di San Paolo: Voi siete morti? In qual parte avventurata di

no-

DISCORSO nostra vita? Quando saremo noi senza peccato? Mai nel corfo de quelta vita; poiche abbiamo sempre bisogno di dire : Perdonateci i nostri peccati. A chi dunque parla San Paolo, quando dice : Voi fiete morti? Forse agli Spiriti beati ? Son eglino morti, e non fon eglino per lo contrario nella terra de' viventi? Senza dubbio : Ad effi non ha detto San Paolo , siete morti. Lo ha detto a noi; perchè quantunque sia in noi qualche residuo di peccato, il peccato ha ricevuto il colpo mortale. La concupiscenza del male resta in nor, e dobbiamo combattere contro di essa in tutto il corso di nostra vita. Ma è ella tenuta da noi atterrata, abbattuta, annichilata? Lo doveremmo, lo possiamo colla grazia di Dio, e allora ella riceve il colpo mortale. E se nel tempo della battaglia, ci dasse qualche pecossa, non cesferemmo di gemere, di umiliarci, e direcon San Paolo: Chi mi libererà da questo. corpo di morte? ( Rom. vir. 24.) Voi ne siete dunque liberate, anime cristiane! Voi ne siete liberate in isperanza, e in voto. Voi siete morte. Altro non vi è necessario, che un impenetrabile ritiramento per servirvi di sepolero; altro non vi è necessario, che un drappo funerale, un velame ful vostro capo, un sacco sopra il vostro corpo, dal quale sieno banditi per sempre tutti i contraffegni del fecolo, tutte le insegne della vanità. Così è; voi siete morte, e la vostra vita è nascosta. Questa non è dunque una morte intera, quanto dice-

va San Paolo: Se Gesucristo è in voi, il vo-

SOPRA LA. VITA ec. 211

stro corpo è morto a cagione del peccato, (Rom, viii. 10.) che vi ha regnato, e del quale vi sono ancora gli avanzi; Ma il vostro Spirite è vivo a cagione della giustizia, che è stata sparsa nel vostro cuore colla carità. A cagione di cotesta vita della giustizia S. Paoio oggi ci dice: E la vostra vita è na-

scosta in Dio .

O fomma felicità! Somma tranquillità! Libero da' giudici umani, non si stima più per vero se non quello che Iddio vede in noi, quello ch'egli ne sa, quello ch' egli ne giudica. Iddio non giudica come l'Uomo, l'Uomo non vede che il volto; che l'esteriore ; Iddio penetra nel fondo de cuori. Itidio non si cambia come l'Homo; il suo giudizio non ha incostanza; egli è l'unico sopra di cui si dee sar sondamento. O somma felicità! O fomma tranquillità! Nonresta più abbagliato dalle, apparenze, si ha scosso il giogo delle opinioni, si vive unito alla verità, e non si dipende che da essa. Sono lodato, sono bialimato, sono tenuto per indifferente, son disprezzato, non: sono conosciuto, o sono posto in dimenti-canza. Tutto ciò non mi muove, non nesono meno quello che io sono. L'Uoma. vuol far da Creatore; mi vuol dare un elsere nella sua opinione o nell'altrui; ma l'essere che mi vuol dare, è un niente. Perchè, cosa è un essere, che mi vuol esser dato, e nulladimeno non è in me, se non una illusione, un' ombra, un' apparenza, cioè, in sostanza, un niente ? Cosa è la mia ombra, che sempre mi segue, ora di: dietro, ora accanto? E' forse il mio esse-

Discorso re, o qualche cosa del mio effere? No. Ma quest'ombra sembra camminare, e muoversi meco. Per questo ella nemmeno è il mio essere. Lo stesso è del giudizio degli Uomini, che vuol feguirmi dappertutto, dipignermi, figurarmi, farmi muovere a suo capriccio, e crede con questo darmi una sorta di effere; ma in sostanza, ben so conoto, non è che un'ombra, una luce instabile, che mi prende ora da un lato, ora da un altro, allunga, impiccolisce, aumenta, diminuisce l'ombra che mi segue, la fa comparire in diverse maniere alla mia presenza, e la fa anche sparire col ritirarfi affatto, senza farmi perdere nulla del mio. E che cosa è l'immagine di mestesso, che io vedo ancora più espressa, e in apparen-za più viva nell' acqua corrente? Ella si confonde, e sovente cancella sestessa, spavisce quando è torbida l'acqua. Che ho io perduto? Null' affatto, se non un inutile intertenimento. Così sono le opinioni, le voci, i giudizi stabili, se volete, co'quali gli Uomini avevano voluto darmi un effere a lor modo. Pure non folo io vi poffavo il tempo come a un giuoco, ma ancora mi arrestavo come a cosa seriosa e vera, e l'ombre e l'immagine fragile, mi turbavano, e m'inquietavano nel cambiarfi, e credevo perdere qualche cosa. Ora, difingannato da un errore, onde non dovevo mai lasciarmi sorprendere, ed anche meno vincermi, mi contento di una vita nascosta, e acconsento, che il Mondo mi lasci quale io sono. Quanta allora è nostra tranquillità! Diciamolo ancora; quanta è la nostra felicità!

O Domo, che mi lodate, che volete voi far dime? Io non parlo di voi. Uomo maligno, che mi lodate con artificio da un canto, per mostrare il mio debole dall'altro; o mi date freddamente delle deboli, e insipide Iodi, che sono peggiori de' biasimi; o mi lodate con forza, forse per trarmi dell'invidia, o per condurmi dove voi volete coll' adulazione; o per far dire, che io amo d'esser lodato, e aggiugnere questo esser ridicolo (maggiore di tutti) agli altri, che di già sono in me. Io non parlo di voi, Lodator debole, o maligno: Parlo a voi, che mi lodate con sincerità, e a voi domando, che volete voi far di me? Nascondermi i miei difetti? Impedire il correggermi? Rendermi pazzo di mestesso? Gonfiarmi del mio merito preteso? Con questo sarmelo perdere, o trarre contro di me tre, o quattro volte dalla bocca del Salvatore la terribil Sentenza: In verità, in verità ve le dico; hanno ricevuta la lor ricompensa. Tacete voi, Amici pericolosi. Mostratemi piuttosto le mie debolezze, o cessate per lo meno d'impedirmi di starci attento, rendendomi stordiro collo strepito di vostre lodi. Ah! Ho pur poco bisogno di essere avvertito delle virtù, che sono da voi vantate! Io non ne parlo, che troppo a mestesso; io non discorro d'altro. Ma ora voglio cambiar maniera. La mia vita è nascosta; e s'è qualche bene in me, Iddio ve lo ha posto; egli ve lo conserva, lo conosce; questo basta per me; non voglio essere conosciuto da altri, che da lui. Voglio nascondermi a mestesso . InDissorso

Infelice l'Uomo che si consida nell'Uomo, e da essoattende la sua gloria; per confeguenza infelice l'Uomo, che si consida, o si compiace di sesseso, perch' egli stesso non è che Uomo, e Uomo intorno a se più ingannato, e più ingannatore, che tutti gli altri. Tacete dunque, o ingannatori, che mi sate sì grande agli occhi miei. La mia vita è nascosta; e se io vivo veramente di questa vita Crissiana, onde San Paolo mi parla, io non lo sò, io lo spero, io lo presumo dalla bontà di Dio, ma

non lo posso sapere con certezza.

Sono bialimato, sono disprezzato, sono posto in dimenticanza. Qual è più duro al-la Natura, o piuttosto all'Amor proprio? Non so. Che importa al Mondo chi voi siate, dove siate, o ancora che voi siate? Questo gli è indifferente; nenuneno vi si pensa. Forse: amerebbesi meglio di esser tenuto per qualche cosa, comparire biasimato, ch'essere il puro niente, ch' è lasciato da parte. Voi non siete fatto, vi vien detto, per questa obblivione del Mondo. per questa ofcurità, nella quale passate la vostra vita, per queste nullità di vostra persona, (s'è permesso di parlar cosi,) woi eravate nato per ogni altra cosa, o meritavate ogni altra cosa; perchè non occupate voi qualche posto come Costui, come Costei, che null'hanno nella lor persona, the sia superiore alle vostre qualità? Ma per chi volete voi, che l'occupi? Per me o per altri? S'è solo per gli altri, non ne ho dunque bisogno per me; io non ne vorrei, se sossi posto in paragone cogli al-

SOPRA LA VITA ec. rri. Ma non è egli molto più vero il considerare mestesso, per rapporto a mestesso, che l'eattaccarmi vilmente all'altrui opinione, e farne dipendere la mia felicità? Andate, lasciatemi godere della mia vita nascosta. Che son io, se nulla sono, che per relazione agli altri Uomini tanto indegni quanto fon io? Se per esser felice ognuno ha disogno della stima, e dell' altrui suffraggio, tutto il Genere Umano, che altro è, se non una turba di poveri, e di miserabili, che credono poter arricchirsi gli uni sopra gli altri, benche ognuno vi conosca, che mon ha cosa alcuna per se, e tutto vi sia di prestanza.

Voi volete che io faccia dello strepito nel Mondo, che io sia in un posto riguardevole; in somma che si parli di me. Come dunque? Affinche io dica come saceva il Conquistatore stralle satiche immense, che gli cagionavano le sue conquiste: Quanti mali! Per sar parlare gli Ateniesi, per sar parlare gli Uomini, che io disprezzo in particolare, e comincio a stimare quando si adunano per sar dello strepito di ciò che io saccio? Ah! Anche una volta; quello che io saccio? Ah! Anche una volta; quello che io faccio è poco, s' è necessario il tumultuoso concorso degli Uomini, e l'adunamento di capricciosi giu-

dizi per darvi del pregio.

Non è dovere, che siate seppellito con questo merito, e colle altre distinzioni di vostra persona. Fate comparire i vostiti talenti, perchè sotterrarli, e nasconderli? Di quali talenti mi parlate? E a

Digitized by Google

chi volete gli faccia comparire? Agli Uomini? E' questo un degno oggetto de' miei voti? Che sarà dunque della Sentenza di San Paolo; se io ancora piacessi agli Uomini, non farei servo di Gesuctisto? Ma in oltre, avanti a quali Uomini volete voi che io comparisca? Avanti agli Uomini vani; e pieni di sestessi Uomini Virtuosi, e pieni di Dio? I primi meritano eglino che si cerchi di piacere ad essi? Se gli altri meritano, che loro si piaccia, meritano anche più che s' imitino. Estinguiamo dunque con essi ogni desiderio di piacere ad altri che a Dio.

Volete che io mostri i miei talenti. Quali talenti? Forse la vera, e soda virtù, che non è altro se non la pietà? Anderò io dunque coll' Ipocrita a suonar la tromba avanti a me? Farò Orazione per le strade, ne' canti delle viecroci, a fine di esser veduto? Disfigurerò il mio volto, e farò comparire il mio digiuno con un mesto pallore? Metterò io in dimenticanza in somma la Sentenza di Gesu-cristo? Guardatevi; dacchè, mio Salvatore? Dal commettere il peccato? Dallo scandalezzare il prossimo? Non vuol dir questo colla presente espressione. Guardatevi da un maggior male dello stesso peccato, guardatevi dal produrre la voltra Giustizia avanti agli Uomini, per esserne veduto, altrimenti non averete ricompensa dal vostro Padre Celeste, Le Virtù, che si vogliono far palesi, sono vane, e false virtu; amasi il nasconder le vere, per-

SOPRA LA VITA ec. perchè vi si cerca il proprio dovere, e non l'altrui approvazione, la Verità, e non l'apparenza, la soddissazione della coscienza. e non degli applausi, ad essere persetto, e felice, e non a farsi veder tale agli altri. Colui, al quale non basta l'esser persetto, e felice, non sa cosa sia felicità, e persezione. Coteste virtà, cotesti rari talenti, che volete ch'io palesi, sono dunque quelli che il Mondo apprezza, lo Spirito, la Grazia, il sapere, l'eloquenza, se lo volete, la saviezza del governo, la destrezza nel maneggiar gli animi, cioè il più sovente, la destrezza nell'ingannar gli Uomini, il guidarli per via delle loro passioni, per via di loro interessi, il tenerli a bada colle speranze. Ah! Son io fatto per questo? Ah! Sono dunque poca cosa? Ah! Cotesti talenti sono vili, e di poco peso! E' forse la pena de' caricarmi dell' altrui cura, di mendicare la loro stima, di ascoltare i loro importuni discorsi? Di lusingare le loro passioni? Di soddisfarle alle volte? D'ingannarli il più sovente ? Perche quello è quello che si dinomina governar gli Uomini; questo si dinomina superiorità di genio, potenza, autorità, credito; e per questo io mi caricherei avanti agli Uomini di cure infinite, di mille dispiaceri verso mestesso, e avanti a Dio di un terribil conto? Chi vorrebbe farlo, se non fosse ingannato dalle opinioni umane? O chi vorrebbe far mostra di questi vani talenti, se confiderasse, che altro non sono se non l'esca della vanità, l'alimento dell'Amor proprio, la materia de' fuochi eterni? Al! La mia vita fia nascosta per essere soggetta a queste illusioni. Tomo IV.

218 Discorso

Dite quello volete, è bello il saper costrignere la stima degli Uomini, il farsi un posto, nel quale si saccia osservarsi, oppure se vi si è, a cagione del suo merito, della sua nascita, della sua desterità, in qualunque altra maniera, il mostrarvi tutte le ricchezze di un bel naturale, di un grand' ingegno, di un genio felice, e'l vincere alla fine l'invidia, o il farla tacere. Questo è un fumo, diceva un cert'Uomo, ma egli è dolce. É' il profumo, è l' incen-to degli Dei della terra. E' egli parimente quello del Dio del Cielo? Se ne crede egli più grande, più felice per essere lodato, e adorato, ha egli bisogno di questo incenso? E lo esige egli dagli Uomini, e dagli Angioli per altra ragione, che perch' è loro bnono, l'offerirlo ad esso? E che dic' egli a coloro, che si fanno tanti Dei colla lor vanità? Se non ch'egli spezzerà la lor fragile immagine nella Città Santà, e la ridurrà al niente . (Psal. LXXII. 20.) asfinchè non siglori alcuna carne avanti ad esfo, e ogni creatura confessi, non esservi altri che lui, il quale sia. E quanto a coloro, ch' egli ha fatti tanti veri Dei in qualche maniera, imprimendo sopra la loro fronte un carattere di sua potenza; i Principi, i Magistrati, i Grandi della terra, che dice loro dall'alto del suo Trono, e nel seno della sua verità eterna: Io ho detto; voi siete Dei, e siete tutti Figliuoli dell'Altissimo; ma morirete come gli Uomizi, e come han fatto tutti i Grandi. (Psal. LXXXI. 6.7.) Perchè alcuno non n' è sugzito: Terra, e polvere, perchè insuperbirvi? (Eccl.

SOPRA LA VITA ec. (Eccl. x. 9.) Lasciatemi dunque esser Terra, e cenere agli occhi miei; Terra, e cenere nel Corpo, benchè sia bello, e sano; anche più Terra, e cenere al didentro dell' Anima, cioè un puro niente d' ignoranza, d'imprudenza, di leggerezza, di temerità, di presunzione, di corruzione, di debolezza, di vanità, di orgoglio, di gelosia, di viltà, di menzogna, d'infedeltà, di ogni sorta di miserie; perchè se non ho tutto ciò nell' estremità, ne ho i principi, e le semenze, ne sento alle occasioni gli effetti funesti. Io resisto nelle deboli, e piccole tentazioni, per orgoglio piuttosto che per virtù, e vorrei ben poter dire a mestesso che sono qualche cosa, un grand' Uomo, una grand' Anima, un Uomo di coraggio, e di caore; ma chi mi ha detto, se io mi sosterrei, se sossi più alto? Forse perchè sarò vano a pubblicarmi, e temerario ad innalzarmi, Iddio si credera obbligato a darmi degli ajuti straordinari? Ecco dunque i talenti, che voi volete da me manisestati, le mie debolezze, le mie viltà, le mie imprudenze; no, no, la mia Vita è nascosta. Lasciatemi, diminuire a gli occhi del Mondo, come a' miei . Lasciate che io conosca il poco che sono, poichè non ho che questo unico mezzo di correggermi de'miei vizj. Gli occhi aperti sopra mestesso, sopra i miei peccati, e sopra i miei difetti, in somma sopra la mia indegnità; goderò sotto gli occhi di Dio della giustizia, che mi fa il Mondo, col biasimarmi, collo screditarmi, col lacererami, s' egli vuole, col disprezzarmi; col met-

ter-

termi in dimenticanza, se lo ama meglio, e col tenermi per indisferente, per un nulla rispetto ad esso; (e piacesse a Dio;) perchè potrei sperare con questo di dive-

nire qualche cola avanti a Dio. E la mia Vita è nascosta in Dio. Nascosta in Dio, qual Mistero! Nascosta nel Seno della Luce, nel principio di vedere. Si, l'alta, e inaccessibil luce mi nasconde il Mondo, mi nasconde al Mondo, e a mestelso. Non vedo che Dio. Non sono xeduto che da Dio, io m' immergo tanto intimamente nel suo Seno, che gli occhi mortali non mi possono seguire. Dal canto mio, non posso stornarmi da sì degno. da sì dolce oggetto. Attaccato alla verità, non ho più occhi per la vanità, così doverei essere, se vi è in me qualche cosa di Cristiano; così voglio essere. O Dio, gli occhi miei indeboliscono, si abbagliano, li confondono a forza di guardare in alto. Gli occhi miei mancano, o Signore, mentre io spero in voi. (Isaj. XXXVIII. 14. Psal. LXVIII. 4. ) O Signore, sostenete questi occhi mancanti, arrestate i miei sguardi in voi, e stornateli dalle vanità, dalle illusioni, da' beni ingannevoli, e da tutta la pompa della terra, assinchè nemmeno la veda, e un tal niente non tragga da me neppure uno iguardo! Averte occu'os meos, ne vicleant vanitatem. (Pfal. cx v 111. 37.) Aggiugnete quello segue: in via tua vivifica me, datemi la vita, attaccandomi alle vostre vie; fate che io non veda la vanità, che tutto ne ritiri, persino gli occhi. Con questo, attaccandomi alle vostre

vie.

sopra LA VITA et. 221 vie, mi darete la vita, e la mia vita sarà nascosta in voi.

Colui che ama Dio, diceva S. Paolo, n'? conosciuto. (1. Cor. VIII. 3.) Ora che conoscete Dio, o piuttosto, che voi ne siete conosciuto, come potete ritornare alle deboli, e sterili offervanze, alle quali volete soggettarvi di nuovo? (Gal. Iv. 9.) Tanto diceva S. Paolo, parlando delle offervanze della Legge, e si può dirlo parimente di tutti gli sterili attaochi della terra, e di tutta la gloria del Mondo. Ora che voi avete conosciuto Dio, o piuttosto che voi siete conosciuto da esso, che la vostra Vita è nascosta in lui, ed è per così dire attento a rimirarvi, come se non avesse che voi a rimirare, come potete vedere altra cosa? E come potete soffrire altri occhi che i suoi? E la vostra Vita è nascosta in Dio. Vi vedo dunque, o Signore, e Voi mi vedete, e vi piacesse vedermi di quella tenera, e beata maniera, onde voi private giustamente coloro a'quali voi dite: Io non vi conosco. Piacesse a voi di vedermi della maniera, onde voi vedeste il vostro Servo Mosè, con dirgli: Io ti conosco per nome, e tu hai ritrovata la grazia avanti a me, e indi a poco: Farò quello che tu domandi, perchè tu piaci agli occhi miei, e ti conosco per nome. (Exod. xxx111.12.17.) cioè, Io ti amo, e ti approvo. Mio Dio, se voi mi conoscesse di cotesta maniera, se voi mi onoraste con tali sguardi, che averei a desiderare di vantaggio? Se voi mi amate, se voi mi approvate, chi sarebbe tanto insensato per non contentarsi di vostra appro-K va-

Discorso vazione, de' vostri occhi, del vostro favore? Altro dunque non voglio; contento di vedervi, o piuttollo di effer veduto da voi vi dico collo stesso Mosè: Mostrateci la vostra eleria, mostratemi voi stesso. (Ib. 16. 19.) E se mi rispondete come ad esso: lo ti mostrerò tutto il bene, (Ib. 19.) tutto il bene che è in me, e tutta la mia perfezione, tutto il mio Essere, e pronuncierò il mio nome avanti la tua faccia, e saprai che io sono il Signore, che ho compassione di chi io voglio, e faccio misericordia a chi mi piace. Che mi bisogna di più per esser selice quanto si può esserlo sopra la terra? E quando voi mi diceste, come a Mosè: Tu ora non vederai la mia faccia. (Ib. 20. 21. 22.) Tu la vedrai un giorno, ma questo non è 'l tempo, perche alcunmortale non può vederla; ma io ti metterò Sopra la Pietra; Ti fonderò sopra la Fede, come sopra un immutabile fondamento: É ti lascierò una piccola apertura, per la quale potrai vedere la mia incomprenfibil Luce. Metterò la mia mano avanti a te. Lo stello mi scoprirò coll' opere di mia possanza. Passerd avanti a te, e ritirerd in un momento la mia mano, e ti farà scorrere tutto ciò che ho fatto, e tu mi vedrai per di dietro, oscuramente, imperfettamente, per via di mie grazie col mezzo di una riflessione, e per uno scintillamento della mia luce; come il Sole, che si ritira, si nasconde, è veduto per qualche suo raggio, che resta sopra i monti opposti. Non basta questo per contentarmi, fin che io giunga a vedere la bellezza di vostra faccia desi-

SOPRA LA VITA ec. derabile, che voi mi fate sperare? Che ho io bisogno d'altri occhi? Non bastano i vostrifguardi, e la testimonianza segreta, che allevolte mi fate nella mia coscienza, che volete compiacervi in me, e che ho ritrovata grazia ayanti a voi > E se quest' approvazione, se questa testimonianza mi manca, che metterò io in vece di essa, e a che mi servirà la voce, che 'l Mondo produrrà intorno a me? Cotesta illusione mi consolerà ella in verità? O sarà duopo che io mi lasci stordire da cotesto tumulto, per mettere in obblivione una tal perdita, e per far tacere la mia coscienza, che non cetsa di farmene de'rimprocci? No, no; quando voi cesserete di riguardarmi, altro non mi resterà, che l'andarmi a nascondere nell'Inferno. Perchè in fatti cosa è l' Inferno, se non l'esser privo del vostro savore? Che averò io dunque a fare, se non piagnerne la perdita, notte, e giorno? E dove ritroverò un luogo tanto oscuro, tanto nascosto, tanto solitario per abbandonarmi al mio dolore, e ricercare la vostra Faccia, per nascondere di nuovo la mia vita in voi, come dice l'Appostolo?

E la mia vita è nascosta in Dio con Gesò. Qui bisogna aprire il cuore in silenzio, e in pace nella considerazione della vita nascosta in Gesucristo. Il Dio di gloria si nasconde sotto il velo di una Natura mortale. Tutti i tesori della Sapienza, e della Scienza di Dio sono in esso; ma vi sono nascosti. (Col. 11.3.) Questo è'l primo passo: Questo è'l secondo. Si nasconde nel seno d'una Vergine; il miracolo di sua K.

Discorso Concezione Verginale resta nascosto sotto il Velo del Matrimonio. Si fa egli sentire a Giambattista, e penetra egli il Seno Materno in cui era il Santo Bambino. Alla: voce di Maria il miracolo, vien operato. Alla vostra voce, dice Elisabetta, (Luc. 1. 44.) il Bambino, ha esultato, nelle mie viscere. Forse si manisesterà per lo meno nel venire al Mondo? Sì; a' Pastori. Ma nel rimanente non è mai stato più vero che allora, e nel tempo della sua nascita; ch' egli è venuto nel Mondo, e che'l Mondo erastato fatto da esso, e che'l Mondo non lo ha conosciuto (Jo. 1. 10.) Tutto l'Universo. lo ignora, la sua infanzia null'ha di celebre. Si parla per lo meno degli studi degli altri Fanciulli; ma si dice di questo : Dove ha egli appreso quello che sa, poiche non ha mai studiato? (Jo. VII. 15.) e nonha vedute le Scuole? Comparisce una sol volta in età di dodici annì, ma ancora non. dicesi, ch'egli insegnasse. Ascoltava i Dottori, e gl'interrogave. (Luc. 11.46.) Dottamente per verità, ma non si ha che decidesse, benche in parte per questo egli fosse venuto. Bisogna tuttavia confessare che-Tutti, (Ib. 47.) e i Dottori come gli altri, erano pieni di stupore per la sua prudenza, e per le sue risposte. Ma aveva cominciato dall' udire, e dal domandare, e tutto, ciò non usciva dalla forma della, istruzione fanciullesca. E sia come si vo-- glia, dopo avere mostrata la luce per un momento, come un Sole, che fende una densa nuvola, vi rientra, e s' immerge ben, presto nella sua oscurità volontaria. E quan-

Digitized by Google

gnamolo egli stesso, e lavorando nella bottega di colui, ch'era creduto suo Padre; prestando ubbidienza a'suoi Parenti, e servendoli nelle saccende caserecce, e nell'arte meccanica, come i Figliuoli degli Artigiani. Qual' era dunque allora il suo stato, se non ch'era nascosto in Dio, o piuttosto che Iddio era nascosto in esso! E noi saremo a parte nella persezione, e nella selicità di questo Dio nascosto, se la no226 DISCORSO

stra vita è nascosta con esse lui in Dio. Esce da questa santa, e divina oscurità e comparisce come la luce nel Mondo. Ma nello stesso il Mondo nemico della luce, che gli scoprirebbe le sue opere prave, ha mandato da tutte le parti come. tanti neri vapori, delle calunie per oscurarla. Non vi è sorta disalsità, onde non abbiasi procurato di coprire la verità, che Gesù portava al Mondo, e la gloria che gli davano i suoi miracoli, e la sua Dottrina. Non sapevasi che credere di esso. E' questi un Profeta, è questi un Ingannatore . E' Cristo , o non lo è : E' un Uomo , che ama il piacere, la gonzoviglia, e'l buon vino, è un Samaritano: (Jo. VII. 12. 20. 40. 41. Matth. x1. 19. Jo. v111. 48.) un Eretico, un Empio, un Nemico del Tempio, e del Popolo Santo. Libera gl' indemoniati in nome di Beelzebut. Egli stesso è indemoniato. (Luc. x1. 15.) Lo spirito maligno opera in esso. Può n'enire qualche cosa di buono da Galilea? Non sappiamo di dove egli venga: ma certamente non è da Dio, poichè non offerva il Sabato, guarisce gli Uomini, e sa de'miracoli in questo Santo giorno. Chi è quest' Uomo, ch' entra oggi con tanto strepito in Gerusalemme, e nel Tempio? Non lo conosciamo: Ed era fra: il Popolo gran diffensione sopra di esso. (10. v11.43.) Chi vi conosceva, o Gesù ! Veramente voi siete un Dio nascosto il Dioe'l Salvatore d'Ifraele.

Ma quando l'ora fu giunta di salvare il Mondo, non fu mai più nascosto. Era l' ultimo degli Uomini, non era Uomo, ma un SOPRA LA VITA ec. 227

verme: non aveva ne bellezza, ne figura de Uomo. (If. LIII. 2. 3. 4.) Non era conosciuto, pare si fosse dimenticato di sestesso. Mio Dio, mio Dio! Sembra, che più non sia suo Padre; perchè mi avete voi abbandonato? (Matth. xv11.46.) Come dunque non è più il Figliuolo diletto, che diceva: lo non sono solo, ma siamo sempre insieme Io, e mio Padre, che mi ha mandato, e colui che mi ha mandato, è meco, e non mi lascia solo. (Jo. VIII. 26. 29.) Ed' ora dice: Per-chè mi abbandonate? Coperto de' nostri peccati, come divenuto peccatore in nostra vece, pare essersi scordato di sestesso, e perciò il Salmista soggiunge in suo nome: I miei peccati (i peccati del Mondo, che io mi ho appropriati) non mi lasciano sperare, che mi salviate da' mali, che io patisco. (Pf. xx1. 1.) Sono carico del debito, come cauzione volontaria del Genere Umano, e bisogna, che io lo paghi del tutto.

Spira, scende nel sepoloro, e persino nell' ombre della morte, subito dopo n'esce; e Maddalena più non lo ritrova. Ella ha perduto persino il cadavere del suo Signore. Dopo la Risurrezione si fa vedere, e sparisce otto, o dieci volte: Si sa vedere per l'ultima volta, e una nuvola lo toglicagli occhi nostri, non lo vederemo giammai. La sua gloria è annunziata per tutto l'Universo, ma s'è la virtù di Dio per li Credenti, è scandalo agli Ebrei, e sollia a' Gentili. Il Mondo non lo conosce, e non lo vuole conoscere. Tutta la terra è coperta di suoi nemici, e de' suoi bestemmiatori. Nascono dell'eresie dal seno

Drscorso stesso della Chiesa, che disfigurano i suoi Misterl, e la sua Dottrina. L' errore prevale nel Mondo, e non è conosciuto perfino da' suoi Discepoli. Alcuno non lo conosce, dice di sestesso, se non colur, che offerva i suoi Comandamenti. E chi fono coloro che gli offervano ¿ Gli empi sono moltiplicati sopra ogni numero, e nonpollono essere numerati. Ma i vostri veri Discepoli, o mio Salvatore, quanto son' eglino rari, quanto poco sparsi sopra la terra, e nella vostra stessa Chiela! Gli scandali aumentano, la carità si raffredda. Pareche siamo nel tempo, nel quale avete detto: Pensate voi, che il Figliuolo dell' Uomo-abbia a ritrovar sede sopra la terra? (Luc. xviii. 8.) Pure voi non tuonate, non fate sentire la vostra possanza. Il Genere Umano bestemmia impunitamente contro di voi. e a non giudicarne, che col giudicio degli Uomini, nulla è di più equivoco, e di più dubbioso, che la vostra gloria. Ella non sussiste che in Dio, in cui siete nascosto, ed io ancora. Voglio dunque essere nascosto in Dio con Voi. In questo suogo, o mio Salvatore, a che m' innalzate?. Qual nuovo lume mi fate comparire? Vedo il compimento di quanto ha detto il Santo Vecchio: Questi è posto per essere in rovina, e in risurrezione a molti, e come segno di contraddizione a tutta la terra. (Luc. 11.34.) Ma, o mio Salvatore! Che vedo in queste parole? Un carattere di Critto, che doveva venire, un carattere di grandezza, e di Divinità . E' una specie di grandezza in Dio l'essere conoscibile per tante parti, e l'effere si ploco cono-

SOPRA LA VITA ec. conosciuto: il risplendere in ogni luogo nelle sue opere .. e l'essere ignorato dalle sue-Creature. Perch' era di sua bontà il comunicarsi agli Uomini, e il non lasciarsi senza testimonianza: ma è di sua giustizia, edi sua grandezza il nascondersi al superbi ;, che non si degnano, per dir così, di aprire gli occhi per vederlo. Che ha egli a fare di lor cognizione? Non è questa una grazia, che gli sia fatta; è una grazia, ch' egli fa agli Uomini; e abbastanza si restapunito col non vederlo. La sua gloria essenziale è tutta in sestesso, e quella, ch' egli. riceve dagli Uomini; è un bene per effi, enon per esto. E' dunque parimente un male per est, e il maggiore di tutti i mali llnon glorificarlo, e, riculando di glorificarlo, lo glorificano lor malgrado d'altra maniera, perche si rendono infelici, col non conoscerlo. Che importa al Sole l'esser veduto? Guai a' ciechi, a' quali la luce è nascosta. Guai agli occhi deboli, che non possono sostenerla. Succederà a quel cieco l'essere esposto ad un Sole cocente, e domanderà, cosa è cotesta che mi cuoce? Gli sarà detto, è il Sole. Come! Il Sole che vi sento tanto lodare, tanto ammirare tutto il giorno, è quello che mi tormenta? Sia egli maladetto. Detesterà il bell' Astro, perchè non lo vede, e il non vederlo farà il suo gastigo, perchè s'eglistesso lo vedesse gli mostrerebbe, colla sua luce benigna, il suogo nel quale potrebbe mettersi in sicuro contro i suoi ardori. Tutta la disavventura è dunque di nom vederlo. Ma perché parlare di questo Sole, che con tutto ciò è un

gram

Discorso: gran corpo insensibile, che non vediamo. se non per via di due piccole aperture, che ci sono state fatte nel capo? Parliamo di un' altra luce sempre pronta da testessa a risplendere nell'intimo dell'Anima nostra, ed a renderla tutta luminosa. Che succede egli al Cieco volontario, che gl' impedisce il risplendere per esto, se non l'immergersi nelle tenebre, e il rendersi inselice? E voi Eterna Luce! Voi restate nella vostra gloria, e nel vostro splendore, e manifestate la vostra grandezza in questo, che alcuno non vi perde se non: per sua disavventura. Voi dunque, Padre de' lumi, voi dunque avete dato a Cristo un carattere simile, a fine di manifestare; ch'egli era Dio come Voi; lo (plendore di vostra gloria, lo scintillamento di vostra luce, il carattere di vostra sostanza, (Hebr. 1. 2. ) ed è in rovina degli uni, e in risurrezione degli altri, e sol suo splendore immenso, è in segno alle contraddizioni; Perchè chiunque non ha la forza, nè il coraggio di vederlo, è duopo necessariamente. che lo bestemmi.

O mio Dio! Quanto si vede nel Capo e nel Maestro, si veda parimente nelle Membra e ne' Discepoli. Questo Mondo superbo non è degno di vedere i Discepoli, e gl' Imitatori di Gesucristo, nè di conoscerli, e bisogna che gli disprezzi, e lor contraddica, e gli metta nel numero degl' Insensati, della Gente temeraria, della Gente che ha un' opposizione al bene, e una segreta sregolatezza nell' animo; che mostra un bel sembiante, e al di dentro se

nu-

SOPRA LA VITA 60. 231

nudrisce di gloria o di vanità come gli altri. E che non ha inventato cotesto Mondo contro di voi umili servi? E voi volete con questo dar loro parte nel carattere di vostro Figliuolo, e nel vostro?

Voglio dunque effere nascosto in Voi con Gesucristo, finchè la verità comparisca in trionfo. Quando Gesucristo, vostra gloria apparirà, allora voi apparirete in gloria con esso lui. (Col. III. 4.) In non voglio comparire, quando non comparirà il mio Salvatore. Io non voglio gloria se non con elfo; finch' egli farà nascosto, ed io voglio efferlo, perchè se io ho qualche gloria, mentre la sua è ancora nascosta in Dio. ella è falfa, ed io non ne voglio punto. poiche il mio Salvatore la disprezza, e non la vuole per sestesso. Quando Gesucristo comparirà, io voglio comparire, perchè Gesucriito comparirà in me. Quando voi vederste seguire coteste cose, e la gloria di Gesucristo sarà vicina, guardate, e alzate il capo allora la vostra redenzione, la vostra liberazione sarà vicina, (Matth. XIII. 29. Luc. xx11. 28.) La gloria, che allora averemo, farà vera, perchè farà uno scintillamento della gloria di Gesucristo. Sino a quel tempo beato, voglio esfere nascosto, ma in Dio con Gesucristo; nella sua Mangiatoja, nelle sue Piaghe, nel suo Sepolcro, nel Cielo con effo lui alla destra di fuo Padre, senza voler comparire soprada terra. Non voglio più lodi; si diano a Dio se faccio bene; se faccio male, se mi addormento nel mio peccato, nella compiacenza del Mondo incantato, o de' suoi:

Discorse onori, e della fua pompa, o de suoi piaceri, e delle sue gioje, sia io biasimato condannato, risvegliato con ogni sorta d obbrobri, affinche io non mi addormenti nella morte. Che mi giovano le lodi che mi vengono date ? Elleno terminano d'inebbriarmi, e di sedurmi. Se il Mondo loda il bene, tanto meglio per esso lui : Miei Fratelli, diceva un gran Santo, sarebbe un portaroi invidia il non volere, che lodaste i discorsi, ne quali io vi annunzio la verità. Lodateli dunque, perch'è necessario, che gli stimiate, egli lodiate, assinche vi sieno di profitto. Mi contento dunque delle vostre sodi, perché senza di esse non posso esservi utile. Ma quanto a me, che ne hoa fare? La mia vita, la mia colcienza mi bastano. L'approvazione, che voi mi date, è utile a voi; ma quanto a me, ella mi è pericolosa. La temo, ve la rinunzio; non la voglio, che per voi, e per me la mia Vita è nascosta in Dio con Gesucristo-Questa è la mia sicurezza, questo è il mio ripolo. Quanto a me, diceva San Paolo, poco mi curo di effere gindicato dagli Uomini, o dal giudicio umano. (1. Cor. Ev. 3.) Gli Uomini vogliono giudicare . mi citaoo per dir così, avanti al lor Tribunale, perche io soggiaccia al loro giudicio, ma io non riconosco catello Tribunale; e il giorno che hanno affegnato, come fi fa in giudicio per pronunziare la loro sentenza, non mi è cosa alcuna. Che io sia polto avanti o dopo quelto, o quello, al di sopra o al di sotto, che io sia posto in pezzi, che io sia ammichilato, come per un

giu-

giudicio senz' appellazione, mi lascio giudicare senza commuovermi, o, se ne resto. commosso, deploro la mia debolezza; perchè non appartiene agli Uomini il giudicarmi: Io non mi giudico nemmeno da mestesso. (Ib. ) Il primo de'giudici umani, onde io mi sono disingannato, e il mio proprio: Perche, quantunque la mia coscien. za nulla mi rinfacci, non mi tengo per questo giustificato: Solo il Signore è quello, che mi giudica. (Ib. 4.) Siate dunque naicosti agli Uomini sotto gli occhi di Dio, come incogniti, diceva lo stesso San Paolo, e però ben conosciuti. (2. Cor. vi. 81) poichè siamo di Dio. Come morti quanto al Mondo. (Ib. 9.) Dove non siamo più cosa alcuna, e pure viviamo, è la nostra Vita è nascosta in Dio. La spazzatura del Mondo; (1. Cor. IV. 13.) Ma preziosa. avanti a Dio, purchè noi siamo umili, e sappiamo trar vantaggio dal disprezzo, che di noi vien fatto; tranquilli e indifferenti. a tutto ciò, che il Mondo dice, e fa di noi, o ci metta alla destra o alla sinistra. dal buono o dal cattivo lato, nella gloria: o nella ignominia, nella buona o nella cattiva riputazione. (2. Cor. vi. 7. 8. 10.) Andiamo sempre dello stesso passo: Come: mesti per la gravità, e- per lo serioso dis nostra vita, colla mestizia apparente del nostro ritiramento, e delle nostre umiliazioni e nulladimeno sempre nella gioja per una dolce speranza, che si alimenta. nel fondo del nostro cuore. Come poveri, e facendo, ricco ili Mondo: col nostro: esempio, se abbiamo il coraggio di mostrargli, che:

che si può sar senza di esso; come null'avendo, e possedendo tutto, e perchè meno abbiamo di ricchezze, che il Mondo sommissira, più possediamo Dio ch' è tutto. Fuggiamo, suggiamo il Mondo, e tutto ciò, ch' è nel Mondo, perchè non è, che corruzione: Vanità delle Vanità, dec l' Ecclesiasse 1. 2. Vanità delle Vanità, e tutto è vanità. Temi Dio, e osserva i suoi Comandamenti; perchè in questo consiste tutto l' Uomo; o come altri traducono, Questo è il.

tutto dell' Uomo, (Ib. XII. 13.)

Andate, Figlinola mia, subito che averete terminato di leggere quest' umile e piccolo Scritto; e Voi, chiunque siate, a cui la Divina Provvidenza lo farà cadere fralle mani, grandi o piccoli, poveri o ricchi, dotti o ignoranti, Ecclesiastici o Laici, Religiosi o Religiose, o viventi nella vita comune, andate in questo punto appiè dell' Altare. Contemplatevi Gesucrisso nel Sacramento, in cui si nasconde. Dimoratevi in silenzio, non più dite cosa alcuna. Miratelo, e attendete che vi parli, e sin ch'egli vi dica nell'intimo del cuore: Tu lo vedi, io quì sono morto, e la mia vita è nascosta in Dio, sin che io comparifca nella mia gloria per giudicare il Mondo. Nasconditi dunque in Dio con me, e non pensare a comparire, che io non comparisco. Se tu sei solo, io sarò tua compagnia; se tu sei debole, io sarò tua forza; se tu sei povero, io sarò tuo tesoro; se tu hai same, io sarò tuo alimento; se tu sei afflitto, io sarò tua consolazione; se tu sei nella noja, io farò tuo

SOPRA LA VITA ec. piacere: se tu sei nello svenimento, io saro tuo sostegno. le sto all'uscio, e batto; colui, che ode la mia voce, e mi apre l'uscio, vederà entrar me in sua casa; e vi fard la mia dimora con mio Padre, (Apoc. 111. 20. ) e cenerò seco, ed egli meco. Ma io non voglio alcun terzo, nè altri, che-Lui e Me; Mee Lui. E gli dard a mangiare del frutto dell' albero di vita, ch'è nel Paradiso del mio Dio, colla Manna nascosta, della quale alouno non conosce il sapore, fe non colui, she la riceve, (Ib. 11. 7. 17. ) Colui, che ha sete, venga da me, e colui che verrà, riceva da me gratuitamente l'acqua, che dà la vita. Così sia, o Signore, che vivete, e regnate col Padre, e collo Spirito Santo ne' Secoli de' Secoli. Amen.

## DISCORSO

Sopra l'Atto di Abbandonamento a Dio.

San Luca, cap. x. dal Versetto 38.
persino al fine.

Ettiamoci con un Atto di Fede a' piedi di Gesù con Maria Sorella di Marta in gran filenzio, per udire la

fua parola.

Gesù parla ancora tutto il giorno nelli suo Vangelo, ma parla d'una maniera ammirabile nell'intimo segreto del cuore, perch' egli è la Parola stella del Padre Eterno, nella quale tutta la verità è rinchiusa. Bisogna dunque prestargli le orecchie

236 Drscorso chie interiori, and'è scritto: Voi avete, o Signore, aperto l'orecchio al vostro Servo.

( 11. Reg. v11. 27. )

Avventurati coloro a' quali Iddio ha aperto l'orecchio di cotetta maniera; non hanno che a tenerlo sempre attento; la lor Orazione dal canto loro è fatta! Gesù lor parlerà ben presto, e altro non vi vuole, che starsene in istato di udire la sua voce. Maria stava a sedere a' piedi di Gesù . (Luc. x. 39. ) A sedere tranquilla a piedi di Gesù: Umiltà, sommessione; sottomettersi alla Parola eterna, alla Verità. Silenzio! Tutto taccia! Seguir un gran silenzio nel Cielo d' una mezz' ora in circa. (Apoc. VIII. 1.) Chi parla, durante cotesto tempo? Iddio solo. Di una mezz'ora in circa? Cotesto gran silenzio dell' Anima, nel quale tutto cessa, tutto tace avanti a Dio nel Cielo, e nella parte superiore dell'Anima nostra, non dura durante cotesta vita; ma per poco che duri, quante cose si dicono, e quanto Iddio vi parla? Sta attenta, Anima Cristiana, non ti Jasciar stornare in que' beati momenti.

Entrate nel gabinetto, e chiudete la porta fopra di voi. Pregate il vostro Padre in segreto, e vostro Padre, che vede in segreto, ve lo renderà. (Matth. vi. 9.) Che vi renderà egli? Parola per Parola; per la Parola, colla quale voi lo avevate pregato d'istruirvi, la Parola per la quale vi farà intendere quello ch'egli vuole da voi,

e la sua eterna Verità.

Entrate dunque, e chiudete la porta. Entrate in voi stella, e non vi lasciate stor-

nare

SOPRA L' ATTO ec. mare da qualsissa cosa. Quando sosse una

Marta, un' Anima Santa, che venisse ad invitarvi a servire Gesii, dimorate chiusa in que'lanti, e beati momenti. Gesù non vuole da voi di que' servizi esteriori; tutto il servizio che vuole da voi, è, che lo ascoltiate solo, e prestiate l'orecchio del cuore alla sua Parola.

Parlate dunque, Signore; egli è tempo; il vostro Servo ascolta. ( 1. Reg. 1110. 10.) Parlate, e che direte? Marta, Marta, sei troppo affannosa, e ti turbi nella cura di molte cose. Ora non vi è che una sol cosa, la quale sia necessaria. Non si dee dunque soddisfare a tutti i propri doveri, a tutte le sue ubbidienze? Si dee senza dubbio : ma non si dev' essere assannosa; vi sono degli avventurati momenti, ne'quali ogni altro dovere, ogni altro esercizio, ogni altra ubbidienza cedono in voi; non vi è per voi altra ubbidienza, che quella di ascoltar Gesù, che parlar vi vuole.

Non vi è che una cosa, la quale sia necessaria. (Isa. xx. 17. ) Non vi è se non Dio solo, che sia necessario; egli è tutto; il rimanente è nulla; e tutto ciò, ch' è, sparisce avanti alla sua faccia, e tutte le Nazioni Jono un vacuo, e un niente agli occhi suoi . Egli solo è necessario all' Uomo; egli solo dev'essere desiderato, ad esso si dee unirsi. Temi Dio, e oserva i suoi Comandamenti; perchè questo è il tutto dell' Uomo. (Eccl. xxi. 13.) Tutto il rimanente gli è straniero, questo solo gli appartiene, come cola che gli è propria; ma questo è turto il fondo dell' Uomo, tutta la sua sostanza, tutto il suo essere. Checchè tu perda, o Uomo, purchè tu non terda Dio, nulla hai perduto del tuo. Lascia dunque scorrere il resto, non ti riserbare che il temere, e l'amare; questo è il tutto dell'Uomo; non vi è che una cosa, la quale sia necessaria. Come Iddio è solo, e l'Uomo si considera come solo avanti ad esso, bisogna ritrovare qualche cosa nell'Uomo, che sia persettamente Uno; un Atto che tutto comprenda nella sua Unità, che da una parte contenga tutto ciò ch' è nell'Uomo, e dall'altra parte corrisponda a tutto ciò, ch'è in Dio.

Fatemi ritrovare quest' Atto, o mio Dio! Questo Atto si steto, sì semplice, che vi dia tutto ciò che io sono, che mi unisca a tutto ciò che voi siete. O Gesù, io sono a' vostri piedi; fatemelo ritrovare. Questo è uno necessario. Tu lo intendi già Anima Cristiana: Gesù ti dice dentro il cuore, che cotest' Atto è l' Atto di Abbandonamento. Perchè quest' Atto dà tutto l' Uomo a Dio; la sua Anima, il suo Corpo in generale, e in particolare tutti i suoi pensieri, tutti i suoi sentimenti, tutti i iuoi desideri, tutte le sue membra, tutte le sue vene con tutto il sangue che contengono; tutti i fuoi nervi, perfino i minori lineamenti, tutte le sue ossa, e persino l'interno, e persino la midolla; tutte le sue viicere, tutto ciò, ch'è al di dentro, e al di fuori. Tutto vi è abbandonato, o Signore! Fatene quello volete, o mio Dio! Io vi abbandono la mia vita, e non solo quella che io meno in cattività, e in

SOORA L'ATTO ec. 239

essilio sopra la terra; ma anche la mia vita nella eternità. Io abbandono la mia salute. Metto la mia volontà nelle vostre mani. Vi ritorno l'imperio, che voi mi avete dato, sopra le mie azioni. Fatemi secondo il vostro cuore, e create in me un euor puro, un suor docile, e ubbidiente. (Psal. 11. 12.) Traetemi, noi correreno dietro a voi, e dietro le soavità de' vostri profumi. (Cant. 1. 3.) Fatemi dunque retto, o mio Dio, assinchè io vi ami con tutto il mio cuore; con tutto il cuore, che voi somate in me colla vostra Grazia. Io vi ho dato tutto, e non ho più cosa alcuna.

Questo è il tutto dell' Uomo.

Se quest' Atto corrisponde a tutto ciò, ch'è nell' Uomo, corrisponde anche nello stesso tempo a tutto ciò ch' è in Dio. Io mi abbandono a Voi, o mio Dio! Alla vostra Unità per esser fatto Uno con voi, alla vostra infinità, e alla vostra immensità incomprensibile, per perdermivi, e scordarmivi di meltesso; alla vostra sapienza infinita per esfere governato secondo i miei pensieri; a' vostri decreti eterni, conosciuti, e sconosciuti, per conformarvimi, perchè sono tutti giusti; alla vostra eternità per farne la mia felicità; alla vostra Onnipotenza per esser sempre sotto la vostra mano; alla vostra bonta paterna, assinchè nel tempo, che mi avete prescritto, riceviate il mio Spirito fralle vostre braccia: alla vostra giultizia, in quanto ella è cagione della giultificazione dell' empio, e de peccatore, affinche di empio, e di peccatore, mi facciate divenir giusto, e Santo. Non

Discorso Non vi è che a questa giustizia, che gastiga i peccati, che io non voglio abbandonarmi, perchè questo sarebbe un abbandonarmi alla dannazione, che io merito; e nulladimeno, Signore, ella è fanta cotesta giustizia, come tutti gli altri vostri Attributi; ella è santa, e non dev'essere privata del suo Sacrificio. Bisogna dunque ancora che io mi vi abbandoni. Ed ecco che Gesucristo si presenta, affinche io mi vi abbandoni, in esso, e per esso. Dunque, o Dio Santo! o Dio Vendicatore de peccati! Adoro i vostri santi, e inesorabili rigori, e mi vi abbandono in Gesucristo, che vi si è abbandonato per me, a fine di liberarmene; perchè si è sottomesso volontariamente a portare tutti i miei peccati, e quelli di tutto il Mondo, e si è abbandonato per essi a' rigori di vostra giustizia; perch'egli aveva un merito, e una santità infinita ad opporle. Io mi vi abbandono dunque in esso, e per esso, e vi offerisco, per placarvi verso di me, i suoi meriti, e la lua fantità, colla quale egli mi ha coperto, e vestito. Non mi considerate in mestelso, ma consideratemi in Gesucristo, e come Membro del Corpo di cui egli è il Capo. Datemi la parte che vi piace nella Passione del vostro Santo Figliuolo Gesù, affinchè io sia santificato in verità, in colui che si è santificato per me, (Jo. XVII. 19.) com'egli stesso lo dice.

In fine, o Dio! Unità perfetta, che lo non posso uguagliare, e comprendere colla moltiplicità, qualunque ella sia, de' miei pensieri, e per lo contrario dalla quale mi

41-

SOPRA L' ATTO ec. allontano, quanto più moltiplico i miei penseri; ve ne domando una, se voi lo voete, nella quale io aduni in Uno, per quanto è permesso alla mia debolezza, tutte le vostre infinite persezioni, o piuttosto a perfezione sola e infinita, la quale sa :he voi siete Dio, il solo ch' è, da cui tutto è, in cui tutto è, ch'è beato da se-Resso. O Dio! Siate in eterno beato; io me ne rallegro; in questo io metto tutta la mia felicità. În questo spirito, mio Dio, grande ne' vostri consigli, incomprensibile a bensare, che vi siete fatto un nome, e una gloria immortale, ( Jer. xxxII. 19. 20. ) colla magnificenza delle opere vostre, io mi abbandono a voi con tutto il mio cuore in vita, e in morte, nel tempo, e nell' eternità. Voi siete la mia gioja, il mio consolatore, il mio risugio, il mio appoggio; che mi avete dato Gesucristo, per elsere la Pietra posta nelle fondamenta di Sion, la Pietra principale, la Pietra angolare, la Pietra provata, eletta, assodata, incrollabile, la Pietra foda, e preziosa; e chi spera in quest' appoggio, chi vi si abbandona, non resterà confuso nella sua speranza. ( Isa. xxv111. 16. ):

Facciamo dunque, come coloro, che, oppressi dalla fatica, e non potendo più sostenersi, subito che hanno ritrovato qualche appoggio sodo, qualche braccio sermo, e potente, ma insieme insieme benesico, che ad esti si presta, vi si abbandonano, si lasciano reggere, e sopra di esto si riposano. Così noi, che non possiamo cosa alcuna da noi stessi, suorche il tormentarci

Tom. IV. L vana-

ngitized by Google

vanamente persino all' infinito, lasciamociandare con Fede fralle braccia soccorrevoli del nostro Dio, nostro Salvatore, e nostro Padre. Perchè allora noi impariamo con verità a chiamarlo con questo nome, perchè come tanti Fanciullini innocenti, a semplici, in un certo senso, per l'avvenire, noi mettiamo in esso tutte le nostre mire, noi mettiamo in esso tutte le nostre mire dice San Pietro, (I. Ep. v. 7.,) sondato sopra questa espressione del Salvatore; Vostro Padre sa che avete bisogno di queste cose. (Matth. vi. 32.)

Vi dico dunque, Anima Cristiana, qualunque siate, e da qualunque cura siate agitata, vi dico in nome del Salvatore: Vostro Padre sa di che avere bisogno. Non vi laiciate dunque agitare re come dice lo stesso Salvatore appresso S. Luca: Non vi lasciate alzare, e tener come sospeso, (Luc. x fi. 20.) fra il Cielo, e la Terra, incerto da qual parte andiate a cadere, ma lasciatevi dolcemente cadere fralle braccia soccor-

revoli del vostro Padre Celeste.

Con queit' Atto, mio caro Fratello, mia cara Sorella, Cristiano, chiunque voi siate, non siate in pena di cola alcuna. Non siate in pena di vostra debolezza, perchè Iddio sarà vostra forza. Lo dirò io? Si lo dirò, non siate in pena de' vostri peccati stessi, perchè quest' Atto, s'è ben satto, tutti gli toglie; e ogni volta che non ha tutto il suo effetto, è perchè non è satto con tuta la sua perfezione. Proccurate dunque solo di ben sarlo, e datevi del tutto a Dio, affinchè lo saccia in voi, e lo sacciate col suo

Tuo ajuto. Tutto è fatto, e voi non ave-

te che a dimorarvi.

Quest' Atto è il più persetto, e I più semplice di tutti gli Atti, perch' egli non è uno sforzo, come di un Uomo che vuol operare da festesso; ma è un lasciarsi andare per esser mosso, e spinto dullo Spirito di Dio, come dice San Paolo, (Rom. VIII. 14.) non però, (Iddio non lo permetta) non però alta maniera delle cose inanimate, poiche egli è un lasciarsi andare allo Spirito, che volontariamente ci muove, e Hiberamente, con una fincera compiacenza per tutto quello che Dio è; e per conleguenza per tutto quello egli vuole, perchè la sua volontà è Iddio stesso; per dire col Salvatore: Sì, mio Padre, è così; perch'è stato così determinato avanti a voi. ( Matth. x1 26. (

Non si dee dunque pensare, come alcumi, che si cada con questo abbandono in un difetto di azione, o in una spezie d'ozio. Perchè per lo contrario, s'è vero, com'è, -che noi siamo tanto più operativi, quanto siamo più mossi, più spinti, più eccitati dallo Spirito Santo, l'Atto-con cui vi ci abbandoniamo, e nell'azione ch' egli fa in noi, ci mette, per dir così, tutti in ezione verso Dio; andiamo con fervore a tutti i nostri etercizi, perchè Iddio, cui noi ci siamo abbandonati, così lo vuole; ricorriamo di continuo a' Santi Sacramenti, come ad ajuti che Iddio, a cui noi ci siamo dati, ci ha dati per sostenerci. Così un Atto tanto iemplice contiene tutti i nostri doveri, la per-Tetta cognizione di tutte le nostre necessità,

L2 eun

e un efficace desiderio di tutti i rimedi, che Iddio dà alla nostra impotenza.

Questo è l'Atto che ci sa dire : Il vostro nome sia santificato. (Luc. xi. 2.) Perchè noi santifichiamo, per quanto ci è possibile, tutto ciò ch' è in Dio, quando noi vi ci uniamo con tutto il nostro cuore. Questo stesso Atto ci fa ancora dire: Venga il vostro Regno : perchè noi non ci abbandoniamo a Dio, se non perch' egli regni in noi, regni sopra di noi, regni sopra tutto ciò ch' è . faccia in noi il ino Regno, come lo dice il Salvatore : Il Regno di Dio è al didentro di voi. (Ib. xv11. 21.) Quest' Atto ci sa dire parimente : La vostra volontà sia fatta in Terra come in Cielo; (Matth. vi. 10.) perchè noi acconsentiamo con tutto il nostro cuore a farla in tutto ciò che dipende da noi, e che Iddio la faccia in tutto ciò che non ne dipende; di modo che egli sia Padrone in noi, com' egli è in Cielo verso eli Spiriti beati, che non hanno, quando Iddio opera, che un Amena dire; cioè, così fia; che un Alleluja a cantare, cioè, Iddio sia lodato di tutto ciò ch' egli sa, come si vede nell'Apocalisse, (xix.4,) e come dice l'Appostolo San Paolo, (Colos, 11.7.) Abbondando in rendimenti di grazie, rendendo grazie in ogni tempo, e in tutte le cofe a Dio Padre, per nostro Signore Ge-Sucrifto. (Eph. v. 20.)

Così è proprio del Cristiano un continuo rendimento di grazie di tutto ciò ch' egli fa, perchè tutto ciò ch' egli fa, risulta in sua gloria; e'l rendimento di grazie, e'l

Digitized by Google

frue-

sopra l' Atto ec. 245 frutto di quest'abbandonamento, col quale noi ci abbandoniamo ad esso, con un intero compiacimento per ogni suo volere.

Rinnoverete in quest'Atto, Anima Cristiana, un persetto rinnovamento delle promessioni del vostro Battesimo: Vi ritroverete una intera negazione di tutto ciò in che voi siete nato, perchè se non soste nella iniquità, e non soste per vostra nassita, tutta ripiena di peccaro, e di sozzura, non avereste avuto bisogno di rinascere, ritrovereste un intero abbandonamento allo spirito di novità, (Psal. 2.) che non cessa di risormarvi internamente ed esternamente, riempiendo tutto il vostro interno di sommessione a Dio, e tutto il vostro esterno di pustore, di modessia, di dolcezza, di umiltà, e di pace.

Ritroverete nello stesso Atto, Anima Religiosa, il rinnovamento di tutti i vo-stri Voti; perchè se Iddio solo è vostro appoggio, al quale voi tutta intera vi abbandonate, non volete dunque altro appoggio ne beni, che si dinomnano ricchezze, e così siete povera. Ne volete anche meno in tutto ciò, che lusinga i sensi, e così siete casta. E anche meno in tutto ciò, che lusinga al di dentro la vostra vo-

lontà, e così siete ubbidiente.

Perchè, cosa è l'amore delle ricchezze, se non una prestanza, che si esige dalle cose esteriori, e per un contrassegno della povertà dell'interno? E cosa è l'amore della propria volontà? Se non parimente una prestanza, che l'Anima sa di continuo a sestessa per proccurare di contentarsi, senza

L<sub>3</sub> po-

poter mai venirne a capo; in vece di farsi ricca bene una volta, abbandonandosi a. Dio, e prendendo tutto in esso, o piuttosto prendendolo egli stesso del tutto?

Eccoti dunque, Anima Cristiana, richiamata alla tua origine, cioè al tuo Battesimo. Eccoti, Anima Religiosa, richiamata al tuo principio, cioè al giorno beato di tua. Professione. Che resta egli al presente, se non che tu rinnovi il tuo servore, e che'l tuo Sacrissio sia grato, come il Sacrissio de' primi giorni? quando tutta inabissata in Dio, e tutta ripiena del disgusto del Mondo, tu sentivi la prima gioja di un' Anima di nuovo liberata da' legami.

Quest' abbandonamento è la morte del peccato. E in primo luogo è la morte de' peccati passati, perchè, quando è perfetto. gli toglie. Perchè quest' Atto, che altro è, se non un Amor perfetto, e una pertetta conformità de nostri voleri con quellidi Dio, a cui sommamente si confida sestello? Che cosa è dunque? Che cosa è quest' Atto, se non come dice San Giovanni, (I. Ep. Iv. 18 ..) l' Amor perfetto, la perfetta Carità, che da l'esilio al timore? Non vi è dunque più cosa alcuna da temere per coloro, che faranno quest' Atto con tutta la perfezione, che Iddio vi domanda; non vi è più da temere, nè peccati passati, nè supplicio, nè gastigo. Tuttosparisce avanti a quest' Atto, che contiene per conseguenza tutta la virtù della contrizione, e quella del Sacramento di Penitenza, della quale porta seco il Voto. Ma qu'ali afflizioni, qual pentimento non reflano di quest' abbandonamento? Qual dolore di aver abbandonato, quando non fosse che per un sol momento, colui, al quale si ha dato sessesso, abbandonandosi del tutto?

O mio Dio! Non averò mai lagrime bastanti per deplorare una sì gran disavventura, quando io sossi del tutto cambiato in pianti; ma se mai ho lagrime, se mi dolgo mai de' miei peccati, sarà per aver tant' oltraggiata, e ossesa la Divina Bon-

tà, alla quale io mi abbandono.

Ma per sar anche un tal' Atto, e abbandonarsi affatto a Dio, a che non si dee rinunziare? A quali inclinazioni? A quali dolcezze? Perchè poss' io darmi a Dio coll' Amore, per poco ch'egli sia, de'beni della terra, senza temere la sentenza del Salvatore: Non potete servire a due Patroni. ( Matth. v1. 24. ) Bisogna abbandonare ogni altro Padrone, cioè tutti i desideri che mi dominano, e signoreggiano nel cuore. Bisogna abbandonare sino all' estremo il tutto, perchè sarebbe ancora mi Padrone quello che non volessi lasciare affatto. Così quest'abbandonamento a Dio non è solo la morte de pescati passati, è anche quella de peccati avvenire. Perche qual'Anima, che si dà a Dio, potrebbe, in quel santo Atato darsi alla iniquità e alla ingiustizia? E nello stesso tempo è la morte di tutti gli serupoli; perchè l'Anima data a Dio, e alla sua bontà, affinche egli faccia, ed ecciti in ella tutto ciò ch' è necessario per piacergli, nulla può temere, ne da sestesfa, ne dal suo peccato; poich ella è sem-L 4

248 D'iscorso

gli guarisce, e gli purifica.

Come dunque? Direte voi . Una tal' Anima non è ella ficura di sua Santità, e di sua Salute? Come? Solo per questa razione, che non l'è mai dato in questa Vita il sapere s'ella si abbandona a Dio con sincerità, nè s'ella persevererà ad abbandonari per sino al fine. Il che la porta ad umiliarsi persino nell'abisso, e nello tempo gli serve di stimolo per abbandonarsi a Dio di nuovo ad ogni momento, collo stesso ardore, come s'ella non avesse mai fatto cosa alcuna, mettendo la sua sorza, il suo riposo, e la sua considenza, non in sessessa.

Questo è in fine, per ritornare al Vangelo, che abbiamo letto dapprincipio, ed a Maria, che vi abbiamo veduta tanto attenta al Salvatore: Questo è, dico, quello che si chiama, starsene veramente a sedere a piedi del Salvatore, per ascoltare quello che vuole, e lasciarsi reggere da quello, che si ascolta come sua Legge. Questo è un Necessario, che Gesù spiega, e Maria aveva già eletto. E non si dee stupirsi se Gesù soggiugne: Maria ha eletta la parte migliore, che non le sarà tolta. (Luc. x. 43.)

Ella ha eletto lo stare a sedere a piedi del Salvatore, l'essere tranquilla, attenta, ubbidiente alla sua Parola interiore ed esteriore, a quello che dice al didentro, e al di suori, l'essere unita alla sua volontà,

e abbandonata agli ordini suoi.

Ella há eletta la parte migliore che nonle sarà tolta. La merte verrà, e in quel

Digitized by Google

giorno tutti i pensieri degli Uomini periran-

no. (Pial. cxlv.) Ma questo pensiero, col quale l'Uomo si è dato a Dio, non perirà; per lo contrario riceverà la sua pertezione. Perchè la Carità, dice San Paolo. (1. Cor. x111. 8. 9. 10.) non finirà, quando anche le Profezie svanicanno, e la Scienza umana sarà annullata. La Carità non finirà, e nulla perirà, se non quel-

lo è imperfetto in noi.

Verrà il tempo di lasciare i piedi di Gesù, di rientrare negli esercizi ordinari: ma la parte di Maria non perirà. La parola, ch' ell' ha ascoltata, la seguirà dappertutto; l'attenzione segreta, che vi averà, le farà fare il tutto come si dee. Ella non romperà il silenzio intimo, che con pena, e quando l' Ubbidienza, e la Carità lo preicriveranno; una voce interiore non cefferà di richiamarla nel suo segreto. Sempre stimolata a ritornarvi non lascierà di prefare la sua attenzione a' suoi impiegi, ma desidererà con infaticabile ardore la sua beata tranquillità a' piedi del Salvatore, e ancora con maggior ardore la vita beata. nella quale la verità manifeltata, e Iddio sarà tutto a tutti.

Nel resto, Fratelli miei: Tutro ciò ch'è onesto, tutto ciò ch' è santo, tutto ciò che ci può
rendere amabili, (senza voler piacere alla Creatura,) tutto ciò ch' è di edificazione,
a di buon odore; se vi è qualche sentimento
ragionevole, e virtuoso, e qualche cosa di lodevole nella regola de' costumi, tutto sia il
soggetto di vostre Meditazioni, e l'unico intertenimento de vostri pensieri. (Philip. 1v.

Perchè a che pensa colui, ch'è unito Dio, se non alle cose che gli piacciono! Se alcuno parla, sia come se Iddio parlasse in lui; se alcuno serve in alcuni Santi Esercizi, vi serva come non operando che per la virtir datagli da Dio; in fine in tutto ciò che fate, Iddio sia glorificato per Gesurisso. (1. Petr. 1v. 11.) E tutto ciò, che farete, fatelo contutto il vostro cuore; (Coloss. 111. 13. 14.) mai con negligenza, e per costume; come aecaso. Fatelo, dico, contutto il vostro cuore, come facendalo per Dio, e non per gli Uomini: Servite nostro Signore Gesucristo; questo solo sia il vostro Signore. Amen, amen. Si, vengo subito. Così sia. Venite, Signore Gesucristo siaccon voi. (Apoc. XXII. 20. 21.) Amen, amen.

# ORAZE ONE Per prepararfi alla Santa Comunione PARTE PRIMA

# Della Oratione.

Il Cristiano riconosce il disegno del Salvatore nella Istituzione dell' Eucaristia, e ammira l'eccesso del suo Amore.

B stogna consessare, o Gesù, mio Salvatore, che avete voluto mostrarci il vostro Amore col mezzo d'incomprensibili esfetti! Cotesto Amore è stato la causa dell'Unione Reale colla quale vi siete satto Uovo. Cotesto Amore vi ha spinto a sacrificare per noi lo stesso Corpo tanto realmente quan-

S2 ORAZIONI

• Divin Salvatore! Ci comandate di managiare il vostro Corpo, ch' è la vera Ostia sacrificata per noi, fatta per persuaderci, che la remissione de peccati è compiuta nel Nuovo Testamento. Non volevate nemmeno, o mio Dio, che lo stesso Popolo si nudrisse del Sangue, ed era ragione di questo divieto, cheil Sangue ci è dato per l'espiazione dell' Anime nostre. (Levit. xvir. 10. 11.) Ma cidate il vostro Sangue, e ci ordinate di berlo, perch'è sparso per la remission de' peccati, mostrandoci con questo nello stesso tempo, che'l cibarsi del vostro Corpo, c'I bere il vostro Sangue, è tanto reale nella Santa-Mensa, quanto la grazia, e l'espiazione de' peccati, è attuale ed effettiva nella nuova Alleanza.

### PARTE SECONDA.

Della Orazione.

Il Cristiano eccita la sua Fede sopra questo Mistero, e rinunzia al giudicio de Sensi.

Osì è, mio Dio! Io lo credo. Questra è la Fede della vostra Chiesa. Questo ell'ha sempre creduto, sondata sopra la vostra Parola. Perchè Voi stesso lo avete detto di vostra sacra Bocca: Prendete, questo è'l mio Corpo. Bevete, questo è'l mio Sangue. (Matth. xxvi. 26. 27. 28.) Io lo credo. La vostra autorità ha dominio sopra tutta la Natura. Senza mettermi duaque in pena, come voi ridurrete ad essetto quanto dite, io mi appiglio alla vostra Chiesa, e precisamente alle vostre Parole.

PER L'A COMMUNIONE. Colui il quale fa ciò che vuole, parlando opera ciò che dice. E vi è stato più facile, o Salvatore, il:costrignere le Leggi della Namra per verificare la vostra Parola, di quello si sia facile l'accomodare il nostro intendimento ad interpretazioni violente, che rovesciano tutte le Leggi del Discorso. Questa Parola onnipotente ha tratte tutte le cose dal niente. Le sarebbe dunque difficile il cambiare in altre sostanze quello, che di già v'era? Io oredo., Signore. Ma aumentate la mia Fede. Kendetela vittoriosa nella battaglia, che le presentano i sensi. Cotesto Mistero è Miste. ro di Fede. Non debbo dunque ascoltare. se non quello ella m'insegna! Credo senza alcun dubbio, che quello, ch'è sopra quell'Altare, è'il vostro stesso Corpo; che quello è nel Calice, è 'l vostro proprio Sangue, spare .fo per la remission de peccati.

### PARTE TERZA.

Della Orazione.

Il Cristiano domanda a Gesucristo le sante disposizioni, che si debbon avere, nel ricevere un sì gran Sacramento.

Peri in me la remissione de miei pegracai! Questo Sangue Divino mi purisschi! Lavi tutte le macchie, che hanno imbrattata la veste Nuziale, onde, o mio Salvatore, mi aveva vestito nel Bartesimo, assinche io possa sedere con sicurezza al banchetto delle Nozze del vostro Figliuolo! Sono, lo confesso, una Spoia infedele, che ho mancato una infinità di volte alla fede

ORAZIONI fede data. Ma ritornate, ci dite o Signore, Ritornate, io vi riveverò, (Jerem, 111. 1.) Purchè abbiate ripigliata la vostra prima Veste, e portiate nell' Anello, che vi è posto in dito, il contrassegno dell'unione. nella quale il Verbo Divino entra con voi. Restituitemi il missico Anello; vestitemi di nuovo, o mio Padre! come un altro Figliuol Prodigo, che ritorna a voi, vestisemi della Veste dell' Innocenza, e della Sanuità, che debbo avere, per accostarmi alla voltra Mensa! O Re onnipotente! Quando voi celebrate le Nozze del vostro Figliuolo colle Anime Sante, quando ce ne date il Corpo, per goderne, e per farsi divenire uno stesso Corpo, e uno stesso Spirito con esso lui per via della Comunione; Pershè questo Convito nuziale è anche in altro senso, o mio Dio, la confumazione del Matrimonio Sacro, nel quale la Chiefa, e ogni Anima fanta, fi unifce allo Sposo, Corpo a Corpo, Cuore a Cuose, Spirito a Spirito, e in esso si ritrova il sompimento di cotesta espressione: Chi si ciba di me, viverà per me. (Jo. v. 58.) Ella si compisca in me, mio Salvatore! Io ne sento l'effetto. Trassormatemi in is voi, e Voi stesso sate quello che viviae in me. Ma a cotesto fine fate, che io mi accossi al Celeste Convito cogli abiti più sontuosi! Fate lo venga con tutte le wirtù; che io corra con un'allegrezza degna di tal banchetto, e del cibo immortale, che a me vi date! Cotesto pane, è un

pane del Cielo. (Ibid. 33. 51.) E' un pant urvo, che dà la vita al Mondo, (Prov. IX. PER LA COMUNIONE. 255
5.) Venite, Amici miei, Non dite voi, o celeste Sposo? Venite, mangiate, bevete, inebbriatevi, miei carissimi, con questo Vino, che trasporta l'Anima, e le sa gustare anticipatamente i piaceri degli Angioli! Ma o Gesù! Per aver parte a coteste caste delizie, satemi cessar di vivere, secondo i sensi, perchè la mortificazione dee fare una parte del nostro abito nuziale, ed è necessario mortificarci per celebrare la vostra Morte, o mio Salvatore!

## PREPARAZIONE

ALLA MORTE.

# ORAZIONE PRIMA

Sopra la Morte.

Il Peccatore attende il fuo supplicio, e adora la Possanza, che lo gustiga.

Signore, voi non avete fatta la Morte.

(Sap. 1. 3.) Ella non era dapprincipio: Ella non è entrata nel Mondo, se nen in gastigo del peccato, (Rom. v. 12.) Voi avete creato l'Uomo immortale, (Sap. 11. 23.) e se sosse se fosse restato ubbidiente, la morte farebbe stata per esso un male ignoto; ma questa era la minore di nostre disavventure. L'Anima mortalmente serita dal peccato, della Morte temporale, ci precipitava nell'eterna, e l'Inferno era la nostra porzione.

O Dio! Ecco il Miracolo della vostra Grazia! La Morte non è più Morte, dopo che Gesucristo l'ha patita per il nostro pec-

. 8 cato

256 PREPARATIONE

cato del Mondo. Ella non è più che un passaggio alla immortalità, e il nostro supplicio è divenuto nostro rimedio; poiche sopportando con Fede, e con sommessione la Morte, alla quale noi siamo stati giustamente condannati, da evitiamo per sempre.

Ecco dunque o Signore, il vostro Colpevole, che viene a patire la Morte alla quale lo avete condannato; il Figliuolo di Adamo, Peccatore, e Mortale. Vengo umilmente a sottomettermi alla esecuzione della Vostra Sentenza. Mio Dio! Io lo confesso, ho mangiato il frutto vietato, onde voi avete pronunziato, che nel giorno in cui lo avessi mangiato, morirei di morte. L'ho mangiato, o Signore, il frutto vietato, non solo una volta in Adamo, ma ancora ogni volta che ho preferita la mia Volontà alla voltra. Vengo dunque a sottomettermi alla mia Sentenza, vengo a ricevere la Morte, che ho meritata. Percuotemi Signore; il Reo si sottomette. Adoro la vostra suprema possanza nell' eseguimento di quella Sentenza, della quale alcuno non ha mai potuto evitare l'effetto, nè anche ritardarlo per un momento. Bilogna morire, voi lo avete detto; il Ricc's come il Povero, il Re come il Suddito. Questo è il colpo inevitabile della vostra Mano Suprema, che rende eguali tutte le condizioni, tutte l' età, tutti gli stati, e la vita più lunga colla più breve; perchè nulla serve lo scriver molto, se in un momento, e con un solo cancellamento, tutto è cancellato.

Adoro dunque, o mio Dio, il colpo on-

nipotente di vostra Mano Suprema : Entro nella via di ogni carne. Era necessario al nostro orgogiio, alla nostra dilicatezza queito ultimo colpo per confonderci. Le vanità ci averebbono troppo facilmente ubbriacati, se la Morte non si fosse sempre presentata in faccia; se da qualunque parte è possibile il volgersi, non si vedesse sempre avanti a se l'ultimo momento, nel quale quando è giunto, tutto il rimanente di nostra vita è convinto d'illusione, e di errore. O Signore! Vi rendo grazie di questo soccorso, che lasciate alla noilra debolezza, di questa umiliazione, che mandate al nostro orgoglio, della Morte che date a'nostri sensi. O Signore! La vita de'nostri sensi, e della nostra vanità sarebbe troppo viva, se non la mortificaste colla villa continua della Morte. Tacciamo mortali infelici: Non vi è più replica; bilogna cedere, e contro voglia, difprezzare cotesto Scheletro, di qualunque ornamento sia rivestito. La Morte ne mostra il fondo a tutti gli Uomini anche a quelli, che vi sono più attaccati. Ogni carne resti alterata, annichilata. O Dio! Adoro il braccio supremo, che distrugge tutto in un sol colpo! O Morte! Tu mi apri gli occhi, affinchè io veda le mie vanità. Così, o Morte! Tu mi sei rimedio contro mestesso. E' vero, tu togli tutto a' miei lensi, ma nello stesso tempo tu mi disinganni di tutti i salsi beni, che tu mi togli. O Morte! Tu non sei dunque più Morte, che per coloro che vogliono effere ingannati. O Morte! Tu mi sei rimedio. Tu mandi i tuoi precursori, le infermità, i dolori, le malattie d'ogni sorta, a fine di rompere appoco appoco i legami, che troppo mi piacciono, benchè mi opprimano. O Morte! Gesucristo crocissso ti ha data questa virtà. O Morte! tu non sei più mia Morte, tu sei il principio di mia liberazione.

### QAAZIONE SECONDA.

Il Cristiano attende la sua Liberazione, è adora il suo Liberatore.

Signore! Noi avevamo fatto un patto colla Morte, e un patto coll' Inferno. Vi si eravamo venduti, e dati in potere, e voi avete detto: lo metterò in Sion una Pietra fondamentale, una Pietra pre ziosa, e scelta; la Pietra angolare, sondata sopra una fabbrica, che non può essere scossa. Colui, che crede, in chi è figurato da questa Pietra, non ha molta premura, di efeguire il trattato, che ha fatto colla Morte, e coll' Inferno, perche il Trattato, che avete fatto colla Morte, sarà cancellato, e il patto, che avete fatto coll' Inferno, non terrà. (Is. xxvII. 16. 18.) Ed ecco come cotesto patto è rotto. Il Giusto, il Santo de' Santi, quegli che Iddio ha confacrato con una Unzione, ch'è superiore a tutto, e colla Divinità stessa, si è dato volontariamente alla Morte: Si è sottomesso alla podestà delle tenebre, e nello stesso tempo il Trattato di nostra servitù è stato ridoto a nulla. Gesucristo lo ha posto sulla Croce, lo ha cancellato col suo Sangue. E' entraso nel Sepolcro, è sceso persino all' Inferno,

no, e in vece di restarvi soggetto, vi ha cantato il Cantico, che Davide suo Padre . secondo la Carne, aveva composto per esfo: Avevo sempre in vista il Signore; lo vedo alla mia destra persino all' ombre della Morte, (Pf. xv. 8. 9. 10.) persino nelle meste prigioni, nelle quali sono stato a liberare le Anime, che vi attendevano la mia venuta. Per questo il mio cuore era pieno di gioja, e il mio corpo stesso si è riposato in isperanza, perche voi non lascierete l' Anima mia nell' Inferno , e non permetterete , che il vostro Santo provi la corruzione : Voi mi avete mostrata la via della Vita. Io vi ritornerò vittoriofo della Morte.

Così lo credo, mio Salvatore. Davide, che ha composto cotesto Cantico divino, non lo ha composto per se, poichè la sua carne è stata corrotta, come quella di tutti gli altri Uomini, ma ha veduto in ispirito la vostra, che sarebbe uscita da esso, ed è restata incorrotta. Così è; io lo credo; così è. Voi siete risuscitato nel terzo giorno, e la vostra Risurrezione, manifestata a tutta la Terra, per la testimonianza de' vostri Santi Appostoli, seguita da tanti miracoli, è stata il segno dato a' Gentili, e agli Ebrei, che voi avevate eletti, per adunarfi fotto l'invocazione del vostro

nome, Così è; io lo credo. Ma credo ancora, che non avete superata la morte per voi solo. L'avete superata per noi, che in voi crediamo. Non averemo, per verità, il vostro privilegio di non ritrovare la corruzione nel Sepolero; perchè bilogna che la nostra carne, ch'è carne di

260 PREPARAZIONE

peccato, sia disfatta, e spinta persino alla ultima separazione delle sue parti; ma il mostro corpo sarà posto in terra, come un germoglio, che si riprodurrà da sestesso. E' posto in terra nella corruzione, sarà riprodotto incorruttibile. E' posto in terra desorme, e dissigurato, sarà riprodotto, e risusciterà glorioso. E' posto in terra senza sorza, e senza moto, ne uscirà pieno di vita, e di vigore. E' posto in terra, come vi si metterebe il corpo di un animale, ma risusciterà come un corpo spirituale, (1. Cor. xv. 42. 43. 44.) e non lascierà alla terra, che la Morte, la corruzione, l'infermità, e la vecchiezza.

Viadoro, o Gesù mio Liberatore! Viadoro, o Gesù rifuscitato! Per voi stesso, e per tutte le vostre Membra, che avete riempiute del vostro Spirito, ch'è lo Spirito di Vita eterna. Voi avete sopportata la Morte, affinche la morte restasse vinta, Satanasso disarmato, il suo imperio abbattuto, e a fine di liberare coloro, che il timor della morte teneva in una servitù eterna. (Hebr. 11. 14. 15.) Sarete veramente libero, quando il Figlivolo vi averà liberato. (Jo. XIII. 36.) Lo credo, o Signore; così è; mio unico Liberatore, vi adoro. Bisogna che io muoja come vdi, affinchè io viva come voi So che il mio Redentore è vivo, e nell'ultimo giorno risusciterò dalla polvere; esarò di nuovo circondato di pelle, e vederò il mio Dio nella mia carne. Lo vederò io stesso cogli occhi miei; io, e non un altro; conferverò questa speranza nel mio seno . La portero persino nel mezzo all'ombre della Morte. Chi mi dui, che questo discorso sia scritto come col

ferro, e col diamante sopra la selce. (Jobania. 25. 26. 27. 28.) Il carattere ne sia immortale, e inciso eternamente nel mio cuore, in un cuore costante nella Fede.

Voi, mio Salvatore, voi metterete la vostra mano sopra di me, e mi direte, come
al vostro Discepolo diletto: Non temere; io
sono il primo, e l'ultimo; io sono vivo, e
sono stato morto, e vivo ne' secoli de' secoli, e
ho in mia mano le chiavi della Morte, e dell'
Inferno. (Apoc. 1. 17. 18.) Tutto il Mondo udirà la mia Voce; e tutti coloro, che
sono ne' Sepolcri udiranno la voce del Figsiuolo, dell' Uomo Dio. E coloro, che averanno
operato bene, risusciteranno per la Vita, e coloro, che averanno operato male, risusciteranne
per lo Giudicio. (Jo. v. 25. 28. 29.)

# ORAZIONE TERZA.

Il Cristiano si abbandona alla: Considenza.

Mio Dio! Quest' ultima espressione mi getta di nuovo in maggiori spaventi di prima, perchè mi annunzia, che sarà duopo comparire avanti al vostro sormidabile Tribunale. E come oserò comparirvi con tanti peccati? Ma come! Voi sorse in vano mi avete detto: Chi spera in me, non resterà consuso? (Eccl. II. II.) E di Luovo: Se Iddio è pernoi, chi sarà contro di noi? Quegli, che non ha risparmiato il suo proprio Figliuolo, ma lo ha dato per noi alla Marte, quali beni non si ha Egli dati com essolui? Chi oserà accusare gli Eletti di Diol Iddio stesso gli giustifica; chi li condanne-

262 PREPARAZIONE rà? Gesucristo ch'è morto, ma ch'è risuscitato, d'è alla destra di fuo Padre, non cesfa à intercedere per noi. (Rom. VII. 31. 32. 33.34.) E di più: Vivo nella fede del Fipliuolo di Dio, che mi ha amato, che fi è data alla Morte per me, che ha portati i miei peccati nel suo proprio Corpo, sopra il leeno della Crose, e noi siamo stati guariti dalle sue ferite . (Gal. 11. 10. 1. Petr. 11. 24.) Non ho dunque a temere i miei peccati, che sono cancellati nel momento, che io mi abbandono alla confidenza. Non ho a temere, che di temer troppo. Non ho a temere, che di non abbandonarmi a sussicienza a Dio Gesucristo. O mio Dio, miamisericordia! O mio Dio! Io mi abbandono a voi. Metto la Croce del vostro Eigliuolo fra i miei peccati, e la vostra giu-

Mio Salvatore, voi avete due titoli per possedere l'eredità di Dio vostro Padre. Avete il titolo di vostra nascita; avete quello di vostre fatiche. Il Regno vi apvartiene, come Figlinolo, e vi appartiene in qualità di Conquistatore. Avete ritenuto per voi il primo titolo, e mi avete lasciato il secondo. Lo prendo, e me ne impossesso con fede . Anima mia bisogna sperare in Dio. (Ps. xLIN 6. 12. 13.) Anima mia, perchè sei mesta, e perchè mi turbi? Perche mi averai a turbare? Spera in esso. Anima mia, e digli con tutte le tue forze: O mio Dio! Voi siete la mia salute .. Anima mia, tu non hai che temere, se non di non alzare abbastanza le tue voci-

stizia ...

١. .

ORA-

### ORAZIONE QUARTA.

A vista della Morte, il Cristiano rinnova gli Atti di Fede, di Speranza, e di Carità...

IL tempo si avvicina, Signore, in cuiz le tenebre saranno distrutte, e la Fede si cambierà in chiara Visione. Il tempo si avvicina, nel quale io canterò col Salmista, o Signore: Abbiamo veduto quello, avevamo udito. (Ps. xLv11. 6.) O Signore, tutto ci comparisce, come ci erastato predicato! Non ho più che un momento, e in uno istante vedero alla scoperta tutti i vostri miracoli, tutta la bellezza della vostra Faccia, la vostra Santità la vostra Verità tutta intera. Mio Salvatore! Io credo, aputatemi nella mia inoredulità, (Mar. 1x. 13.) e sostenetemi nella mia debolezza O Dio! Lo conosco : nulla ho da sperare da mestesso; ma voi avete comandato di andare in isperanza contro la speranza. (Rom. 14. 18.) Credo con Abramo. Tutto cade, questo edificiomortale se ne va in pezzi; ma se questa Casa di terra si rovescia, e cade sopra le sue proprie rovine, ho una Cafa Coleste, (2. Cox. v. 1.) nella quale voi promettete di ricevermi. O Signore, io vi corro, vi volo, e vi sono di già trasportato colla miglior parte di mestesso! Mi rallegro nell'udir dire, che anderò nella Casa del Signore. Sono alla tua porta, o Gerusalemme! Eccomi in piede; i miei piedi sono in moto. (Ps. cxxx.

264 PREPARAZIONE

r.) E tutto il mio corpo si ssorza per en-

trarvi.

Quando vi vederò, unico bene! Quando vi vederò! Quando goderò di vostra defiderabil presenza! O verità! O vera luce! O bene! O forgente del bene! O tutto il bene! O tutto perfetto! O folo perfetto! O voi che siete solo! che siete tutto, in cui io sarò, sarete in me, sarete tutto a tutti! con cui sono per essere un solo Spirito! Mio Dio, Io vi amo! mio Dio, mia vira, mia forza, vi amo, e vi amerò; (Pi. xvII. r.) Vedero i vostri miracoli. Inebbriato di vostra bellezza, e delle vostre delizie. canterò le vostre sodi? Tutto il rimanente è passato; tutto se ne va intorno a me come un fumo, ma io me ne vado dov'è il tutto, Dio potente, Dio eterno, Dio beato! Mi rallegro della vostra potenza, della vostra eternità della vostra beatitudine. Quando vi vederò, o principio, che non avere principio? Quando vederò uscire dal vostro seno il vostro Figliuolo che vi è uguale? Quando vederò il vostro Spirito Santo procedere dalla vostra Unione, terminare la vostra secondità, consumare la vostra eterna azione? Taci anima, non parlar di vantaggie. Perchè balbettare anaora quando è per parlatti la verità?
Mio Salvatore! Afooltando le vostre san-

Mio Salvatore! Assolvando le vostre sanze Parole, ho tanto desiderato di vedervi, e d'adirvi! L'ora è giunta, vi vederò fra un momento, ma vi vederò come Giudice, è vero, ma voi mi sarete un Giudice Salvatore. Mi giudicherete secondo le vostre misericordie, perchè io metto in voi

tut-

ALLE MORTE. tutta la mia speranza, e mi abbandono in' voi senza riserva. Santa Città di Gerusalemme! Miei nuovi Cittadini, miei nuovi Fratelli, o piuttosto miei antichi Cittadini, miei antichi Fratelli. Vi faluto colcolla fede; ben presto, fra un momento sarò in istato di abbracciarvi. Ricevetemi nella vostra Unità . Addio, miei Fratelli mortali; addio Santa Chiefa Cattolica, voi mi avete portato nelle voltre viscere, mi avete nudrito col vostro latte, terminate di purificarmi co' vostri Sacrifiej, perchè is muoio nella nostra Unità, e nella vostra Fede. Ma, o Chiesa! Non vi è addio per voi. Vado a ritrovarvi nel Cielo, nella più bella parre di voi stessa. Ah! Vado a vedere la vostra sorgente, e il vostro termine, i Profeti, e gli Appostoli vostri Fondatori, i Martiri vostre vittime, le Vergini vostri fiori, i Confessori vostro ornamento, tutti i Santi voltri Interceffori . Chiefa, io chiudo gli occhi; vi dico addio fopra la terra; vi ritroverò nel Cielo.

# ORAZIONE QUINTA.

Il Cristiano fa l'ultima sua Confessione per morire.

Dio! lo vi manifesto i mier peccati; e non vi nascondo le mie ingiustizie. Ho detto; Signore; confessero la mia ingiustizia contro mestesso, e voi mi avete rimessa la mia iniquità; Ho detto, io confessero, e voi avete di già rimesso. (Psal. xxxx. 8-) L'ho detto con tanta sede, e con ardore

266 PREPARAZIONE sì vivo, con tanta contrizione, e tanta speranza, che la remissione ha prevenuta la confessione. Ma come so io d'averlo detto di cotesta maniera? Non ho bisogno di saperlo; non voglio saperlo, non è questo il tempo. Ma, voi Signore, che sapete quelto si dee fare per ben dirlo, date eio che comandate, e comandate quello vi piace. Ve lo domando per voi stesso, per la vo-stra bontà, per Gesucristo, per la sua Morte, per tutti i suoi Misteri. Io vi dono la mia volontà, che per tanti titoli è vostra. Fate in me quello è necessario vi sia per piacervi. Quanto a me, non posso prestarvi che un debole sforzo, che anche viene da voi. Ho detto, io confesserò. Il vostro Ministro mi ordinerà il ripassare sopra i peccati di mia vita pallata? Ho detto, io confesserd. Mi vieterà egli turbarmi all' oribil vista? Ho detto, io confessero di mia vita passata quello vorrà che io confessi. Voi gli avete ordinato di legarmi, e di sciogliermi, di perdonare, e di ritenere. Egli ha le vostre chiavi in mano, e ad esso appartiene il sottomettervi quello, che ritroverà a proposito, e voi gli avete dato . il vostro Spirito Santo, Spirito di discernimento, che scandaglia il fondo de' cuori e per esercitare questa sunzione; Ricevete la Spirito Santo, ( Jo. xx. 22. ) voi averedetto, gran Pontefice! Voi mi reggete, voi mi purificate col suo ministero. Mio Salvatore! Io mi rallegro perchè il peccato è per finire in me. Vi ho tanto offeso, Buon Padre, Buon Giudice, Buon Salvatore! Perdono. Ma i peccati sono per finire; la mormorte non sarà il fine di mia vita, lo sarà del mio peccato. O Morte, quanto io ti amo per questa parte! Rimettete tutto, o Signore, per vostra bontà, e levatemi prontamente dal Mondo, assinche di nuovo non pecchi.

### ORAZIONE SESTA.

Il Cristiano riceve il Viatico.

O sono la Risurrezione, e la vita; colui, che crede in me, ancorchè sia morto, viverà ; ed ogni Uomo , che vive , e crede in me , non morirà giammai. (Jo. XI. 25. 26.) Lo eredi così? O Cristiano, non ti dico più cosa alcuna. Gesucristo ti parla nella persona di Marta; Rispondi con essa: Si, Signore, credo, che siete Cristo, Figliuolo di Dio vivo, che siete venuto in questo mondo. (Joa. 27.) Soggiugni con S. Paolo; a fine di falvare i peccatori, de quali io sono il primo. (I. Tim. 1. 15. ) Credi dunque, Anima Cristiana, adora, spera, ama. O Gesù! Togliete cotesti velami; fate che io vi veda. O Gesù! parlate nel mio cuore, e fate che io vi ascolti. Parlate, parlate, parlate; non vi è, che un momento, parlate. Datemi delle lagri. me per rispondervi. Percuotete la pietra. e l'acque di un amore pieno di speranza, tutto gratitudine, con verità penitente scorrano persino a terra.

ORA-



### 268 PREPARAZIONE

### ORAZIONE SETTIMA.

N Griftiano domanda, e riceve l'Estrema
Unzione.

7 Enite, Sacerdote del Signore. Venite a sostenermi nella mia infermità col vostr' olio mitigante, purificante, e confortativo. Ah! Ho defiderato con gran desiderio questo sostentamento dalle vostre mani. Mi ricordo delle orazioni, colle quali è stato confacrato questo Sant' Olio nel Giovedì Santo, con sì gran concorso di sacri Ministri, e colla grande attenzione di tutto il Popolo. Ecco il tempo della Lotta. Santa Chiesa, ugnete i vostri Atleti, affinchè il Demonio sia vinto. O Santi Sacerdoti, odo la vostra santa voce, che mi annunzia la promissione dello Spirito Santo seritta dat? Appostolo S. Jacopo: Il Signore sollevera? Infermo, e se egli è in peccato, gli sarà rimesso. (Jac. v. 15.) Voce di consolazione, e di speranza. Cancellate, Signore, tutti i miei peccati, cancellate, fradicate, purificate, tutti i miei sensi, assinche io vi fia presentato come una obblazione santa z e degna di voi. (Rom. x11. 1.)

### ORAZIONE OTTAVA.

Il Cristiano spira in pace coll' unirsi all' Agonia del Salvatore.

M lo Salvatore! Corro a' vostri piedi nell' Orto sacro. Mi prostro insieme

ALLA MORTE. me con voi colla faccia a terra. Mi avvicino per quanto io pesso al vostro Sacro Corpo, per raccogliere sopra il mio le gocce del sangue che scorrono da tutte le vostre vene. Prendo a due mani il Calice, che il vostro Padre mi manda. Voi non avevate bisogno di un Angiolo per consolarvi nella vostra agonia. Per me egli viene a voi. (Luc. xxxx. 43.) Venite, Angiolo Santo, venite, amabile Consolatore di Gefucristo, che patisce, che agonizza nelle sue membra. Venite ; Fuggite Turbe Infernali. Non vedete voi l'Angiolo colla Croce di Gelicristo in mani? Ah! mio Salvatore! Lo dirò io con voi ? Tutto è consumato. (Jo. xix. 30.) Amen, Amen. Tutto è fatto. Rimetto il mio spirito delle vostre mani. ( Luc. xx111. 46.) Anima mia! Cominciamo l'Amen eterno, che sarà la gioja, e il cantico de' Beati nella eternità.

canterò in eterno le misericordie del Signore. Misericordias Domini in aternum cantabo. (Ps. LxxxvIII. I.) Amen. Alleluja.

O momento felice, in cui usciremo dall' ombre, e dagli enimmi, per vedere la verità manifesta. Corriamoci con ardore. Affrettiamoci di purificare il nostroguore, a sine di veder Dio secondo la promissione del Vangelo. Questo è stato il termine del viaggio; Ivi hanno sine i gemiti; Ivi si termina la fatica della Fede, quando ella è, per dir così, per partorire la chiara vissione. Avventurato momento, anche una volta! Chi non lo desidera, non è Cristiano,

BRE-

#### 270 PREPARAZIONE

#### BREVI ORAZIONI.

"Che si possono sar replicare sevente da un' Infermo vicino a morte, contro i di lei terrori.

I O sono la Risurrezione 3 e la Vitu; colui, che crede in me, quando fosse morto, viverà. E colui, che vive, e crede in me, non morirà in eterno. ( Jo. XI. 25.)
Colui, che crede in me, non conoscerà la morte. ( Jo. VIII. 51. 52.)

O Gesù siate la mia Vita, la mia Ri-

furrezione, come lo avete detto.

Io mi sottometto, o Dio, o ginsto Giudice, alla sentenza di morte, che avete pronunziata contro di me, a cagione del mio peccato. O morte io sarò la tua morte, dice il Figliuolo di Dio (Osea XIII. 14.) O morte, dov'è la tua vittoria? Dov'è il tuo stimolo? (I. Cor. XV. 55. 56.) Dove sono le tue armi? Il mio Signore t'ha disarmata.

## Contro i terrori della Coscienza.

M Io Dio! abbiate pietà di me, poveto contro il cielo, e contro voi, non son degno di essere chiamato vostro Figliuolo, chiamata vostra Figliaola; trattatemi come il minore de vostri servi. (Luc. xv. 18. 19.) Chi accuserà gli Eletti di Dio? Iddio giu-

Chi accuserà gli Eletti di Dio? Iddio giuftifica, chi gli condannerà? Gesucristo, ch'è morto, ch'è anche risuscitato, ch'è alla destra di D: Padre, intercede per me. Chi dunque mi ALLA MORTE. 271

feparerà dalla carità di Gesucristo? (Rom. viii. 34. 35.) Chi mi priverà del suo amore? Chi mi impedirà l'amarlo?

Colui, al quile di vantaggio si rimette, ama di vantaggio. (Luc. xxx. 46.) In te Domine speravi, non confundar in aternum. In manus tuas, Domine, commendo spiritum meum. Redemistr me, Domine Deus veritatis. (Psal. xxx. 1.)

Dove ha abbondate il peccate, la grazia soprabbonda. (Rom. v. 20.)

Jopravoonda. (Kom. v. 20.)
Ne' gran Dolori.

I O sono constitto in croce con Gesucristo, e vivo non io, ma Gesucristo vive in me. Io vivo nella sede del Figliuolo di Dio, che mi ha amato, e si è dato alla morte per me. (Gal. 11, 19, 20.)

Fate che io porti, mio Dio, sopra il mio corpo l'impressione della morte di Gesù, affinche la vita di Gesù si manifesti sopra di me. (2. Cor. 1V.10.) O mio Padre, se volete, potete stornare da me questo Calice, ma, o mio Dio, sia fatta la vostra volontà, e

non la mia . ( Lue. xx11. 42. )

Mio Dio, datemi pazienza. Ci avete promesso, che non ci lasciereste tentare sopra le nostre forze. (1. Cor. x. 13.) Siete sedele, o mio Dio; mi consido nella vostra promissione. Lo so, Signore, se cotesto grano, se cotesto corpo mortale, non è mortificato, non produrrà alcun strutto. Fatemi sare degni srutti di penitenza. O Gesù, abbraccio la Croce che m' imponete! La voglio portare persino all'estremo. Datemi voi la forza per sostenerla.

Accettate questo debole Sacrificio, e unite-



272 PREPARAZIONE
lo al vostro, ch' è persetto, e infinito.

Adorando, e baciando la Croce.

Gesù, siete stato alzato sopra cotesta Croce per essere l'oggetto di nostra speranza. Era duopo che foste innalzato, sopra la Croce, come il Serpente nel diferto, (Jo. 11 L. 14.) affinchè tutti potessero volgere gli occhi a voi. La guarigione di tuto l'Universo è stato il fratto di questa crudele, e misteriosa esaltazione. O Gesù! Vi adoro sopra questa Croce, e stando a' vostri piedi, vi dico come la Sposa: Traetemi, correremo dietro a voi. (Cant. 1.3.) La Misericordia, che vi sa soggiacere al supplizio della Croce, l'Amore, che vi fa morire, ed esce da tutte le vostre piaghe. è il dolce profumo, ch' esala per trarre il il mio cuore. Traetemi colla dolce, e potente maniera, onde avete detto, che vostro Padre trae ( Jo. v. 44. ) a voi, tutti coloro, che vi vengono, della maniera onnipotente, che non permette il restare in cammine. Fate che io venga perfino a voi, persino alla vostra Croce; che io vi sia unito, trafitto di vostri dolori, crocifisso con voi; dimodoche io più non viva, che solo per voi, e più non aspiri, se non alla vita immortale, che ci avete meritata colla Croce.

O Gesù. Tutto è vile a chi vi ha riarovato, a chi è giunto persino a voi, persino alla vostra Croce! Fatela sentire al mio cuore, ora che i miei dolori mi vi

tengono attaccato.

# IL FINE







