## MEMORIE

INTORNO AL SITO

Della Chiesa Cattedrale di Napoli, ed all'essere stata sempre una,

CON VARIE NOTIZIE CRITICHE

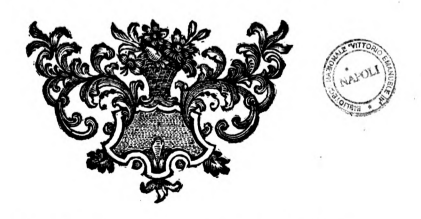
Sulla qualità, ed ufficiatura de' suoi Sagri Ministri.

COLLE RISPOSTE

Alle oggezioni di Mons. D. Giuseppe Simone Assemani sparse nel suo libro de Reb. Neap. & Sic.

E dell' Autore della scrittura intitolata: Relazione Liturgica, &c.

CON UNA INTRODUZIONE.



IN NAPOLI, Appresso Domenico Roselli 1754.

Con Licenza de' Superiori:

## ill.

## INTRODUZIONE.



Vendo i Signori Canonici della Maggior Chiefa di Napoli preteso l'osservanza delle antiche todevoli costumanze della medesima per l'onore del Signor Iddio, e la pace tra suoi ministri; gli Eddomadari della medesima temendo, che si violassero alcuni pretesi loro diritti, e costumanze, che si davano a credere essere antiche, mossero a' medesimi un'aspra lite, che a tante spese gli ha astretti, ed in tanti Tribanali da molti anni gl'impaccia, e distrae, la quale

quantunque dispendiosa, intrigata, e varia non ha posuto da coloro non pro-Jeguirsi, dacche dalla decisione di essa dipende l'ordine, e'l decoro della sugra ufficiatura, el offervanza de santissimi riti della Chiesa oggimai nella detta. Cattedrale, ove piucche in altra dovrebbe essere esattissima, in non picciola parte alterata, e confusa con offesa e dispiacere de buoni. In tal controversia oggimai in Roma, ed in Napoli samosa avendo con singolar erudizione, e maraviglioso scoprimento delle origini delle antiche nostre sagre costumanze data fuora una dottissima Dissertazione il Signor Canonico Alessio Simmaco Mazzocchi : ed avendo unco con esquisita dottrina, e nerbo grande di ragioni pubblicato in prò de Canonici una eccellente scrittura il Signor Avvocato D. Agnello Franchini, onde emanò in Roma la decisione savorevole a' medesimi, piacque al dottissimo Monsignor Giuseppe Assemani prender la difesa de vinti, e col validissimo suo patrocinio tentare di aver la gloria di sollevare la loro caduta, che per la loro inquieta agitazione, e le cavillose, anzi boriose repliche non potea non esser seguita da rovine maggiori. Proccurarono i Canonici ribattere il gran colpo, e contrapporre al formidabile avversario chi avesse il valor da disenderli. Ma perche egli è agguerrito molto, e provveduto di arme infinite, e di destrezza ammirabile ba voluto riazzuffare la puona, e nel quarto tomo della sua celeberrima opera De rebus Neapolitanis & Siculis con offervazioni innumerabili, valendosi della vasta sua erudizione nelle ecclesiastiche materie ba assaltato da tutt' i lati le opere già date in luce per dimostrare la ragione, ed i diritti del Capitolo di Napoli contro alle vane e fulse pretensioni degli Eddomadarj, ed ha posto i Canonici nella dura e nojosa ormai necessità di replicarle, rischiararle, e proporte a tutti nella maggior evidenza, ed energia, che per loro mai si possa. E' accorso al gran uopo per lo suo zelo per l'onore della verità, e per l'affecto verso il Capitolo, e la Patria interessata, come ogni giudizioso Cittadino comprender puote, nella causa presente il med simo Signor Avvocaso Franchini, cui nulla manca per poter far fronte al temuto fortissimo Avversario; ed avendo eziandio voluto rispondere ad un altra dotta scrittura data fuori già anni passati in difesa degli Eddomadarj, con tal congiuntura, ha validissimamente rotte, e dissipate tutte le macchine con tanta gran bravura, e con sottile avvedimento da Monsignor Assemani ed in difesa de suoi, ed in offesa del Capitolo, e de suri campioni, tra'quali non risparmia il medesimo Signor Franchini, adoprate. Alle dotte, ed erudite fariche del medesimo, che nel presente libretto si danno alla luce, anno i Canonici riputato esser confacente di assai alla causa aggiungere alcune storico-critiche ristessioni sopra l'antico stato e la condizione di coloro, che in alcun tempo anno servito nella loro Chiesa; sperando, che non riusciranno disaggradevoli a chi sinceramente ama la verità, e desidera in ogni cosa, e più in quelle che alimentar devono

la nostra pietà, ed esser pubblico esercizio della Religione verso il nostro Signore Iddio armonia, convenevolezza, stabilità, e decoro.

Queste si pongono nel principio, perche inettono in iscorcio, e chiara veduta le tante cose, che ha dovuto il Signor Franchini copiosamente trattare, e si spera, che potranno servir di lume così alle cose, che seguiranno nella di lui strittura, come a svelare le avvedute accorte maniere tenute da Mon-

signor Assemani per vincere e col valore, e coll'ingegno.

Da tempi antichissimi furono in Napoli nelle matrici le Congregazioni di cherici, i quali da principio meri cherici erano addetti a' divini ufficj, ed a ministerj inferiori, e bassi, ed intervenivano all'essequie. Ve ne erano nelle Chiese matrici, che quattro se ne descrivono ne tempi di Annibale di Capua, e sei in quelli di Alfonso Carrafa. Si fatti cherici si chiamavano anco Confrati, o Fratanzari, e viveano vicino la Chiesa, e sotto la presidenza di un Rettore, il quale assegnava loro l'eddomade di servizio, o nel coro o in altra funzione. Nella Cattedrale vi era una di queste fratrie o congregazioni, o confratanze, di cui ci è rimasta certa memoria, e dall'esser eretta in essa si chiamò Confratanza del Salvadore, e del Salvadore vecchio: essa aveu gli stessi usi delle altre fratrie, cioè di ufficiare nella propria Congregazione: e vi è di questa particolare ufficiatura un antico documento nel nostro Comito fol. 83. vedi Mazz.in App. Diat. V.pag. 261. n. s. nel quale non si fa menzione di altro, che della ufficiatura praticata nella loro Congregazione, e perciò nell'ordine de' divini ufficj niu-na menzione si sa dall' Arcivescovo de' Canonici del Comito, e de' Preti di Coro; impercioche il rito, che si osservava nella Cattedrale era in tutto diverso dal rito, che si praticava nell'uffiziatura propria della Congregazione, nè poteva essere altramente essendo il primo rito d'una Chiesa maggiore esercitato da Ministri del primo ordine ed il secondo rito praticato da meri Cherici, a'quali non convenivano affacto alcune cose del primo. Ed in tanto p obabilissimamente nel nostro Comito se ne fa menzione, come abbiamo detto, perche tal ordine era in uso de Cherici confrati del Salvadore, la cui Congregazione era nella Cattedrale, come erano le altre, nelle altre Matrici, e I est e eretta in questa Chiesa, ove erano già gli altri ministri assistenti al Vejc vo, e che formavano il suo Senato, operava certamente, che dovessero essere impiegati ne bassi, e fatigosi ministerj ancora, nel che non abbium di bisogno di congetture, avendone l'irrefragabile testimonianza della bolla ora divolgatissima di Anselmo. Fuor di dubbio nel lor principio, quando ne' Fedeli fioriva l'amor della religione, e la frequenza delle oblazioni dovettero essere provveduti d'alcune rendite, ma poi tratto tratto intepidita la pietà ne Fedeli, e negli Ecclesiastici la soda carità, che senza alterare il buon ordine fa, che i Superiori considerino gl' inferiori, come propri loro fratelli; e costoro rispettino quelli senza invidia, e con piacere dell'animo, cominciarono i Confrati, o Fratanzari ad esser riputati persone addette a bassi ministerj, e delle rendite antiche, alcune furono assegnate a titoli oziosi di semplici benefizi, e furono smembrate dalla Congregazione del Salvadore; o da altre Congregazioni erette in altre Chiese vicine, di cui si sono perdute le memorie; o sono delle Parrocchie annesse alla Cattedrale, di cui su merzione Mazzoc. pag. 138. in not. 35., e perciò nel diploma dell' Arciv. Bernardo del 1378. si chiamano Hebdomadæ tres dictæ Ecclesiæ Neapolitanæ, delle quali una ne possedeva il Canonico Antonio de Pastena.

Nè ciò deve sembrare strano a coloro, che ristettono alle Congregazioni di Fratanzari ancor oggi esistenti nelle Parrocchie matrici, ed antiche, le qua-

li anno eddomade, semplici fratanze e primicerj, le cui rendite sono composte, quasi tutte da justi delle essequie, e dalle piccole rendite delle Congregazioni dismesse, come a cagion d'esempio sono gli Eddomadarj di S. Giorgio, e di S. Maria Maggiore, che oggi finito già l'obbligo di servire la Parrocchia di S. Giorgio conceduta a' PP. Pii Operarij, e di S. Maria Maggiore a PP.Cherici Regolari Minori godono le loro Eddomade come semplici benefizj. Adunque i buoni e diritti estimatori delle cose giudicheranno molto probabile il sistema del Signor Canonico Mazzocchi, e nelle sue parti bene corrispondente a se medesimo, con ordinato accordo, e conseguenza di tutte le parti tra se, e col tutto: imperocche detto Autore di età in età spiegando l'origine, e gli ufficj de'Confrati, e la distinzione dell'eddomade primitive già mutate in beneficj semplici, e perciò ridotte in istato du potersi unire alla Confratanza del Salvadore, ridotta in grave povertà: e ponderando ancora, che nella Cattedrale ci era ,e durò sempre fino a'tempi della nuova Chiesa detta confrutanza, ed addetta a servigi della detta Chiesa: e finalmente trovando, che anche dopo la nuova Cattedrale gli Eddomadari già in essa Cattedrale stabiliti sono stati chiamati Confrati del Salvadore come, e dal loro sepolero antico, e dal luogo della visita di Annibale di Capua si sa chiaro, e ristettendo insiemo, che da quel tempo in poi di detta Confratanza come di un corpo addetto a stabili servigi di Chiesa, ed ad ufficiatura in comune non si fa più menzione, ha derivato la origine di detti Eddomadarj dalla detta Confratanza: cioè stabilendo, che nel Jecolo XIV. istisuendo Giovanni Orsini il ceto d'gli Eddomadarj per servigio del coro, ed ajuto de'Canonici nell'ufficiatura, uni a costoro la detta Confratanza allora estinta: e sissa con una congettura probabilissima, e convincente per quanto permettono sì fatte cose tal' istituzione del ceto degli Eddomadari, appunto in quel tempo, che si cominciarono a vedere nelle Cattedrali d'Italia i beneficiati di coro, o siano assisti Stato di persone nel quale fin da allora sono stati sempre i nostri Eddomadarj, e ne anno tenute tutte le qualità, e' contrassegni; e solo ne anno preteso di uscire negli ultimi tempi per due miserubili motivi, l'uno della Istituzione degli Eddomadari di S. Attanazio per la messa pubblica quotidiana, che oggimai già si è fatta vedere qual fosse , stata: l'altro per l'uso che sanno della Croce della Cattedrale per concessione del Capitolo, del qual uso ancora si è concludentemente dimostrata la cagione, autenticata finalmente dalla final decisione della causa emanata in Roma.

Giudicato che avranno i discreti, e giudiziosi nostri Cittadini di tal sistema, e confrontandone tutt'i documenti, e le giudiziose congetture fondatissime donde nasce, e sostiensi con esaminare senza passione tutt'i monumenti, che ci sono rimasti, e che con tanta sua fatica, e glivia così sua, come della nostra Patria il Signor Canonico il primo ha dato al pubblico, e gli ha eruditissimamente illustrati, come con sincerità da vero letterato ha confessato Monsignor Assemani, nella lodevole protesta che sa nella pag. 760. ultima del IV. tomo della sua opera sono pregati a stendere la disamina disappassionata sul sistema di detto dittissimo Prelato.

Egli per mantenere al ceto degli Eddomadari la istituzione Attanasiana, con sottilissimo accorgimento stacca l'ana dall'altra perpetuamente le parti del sistema del detto Signor Canonico, e scansando sempre avvedutissimamente ciocche vede esser molto conchiudente, e che non ammetterebbe di leggieri opposizione, o risposta respettivamente, si ferma sù di alcune apparenze di difficoltà: e chiama poi, e distrae i Leggitori con considerabile ammasso di erudizioni altrove; e per innalzare il ceto degli Eddomadari ad un corpo di

considerazione, trasporta in Napoli i Vaticani Canonici, e solleva, ma senza allegare una peculiare, e speziale ragione per essi i Napoletani Canonici ed una particolar somiglianza co Cardinali della Santa Romana Chiesa, e chiama in ajuto delle sue assertive le grandi erudizioni, che adduce dell'origine degli antichi Titoli della Chiesa di Roma, e de monasteri eretti intorno le Chiese Patriarcali di quella per gli uffizi divini, e per la sacra ufficiatura. Ma si spera, che i savi Leggitori da tutto ciocche egli adduce resteranno più persuasi e convinti della verità del sistema del Signor Canonico Mazzocchi, e della vera origine nommeno, che della condizione essenziale degli Eddomadari Napoletani.

Egli con esquisite erudizioni spiega l'origine di coloro, che surono di poi chiamati Canonici nelle Cattedrali: Vulgatissima res est id, quod nunc Capitulum, & Canonicos appellamus nil aliud olim suisse, quam presbyteros, diaconosq: Episcopi cujusque, & Ecclesiæ Cathedralis (pag.507.), e soggiunge (pag. 508.) dopo d'aver riserite le parole di Tommasini, Capitulum Ecclesiæ Romanæ, quod Cardinalium Sacrum Collegium dicitur antiquioris, & elimatissimæ in hac quidem re disciplinæ specimon est, questa verissima assertiva: Si antiqui aliarum Ecclesiarum Catalogi ita accurate perscripti extarent uti Romanorum Pontificum vitas.... habemus liqueret profecto forma antiquissima aliorum Capitulorum, conchiudendo, che in tutte le Chiese d' Italia, delle Gallie, Spagne, dell' Africa, e della Sicilia, come quelle, che erano state fondate da Romani Pontefici si praticò ciò che la Chie/a Romana insegnò, ed offered: Palam fit in omnibus hise Ecclesiis hoc servatum fuisse, quod Ecclesia Romana servavit, & docuit. Adunque secondo la sua vera dottrina dal bel principio tutt' i Cleri collaterali de Vescovi si assomigliavano al Collegio de Cardinali, e tratto tratto assistero sempre, e servirono al Vescovo come necessarj Ministri a lui più vicini, come facevano i Cardinali al Sommo Pontefice, ed in tutte le Chiese questo Collegio de' Vescovi era composto de Preti Cardinali, o siano Titolari della Città, vale a dire Parrochi, perche ne primi secoli i Titoli non erano, se non che Parrocchie, e di Diaconi regionarj parimente della Città; dividendosi le Città in certo numero di regioni, in ciascheduna delle quali vi era un titolo col suo Prete, ed una Diaconia col suo Diacono.

Or dietro la sua fida scorta soggiungiamo noi, in qual cosa mai che abbia luogo spezialmente per lui il Clero collaterale di Napoli più de' Capitoli delle altre Chiese si assomiglia al Collegio de' Cardinali? Di tutt' i Capicoli esso medesimo Monsignor Assemani ( pag. 507. scrive : Ea primis Ecclesiæ adolescentis temporibus Canonicorum primigenia natura, ea erant officia: in hoc quidem ( ut idem Thomassinus cap. 7. num. 8. observat) AB HODIERNIS CANONICIS DIVERSI. 1. Non constabat Clerus ille antiquissimus, nisi Presbyteris, & Diaconis. 2. Presbyteri, & Diaconi hi Parochi ipsi erant, & Pastores omnium Civitatis Ecclesiarum . . . Clerus etiam nunc Romanæ Ecclesiæ formam præsert splendidissimam : expressissimamque ejus Cleri, qui olim singulis in Cathedralibus Ecclesiis Episcopo copulabatur. Adunque se tutti gli antichi Cleri, cui succedono gli odierni Canonici furono Titolari Parrochi, ed in conseguenza certissima simili a' Cardinali, ed in ciò AB HODIERNIS CANONICIS DIVERSI, come potrà mai far credere a' suoi leggitori Monsignor Assemani, ciocche scrive (pag.757.) Verum Pius V. nulla habita privilegiorum, quibus Canonici Neapolitani ad eam usque diem gavisi suerant ratione, in laudato diploma-

te illos ad communem Canonicorum Italiæ conditionem redigens . . . e ciocche come peculiar cosa de untri Canonici scritto avea nell'epigrafe del capo X. Vera Canonicorum Neapolitanæ Ecclesia origo aperitur. Ostenditur primitivos Neapolitanos Canonicos Titulis, & Diaconiis singulos singulis instar Presbyterorum, & Diaconorum Sancta Romar & Ecclesia affixos fuisse. Grideranno tosto i savj Leggitori; tale appunto secondo i suoi principj farono tutti gli antichi Canonici dell'Italia, delle Gallie, Spagne, della Sicilia, &c. Nè gli sarà mai du alcuno menata buona la risposta, che l'infrequence assistenza al Coro, ed ufficiatura della Chiesa li rendeva d'ssimili dagli altri, e più simili a Cardinali di Roma, cui mai non su uddossata l'afficiatura; perche in tutti gli altri Capitoli somigliante abuso dove più, dove meno, ove più presto, ove più tardi si sa essere stato introdotto; nè da S. Pio essersi creduto privilegio de' Napoletani Canonici, ma biasimevole abuso, oltre a quello, the tante volte si è detto della costumanza costantemente osservata di ufficiare, ed assistere molte volte fra l'anno, nel che certamente differivano da' Cardinali, che non ebbero giammai tal carico

di ufficiare.

Nè i discreti leggitori giudicheranno (come par che pensi, e scriva qui Mons. Assemani) che i privilegja quali con amplissime formole deroga S. Pio nella sua Bolla colle parole addotte dal dotto Prelato: Verum Pius V. nulla habita privilegioium, quibus Canonici Neapolitani ad eam usque diem gavisi fuerunt ratione, i quali sono, come spiega nella nota lit. (a) Non obstantibus statutis, consuctudinibus etiam ab immemorabili tempore hactenus observatis. Privilegiis quoque . . . . ejustlem Ecclesiæ Dignitatibus Canonicis, & Personis etiam a primæva erectione... quomodolibet concessis, non mai giudicheranno, dico, che possano intendersi per la legittima rappresentanza del Sagro Collegio de Cardinali, che nella loro origine, ed ancora nell'esser oggi il sagro senate del Vescovo al pari di tutti gli altri Capitoli godono i Canonici Napoletani, e goderanno sempre dopo la detta Bolla; ma feriscono le dette parole, le pretensioni, che ognun sa, che millantavano moltissimi Capitoli a' tempi del Concilio di Trento di esenzioni, & immunità, e dall' autorità de Vescovi , e dal servigio delle Chiese; e sono anco formole poste per istilo, ed a maggior cautela: non mai ebbe mira, nè la potea avere S. Pio ull'essenziale carattere di essere collaterali del Vescovo nel governo della Chiesa, come lo stesso Proluto insegna nella pag. 507. nel dimostrare col Tomassini la idea vera, ed esemplare de Capitoli nel Sacro Collegio de Cardinali: Una verba (scrive) tum spiritualem, tum etiam temporalem Ecclesia administrationem una cum Episcopo gerebant, ed in tutt'i secoli della Chiesa antecedenti a noi han ritenuto tal amministrazione, come riterranno sempre ne susseguenti, quantunque temperata e corrispondente alla distiplina di ciascuna età.

Tul variabilità di disciplina operò, che circa i sempi di S. Attanagio, essendosi la divina salmadia nelle Cattedrali a regolar sorma ridotta, come si sà per la natissima regola di S. Crodegando, e da Capitolari; e vedendosi dal medesimo Santa, introdotto in Roma l'uso della pubblica messa quotidiana, volle egli tal uso anea in Napoli introdurre, sicut mos est Ecclesia Romana, e nel suo collateral clero. Nè vale sa replica, che sar pasrebbe Monsignor Assemani, che egli non ha inteso che di tal natio essenzial carattere gli spogliasse mai S. Pio: ma di quell, esenziane, per lu quale statis dumtanat anni Dominicis, aut solemnioribus diebus, vel una cum Archiepiscopo, vel soli eo absente Vesperas Maturinas, a Missa celabrabant co prossus modo, quo Cardinales S. R. E. cum Summo Pou-

tifice, aut soli eo absente nunc quidem in hac, nunc in altera Urbis Balilica &c. Imperocche, o la somiglianza co' Cardinali nasceva dall'essere stati originalmente Parrochi, e dall'esser il Senato del Vescovo; ed in ciù niente avranno i Canonici Napoletani più degli altri Capitoli, eccetto solo il titolo sempre goduto di Cardinali, derivato dalla preeminenza e dal governo, che aveano delle Chiese lor titolari, delle quali provvedevano ancora i benesizi,come ne monumenti Capitolari si ritrova: o nasce da si fatte cose, ed insieme dall infrequente servicio del coro; ed in ciò neppure essi avranno alcuna cosa di particolare, che al Sagro Collegio gli assomigli, perche non era piccola, nè troppo rara l'assistenza loro al coro, ed a divini ufficj, era simile a quella infrequenza, che prima del Concilio di Trento quasi in tutte le Cattedrali si deplorava; era nata da che nelle Cattedrali mancata la vita comune già introdutta circa l'ottavo secolo, si era poi tratto tratto andata intepidendo l'esuttezza dell'introdotta osservanza: laddove i Cardinali non mai astretti furono alla divina Salmodia, esseguendosi questa da Monaci ne'monasterj a loro Titoli vicini abitanti. Questo è il gran punto, che dovrebbe provar Monsignor Assemani, cioè, che i Canonici Napoletani affissi solo fino a'tempi di S. Pio a loro Titoli erano affatto, ed in tutto esenti dalla divina salmodia, e ne dovrebbe allegar documento chiaro; non confondere le cose, dimostrando prima tutt'i Capitoli Latini nati sul modello de' Cardinali; e poi insensibilmente passundo, e fermandosi nel Capitolo di Napoli, e solo perche S. Pio lo riprende di biasimevole infrequenza a' divini ufficj, qualificarlo possifiore di un privilegio, che lo fa simile a' Cardinali, e scanzar sempre di esaminare se l'esser affisso a' Titoli, o l'abuso gli avesse fatto lasciare un più regolato servigio de divini uffici; e dissimulando pure di sapere a che avesse servito l'accrescere il numero de Canonici, oltre a quattordici antichi, di ammettere in esso i Suddiaconi, come dalle sottoscrizioni di antiche carte da esso allegate pag. 754. & 755. appariste, ed ancor Cherici, che giusta l'abuso de bassi tempi non volevano astringersi agli ordini sagri: conchiudere poi contro a certissimi documenti, esser cosa loro propria, che statis dumtaxat Dominicis, aut solemnioribus diebus, vel una cum Archiepiscopo, vel soli eo absente Vesperas Matutinas, & Missas celebrabant.

Contenti adunque i Canonici di Napoli dello stato loro non ambiscono il sovrano onore di speziale somiglianza a' Cardinali della Romana Chiesa; ben essi sanno, che gli Eminentissimi Cardinali in niun tempo abbracciarono la funzione di uffiziare, che lasciarono a' Monaci; nè formarono mai, ne'tempi ne' quali i Cleri collaterali del Vescovo presero la forma odierna di Capitoli, un corpo simile a quello che formano i Capitoli odierni in quanto all'esercizio corale; e perciò quando dismessa la vita comune, si cominciò a vedere la forma de'moderni Capitoli, poterono ben in Roma nelle Patriarcali introdursi Capitoli Collegiati formati da' Monaci pria addetti al corale servigio, rimanendo i Cardinali quali sempre erano stati, senza ufficiare in coro. Ma qui in Napoli, non si potè mai introdurre nella Cattedrale un simil collegiato corpo nato da Frati del Salvadore: rimanendo i titolari Cardinali Preti, e Diaconi, e gli aggiunti Suddiaconi, e Cherici, solo senatori del Vescovo senza essere obbligati alla sagra ufficiatura, e al servigia della Chiesa (benche a modo loro, e secondo le introdotte costumanze) contro all'universale forma de' Capitoli giì introdotti per tutta l'Italia, tanto maggiormente che nel diploma di Anselmo lo più antico, in cui si faccia menzione de Frati del Salvatore si sa parola de Canonici, come di Capitolo ad preces Capituli, & de ipsius Capituli consilio: onde convincentissimamamente si conchiude, che nel principio del secolo XIII. già essteva in Napoli un Capitolo, certamente già prima introdotto, cioè circa il duodecimo secolo, quando cominciarono i Capitoli nella moderna forma generalmente per

tutta quanta l'Italia ad introdursi. E si fatti Capitoli praticavano la divina Salmodia, come evidentemente dalla voce stessa di Capitolo si dimostra: imperocche quantunque tal voce derivata tuttavia con altre molte dalle usate da' Monaci, si sosse cominciata ad usare per dinotare il Collegio de Canonici dopo ch' essi lasciarono la vita comune (durante la quale è cosa piucche certa appo tutti, che continuamente ufficiassero), e dopo lasciata anco la dinominazione di Monasteria; come tal volta anticamente si trovano essere stati chiamati Vid. Molanum de Canon. l. 1.cap. 12. apud Van-Espen.part.1.tit.VIII. cap. V. Tuttavia 12 fatta denominazione convincer dee chichesia della obbligazione, e della pratica di que'Collegj, che Capitoli addimandavansi alla quotidiana Salmodia. Imperocthe intanto i Collegj' de'Clerici Cattedrali, furono appellati Capitoli; perche aveano nel recinto della Chiefa un luogo ove si radunavano per molte cose, e di esercizio della virtù della Religione, e di ammaestramenti da darsi in comune, e di maneggi di affari da spedirsi da tutti. In detto luogo si praticava negli illustri Collegj il radunarsi quotidianamente a recitare dopo prima una porzione delle ore Canoniche, che si chiamava officium Capituli, e dipoi si leggevano libri de'Padri, de'Canoni, regolamenti delle sagre cerimonie, del canto, &c. Adunque evidentemente si pruova da tutto ciò, che se in alcun tempo il Collegio di alcuna Cattedrale vien denominato Capitolo, intorno a quel tempo medesimo, cioè, o allora, o almeno ne tempi prossimamente antecedenti tutte le anzidette cose tra essi si praticavano, fralle quali la Salmodia, di cui facea illustre, e considerabile porzione l'officium Capituli era fuor di dubbio la più rimarchevole, e degna. Del detto officium Capituli tratta diffusamente Edm. Martene de Ant. Eccl. disc. in Div. cel. off. cap. VIII. num. IV. Post Primam in insignioribus Canonicorum Collegiis celebrabatur officium Capituli, quod ita describit. Joann. Ep. Abrinc. = Prima finita in Capitulum conveniunt Fratres, Martyrologii lectio legatur.... oratione Dominica completa cum Sacerdotis oratione, ibi finiatur. Inde recitetur lectio regulæ Canonicalis, seu Pastoralis ... deinde culpæ examinentur. Adduce molti ordinarj di varie Chiese, e finalmente il Concil. di Colonia dell' ann. 1260. Et post hujusmodi decantationem officii Decanus, & Fratres ingrediuntur domum Capituli, ante omnem tractatum, vel etiam præbendæ, aut cujuscumque alterius negotii tabulæ Capitularis lecturam (habentis distincte in specie, quid unicuique sit cantandum, vel legendum in choro) audiant diligenter. Ecco come ne' Capitoli intorno a que'tempi la cosa più rilevante era il regolamento della Salmodia; ed anco le cose importantissime si posponevano a ciocche concerneva i divini ufficj. Du-Cange ancora alla voce Capitulum, scrive cost 2. Est brevis multorum complexio. Unde clericorum capitulum dictum quod Capitula ibi exponantur, e siegue 4. Capitulum Locus in quem conveniunt Monachi, & Canonici sic dictum, quod Capitula ibi legantur. Adunque essendosi per la vigilanza di molti Vescovi anco in Italia nel X., ed XI. secolo riformati molti Collegi di Canonici, come scrive Mabill. in præf. ad V. sec. p. 389. nel nostro Can rical Collegio, che nel sec. XIII. già si chiama Capitolo o dovea esser, in vigore la riforma, o esserne fresca la rimembranza.

Ricusano adunque i Canonici osservatori della modestia, ed amici della verità Ponor di cui è stato largo verso di essi Monsigner Assemani, ed ancor soggiun-

gono, che se fossero stati in tutto simili all' Eminentissimo Senato, perciocche spetta al celebrare o col loro Prelato, o soli; del resto fissi poi a loro titoli non ufficiassero, nè esseguissero l'intera Salmodia nella Cattedrale, non sanno indovinure a che servissero (introdotti già in Italia gli odierni Capitoli) que' quaranta Canonici, a queli il lor numero fu ridotto a' tempi dell' Arcivescovo Giovanni Orsino: ma si protestano di voler, che loro illesa si serbi l'essenzial loro qualità di esser il Clero collaterale del Vescovo, e che tali siano ravvisati nel secolo di S. Attanagio, e che loro si mantenga il diritto, di cui certamente non intese spogliarli il Santo; che vo-lendo introdurre qui la pubblica messa quotidiana, ad essi ne dovea imporre il pesò di settimana in settimana alla celebrazione di quella astrignendoli, e fondando così l'Eddomade di celebrazione di detta messa, ed Eddomadarj costituendoli, e rendite ancora loro assegnando; la qual cosa, e non altra mai al mondo fu l'eddomadariale istituzione di S. Attanagio, come oggi si è bastantemente provato, e nella seguente scrittura appieno dimostrerassi. Si protestano ancora di ricusare la cortesia che loro fa Monsignor Assemani di fissare la dazione di S. Restituta al Capitolo prima dell' anno 1100. (pag.715.), quod si conjectari liceat id factum existimo ante annum 1100. adhuc stante Stephania Cathedrali, tum quia ea Ecclesia S. Restitutæ jam propria erat, & sub dominio Capituli Neapolitani ante annum 1322, quo idem Capitulum Cappellam S. Mariæ de Principio instauravit juxta Epigramma supra laudatum: tum etiam quia ante ann. 1309. in eadem S. Restitutæ Ecclesia, tamquam in Staurita sua Canonici Congregationes suas peragebant, uti manifestum facit donatio eistem Canonicis facta a Siginulfo Comite. Sono paghi dell'Istauro nel tempo, che lo fissa il Signor Can. Mazzocchi ancor quì da Monsignor Assemani a carico de' Canonici poço giustamente trattato. Imperocche egli medesimo confessa pag. 708.: Ex hac voce Stauropegium que exemtionem ab ordinario significat, derivatur Stauritarum Ecclesiarum, & Clericorum, seu Laicorum in iis Ecclesiis ministrantium, vocabulum, quod in Ecclelia Neapolitana frequenter occurrit, non quidem eo sensu, uti nonnulli arbitrantur, quod scilicet a Patriarcha Constantinopolitano id juris acceptum sit: (nullo enim unquam tempore Constantinopolitanis Patriarchis in Sedem Neapolitanam jus ullum fuit, uti supra demonstravimus, & Mazochius recte observat pag. 114.) Sed alia prorsus significatione, quæ scilicet honoris prærogativam, immunitatem, exemtionem, ac libertatem ab ordinario concessam designat. E dopo aver ciò confessato, scrive: Ex hac igitur, quam Episcopi concedebant, absolutione, & libertate manavit in Neapolitana Urbe, & Ducatu Græco nomen Stauritarum h. e. privilegio Stauropegii, live absolutionis, immunitatis, ac libertatis gaudentium. Ma noi discorriamo così: se il Patriarca qui non avea diritto alcuno, non mai fondaronsi qui Stauropegj per sua autorità. Perloche non mai s'intese qui la parola Stauropegio, onde avesser potuto i Napoletani dedurne, e farne la voce Staurita per dinotare una Chiesa esente, cioè che godesse immunità dalla giurisdizione dell'Ordinario, e che godesse un privilegio simile agli Stauropegi, che nondimeno essi non avevano mai qui veduto, ed in conseguenza mai non avez vano inteso qui nominare.

All'incontro avendo spesso qui inteso, intorno a que tempi le voci d'Instaurum: dare ad instaurum per significare provvedimento, o sondazione, o mantenimento di alcun luogo, bene, e adattatamente ne poteano dedurre la voce Staurita. Per lo che sembra doversi piuttosto lodare, ed approvare la bustam Ecclesis tribuitur, quæ a Laicis curantur, qui eas non tantum omni supellectile, sed & Ministris instruunt. Unde inquis ea vox manavit? nempe quia suit aliquando tempus, cum eas serme desertas necesse sucri laicis ad instaurandum, aut ad instaurum dare: ex quo Ecclesiæ ipsæ dici Instauritæ cæperunt. Avea egli prima scritto nella med.pag. So. Atqui Instaurum etiam de Ecclesiis usurpabatur. Hinc Instaurum Ecclesiæ (hoc est quidquid ad ecclesiasticam supellectilem pertinet) reperitur in Syn. Exonien. an. 1287. cap. 12. Præcipimus, quod de Ecclesiarum Instauro ipsius cultodes . . . . quolibet anno computum sideliter reddant, & cap. 44. Liceat . . . pro instauro Ecclesiæ & aliis juribus . . . . injuste detentis . . . nominatim suspendere, & excommunicare detentores.

Approverà certamente ognuno queste ristessioni del Signor Canonico, tanto maggiormente, se considererà, aver egli occupato, e prevenuto le oggezioni, che fa Monsignor Assemani, colle quali tenta di screditare la detta interpretazione, ed origine della voce. La prima è, che trovandosi appo gli autori instaurum, & restaurum nunquam reperire est Instaurita, nist apud Mazochium. La quale così già avea preventivamente il detto Signor Canonico confutata pag. 82. not. 68. nihil ævo sequiore usitatius, quam primoribus syllabis detruncare vocabula. Itaque Instaurum, hoc est, instructum (quod nostri vocant provvisione provvista) id angli Scriptores XIII. & XIV. sæculi Staurum passim appellant. Hinc frumentum, carnes. & similia, quæ in aporhecis ad totius anni victum: asservatur id totum Staurum per aphæresin vocant. Exempla ex Fresnio petes in STAURUM: quod fatetur non aliud esse, quam Instaurum. Quocirca non est mirandum, si quas Ecclesias dici Instauritas integro vocabulo, oportuerat, eas Neapolitani Scriptores una mulcatas syllaba Stauritas vocaverint. Avea ancora sventato la seconda oggezione, la quale oppone così (pag.710. in not. A) ob initum cum Græcis fædus, & propter finitimam Græcorum ditionem non modo in rebus Ecclesiasticis, sed etiam in politicis Græca ut plurimum adhibebant, e colla seguente risposta l'avea tolto tutto l'apparente vigore pag. 80. nam Instauritæ vox non tantum Neapoli, sed in aliis etiam pluribus vicinis Urbibus (quas certum est nec suisse Græcas, nec quidquam cum Græcis habuisse commune, ut de zraupis cogitare potuerint) quibus-dam Ecclesiis tribuitur, quæ a Laicis curantur, qui eas non tantum omni supellectile, sed & Ministris instruunt. Ed in oltre lo più antico diploma, che Monsignore adduce, nel quale s'incontra la voce Staurita o per significare la Chiesa, o coloro, che n'aveano la cara è del secolo XI., quando già si sà, quanto era infiacchita, anzi svanita affatto fra noi l'autorità de Greci, come nella seguente scrittura nel cap. IV. si dimostra evidentemente. Laonde quantunque molti aiplomi distesamente arrecatida Monsignore tutti fortifichino l'interpretazione del Canonico, niuno ve ne ba, che suvori ca almeno in apparenza l'originazione di Monsignore. Nel primo de' detti Diplomi si legge; Tu nominate Trasimunde ipsam sæpius dictam Ecclesiam A NOVO FUNDAMINE usque ad culmen consecrationis perducere visus es in tuo proprio territorio: e nel secondo, quam ( Ecclesiam ) quondam Gardino Abbas a novo FUNDAMINE visus suit in loce, &c., e nel terzo, quoniam Tu Petre Clarice ædisicasti Ecclesiam nomine Sancti Martini, &c.

Or come mai da detti Diplomi, ne'quali per la fondazione, e dotazione le Chie-



se si donano, e si concedono esenti, ma senza che vi s'incontri la voce Staurita, e da quegli altri diplomi, ne' quali tal voce quantunque s' incontri non ci apparisce neppure un apice, che suppia o di uso Greco, o di Greca autorità potrà mai raccogliersi, che meglio discorra Monsignore, che deriva le voce Staurita dallo Stauropegio rotondamente da esso negato qui in Napoli, o il Signor Canonico, che dalla voce istauro, che significa cura, governo, e provvisione, fa venire la detta voce Staurita. Avea ancora il Signor Canonico avvedutamente prevenuto l'oggezione, che far potrebbe tal'uno, che forse in alcuni luoghi del nostro Regno ove potrebbe dirsi aver più tempo durato l'autorità de Greci alcune Chiese Staurite si chiamano, con dire at postea forsitan id vocabulum etiam ad recentiores Ecclesias, que ad instar veterum, quas dixi Instauritarum a Laicis administrandæ tunc primum fundabantur abusive translatum fuit . Imperocche dopo , che l'uso comune alla voce Staurita appiccò la significazione di Chiesa esente, qualora alcuna Chiesa volea dimostrarsi, e dirsi esente su detta in tutti i luoghi Staurita; e giornalmente cost si chiamano tali Chiese, senza che niuno pensi alla voce Stauropegium, e perciò moderna si dee tal denominazione riputa-re: o bisognerebbe in ogni maniera addursi legittimo documento dello Stauropegio, ivi tal volta veduto, e del tempo ancora individuale del primiero

uso di detta denominazione.

Dicemmo a carico anco del Capitolo essere stato malmenato il Signor Canonico. Imperciocche Monsignor Assemani ritrae in dietro la concessione della Staurita per lo motivo seguente, pag. 716. At vero quum iidem Canonici, usque ad S. Pii V. tempora non essent ad quotidianum Chori servitium adstricti, quumque præter Pontificias functiones, quibus, ut modo dicebam, adesse omnes tenebantur, statis etiam anni diebus vel Divina officia, vel Defunctorum exequias, ipsi soli persolvere in more haberent, eo prorsus modo, quo Cardinales S.R. E. præter Cappellas, ut vocant, Pontificias, quasdam etiam Cardinalitias habere solent; hinc factum est, ut Neapolitani Antistites Ecclesiam S. Restitutæ eistem ante annum 1100. concesserint, ut ibi, tamquam in propria ipsorum æde, suas Congregationes haberent, & sacra ministeria quandoque obirent. Vale a dire, vuol Monsignore, the in tanto la Chiesa di S. Restituta prima del 1100. sosse conceduta in pieno diritto a' Canonici: accioche in essa si essercitassero nella sagra Ufficiatura; e soddisfacessero agli obblighi, e ministeri, a che erano tenuti. Ed essi i Canonici non accettando mai tal Ufficiatura Jola, come se fossero Confratanze (di cui si è spiegata l'Ufficiatura qui nel principio) colle quali sembra un tantino a sospettosi, che gli mischi, e confonda Monsignor Assemani, con quel suas Congregationes haberent. Ma tenendosi stretta, nell'animo quella, che dovevano esseguire per l'innato loro obbligo nella loro propria maggior Chiesa o antica, o moderna, quantunque renduta allora infrequente, ma per abuso; e contentandost dell'epoca dell'Istauro, che loro assegna il Signor Canonico Mazzocchi dedotta da versi, che leggonsi nella Cappella di S. Maria del Principio.

Annis datur Clerus jam instaurator Parthenopensis.

Mille trecentenis undenis bisque retensis,
pretendono poi torsi dal viso la taccia di mentitori, che piacque al medesimo di loro appiccare. Laonde soprattutto eccitati essi dalla pietà verso de'
loro antecessori, e dall'obligo della conservazione del proprio buon nome appo
il pubblico si protestano non voler che loro si tolga la fama della dotazione fatta
a venti Eddomadarj, dalla quale si conserma ancora, che circa i tempi che
nac-

nacquero i benefiziari de Capitoli i nostri Confrati del Salvatore furono al servigio del coro addetti alla foggia degli assisi, cioè di coloro, che intorno a que' tempi erano da Canonici sostituiti al servigio del coro, come il Signor Canonico Mazzocchi fondatissimamente dimostra, oltre alle altre molte ragioni nella sua Dissertazione arrecate, ancora per la fama della dotazione suddetta: Nimirum hoc illud est, quod sæculo XIII. & XIV. passim obtinebat, ut Canonici per Vicarios munus divinorum officiorum persolverent, iisque Vicariis pensiones quasdam assignarent, que vulgo tunc assisiæ dicebantur, a quo sactum, ut ii Vicarii passim vocarentur assissi (vide Fresnium in ea voce). Di si fatta dotazione ve n'ha l'irrefra-" gabile documento allegato dal detto Mazz. pag. 168. in adn. (69). Per tra-", dizione de' nostri antiqui s' intende, e tiene per sermo, che venti Ed-", domadarj, che continuamente assistevano in detta Chiesa Cattedrale " per servizio di quella, che sieno stati posti, e surrogati dalli Canonici, " alli quali Eddomadari furono assegnate alcun' entrate del Capitolo. L' addotto documento essendo privo di data pensò avvedutissimamente il detto Signor Canonico, che dovesse fissarsi all'anno 1574. nel quale si proccurava da Canonici in Roma, che il peso della ufficiatura di alternanti eddomade loro da S. Pio già imposto, lor si togliesse da dosso, dando perciò a'loro proccuratori le opportune istruzioni, e notizie. Imperocche in detto anno 1574. scrisse il Card. Antonio Carrafa all' Arcivescovo Mario Carrafa, ma io dico bene, 5, che a me pare, che se li Canonici anno ragionevolmente da essere sgra-

, vati da questo servizio, non è il dovere, che sieno gravati in altro, dico nel dar provisione a quei Preti, che servissero in vece loro. Or tale lettera essendo stata scritta nel 1574. ancora la istruzione Capitolare, la quale certissimamente in questa occorrenza su scritta, nello stesso anno deve sissars.

Raccogliendosi adunque dalla detta istruzione tenersi per fermo, per tradizione degli antichi essere stati posti, e surrogati da'Canonici gli Eddomadarj, a'quali furono assegnate alcun'entrate del Capitolo, si osservi ancora, che i Canonici, allora quando ciò affermavano, soggiungono; si hà anco da avvertire, che se " il Papa replicasse, che per memoriale del Capitolo si anno osserti du-", cento ducati annui per pagamento de venti Preti, che si avriano da ", surrogare in loco delli Canonici li di feriali, a questo motivo se li ri-", sponda prima, che a questo sono ridotti i Canonici, &c.; acciocche evidentemente da ciascun si comprenda, che la tradizione degli antichi, per cui si teneva allora per fermo, che da' Canonici si erano posti, e surrogati gli Eddomadurj, a' quali surono assegnate alcun' entrate del Capitolo, non sia la medesima (come rinfaccia Monsignor Assemani a'Canonici di aver tiferito, e perciò siano mentitori), colla surrogazione, che promettevano di fare con offerta de ducati ducento, di cui si pentirono, e la rivocarono. Nondimeno ciò non oftante scrive Monsignor Assemani verum in laudata superius suggestione (parla della istruzione lodata) cum bona venia dictum sit) aut Canonici in prima ejus parte mentiuntur, aut in secunda: in prima siquidem ajunt, tamquam de re præterita, che venti Eddomadarj ... siano stati posti, e surrogati da' Canonici. At in secunda parte negant, id factum jam contigisse. Si ha d'avvertire, che si anno offerti ducento ducati per pagamento de venti Preti, che si avriano da sarrogare. Ergo non dum Canonici Presbyteros illos viginti pro se subrogaverant, fed subrogaturi essent . . . sed quid dico, subrogaturi essent? hoc ipsum, quod antea promiserant, .... postea ponitentia ducti detrectarunt .... verba Canonicorum confirmantur ex epist. Card. Antonii Car-

rafa! Come mai è possibile, che approvando Monsignor Assemani, essere la detta istruzione, o suggestione fatta nel tempo, in cui striveva il Cardinale Carrafa; dica poi nello stesso luogo, che mentiscano i Canonici, perche or dicano, di aver surrogato ab antiquo venti Eddomadarj coll' assegnamento dell'entrate del Capitolo, or dicano di voler in avvenire surrogare venti Preti con ducento ducati annui di paga, e di non averlo poi esseguito; quando è più chiaro della luce di mezzo giorno, altra esser l'antica dotazione de' venti Eddomadari già fatta, come si tiene per sermo, e per costante; ed altra essere diversissima per infinita differenza quella, che pria proposta avea-no al Papa, e poi ricusaron di fare : e se mai a cosa per se stessa cotanto evidente si potesse aggiungere chiarezza, questa ridonderebbe in questo fatto dalle parole del detto Cardinale, non è dovere, che sieno gravati in altro, avendogli fatto costare i Canonici la dotazione autica; e finalmente convinto Jarà della distinzione dell'antice già fatta dotazione della moderna offerita ciascun se un pochino rifletta, che in tanto ricusaron di farla, perche si protestano di aver già fatta l'antica; con quelle parole: S' ha d'avverti-,, re, di dire a sua Santità, qualmente per tradizione de'nostri antiqui, ,, s'intende, e tiene per fermo, che venti Eddomadari, che continuamen-,, te assistevano in detta Chiesa Cattedrale per servizio di quella, che sie-", no stati posti, e surrogati dagli Canonici, alli quali Eddomadari su-,, rono assegnate alcun'entrate del Capitolo, il perche ragionevolmente ha dimandato non imponersi nuovo peso a detto Capitolo, e che tampoco si dismembri più l'entrata di detto Capitolo. E'cotanto strana cosa il voler confondere dette dotazioni, e farne una, che il medesimo Monsignor Assemani conobbe parlars, di due cose tra se diverse; onde dopo la macchia di mensitori a' Canonici aspersa, quasi pentito concilia le due asserzioni, che a lui eran sembrate fino allora tra se contrarie. Quis ergo verborum eorum sensus, que in prima sugestionis parte dixere Canonici, cam scilicet ab antiquis per manus traditam narrationem Neapoli viguisse, viginti Presbyteros suisse primitus a Canonicis subrogatos, ut pro se Ecclesia Cathedrali quotidie deservirent? nimirum duo in mente habebant Canonici; alterum scilicet, quod onus deserviendi in Choro continuis diebus ex antiqua consuetudine incumberet Hebdomadariis una cum eorum Præfecto Canonico Cimeliarcha, quibus proinde una cum Archiepiscopo multa olim beneficia contulerant, eorum ut inopiam sublevarent: alterum quod Canonici ab immemorabili tempore continuum illud servitium in Ecclesia Choro prastare non consueverint. Ma se ogn' uomo si sarà maravigliato, che Monsignor Assemoni nella pag. 452. abbia confuso in una le dotazioni degli Eddomadarj, cioè l'antica, che si teneva per fermo già fatta, e l'altra, che nel 1574. s'offeriva di fare, e poi non si esegui, maggior maraviglia poi ingombrerà l'animo di ciascuno, or che egli medesimo facendone due, ne concilia la relazione delle medesime in cotanto strana, e bizzarra maniera. Tal conciliazione non Jarà facilmente accettata dagli uomini, i quali leggono nella Pag.453., che egli pretende, che abbiano lo stesso senso, e che vadano a pelo le parole: Si tiene per sermo, che venti Eddomadarj, che continua-33 mente assistevano in detta Chiesa Cattedrale per servizio di quella, " che sieno stati posti, e surrogati dagli Canonici, alli quali Eddoma-" darj furono assegnate alcune entrate del Capitolo: e la Jeguente Jua interpretazione: Duo in mente habebant Canonici; alterum quod onus deserviendi in Choro continuis diebus ex antiqua consuetudine incumberet Hebdomadariis una cum corum Prafecto Canonico Cimeliarliarcha: quibus proinde una cum Archiepiscopo musta olim beneficia contulerant eorum ut inopiam sublevarent: alterum quod Canonici ab immemorabili tempore continuum illud servitium in Ecclesiæ Choro præstare non consueverint: dirà tosto ognuno, che le anzidette parole anno tanto che fare colla sua interpretazione, quanto la Luna co. gamberi, e conseguentemente saranno i Canonici sicuri di seguitare a posseder appo i diritti estimatori delle cose il buon nome di sinceri relatori delle azioni de'loro antecessori al Sommo Pontesice, e delle parole loro. Onde proseguiranno a negare risolutamente quello, che ne deduce il dotto Prelato pag.461. Neque usquam legitur in reliquis anni Dominicis, aut serialibus diebus, Hebdomadarios ab iis (Canonicis) subrogatos fuisse, ut in Choro pro se deservirent. Diranno, che evidentissimamente ciò si legge nella addotta istruzione; ed inoltre poi, che sia voler far ingiuria a' leggitori accorti, il volerli obligare ad interpretare le parole, a'quali furono assegnate alcune entrate del Capitolo nel seguente significato, cioè per li beneficj, ed assignazioni fatte col consenso del Capitolo dagli Arcivescovi da tempo in tempo, e per intervalli tra loro distantissimi per sollevare l'obbligazione, che già avevano non per sorrogazione, loro satta da Canonici, ma per la loro istituzione satta da S. Attanagio, e per lo peso loro dal Santo medesimo imposto, come per ogni verso, vuol Monsignor Assemani, rapportando e diffusissimamente i diplomi, e le memorie delle unioni di Chiese, esenzioni &c. a coloro dagli Arcivescovi di consenso del Capitolo fatte, ne quali neppure una parola o sillaba s' incontra di ENTRATE DEL CA-PITOLO. Si vegga di grazia dalla pag. 453. per tutta la pag. 454., e nella pag. 751. nella quale scrive: qui reditus uti ex Annibaliana Vilitatione constat corum Congregationi obvenerunt partim ex terris ibi enumeratis (quas fortasse S. Athanasius olim assignaverat: ma come mai erano ne' secoli passati caduti in tanta povertà, se ancora a' tempi di Annibale godevano di dette terre?) partim ex CENSIBUS, ET BE-NEFICIIS per D. Archiep. & Capitulum eorum Congregationi concessis . . . . . quæ Beneficia recensentur in Summario Agnelli Franchini num. XXI.a pag. 71. ad 81.

Sì fatta dotazione del Capitolo non potrà mai accordarsi colla origine degli Eddomadarj oggi la prima volta scoverta da Monsignor Assemani; il quale non per altro è stato largo della cardinalizia speziale somiglianza a Canonici, se non se per sollevare alla qualità di Collegiato Capitolo simile al Vaticano gli Eddomaduri di Napoli. Qui trascriveremo le sue proprie parole, indi metteremo in confronto ciocche oggi i dotti, ed eruditi Uomini anno pensato, e scritto sul fatto de Vaticani Canonici, e degli Eddomadarj. At vero Hebdomadarii Athanasiani (così piace al dotto Prelato pag. 735. chiamur s nostri benefiziati) Ad hog sunt instituti, ut in Esclesia Salvatoris, que Stephania vocatur, continuis diebus, id est, omni die, seu quotidie Missam publicam celebrarent. Id quod Canonicos Neapolitanos neque ante, neque post Concilium Tridentinum peregisse constat. Quid ergo significat illud Petri Subdiaconi, sicut mos est Ecclesia Romana? quis horum verborum sensus? nimirum non de Episcopis, aut Presbyteris Cardinalibus sermo est: sed, de Canonicis Basilicarum Romanarum, ac præsertim de Canonicis Vaticanæ, quos cap. IX. a sect. XXIX. ad XXXIII. demonstravi, ab immemorabili tempore usque ad annum 1277. Divinis officiis, Missarumque celebrationi in Choro continuis per annum diebus solos sine beneficiatis, vacasse; ab anno autem 1277-Beneficiatos, qui tunc primum instituti sunt non quidem ipsis Cano-

nicis in onus quotidianum fuisse subrogatos, sed adjunctos, ita ut nui merus in Choro Vaticano servientium, major esset, ex Canonicis scil. & beneficiatis constatus. Hoc igitur Romanæ Ecclesiæ exemplum imitatus Athanasus, quum Canonici Neapolitani ita tunc temporis se tatus Athanasus, quum Canonici Neapolitani ita tunc temporis se tatus Athanasus, quum Canonici Neapolitani ita tunc temporis se tatus Athanasus, quum Canonici Neapolitani ita tunc temporis se tatus Athanasus, quum Canonici Neapolitani ita tunc temporis se tatus Athanasus, quum Canonici Romani (adeoque) non ad quotidianum Chori servitium, neque ad publicas continuis diebus Missas celebran-

das adstricti, sed iis tantum Dominicis, & festis diebus, &c. Or noi risolutamente diciamo, che non è mai possibile, che gli odierni Eddomadarj succeduti a' tempi di Giovanni Orsino a' Confrati del Salvatore fossero stati fin dal nono secolo un corpo Collegiato addetto alla celebrazione della pubblica Messa colle dittiche; Diciamo in oltre, che se Monsignor Assemani s' intesta di seguitar il suo sistema, che nelle Basiliche di Roma fin da' tempi antichissimi ci erano Collegj de'Preti, che co' Monaci salmeggianti vivendo ancor nella Lateranese Chiesa avessero il carico di quotidianamente celebrare la Messa, e vuol sostenerlo a dispetto di tutti gli Autori, ch' anno scritto prime di lui, come egli medesimo confessa, per poter così trovare nella sognata origine de nostri Eddomadarj da coloro il sicut mos est Ecclessæ Romanæ: noi in primo luogo lo preghiamo a spiegarci, se ne' tempi antichissimi, che nelle Romane basiliche ufficiavano i Monaci, e giusta il suo sistema celebravano la Messa Preti eddomadari collegiali, si fatti Preti erano di que' molti, che in alcuni titoli servivano, e di cui il Principale chiamavasi Cardinale, o erano dell' ordine Monastico alcuni ordinati Sacerdoti; vorremmo ancora sapere, se il Vaticano Capitolo nella forma odierna succede verso l'undecimo secolo a' Monaci salmeggianti, o a' Preti collegiali celebranti. Se di loro sono affai più degni i nostri Eddomadarj, che da' tempi di S. Attanagio formarono un Collegio di pubblici Sacerdoti celebranti fino a' tempi di S. Pio V., o veramente, tolta folo la difinzione che massa della della di S. Pio V., o veramente di S. Pio V., o v stinzione, che nasce dalla Chiesa di Roma in paragone di quella di Napoli, fin da' tempi antic bissimi, e per lungbissima non interrotta serie di secoli ancor essi formato anno, un invariato Collegio di Canonici celebranti, in guisa che si avveri ciocche egli scrive pag. 555. Quod attinet ad Missas, is per singulos Hebdomadæ dies exceptis Dominicis, & festis solemnibus celebrandis adhibebantur tum in Patriarchalibus Basilicis, quam in Titulis, Sacerdotes Hebdomadarii, non illi quidem Monachi, qui Divina ibidem officia, ut supra, persolverant, sed alii Sacerdotes, quos in Titulis quidem Presbyteros Cardinales, in Patriarchalibus Canonicos vulgato nomine appellamus : nam in Patriarchalibus Lateranensi, & Vaticana (ut de aliis sileam, usque ab zvo Constantini Magni, assignata ea, que in vita S. Silvestri ab auctore Pontificalis libri describitur dote, Clericos omnium ordinum, i. e. Acolythos, Subdiaconos, Diaconos, & Presbyteros, ut ibidem sacris operarentur, institutos suisse, nemo, ut opinor negaverit.

Qui in queste parole desidererebbero coloro, che amano la chiarezza, e la distinzione, se mai questi Preti della istituzione Costantiniana sono coloro, che si chiamarono Cardinali, o coloro, che poi Canonici si chiamarono; e come le anzidette parole della pag. 555. si accordano con quelle della pag. 474. dove scrive: Et primum quidem constat, Canonicos Sacrosanctæ Bassilicæ Vaticanæ ab immemorabili tempore per se ipsos, non per substitutos Clericos, aut Presbyteros noctu, diuque in Choro B. Petri Apostolorum Principis divina officia semper persolvisse. Hujus rei prima, quod sciam, mentio extat apud Bedam... erat autem S. Martini Monasterium Canonicorum Vaticani Templi Choro infer-

, servientium domicilium. . . . Atqui non solum in S. Martini Monasterio, verum etiam in aliis tribus Basilicæ Vaticanæ adjacentibus, videlicet SS. joannis, & Pauli, S. Stephani Majoris, & S. Stephani Minor's degebant olim Monachi, ipsissimi scilicet Canonici, in Choro S. Petri die, noctuque inservientes : ed appresso lodando Anastasio nella vita di S. Gregorio III. soggiunge, che questo Pontefice nell'ottavo secolo fecit Oratorium intra eandem Basilicam, in onore di tutti i Santi . . . Et hoc constituit, quod a Collegio Sacerdotum coram Corpore Sancti Petri sactum est . . . ut in Oratorio nomini eorum (omnium Sanctorum) dedicato intra Ecclesiam B. Petri Apostoli sub arcu principali a Monachis Vigiliæ celebrarentur, & a Presbyteris Missarum solemnia. Erano questi Preti Collegiali del numero de Monaci, o nò? sembra a' giudiziosi Lettori, che dovrebbero esser Monaci, i quali tuttavia sono chiamati ipsissimi Canonici. Ma nell'istesso tempo sembra, che sia un altro Corpo tutto distinto per le parole addotte di sopra, e molto più perche il dotto Preluto nella pag. 556. dopo l'istituzione di Costantino degli Ecclesiastici di tutti gli Ordini, e dopo aver ripetuto ciocche istitui S. Gregorio III. del poco su mentovato Oratorio di tutt'i Santi scrive coil: Monachi enim Monasteriorum Basilicæ Vaticanæ adjacentium post Damasi Papæ ævum Vigilias, & officia divina peragebant, Presbyteris autem Hebdomadariis incumbebat Missarum solemnia celebrare. Nam præter Monachos, quorum supra facta est mentio Patriarchales Basilicas olim a Collegio etiam Sacerdotum, qui Hebdomadarii, & Cubicularii, & Mansionarii vocabantur curatas suisse manifestum facit tam Anastasius sub Leone I... tum S. Gregorius Magnus ... Nascarà a tutti la voglia di sapere per qual ragione, o pruova debbano costoro non esser i Monaci non illi quidem Monachi: se lo stesso Prelato c'insegna pag.557. in not. lit. (a) Mansionariorum, qui Vaticano Templo addicti erant duo genera secernit Petrus Mallius in MSS.Cod. alios Canonicerum alios de oleo nuncupat. Hi res Ecclesia custodiebant, aliaque obibant munera. Illi in Divinis officiis Missarumque celebratione assiduum præstabant Basilicæ servitium. Ecco diranno finalmente del medesima corpo anzi d'una medesima specie, e stato nel medesimo corpo coloro, che di continuo attendono a'Divini ufficj, e che celebrano, contro a ciò che finora in tanti luoghi ci è stato inculcato. E finalmente sceglieranno per la migliore seguire il sistema oggi dagli eruditi approvatissimo : e che si raccoglie da' monumenti recati anco fedelmente da Monsignor Assemani dalla pag. 478., e per le seguenti. Cioè che ne' quattro Monasterj a S. Pie-tro contigui abitassero Congregazioni di Uomini religiosi, e Monaci, i quali servivano la Chiesa, o per la divina Salmodia, o per altri mecanici ministerj occorrenti, come leggesi nella Bolle di Leone IV. pag. 15. not. (b), e di Leone IX. pag. 29. not. (b), & pag. 33. not. (a) nella celebre moderna Collezione delle Bolle della Basilica Vaticana: e perche deputandosi a ta' impieghi doveano allora nella Basilica di, e notte dimorare si appellavano Mansionarii mansionum S. Petri, ed in due classi distingueansi, altri destinati al coro chiamavansi Mansionarii Canonici, altri, che ad altri ministerj e servigi deputati erano Mansionarii de oleo diceansi; ibi ad Bul. Joh. XIX. pag. 18., & Bened. IX. pag. 21. not. (c). Si fatti Canonici mansionarj non erano ammessi a gli ordini, e la sola Salmodia esseguivano, restando a carico di coloro, che del Clero Romano erano le ecclesiastiche funzioni: Ciò uvrebbero i giudiziosi Leggitori bramato, che chiaramente avesse diciserato Monsignor, Assemani, distinguendo partitamente

gli ufficj di ciascuno. Le Messe conventuali, o solenni sino a Stefuno IV. si celebravano in giro nella Vaticana da' Preti Cardinali, detti perciò Eddomadarj, indi le Domeniche da uno de'Cardinali Eddomadarj della Chiesa Lateranese, e finulmente dal solo Cardinale Vescovo di Selva Candida: i ministerj Diaconali si esseguivano da' Diaconi Cardinali: si leggano le Bolle della lodata Collezione colle eruditissime loro note. Costoro non anno, che fare nè co' Monaci, nè co'Canonici, nè co' mansionarj. S. Leone IX. il primo circa la metà del secolo XI. deputando alla amministrazione della Vaticana Basilica uno de' Cardinali Preti, cominciarono allora i mansionarj Canonici ad esser promossi agli ordini minori, come nelle sue Bolle dell'anno 1053.(ivi pag.22.). Leo Episcopus &c. & ejustem Ecclesiæ Canonicis in Monasterio S. Martini nunc ordinatis, & ordinandis. Finalmente si legge nella Bolla di Eugenio III. dell' anno 1153. Eugenius Episcopus, &c. Dilectis Filiis Bernardo Presbytero Cardinali . . . & Ecclesia S. Petri Archipresbyt. atque ceteris ejusdem Ecclesiæ Canonicis tam præsentibus, quam suturis canonice substituendis, e quella di Adriano IV. nell'anno 1157. secondo lo stile delle Bolle, e propriamente dell'anno 1158.0ve si legge canonice substituendis, onde si raccoglie, che intorno a tal tempo cominciarono detti Canonici ad esser ridotti in forma di Capitolo Collegiato Regolare; che cesso poi questo secolo dechinando, non trovandosi più fatta menzione di Monasterj, ena soltanto di Chiese annesse a S. Pietro: e occorrendo la prima introduzione della puntatura corale sotto Innocenzio III. an. 1206.; ed Innocenzio IV. il primo avendo usurpato la voce di Capitolo nella Bolla dell'anno 1254. Innocentius Episcopus, &c. Cardin. Archipresbyt. & Capitulo Basilicæ Principis Apostolorum. Assem. pag. 484. e nella lodata collez. pag. 86. e 130.

Ed ecco circa a qua'tempi, e non già a tempi di S. Attanagio avrebbe potuto Monsignor Assemani ritrovar la somiglianza tra' nostri Eddomadari, e tra' Canonici Vaticani; se l'immensa distanza, che corre tra detti Canonici, e la origine, e lo stato sempre uniforme sin dal loro nascimento di coloro l'avesser potuto permettere: o piuttosto sapendo già, che Gio: XXI. nell'anno 1277. istituì, o confermò i benefiziati della Basilica Vaticana, e conoscendo, che circa quel tempo Gio: Orsino tra noi istituì i nostri veri benefiziati detti. Eddomadari, si ricreda pure di altra somiglianza col Vaticano Capitolo, e questa vera somiglianza abbracci, e a nostri consigli, che tengano

stretta, e ferma, che tornerà certamente in loro prò, ed onore. Il loro corpo ne'tempi, che in Roma ufficiavano i Monaci nelle Patriarcali concepito per dir così nella povera confratanza del Salvadore, si affaticava nel servire la Chiesa Cattedrale, ma ne erano, ne si chiamarono mai Eddomadarj; la prima volta, che la voce di Eddomadarj della Chiesa Napoletana su intesa, fu sotto Giovanni Orsini, intorno all'anno 1337. Imperocche quantunque l Arcivescovo Umberto avesse conosciuto dopo la dedicazione della nuova Cattedrale, che per lo servigio ancora della medesima facea mestieri accrescere il numero de'Ministri, tuttavia gli bastà sissare il numero de'Confrati del Salvatore, al numero di XL.Da'quali ne'sosseguenti tempi l'Orsino i ventidue Eddomadarj scelse, de quali siccome pria di Orsino non si trova fatta menzione, così dopo frequentemente si parla nelle nostre carte, e già nella Costituzione funeraria del d. Orsino s'incontrano le voci di Cellerario Capicoro Maestro di scuola, &c. Tutte le cose finora dette, le quali sostenute da validissimo raziocinio, il primo ha prodotto alla luce il detto Sig. Canonico dalla pag. 156. fino alla pag. 166., non solo da'giudiziosi uomini saranno riputate probabilissime, ma serviranno ancora per ribattere quell'argomento debole in vero per altro di Monsig. Assemani, il quale (pag.431.) per oscurare anco la grande, e plausibile congettura del confronto del

tempo di Gio:Orsino, istitutore de nostri Eddomadarj col tempo di Gio: XXI. approvatore de henefiziati Vaticani addotta dagli Avvocati del Capitolo di Nipoli in Roma scrive Deus Bone! Hannibal (a Capua)affirmat Collegium illud Hebdomadariorum jam antea extitisse, nec sibi liquere, quo tempore, & a quo fuerit institutum & Caussidici tamen isti ... ejus Collegii institutionem ad seculum XIV. reiiciunt postquam scil. Joannes XXI. benesiciatos Basilicæ Vaticanæ ann. 1277. erexit. At si fec. XIV. instituti ii fuere quonam pacto id ignorare poterat Arch. Hannibal... is res Ecclesiæ suæ cod. sec.XIV. gestas, quo seculo & Antecessorum diplomata extabant omnia, & Archivum adhuc integrum, & intactum, ignorabat? Ad ognuno nascerà nell'animo una ristessione: ma da tanti documenti, ne quali non si trovava la loro origine non si era potuto finora disingannare la alterezza de'nostri Eddomadarj, che montare gli fa fino a'tempi di S. Attanagio. Buon per noi soggiugneranno i Canonici, che si serbino ancora la confessione del Sepulcrum Confratantiæ S.Salvatoris,e'l luogo irrefragabile della Visita di Annibale:quæda Confraternitas aliorum Presbyterorum intus eandem Ecclesiam, sub invocatione S.Salvatoris veteris suit unita eidem Collegio, ac propterea quandoque iidem Confratres S. Salvatoris nuncupantur. Sulle quali parole nondimeno Monf. Assemani scrive le seguenti assertive, che noi riputiamo, che debbano da se cadere Jolo, che attentamente si leggano, e senza passione si confrontino l'una coll'altra: e perciò fedelmente qui le trascriviamo (pag. 431.) Hanc confraternitatem ajunt suisse extinctam per unionem sactam savore dictorum benesiciariorum, idest Hebdomadariorum. Quot absurda! si ea aliorum Presbyterorum Confraternitas intus eandem Ecclesiam, ergo ii Presbyteri erant ab Hebdomadariis XXII. diversi (Chi mai l' ha negato? in ciò consiste il nostro argomento della bassa origine loro) Rursus si Presbyteri illi suere eidem Collegio Hebdomadariorum uniti, ergo non extincti, sed in societatem assumpti. (Uno muore, e l'altro nasce); quamobrem & ipsi quandoque Confratres S. Salvatoris nuncupati : nimirum sermo hic est non de XXII. Hebdomadariis, quorum antecesserat descriptio, sed de aliis XVIII. Presbyteris, qui XL. vocantur, eo quod cum supradictis XXII. ebdomadariis numerum quadragenarium efficiunt. Ma qui tratta l'Arcivescovo della ragione, per cui gli Eddomadarj si appellino Confratres S.Salvatoris . Indi ( e ben se n' accorge ogni Lettore ) passa a trattare de' diciotto Preti, a' quali intanto agurano quale altra qualità gloriosa, rislettendo, che qui interpreta Monsignor Assemani di essi ciocche ha confessato sempre esser proprio degli Eddomadarj. Egli scrive pag. 740. Neque obstant allata nomina Clericorum, Fratrum, Confratrum Congregationis S. Salvatoris, & alia his similia, quibus hodierni Hebdomadarii usque ab anno 1213. appellati cernuntur. Ne alcun giudizioso Uomo gli menerà buona l'asciutta differenza, che fa correre tra entrambi dopo la solenne confessione ripetuta ancora pag.444.nel margine: lidem Hebdomadarii hodierni, ac ii, qui in antiquis Constitutionibus, & Ritualibus vocantur Fratres, seu Clerici Congregationis S. Salvatoris aliquando absolute Clerici, seu Presbyteri (indichi, ed additi di grazia il luogo, ma lo trovi, se vuol conchiudere da ciò alcuna cosa, differente da quello, che allega qui pag.443. tratto dul cap. 19. della Costit. di Orsino, la spiega del quale si vegga appo Mazz. pag. 160. in not. ad cap. 19.) Quadragenarius eorum numerus antiquior est Joanne Orsino, sic tamen ut XXII. Hebdomadarii semper habitisint tanquam digniores eminentioresque Presbyteris XVIII. Ma perchè tal varietà di grado?Risponde,pag.450. Verum quum in Hannibaliana Visitatione Presbyteri XVIII. dicuntur adjuncti Hobdomadariis XXII., id argumento est, cos non congeneres, neque Confratres hebdomadariorum esse, sed aliquanto post illos tempore suifse institutos. Ob Dio! che asciutta ragione: e non sentono nell' animo tutt' i Lettori, che quella ragione, che più d'una volta si legge ne' nostri monumenti, che essi compiono il numero quadragenario apertamente se non gli agguaglia a gli Eddomadarj, almeno gli sa del loro genere qual egli si sia. Hannibal a Capoa in Stat. Eccl. Cath. fol. 8. Decem & octo alii Presbyteri . . . qui vulgo dicuntur. Li Quaranta, ex eo quia complent numerum quadragenarium cum suprascriptis XXII. Hebdomadariis. Negli atti del Sinodo di Alfonso Carrafa pag. 76. Deinde lecta est petitio Presbyterorum adjunctorum XXII. Hebdomadariis Ecclesiæ Neapolitanæ (& propterea quadraginta

nuncupatorum, quod illum impleant numerum.

Finalmente per conchiudere tutto il discorso. Il solo più frequente servicio Corale, al quale astrinse i nostri Canonici S. Pio, non potea scardinalarli: dall'essere nati dagli antichi Sacerdoti, e Diaconi collaterali del Vescovo, e dall'aver avuto Chiese particolari in titolo non già dall' ufficiare infrequente solo, che sarebbe cosa ridicola l'asserirlo, si forma tutta la loro somiglianza al S. Collegio de' Cardinali; e per avventura con qualche particolar onoranza insieme col titolo di Cardinali, che ancor oggi possegono. Adunque il non aver fin oggi perduto i loro Titoli, e l'esser anco oggi il Senato dell' Arcivescovo, dovrà operare, che prosieguano a possedere e le communi, e le particolari onoranze, che l'assomigliano si al S. Collegio de Cardinali; ma tanto solo, quanto da quel luminosissimo esemplare alcun raggio possono senza taccia di prosuntuosi partecipare. L'immitino in ciò i loro Eddomadarj , senza lasciarsi abbacinare dallo splendore de Vaticani Canonici, che essa mirano troppo da presso.

Gli ha guidati a pretendere la somiglianza di quell'illustre Collegio Monsignor Assemani; ma ciò affatto non basta per farli discendenti dagli Attanasiani Eddomadarj: dovea trovar maniere da farli simili a' Cardinali della S. Romana Chiesa, come ha fatto simili i Canonici; ogni altro tentativo è inutile. Se una volta cadono essi dall'esser successori di coloro, che il Senato ecclesiastico di S. Attanagio formavano; la cosa è disperata per essi; sono, e saranno sempre Eddomadarj benefiziati istituiti per ajuto del principal Clero nel servizio del Coro; e non potranno mai senza favole trovar la loro origine, che tra costoro, e circa quel tempo, che i suddetti benefiziati

furono nelle Cattedrali introdotti.

Noi finalmente abbiamo fatto conoscere al Mondo ora che si è dovuto esattamente per la prima volta ciò esaminare, chi fossero stati gli Eddomadarj istituiti da S. Attanagio; e l'abbiamo dimostrato con quella evidenza, che ciascun diritto estimatore di si fatte cose non ne potrebbe desiderare maggiore. I Canonici presenti adunque sono i successori di coloro, a cui S. Attanagio l' obbligo Eddomadariale della pubblica Messa ingiunse. Nè potea essere altrimente, come si è provato a bastanza. Non sono dunque, nè poteauo essere gli odierni Eddomadarj. Ciò basta a' Canonici. Vadano pure gli Eddomadarj tro-vando la loro origine nelle favole, che si fingono, e si vanno variando ogni giorno, come dee accadere a chi partendosi da quello, che è certo, vuol in ogni modo far credibile il falso. E si ravvedano finalmente considerando, che cotanto variar sistema, per uscire a viva forza dallo stato e condizione di beneficiati, ove stanno dal secolo decimo quarto, e per loro buona sorte; e dove seguiteranno a stare in avvenire necessariamente, quantunque per impossibile ottenessero finalmente alcuna delle insussistenti loro pretensioni; cotanto variare dico gli esporrà per sempre al ludibrio de sensati Uomini, e gli farà incorrere la taccia di troppo arditi, poco accorti, e verso il Capitolo di Napoli insigne loro benefactore ingrati. Il che devono, e per esempio di Ecclesiastica modestia, e per motivo di proprio decoro finalmente con ogni studio evitare.

## J. M. J.



Opo di essere state da più mesi già poste in istampa le ragioni de' Signori Canonici della nostra Metropolitana Chiesa, contra le vanissime pretensioni de' RR. Eddomadari della medesima, ci pervenne nelle mani una Scrittura stampata con questo titolo: Relazione dell'antica liturgia della Chiesa di Napoli, intorno alla istituzione del Collegio degli Eddomadari. Onde il chiaro nome del suo Autore, della cui molta dottrina, e buon criterio

avevamo noi più d'ogni altro la giusta idea, ed il vederla drizzata da esso alla Santità di Benedetto XIV., che gloriosamente a comun bene di tutto l'Orbe Cattolico fiede nella Cattedra di S. Pietro, ci spinsero a volerci approfittare della lua pronta lettura per indiscorgere i novelli motivi, con cui le bizzarre tantasse de medesimi Eddomadari venissero garantite contra le nostre ponderazioni, sotto quel nuovo specioso titolo mascherato d'indifferenza, col quale il dottitimo Autore della relazione ha voluto far la difesa de suoi Clienti. Ma restammo subitamente suori di ogni aspettativa delusi, perchè pur finalmente si è veduto egli ancora nella dura necessità di appigliarsi all'unico favoloso sondamento delle chimeriche due nostre contemporanee antiche Cattedrali di riti diversi greco e latino; senza però prendersi la briga di esprimerne il sito, e l'altre particolari circoltanze, per ischivar le contraddizioni e le incoerenze, nelle quali era incorfo l'Anonimo da noi nella prima scrittura impugnato. Anzi a ben riflettere in senso di verità, egli nella sua relazione non ha fatto altro, che inorpellare colla sua nota erudizione le stesse cose già infelicemente rilevate dallo stesso Anonimo: a riserva solamente, che non sembrandogli compiuta la favola del finto nostro Cattedratico Grecismo senza il decente immediato suo Capo e Prelato, egli non solamente ha voluto porre in iscena un Corepiscopo Greco del quarto secolo, benchè subordinato al nostro Vescovo Latino, ma oltre a ciò, essendosi poi affatto estinto in tutto l'Occidente l'uso e l'istituto de' Corepiscopi, si è avanzato ad unir tra noi nel decimo secolo al Sommo Pontefice Romano il Patriarca di Costantinopoli, dando a questo anche la sua parto nella promozione dell'unico nostro Vescovo, mentre alla pag. 77.ci fa sapere, the dopo il 968. successore del Vestovo Attanasio III. intruso nella Chiesa nostra si vegga un' Arcivescovo chiamato Niceta, Greco, coll'autorità del Patriarca di Costantinopoli; con doversi credere, che a quello fossero succeduti degli altri della medesima Nazione.

Quindi non è da maravigliars, che ruinando la base della mal'ordita savola, venga insieme a crollare assatto quanto nella medesima relazione senza verun valevole documento a pro de'RR. Eddom adarjsi è addotto, e che si riconosce appieno insossistente per le nostre già satte ponderazioni, e molto più per la dottissima dissertazione poi data in luce dal rinomatissimo Signor Canonico Mazzocchi De Cathedrali Neapolitana semper unica; il di cui principale assunto si è da lui posto in tale stato di apertissima evidenza, che bisogna esser privo assatto anche del semplice senso comune per contraddirvi. Di modo che dopo tal gloriosa fatiga, di cui non meno questa Metropolitana Chiesa, che tutto il nostro Comune, dee renderne al chiarissimo Autore grazie immortali, non rimanendo

più che desiderare in tal proposito, avremmo dovuto noi astenerci dal più farne parola, se da una parte questa sondatissima dissertazione potesse ad ogni ceto de'nostri Concittadini esser comune, come i contraddittori han sempre artificiosamente procurato di fare, e se dall'altro canto la ingannevole tessitura della menzionata relazione satta in termini vaghi, non concludenti, e drizzati a sorprendere i men cauti suoi leggitori, non ci avesse obbligati a rischiararne gli equivoci, ed a manifestarla di niun profitto alla strana intrapresa de'RR. Eddomadari, da quali nella serie de fatti è stato il di lei dottissimo Autore apertamente ingannato, ed indotto sopra un'idol vano e falsissimo presupposto a formare la sua erudita scrittura senza verun soggetto, a cui si potesse quella realmente

applicare.

Per porsi questa verità nel chiaro, e giusto suo lume, basta descrivere i titoli de' quattro Capi, a cui tutta la relazione suddetta si riduce, rapportando le di loro particolari addotte giustificazioni, e ponderandone l'apertissima insossistenza; con rispondere anche pienamente nel medesimo tempo a quanto il non mai bastantemente lodato Monsig. Canonico della Vaticana Basilica D.Giuseppe Simonio Assemani (salva però sempre la special venerazione a lui più d'ogni altro da noi professara) ha improbabilmente scritto, non meno contra il menzionato principale assunto della sempre anche materialmente unica nostra Cattedrale anteriore all'attuale Angioina, che contra diverse particolari ponderazioni da noi fatte nell'altra precedente scrittura. Onde seguendo l'orme della menzionata liturgica relazione, passiamo al primo suo Capitolo, in cui si tratta dal di lei Autore

Della osservanza ecclesiastica della Chiesa Napoletana, " o siapossesso di più, e più secoli a favore del Collegio de-" gli Eddomadarj.

N questo Capitolo il savio, ed accortissimo Autore, per sorprendere alla prima con inudita franchezza i troppo creduli, e semplici lettori della sua relazione, in primo luogo dà per costante, che siccome non è altra la pruova, che si adduce dal Capitolo, ed il fondamento della sua difesa, se non che una generalissima dottrina de'Canonisti più moderni, ed una pretesa general pratica de' Capitoli d'Italia, che gli Eddomadarj facciano un corpo di Ministri, e servitori di quelli, che compongono i Capitoli delle Cattedrali; così a pro de'RR. Eddomadari della nostra particolar Chiesa Metropolitana concorra co' fatti, che non ammettono dubbio l'antica osservanza di più, e più secoli, onde la pienissima loro indipendenza dal Capitolo si giustifica. Indi colla solita sua metodica accuratezza soggiunge una tal particolare osservanza potersi provare in due modi, o incominciando secondo il metodo più usato dalla prima età sino alla corrente, o da questa principiando giusta il modo più proprio, e salendo da tempo in tempo sino al punto preciso della primitiva legge di quella Chiesa particolare, in cui accada la controversia. E finalmente assume in ciascuna delle due divisate maniere concorrere a pro degli Eddomadari nel caso presente tutti gli atti possessivi uguali tra loro in qualunque periodo di tempo, che si vogliano considerare per lo ben grande spazio di nove secoli; senza che possano attribuirsi quegli atti ad alcuna indulgenza, amicizia, o familiarità del Capitolo, essendo questo nato più secoli dopo del Collegio degli Eddomadari, nel tempo della di cui fondazione era ignoto ancora il suo nome. Le

Le pruove però tutte di questo assunto fastoso, e grande in parole, ma in realtà meramente fantastico,nè mai capace di potersi provare, si riducono a quattro motivi, cioè alla istituzione, che si dice fatta nel nono secolo dal nostro Vescovo S. Attanagio, nella nostra maggior Chiesa del Salvatore, chiamata eziandio allora volgarmente la Stefania, di un Collegio di ventidue Sacerdoti Eddomadari, così da quel tempo denominati, per la quotidiana celebrazione della pubblica Messa sicut mos erat Ecclesia Romana, con avere a tal Collegio assegnato il Santo molti poderi pel suo mantenimento; Secondo alle due in quel tempo nostre Sedi Vescovili additate da Pietro Diacono scrittor contemporaneo della vita di quel nostro Santo Vescovo; Terzo all'avere gli Eddomadari sepolcro proprio nella Cattedrale, nella quale siedono ugualmente a'Signori Canonici, ed al pari de medesimi usano Croce propria, e sanno indipendenti particolari sagre funzioni, e quarto finalmente alla Bolla notissima di S. Pio V. dell'anno 1567., con cui furono l'uno e l'altro Corpo uniti senza veruna dipendenza, o soggezione per quanto solamente al divin culto si appar-

Questo è tutto ciò, che contiene in sostanza il primo Capo, intorno al quale uniformandoci noi al sentimento del dottissimo Relatore quanto a due metodi proposti da esso per la pruova dell' antica osservanza delle Chiese particolari, discordiamo però in tutto il di più, che asserma, tanto in diminuire la pur troppo evidente ragione del nostro Metropolitano Capitolo, quanto in esaggerare il sognato dritto preeminenziale de'RR. Eddomadarj. Imperciocchè per quel che al Capitolo si appartiene, la sua ragione fondamentale si è quella stessa, che in tutte le Cattedrali del Mondo Cattolico, non che d'Italia, prima di nascere i Canonisti più moderni, è derivata, e deriva dal pubblico universal sistema della disciplina Ecclesiastica, di cui l'Autore stesso della relazione ci dà riscontro nella pagina 67., essendo anche a' novizi della ragion Canonica oggi notissimo, che tutti gli attuali Capitoli delle Cattedrali Cattoliche son succeduti nel luogo del principale Clero Urbano, specialmente descritto nell'Albo, Canone, o Matricola della Maggior Chiesa; onde tali Ecclesiastici eran perciò chiamati anticamente, come tutti sanno, Canonici, e Matricolari, i quali fin dal nascimento della Chiesa per molti secoli sormarono il Consiglio, ed il Senato de'Vescovi, come l'han poi unicamente formato, ed il formano tuttavia i Canonici delle Cattedrali da più secoli a questa parte. Onde se ne tempi da noi lontani, e specialmente nel nono secolo, non si udirono frequenți i nomi di Canonici, e di Capitoli Cattedrali, vi furono però sempre in verità gli uni e gli altri sempre; perchè vi suron sempre, da prima tutto il Clero alle Cattedrali ascritto,e poi pel numero di quello notabilmente aumentato, alcuni solamente di esso i più qualificati e meritevoli, colla di cui opra e configlio i Vescovi tutto ciò disponevano, che al divin culto, ed al governo delle di loro Diocesi apparteneva. Non bîc sonat, scrive a tal proposito il Tomassini part. pr. lib.3. cap.7. num.7., vox ista CAPITULUM, sed res ipsa vociferatur. Erat enim vere Capitulum Episcopi cujusque & Ecclesia Cathedralis Clerus ille, illi Presbyteri, Diaconique, qui cum Episcopo de rebus quibusque deliberabant, qui una clavum regebant Ecclesia, qui causas, & judicia nomine ejus agitabaut, qui una assidebant, vel adstubant Synodis, qui ejus nomine & vice Conciliis particularibus aderant, præerantque nonnunquam & Generalibus. Non vocum sonus, sed sensus attendendus hic est. E perciò il savio Autore della relazione dovez men complacersi dell' esaggerato più volte in vano equivoco verbale, che il figurato suo Collegio degli attuali nostri Eddomadari sosse nato. nel nono secolo, quando quì, ed altrove il nome di Canonici, o di Capi-

tolo, era affatto ignoto.

E per quanto poi riguarda il decantato, benchè ideale, dritto de RR. Eddomadarj, laddove nella relazione si pretende in amendue i suddetti diversi metodi giustificata la concorrenza in lor savore di atti possessivi uguali per lo spazio ben grande di nove secoli; da Noi all'incontro certamente li afferma, che un tal'assunto non siasi per ombra da lui provato, anzi sia per l'opposto apertamente falsissimo, e savoloso, come si può con evidenza scorgere da quanto si è nella nostra prima scrittura dedotto, che supersuo sarebbe qui nuovamente ripetere con soverchio abuso della benignità de leggitori. A' quali perciò hasterà in brieve ricordare, che l'istituzione di S.Attanagio non puo mai riferirsi a' ventidue presenti Eddomadari per le seguenti ragioni. I. Perchè di un tal numero niun'Autore, o documento contemporaneo si porta ; e non può addursene il minimo vestigio prima del secolo XIV. (in cui già da più secoli era nato il nome di Capitolo, e di Canonici tra noi) e del nostro Arcivescovo Giovanni Orlino, a' tempi del quale si udi per la prima volta il nome solamente degli Eddomadari, come colla sua solita singolarissima avvedutezza ha notato il Signor Canonico Mazzocchi nella enunciata sua dissertazione paz. 164. Oltre a che quando S. Attanagio avesse quel numero di ventidue Sacerdoti Eddomadarj istituito, come capricciosamente si figura, la sua istituzione non sarebbe mai seguita sicut mos erat Ecclesia Romanæ; perchè in Roma prima, e dopo quel tempo. e secundum morem Ecclesia Romana, anche altrove stabilito, non più di sette de' più degni del ceto Ecclesiastico Secolare, o Monastico erano i Sacerdoti Eddomadari, come si è da noi provato alla pag.91. Onde giustamente ragionando, siccome gia prima di S. Attanagio dovea nella Chiesa Cattedrale del Salvatore, chiamata poi Stefania, esservi lo stabilito numero di sette Diaconi, secondo l'antichissimo rito Ecclesiastico, non meno in Roma costantemente, che nelle altre nostre più cospicue Chiese osservato; così nella medesima Cattedrale, non essendovi alcun determinato numero del suoi Sacerdoti Cardinali, dal ceto di questi trascelse S. Attanagio i sette Preti Eddomadari per celebrarvi, giusta il costume della Chiesa Romana, giornalmente la pubblica Messa; che surono sin da quel tempo, e sono anche oggi i nostri sette Canonici Preti Cardinali prebendati, a quali furono da quel Santo le particolari decenti rendite assegnate. Onde sempre da tempo immemorabile, benche vario sosse stato il numero de'nostri Canonici, che finalmente a quello di trenta si ristrinse nell' anno 1576. soli pur nondimeno quattordici di esi, cioè sette Preti, ed altrettanti Diaconi, hanno goduto sino a di nostri particolari prebende, di quei soli quattordici prebendati, come di Canonicati primitivi da' nostri antichi Vescovi eretti e dotati, han sempre gli Arcivescovi avuta, ed hanno la privativa intiera libera collazione senza veruna ingerenza del Capitolo, anche secondo le reiterate convenzioni tra esso, ed i nostri Arcivescovi satte negli anni 1343., e 1390. descritte dal Chioccarello nella sua Cronica pag. 222. & 253. E giustamente nella erezione di essi quattordici Canonicati Presbiterali, e Diaconali prebendati, dee ditsi aver per gli primi sette presbiterali almeno avuta parte il medesimo S. Attanagio, mentre nell'antica Cronica di S. Maria del Principio scritta dopo la metà del XIII. secolo si dice, che i medesimi non numero quatuordecim erant plures, ut plura instrumenta testantur, & in Legenda Beati A: henasii enarenarratur, come ha singolarmente il primo avvertito esso Signor Cano-

nico Mazzocchi p.2. cap.3. sect.3. S.1.

II. Perchè liccome da una parte non si può porre in dubbio, che quasi un Lecolo prima di S. Attanagio, e propriamente nell'anno 768, vi fosse nella Stefania, o lia nostra Cattedrale antica del Salvatore un ceto di Sacerdoti alla medesima incardinati; mentre Gio: Diacono del nostro Duca e Vescovo Stefano Secondo scrive, che Leonem cognomento Maurunta Cardinalem ordinavit presbyterum; così dall'altro canto non può concepirli, che suori di quel ceto istituiti si sossero da S. Attanagio i suoi Sacerdoti Eddomadarj, onde questi avesser formato l'unico primitivo Collegio Cattedratico facro, come un corpo separato, e distinto affatto dal rimanente Clero alla medesima Cattedrale già per l'addietro ascritto, e che dovea crederli de'migliori Eccleliastici fornito. Poichè un tal sistema sarebbe incoerente colla notissima disciplina ecclesiastica di quei tempi, secondo la quale non vi erano cherici vaganti non addetti al servizio di alcuna Chiesa particolare, onde avesse potuto allora formarsi nella Stefania un Collegio, non solamente nuovo, ma composto eziandio di altri Ecclesiastici diversi da quei, che già nella stessa Cattedrale lodevolmente servivano, e non giornalmente, ma in certi determinati giorni soleano in esfetto la pubblica Messa celebrare, non potendo dirsi, come si pondera nella stessa relazione alla pag.44., che S. Attanagio fosse stato il primo ad istituire la Messa pubblica, imperciocche questa ha un'antichità uguale a quella del-

la Chiesa Cristiana .

Quindi è, che di un tal sognato unico primitivo estraneo Collegio niuna menzione si sa da'nostri antichissimi scrittori e diaconi Giovanni, e Pietro; nè mai di esso, e de fantastici suoi Collegiali si avvalsero i successori di S. Attanagio, mutando l'antico sagro nostro sistema, il quale prima e dopo del Santo fu sempre lo stesso, di farsi cioè tutto da nostri antichi Vescovi col comun consenso del Clero, come appariste da un privilegio nell'anno 937. spedito dal nostro Vescovo Attanagio Terzo, che distesamente si trascrive dal Chioccarello alla pagina 108., e si enuncia nella relazione pag.69. Nel qual privilegio si vede, che senza farsi minima parola di Sacerdoti Eddomadari, e del di loro Collegio, che giusta l'ipotesi del dottissimo Relatore, formava il maggior corpo, ed il corpo superiore stabilito nella Cattedrale, in quei tempi, non solamente il Vescovo Attanagio Secondo praceptum emittens decrevit una cum cuntto Clero, & magnatibus suis l'immunità del Monistero di S. Severino fondato in questa Città: ma eziandio esso Vescovo Attanagio Terzo, una cum presbyteris, & dia conibus, & cunctis clericis, concesse agli Abati dello stesso Monistero la sacoltà di poter Gloriam in excelsis Deo canere, fontes, & cereum Santium benedicere, che si eran tutte sunzioni sagre a quel nuovo Collegio de' Sacerdoti Eddomadari privativamente spettanti, giusta il sistema della relazione, dato in luce a tempi nostri, ma ignoto affatto a'Vescovi successori immediati di S. Attanagio. Presso de'quali, e degli altri sosseguenti non mai su udito il nome di un tal Collegio particolare sino al tempo della visita nel 1582, fatta dal nostro grande Arcivescovo Annibale di Capua. Nel qual tempo questo diligentissimo investigatore delle nostre antiche sagre memorie nulla potè ritrovar di certo circa l'origine di tal Collegio de'nostri Eddomadarj, il quale per altro anche in quella decadenza del decimosesto secolo neppure aveva luogo sisso da congregarsi,o archivio alcuno formale, conforme si legge negli atti di quella visita, e si è nell'altra nostra scrittura ponderato; mentre gli Eddomadari di quel tempo



nulla pensando al presentemente supposto lor fondatore S. Attanagio, unicamente consessarono di esser' eglino succeduti all'antica' Constaternita del Santo Salvatore. Onde quell'Arcivescovo nello stato della Cattedrale da esso allora formato, dopo di aver detto a lui non liquere quo tempore, & a quo suerint instituti essi Eddomadarj, soggiunse, che i mede-

simi quandoque Confratres Santti Salvatoris nuncupantur.

Or questiantichi Fratanzari appunto della nostra Cattedrale antica Stefania, o Confrati della Congregazione di S. Salvatore, fono i primitivi, ed immediati genitori de'nostri attuali RR. Eddomadari, non sola mente nati da prima con tal sola qualità, e sotto il governo, e la direzione del Canonico Cimiliarca più di un secolo avanti di sabbricarsi la presente nostra Maggior Chiesa, come apparisce dal notissimo diploma da noi già precedentemente rapportato del nostro Arcivescovo Anselmo dell'anno 1213. (che su poi nel 1235. consermato dal Sommo Pontesice Gregorio Nono, e nel 1238. dal nostro Arcivescovo Pietro) come il Chioccarello rapporta distesamente pag. 145., estratto dall'Archivio presente degli Eddomadarj, ordinato forse dopo gli atti della menzionata Visita, prima de' quali le scritture stavano senz'ordine, in alcune arche rinchiuse; ma eziandio colla stessa qualificazione di Fratanzari, o Confrati del Santo Salvatore, o della nostra Maggior Chiesa, continuati a servire nella medesima Cattedrale, anche nel decimosesto secolo, e dopo di aver' eglino avuto il titolo di Eddomadari due secoli avanti, come costa da quei pubblici, ed autentici documenti, che presentarono essi medesimi al detto Visitatore, da' quali appariscono denominati eglino sino all'anno 1530., o semplicemente Confratres Congregationis S. Salvatoris veteris Majoris Ecclesia Neapolitana, overo Hebdomadarii, & Confratres Majoris Ecclesia Neapolitana; benchè dopo di quell'anno, e nel 1736. in un ricorso da essi fatto al Pontefice Paolo Terzo si qualificarono Hebdomadarii, seu Congregatio Cappellanorum Ecclesia Neapolitana, come in detta Visita si legge, per distinguersi forse dagli altri Fratanzari; mentre anche nelle sei antiche nostre Parocchiali Chiese in quel medesimo sedicesimo secolo, e sino all'anno 1565., Hebdomadarii, & Confratres di quelle si denominavano i rispettivi loro beneficiati, conforme si legge nel Sinodo stampato di Alfonso Carafa fol.37.

III. Perchè questi antichi nostri Fratanzari della maggior Chiesa del Salvatore, o Stefania, nel suddetto anno 1213. (un secolo prima di nascere la nuova Cattedrale presente) benchè addetti al di lei saticoso quotidiano, ed infimo servizio, non si annoveravano tra i Cleri, non solamente della Cattedrale, ma neppure di tutta la Città, come costa dal Diploma notissimo dell'Arcivescovo Anselmo di quell'anno. Conseguentemente adunque sarebbe somma inudita stranezza il pensar solamente, che questo ceto di meri Fratanzari, e Confrati (dal quale con mani si tocca esser nato il ceto degli odierni Eddomadari) nel 1213. servendo come povero, ed estraneo affatto dal Clero tutto Cattedratico, e Cittadinesco, nell'antica Stefania, e Chiesa del Salvatore, ove già da due secoli avanti vi erano i Canonici, ed il Capitolo; fosse dico stato anche allora, e nello stesso tempo quel primitivo Collegio de'Sacerdoti Eddomadari da S. Attanagio illituito, che formato avelle sempre l'unico maggior corpo della medesima Stefania, e come tale avesse avuto la pienissima indipendenza dal nostro Metropolitano Capitolo, ad preces, & de consilio del quale tuttavia per verità furono esi Confrati, o siano i padri de'presenti Eddomadari aggraziati della comune allora chericale immunità dalle collette. Può mai



cadere in mente d'uomo fanatismo maggiore? Si è udito ancora simi-

gliante mostruoso, e ridevole paradosso?

IV. Perchè i medesimi Confrati del S. Salvatore, o siano gli antichi nostri veri Eddomadari, non ebber mai fondo & podere alcuno di quei molti, che i diaconi Giovanni, e Pietro contestemente scrivono essersi da S.Attanagio donati a' Sacerdoti Eddomadari da esso istituiti. Onde verso la decadenza del XIV. secolo, e propriamente nell'anno 1378., avendo essi Eddomadari esposto al nostro Arcivescovo Bernardo la tenuità de frutti, così dell' Eddomade, come della Congregazione del Salvatore pertinentium ad Hebdomadarios, quodque propter necessicatem in diversis aliis Ecclesiis Civit. Neap. eos pro stipendiis licet mo dicis Missas celebrare oporteret, propter quod Ecclesia Neapolicana sapius solitis, & sollemnibus defraudatur obsequiis; il pregarono di unire in caso di vacanza alcune Eddomade alla detta Congregazione del Salvatore, onde potessero eglino di giorno, o notte servire. Ed in fatti, trovandosi vacanti tre Eddomade dieta Ecclesia Neapolitana furono da quell' Arcivescovo alla di loro Congregazione del Salvatore incorporate, colla espressa condizione risolutiva però, quod fructus dicta Congregationis S. Salvatoris, una cum fructibus dictarum trium Hebdomadarum unitarum non distribuantur, nisiinter prasentes, & inter assistentes in Divinis, come si legge in quel Diploma drizzato Hebdomadariis Ecclesia Neapolitana da essi prodotto nella visita suddetta di Annibale di Capoa, da' registri della quale, e dall'archivio di essi Eddomadari ne trasse il Chioccarello la notizia e'l ristretto, che ne dà pag.239., e distesamente può leggersi nel numero XXVIII. del Sommario della nostra prima scrittura; nel quale anche al precedente numero XXI. pag. 75., & seqq. si possono leggere altre simili unioni col consenso del Capitolo fatte alla Hessa Congregazione del Salvatore successivamente da più Arcivescovi per la scarsezza delle sue rendite a prò de' medesimi Eddomandari, di cui era quella Confratanza composta.

V. Perchè i Sacerdoti Eddomadari Attanasiani surono dal Santo istituiti per la celebrazione della pubblica Messa quotidiana. Onde a privativo sor dritto apparteneva il celebrarla sollennemente in quel secolo inseme co'nostri Vescovi, giusta il costume da noi rapportato nella prima scrittura pag. 89. 6 seqq.; e dovea eziandio spettar privativamente ne'tempi susseguiti, così l'assistenza al Vescovo celebrante, o il celebrarla essi nel caso di esse quegli impedito, come pure la celebrazione della Messa Conventuale quotidiana succeduta in luogo dell'antica pubblica Messa eziandio assistendovi l'Arcivescovo, che in quella sagra azione avea sempre satta la parte principale. E pure all'incontro egli è certissimo, che dell'esercizio di un tal dritto non godono i nostri Eddomadari, nè mai ne han goduto i di loro maggiori; ma quello è stato, ed è privativamente del Capitolo, e de' Signori Canonici, quando l'Eminentissimo Arcivesco-

vo non celebrando assista semplicemente alle Messe.

Questa proposizione costa evidentemente, dal non potersene addurre a pro de'RR. Eddomadari il minimo riscontro; dal vedersi prima dell'anno 1213. nel diploma dell'Arcivescovo Anselmo gli Antenati de'nostri Eddomadari esclusi dal ceto del Clero della Stefania, e di tutta la Città; dal leggersi nella Bolla del 1378. dell'altro nostro Arcivescovo Bernardo gli Eddomadari di quel tempo astretti propter necessicatem in diversis aliis Ecclesiis Civit. Neap. pro stipendiis licet modicis Missas celebrare, onde certamente nella Stefania essi non potean celebrare la Messa pubblica, o Conventuale, trovandosi a quel tempo già tre secoli avanti abolito il



costume antico di potersi da' Sacerdoti celebrar più Messe in un medesimo giorno; dal vedersi nelle Costituzioni del nostro Arcivescovo Giovanni Orlino del 1337., e nel libro del Comito sul modello di esse formato nel sedicesimo secolo, come da noi su accennato alla pag.94. della stessa scrittura, e distesamente ha poi comprovato il chiarissimo Signor Canonico Mazzocchi alla pag.247., che i nostri Canonici Preti Cardinali sin da quel tempo, non solamente celebravano la sollenne pubblica Messa in quei segnalati giorni sestivi, ne' quali dovendo celebrar l'Arcivescovo non celebrava, ma eziandio assistevano essi perpetuamente allo stesso Prelato celebrante, quilibet videlicet Cardinalis per hebdomadam, onde in fatti erano essi allora, come già suron prima, e saran sempre, i soli e veri antichi e primitivi Eddomadari da S.Attanagio iltituiti nel nono secolo per la pubblica Messa quotidiana; e per ultimo, tralasciando tutto il di più, dall'essere indubitato in satto, che tre sole pubbliche Messe in tutto il corso dell' anno, anche assistendo l'Eminentissimo Arcivescovo, si celebrano da' RR. Eddomadari, ma ex concessione Capituli, & Canonicorum, mentre OMNES CELEBRATIONES, prasertim Missarum Conventualium, votivarum, vel quarumcumque, sive ordinariæ sint, sive extraordinariæ, si assistat Eminentissimus Dominus, SPECTANT AD CANONICOS PRIVATIVE, QUOAD OMNES, conforme si legge nel volumetto stampato delle Costituzioni Capitolari alla pag. 96. Onde a vista di tali autentici, ed irrefragabili documenti vengono a dileguarsi appieno ad un tratto come nebbia al vento i due stranissimi paradossi,che fanno tutto l'equivoco, ed infelice fondamento della favolosa liturgica relazione: il primo cioè del supposto, ma non mai provato, ed affatto improbabile, collegio de Sacerdoti Eddomadari da S.Attanagio istituito suori del ceto de' Sacerdoti Cardinali già prima di lui ascritti al servizio della nostra Cattedrale Stefania, da' quali certamente prima di quella istituzione si celebrava ne' giorni liturgici insieme col Vescovo, e coll'assistenza di tutto il Clero e Popolo, sollennemente la pubblica Messa; ed il secondo molto più stravagante, di quella fantasticamente esaggerata osservanza privativa di nove secoli per detta celebrazione di pubbliche Messe a prò de' RR. Eddomadari, della quale nel corso lunghissimo di novecento anni sin'ora non si è trovato, nè si troverà mai un solo atto, che la compruovi, giusta la novella vanissima loro idea, anzi da cinque secoli e più continuati sino al presente costa con evidenza notoria essere a' medesimi Eddomadari diametralmente contraria.

VI. E finalmente perchè la sognata erezione dell'unico maggior Corpo dell'antica Stefania, o Chiefa Cattedrale del Salvatore, si vuole fatta da S. Attanagio coll'avere istituito il Collegio de' Sacerdoti Eddomadari per l'esercizio del rito latino nella medesima nostra maggior Chiesa, oltre alla quale in quella età, si figura nella relazione pag. 9. esservene itata un'altra anche Maggiore diversa, composte amendue da differenti corpi di Ministri Ecclesiastici; onde finalmente va tutto il fondamento di essa relazione a ridursi alla moderna favola delle fantastiche due nostre antiche Cattedrali contemporanee di riti diversi Greco,e Latino. Per tale poi favolosa novelletta (da cui nasce il secondo motivo dal dottissimo Relalatore ponderato a pro della piena libertà, ed indipendenza del Collegio de' RR. Eddomadari) enunciandosi di passaggio nella relazione in questo primo Capo l'autorità di Pietro Diacono, e ciserbandosi l'Autore di trattarne appresso; noi seguendo l'orme sue ne parleremo anche più sotto, benchè quanto si dice su di ciò siasi da noi disfusamente già consutato nella prima scrittura.



· E conseguentemente passando al terzo motivo a pro de RR. Eddomadari dedotto, confifte questo nell'afferirsi, che i medesimi abbian sepoloro proprio nella Cattedrale; in qu'Ita fiedano ugualmente a Signori Canonici; ed in essa olere a ciò, non solamente usino. Croce propria, ma sacciano eziandio indipendenti particolari sagre sunzioni, enumerate dal dottissimo Relatore nelle pagine 9, e 10.: senza esfersi mai veduto in alcuna età, che il Corpo degli Eddomadari abbia esercitato verun'atto subalterno; e di servitù all'altro de Canonici ne sagri Uffizj, e nel celebrarsi le Messe, o negli altri ministeri Ecclesiastici.

Ma come, Dio immortale! In una relazione, drizzata da Napoli al Primo, Sommo; ed Universal Paffore di tutto l'Orbe Cattolico, si è avuto lo spirito di affastellare una lunga serie di farti equivoci, ed in tutto alieni dal vero! Come avanzati si sono i nostri Eddomadari ad ingannar si bruttamente il chiarissimo Relatore, che senza leggere alcun documento autentico e proporzionato al grande suo assunto, e senza neppure una volta sola veder la nostra Cattedrale, si è unicamente alla di loro buona fede appoggiato? E come dimenticatifi eglino affatto di tutte le più note scritture del medefimo loro archivio, anno essi contra il tenor costante di quelle dolosamente indotto a favoleggiare anche il savio ulti-

mo loro apologista?

Dovevano al medesimo essi dire con verità, che se oggi han sepoleto parricolare in questa Maggior Chiesa colla seguente iscrizione: Sepulchrum Hebdomaduriorum Metropolitana Ecclesia Neapolitana dalla stella iscrizione appariva essersi quello conceduto loro non prima dell'anno 1414 cioè un fecolo dopo l'erezione della nostra Cattedrale presente. Nel quale anno, ad umili suppliche da tre Eddomadari come Procuratori (non già di alcun loro Collegio, che tanto essi non ardivano dire allora, ne di quello fu mai udito il nome tra noi, benche abulivamente, prima dell' Arcivescovo Annibale di Capoa, come il Signor Canonico Mazzocchi ha ponderato) a suppliche, dico, date da'detti produratori. Congregationis Majoris Ecclesia Neapolitana, quibus supra nominibus Domino Vicario, & Capitulo, cum confensu dicti Capituli, ottennero per la di lot sepoltura un luogo nel Coro della nostra Cattedrale: protestandosi contemporaneamente i Canonici, ed il Capitolo, non solo di rimettere, e donare gratics! dictis Hebidomadariis l'annuo anniversario ad essi per simili concessioni dovuto, ma di non! dover loro eziandio tal donazione in alcun tempo recar pregiudizio in juribus, que in dicta Majori Ecclesia Neapolitana, & Choro ipsius, tam de confuet udine, quam de jure babent, come si può leggere nel pubblico istrumento trascritto nel sommario della nostra prima scrittura pag. 91. Onde in comprovazione dell'antico dritto del Capitolo, l'ufo di quella particolar sepoltura è comune ancora Canonicis, qui eam elegerint, come si legge nelle vilire de'nostri Cardinali Arcivescovi Alfonso Gestialdo, e Decio Carafa, il di cui documento nel medesimo sommario pag.89. si è addotto: Quanto alla ponderata ugual maniera di sedere i Signori Canonici, ed i

RR. Eddomadari nella nostra Cattedrale, se il dottissimo Resatore si fosse in quella portato prima di scrivere, certamente non avrebbe alle false assertive de suoi Clienti creduto, da che ocularmente tutti veggono la pur troppo notabile diversità de' respettivi soro sedili; stando quei de' ...! secondistituati a piè del primo ordine privativo de Signori Canonici 🖟 onde vengono ad aver le spalliere per accidente, come fu'notato net volumetto stampato delle Costituzioni Capitolari, le di cui parole nel det-; to Sommario si possono leggere alla pag. 97. E questa diversa maniera di



sedere si osferva, a vede nel Coro mobile ancora, quando intervengono gli \* ... uni, e gli altri a fare alcuna sagra funzione, tanto nella medesima Cattedrale in qualche sua particolar Cappella, quato fuori di essa in tutte l'altre Chiese di questa Città. Poiche avendo i RR. Eddomadari sin da'tempi del Cardinal Carafa Arcivescovo preteso di aver banchi da sedere colle sole spalliere almeno, sù ciò loro espressamente vietato col seguente gene, ral decreto: In Ecclesiis Canonici habeant scamna distincta, & honorabiliora eum spalleriis. Hebdomadarii autem in scamnis rasis absque spalleriis sedzaut. E se dopo quel divieto han goduto, e godono essi un miglior trattamento coll'ufo di qualche moderata fpalliera,e pedarola, devono unicamente... attribuirlo ad una graziosa condiscendenza, e concessione del Capitolo, da cui fu ciò alle di loro preghiere accordato, come si legge nella conclusione Capitolare dell'anno 1571. Dal quale autentico ed irrefragabile documento, molto policriore alla decantata Bolla di S. Pio V. dell' anno 1567., con cui si vuole fatta l'unione de'suddetti due corpi aque principaliter con iscambievole indipendente libertà, si può, dico, tcorgere la sassità

dell'esposta ugual maniera di sedere degli uni, e degli altri,

Intorno poi al far' uso gli Eddomadari di Croce lor propria distinta da quella del Capitolo; anche in questo il savio lor disensore da essi è statu ingannato con dolofo apertissimo equivoco.Imperciocchè dagli originali Diari della nostra Metropolitana Chiesa, i quali si compongono e scrivono da'medesimi RR. Eddomadarj, apparisce con evidenza, come si vede nel nostro primo sommario pag. 11. e seguenti, che in tutte le Processioni dentro e fuori la Cattedrale (quando non v'interviene l'Eminentissimo Arcivescovo, perchè allora nella processione del Corpus Domini si usano, due Croci, secondo il Cerimoniale de' Vescovi, e l'uso comune di tutta la Chiesa Cattolica) siasi usata solamente una Croce, che si è quella in detto Cerimoniale chiamata Crun Capituli, e Crux Ecclesia Cathedralis, che certamente non può mai dirli propria di un ceto di Ecclesiastici subalterni affatto separati, ed estranei dal Capitolo della nostra Metropolitana Chiefa, i quali neppur possono vantare alcun dritto di Collegio giuridico, il di cui folo nome, benchè abulivamente, si udi tra noi la prima volta nell'anno 1582, come sopra si è detro, e si è diffusamente fondato nella prima nostra scrittura pag.9.,& f.qq.; dove sono state anche fatte palesi le particolari cagioni, per cui nelle sole annue processioni della traslazione di S. Gennaro, ed in quella del Corpo di Cristo, e nell'esequie, che prima da'Signori Canonici e da RR. Eddomadari unitamente si facevano, due Croci si usassero, che non occorre qui di nuovo nojosamente ripeteresmentre nella relazione non se ne sa distintamente parosa, nè si a llega documento veruno di questa ideal prerogativa de'RR. Eddomadarj. Nè dissimile a questo è stato, ed è l'abbaglio preso dal dottissimo Relatore nel francamente spacciare, sulle solite semplici assertive de medesimi Ed-

nel francamente spacciare, sulle solite semplici assertive de medesimi Eddomadari, la fantastica loro indipendenza ne' sagri uffizi, e nel celebrarsi le Messe, come negli altri ministeri Ecclesiastici, per cui non si è veduto mai in niuna età, che il corpo degli Eddomadari abbia esercitato niun' atto subalterno, e di servitù all'astro de' Canonici, ma ad ambidue i corpi ha servito con ugual' attenzione e divozione l'ordine de' Preti Quaranta.

Imperciocche questa sognata indipendenza pel corso ben lungo e costante di nove secoli, viene apertamente smentita, non già da semplici parziali equivoci attestati di particolari Ecclesiastici, a cui unicamente si appoggiano i RR. Eddomadari, ma da irrefragabili documenti di ogni eccezzione maggiori. Ne'Diplomi del XIII. e XIV. secolo apparisce ocular.



in mente, così la certa origine loro in qualità di semplici Fratanzari estramei astatto da tutto il nostro Clero anche urbano; come pure la povertà di quella Confratanza, per cui non potendo essi nella Cattedrale mo--tuitinas Missas, & boras, & alia divina celebrare officia, doveano propter necesfitatem, & eg-statem in diversis aliis Ecclesiis Civitatis Neap. pro stipendiis li-Sces modicis Missas celebrare. Nel Sinodo del Cardinal Alfonso Carasa del 1965.si legge aver due Eddomadari servito al CanonicoD.Giulio Monaco da suoi assistenti nella processione fatta dopo il fine di quella sagra adunanza. Tre sole Messe in tutto l'anno in giorni determinati, anche assiftendo l'Eminentissimo Arcivescovo, si celebrano da' RR. Eddomadari; ma ex concessione Capituli, & Canonicorum Capitulariter futtu, come li legge alla pag. 96. delle stampate Costituzioni Capitolari. Servono attualmente i RR. Eddomadari da Diaconi a'Signori Canonici nel canto del Passio alla Messa Canonicale della Domenica delle Palme, e nel canto dell' Exultet in quella del Sabato Santo. I due Maestri di scuola Eddomadari debbono senza mercede assistere a' divini Offici, ed alle Messe solenni nelle due fette particolari del Capitolo, che si celebrano nella sua Chiesa di S. Restituta, qualificata dal dottissim > Relatore, benchè senza minimo fondamento, per la Cattedrale antica di rito greco. Diversissimo trattamento da'RR. Eddomadari ricevono i Signori Canonici nella celebrazion delle Messe, nel Coro, nella distribuzion delle candele, e palme benedette, negli atti di riverenza verso l'Arcivescovo, ed in tutte l'altre pubbliche sagre funzioni di mera liturgia, come si può vedere nella prima scrittura pag. 113, & seqq., ed anche negli atti stampati del nostro Sinodo Diocesano del 1726. pag. IX. & pag. XX. E finalmente sarà sempre un'atto dell'ultima stranezza il volersi oggi al Pubblico esporre la favola della totale indipendenza de'RR. Eddomadarj da'Signori Canonici, e dal Capitolo in tutte le sagre funzioni: quando all'incontro con più decreti uniformi del Tribunal della Visita del 1583., della S. Congregazione de'Riti,e dell'ultimo nostro Sinodo Provinciale celebrato nel 1699.,e confermato dall'autorità Pontificia, quali decreti da tutti si possono vedere nelle suddette Capitolari Costituzioni pag. 92. & seq. sam intra, quam extra Cathedralem, in omnibus processionibus, & exequiis, necesa universariorum, missarum, & divinorum officiorum celebrationibus, aliisque, convenientibus Hebdo madariis Canonicus Cimiliarca, qui est etiam caput Congregationis Heb-. domadariorum, in digniori loco accedit indutus vestibus Canonicalibus, & habens baculum in manibus argento ornatum in signum superioritatis, ac regiminis; onde non può egli farne uso prafente Domino Vicario Generali, vel aliis Canonicis Cathedralis.

Or vada il dottissimo Relatore, dopo tutto ciò, e dopo i menzionati decreti, ne' quali sono espressamente descritti tutti gli atti di liturgia, che cadono giornalmente sotto gli occhi di questa intera Metropoli, ad esaggerare la fantastica origine de' nostri Eddomadari in qualità del primo Collegio decoroso della nostra Maggior Chiesa, e la di loro totale indipendenza di nove continuati secoli dal Capitolo, e da' Signori Canonici; quando ad uno di essi Capitolari da tempo immemorabile sempre sono stati
eglino, e son tuttavia subordinati, e soggetti.

Quindi affinche ciascuno a piacer suo possa far'uso dell'uno, e dell'altro metodo, che si enuncia nella relazione intera all'assunto del quale si tratta, e rimaner pienamente persuaso del graziosissimo romanzo a pro de' RR. Eddomadari composto, potrà in seguesa di quanto si è con irrestragabili documenti provato per issuggir ogni equivoco e ciurmeria, seriamen-

te riflettere due cose nel poetico sistema della nostra liturgica relazione, il nome, cioè di Sacerdote Eddomadari nato sotto il nostro Vescovo S.Attanagio; el'uffizio ingiunto loro di celebrar giornalmente la pubblica Messa, giusta il particolar costume della Chiesa di Roma. Quel nome si legge ne' due nostri antichi Scrittori della vita del Santose suoi anche contemporanei;ma dopo la morte del medesimo Vescovo non se ne ritrova più fatta la minima parola in tutte le scritture, che abbiamo, così dell'immediato successivo secolo decimo sotto i due altri Attanagi Secondo, e Terzo nostri Vescovi, ne' diplomi de' quali di soli Preti, Diaconi, e Cherici, anche in materie liturgiche, generalmente si parla; come pure de' secoli sosseguenti XI., XII., e XIII., con tutto che fosse ancora in piedi la medesima Cattedrale Stesania, in cui quei Sacerdoti Eddomadarj surono da S. Attanagio istituiti, ed in essa soiser già nati almen dall' undecimo secolo il Capitolo, ed i Canonici, succeduti nel luogo di tutto il principal Clero alla stessa Cattedrale incardinato sin dal di lei nascimento, dal quale sin da, primi tempi si formava il senato de'nostri Vescovi. E solamente il nome di Eddomadarj su per la prima volta udito tra noi nel XIV. secolo, molto tempo dopo la compiuta fondazione della presente nuova Cattedrale succeduta in luogo dell' antica Stefania. Donde può manisestamente scorgersi,che gli antichi nativi Eldomadari da S.Attanagio istituiti, furon sette Sacerdoti dell'antico Clero Cattedratico, e non già ventidue Preti di altro diverso corpo, e Collegio ideato, di cui altrimenti nel corso lunghissimo di quattro interi secoli dovrebbe tra noi, quanto al

nome almeno, trovarlene alcun riscontro.

Circa l'uffizio poi a' Sacerdoti Eddomadarj Attanasiani prescritto di celebrare la quotidiana pubblica Messa, successivamente denominata conventuale; siccome non vi è memoria di essersi quello mai esercitato dal supposto collegio particolare de' presenti, e de' passati nostri Eddomadari per nativo lor dritto, assistendovi l' Arcivescovo, che nelle pubbliche solenni messe tiene la principal parte: così all'incontro ha quello un icamente spettato sempre al Capitolo, ed a' Signori Canonici, per la di cui mera concessione in tre sole volte nell'intero corso di tueto l'anno si è il celebrarla graziosamente accordato a gli Eddomadarj. Gli antenati de' quali nacquero certamente in quella Cattedrale antica Stefania, o del Salvatore, di cui sognano essere l'unico primitivo indipendente specioso collegio; ma vi nacquero anche certamente più di due secoli dopo di esservi già nato il nostro Metropolitano Capitolo, e vi nacquero non con altri titoli, se non che con quei da prima, sino anche al XIII. secolo, di meri Cherici, e Confrati Congregationis S. Salvatoris, addetti al servizio della Stefania (fuori della quale, anco qualche secolo dopo, per vivere andavano in altre Chiese a celebrar messe con picciolo st pendio) ma piena. mente subordinati al Canonico Cimiliarca, ed estranei assatto da tutto il ceto del Clero Cattedratico, e cittadinesco, a parte delle di cui esenzioni furono colla intercession del Capitolo ammessi da' nostri Arcivescovi: e poi ne' secoli XIV., e XV., dopo la fondazione della presente Cattedrale, col nome di Eddomadarj aggiunto all'antico di Confrati della stella menzionata Congregazione, alle di cui estreme angustie su in quei medesimi tempi sovvenuto dalla benignità de'nostri Arcivescovi col consenso parimente del Capitolo. A'quali antichi titoli, e nomi furon poi rispettivamente dal XVI. secolo a questa parte surrogati quei, o di Congregazio. ne Cappellanorum Ecclesia Neapolitana, o assolutamente (per occultare la bassa nascita del di loro ceto) di Eddomadari, e Beneficiati della nostra Dopo maggior Chiesa.

Dopo di questa infima indubitata origine de' nostri Eddomadarj, essendo. eglino divenuti più agiati col tratto del tempo, e forniti anche di migliori vesti, dimenticaronsi affatto non meno dell'antica povertà del nativo loro listema servile, che della beneficenza con essi usata sempre dal Capitolo, contra le di cui particolari speciose preeminenze non anno avuto rossore di attentar sempre delle novità, ed intrapprese pregiudiziali, benchè senza veruno effetto: non riflettendo essi, che oltre agli antichi benefici compartiti loro dal Capitolo, anche il presente onorevole loro abito su ne'primi anni del secolo corrente lor conceduto, attento consensu Capituli, & Canonicorum, & dummodo Hebdomadarii in exercitio cujuscumque eorum officii, & ministerii, etiam Magistri schola, & caremoniarum, in futurum adamussim observent quidquid observant de prasenti, absque eo quod ullam innovationem in quibusvis functionibus etiam capitularibus pratendere valeant, come son le parole dell'indulto di tal'estrinseca onorificenza loro accordata a'13. di Giugno 1702. rapportate nel volumetto delle Costituzioni del nostro Capitolo alla pag. 265. Alle quali parole se avessero, come doveano, e dovran sempre, i RR. nostri Eddomadarj fatta seriamente riflessione, si sarebbero certamente astenuti dall'invaghirli delle nuove stranissime favole fatte in Roma, e quì a di nostri pub; blicare in istampa sulla nativa lor qualità ed origine; il di cui vero sistema in ciascuno de'due metodi additati dal dottissimo Relatore si può da tutti colle due già divisate ponderazioni di puro satto agevolmente conoscere, senza che il dottissimo Relatore, o altri qualsivoglia infelici Apologisti de'RR. nostri Eddomadarj si prendano più la briga di formare altri novelli poemi, e di salire ne' secoli, ne' quali si ritroverebbe assai luminofo e sublime la di loro origine, come con ridevole millanteria in loro nome si è scritto. Poichè con evidenza palpabile i nostri Eddomadar j nella origine loro, tanto son più inseriori agli Eddomadari di tutte l'altre Chiese Cattedrali, e Collegiate ancora dell' Orbe Cattolico, quanto che in tutte queste da prima nacquero a tal'impiego i Cherici naturali delle stesse Città, e vi entrarono come beneficiati, o pasticipanti almeno dopo alcun tempo della massa comune diquelle Chiese; laddove all'incontro nella nostra Cattedrale Stefania è indubitato per satto, che i maggiori, e gli antenati de'nostri attuali Eddomadari vi ebbero il primo ingresso da semplici Cherici, e Fratanzari estranei, e separati da tutto il Clero della Città nostra, nel miserabile stato di andar mendicando messe a vil prezzo per vivere, e senza punto godere di alcun Beneficio, participazione di rendite, o immunità eziandio , che da tutti gli altri Cherici della Stefania, e della intiera Città si godevano.

E ben da ciò parimente apparisce la notoria stranezza, ed insossistenza del quarto, ed ultimo motivo, che in questo primo capo della relazione a pro del sognato Attanasiano Collegio de' nostri Eddomadari si vuol desumere dalla notissima Bolla di S. Pio V. dell'anno 1567., colla quale si sigura essersi amendue i corpi de'Signori Canonici, e de'RR. Eddomadari uniti senza veruna soggezione, o dipendenza, per quanto solamente al

Divin culto si apparteneva.

Imperciocche intorno a questa Bolla scrive il dottissimo Relatore, che quel Sommo Pontesice obbligò i Canonici al servizio cotidiano, a cui anche obbligò in un modo eguale gli Eddomadarj; ed ambidue i corpi conservati nelle di loro prerogative, ed uniti con un vincolo di uguale società. E che siccome da essa Bolla si dà a conoscere la sublime e generosa pretensione de Canonici, i quali dicevano in quella età, che in virtu di una immemorabile consuetudine non erano tenuti

ed alcuna affiftenza nel Coro, nè alla celebrazione delle ore canoniche; così ebbe avanti gli occhi quel Sommo Pontefice l'antica osservanza, e stato d'indipenden za del Collegio degli Eddomadarj, e perciò non istimò bene di stabilire cosa alcuna, che potesse recar minimo pregiudizio allo stato indipendente di essi due corpi-E successivamente passa egli colla scorta del testo in 1.7.D. de captivis, & circa ad eruditamente interpretare quelle parole di detta Bolla, con cui a gli Eddomadari si prescrisse, che dovessero Canonicis in omnibus, in quibus in Choro debent obsequentes esse, & deferre; spiegando potersi da questa espressione al più trarre, che gli Eddomadarj debbano essere ossequiosi verso il Capitolo; ma quest'ossequio e riverenza, siccome dimostra un maggior rango di quel Corpo; così non può diminuire la libertà, ed indipendenza, e tutto ciò, che forma l'essere di loro. E così veggiamo noi, che essi dopo di quella bolla abbiano goduto sino al giorno d'oggi quelle stesse prerogative, ed indipendenze, che godevano molti secoli avanti. Ne è credibile, che quel santo, e dotto Pontefice avesse voluco punto diminuire ed alterare l'antica osservanza, e consuetudine della nostra Chiesa, quando egli ben sapeva, come informatissimo dell'antichità ecclesiastica, che quell'antica consuetudine faccia la legge originaria da poter decidere si fat-

te contese.

Però a tutte queste vaghissime assertive, in seguela di quanto si è già con evidentissimi documenti fondato, brievemente si risponde colle parole dello stesso dottissimo Relatore, che manca il fatto per la verità delle sue proposizioni. Alieno è in tutto dal vero, che i Canonici della nostra Cattedrale a'tempi di S. Pio V, avesser preteso di non esser tenuti ad altuna assistenza nel Coro, ne alla celebrazione delle ore Canoniche: apparendo apertamente il contrario da quegli atti medesimi di Alfonso Carasa, che dimezzatamente nella relazione si allegano; da un pubblico strumento del 1390., rapportato prima nella nostra scrittura pag.62. 6 seq.; e dalla stessa Bolla di S. Pio V., con cui a'Canonici su ingiunto il peso della continua sagra officiatura præter eos dies, quibus in eadem Ecclesia præsidere confueverunt, oltre a quel che intorno a ciò si rileva dalle rituali costituzioni dell'Arcivescovo Giovanni Orsino, e dall' antico libro anche rituale chiamato il Comito, che sono di epoche molto anteriori alla Bolla Piana. Alieno è dalla verità, che S. Pio V. in far detta Bolla avesse avuta avanti gli occhi l'amica osservanza, e stato d'indipendenza del Collegio degli Eddomadarj, perchè di tal sognato Collegio anche il solo nome a S. Pio V. ed a tutti certamente in quella età era ignoto, essendosi tra noi udito per la prima volta, benché abusivamente, a tempi di Annibale di Capua, a cui molti anni dopo la Bolla di S.Pio V. nel 1582, niun riscontro di esso Collegio, e del suo istitutore, seppero dare gli stessi Eddomadari, onde su di ciò negli atti di quella efattissima visita bisognò apporre il non liquez; di cui se ora i medesimi, benchè molto tard i, ed indarno, altamente si lagnano, possono colla più volte lodata Dissertazione del Sig. Canonico Mazzocchi conoscere appieno le ingiuste loro doglianze. E finalmente favolosa è affatto di pianta la nativa libertà, ed indipendenza de'RR. Eddomadarjesaggerata per tanti secoli di un continuato possesso avuto avanti gli occhi dello stesso Capitolo dentro le sue stesse mura, e dentro lo stesso suo Corpo; mentre neppure un sol'atto possessivo di tal sognata indipendenza si è sin'ora prodotto, e dal cronologico sistema de'nostri Eddomadari già distintamente rapportato apparisce con evidenza, in quale infimo stato gli vide il Capitolo nascere dentro le sue stesse mura in qualità di esteri, e rurali fratanzari al suo Cimiliarca soggetti, come da tanti secoli sono stati, e saran sempre, benchè a più onorevole stato dalla beneficenza del Capitolo da tempo in tempo benignamente innalzati: Onde quanto dal dottissimo Relatore colla sua solita singolar erudizione si pondera sulla forza dell'antica osservanza, e legge originaria delle particolari Chiese, non è punto applicabile per la notoria mancanza del fatto alla controversia presente, ansi alla medesima è diametralmente contrario.

E per quel che riguarda la studiosamente pensata interpretazione delle parole di detta Bolla obsequentes esse, & deferre; noi lodiamo la franchezza erudita, con cui si vogliono aver per identicamente uguali a quelle, colle qualialcun Popolo confederato si obblighi, ut alterius populi majestatem comiter confervet, che giusta il sentimento del Giureconsulto Proculo solamente lignificano alterum populum superiorem esse, non ut intelligatur al- ! terum non esse liberum. Ma oltre alla non giusta ugualità, e proporzione delle cofe, the si vogliono comparare, a tutti non sembrerà forse quella interpretazione molto uniforme alla proprietà della parola obsequentes, che secondo lo stesso Dritto Civile importa non egualità, ed indipendenza, ma subordinamento, e suggezione, come abbiamo dal titolo notissimo delle Pandette de obsequiis purentibus, o patronis prastandis, a cui ve n' è altro fimile nel Codice di Giustiniano; dove potrebbe allo stesso propolito anche offervarli, che colla stella general parola, obsequia vengano qualificati tutti gli offici, co'quali al Principe dentro e fuori del palazzo fervivano i fuoi familiari, ed ufficiali, come fi vede fielle *leggi 1- e 2. C. de* privileg.eor.qui in sacro palatio militant, alle quali si potrebbero aggiungere altre moltissime concordanti del Codice Teodosiano, dove perciò Giacomo Gotofredo nel Iuo comento alla 1. 12. de Palatinis, & c. scrisse: Obsequii scilicet von proprie de his asurpata, qui circa Principem vel domi, ves joris procedenti objequebantur, apud Capitolinum non semel, Trebellium Pollionem in Claudio, Cassindorum in formula Curia Pulatii. Quare, & obsequium dictum pro comitatu procedentis apud Agratium de orthographia, Constantivam 1. te t bematibus th. 4. orient. Warne fridum de Gestie Longobardorum lib. 1.

cap. 20., aliosque, quos congerit Meursia; in Mixobarbaro. Anzi attente le circostanze, così de tempi di S. Piô V., ne quali era universalmente notoria la subordinazione degli Eddomadari di tutte le Cattedrali a' Capitoli delle medesime, come pure di non aver certamente quel santo, e dotto Pontefice avuta de' nostri Eddomadari di quel tempo altra idea, che d'inferiori beneficiati della nostra Cattedrale, conforme dalla sua Rolla apparisce; non sembra potersi alle trascritte parole in alcua modo la divisata interpretazione applicare. Tanto più, che i nostri Eddomadarjattenta la vera nascita, ed origine loro, non già superiori alla condizione di tutti gli altri subalterni beneficiati delle Cattedrali, ma per l'opposto erano, e saran sempre di gran lunga inseriori, come si è ponderato. Per la qual rilevantissima circostanza di satta notorio, ed incontrastabile, siccome nella prima nostra scrittura alle pag. 104. & seq. già su rilevato non esservi più fantastica stranezza di quella decantata unione de' due Corpi distinti, ed uguali del Capitolo, e degli Eddomadari, che si vuoi trarre dalla menzionata Bolla di S. Pro V., in cui non se ne legge la minima parola; così una tal falsa, e sognata unione si è sensatamente riprovata dal chiarissimo Signor Canonico Mazzocchi alla pag. 304., dove dopo aver avvertito, che nella stessa Bolla Pontifen Canonicorum infrequentiam, non autem omnimodum absentiam ( nel che consiste il grande abbaglio de'nostri Contraddittori)a Choro Cathedralis accusat; fa la seguente ponderazione sul proposito, di cui trattiamo: Imo potius, nec tunt primam ea due corpora coaluerant, sed ab ipsa Hebdomadariorum ereEtione eoiverant : necaliter coagmentata reperiebantur; quam ficuti inferior clerus, deservire superiori natus, cum eodem superiore jungitur. Agnoscit boc innatum Hebdomadariorum obsequium Canonicis exhibendum idem Pontifex, dum ita (quamvis obiter; non enim id tum agebat) eisdem pracipit: Net non ut Hebdomadarii ..... eisdem Canonicis in omnibus, in quibus inchoro debent, OBSEQUENTES ESSE, ET DEFERRE (porro obsequit & deserve verba servitutis esse, vel pueri sciunt)..... teneantur, prout obligati existunt, & hattenus consueverunt. Quod nune os adversariorum esse aportet, qui bac ipsa Constitutione unionem nescio quam aque principalem sattam pradicant.

Intorno alla qual chimerica unione ugualmente principale, non mai si potrà in verità comprendere onde ne sia derivata la strana idea nelle menti de' RR. Eddomadari, e de' moderni loro apologisti. Poichè in tutta la divisata Bolla di S. Pio V:, su di cui quella si vuole unicamente fondare, non si legge affatto la parola Unione; la quale secondo le più note massime del Dritto Canonico non maissi presume di due cose diverse, ma da chiunque l'allega dee provarsi di fatto seguita colle particolari sue qualità, e co' legittimi requisiti. E se dall' avere il Sommo Pontesice S. Pio V. obbligati ugualmente i Canonici, e gli Eddomadari alla celebrazione quotidiana del divini Offici nella nostra Cattedrale, si vuol desumere la vantata unione di essi due distinti Ceti, onde i medesimi sansi renduti uguali tra loro; non vi sarà più certamente nelle Bassliche Patriarcali di Roma, ed in tutte le Cattedrali dell'Orbe Cattolico, distinzione alcuna tra i Canonici, e gl'inferiori beneficiati delle medesime, perchè dovendo gli uni, e gli altri ugualmente concorrere al fervizio delle rispettive lor Chiese, giusta il preseritto da' Sacri Canoni, e da' loro statuti, viene com ciò ad essersi fatta già di amendue i Ceti l'unione, secondo la strana santasia de' nostri Eddomadarj. Da' quali per altro non si è trovato sin' ora, nè si troverà mai presso de Canonisti riscontro alcuno di quelta graziosa novella specie di unione, con cui solamente quanto al servizio del Coro si obbligano ugualmente due Corpi, e Ceti distinti di nativa diversa 🚉 qualità; colla espressa condizione però, che uno di essi molto inferiore all'altro, a questo debba negli atti corali medesimi objequent esse, & deferre. Colle quali parole specificamente apposte nella Bolla Piana svanisco prontamente ogni ombra di unione, o di uguaglianza tra' medelimi due Ceti; la quale tanto più dovea in detta Bolla chiaramente spiegarsi quanto che in quella età il Capitolo avea acquistate tutta quella autorità y di cui, ora sfolgora, per avvalerci delle parole della relazione, ed al medesimo dovea unirsi aque principaliter un Corpo inferiore di meri vativi esteri fratanzari fino a quel tempo da se medesimo non qualificatosi com altro tin tolo in Roma presso il Pontesice Paolo III., se non che di Congregatio Cap-, pellanorum Ecclesia Neapolitana.

Ha ben conosciuto il dottissimo Relatore la notoria stranezza di questa unione vanamente posta in campo dall'Anonimo da poi consutato nella prima scrittura: e perciò coll'arre sua maestra avendo sigurato un novello sistema, col quale il Ceto de' suoi Eddomadari si sa parce dell'altro, non già servile, ma una parte ossequiosa, e di rispetto verse la maestà dell'altro corpo più degno; avvertisse seguentemente, che i Corpi morali ritenzano le sue proprie libertà, ed indipendenze, quantunque si uniscano insieme, ed al conseguimento, ed esercizio di alcun sine sormino l'essere di un sol Corpo, parchè si presume, che ciaschedun Corpo voglia conservare il suo essere, e le sue proprietà. Onde si nal mente noi su questo punto, anche per non assere ingrati alla pontà.

da lui giustamente usata co' suoi Clienti nel far loro presente la propria obbligazione di ossequio, e riverenza verso il Capitolo, approsittandoci del già divisato suo avvertimento, possiam da questo francamente inserire, che niente avendo alterato la Bolla Piana circa l'essere, le proprietà, e le prerogative de'due Corpi con essa uniti al particolar fine della decente celebrazione de'divini officj, rimase dopo quella Bolla il ceto degli Eddomadari nello stesso, e nativo suo stato, in cui da più secoli si trovava, di una mera Confratanza e Congregazione di alcuni cherici, da prima non compresi assato tra il Clero di tutta la Città nostra, poi ammessi graziosamente ad entrare in parte del Clero della Cattedrale Stesania, e finalmente dopo l'erezione della presente nostra maggior Chiesa qualificati per confrati, eddomadari, e cappellani sino all'anno 1536. come si è già sopra conchiudentemente provato.

Onde l'Autor della relazione avrebbe potuto rislettere, che dal Capitolo sin dall'anno 1711. surono distintamente dedotti cinquanta e più punti della inseriorità, e subordinazione degli Eddomadari a'Canonici, si per legge della santa Sede, segnatamente del B. Pio V., e degli Arcive scovi pro tempore, si per le osservanze, che si praticano in questo Duomo, conforme si legge nella relazione in quell'anno satta dall' Eminentissimo Pignatelli alla Sacra Congregazione, che va stampata colle Costituzioni Capitolari pag. 218. oltre alla quale potrà anco vedere il Sommario della nostra prima scrittura pag. 117., e ridure a memoria loro quanto si è sopra già ponderato a tal proposi-

to, di cui è superfluo far più parola.

Onde se questa Bolla di S.Pio V., e le altre cose tutte a pro de'medesimi ponderate nel primo Capo della relazione, nel quale si è voluto trattare della osservanza ecclesiastica della Chiesa Napoletana, o sia possesso di più e più secoli a favore del Collegio degli Eddomadari, niente a questi giovando, manifestano per contrario la pienissima insossistenza del grande assunto, che non si è provato, nè si proverà mai; e se di quel tanto esaggerato possesso di più, e più secoli non si è potuto rinvenire un sol'atto, anzi se appunto la osservanza ecclesiastica della nostra maggior Chiesa contestata da incluttabili documenti, almen dal principio del XIII. secolo sin' ora, manisesta la dipendenza e suggezione de' RR. Eddomadari a'Signori Canonici, che tuttavia cade sotto gli occhi di tutta questa Metropoli: avrebbero dovuto i medesimi Eddomadarj non solamente astenersi assatto dall'ingannare il dottissimo Relatore, inducendolo co'falsi loro rapporti a comporre in vece di una seria liturgica relazione della nostra Cattedrale un romanzo, ma eziandio ravvisare nel tempo stesso, che alle moderne loro stranissime idee di ugualità, ed indipendenza dal Capitolo diametralmente si oppone la osservanza di più, e più secoli, che tanto in aria si esaggera in contrario dal nono secolo sino al presente. Per la qual circostanza conchiudendo noi questo primo capo coll' esempio stesso de' libri sagri, con cui lo termina il dottissimo Relatore, possiam giustamente rivolgere contra i suoi eddomadarjquel sensato rimprovero, che Jeste capo della Repubblica Teocratica degli Ebrei fece al Re degli Ammoniti, da'quali dopo il corso di tre secolisi cercava la restituzione di un paese posseduto dagli Ebrei: Quare tanto tempore nibil super hac repetitione tentastis? Igitur non ego pecco in te, sed tu contra me male agis, indicens mibi bella non justa. Judicum cap. IX. vers. 26.6 27.

## Si risponde alle nuove ponderazioni di Mons. Assemani.

Uesto chiarissimo Autore nel quarto tomo della immortale sua opera Italica historia Scriptorum in questo corrente anno dato alle stampe, ha in diversi luoghi criticato alcune delle cose qui sopra esposte in seguela di ciò che avevamo nella precedente scrittura dimostrato. E si riducono esse a tre punti, cioè in primo luogo al numero da noi asserito de' sette Diaconi nelle antiche nostre Chiese inferiori nel nono secolo; per secondo al vario, ed incostante numero de' nostri antichi Eddomadari, volendosi quello dall' Assemani sempre invariabilmente lo stesso; e per ultimo ali' essere i nostri attuali Eddomadari senza minima interruzione i legittimi successori (e nongià i sette nostri Canonici Preti Cardinali prebendati) de' Sacerdoti Eddomadari da S. Attanagio istituiti a simiglianza de' Canonici allora della Chiesa Vaticana di Roma, da

cui ne prese quel nostro Santo Vescovo l'esempio.

Quindi a ciascuno di essi partitamente soddissacendo, quanto al primo l'As-Temani pag. 676. in fine, & 677. dopo aver detto, che septem dumtaxat fuisse Roma Diaconos Regionarios, idest Cardinales, saltem usque ad annum 1000. certum est. Plurium enim, quam septem hujusmodi Diaconorum numerum nulla nobis monumenta exhibent, nisi post saculum undecimum; quidquid sit de Diaconis inferioris ordinis, qui vel in Ecclesiis Titularibus (ab Presbyteris Cardinalibus, vel in ipsis Diaconiis, Subdiaconis Regionariis ministrabant, citando in comprovazione di ciò il Panvinio: soggiunge immediatamente, che exemplo Romanæ Ecclesiæ, etiam in Neapolitana, hic septenarius numerus eo anno adhuc servabatur, quo S. Athanasius ordinatus est septimus Diaconus. Indi non folo critica il Signor Canonico Mazzocchi per avere attribuito a S.Attanagio l'istituzione del Collegio de'sette Diaconi, mentre questo existebat, antequam Athanasius ad Episcopatum evectus esset, di modo che per la mancanza d'uno di quel numero il nostro Vescovo S. Giovanni Quarto istitui nella Cattedrale S. Attanagio septimum Levitam, come scrive Pietro Suddiacono; ma di vantaggio qualifica per favolosa, e puramente fantastica l'assertiva da noi fatta del doppio numero settenario de' Diaconi delle nostre antiche Chiese, uno de' quali alla Cattedrale si apparteneva istituito da S. Attanagio, e l'altro prima di quel Santo era già stabilito nelle Chiese inferiori.

Intorno a questa mal fondata critica potremmo noi da prima ponderare, che il settenario numero de' Romani Diaconi si dà qui dall'Assemani per certo sulla sola testimonianza del Panvinio; senza ricordarsi di averlo esso medesimo qualificato per falso nella pag. 526. in notis lit.a.; mentre sin dal sesto secolo Gregorii Magni eve Diaconos S. R. C. faisse XIX. ci assicura lo scrittore della sua vita Giovanni Diacono. Ma perchè l'antico Diaconal fistema di Roma niente, o poco a noi preme, che solamente della nostra maggior Chiesa trattiamo; perciò lasciando a lui la cura di conciliare le sue non costanti assertive, gli rispondiamo, che egli a torto incolpa il Signor Canonico Mazzocchi, e noi, di quel che non mai abbiam sognato di dire. Era veramente una rara notizia da pubblicarsi nel corrente secolo, il primitivo antichissimo numero settenario de' Diaconi, tanto nella Chiesa di Roma, quanto in altre moltissime istituito, ad esempio di ciò che gli Apostoli medesimi praticarono. Il Signor Canonico Mazzocchi attribuì a S. Attanagio, non già la primiera istituzione del numero de' sette Diaconi, ma l'assegnamento bensì delle particolari pre-

ben-

bende fatto a' medesimi, ed a' sette Sacerdoti Eddomadari deputati al sagro ministero della quotidiana pubblica messa; e di questi quattordici Canonici prebendati eziandio parlava l' antica leggenda di quel Santo, che l' Assemani ci assicura essere la stessa vita Attanasiana di Pietro Suddiacono, la quale oggi abbiamo in istampa: senza punto ristettere quanto una tale assertiva (oltre al non avere alcun sondamento, non sacendone il detto Autore parola) sosse incoerente col suo sigurato sistema de' ventidue Eddomadari, allora dal Santo istituiti. E se da noi su detto, che S. Attanagio avesse da settimo Levita servito nella nostra Chiesa di S. Maria Maggiore sondata nel sesto secolo da S. Pomponio; il dicemmo appoggiati all' autorità di Pietro suddiacono, il quale dopo aver narrato, che in quella Chiesa su posto a servire da fanciullo il Santo, riserisce averlo il nostro Vescovo S. Giovanni Quarto in eadem Ecclesia ordinatum septimum Levitam, senz' aver satto nel racconto di tutto ciò mai la minima parola della Cattedrale, come avrebbe dovuto fare, qualora in que-

sta fosse dalla prima Chiesa passato egli a servire.

Nè contro la chiara testimonianza di Pietro suddiacono a noi sembrano po tersi attendere le ponderazioni del nostro veneratissimo Censore; le qua-. li ove si tratta di puro fatto non debbono aver luogo alcuno, e niente conchiudono a provare il suo assunto. Egli ristette in primo luogo, che liccome non vi è antico Autore, che parli del settenario numero de' Diaconi nelle Chiese inseriori alla Cattedrale; così prima di S. Attanagio vi erano in questa Città, non meno più Diaconie, che diverse Parrocchie ancora, tra le quali esso annovera la detta Chiesa di S. Maria Maggiore, in quibus certe præter Presbyteros, etiam Diaconi, Subdiaconi, aliique Clerici minores officio suo fungebantur: adeoque numerus inferiorum Diaconorum, etsi indefinitus, septenarium tamen excesserit, necesse est. Ma se non vi è Autore antico, il quale compruovi nelle Chiese inseriori quel medesimo numero settenario di Diaconi, che vi era nelle Cattedrali; certamente niuno se ne allega dall'Assemani, che il nieghi, onde la nostra assertiva possa convincerti per faisa: e sembra molto verismile, che ciascuna Chiesa inferiore, per quanto ella fosse qualificata, non avesse avuto maggior numero di Diaconi ad essa incardinati, di quel che avea la Cattedrale. In satti noi parlammo d'una Chiesa particolare solamente, cioè di quella di S. Maria Maggiore, dove cominciò a servire da cherico S.Attanagio; e l'Assemani parla di essa, e di tutte le altre antiche nostre Chiese inseriori (lasciando il vedere, se ante S. Athanasii atatem vi sossero già quelle sette Parrocchie, di cui fa egli menzione, ma non produce, nè potrà mai produtne alcun valevole contemporaneo documento, donde l'intero lor settenario numero si comprovi) collettivamente in uno considerate, nelle quali certamente il numero coacervandosi di tutti i rispettivi loro Diaconieccedeva il settenario.

E per secondo egli ci sa rei di una salsa supposizione, cioè, di aver noi stimato esservi allora stati Neapoli septem majores, septemque minores Diaconos, exemplo S. Romanæ Ecclesiæ; dove per esserti col corso del tempo raddoppiate le sette antiche Regioni della Città di Roma su introdotto, ut in singulis Regionibus singuli Diaconi, adeoque septem, & septem, idest quatuor decim esserti quando all'incontro egli dimostra eum Diaconorum Cardinalium quatuor decim numerum longe post S. Athanasii tempora suisse in Romana Ecclesia austum; nè vi è dall'altra parte riscontro, che in questa Città state vi sosse mani si sa reo, non già d'una, ma di più salse supposizioni, che non ciò l'Assemani si sa reo, non già d'una, ma di più salse supposizioni, che non

Digitized by Google

mai ci caderono in mente. In tutta la nostra prima scrittura non vi è parola, donde colla più intemperante critica possa desumersi, aver noi ristretto a quattordici Diaconi maggiori, e minori tutto il numero de'nostri Urbani Diaconi, che anche noi coll' Assemani stimiamo essere stato indefinito. Nè abbiam punto sognato mai di asserire, che tal determinato numero li fosse introdotto qui exemplo S. Romana Ecclesia, e molto meno di far parola delle Regioni e Diaconie in quel tempo di Roma, e di Napoli, apparendo amendue questi falsi presupposti Assemaniani dalle stesse nostre parole da lui distesamente trascritte alle pag. 678., e 679., colle quali dicemmo solamente, che all'impiego della pubblica messa quotidiana nella Stefania, non Preti stranieri, ma i Canonici della Cattedrale nostra furono dal Santo verisimilmente addetti, giusta il costume di Roma, dove sette appunto de' più qualificati Ecclesiastici Cardinali e Collaterali del Romano Pontefice nella principal Chiesa Lateranense quel medesimo Eddomadariale impiego a tempo di S.Attanagio esercitavano. E se poi soggiugnemmo, che oltre a'sette Canonici Diaconi della Cattedrale (della istituzione de' quali come satta da quel Santo, secondo ci attribuisce salsamente l'Assemani, non su da nos detta la minima parola ) sette i Diaconi erano delle altre nostre Chiese antiche inferiori, onde in una di esse il Vescous Giovanni ordinò S. Astanagio septimum Levitam; tutti veggono, che noi parlammo delle antiche nostre Chiese inferiori prese distributivamente, non già tutte collettivamente insieme coacervate, come ha l'Assemani

erroneamente sipposto.

Anzi qualora noi avessimo anche a rispetto del numero de' diaconi pensato di applicare l'esempio e'I costume della Chiesa di Roma, neppure la di lui censura potrebbe aver luogo, quando egli tralafii l'uso degli equivoci, de quali savvale, confondendo i Diaconi Regionari, o sian Cardinali, cogli altri Diaconi d'ordine inferiore. Poiche siccome noi non mai pensammo dire, che i primi Diaconi alla nostra Cattedrale incardinati eccedessero il numero di sette, ma solamente dicemmo, che oltre ad ess ve ne fossero degli altri nelle Chiese inseriori;,così lo stesso appunto più secoli prima del nono su in Roma per consessione del medesimo Assemani, che dopo di avere a soli sette sino all'undecimo secolo ristretto il numero de' Diaconi Regionari di Roma, immediatamente alla pag.677. spiegossi di non includere in esso i Diaconi inseriori, che nelle Chiese Titolari, o nelle Diaconie ministravano. E ciò che scrive egli di Roma, lo scrive parimente della Città nostra pag. 679., ove dopo aver detto come cosa certissima, septem quidem fuisse Diaconos ecclesie mujoris Neapolitana, qui una cum Presbyteris, tanquam cathedrali ecclesia peculiariter affixi, senatum Episcopi constituebant, cum quo ita ecclesiam regebant, ut res majoris momenti sive eo rum consensu Episcopus non faceret, & c.; immediatamente soggiunge le seguenti parole: insuper asserimus, prater istos septem pracipuos Diaconos, extitisse etiam alios indefinito numero in singulis Parochialibus Ecclessis Diaconos, qui una cum earundem Ecclesiarum Presbyteris socra facerent. E nella pag. 609., dopo aver narrata la solita popular savoletta di aver Costantino il Grande dotato i quattordici postri prebendati primitivi Canonicati, quorum septem sunt Presbyterales, septem Diaconales; essendo semplicisenza veruna prebenda tutti gli altri successivamente aggiunti a quel numero; stimò egli di avvertire: En bis autem cave, inferas nullos alios extitisse sub S.Cosmo Episcopo Presbyteros, Diaconos, Subdiaconos, & inferiores clericos, pracer illos XIV. ex dotacione Constantini Principis institutos. Erant certe, & alii, tum per alias Urbis regiones, tum in ipsa nova Cathedrali Con-

fiantiniana. Onde non sappiam conostere in che l'Assemani da noi discordi, quando tutti due conveniamo, così nel numero settenario de' Canonici Diaconi della nostra Cattedrale primitivi, Cardinali, e Regionarj, che vogliano denominarsi, come pure nell'esservi, oltre a quei determinati sette, altro indefinito numero di Diaconi d'ordine inseriore nell'altre nostre qualificate Chiese alla Cattedrale similmente inseriori. E solamente in ciò discordiamo, che laddove noi attenendoci strettamente alle parole di Pietro Suddiacono diciamo essere stato S. Attanagio servendo alla Chiesa di S. Maria Maggiore ordinato Suddiacono, l'Assemani pretenda essere stato il Santo promosso al Diaconato, non in inferioribus Ecclesiis, sed in Cathedrali, ubi, & annos septem in subdiaconatu expleverat. Poichè secondo il di lui computo, dopo essere stati eletti per nostro Duca Sergio padre di S. Attanagio, ed in Vescovo nostro S. Giovanni Quarto, da questo su quel Santo nell' età di anni dieci Clero Cathedralis Ecclesia cooptatus, & Subdiaconus ordinatus, expletisque aliis in subdiaconatu septem annis, ad diaconatum in eadem Ecclesia Cathedrali ascendit. Id quod manifestum fit, tum ex ipso subdiaconatus, & diaconatus nomine, quod de majore Ecclesia semper intelligitur: tum quia ex Diacono post annum duosque menses ad Episcopatum evectus dicitur, quum in Chronico Præjulum Neapolitanorum, ex ipso enajoris Ecclesia Collegio Antistites assumi consueverint: tum demum, qui a dum a Joanne subdiaconus ordinatus suit, eidem Joanni ministrasse dicitur, adeoque in Ecclesia Cathedrali, non in afiis inferioribus, come tutto ciò egli

scrive alla pag. 681.

Ma siccome nell'enunciato computo degli anni rispettivi del Duca Sergio, e del Vescovo S. Giovanni Quarto erra notoriamente l'Assemani, on de secondo la sentenza pag.223. in margine, benchè ingiustamente con falso presupposto in altra occorrenza (come a suo luogo vedremo) contro di noi da lui proferita, malus est historicus: così cadendo a terra quel computo, con esso vanno eziandio a cadere, benchè per altro di niuna intrinseca sossistenza fornite, tutte le ponderazioni da lui fatte sul medesimo assunto. Se riguardiamo il Ducato di Sergio padre di S. Attanagio, ebbe quello principio, secondo il sentimento del Signor Canonico Pratillo citato dall'Assemani pag. 221. in marg. lit.b. nell'anno 844., dal qual tempo inclusivamente sino a tutto l'anno 849., nel di cui fine giusta la comun sentenza seguita dallo stesso nostro Censore in questo tomo quarto pag.664., & tomo 2. pag. 417. fu eletto nostro Vescovo S. Attanagio appena si contano sei anni; onde non potè mai egli sotto il Vescovo S. Giovanni Quarto nella Cattedrale servire da suddiacono e diacono rispettivamente anni otto compiuti con altri due mesi di più, come di tal suo servizio ci dà indubitato riscontro il suddiacono Pietro scrittore della di lui vita, che l'Assemani col Caracciolo, e co' Bollandisti vuole per indubitato pag. 145. essere stato contemporaneo di S. Attanagio. Ma perchè nell'epoca del Ducato di Sergio non è costante l'Assemani, mentre siccome alla detta pag.221. attribui egli all'anno 844. il di lei principio, perchè tal computo conduceva alla sua figurata devastazione di Miseno del 846., per la quale volca egli avvalersi della Cronaca Napoletana dell' Ubaldo, che scrisse aver detto Sergio debellato in anno sui regiminis secundo saracenos, qui infestabant villas, & prædia Neapolis, nella di cui classe piace all' Assemani di riporre la Città di Miseno; così all' incontro esso medesimo alla pag. 664. facendo retrograda quell' epoca la situa nell'841.,conforme per altro più verisimilmente sembra doversi stabilire: perciò passiamo a contestare l' apertissimo errore del suddetto computo Assemaniano coll'altra epoca

indubitabile del nostro Vescovo S.Giovanni Quarto. Visse questi nel suo presulato, secondo Giovanni Diacono, ed il Catalogo antico de' nostri Vescovi di Monsig. Bianchini, anni sette, mesi nove, e giorni ventidue, avendo egli, giusta l'Ademani pag. 665. finito di vivere in Decembre dell' 849., in cui fu anche per suo successore eletto S.Attanagio ; e conseguentemente il medelimo intero presulato non può mai abbracciare gli anni otto e mesi due compiuti, nel corso de quali si vuole da quel nostro Vescovo ascritto al Clero della Cattedrale S.Attanagio, ed in essa eziandio successivamente promosso egli al suddiaconato, ed al diaconato; tanto più, che conforme pondera il Signor Canonico Mazzocchi nella dottissima sua dissertazione de Sanctorum Ecclesia Neapolitana Episcoporum cultu tomo 2. pag. 375., non est credibile Joannem vix adito pontificatu statim fecisse Athanasium subdiaconum. Onde siccome i continui e compiuti otto anni, e meli due del servizio ecclesiastico prestato da S. Attanagio in qualità di suddiacono e diacono, dopo di averlo i suoi genitori fatto cherico nella Chiefà di S. Maria Maggiore, non mai poterono cominciare a tempo del Vescovo S. Giovanni Quarto, da cui si figura essere stato egli alla Cattedrale ascritto, e quivi fatto suddiacono; così espressamente dicendo lo scrittore della di lui vita, che in eadem Ecclesia l'enunciato Vescovo il fece septimum Levitam, non può mai per quella Chiesa intendersi la Catte-

drale, come l'Assemani pretende.

Quindi niun conto dee tenersi delle già trascritte ponderazioni, che da lui si sanno per comprovare il già palpabilmente dimostrato salso suo assunto. Donde si pruova, che il nome Subdiaconatus, & Diaconatus de Majore Ecclesia semper intelligitur, anche ove lo scrittore dopo di aver' una sola Chiesa inseriore nominato, espressamente narra essersi quell' Ecclesiastico, di cui tratta, ordinato in eadem Ecclesia septimum Levitam? In qual luogo della Cronaca di Giovanni Diacono si legge, che ex ipso majoris Ecclesia Collegio Antistites assumi consueverint; quando in essa non si fa di tal costume la minima parola, e più fatti a quello contrarj vi si ravvisano accaduti prima e dopo di S. Attanagio, senza qui rammentare le tante notissime lettere di S. Gregorio? E come finalmente si può con buon senso affermare, che S. Attanagio dum a Joanne subdiaconus ordinatus fuit, cidem Joanni ministrasse dicitur; adeoque in Ecclesia Cathedrali, non in aliis inferioribus? Se il Vescovo S. Giovanni Quarto celebrava la pubblica messa nella Cattedrale, o in altre Chiese inferiori, ove le particolari Stazioni si deputavano; siccome dovea egli certamente ciò fare coll'intervento del suo Clero Urbano, così tra questo andava senza dubbio compreso anche S. Attanagio, il quale con ciò ministrabat fidissime pastori suo: non potendosi queste parole di Pietro suddiacono interpretare, che il solo S. Attanagio avesse da unico suddiacono e diacono servito al Vescovo nella sagra liturgia, quando egli nella Cattedrale, o in altra qualunque Chiesa celebrava. Poiche conforme lo stesso Assemani scrive pag. 610. in margine: nullus Episcopus sine Presbyteris, Diaconis, Subdiaconis, Acolythis, alissque ministris sacra peragebat. S. Lucius Papa, & martyr sanxisse perhibetur, ut duo Presbyteri, ac tres Diaconi, Ecclesiastici causa testimonii, quovis loco Episcopum non deservent. Hi nempe erant extra corum numerum, qui Titulis, & Diaconiis ministrabant. Onde nel quinto Ordine Romano antico intitolato de Missa Episcopali, trascritto dal Mabillon Mus. Ital. tomo 2.pag. 64. & seqq. num.s. si prescrive, che per la celebrazione di detta mella in primis vestietur Episcopus, cunctique Presbyteri, qui prajentes fuerint, & septem, uut quinque, vel'tres Diaconi, & tot numero Subdiaconi, & Acolythi quot fuerint diaconi; a norma del quale antico Romano Rituale si celebrano in Lione dall'Arcivescovo. e da Canonici tuttavia le solenni messe, come riserisce il Bocquillot lib.2.cap.1.pag. 307. Onde ministrando forzosamente con altri del suo grado S.Attanagio al proprio Vescovo; niente da ciò può dedursi, che giustifichi l'assunto dell'Assemani, di essersi S. Attanagio afcritto al servizio della Cattedrale dal Vescovo suo predecessore, ed ivi aver servito da Suddiacono, e da Levita.

II. Per quello poi, che riguarda l'antico indefinito numero degli Eddomadari da noi asserito, l'Assemani alla pag. 433. & segg. nel tempo medesimo, che taccia la nostra prima scrittura, come fatta contra l'Anonimo (11 quale afferma egli essere stato il fu nostro Canonico D.Gennaro Majello) Jumma cum aquitatis lassone, perchèsi doveva aut eum nominatim non confuture, aut una cum ipso sentientium nomina exprimere, ut videretur, non in auctorem, sed in equi sententiam invebi; dà per favolosa la nostra assertiva del detto indefinito numero, appoggiata sul motivo delle quattro Eddomade nuove nel 1372. fondate dall'Eddomadario allora della nostra Cattedrale D. Lionardo Pagano, enunciate nella visita dell'Arcivescovo Annibale di Capua. Su di che pondera esso l'abbaglio da noi preso in tal'assertiva col falso presupposto ex bebdomadarum numero colligi quantitatem Hebdomadariorum, imo ex iis constare Hebdomadarios, de quibus est sermo: quando che quell'Eddomade altro non erano se non che prabenda, ideo legata, ut qui eis potiretur sacerdos, missam in Oratorio, seu certa Capella celebraret; proinde tant undem antiquis hebdomada, quod nostra etate capellania, idemque hebdomadarius, ac capellanus. Itaque dum Puganus Majoris Ecelesia Neapolitana quondam bebdomadarius bebdomadas quatuor instituit, nibil aliud voluit, quam ut totidem Cappellanis ex tribuerentur ad hoc, ut pro anima sua in eadem majore ecclesia missas delebrarent. Hinc eadem illa hebdomadæ, quæ a Jacobo de Letterese, Anello de Marinis, & Lucio de Buceriis, ultra portiones in massa possistebuntur, emolumentis & distributionibus bebdomadariorum pro communi, G indivisi in prabendam, seu prabendas adjecta fuisse dicuntur. Onde successivamente si distinguono da lui l'Eddomade antiche propriedella Congregazione degli Eddomadari, tra quali egualmente si distribuivano le rendite loro; e le altre nuove a diversi benefactoribus, cujusmodi erat Leonardus Paganus, institutæ ad boc ut Missarum sacrisicia in Capellis Majoris Ecclesia ab iis facerdotibus celebrarentur, quibus in prabendam conferebantur: quibus proinde bebdo nadis, sive prabendis non modo quilibes neapolitanus presbyter ab Archiepiscopo donari poterat, sed etiam Canonicis Metropolitana Ecclesia potiri fas erat; quemudmodum Antonius de Pastena in Diplomate Bernardi Archiepi scopi unam ex tribus hebdomadis habuisse dicitur. Has igitur secundi generis hebdomadas Bernardus hebdomadariis adnexuit, non tamen eorum numer um minuendo, aut augendo, uti Franchinus, falso autumat, sed earum præbendas antiquas, sive vetustos reditus, novis disce. fructibus cumulando, at opimiorem uniuscujusque hebdomadarii portionem

Niuna però di queste due Assemaniane censure ha fondamento alcuno, a cui si possa conchiudentemente appoggiare. Imperciocchè quanto alla prima, siccome noi avendo sempre avuto un distinto special rispetto verso al su Can. D. Gennaro Majello, non mai ci potemmo persuadere, come tuttavia nol crediamo, che avesse coposto egli quelle memorie anonime impugnate nella nostra prima scrittura, alle quali forse importunato da qualche suo amico, che le avea senza alcun fondamento compilate, prestò egli con buona sede il suo appatrinamento: così non mai ci venne in pensiero

d'inveire contra il di loro Autore, qualunque siasi stato, non essendoci per la divina misericordia caduta mai nell'animo tanta viltà; ma solamente pensammo di manifestare il favoloso sistema di quelle memorie compilate unicamente a renderlo qui ed in Roma presso la volgar gente pubblico e plausibile, nulla curandosi la taccia di scismatici per più secoli attribuita non meno a questo Metropolitano Capitolo, che alle principali antiche samiglie della nostra Città; il che niun'altro prima dell' Anonimo ebbe l'ardimento con fasto veramente greco di scrivere. Onde a noi sa maraviglia Monsignor Assemani, con essersi avanzato a crederci in ciò mancanti summa sane cum aquitatis lassone, specialmente dopo di aver letto egli, o dovuto leggere quanto erasi da noi coll'autorità di S. Gregorio espressamente spiegato alla pag. 126. della nostra prima scrittura;e quando eziandio avesse ponderato, che non mai potea egli stesso presumers reo di alcuna oltraggiata equità verso il medesimo Canonico Majello suo dilettissimo amico, quantunque alla pag. 18. in margine facendolo svelatamente per certo autore di quelle anonime memorie stampate in Roma l'anno 1740., dica essere state le medesime allora da lui approvate quanto al solo punto di nibil contra fidem catholicam, aut bonos mores continere; perchè quoad affertam Capituli dualitatem, & quoad Gracitatem Canonicorum S. Restitutæ, eorumque a Patriarchæ Constantinopolitani jurisdictione dependentiam, a veritate (di che poteva il suo amico farsi candidamente avvertito, e si doveva eziandio per iscrupolo di coscienza ) abborrere censeo, & mox ostendam: non avendo noi più di questi due punti contra lo stesso Autore trattato nella precedente scrittura.

E per quel che appartiene alla seconda censura, è veramente in essa più del solito degno di ammirazione il maestrevole artificio, col quale il nostro veneratissimo Censore tra le parole di molte pagine inviluppa i leggitori senza nulla stringere sul proposito, di cui si tratta. Siansi l'Eddomade antiche, o nuove, semplici cappellanie o prebende particolari, le quali furono alla massa comune degli Eddomadari annesse,o ne'più antichi tempi,o nel 1378. sotto il presulato dell' Arcivescovo Bernardo; niente ciò pruova contra il nostro assunto, nè ha punto che fare colle quattro Eddomade fondate nel 1372, da D. Lionardo Pagano. Poiche queste non mai surono, come falsamente figura l'Assemani, alla detta massa comune incorporate da quell' Arcivescovo; mentre delle tre prime fondate in Aprile 1372. vi furon sempre i particolari possessori, come più di due secoli dopo nella visita del 1582. si possedevano quelle da tre particolari D. Giacomo Letterese, D. Agnello de Marinis, e D. Luzio de Bucceriis pro communi, & indiviso, ULTRA portiones in massa, distributionibus, & emolumentis, ut ceteri Hebdomadarii. E per la quarta Eddomada fondata dallo stesso Pagano in Dicembre del medesimo anno, abbiamo stabilito espressamente dal . testatore, quod Dominus Archiepiscopus Neap. & Capitulum ipsius Majoris Ecclesia Neapolitana, teneantur & debeant facere hebdomadam unam in dicta majore Ecclesia Neapolitana, & ordinare Hebdomadarium, &c. aggiungendosi poco dopo nella stessa dispositiva le seguenti parole, prout est consuetum. Et in casu quo dictus Dominus Archiepiscopus & Capitulum recusaverit faciendi & ordinandi dictam bebdomadam, & Hebdomadarium, ut supra dictum est, in caju ipso dicta domus & terra sint & esse debeant dicta Ecclesia S. Salvatoris de Grassis, & c. Sicchè quando si fondò questa quarta nuova Eddomada, espressamente si assegnò alla medesima un'altro Eddomadario particolare, a cui quella dovea conferirsi; e nella stessa maniera devono supporsi fondate le tre precedenti dello stesso anno, ed altre ancora diverse particolari eddomade, giacchè in questa ultima si disse, prout est consuetum. Onde non si può di tutte le particolari nuove eddomade sare un sol sascio, consondendo l'eddomade alla Chiesa Metropolitana generalmente la sciate, che poteano alla massa comune degli Eddomadari, e de Constati del Salvatore incorporarii dall'Arcivescovo (come surono le tre dall'Arcivescovo Bernardo incorporate nel 1378.) con quelle, che doveano a particolari Eddomadari, o sian Cappellani per volontà espressa de sondatori conserirsi, le quali certamente non poteansi ad alcuna comune massa incorporare per impinguarla; come in satto abbiamo, che le prime tre

fondate dal Pagano non vi furono mai unite.

Or chi ha rivelato all'Assemani a di nostri, o donde ha ricavato egli, che quei quattro Eddomadari nati nel 1372, per le fondazioni particolari di D. Lionardo Pagano, fossero in esfetto allora stati, e dovessero for zosamente ester sempre del preciso ideato immurabile numero de' ventidue Eddomadarj, che vi eran già prima di quelle nuove fondazioni? Una tal circoltanza particolare di fatto, nella fondazione loro, ed in altra qualunque contemporanea scrittura punto non si esprime, nè si può da quelle probabilmente dedurre; anzi se ne ricava tutto il contrario, consessando il medesimo Assemani, come abbiam veduto dalle trascritte sue parole, che ditali nuove particolari eddomade quilibet Neapolitanus Presbyter ab Archiepiscopo donari poterat. Ed oltre a ciò non ha egli sin' ora trovato, nè troverà mai lo stabilimento di quell'antichissimo perpetuo improrogabile figurato numero de suoi santastici Attanasiani Sacerdoti Eddomadari, diversi affatto e distinti da' Preti Cardinali della nostra Stefania, dove dal nono secolo sino al XIV., in cui la presente Cattedrale nuova angioina si eresse, neppure il di loro solo nome su udito mai; trovandosene satta la prima parola sotto l'Arcivescovo Giovanni Or sino, a tempo del quale per congetture si ricava che fossero allora di fatto stati ventidue di numero, molti anni prima di fondarsi le quattro eddomade nuove dal Pagano, ma non viè il minimo riscontro che dovelle quel numero essere immutabilmente perpetuo.

Vano adunque si è lo scampo, a cui si ricovera il nostro stimatissimo Censore per eludere l'argomento dell'indefinito numero antico de'nostri Eddomadari, che a noi somministrano le divisate nuove fondazioni del medesimo Pagano; con dirsi da esso consusamente in termini generali, che le nuove particolari eddomade no vennero ad accrescere il numero degli Eddomadari, ma solamente assegnate a' medesimi accrebbero le antiche loro prebende, o siano eddomade primitive, Earum vetustos reditus novis bisce fructibus cumulando, ut opimiorem unius cujusque Hebdomadarii portionem redderent. Imperciocche non avendost di tal'assegnamento, ed incorporazione di particolari eddomade alla massa comune degli Eddomadarjaltro qualunque riscontro fuori del diploma citato dell'Arciveicovo Bernardo del 1378., con cui tre sole allora vacanti eddomade surono incorporate; una tale annessione non ebbe di fatto luogo alcuno in quelle particolari sondate dal Pagano, perchè di satto le medesime, come abbiam veduto, ebbero sempre i di loro particolari possessori; nè potevano giuridicamente incorporarsi mai dall'Arcivescovo alla massa comune degli Eddomadarj, tanto perchè ciò ripugnava diametralmente alla disposizione del fondatore, che richiedeva in un tempo stesso la situazione della nuova eddomada, e la provista insieme dell' Eddomadario particolar possessione della medesima; quanto anche perchè una tal provista dovea farsi dall'Arcivescovo, e dal Capitolo, ed all' incontro le tre sole

sole particolarieddomade incorporate dall'Arcivescovo Bernardo senza il concorso del Capitolo alla massa comune degli Eddomadarj, erano ad suam collationem, & previsionem pleno jure spectantes : le quali parole dall' Affemani forse per inavvertenza taciute si leggono in quel Diploma d'incorporazione da noi distesamente trascritto nel sommario della prima scrittura num.XXVIII. Onde siccome l'assertiva nostra dell'antico indefinito numero de nostri Eddomadari ha per se l'assistenza del comun dritto civile e canonico, che prescrive a proporzion delle rendite aumentarsi anche il numero de'Ministri de' Sagri Tempj pel maggior'accrescimento del divin culto, dove non vi concorra legge particolare contraria, di cui nel caso presente non vi è il minimo riscontro; ed oltre a ciò ha ella eziandio in favor suo la fondazione di D. Lionardo Pagano, il quale ad un tempo medesimo stabili espressamente hebdomadam, & Hebdomadarium ad illimitato arbitrio dell'Arcivescovo, e del Capitolo, senza veruna ristrizione a qualche ceto determinato: così a quella non opponendo Monsignor Assemani, se non che semplici parole non concludenti, ed unicamente derivate dalla sua fantasia già preoccupata dal favoloso immaginario assunto de' suoi Attanasiani Eddomadari, potrà egli gentilmente permetterci, che non potendosi di tali opposizioni avere alcuna ragione, passiamo ad esaminare l'ultimo punto della già riserita triplicata sua critica, il quale nel principale assunto, di cui ora si tratta, è il

III. Riguarda questo terzo punto la vera epoca natalizia degli ascendenti de'nostri attuali Eddomadarj, per cui benchè Monsignor Assemani affermi pag. 728. & seqq. essere stato Cesare d'Engenio il primo tra nostri, che la di loro istituzione avesse a S.Attanagio attribuito, pur nondimeno a tal sentimento egli anche appigliandosi col novello piacevolissimo sistema di avergli quel Santo istituiti a simiglianza de'Ganonici delle Patriarcali Baliliche di Roma, e specialmente della Vaticana di S. Pietro; ha procurato di fortemente opporsi all'assunto spiegato nella precedente nostra Crittura, di essere, cioè, stati quei Sacerdoti Eddomadarj, che S. Attanagio istitui nella Stefania per la celebrazione in essa della pubblica Messa quotidiana, sette solamente de'Preti Cardinali della medenma Cattedrale di allora, e non già ventidue da quel primitivo e principal ceto ecclesiastico divisi affatto, ed estranci. Del qual'assunto ad un tempo stesso egli ci dà e toglie il vanto di averlo noi prima d'ogni altro esposto al pubblico, attribuendone con effetto l'invenzione al chiarissimo Signor Canonico Mazzocchi, della cui notissima dissertazione, benchè itampata un'anno dopo, egli anche qui poetizzando afferma di aver noi preventivamente con ansietà cercato d'avvalerci per l'antico impegno d'impugnare l'Autore di quelle anonime memorie. Ma siccome noi ben consapevoli della propria debolezza siamo stati sempre assatto alieni da ogni estro di boria, onde non mai pensammo di comparire inventore di novelli fistemi; nè ci correa verun' impegno particolare d'impugnar l'Autore delle memorie anonime, delle quali prima dell'anno 1750. non avevamo la minima notizia, conforme neppure giammai ci venne sotto gli occhi riscontro alcuno delle dottissime satighe del Signor Canonico Mazzocchi sull'assunto dell'unica nostra Cattedrale, prima che quelle nel seguente anno 1751. fossero uscite in istampa, come lo stesso Signor Canonico, ed i Signori' Canonici Deputati, da cui ci fu dato l'incarico, di esporre le ragioni del Capitolo, possono assicurarne chiunque voglia di tal fatto accertarsi : così colla solita nostra ingenuità ora ci vediamo

in obbligo di esporre al Pubblico, che quel sentimento ci su da medesimi Signori Canonici Deputati comunicato nella prima sessione con essi avuta, onde altra parte su di ciò non abbiamo avuta oltre a quella di comprovarlo colle ponderazioni fatte nella prima scrittura, tratte per altro tutte, non già da qualche raro manoscritto, ma da' più conti e divulgati Autori, che qui ed altrove vanno per le mani di tutti. Nè a dire il vero, per uniformarlia quel sentimento si ricercava molto studio, ma bastava ogni seria mediocre attenzione alle stesse memorie dell'Anonimo per conoscere quanto fosse savoloso l'assunto de'suoi chimerici ventidue Eddomadari nati fotto S. Attanagio, e da esso anche dotati di particolari decenti rendite per la celebrazione della quotidiana pubblica messa nella Stefania, giusta il particolar costume in quel tempo della Chiesa Romana. Nella quale non più di sette, e del primario più cospicuo rango ecclesiastico per appunto erano i Vescovi Cardinali eddomadari di quella principal Basilica Lateranense, anche intitolata del Salvatore, che in essa observabant Missarum solemnia, ed a' quali su dal Sommo Pontefice Stefano Terzo aggiunto il peso di celebrare ogni Domenica super Altare S. Petri, secondo la testimonianza del volgarmente creduto Anastasio Bibliotecario. Ad esempio del quale antichissi mo eddomadariale istituto s'introdusse anche successivamente non meno in Roma, che altrove secundum morem Komanæ Ecclesiæ l'uniforme stabilimento, che non più di sette sossero, tanto i Preti Cardinali eddomadari in ciascuna delle altre quattro Patriarcali Bassliche di Roma per la celebrazion della messa, quanto anche suori di Roma i consimili Eddomadarj nelle Chiese di S. Martino di Tours, e di S. Remigio di Reims, anche trascelti da' più degni, e qualificati Sacerdoti ad amendue incardinati già prima, e non già d'altro diverso estraneo ceto.

Ed invano ha procurato l'Assemani di schermirsi dalla sorza di sq uesto ar gomento ponderato da noi già prima, e poi dal Signor Canonico Mazzocchi con altri esempi comprovato, colla debole risposta di parlare il Bibliotecario Anastasio della celebrazione, che quei sette Vescovi Cardinali eddomadari faceano in Roma solamente in ciascuna Domenica, tanto prima di Stefano Terzo nella Chiesa Lateranense, quanto poi nella Vaticana per decreto di quel Sommo Pontefice sull'altare di S. Pietro, e non già ogni giorno, come il Signor Canonico Mazzocchi, ed altri avean supposto; da ciò deducendo egli non essersi quell'esempio di Roma potuto da S.Attanagio imitare ne' suoi Sacerdoti Eddomadarj, avendo egli a questi la celebrazione quotidiana della pubblica messa imposto. Poiche in ciò esso non solamente prende con sua buona pace un doppio abbaglio, in attribuendo al Sign. Canonico Mazzocchi, ed a noi un sentimento non mai cadutoci in pensiero, ed in sinistramente interpretando le parole del Bibliotecario; ma eziandio attenta di eludere, non già di sciogliere, quel nostro argomento, col quale vanno in sumo i ventidue fantastici Attanasiani progenitori de' nostri attuali Eddomadari. Dal Sig. Canonico Mazzocchi, e da noi fu detto, che i sette Cardinali Vescovi eddomadari di Roma dell'ottavo secolo avessero celebrato giornalmente nella principal Basilica Lateranense del Salvatore, non già nella Vativa sull'altare di S. Pietro, in cui celebravano i medesimi solamente la Domenica pel nuovo stabilimento del detto Pontefice Stefano Terzo, come tutti possono leggere ne' luoghi stessi della dissertazione del Signor Canonico rapportati dall' Assemani, e nella pag. 91. della nostra prima scrittura. E questa per altro è la retta interpretazione del passo di Ana-**Stalio** 

Rasio Bibliotecario, di modo che l'Assemani stesso scrive alla pag. 746. Vulgotissima est omnium, quicumque sucras antiquitates romanas attigerunt, perjuajio, hebdomadariorum nomen idcirco septem Episcopis, Presbyterisque XXVIII. Cardinalibus in Komana Ecclesia attribui, quod quotidie per vices Episcopi quidem in Lateranensi, Presbyteri autem septem in unaquaque ex quatuor aliis Patriarchalibus Basilicis celebrarent. Onde ci sa somma maraviglia ciò che soggiunge egli alla pag. 548. rerum liturgicarum scriptores omnes ad unum Stephani Papa decretum de sola Lateranensi Basilica intelligunt, seguita egli poi, e dice: Ego vero explicari mihi velim a viris dollis, quis genuinus sit borum verborum sensus; Statuit, ut a septem Episcopis Cardinalibus hebdomadariis, qui in Ecclesia Salvatoris observant Missarum solemnia Super alsare B. Petri celebraretur? Nonne Stephanus Papa unum hic supponit; G alterum decernit? Supponit enim septem Cardinales hebdomadarios Missarum solemnia in Etclesia Salvatoris, hoc est in Lateranensi, observare consuevisse; decernit autem, ut iidem super Altare B. Petri in posterum celebrarent. Quodnam, quaro, est illud B. Petri Altare, nisi in Vaticana? Certe in libro Pontistcali nusquam legitur Altare B. Petri, nisi de Basilica Vaticana. Nodum tamen bune doctioribus solvendum relinquo. Poiche a recidere questo indissolubile nodo gordiano, senza punto aspettare da Macedonia qualche altro Alessandro Magno, basterà ogni semplice scolaretto de' primi gramaticali rudimenti, quando per ispiegarle gli si pongano avanti le intiere, non già dimezzate, come qui si trascrivono, seguenti parole del Bibliotecario: Hic statuit, ut omni Dominico die a septem Episcopis Cardinalibus hebdomadariis, qui in Ecclesia Salvatoris observant Missarum solemnia, super Altare B. Petri celebraretur, & Gloria in excelsis Deo diceretur, per vedere, che le parole OMNI DOMINICA DIE ( quì taciute dall'Assemani) hanno relazione al celebraretur super Altare B.Petri, e non già alla Chiesa Lateranense, come si figura: e che quelle tre parole sarebbero state affatto superflue, quando la sola Domenica quei Vescovi eddomadari celebrato avesseroper l'addietro nella Basilica del Salvatore, come lo stesso Assemani bene il comprese, onde per comporre quel suo gran nodo le tacque. Nè ragionando giulta il buon senso può mai alle parole di Anastasio applicarti la novella interpretazione Assemaniana, cioè, che si debbano intendere della sola celebrazione nelle Domeniche eziandio nella Basilica Lateranense, perchè avvertendoci egli alla pag.685.col Cardinal Bona, che ex antiquis Sacramentorum libris, & ex Ritualibus Monachorum manifestum est, octavo seculo banc ritum in omni fere regione receptum, ut non solum diebus Dominicis, & festivis, ac in diebus stationum, sive in pervicilio majorum sestivitatum, solemnis Missa celebraretur, sed singulis etiam diebus, sola feria VI. ante Pascha excepta, qui mos hodie in omnibus Ecclesiis Collegiatis, & Conventualibus exactissime observatur: non può mai concepirsi, che nello stesso ottavo secolo quel comun rito della solenne messa quotidiana solamente in Roma, e nel principal'Altare della prima Chiesa di lei e di tutto l'Orbe Cattolico, si fosse affatto trasourato e negletto, in modo che vi st celebrasse la Domenica solamente. Il qual costume se mai in Roma si fosse continuato per più secoli da quei sette Vescovi Cardinali eddomadari, certamente dopo l'ottavo, avrebbe dovuto indurre S. Attanagio a praticar lo stesso anche qui, cioè di sar celebrar solamente la Domenica; nè i suoi Eddomadari Sacerdoti sarebbero stati mai da esso istituiti a celebrare la pubblica messa quotidiana sicut mos est Ecclesia Romana: E qui

giova avvertire, che per Chiesa Romana dee intendersi la particolar Chiesa di Roma, e non già (come alcuni santasticarono) il rito gene,

ralmen-

ralmente Latino, essendosi questo non interrottamente sempre tra noi osservato nella sagra liturgia, come ha ben provato dopo di noi lo stesso Assemani, aggiungendo altre novelle ponderazioni a quelle già prima da noi addotte su tal' assunto nell' altra scrittura del di cui Autore, perciò l'Assemani dice pag. 434 in margine, che id pra ceteris babet, quod ab iis, qui pro Canonicis scripsere, secessionem faciens, nunquam extitisse Clerum gracum; Ecclesiam Neapolitanam ab origine sua semper latinam fuisse affirmat.

Ed oltre a ciò, siccome alla suddetta interpretazione Assemaniana ripugna il nativo significato comune della parola Hebdomadariis, usata dal supposto Anastasio Bibliotecario. Hebdomadarius enim est quicumque in quacumque re per hebanmatism ministrat, sive is sit Episcopus, sive Presbyter, sive clericus, sive laicus, sive etiam famina, per usare le di lui stesse parole pag. 741.; così ha ella eziandio contro di se la testimonianza espressa di Giovanni Diacono della medefima Bafilica Lateranenfe, il quale di questa scrivendo. al Sommo Pontefice Alessandro Terzo nel duodecimo secolo, e rapportando perciò quanto egli, e tutta Roma ogni giorno aveano sotto gli occhi, distintamente descrive quali erano septem Cardinales Episcopi prime sedis, qui ad Sacrosanctum Altare Dominicum in Basilica Salvatoris per hebdomadas suas, vice Apostolici, celebrare debent quotidie. Alla qual testimonianza (che presso tutti certamente avrà sempre maggior peso dell' autorità di Monfignor Assemani, da cui senza minimo documento, e contra la comune di tutti gli altri Autori, si asserisce il contrario a di nostri) sembrano anche uniformi gli altri antichi riscontri de' medesimi sette Vescovi Cardinali Eddomadari Lateranensi, che dallo stesso Assemani siadducono. In un' antico Mss. da sui citato pag. 543. in margine si legge, che quei Vescovi Domni Papa Vicarii perasta hebdomada ad Jedes Juas redeunt. S. Pier Damiano, cheinell'undecim i secolo si su come Vescovo d'Ostia uno, ed il primo di quei sette Vescovi Cardinali nella sua Epistola scritta Venerabilibus in Christo Santtis Episcopis Lateranensis Ecclesia Cardinalibus, dice tra l'altro della medesima Basilica: Hec septem Cardinales babet Episcopos, quibus solis, post Apostolicum, sacrosanetum illud Alcare licet accedere, ac divini cultus mysteria celebrare. In un Codice Vaticano antico rapportato dal Baronio, e dall' Assemani pag. 541. tra le cinque Patriarcali Basiliche della Chiesa Romana si descrive: Prima Ecclesia Laceranensis, qua & Constantiniana, & Basilica Sulvatoris diverso nomine nuncupatur. Hac habet septem Cardinales Episcopos, hosque dictos collaterales Episcopos, itemque, & H:bdomadarios, eo quod singulis hebdomadibus per vices expleant munus Pontificis. Et in un Pontificio Diploma di Anastasio Quarto dell'anno 1154. dall' Assemani trascritto in parte pag. 573. parlandosi della stessa Basilica ( dove allora i Canonici Regolari di S. Agostino servivano) in primo luogo si dispone, at eadem Ecclesia tanquam principalis mater & domina, omnino libera sit, & nulli penitus, nisi soli Romano Pontifici, sit subjecta, atque iidem Episcopi (parla de' Cardinali Vescovi) salubri providentia, veluti cooperatores, & Vicarii nostri, ipsius Venera bilis Basilica utilitati, & honestati provideant. E poi tra l'altro si aggiunge: Dein unamquemque prædictorum Cardinalium Episcoporum, qui sunt in principalis Altaris servitium deputati, semel in hebdomala de observantia Regule, G., per ipsor vice nostra emendari statuimus. Nelle quali parole ognun vede,che per l'eddomada s' intende l'intiera settimana, e non già la sola Domenica, perche altrimenti sarebbe superfluo il semel.

E per conchiudere finalmente, molto impropriamente si sarebbero chiamate eddomade; e impropriamente ancora Eddomadarj si sariano appellati colo-

coloro, il di cui peso in un solo giorno ricorreva : e si avrebbe dovuto dire, che era lo stesso il giro delle eddomade per la Vaticana, come era per la Ghiesa Lateranense; nè si potrebbe intendere, come coloro, che erano addetti a celebrare nella Chiesa Lateranense; avessero dovuto la Domenica portarsi a celebrare nella Vaticana; se anco nella Lateranese fin da antichi tempi anco solo la Domenica celebravano; e come finalmente; costoro, che erano celebranti Eddomadari della Lateranese dovessero semel in hebdomada prender conto di ciocche lor impone il Sommo Pontefice; se uno giorno solo della settimana ricorreva in giro la loro incombenza; ed in quel giorno dovea celebrare la messa. Ognuno sa che la vera significazione della parola Eddomadario significhi colui, che per un'intera settimana esercita alcun uffizio, come si raccoglie da moltissimi esempi raccolti da Du-Cange nel Glossar. tom. 3. alla voce Hebdomadarius, dove scrive ancora, e spiega, che significhi hebdomadam facere; septimanas facere, hebdomadas tenere, custodire, cioè Hebdomadar ii munus implere: Parla anco dell' Hebdomadarius Chori, e dice, ita eum appellamus, cujus est tota hebdomada in Choro administrare officium Beletus cap. 24. E scrive ancora, observat Molanus lib. 2. de Canon. cap. 15. The-Juurarium in Ecclesia S. Petri Lovaniensi eundem, & Hebdomadarium a trecentis annis, & amplius fuisse, cui incumbit quotidie summum sacrum sucere, licet nomen ipsum indicet hoc opus per hebdomadas solitum fuisse dividi.

Ma per non trattenerci in cose per altro certe; soggiungiamo, che durò quel costume de'sette Vescovi Cardinali Eddomadari della principal Basilica Lateranense, come l'Assemani stima, sino a' tempi di Bonitio Ottavo, in modo che trovandosi già scemato il di loro numero settenario, per essersi dal Pontesice Calisto Secondo nell'anno 1120. unito al Vescovato Cardinalizio di Porto anche l'altro simile di S. Russina denominato altrimenti di Selva Candida, il Pontesice Gregorio Nono ad conservandam S. Romana, & Apostolica Ecclesia dignitatem, nell'anno 1236. prescrisse, che siccome prima dell'unione ciascuno di quei due Vescovi Cardinali sacro Lateranensi Altari ministraverat; ita deinceps unus in una Ecclesia ordinatus Episcopus, ejustem Altaris servitio inordine vicis sua, Domino cooperante, insistat, come rapporta l'Assemani pag. 582.; con tutto che stimi egli esser cessato sin dall'anno 1026., cioè due secoli prima e più, il settenario Collegio de' Cardinali Preti Eddomadari della Vaticana Basilica, di che ora non occorre trattare.

Onde apparisce quanto sia insossistente per ogni verso, non meno la suddetta novella interpretazione data dall'Assemani al divisato passo del supposto Anastasio Bibliotecario, che la diffinitiva sentenza da lui capriccio-samente data suori su tal'assunto particolare pag. 548. Ceterum, nisi authenticum documentum in contrarium proferatur in dubium revocari non posse existimo, ab uno e septem Episcopis Cardinalibus, ex Papa Stephani decreto, aque in Basilica Vaticana omni die Dominico capisse missas celebrari, ac oli m in Lateranensi idipsum, absente Pontifice, aut eo non celebrante, sed assistente sieri consueverat. Anzi per contrario avrebbe dovuto provare, da qual Pontesice dopo Stesano Terzo restituiti si sosse alla Basilica Lateranense i suoi sette antichissimi Cardinali Vescovi Eddomadari, giacchè il di loro sagro ministerio Eddomadariale in sentenza anche di lui continuò per più secoli sino a Bonisacio Ottavo.

Quindi col suddetto vano ed inselice schermo non può egli affatto mai adequatamente rispondere al nostro argomento, la di cui sorza ineluttabile per la trascritta autorità del vulgato Anastasio, contra il sistema de'chimerici ventidue Attanasiani Sacerdoti Eddomadari deriva da tre particolari circostanze insieme unite, che concorrevano in Roma negli Eddomadari colà istituiti per la celebrazione della pubblica messa, in conformità de' quali nacquero i veri nostri antichi Eddomadari di S.Attanagio. E sono primieramente il di loro numero a soli sette ristretto, che tanti appunto, e non più se ne videro prima e dopo di Stefano Terzo istituiti da Romani Pontesici, tanto in Roma nelle sue Patriarcali Basiliche, quanto altrove secundum morem Ecclesie Romanæ: per secondo, la celebrazione imposta loro eddomadariamente, per cui o si assegnava a ciascun di loro un determinato giorno della settimana, secondo il Panvinio, ed altri, overo per turno faceva ognuno interamente la sua eddomada, come stimano altri, e sembra esser più uniforme alle rapportate autorità: ed in terzo luogo finalmente, l'essersi quell' eddomadariale celebrazione della sollenne messa da Sommi Pontesici attribuita costantemente dentro, e suori di Roma, ed in diversi tempi, sempre a quei soli principali Ecclesiastici, che in Roma, ed altrove aveano il primario più degno, e distinto rango, come si erano in Roma i Cardinali Vescovi, e Preti, e fuori di essa in Tours, e Reims furono secundum morem Ecclesia Romana, qui digniores baberentur, secondo il Martene rapportato da noi alla pag. 91. della precedente scrittura. Poiche siccome queste tre circostanze non potcano a tempo di S. Attanagio concorrere in altri, che in soli sette de più qualificati e principali Canonici, o sian Preti Cardinali (del di cui numero in quel tempo non vi è documento veruno) della fua Cattedrale, i quali avean prima sempre comunemente con esso, e co'suoi predecessori Vescovi la pubblica e sollenne, benchè non quotidiana, messa nella Stefania concelebrato, giusta il comun costume di quei secoli: così la prima e la terza delle medelime tre circoltanze mancavano affatto allora ne finti progenitori de' nostri Eddomadari, mentre non solamente si vogliono essi nati al numero determinato di ventidue, del quale nè prima, nè dopo di S. Attanagio per più secoli s'incontrò mai vestigio in Roma, nè altrove; ma eziandio confessano lo stesso Assemani, l'Anonimo, e tutti gli aderenti loro, come per altro è in lubitato, che gli odierni Eddomadari nati siano dagli antichi nostri Cherici e Confrati della Congregazione del Salvatore. Ne'quali tanto è impossibile il considerarvi ne tempi da noi più lontani alcuna qualità di Clero principale della nostra Cattedrale Stefania, quanto egli è indubita bile per fatto, che neppure vennero essi annoverati tra la generalità medesima di tutto l'intero ed indistinto Clero Urbano sino al decimo terzo secolo, e propriamente all'anno 1213., in cui l'Arcivescovo nostro Anselmo ad preces Capituli, & de speciali gratia concedette loro quella immunità dalle collette, che sino a quel tempo non mai da essi goduta era indistintamente a tutto il nostro cittadinesco Clero accordata.

E reca veramente stupore il veders, che l'Anonimo, e molto più l'Assemani abbian potuto indursi a singere, che i nostri attuali Eddomadari per linea retta non interrotta discendano da'veri primi Sacerdoti Eddomadari Attanasiani, quando amendue identificandogli co' suddetti Consiati, aveano sotto gli occhi quel grazioso diploma di Anselmo. A rispetto del quale, se l'Assemani cerca di vanamente schermirsene, ponderando alla ssuggita sol di passaggio pag.255., che da quello non si pruovi la divisata nostra esclusione di quei Fratanzari del Salvatore dal rollo di tutto il Clero Cattedratico, ed Urbano; mentre così l'immunità di questo dalla colletta, come pure la soggezione di quelli al pagamento di quella, in Diplo-

Digitized by Google

mate non enarratur; e quei Cherici Fratanzari, post Canonicos erant supremus cœtus Clericorum Civitatis Neapolitanæ: noi, a dire il vero abbiam tutto il rossore di sar molte parole sopra una tal ponderazione, da che mirari subit, quantum valeat præjudicata opinio, & quo demum errórum trabat non intellecta, aut corrupta veterum auctoritas, come contra il Signor Canonico Mazzocchi, ma senza fondamento alcuno, egli serive pag. 735. in disesa de'suoi santastici Attanasiani Eddomadari. Se i Cherici allora tam majoris Ecclesia, quam & omnes alii de Civitate non erano immuni dalla colletta, overo per l'opposto al pagamento di quella non soggiace vano Clerici Congregationis Salvatoris; perchè la medelima Confratanza humiliter & frequenter supplicò l' Arcivescovo Anselmo a provvedere pauperi Congregationi Salvatoris, videlicet super gravaminibus & damnis, qua occasione collectarum substinuerat, & frequentius substinebut, come in quel diploma si legge? Se la sbreve, ma infelicissima risposta dell' Assemani regge, come si verificano quelle altre parole di Anselmo: Authoritate prasentium dictam Congregationem Salvatoris ab omni collecta eximimus, & amodo censemus, statuentes ut vos fratres Congregationis Salvatoris tunc solum colle-Etis FACIENDIS teneamini conferre, quando & alii Clerici tam nostræ M2joris Ecclesia, quam & omnes alii de Civitate ad consributum collectarum, QUÆ INCIDERINT, personaliter vocabuntur? Non si vede qui la diversa condizione, che tra gli uni, e gli altri eravi allora intorno al pagamento delle collette? Come in tanta evidenza può aversi lo spirito di francamente asserire, che i Cherici Confrati del Salvatore fossero stati allora nella nostra Stefania post Canonicos, supremus cætus Clericorum Civitatis Neapolitana; se in quel diploma dal di loro ceto si distinguono apertamente alii Clerici majoris Ecclesia, & omnes alii de Civitate, con farsi a queiti amodo uguale anche la condizione de'primi quanto all'immunità dalle collette? É finalmente se in questa del pari andavano già, o doveano andare col Clero Cattedratico, ed Urbano i Cherici Confrati antichi del Salvatore, onde questi già godevano di quella immunità; come si veriticava, che in ciò uguagliandogli allora l'Arcivescovo Anselmo, compartisse a'medesimi liberalitatis privilegium, facendo loro super bio gracium specialem? la quale tanto l'ebbe cara quel supremus cœtus Clericorum Civitatis Neapolitana, che la si sece triplicatamente confermare dal nostro Arcivescovo Pietro da Sorrento in appresso, e dal Sommo Pontesico Gregorio Nono, come lo stesso Assemani rapporta.

A fronte adunque di questi due irrefragabili argomenti, che sull'autorità del volgato Bibliotecario Anastasio, e del divisato Anselmiano diploma ci somministra il semplice buon senso comune, ha impiegato indarno Monfignor Assemani l'opera e'l tempo in comporre il suo novello sistema, con cui per sostenere il disperato impegno di farci credere derivati da S. Attanagio, giusta il costume della Chiesa Romana gl'immediati non interrotti progenitori, ed ascendenti degli odierni nostri Eddomadari, ha esso nella Stefania sin da'tempi di quel Santo trasportati (chi'l crederebbe?) dal Vaticano i Canonici di S. Pietro, per adornare con questa nuova speciosa divisa i suoi savoriti, a quali per altro tanti novelli romanzi a lor pro modernamente composti, han certamente in vece di giovare non poco pregiudicato. Ed a fine di rendere in alcun modo plausibile questa nuova favola ha egli compilato inutilmente quasi la maggior parte del suo quarto volume, raccogliendo a tal'effetto quanto della Vaticana Basilica, e delle altre principali Chiese antiche di Roma potea dirsi colla più rara, e distesa erudizione, frastornando con essa i Leggitori dal riflet-

Digitized by GOOGLE

ristettere, che quella niente sosse applicabile al di lui novello assunto. Intorno al quale, siccome a giustificarlo si richiedevano Autori contemporanei, o pruove stringenti; così gli uni, e l'altre affatto mancando, si adducono alcune affertive, le qualianche dal puro versimile allontanandosi da lor medesime si distruggono. E senza qui rilevare quanto contro di quelle potrebbe ponderars, lasciandone il pensiere a chi di maggior ozio abbondi; ci ristringeremo solamente in riflettere al sistema delle antiche Chiese di Roma descrittoci dallo stesso Assemani dopo del Mabillon, il quale con gran brevità, ed ordine distintamente il descrive nel se-

condo tomo del suo Museo Italico.

Monsignor Assemani dunque nel detto quarto volume pag.552.col Mabillon primieramente distingue le cinque notissime Basiliche Patriarcali di Roma, site dentro, e fuori delle sue mura da tutte l'altre Chiese di quella Città, le quali Titoli rispettivamente, o Diaconie appellandosi, avean già lungo tempo prima di S. Attanagio i loro particolari determinati Preti Cardinali, o Diaconi titolari; a differenza delle Patriarcali prive affatto di qualunque titolo speciale, quod essent propriæ Summi Pontificis, qua definitum populum non babebant, sed omnium censebantur. Ma tralascia egli di aggiungere in tal proposito ciò, che il Mabillon stimò bene di a vvertire alla pag. XXVII. Primis novem Ecclesia saculis rara in Urbe, & forte nulla, præterquam in Basilica Vaticana (ed in fatti di questa sola ci dà l' Assemani riscontro alla pag. 476., che sin dall'ottavo secolo avesse già un collegio di Sacerdoti, da'quali si adempiva l'eddomadaria celebrazion delle messe) clericorum collegia erant. In titulis unus, aut duo, tresve presbyteri cum pari fere numero sacrorum ministrorum rem divinam agebant. In patriarchalibus adhibebantur mansionarii, seu custodes Ecclesiurum ( nè più di tali cariche pruovano le autorità citate dall' Assemani alla pag. 556. & seq. ad eas ornandas, emundandas, aliaque prastanda, qua necessaria erant: cetera qua divini cultus erant, aliarum basilicarum titulares a Pontifice designati obire solebant. Le quali ultime parole, siccome dall'Assemani si tacquero, perchè al suo sistema novello non appieno confacenti; così non erano di alcuna sua contraddizione capaci, una volta che anche in sentenza di lui erano le Patriarcali proprie del Papa, onde senza la sua particolar deputazione altri non vi si poteva ingerire.

Indi passa in secondo luogo egli a distinguere anche al pari del Mabillon la recitazione de Divini Officj, o Salmodia, cui nunc Horarum Canonicarum nomen familiarius bæret, a Missarum, seu sacræ liturgiæ celebratione; facendoci successivamente sapere, che ne'secoli ottavo e nono (cioè prima, ed a tempo anche di S. Attanagio) nella Vaticana Basilica di S. Pietro giorno e notte officiavano Monachi, ipsissimi scilicet Canonici (tra' quali esso ascrive anche prima del Cardinalato il Sommo Pontesice Lione Quarto, da cui fu il detto nostro S. Vescovo consagrato) & a Presbyteris Hebdomadariis Missarum solemnia celebrabantur. E la stessa recitazione del Divino Officio saccano anche i Monaci nella primaria Basilica Lateranense in quei tempi, senza punto ingerirsi nella celebrazione della pubblica messa, la quale da sette Cardinali Vescovi per eddomade sul di lei principal altare privativamente più di un secolo avanti del Presulato di S. Attanagio già si celebrava, come a'suoi tempi ancora, e più secoli dopo la di lui morte si continuò a praticare; onde ad esempio di quella principal Balilica su eziandio contemporaneamente, o dopo alcun tempo, lo stesso dagli altri XXVIII. Cardinali Titolari Preti, ripartiti anche al numero di soli sette per ciascuna Basilica, in tutte l'altre quattro secondarie, per

così dire, Patriarcali osservato. Della quale antichissima osservanza è affatto sin' ora ignota l'epoca natalizia, stimando il Bianchini, come l'Assemani rapporta pag. 561., che Hebdomudaria assignatio Episcoporum septem in Lateranensi, & Presbyterorum totidem in quatuor reliquis Patriarchalibus Basilicis Romanis, videtur primum rudimentum accepisse sub Damaso, & complementum obtinuisse a Simplicio, che visse nel s. secolo. Al sentimento del qual'Autore, a cui più d'ogni altro fu tra le mani il volgarmente creduto Anastasio Bibliotecario da lui ristampato nel corrente secolo, se non si uniforma l'Assemani, volendo istituiti sin da'primi successori di S. Pietro i Sacerdoti Eddomadarj, sul motivo di essere il numero de Preti maggiore di quello de'Titoli, onde a ciascuno di questi doveano più Sacerdoti ascrivers; ciò niente si oppone al sentimento del Bianchini, che parlò solamente degli Eddomadari delle Patriarcali, con cui l'altre Chiese de Titoli niente avean che fare, come già su col Mabillon avvertito. Ed oltre a ciò in sentenza dell'Assemani pag. 532. quell'ascrizione di più Sacerdoti ad un sol Titolo ebbe solamente luogo aliquandiu in Ecclesia Romana quinto, sexto, & ineunte septimo seculo ob hanc causum: quia scilicet & Presbyterorum Cardinalium major, quam XXVIII. Titulorum numerus per es tempora ad regendam una cum Romano Pontifice Urbem requirebatur; & quidam ex illis Titulis frequentiores essent ob majorem Parochia amplitudinem,& populi multitudinem. Erectis enim aliis postmodum Basilicis, Tituli quoque aucti fuere; iisque, nisi unus Cardinalis, idest Principalis Presbyter, non est amplius prafectus: supplendosi al bisogno de figliani, o degli Uffizj Divini coll'istituzione di un Collegio inseriore d'altri Ecclesiastici, qui sub Cardinali ejus dem Tituli Presbytero, & Sacramenta Parochianis administrarent, & Divina Officia persolverent . Onde può verisimilmente congetturarii. che siccome tal'incardinazione di un sol Prete Cardinale a ciascuno de' XXVIII. antichi Titoli venne a stabilirsi nel settimo secolo per Pontificia disposizione, della quale non abbiamo positivo riscontro; così avesse nel medefimo tempo avuta simigliante origine l'eddomadaciale assegnamento, non meno de'sette Cardinali Vescovi alla principal Basilica Lateranense Romana del Salvatore, che de'XXVIII. Cardinali Preti ripartiti nello stesso determinato numero per ciascuna delle altre quattro Patriarcali Basiliche di quella Città.

In qualunque tempo però lo stabilimento de'sette Preti Cardinali Eddomadari avesse avuto principio per la celebrazione della pubblica messa nelle secondarie Patriarcali di Roma: certo è in fatto, che a tempo di S. Attanagio, ed un secolo prima di lui, non meno che molti secoli dopo di esso, non più di sette surono i Cardinali Eddomadari della primaria Basilica Lateranense di Roma, che i principali erano di tutto quel Clero Cardinalizio; e certo si è parimente, che in detta Basilica, ed in quella eziandio del Vaticano, a tempo non solo dello stesso nostro S. Vescovo, ma più secoli ancora prima e dopo di lui, celebravano la sola Divina Salmedia, non i Sacerdoti del Clero Secolare, ma rispettivamente i Monaci Benedettini, o i Canonici Regolari di S. Agostino, senza ingerirsi punto nella celebrazione delle pubbliche messe. Or come dunque può concepirsi, che quel S. Vescovo avesse oprato, sicut mos erat Ecclesia Romana nella istituzione da lui fatta secondo l'Assemani de'Sacerdoti Eddomadarj,ut jugem psalmodiam, missarumque quotidianarum publicam celebrationem peragerent? Per seguire il costume della Chiesa Romana, doveva precisamente il S. Vescovo incaricare della eddomadaria quotidiana celebrazione delle pubbliche messe, non ventidue, ma soli sette de suoi principali Preti Cardinali, e non già degli altri Sacerdoti da quel Ceto primario affatto estranei, come ora capricciosamente si figura; e non dovea egli ne' suoi Sacerdoti Eddomadari, contra il costume della Chiesa Romana, consondere insieme la salmodia divina, e la sagra liturgia, che a tempo suo, ed anche prima e dopo di lui, erano in Roma tra Monaci e Preti distribuite. Se l'Assemani stesso distingue a tempi anche di S. Attanagio in Roma l'una dall'altra di queste due pubbliche sagre sunzioni, ed il Suddiacono Pietro della sola sagra liturgia sa parola; perche poi contra la chiara testimonianza di questo Scrittore contemporaneo, e contra l'essempio, ed il costume di Roma, si vogliono quelle unite ora dal S. Vescovo ne'santastici nostri Canonici Vaticani? Furon mai questi dell' Ordine Regolare di S. Agostino, o S. Benedetto, come l'erano a tempo di

S.Attanagio quei di S.Pietro, e del Salvatore di Roma?

Muta, egli è vero, Monsignor Assemani linguaggio per inorpellare la favola, e dove alla pag. 555. avea espressamente avvertito, che alla celebrazion delle messe per singulos bebdomada dies, exceptis Dominicis & festis solemnibus, adhibebantur tam in Patriarchalibus Basilicis, quam in Titulis, Sacerdotes Hebdomadarii, non illi quidem Monachi, qui Divina ibidem Officia, ut supra, persolverant, sed alii Sacerdotes, quos in Titulis quidem Presbyteros Cardinales, in Patriarchalibus autem Cunonicos vulzato nomine appellamus; nella pagina poi 739. assenta per indubitato essersi fatta da S. Attanagio l'istituzione de' Sacerdoti Eddomadarj, quorum legitimi, nec interrupti successores (e pure di questa così francamente asserita genealogia non s'incontra la minima parola dal nono secolo sino al decimo quarto) sunt hodierni Hebdəmadarii, ad instar Canonicorum sacrosanstæ Basilicæ Vaticanæ, aut aliarum Urbis Patriarchalium, Cleri nempe Cardinalibus quidem infeririso sed Clericorum omnium urbanorum superioris. Che peccato, di avere tal superiorità ignorato affatto sin dal principio del tredicesimo secolo i Fratanzari della Stefania indubitati progenitori de' nostri attuali Eddomadari, costretti per vivere a celebrar messa per le Chiese di Napoli con tenue stipendio! quos proinde Komani Pontifices ideo instituerung, ut jugem Psalmodiam, missarum que quotidianarum publicam celebratione m in iis Basilicis peragerent.

Ma questa medelima irreconciliabile opposizione di cose, con cui si sconvolge ad un tempo stesso il Clero principale non men di Roma, che di Napoli, manifelta l'infossistenza del suo novello sistemaje molto più evidente la rende la conchiusione, che dopo le trascritte parole dalle mal fondate premesse immediatamente soggiunge. Ergo sicuti Roma, prater Cardinales Pontifici statis diebus celebranti assistentes, aut eo absente celebrantes, erant in Bastilicis constituti Canonici, quibus jugis Psalmodia missarumque celebratio incumbebat: ita Neapoli, præter Presbyteros Cardinales, & Diaconos instituit Athanasius Collegium Hebdomadariorum, at quæ Romæ Canonici, eadem omnia Neapoli exequerentur, Item quemadmodum Rom e dum in Balilicis Patriarchalibus in solemnioribus, aliisque statis diebus vesperæ, & missa solemnis a Komano Pontifice, aut eo impedito a Cardinalibus canebantur, vacabant Ca nonici, nec nisi horas quasdam Canonicas persolvebant: ita, & Neapoli factum cogita, dum in Cathedrali Episcopus una cum Cardinalibus Presbyteris, & Diaconis celebrabat. Imperciocchè se quei novelli nostri Vaticani Canonici vacabant, celebrando il nostro Vescovo S.Attanagio co suoi Canonici Preti e Diaconi Cardinali, o quando essi Canonici eo absente, aut impedito celebravano; come dunque adempivano il carico della nuova loro istituzione fatta, perche continuis diebus publicam missam celebrarent; e specialmente in tut; to il tempo che visse il di loro santo istitutore, che come l'Assemani confessa pag. 684., E quotidie, E bis in die, sacrificium misse celebrabat, semel scilicet, E privatim pro seipso, E iserum publice, E solemniter pro suo grege? A che servivano quei novelli Vaticani Canonici della nostra Stefania, trascelti da suora del Clero Cardinale Cattedratico, se celebrando S. Attanagio quotidie (come l'Assemani soggiunge) missam publicam, E solemnem (idque sine Clero, E populo adstante non sieret) consequens est, etiam ex Ecclessia Cuthedralis primario Clero Diaconum, Sub diaconum, aliosque (uti in Kitu missa ejusinodi Pontificalis celebranda prascribitur) eidem Epistopo quotidie

ministrasse?

Spiega egli ciò. è vero, immediatamente colle seguenti parole: Hoc autem ab ipso sie factum puta, quemadmodum ab antiquis Romanis Pontificibus peragebatur; nunc scilicet in una ex Basilicis, nunc in una ex Titularibus Ecclesiis, & Diaconiis, prout Stationum, aut festorum ratio postulubat : quo casu, ut supra dixi, Romano Pontifici celebranti, Cardinales Episcopi, Presbyteri, & Diaconi assistebant. Ma questa spiega niente al suo sistema conduce, anzi affatto il distrugge. Poiche siccome nel nono secolo messa pubblica non potea darsi nè in Roma, nè in Napoli, nè altrove, senza che il principal celebrante, insieme col quale tutti gli altri Sacerdoti, giusta il costume di quei tempi concelebravano, fosse stato il Vescovo, aut eo impedito, vel ab-Jente, uno de' principali Canonici Preti Cardinali della Cattedrale: così ovunque la medesima si fosse giornalmente celebrata, una o più volte, nella stessa Cattedrale, o in questa, ed in ogni altra Chiesa inseriore alle Stazioni e Feste assegnata, niente aveau che sare in quella celebrazione da principal ministro altri fuori del primario ceto de Preti Cardinali Cattedratici, co' quali si era la medesima satta sempre prima di S. Attanagio, e dovea da lui sempre anche farsi, per seguire appunto il costume della Chiesa Romana. Ed in conseguenza dee precisamente dirsi, che il S. Vescovo imitando il costume di Roma, perchè non mancasse nella Cattedrale nostra Stefania la celebrazione de lla pubblica messa quotidiana passò ad eliggere i Sacerdoti Eddomadari da supplir le sue veci nel caso di alcun legittimo impedimento; e perció dovette prenderne l'elempio da quel, che allora, e prima eziandio si costumava in Roma nella sua principal Basilica del Salvatore, dove in luogo del Papa i sette Cardinali Vescovi appunto per hebdomadas suas vice Apostolici, come scrive il di lei Diacono Giovanni celebravano la messa: ch'è quanto dire i primi sette Cardinali del Clero principale di Roma; conforme i secondi dello stesso rango, cioè i Cardinali Preti la celebrarono eziandio eddomadariamente nella Chiesa Vaticana di S.Pietro. Nella quale se nacquero al pari delle altre due Bassliche di S. Paolo, e di S. Lorenzo site suori le mura di Roma sin dal quinto secolo nel Pontificato di Papa Simplicio i Sacerdoti Eddomadarj; vi nacquero solamente propter panitentes, & baptismum, come scrive il supposto Anastasio Bibliotecario nella di lui vita, cioè secondo la spiega dell'Assemani pag. 561., non ut Divina officia persolverent, aut missas celebrarent, sed cantummodo ut in tribus Basilicis Sacramenta pænitentiæ, G baptismi administrarent: benchè poi verisimilmente da questi Eddomadarj medesimi antichi a quelle tre Basiliche ascritti, e da' lor successori, vi si fossero anche celebrate le messe, quando in vece del Clero secolare alla Divina Salmodia furono i Monaci rispettivamente impiegati. E siccome i veri Sacerdoti Vaticani Eddomadarj non mai nacquero in S. Pietro di Roma da un Clero estraneo e diverso da quello, che fu da prima incardinato al fervizio di quella Basissica, in cui sin dall'ottavo secolo ci dà riscon-

ero il divisato Anastasio, che viera un Collegio di Sacerdoti, da' quali eddomadariamente si celebravano missarum solemnia, restando a carico de' Monaci la recitazione dell' Officio Divino, come l'Assemani scrive pag. 476., 6556.; così dal solo ceto de' Preti Cardinali della nostra Stefinia potè S. Attanagio, seguendo il costume di Roma, eleggere i sette Sacerdoti Eddomadari addetti alla celebrazione della quotidiana pubblica messa nella medesima Cattedrale, senza innovar niente circa la Divina Salmodia, la quale continuò fempre ad ivi efercitarsi come prima dal Clero alla Cattedrale ascritto: non potendo senza un totale vaneggiamento fingersi; che nella sola nostra Cattedrale Stefania si sosse la sagra Salmodia trascurata ne' tempi di S. Attanagio, con tutto che quasi un secolo prima di lui sosser qui ritornati da Roma omni sacro romanorum ordine imbuti quei tre Cherici, che ivi a tal fine mandò il nostro Vescovo Stefano Secondo; e con tutto che altresì nella seconda nostra antichissima Parrocchia, coadjutrice subalterna della Cattedrale, sondata sotto il titolo de' SS. Apostoli nel quinto secolo dal Vescovo Sotero, si fosse da quel tempo usque nune, scriveva Gio: Diacono contemporaneo di S. Attanagio, la Divina Salmodia continuatamente esercitata.

Non può dunque concepirsi più strana, ed incoerente savola di quella, con cui l'Assemani, confondendo infieme i secoli più lontani, finalmente conchiude le sue quanto erudite ricerche, altrettanto inutili, e niente applicabili al fuo novello fistema, pella pag. 736. così scrivendo: Quidergo significat illud Petri subdiaconi , sicut mos est Ecclesia Komana? Quis borum verborum sensus? Nimirum nonde Episcopis, aut Presbyteris Cardinalibus (e pure i sette Vescovi Cardinali erano gli Eddomadari a tempo di S. Attanagio della primaria Basilica Lateranense di Rossa, e nelle altre sue Patriarcali Bassliche, nel qual medesimo tempo non vi è riscontro alcuno di esservisi ascritti nuovi Eddomadarj estranei dal principale rispettivo lor Clero) sermo est : sed de Canonieis Basilicarum Romanarum, ac presertim de Canonicis Vaticana (che Gerano allora, secondo l'Assemani, Monaci Benedittini, alla nostra Stefania in ogni tempo affatto ignoti), quos demonstravi ab immemorabili tempore usque ad annum 1277. Divinis Officiis, missarumque celebrationi (questa seconda parte almeno, in sentenza sua stessa è in tutto aliena dal vero, non avendo avuto che sarvi quei Monaci) in Choro continuis per annum diebus solos sine Beneficiatis vacasse. Hoc igitur Romanæ Ecclesiæ exemplum imitatus Athanasias, quum Canonici Neapolitani, ita tune temporis se baberent, sicuti Cardinales Romani, adeoque non ad quotidianum Chori servitium (ciò è vero in Roma de Cardinali, da che a tal peso in luogo loro surono i Monaci sostituiti; ma è salso in Napoli, dove la Divina Salmodía dal Clero Cardinalizio della Stefania, non meno prima, che tune temperis si adempiva, nè per essa pensò mai Pietro Suddiacono di scrivere, che S. Attanagio avesse istituito i suoi Eddomadarj Sacerdoti) neque ad publicas continuis diebus missas celebrandas adstricti (questo è alieno dal vero, trattandosi de' Cardinali Eddomadari di Roma del nono secolo, e di altri anche apprello, come abbiam veduto) fed iis tantum Dominicis, & festis di bus, qui in libro Comitis, & in Concordia inter Gulielmum Archiepiscopum. & Canonicos anno 1390. inita adnotantur (non pollono senza grave colpa confonders tra loro il nono secolo, ed il decimo quarto, sapendo tutti quanto ne' tempi tra loro scorsi fosse decaduta la buona ecclesiastica disciplina generalmente, non che in questo assunto particolare della quotidiana Divina Salmodia, la quale anche prima del nono secolo, reiteratamente in vari tempi secondo l'Assemani pag. 555.

tam Gregorius II., & III., quam Hadrianus I. renovarunt collapsam nelle stesse Baliliche patriarcali di Roma): siegue Mons. Assemani quumque diem ipse Achanosius immaculatum Deo quotidianumque sacrificium, prius privatum, deinde publicum offerre soleret, Hebdomadarios Sacerdotes a Canonicis diversos (ma in Roma i Sacerdoti Eddomadarj non furono allora diversi da'Cardinali medesimi) in Stephania instituit, ut continuis in ea diebus missam publicam celebrarent: e pur questa, dal Vescovo co' suoi Preti Cardinali, o da uno de' medesimi eo absente, aut impedito, dovea sempre celebrarsi al pari di quel, che in Roma dal Papa, e da' Cardinali appunto si praticava in quei tempi, secondo lo stesso Assemani. Onde il di lui nuovo sistema de'suoi figurati Canonici Vaticani vacanti si distrugge affatto da se medesimo, senza verun bisogno d'impiegarvi altri mezzi, che non mancherebbero: giacche volendosi da S.Attanagio fatta l'istituzione de' Sacerdoti Eddomadari diversi dal ceto de' Preti Cardinali della Stefania per la celebrazione della pubblica messa, non mai tal carico potea con essetto da loro adempiersi, come al Vescovo, ed al Clero Cardinalizio Cattedratico spettante; ed in conseguenza una tal sognata diversità renderebbe quella istituzione in un medesimo tempo non meno al costume allora di Roma, che all'intento del S. Vescovo diametralmente contraria.

Quindi rimanendo estinta nel primiero suo nascimento questa ultima savola, passiamo a continuar l'esame della non meno savolosa liturgica re-

lazione, e del suo Capo secondo, in cui si tratta.

## Il. Dell'antica origine della Chiesa Cattedrale, in cui su isituito il Collegio degli Eddomadarj, dalla quale nasce il di loro antiebissimo possesso intorno a'di loro dritti.

In questo secondo capo il dottissimo Relatore, premettendo essere stata la Città nostra sin da suoi primi tempi Repubblica Greca, la quale divenuta poi una delle Città considerabili confederata della Repubblica Romana, con questo cambiamento, e coll'andare del tempo venne ad imbeversi de costumi latini; soggiunge, che divenuta dopo ella Cristiana, nel secondo viaggio da S. Pietro fatto in questi nostri amenissimi lidi, vi eresse, secondo che si scrive una Chiesa, la quale dobbiamo noi credere di essere stata isticuita di rito greco, essendo ignota la polizia ecclesiastica di quei tempi, mentre l'esercizio della religione si faceva colle maggiori cautele pel Gentilesimo di tutto l'Imperio, nè la Chiesa aveva allora altra Gerarchia, nè altri gradi, se non di Vescovi, Preti, e Diaconi uniti

con perfetto vincolo di carità tra loro.

Indi riferisce, che avendo l'Imperador Costantino abbracciato il Cristianesimo, e con ciò essendosi dato alla Religione uno splendor'esteriore; intorno a quei tempi, e propriamente nell'anno 393., si legge nell'antica
Cronaca de'nostri Vescovi, che il Vescovo Severo eresse in questa Città
una Chiesa di maravigliosa, ed elegante struttura sotto l'invocazione del
Salvatore. La qual Bassilica nel 465. dal Vescovo Sotero accresciuta di
altri ornamenti, e de'sonti battesimali collocati secondo l'uso di quei tempi suori gli atrii delle Chiese; ristorata nel 505. dal Vescovo Stesano Primo, donde trasse il nome di Stesania; ornata nel 559. dal Vescovo Vincenzo di un Battisterio, e del Cenacolo; ed accresciuta nel settimo secolo
dal Vescovo Giovanni Secondo del Consignatorio ablatorum: essendos
poi miseramente incendiata, su nell'anno 764. rifrabbricata dal Vescovo
Stesano Secondo.

E per ultimo passa il dottissimo Relatore con molti argomenti a provare, che tal Chiesa della Stefania fosse stata la nostra Cattedrale, in cui da S. Attanagio fu nel nono secolo istituito il Corpo degli Eddomadari, il Corpo allora maggiore di quella Chiesa, essendo sconosciuto il nome di Canonici, o di Capitolo in quei tempi. Onde con ciò appariva la origine libera indipendente di tal Collegio, che ora con somma confusione de tempi si vuol da noi di natura servile, uguale a molti Collegi degli Ed-

domadarj nati jer l'altro in non poche Cattedrali d'Italia.

Intorno a questo secondo capo della relazione, siccome noi siam di accordo col suo dottissimo Autore quanto all'essere stata la Chiesa del Salvatore, chiamata poi volgarmente Stefania, l'unica nostra Cattedrale antica lino al decimo quacto secolo, in cui su la nuova odierna Cattedrale fondata: così niente giovando un tal' assunto alla strana intrapresa de'RR. Eddomadarj, anzi a quella fortemente opponendosi, stimiamo doversi due sole cose avvertire per disbrigarci da ogni equivoco. La prima, cioè nel volersi dall' Autore dar confusamente a credere, che la prima Chiesa qui eretta dall'Apostolo S. Pietro fosse stata istituita di rito greco. E la seçonda in pretendersi nella medesima Cattedrale istituito da S. Attanagio il corpo de' ventidue nostri Eddomadari, che sormava il corpo allora maggiore di quella Chiesa, nella quale in quel tempo era ignoto affatto il nome di Capitolo, e di Canonici. Ma ficcome di questa seconda si è bastantemente nel capo precedente trattato; così per quanto alla prima si appartiene, biscogna passare all'esame del terzo capo della relazione in cui si tratta,

## Ill. Del rito della Chiefa della Stefanza, o sia del Salvadore.

'N questo terzo capo molto più che ne' precedenti sa uso il dottissimo Relatore dell'arte sua maestra per confondere i leggitori della sua relazione a fine di poter loro dar'a bere la favoletta della doppia nostra contemporanea Cattedrale antica Greca, e Latina, infelicemente data fuori non prima de'nostri tempi, ben ravvisando egli, che senza un tal fondamento la disperata intrapresa de'suoi Clienti non potea sostenersi. Onde bisogna per ischiarire ogni equivoco in sì rilevante assunto, che brievemente narrandosi quanto egli allega, si manifesti nel medesimo tem-

po non avere alcuna tossistenza il principale suo intento.

In primo luogo adunque egli dice, che il nostro antico rito ecclesiastico sia stato suori di ogni dubbio Grecolatino, e che così tra noi si conservò per moltissimi secoli, trascrivendo a tal fine le parole di Giovanni Diacono, e del contemporaneo scrittore della vita di S. Attanagio Pietro suddiacono; benche questi per altro siano autori solamente del nono, e del decimo secolo. Ne quali tempi egli soggiunge da se, che quì state sossero fei Chiese Parrocchiali di rito greco, S. Gennaro ad Diaconiam, S. Giorgio ad Forum, S. Andrea ad Nidum, S. Giovanni e Paolo, S. Maria Rotonda, e S. Maria in Cosmedin. Onde non solamente conchiude esser verissimo quel che si legge presso de'nostri accurati storici, che la Chiesa di Napoli avesse avuto due Cleri, uno greco, e l'altro latino; ma eziandio da ciò inferisce non potersi credere, che questi due Cleri siano stati insieme nella Chiesa Cattedrale del Salvatore, o sia della Stefania; imperciocchè la prudente, ed antica disciplina ecclesiastica rende a tutti testimonianza, che i Cleri di differente rito fossero stati in differenti Chiese, per evitare la confusione, ed il disordine, e l'emuluzione, che la differenza del rito suole produrre contro l'unità dello spirito, che deve regnare tra fedeli, come se ne leggono le antiche memorie delle due Chiese del nostro Regno, di Reggio, e di Rossano. Questo satto sembra, che sia evidentissimo, perchè noi leggiamo, che appunto in quei tempi ne quali valeva ancora il rito greco, S. Attanagio nella Chiesa della Cattedrale stabili il Collegio degli Eddomadari, e lo destinò a celebrare li Divini Uffizi, ed a cantare la messa pubblica secondo il costume della Chiesa Romana: Qui in ea continuis diebus publicam missam delebrarent, sicut mos est Ecclesia Romana. Se si dee dunque prestar sede a questa cronaca, egli è suor di dubbio, che la Chiesa della Stefania sosse stata di rito latino; checchè ne sia stato prima de'tempi del Vescovo Attanagio, per lo lungo, ed oscuro spazio de' quali

sarebbe inutil'opera al proposito nostro discorrere.

În questa narrativa noi tralasciamo di ponderare, che si rapportino le rispettive parole de menzionati nostri due antichi scrittori Giovanni, e Pietro, come tratte unicamente dalla cronaca del primo, quando in e sfa non si leggono affatto, ma si ritrovano suori di quella in altra sua opera diversa, che per abbaglio di stampa si è con quel nome allegata: e che delle sei enunciate Chiese Parrocchiali di rito greco tra noi esistenti sin dal nono, e decimo fecolo, non si adduce documento veruno valevole a comprovare una tale assertiva, della di cui verità vi sono all'incontro non leggieri motivi di dubitarne. Poichè siccome di esse niun motto ne fanno i suddetti due nostri contemporanei autori : così a rispetto della Chiesa di S. Gennaro ad Diaconiam, certamente il nostro Giovanni Diacono, qui eandem Diaconiam exeunte seculo nono regebat, latinus erat, non græcus Diaconus, come scrive il rinomatissimo Monsignor Assemani nel secondo tomo della sua celebre opera De rebus Neapolitanis & Siculis cap.12. pag.434.; e solamente sappiamo, che nel principio del decimo quarto secolo vi fosse stata in detta Chiesa una Congregazione composta di Sacerdoti e Cherici greci, e latini, secondo il documento allegato dal Chioccarello nel suo catalogo de'nostri Vescovi, e dall'Engenio nella Napoli sacra pag.339. L'altra Chiesa poi di S. Andrea a Nido, molto prima del nono secolo era già certamente una Diaconia governata dal Rettore del Pontificio Patrimonio Napoletano, come si dimostrò nelle ultime allegazioni fatte a pro della Chiesa di S. Angelo a Nido a tutti notissime; onde non può mai rendersi verisimile, che il di lei Rettore qui mandato da Roma si avvalesse nella sagra liturgia, o altre pubbliche religiose funzioni di un rito supposto diverso, e differente da quello, che in Roma si usava, ed era indubitabilmente latino. E per ultimo (conforme su nelle medesime allegazioni anche ponderato) il preteso rito greco delle menzionate sei Chiese unicamente si sonda sulla savolosa volgar credenza de'nostri passati popolari di esser'elleno state fondate dail'Imperador Coitantino, come si legge nella nota Cronaca di S. Maria del Principio, da cui è la medesima favola derivata negli altri nostri scrittori di niun criterio forniti; benchè nella medesima Cronaca, dell' asserita qualità parrocchiale per altro non si dica la minima parola.

Ma non possiamo dispensarci dal rilevare gli equivoci, che possono facilmente nascere dalle trascritte parole della relazione, con cui si danno per
indubitati alla rinfusa il nostro antico rito ecclesiastico greco latino; la diversità delle due antiche nostre Chiese maggiori derivata dal vario rito
de'due distinti Cleri greco, e latino; e lo stabilimento del rito latino colla istituzione de'Sacerdoti Eddomadari fatto da S. Attanagio in quei tempi, ne'quali valeva ancora il rito greco, checchè stato ne sosse prima de'tempi di quel Santo Vescovo. Poichè con questi tre graziosissimi equivoci

Digitized by Google

ha cercato il dottissimo Relatore d'inorpellare, come si vedrà nel proseguire il contesto della sua relazione, la moderna favola delle due contemporanee Cattedrali, che altrimenti non potea rendersi verisimile. Onde per quanto riguarda il primo dell'antico nostro ecclesiastico rito greco latino, bisogna distinguere, come due cose affatto diverse tra loro, il rito cioè della liturgia, e la lingua, con cui quello da'sagri ministri sin dal nascimento della nostra santa religione si esercitava. Il rito essenziale della liturgia sagra fu da primi secoli, e sarà sempre lo stesso in tutte le Chiese Cattoliche di qualunque nazione del Mondo quanto alla sostanza, ed alla pienissima integrità del divin sacrifizio, con cui suron sempre unite le preci, la lezione de' sagri libri, e l'istruzione del popolo sedele, come apparisce dal notissimo paiso del Martire S. Giustino nella seconda iua apologia, rapportato distesamente dal Cardinal Bona, dal Van-Espen, e da tutti gli altri consaputi scrittori di sì satta materia. E siccome ciò non poteva succedere altrimenti, essendo quello dagli Apostoli, e loro discepoli ugualmente non meno da prima in Oriente, che nell'Occidente poi derivato colla predicazion del Vangelo; così della identità di questo rito liturgico essenziale fanno pruova pienissima tutte le più antiche liturgie Orientali, ed Occidentali, che abbiamo, e delle quali tesse lungo catalogo Natale Alessandro ad facul. XIII. & XIV. dissirtat. 13. num. 24., composte dopo la morte degli Apostoli, a niuno de'quali debbonsi ascrivere quelle, che sotto i di loro nomi furon più secoli dopo in vari luoghi pubblicate, come a tutti è notissimo, e pruovano il Van Espen, e tutti gli altri più accurati Scrittori Cattolici allegati dal Vescovo Milante nelle sue note sulla biblioteca santa di Sisto Senese tom.2. pag. 804. E questo solo divario può considerarsi tra i primi secoli, e gli altri poi sosseguiti fino a di nostri (salva sempre l'uniformità sostanziale del sacrificio) che allora tutto il di più riguardante le preci, la lettura de' sagri libri, ed il catechismo de Fedeli, ii faceva con più breve o lungo spazio di tempo variamente, conforme la condizion de' luoghi, le persecuzioni de' Gentili, ed altre particolari circostanze il permettevano: là dove poi essendosi alla Chiesa interamente data la pace sotto l'Imperador Costantino il Grande, più augusta e quasi unisorme potè introdursi, e su di fatto introdotta la sagra licurgia in tutte le sue parti anche non essenziali; ed oltre a ciò essendoti finalmente introdotta la moltitudine delle messe private, and arono in disuso le molte sollennità dell'antica messa pubblica, ed alle sole messe parrocchiali rimase il carico della istruzion pastorale de' Fedeli. Ma questo rito liturgico essenzialmente unisorme di tutti i secoli passati, e che sarà sempre in ogni tempo il medesimo, non impedi punto, nè attualmente impedisse, tanto nell'antica, quanto nella presente Chiesa Cattolica, e non meno in Oriente, che nell'Occidente stesso, la diversità di alcuni riti accidentali, ed estrinseci nella celebrazione del Divin Sacrificio; de' quali fan distinta menzione i citati Autori, e siam tutti noi ogni giorno testimoni oculari dentro il ricinto delle nostre mura, senza ricordar qui o i passati riti occidentali Mozarabico, e Gallicano più noti di tutti gli altri, o il rito Ambroliano, che tuttavia si osserva in Milano.

Dal rito della sagra liturgia passandosi poi alla lingua, con cui su quello esercitato, e si esercita, certa cosa è, che ne primi tempi vi s' impiegarono
que le stesse tre lingue principalmente, di cui Pilato sece uso nel titolo
apposto da lui alla Croce del Divin Redentore, con quell'ordine di tempi successivo, col quale gli Evangelisti le descrivono; cioè l' Ebrea, o sia

la Caldaica e Siriaca, di cui quella Nazione allora comunemente usava, la Greca, e la Latina: Quia bis maxime, come scrive S. Ilario nel prologo sopra il libro de'Salmi num.15., tribus linguis sacramentum voluntatis Dei, & beati regni expectatio prædicatur : ex quo illud Pilati fuit, ut in his tribus linguis regem Judkorum Dominum Jesum Christum esse prascriberet. Nam quamvis multa barbara gentes Dei cognitionem secundum Apostolorum pradicationem, & manentium hodie illic ecclesiarum fidem adepta sint: tamen specialiter Evangelica dostrina in Romani Imperii, sub quo Hebræi & Græci continentur, sede consistit. Di queste tre lingue principalmente dovettero avvalersi gli Apostoli, ed i lor successori nella liturgia, come volgari e comuni rispettivamente di quei luoghi, ove portaronsi a predicare il Vangelo, the altrimenti non potea rendersi a popoli palese con ignoto linguaggio, come oltre al senso comune il compruova l'antichissima immemorabile tradizion della Chiesa su di ciò ponderata non meno dal P. Giacomo Ledesma nel suo libro de Divinis Scripturis quavis lingua passim non legendis cap.8.num.5., che dal Cardinal Bona lib. 1. cap. 6.; non avendo perciò minima sossistenza l'opinione de'Cardinali Bellarmino,e Perrone, i quali stimarono essersi ne'primi tempi esercitata in alcuni suoghi la liturgia nelle lingue greca o latina, che ivi non erano lingue a tutti comuni e volgari, come ha ben dimostrato Antonio Arnaldo nella sua opera Della lettura della Santa Scrittura da lui composta contra il Sorbonista Malles, della quale ha fatto molto uso il Bocquillos nel capitolo undecimo del suo trattato istorico della licurgia sagra. E di fatto in queste tre lingue principali solamente veggiamo scritte le antichissime liturgie de'primi secoli, cioè colle due prime Siriaca, e Greca rispettive nell'Oriente, e colla terza Latina in tutto l'Occidente, dove non si è trovata mai sin'ora, come già ponderammo nella prima scrittura col Bona, e col Martene alcuna liturgia scritta in altra lingua suori della latina, la quale in esso era la volgar lingua da tutti comunemente intesa ne'primi secoli del Cristianesimo.

Intorno alla quale a tutti è noto, che i Romani colle ampie loro conquiste impadronitisi di moltissimi popoli, con ciò imposero a' vinti la necessità di apprendere la lingua de' vincitori, come pondera S. Agoitino de Civitate Dei lib. 19. cap. 5.; benchè Plinio in tal propagamento della lingua latina consideri la gloriosa idea de'Romani, che per la comune utilità del genere umano vollero col mezzo di una lingua stabilire il commercio tra tante nazioni fornite prima di barbari, e molto differenti linguaggi. Onde si diffuse la medesima lingua suori d'Italia tra gli Occidentali diversi popoli delle Gallie, di Spagna, di Africa, delle Pannonie, e d'Inghilterra, i quali tutti perciò indutto novo paulatim abolitum iverunt veterem sermonem, come scrive Giulio Lipsio presso l'Arnaldo, ed il Bocquillot ne'luoghi citati. Ed in tutto l'Occidente divenne così volgare e comune, che S, Agostino avendo tra le carezze delle sue nutrici,secondo la di lui testimonianza lib.1.eonfess.cap.14.num.3. imparata la lingua latina, in questa predicava al popolo, come apparisce da suoi sermoni, ed in questa parimenti compose il noto Salmo Abecedario contra i Donatisti per discreditare la di loro causa presso le persone anche humillimi vulgi, otque omnino imperitorum, atque idiotarum, come scrive egli lib.1. retractat. cap.20. E prima di lui lo stesso anche in predicando, ed in iscrivendo al comun pro de Fedeli praticato aveano Tertulliano, S. Cipriano, e tutti gli altri Vescovi, de quali a numero maggiore di quattrocento era composta la Chiesa Africana; mentre benché non abbia mo de' due menzionati

natiantichi PP. alcun sermone satto al popolo nelle di loro opere, vi sono in queste pur nondimeno i trattati dell'Orazione domenicale, della mortalità, della esortazione al martirio, e della virginità, i quali certamente surono scritti da essi per la comune spiritual' istruzione de' loro popoli, e conseguentemente doveansi scrivere in lingua da'medesimi co-

munalmente intefa.

E dalla stella estensione della lingua romana in tutto l'Occidente derivò eziandio l'antichissima versione latina della Sagra Scrittura, di cui quanto sono incerti gli Autori non meno, che la prima epoca, altrettanto è indubitata l'antichità, stimandosi comunemente satta sin dal tempo degli Apostoli, ed usata nella Chiesa Romana, la quale non può verisimilmente credersi, che sosse rimasta priva nel suo proprio linguaggio di alcuna versione de sagri libri. Onde i traduttori satini della Scrittura stati eran già tanti a tempo di S. Girolamo, e di S. Agostino, che questi affermando non poterfi liquidare il di loro numero, e di esfersi la versione latina della Scrietura fatta primis Ecclesia temporibus, loda tra le moltissime latine versioni quella, che chiamavasi Itala, detta Vetus da S. Girolamo, e Vulgata per essere molto prima di essi comunemente usata nella Chiesa latina, come può distintamente vedersi presso Natale Alessandro ad Jec.IV.dissert.39.artic.3., ed il Calmet nel suo prolegomeno generale sopra i libri del nuovo Testamento. E nacque ancora dallo stesso sonte il nome certamente latino di Missa ritenuto costantemente sin oggi per denotare il divin Sacrifizio, di cui a tal'effetto medesimo almen dal principio del quarto secolo si avvalsero comunemente i Padri della Chiesa Occidentale, come in quella di Oriente il più usitato e comune su il nome greco di Liturgia, benchè per lo più coll'aggiunto di sacra, o mystica secondo la ponderazione di Vincenzo Riccardo riferita dal Cardinal Bona lib.1.cop.3.num.3.

Da questi preliminari, che riguardano generalmente i più antichi secoli di. tutto l'Oriente, ed Occidente cristiano, si può agevolmente non solo comprendere l'antico rito sagro della Città nostra, ma dileguarsi eziandio ogni equivoco su di ciò dal dottissimo Relatore industriosamente usato. Imperciocche quando egli prendendo la parola rito liturgico nel proprio suo senso voglia concepire come due riti diversi tra loro il Greco, ed il Latino; una tal supposta, ma pienamente improbabile, diversità, non vi su mai essenzialmente, nè potè esservi tra noi, tanto ne' primi anni dell'Era cristiana, quanto anche nel quarto secolo, in cui e propriamente nell'anno 393, egli afferma nella pag.29., che sotto il Vescovo S.Severo nata fosse la nostra prima Cattedrale sotto l'invocazione del Salvatore, che poi su volgarmente chiamata la Stefania. Poiche nella Cittànostra certamente, come in tutte l'altre di Occidente non meno, che dell'Oriente, la sagra liturgia derivò rispettivamente dalla tradizione degli Apostoli, e de loro discepoli; onde non può essa mai concepirsi diversa e difforme nella di lei sostanziale integrità. E se nel quarto secolo, e negli altri fosseguenti anche dopo l'undecimo, in cui coi notissimo scisma di Michele Cerulario si divise affatto la Chiesa Greca dalla Latina, si voglia dire, che tra noi, e nelle Chiese Occidentali si usavano nell'esercizio della sagra liturgia diverse consuetudini meramente accidentali: queste certamente non può negarsi, che state vi siano sempre nella Chiesa Latina: ne in Roma stessa furon sempre i sagri riti uniformi, come può vedersi presso gli Scrittori di si fatta materia, e specialmente nel Cardinal Bona rer. liturgicar. lib.1. cap.6., e nel Bocquillot lib.1. cap.2. & cap. 9. Ma di

questa indubitabile varietà di tali riti non essenziali, siccome ne sa irrefragabile testimonianza la stessa notissima Bolla di S. Pio V. desl'anno 1570. impressa nel frontispizio di ogni Messale Romano, colla quale le diverie costituzioni, o consuetudini particolari a quell'anno anteriori da più di due secoli, neppure furono abolite, onde oggi rimangono tuttavia in piedi nella nostra Chiesa latina : così è troppo impropria, e puerile illutione il volerfi avvalere per indi trarne la necessaria diversità di Chie 🔧 se maggiori distinte per l'esercizio de'vari medesimi non essenziali ritt della sagra liturgia; niente importando alla unita della Chiesa, e della nostra santa Religione si fatta innocente varietà, come dopo S. Agostino, S. Girolamo, S. Fulberto, ed i Sommi Pontefici Romani S. Gregorio Magno, e Niccolò Primo pondera lo stesso Cardinal Bona nel luogo citato. Onde giustamente il chiarissimo P. Mabillon di tal varietà de'riti sagri parlando Musei Ualici tom. 2. pag. 141, avvertiva: Eadem ferme est socrorum rituum, atque religionis antiquitas; sed corundem diversitas eque antiqua in diversis Ecclesiis. Poiche conforme in altra parte della stessa opera egli pondera, tom. 1. pag. 101., ne' primi tempi della religione Criitiana sine multo rituum apparatu sacra tunc siebant, nec rota sixave erat eorum dispositio, nec uniformis. Paullatim ad certam quandam liturgia formam Je se composuerunt Ecclesia: qua forma in Ecclesia Occidentali non una suit. Alia quippe Komunis, alia Gallis, alia Hispanis, Afris alia competebat: tametsi pracipua liturgia capita ubique concordabant. Sua etiam fuit, superestque etiam nunc Ecclesia Mediolanensi forma sacrificii, ab oliis diversa, & c.

Nè in ciò può mai disconvenire l'Autor della relazione, come appare da quanto Egliscrive alle pag. 16. e seguenti circa l'osservanza delle consuetudini, costumi, e riti delle Chiese particolori appartenenti alla disciplina ecclesiastica, poiché a rispetto di questa, cum duo, come co Pietro de Marco egli conchiude, summa capita complettatur, ritus scilicet, & jurisdittionem; consuetudinis in utramque partem par omnino est auctoritas; et si religiosius tractando sint, quaritus socros respiciunt, cum pietatem, atque externum Divini Numinis cultum contingant. Onde non è punto degna di lui l'illazione, che senza verun fondamento sa nelle già sopra trascritte sue parole della pag. 56., di doversi cioè ammettere disserenti Chiese, anche secondo la sua vana idea maggiori, perchè vi fiano i Cleri di differente rito; e nulla giovano a tal' assunto l'antiche memorie delle due Chiese del nostro Regno di Reggio, e di Rossano, in cui affatto di due distinte Cattedrali non vi su mai memoria verupa: se pure quanto alla prima non se ne trasse la fantastica immagine dalle allegazioni anni addietro fatte in difesa del Protopapa di Reggio. Nelle quali per altro, benche si confondano tra loro il Conte-Ruggieri, ed il Duca Ruggieri, prendendosi amendue per una sola medesima persona; pur nondimeno dagli stessi loro allegati privilegi, trascritti dal nono tomo dell'Ughelli, apparisce essersi a' Vescovi allora di Cosenza, e di Squillace accordate le ragioni tutte Vescovili e canoniche, da esercitarsi cum Presbyteris tom Gracis, quam Latinis, onde non vi era bisogno di formarsi ne medesimi tempi ivi, ovvero altrove, distinte Cattedrali, e distinti Prelati, per non confondersi tra loro i due figurati diversi riti greco, e latino, come con artificioso equivoco si è cercato dar ad intendere nella relazione, abusandosi delle ambigue voci del nostro antico rito ecclesiastico Grecolatino.

Molto però più abusiva equivoca illusione si è quella, che si è procurato di fare col dires confusamente, che nel nono secolo valendo ancora il riso greco, S. Assavagio nella Chiesa della Cattedrale stabili il Collegio degli Eddomada-

Digitized by Google

maderj, e lo destino a celebrare i divini uffizj (de'quali però niente affatto dicono i duo contemporanei Autori nella relazione citati, ed è per altro favolosa di pianta l'assertiva) ed a cantare la messa pubblica secondo il costume della Chiesa Romana; scrivendosi anche queste ultime cinque parole di carattere diverso, come per dinotare introdotto tra noi da quel Santo nella Stefania il rico latino, del quale si aggiunge, che sarebbe itato lun-

go ed oscuro indagarne l'uso prima di quei tempi.

Ma in ciò dovea il dottillimo Autore far uso di più buona sede co men cauti lettori della sua relazione, hen sapendo egli, che l'antico liturgico rito della Città nostra su sempre latino, sì per la dipendenza, ed unione da tutt'i nostri Vescovi avuta sempre colla Chiesa Romana, come pure per non essersi qui al pari di Roma, e di tutte l'altre Chiese Occidentali, sin' ora trovato rikontro di alcuna liturgia scritta in lingua diversa dalla lacina: Che i due antichi nostri Scrittori da lui allegati niente dicono affitto, nè di alcuna Chiesa particolare di rito greco distinto dal comune latitino; nè di alcun rito nuovo latino introdotto da S. Attanagio nella Scefania (delle quali rilevantissime no vità poste sotto i di loro occhi, o nate rispettivamente sotto i medesimi, avrebbeto essi certamente fatta distinta memoria, come praticarono in molte altre cose di niun conto) raccontando solamente la celebrazione della pubblica messa quotidiana stabilita da quel Santo Vescovo nella Cattedrale; in modo che egli altro non fece, come vella stessa relazione si spiega pay. 44., che di stabilire, come un privilegio della Chiesa Cattedrale, la relebrazione della messa pubblica quosidiana, quandoche prima si celebrava ora in una Chiesa latina, ora in una green, e così andeva in giro da Basilica in Basilica. E finalmente, che tanto egli è indubitato il rito latino tra noi stabilito prima de tempi di S. Attanagio mella Cattedrale Stefania, quanto eglie certo per la più volte citata Cronaca, the prima di Attanogia Stefano II. Duta e Veftovo di Nap li nel 768. (cioè più di un secolo avanti) avelle mandatu in Roma, tre Cherici, acciocche si erudiffero nella scusta de Cantorise s'informassero delle notiziese scienza dell'Ordine Romano: Romam direxis tres Clericos; qui in schola Cantorum optime edobti, omnique sacro Komanorum Ordine imbutt, at propria redierunt, come tutto ciò fi legge nella pag. 77. della relazione.

Alle quali latine parole trascritte dalla Cronaca di Giovanni Diacono, se il dottiffimo Relatore avelle aggiunte quelle, che immediatamente sofsiegurno: Ex quibes unum Leonem, sognomento Maurunta, Cardinalem ordinavis Presbyterum, alios deinde Clevicos in Monasterium Santi Beneditti Paula Levita destinavit. Unus vero de istis Johannes nomine, qui post Diaconus ordinatus est, apprime eruditus offalsit; avrebbe con tali parole dato motivo a leggitori della sua relazione di avvertirvi più cose confacenti al nostro assunto, benche niente uniformi al novello romanzo delle nostre contemporanee antiche due Chiese maggiori, una satina, e l'altra greca. In primo luogo cioè avrebbero essi rilevato, che nella Stefanla, dove già si offervava da prima il rito latino, eravi anche il suo corpo di Preti Cardinaliun secolo e più prima di nascervi gli Eddomadari da S. Attanagio istimiti per la celebrazione della pubblica messa quotidiana, onde questi a tal sagro particolare impiego suron trascelti da quello stesso ceto Presbiterale incardinato alla Stefania: il quale già prima, non solamente col suo Vescovo la stessa pubblica messa quotidiana celebrava ord in una Chiesa latina, ora in una greca-cost andando in giro da basilica in basilità, secondo il fistema del dottissimo Relatore, che da ciò solo ben potea scorgers quanto fossero favolosi i suoi fantastici novelli Eddemadari di rito

latino; ma oltre a ciò tal ceto nella medesima Stefania latina faceva prima di S. Attanagio tutta la sagra solenne uffiziatura, della quale sarebbe somma insolenza il sospettar solamente, che la nostra Cattedrale fosse stata priva sino alla poetica nascita de figurati nuovi e distinti Eddomadarj Attanasiani. Secondariamente in seguela di ciò si sarebbe ad evidenza riconosciuta la pienissima falsità, ed infossistenza di quei due punti, che nella pag. 58. l'autor della relazione di mera sua fantasia dà per certissimi a pro de suoi clienti, cioè che nella medesima Stefania non vi fosse stabilito aliro corpo, che quello degli Eddomadarj, e che un tal corpo fosse stato qualificato con carattere del maggior rango, e coll'ufficio di maggior dritto, qual'era in quel tempo quello del canto. Poiche se già questo ufficio di tanto rango e dritto non vi sosse stato nella Stefania da più secoli prima di S. Attanagio, inutilmente avrebbe Stefano Secondo mandato in Roma quei tre Cherici ad apprendere tutto il sagro Ordine (o sia ecclesiastico rituale della sagra liturgia, e dell'officio divino, come tutti sanno, e spiega il Du-Fresne nel suo Glossario) di quella principal Chiesa latina; e gli ecclesiastici ministri della nostra Cattedrale avrebber dovuto continuare a star mutoli e neghittosi (o strana, ed insolente; ma innegabile conseguenza della moderna favola!) nella medesima, sino a che vi nascessero i maggiori de'presenti Eddomadarj, da'quali come unici sedeli depositarj del rito nostro sagro cattedratico latino, doveano esercitarsi le proprie prerogative di assistere al Vescovo nelle pubbliche funzioni, e dell'uffiziatura nel coro: mentre questi due dritti si godettero sempre, e privativamente nella Cattedrale sino a tempo di Pio V. dal corpo degli Eddomadari, come ci assicura il dottissimo Relatore alla pag. 78., senza rislettersi da sui alla pur troppo grande ingiuria che con ciò si recava alla tanto commendabile nostra Stefania, che nata sin dal quarto secolo, e di riguardevoli edifici non meno che di arredi sagri oltremodo fornita da molti Vescovi successori di S.Severo, veniva milerabilmente nelle sue tante esteriori magnificenze a languire, non avendo avuto nel corso di cinque secoli nè assistenti al suo Vescovo nelle sunzioni pubblichè, nè uffiziatura nel Coro, giacchè dovea tutto ciò aspettar privativamente dagli Eddomadari da S. Attanagio nel nono secolo stituiti. Ne quali per altro il di loro ideato maggior rango non converrebbe dedursi dal tanto amplificato ministero del canto; mentre questo ufficia di maggior dritto (di cui si fingono pienamente investiti quegli Eddomadarj, ma niente dicono i due sincroni Autori) anche a' tempi S. Gregorio, al quale si deve il suo più maggiore innalzamento, e decoro, era Proprio de' soli Cherici, e Suddiaconi, ne induceva dignità, prerogativa, o preeminenza veruna, onde a' Diaconi, ed a' Sacerdoti venne proibito dal medelimo Santo Pontefice in un Concilio Romano de fuoi tempi, come si legge nelle di lui epistole, e l'avvertirono il Cardinal Bona rer. liturgic. lib.1. cap.25. \$.20.in fine, Natale Alessandro ad Sacul. 6.cap.2.artic.13. n.16., ed il P. Francesco Pagi nella vita di quel Santo al num.63.; onde tali Cantori non avean luogo nel Presbiterio, ma per adempiere il proprio carico si collocavano fuori del medelimo, e della balaustrata dell'altare, come notano il Fleury nel suo tratto de' costumi de Cristiani al \$.35., ed il Bacquillet lib. 1. cap. 4. : come in fatti furon semplici Cherici quei tre in Roma dal nostro Stefano Secondo inviati ad apprendere nella scuola de' Cantori tutto l'Ordine, o sia Rituale sagro Romano. E finalmente dalle trascritte parole di Giovanni Diacono avrebbero i lettori della relazione rilevato, che di quei tre medesimi, Cherici ritoruati da Roma, il Cherico Lione Maurunta ordinato poi Prete Cardinale li era Greco di nas-

zione, come il di lui cognome ci addita, e già su dal Signor Canonico Mazzocchi avvertito nel suo comento sul nostro Calendario antico in trattando a gli undici di Aprile del nostro Santo Vescovo Stefano pag. 203. Donde apparisce, che al nostro principal Clero Cardinale Cattedratico venivano promiscuamente incorporati nell'ottavo secolo Greci, e Latini, senza esservi bisogno alcuno di fingersi due Cattredali distinte col vano supposto de'loro differenti due riti, che in sostanza non mai suron tali, benchè comunemente si esercitassero in due diverse ma notissime lingue, nell'uso delle quale concorreva Vox quidem dissona, at loquitur Hieronymus epist. 17., sed una religio, per avva-lerci delle parole del Cardinal Bona De Divina Psalmodia cap. 18. \$. 13. Per la qual cosa essendo in Costantinopoli nel nono secolo, a tempi appunto di S. Attapagio, nata la controversia dopo la celebrazione dell'ottavo Concilio Generale ivi convocato, se i Bulgari alla nostra santa religione convertiti appartenessero a quella Sede Patriarcale, overo all'Apostolica di Roma; benchè i Greci ponderassero in lor favore principalmente, quod Bulgari cum Provincias illas a Gracorum potestate armis evicissent, non Latinosibi, sed Gracos Sacerdotes invenerunt; quod argumentum videbatur esse, illius Diaceseos ordinationes ad Constantinopolitanum spectusse Patriarcham: pur nondimeno giustamente i Legati Pontificidi Adriano Secondo rispondevano a quella obbjezione: A Gracis Sacerdotibus argumentum sumere non debetis; quia linguarum diversitas ecclesiasticum Ordinem non confundit, come rapporta Natale Alessandro in histor.eccles.saculi IX, & X.dissert.4.9.23.

Quindi dall'antico nostro liturgico rito sacendos passaggio alla lingua, con cui quello tra noi fu ne primi secoli esercitato, crediam noi non potersi dubitare, che universalmente adoprandosi la lingua latina (in cui solamente si veggono scritte tutte le occidentali più antiche liturgie) siusafse con essa eziandio la greca in alcune parti della sagrafiturgia, come si erano l'Inno angelico, le Profezio, l'Enistola, il Vangelo, ed il Simbolo, come fu da noi ponderato nella prima scrittura pag. 29. & segg., dove di . tal promiscuo uso surono addotti più motivi: tra quan è certamente indubitabile quello di essere state sin da' primi secoli cristiani amendue le lingue latina, e greca comuni e note in molte parti occidentali promiscuamente abitate da Greci, e da Latini, e specialmente in Roma, ed in questa Città, le quali perciò potean giustamente dirsi bilingui. Di Roma è vero, che il Cardinal Baronio ad annum Christi 45.num.30.6 seqq. avefse stimato, che ivi non sosse stato nel primo secolo cristiano comunemente noto, ed inteso il greco linguaggio; donde inferiva egli, che in lingua latina si fosse da S. Marco scritto il suo Vangelo, come su da noi riserito nella prima scrittura. Ma ora dobbiamo candidamente affermare, che quel dottissimo Cardinale in ciò prese pur troppo manifesto abbaglio, come ha con evidenza dimostrato Antonio Arnaldo nell'enunciato suo libro della lettura della Sagra Scrittura lib.2. cap.13., adducendo le autorità di Suetonio nella vita di Ottavio. Augusto num. 98., do ve si legge avere lo stesso Cesare distribujto tra gli altri donativi a' suo i cortigiani togas, ac pallia, lege proposita, ut Romani Graco, Graci Romano habitu G sermone uterentur; di Giovenale nella Satira sesta, in cui non già delle sole meretrici, come il Baronio erroneamente suppose, ma generalmente di tutte le donne da marito dice, che affettando di spiegare omnia Grace.

Hoc sermone pavent, hoc iram, gaudis, curas, Hoc cunte effundunt animi secreta;

Digitized by Google

E di Valerio Massimo, che attestandoci la consuetudine de'suoi tempi; que nune (sono le di lui parole lib.2.eap.1. (Gracis actionibus aures Caria exsurdantur, riferisce il primo Greco udito nel Senato senza interprete essere stato Molone maestro di Cicerone in rettorica; conchiudendo l'Arnaldo, che si su tanto in Roma comune il parlar greco, che l'apprendevano anche i pappagalli, onde fu detto: Quis expedivit Psittaco suum xeipe. Alle quali autorità da lui addotte si potrebbero aggiungere altre moltissime dello stesso Suetonio, il quale non solamente di Tiberio cap.71. scrive, che militem quoque Grace testimonium interrogatum, nisi Latine respondere vetuit, e di Claudio cap.42., che cuidam barbaro Grace & Latine disserenti, cum utroque, inquit, sermone nostro sis peritus; ma eziandio nelle vite de' suoi Cesari, oltre a'pubblici letterarj esercizj Grace latinaque facundia, come scrive in Caligula cap. 20., ed altrove, in Greca lingua essersi fatti ci rapporta contra l'Imperador Domiziano i libelli, cap. 13. 6 14., e che pochi mesi avanti di essere stato il medesimo Cesare ucciso in greco linguaggio

. Tarpejo quæ sedit culmine cornix,

Est bene, non potuit dicere : dixit, erit. Per la qual cagione contra il sentimento del Baronio dee dirsi colla sentenza più comune, a cui anche S. Girolamo, e S. Agostino aderiscono, che l' Evangelista S. Marco avesse in Greca lingua scritto il suo Vangelo, benchè l'avesse scritto egli in gratiam pracipue Romanorum, sicut & Paulus ad Romanos Graca scripsit lingua; quia Judai, qui Koma agebant, plerique latini Jermonis ignari, longa per Asiam, & Graciam babitatione Gracam linguam didicerant, & Romanorum vix quisquam erat, non Grace intelligent, come scrive il celebre Ugon Grozio nel principio del suo comento sillo stesso Vangelo. E per le stesse ragioni stimo Estio ancora, comentando l'Epistola di S. Paolo a gli Ebrei, che il medesimo Apostolo in iscrivendo tanto a gli Ebrei, quanto a' Romani avesse satto uso della Greca lingua, che in Roma era certamente comunissima; niente giovando il ponderare in contrario la diligente cura da' Romani posta in uso per ampliare suori di Roma la propria lingua nelle Provincie, affinche latina vocis honos per omnes gentes venerabilior diffunderetur, come scrive Valerio Massimo nel luogo citato. Poichè i Romani quanto eran gelosi del nativo linguaggio, altrettanto conoscevano da per tutto dilatata, e comune la Greca lingua, e perciò attissima per maggiormente render palesi al mondo le opere loro, onde presso Suetonio leggiamo di tal lingua pienamente addottrinati i dodici suoi Cesari, tra quali anche Claudio Gracas scripsis bistorias, come ci avvisa nella di lui vita cap. 42., e Cicerone in Greco scrisse le memorie del suo Consolato, come appare dal primo libro delle sue lettere ad Attico epist. 16., ricordevole di ciò che avvisò egli nella sua orazione pro Archia, Graca leguntur in omnibus fere gentibus; oltre al rispetto da esi giustamente dovuto ad una Nazione; dalla quale, come riflerte l' Arnaldo citato, oltre averne tratte le proprie leggi, e la morale, fu anche loro dato l'adito a tutte le scienze, ed a tutte le belle arti, per cui benchè vinta da' Romani, su in venerazione a' vincitori, ondo

Gracia victa ferum victorem capit, & artes

Intulit agresti Latio. E per quel che riguarda la Città nostra in quei medesimi primi secoli Cristiani, neppure si può porre in controversia, che amendue le stesse lingue Greca, e Latina vi fossero state universalmente comunie note, come costa dalle autorità di Strabone, e del nostro Poeta Stazio addotte nella pri-

ma scrittura, e dalle molte ancora pubbliche antichissime iscrizioni, che si veggono composte promiscuamente nell'una e nell'aitra lingua sul medesimo soggetto: tra le quali è rinomatissima quella Grecolatina satta per l'Imperador Tito, essitente ancor oggi a vitta di tutti, benchè non intiera, dentro le nostre mura, e trascrieta da'nostri, e dagli esteri Autosi difettosamente, come può vedersi nell'appendice della più volte ma non mai a bastanza lodata dissertazione del Signor Canonico Mazzocchi diatriba 3. parte 1.cap.1. Onde nel quarto secolo, in cui giusta il dottissimo Relatore tra noi nacque la prima Cattedrale del Salvatore detta poi Stefania, essendo in buona parte già decaduto l'antico nostro assoluto Grecismo; la sagra liturgia su certamente (a riserva ne' secoli posteriori di alcune particolari Chi-se, probabilmente da prima di soli Monaci Orientali, qui ed in Roma venuti dopo il notissimo editto contro di loro promulgato dall'empio Imperador Copronimo, come da noi si avvertì nella prima scrittura dopo il Baronio ad annum 761.n.15.) fu dico detta liturgia in essa nostra Cartedrale, a cui tutte l'altre Chiese inferiori doveano uniformarsi esercitata in lingua latina e solamente alcune sue parti, come dicemmo, tanto in latina favella quanto in greca nel tempo stesso venivano poste in opra. Imperciocche in sola lingua latina tutte le più antiche liturgie si trovano scritte.essendo apocrisa e savolosa quella, che sotto il nome di S.Pietro Apostolo pubblicò Guglie mo Lindano, asserendola trovata dal Cardinal Sirleto nella nostra Puglia, come ha dimostrato il Cardinal Bona rer. liturgic. lib. 1. cap. 8. g. ustamente stimandola opra di alcun Sacerdote Italogreco del decimo sesso secolo. Ed oltre a ciò è indubitato, che non prima dell'anno 968. l'Imperador Niceforo Foca impose al Patriarca di Costantinopoli Polieuto, che non permettesse in omni Apulia, & Calabria latine amplius, sed grace divina ministeria celebrari. Onde se anche dopo la metà del decimo secolo in quei luoghi tanto dominati da Greci si ufficiava in latina savella; quanto più questa dovea universalmente praticarsi nella sagra liturgia della Città nostra, ove i Greci anche prima di quel tempo aveano un ombra sola dell'alta lor signoria, come a fuo luogo vedremo.

In questa se rma dunque il nostro antico rito liturgico direttamente latino può anche dirsi misto, e grecolatino per l'uso in alcune sue parti contemporaneamente promiscuo di amendue le lingue, quanto ugualmente comuni e note ne' primi secoli cristiani a Roma, ed alla Città nostra, tanto da Latini, e da Greci unitamente in un tempo stesso adoprate nelle sagre funzioni. Di questo bilingue nostro contemporaneo uso nell'esercizio della liturgia ne adducemmo noi chiarissimi documenti nella prima scrittura pag.31. & segq.: e siccome ne durd il costume per lunghissimo spazio di tempo tra noi sino anche a'secoli più bassi, così su esso uniforme a quel che rispettivamente in Roma, ed in Costantinopoli ancora per l'addietro si praticava, secondo che ivi su già da noi col Martene ponderato, senza qui ripetere le cose già prima dette. Alle quali solamente può aggiungersi, che anticamente, conforme si legge nel settimo Ordine Romano trascritto dal P. Mabillon Mus. Ital. tom. 2. pag. 81. num. 6., nel battesimo degl'infanti, a nome di questi da due Accoliti si cantava il Simbolo prima in greca, e dopo in latina lingua; e che dello stesso contemporaneo uso bilingue in alcune parti della liturgia, ed in altre sagre funzioni, tanto praticato in occidente ed in oriente per lo spazio di più secoli ne abbiamo tutravia il riscontro, non solamente in Roma, dove cam Summus Pontifex Missam solemniter cantat, tam Epistola, quam Evan-

Digitized by Google

gelium Grace & Latine leguntur, come scrive il Cardinal Bona lib. 2. cap. 7. S.2.; ma eziandio in tutta la Chiesa Latina nell'officio del Venerdi Santo, in cui mentre si fa l'adorazion della Croce, alternativamente da' due Cori si canta il Trisagio consaputo, prima in Greca lingua, perchè a noi pervenuto da' Greci, che usano di recitarlo più volte il giorno, e poi per la favella latina.

nella favella latina. E tale certamente si era il nostro costume a tempi di S. Attanagio intorno al comune promiscuo uso di amendue le lingue a tutti allora notissime, come irrefragabilmente pruovano le autorità de' nostri due sincroni Autori, le quali nella relazione alla pag.55. si trascrivono, e conviene anche qui rapportarsi per sottoporle al comun giudizio di tutti. Non già nella Cronaca di Giovanni Diacono, ma nella vita del detto Santo Vescovo più lungamente di quel Cronista scritta dal nostro Suddiacono Pietro (che si vuole anche comunemente contemporaneo a quel Santo, benchè in ciò disconvenga il Signor Canonico Mazzocchi) si leggono parlandosi della Città nostra le seguenti parole: In qua laici simul cum Clericis assilue Grace Latineque communi prece pfallunt Deo, debitumque persolvant jugiter officium. E più sotto, raccontandos l'accaduto dopo la prigionia del medesimo Santo Vescovo, egli scrive: Inter hac Graca, Latinaque pars Sacerdotalis cum universo Clero ad Pretorium advenit: Redde nobis, inquiunt, Putrem nostrum. Ed in altra sua opera, lo stesso Autore (secondo il giudizio del Bollandista Cupero, e del Muratori) narrando la traslazione del corpo di esso Vescovo da Monte Casino in questa Città, scrive de nostri Napoletani portatisi ad incontrare il corpo del Santo: Confluebant autem uterque sexus, & atas diversa, & qualiter poterant (così leggonsi queste ultime dus parole nella raccolta del Muratori tom. 2. part. 2. column. 1068. \$.7.) pfalm?die cantus utriusque linguarum grece, & latine suavi modulatione resonabant. Giovanni Diacono poi fuori della sua Cronaca descrivendo le traslazioni qui fatte de' corpi di S. Severino, e'di S. Sossio, dice: Alternantibus choris latinis, & græcis cineres Sanctorum deducunt; ed altrove: Per totom nottem unanimes gracam, latinamque psalmodiam sonoris vocibus concre-

Su di queste autorità ci occorre sar due ristessioni molto confacenti secondo il debole nostro sentimento all'assunto, di cui si tratta. La prima, cioè, che di amendue le lingue Greca e Latina promiscuamente usavano in salmeggiando saici simul cum clericis assidue communi prece; che lo stesso usarono nella traslazione del corpo di S. Attanagio uterque sexus, o atus diversa; e ne saceano uso tutti alternantibus choris, ed anche unanimes, in sacendo essi uniti contemporaneamente insieme una sola medesima sunfacendo essi uniti contemporaneamente insieme una sola medesima sunfacendo essi tolga il dottissimo Relatore ogni artificiosamente ideato zione, acciò si tolga il dottissimo Relatore ogni artificiosamente ideato scrupolo di temuta consuscione, o disordine: del quale per altro niun conforupolo di temuta consuscione, o disordine: del quale per altro niun conto sece nel sesto secolo S. Cesario Vescovo d'Arles, mentre compulit, ut laicorum popularitas psalmos, e hymnos, instar Chericorum, alii Grace, alii Latine cantarent, ut non baberent spiritum in Ecclesia fabulis vacandi, come ci assicura lo scrittore della sua vita, e di lui discepolo Cipriano cap. 11.

La seconda, che dove Pietro Suddiacono raccontando le cose accadute dopo la prigionia di S. Attanagio dice, che al Pretorio accorsero per la di lui liberazione Graca, Latinaque pars Sacerdotalis cum universo Clero; il nostro Giovanni Diacono nella sua Cronaca narrando lo stesso fatto scrive; Collecti omnes Monachi servi. Dei, Sacerdotes, & Clerus clamabant lacrymis profusis: Sergi Consul, redde nobis Pontificem, senza specificare Greci, e Latini, perchè gli uni, e gli altri formavano per appunto un sol Clero unito semperchè gli uni, e gli altri formavano per appunto un sol Clero unito sem-

pre comunemente in ogni sagra, o ecclesiastica funzione; come in satti per un sol Clero gli ebbe lo stesso Pietro Suddiacono, quando nella vita di S. Attanagio ferive, che questi ab universo Clero,omnique plebe, simulque o Ducibus, communi voto, & confilio electus est ad Pontificale decus, dopo la morte del Vescovo predecessore. Oltre a che di un sol Clero indistinto Napoletano, e di una sola indistinta nostra Cattedrale, si parla nell'epistole Pontificie rispettivamente di S. Gregorio il Grande nel sisto secolo, e di Adriano Secondo nel nono a' tempi appunto di S. Attanagio, nella Cronaca di S. Vincenzo al fiume Vulturno, negli annali d'Italia del Muratori, nel Catalogo del Chioccarello, come già su avvertito nella prima nostra scrittura, ed in quanti altri documenti, e scrittori possano mai trovarsi. Onde i soli due Autori contemporanei di S. Attanagio medesimo nella relazione trascritti, e seriamente ponderati, dovean bastare al dottissimo Autore di quella, assinchè si potesse appieno ricredere (se pure in verità egli ebbe mai tal sentimento, e non iscrisse a sola compiacenza de nostri Eddomadari, da'quali anche su nelle narrative de'fatti pienamente ingannato) de' favolosi sue distinti Cleri nostri antichi greco e latino di riti diversi non concialibili tra loro, e conseguentemente della favolosa eziandio contemporanea dualità delle antiche nostre Cattedrali, da quella supposta diversità di Ciero unicamente derivata; della quale sino a di nostri niun'Autore ha mai sognato di far parola, nè fino ad ora si è trovato documento alcuno. Alla qual mancanza di ogni minimo documento, quando si uniscano l'altre già divisate circostanze, cioè, che siccome tra i riti Greci, e Latini liturgici non vi fu mai diversità essenziale anche p'ù secoli dopo di S. Attanagio, così una tal varietà di rito non potè mai nascere dall'uso delle due lingue Greca e Latina, in Roma, quì, ed altrove allora comuni a tutti; onde i nazionali ecclesiastici greci e latini formaron sempre ne luoghi, dove gli uni e gli altri abitavano, un solo ed indistinto Ciero, di modo che dal primo secolo dell'era Cristiana sino alla metà dell'ottavo sederono nella Cattedra di S. Pietro da capi visibili di tutta la Chiesa Cattolica promiscuamente greci, e latini, come a tutti è notissimo: rimarrà da ciò sempre il novello romanzo delle due antiche nostre contemporanee Cattedrali privo, non solamente di ogni giuridico appoggio da potersene formar'un punto d'istoria, ma di qualunque verisimilitudine ancora da comporsene almeno un poema. Poiche se per lo spazio di molti secoli videro non meno l'antica, che la novella Roma dentro le proprie mura promiscuamente abitare Latini, e Greci nazionali ecclesiastici, ed ebbero amendue colla diversità non essenziale de'riti liturgici anche l'uso comune dell'una e dell'altra lingua nell'esercizio de' medelimi, senza che perciò in alcuna di esse vedute si fosser mai ad un tempo due Chiese maggiori: non sa vedersi anche colla semplice scorta del solo senso comune per qual cagione in quei secoli medesimi Napoli solamente avesse dovuto avere dentro di se due contemporanee Cattedrali diverse per le stesse menzionate circostanze.

Ma qui, proseguendo il filo della relazione, ci ripiglia il dottissimo Autore di quella dicendo, che quantunque il nostro Chioccarello avesse stimato erroneamente, che oltre della Chiesa del Salvatore in questa Città sosse stata un'altra Cattedrale detta l'Episcopio, malamente interpretando questa voce più volte usata nella Cronaca di Giovanni Diacono, ma per dinotar solamente con essa la casa del Vescovo giusta il suo proprio significato; pur nondimeno in satti nella medesima Cronaca si legge, che oltre della Chiesa Cattedrale della Stefanta, la quale vien descritta con carattere di

Digitized by Google

maggiore, sotto Zosmo Vescovo sesse stata edisicata un' altra Chiesa sotto l'invocazione di S. Restituta, la quale si dice essere stata sondata da Costantino Imperadore: Zosmus Episcopus sedit annos quatuordecim, sub quo Sancta Restituta a Constantino Imperatore sacta suit. Ed anche si legge di questa Chiesa un carattere conveniente ad una Chiesa maggiore; imperciocchè si vede, che il Vescovo Attanagio vi aveva stabilito un Corpo di un Custode, e di altri afficiali cherici col sondo di molti beni, siccome si ha dal sopra trascritto luogo, in cui si legge la istituzione degli Eddomadari satta dallo stesso Vescovo Attanagio: Ecclessa verò S. Restituta, qua a Constantino Imperatore condita est, connectit utrosque Joannem Baptistam, atque Evangelistam, a Custodem cum officialibus clericis ordinavit, resque illic ad præsidium carum largitus est. Fu detta anche questa Chiesa Costantiniana dal suo sondatore, Costantino il Grande, come si legge tutto ciò alla pag. 61.

Ciò si rende più chiaro, soggiunge il medesimo Relatore alla pag.62., da quel, che si legge nella medesima Cronaca, che Napoli aves due sedi Vescovili a guisa de' due testamenti, benchè una fosse quella, che governasse e reggesse l'astra, come dal capo si reggono tutte le altre membra: Nam & introrsus binas Præsulum geitat sedes ad instar duorum testamentorum, quamquam una sit, quæ regit, & gubernat reliquam, ut capite reguntur artus diverli. Questa è un luogo, il quale non è stato finora variamente spiegato intorno al credere, che in questa Città siano state due Chiese Cattedrali; ma questo luogo solamente be patito la variazione intorno algiudicare, se vi siano stati due Vescovi, l'uno greco, e l'altro latino; quantunque il luogo trascritto rende chiaro questo punto, di non esservi stati mai due Vescovi, mo ben vero due Sedi, delle quali una era maggiore dell' altra. Onde il dottissimo Relatore va finalmente a conchiudere, che in Napoli oltre al proprio latino suo Vescovo, vi sosse stato della Chiesa Greca un Vescovo dipendente, o sia Corepiscopo, soggetto al latino: avvalendosi a questo effetto, così delle autorità del dotto Bollandista Guglielmo Cupero, e del chiarissimo Signor Canonico Mazzocchi sul Calendario Napoletano nella vita di S.Fortunato; come pure del vedersi tra le soscrizioni del Concilio di Sardica celebrato nel 347., quelle di Osio di Cordova, di Vincenzo di Capoa, e di Calepodio di Napoli, quandochè in quel tempo era Vestovo della nostra Chiesa Fortunato, siccome si ha dall'epistola, la quale si ritrova ne' frammenti storiei di S. Ilario.

In tal forma conchiude questo terzo capo della relazione il suo dottissimo Autore. Onde seguendo noi giusta il solito le di lui orme, per non divagare suori del proposito, quanto alla critica del Chioccarello, solamente diciamo, che la parola Epi/copio, su di cui quella unicamente fi fonda, significa non solamente la casa del Vescovo, ma eziandio la Chiesa Vescovile, come tutti sanno, e può negli stessi Autori citati dal Relatore : alla pag. 59. Oscrvarsi; come in fatti nel secondo significato ne sece più volte uso Giovanni Diacono nella sua Cronaca, ed in quel luogo per appunto, che nella relazione unicamente si allega, di tutti gli stabili della Chiefa Vescovile di Miseno dal Duca di Napoli Sergio conceduti Neapolitano Episcopio; non potendosi quella donazione intender mai fatta alla casa del Vescovo, ma bensì alla nostra Chiesa Vescovile. Onde il dottiffimo Relatore, avendo qui trascurato di far'uso della sua solita chiarozza, interpreta con poca felicità quel passo di Giovanni Diacono, quando ad un medefimo tempo dice contraddittoriamente, che quello contiene il dono fatto di molti stabili alla Chiefa Episcopale di Napoli; e the chiaramente dimostra, che questa perola di Episeopio non significhi, che la sasa. del Vejouvo.

Onde passando alla Chiesa di S. Restituta, che sotto il Vescovo Zosimo si asscrisce fondata qui dall' Imperador Costantino il Grande, e che si qualifica oltre alla Catredrale Stefania (la quale per altro in tal'ipoteti certamente a quella effer dovrebbe molto posteriore di tempo) con carattere conveniente ad una Chiesa maggiore, in cui S. Attanagio vi aveva stabilito un Carpo di un Custade, e di altri ufficiali cherici, col fondo di molti beni: Avremmo potuto noi disbrigarci lubito da tali allertive, dicendo in risposta, che niente sono elle confacenti al principale assunto, del quale si tratta. Poiche ristringendoli questo unicamente a vedere, se a' tempi di S. Attanagio fossero state tra noi due contemporance Cattedrali, una Greca sutto il titolo di S.Restituta, e l'altra Latina sotto l'invocazione del Salvatore, denominata poi Stefania: certa cosa è in satto, che di questa dualità di Chiese maggiori, e de' loro diversi riti, niente dicono affatto, così Giovanni Diacono nella fua Cronaca (ove non leggendofi le parole trascritte dal dottissimo Relatore, avrà egli, abbagliando solo nel nome dell' Autore, prese quelle da un'altro Catalogo antico de' nostri Vescovi rapportato da Monlignor Bianchini, ove le medesime per appunto si leggono) come pure Pietro Suddiscono Augore della vita di S. Attanagio, comunemente anche stimato suo contemporaneo: e niun'altro qualunque documento, ed autorità si allega, donde alcun riscontro di quelle due contemporance Cattedrali Gesca, e Latina si possa trarre. Auzi dalle stesse parole di Pietro Suddiacono addotte dall' Autor della relazione: Ecclesia verd Santta Restituta, & c., come quelle, che sono di una Scrittore fincrono, che tutto avea sotto i suoi occhi, va la sognata Cattedrale Greca interamente a svanire. Onde apparendo la favola delle due ad un tempo stesso antiche nostre Chiese maggiori, niente importerebbe il discutere la verità della fondazione all' Imperador Costantino attribuita, e la qualità dell'antica Chiesa o Cappella di S.Restituta, di cui fanno menzione i suddetti due nostri antichi Scrittori Giovanni, e Pietro; ma solamente si dovrebbe da noi rispondere alle due autorità in ultimo luogo addotte nella relazione, del binas Prasulum Sedes di Pietro Suddiacono, e del fognato Corepiscopo greco Calepodio.

Ma perchè ancor qui si favoleggia, e nella dissertazione del Signor Canonico Mazzocchi si è con evidenza, come giustamente egli dice, più che geometrica dimostrata la perpetua costante unità della nostra Cattedra-le: perciò assinchè il novello romanzo grecolatino rimanga interamente

svelto dalle radici, si è stimato bene di esaminarle, e consutarle. Ed incominciando dalla pretesa fondazione Costantiniana, siccome a tutti è già notissimo esser savolose assatto le sondazioni di quelle molte Chiese, che in questa Città volgarmente si oredevano erette da Costantino il Grande, apparendone di esse i particolari certi fondatori nella Cronaca di Giovanni Diacono: così quanto all'esserne stata da lui una solamente qui fondata, concorrono le testimonianze di molti antichi Scrittori, come traglialtri sono l'Autore del libro Pontificale nella vita di S. Silveitro Papa (il quale narra eziandio specialmente i molti generosi donativi alla medesima fatti da esso Augusto, senza però esprimere il titolo di quella Chiesa) il Venerabile Beda, l'Autore della Cronaca di S. Vincenzo al fiume Vulturno, che la intitola Santi Salvatorii, S.Adone di Vienna, che la racconta eretta in honorem Apostolorum, & Mariyrum, Giovanni Diacono, che scrive a suoi tempi essersito da molti, che detta Costantiniana solle stata quella denominata allora S. Restituta, Pietro Suddiacono, che dice lo stesso, ma colla clausola ut fertur, e l'Autore

anonimo di un Catalogo antico de' nostri Vescovi trascritto da Monsignor Bianchini nel suo Anastasio, per lasciar da parte l'antica Cronaca di S.Maria del Principio scritta nella decadenza del XIV.secolo, e gli altri più recenti nostri scrittori, e documenti, da non tenersene conto alcuno su tal'assunto. Ma tutte le menzionate autorità, drittamente raziocinandosi, non si debbono attendere; perchè le più antiche, oltre al non esser concordi quanto al titolo della ideata nostra Chiesa Costantiniana, son tutte dell'ottavo, e del nono secolo, ed in conseguenza niente giovevoli a provare un fatto di quattro, e cinque secoli avanti, del quale gli Autori contemporanei non dicono parola veruna. Onde quei molti donativi, che il Libro Pontificale riferisce fatti dall' Imperador Costantino il Grande alla stessa pretesa nostra unica Chiesa Costantiniana, qualora in effetto stati soffero mai veri, dovrebbero probabilmente attribuirs, non a quell'Imperadore, ma bensì a Costantino Pogonato, o al Costantino figlio d'Irene, come sul rapporto fatto nello stesso libro di consimili, e maggiori donativi offeriti da quel primo Cattolico Imperadore alla Chiefa di Roma ponderava l'Abate Fleury nel suo trattato de' costumi de' Cristiani al S.50. Anzi quando le autorità suddette si volessero ammettere, neppure potrebbe trarne il dottissimo Relatore alcun vantaggio; perchè certamente alle assertive di Gio: Diacono, di Pietro Suddiacono, e dell' Auonimo Autore del Catalogo Bianchiniano de' nostri Vescovi, dovrebbero preporti quelle degli altri enunciati Autori, sì perchè parlano affermatamente, non già fidati all'altrui dicerie secondo fanno essi Giovanni, e Pietro; come pure perchè sono essi di lungo tempo anteriori, non solamente al detto anonimo Catalogo composto nel decimo secolo, ma eziandio al nostro Giovanni Diacono, che in componendo la sua Cronaca si avvalse molto, non meno del detto libro Pontificale, che dell' allegata opera di Beda, come sulla medesima Cronaca notò già il Muratori num.15.,num.28., & fequentibus. E confequentemente la supposta unica nostra Chiesa fondata dall'Imperador Costantino il Gtande, a cui forse neppure il solo nome di S. Restituta su noto mai, dovrebbe dirsi eretta sotto l'invocazione, non già della medesima Santa, ma bensì del Salvatore, o al più di esso, e de Santi Apostoli e Martiri, come stima Monsignor Assemani nel tomo 2. de rebus Neapolitanis & Siculis pag. 323., il quale anche vuole, che sotto questi titoli sosse stata ella il nostro antiquum Episcopium, & vetus Cathedralis (come la qualifica egli in più luoghi, e specialmente alla pag.328. num.23., ed alla pag. 353. nella nota) benchè postea translato Sancta Restituta corpore ab eadem Sancta Martyre nomen acceperit, quod & unice ei adbærens ad posteros manavit. Onde questo ultimo nome avrebbe giusta il di lui sentimento potuto ella prendere nell'ottavo fecolo, in cui verisimile est ab Episcopo Stephano II., qui alia Sanctorum corpore exfinitimis locis, Puteolis, & Literno transtulit, Sancta etiam Restituta lipsana ex Insula Enaria suisse Neapolim advecta. Hanc conjecturam confirmat Constantini nomen, cui eam translationem vulgus attribuit, utpote fa-Etam tempore Constantini, & Irenes (onde forse gli equivoci di Costantino il Grande, e di Elena sua madre, che in tanti nostri Autori, ed iscrizioni ancora de'bassi tempi si leggono, probabilmente son derivati ) a Stephano Neapolitano Episcopo, come egli stesso scrive alla pag. 383.

Ma in tal sistema, salva sempre la venerazione dovuta, e da noi professata specialmente al chiarissimo Autore, sembra incontrarsi qualche difficoltà, oltre alle cose già sopra ponderate. Imperciocchè se la supposta nostra prima Cattedrale su nel quarto secolo già eretta sotto il titolo del Sal-

vatore dall'Imperador Costantino, jubente quidem, sed non tamen prasente, per avvalerci delle di lui parole; e conseguentemente dee anche credersi illam tanquam Casaris munificentissimi opus o amplissimam fuisse, o adhuc stetisse, dum Stephania ipsa a Stephano I. facta est, & a Il. refecta, come scrive egli alla pag.363., onde nell'ottavo secolo in essa su trasferito, secondo la sua sentenza il corpo di S. Restituta: come dunque trovandosi la stessa nuova Chiesa Cattedrale Costantiniana in piedi, e fornita nell'anno 465. dal Vescovo Sotero di altri ornamenti, e de'fonti battesimali ancora;nel principio del sesto secolo il Vescovo Stefano Primo fecit Basilicam ad nomen Salvatoris copulatum tum Episcopio, qua usitato nomine Stephania vocatur, come di lui scrive lo stesso Giovanni Diacono? In tutta la Cronaca di questo Autore si parla sempre della Chiesa del Salvatore, come d'una Chiefa maggiore; e quando sotto quel titolo più Chiese maggiori e Cattedrali, anche successivamente state vi fossero, ne avrebbe fatta egli certamente una più che distintissima e reiterata menzione, anche per non confondere i leggitori della sua Cronaca; tanto più che non trascurò esso di scrivere i più minuti ornamenti eziandio a quella unica nostra maggior Chiesa del Salvatore fatti da tempo in tempo, ed altre picciole

notizie di niun conto.

Per la qual cosa noi attenendoci alla più sondata opinione, abbiamo per indubitabilmente favolosa la prima nostra Cattedrale Costantiniana, e la di lei fondazione attribuita all'Imperador Costantino il Grande; giacchè di un tai fatto non vi è il minimo contemporaneo documento, nè Autore alcuno a quei tempi vicino, che poi la giustificario. Ed in ciò seguiamo noi l'insegnamento datoci da Monsign. Assemani tomo a. pag.304. in margine, ove parlando egli di un tal Genebritto da certi nostri scrittori citato, per alcuni fatti appunto dello stesso Imperadore, savia mente soggiunge: Quum autem neque Genebristus sub Constantino vixerit, neque Gracus, vel Lucinus alius corum temporum bistoricus isthac, qua bic narruntur, reperiatur scripsisse; palam sit, subula loco omnia esse habenda. Si allega l'autorità di Eusebio, che rapporta le circolari lettere da Costantino scritte a'Vescovi, ed a'Presetti delle Provincie per l'ampliazione, ristoramento, e nuova costruzione delle Chiese Cattoliche; onde si congettura essersi quelle anche qui drizzate al Consulare della Campagna. Ma senza entrare nel rigoroso esame del di loro tenore, e senza eziandio ponderar l'impedimento, che qui ed altrove l'esecuzione di quelle lettere potea incontrare per essere buona parte de' pubblici Magistrati dell'Occidente allora ostinatamente involta fra gli errori del Gentilesmo, come surono eziandio sotto gli altri sosseguenti Imperatori del quarto secolo, secondo notano il Baronio, Giacomo Gotofredo, e lo stesso Assemani: se per quelle lettere di Costantino si vuole fondata da lui jubente, sed non prasente, umandato ad fabulas Constantini Magni in Urbem Neapolitanam adventu, come scrive il dottissimo Autore, la nostra supposta Costantiniana odierna S. Restituta, dovranno anche dirsi da quell'Augusto sondate le altre Chiese tutte di Occidente, e d'Oriente; il che sin'ora da niuno si è scritto, ne udito, e niuna specialità potrebbe mai produrre a pro della nostra pretesa Costantiniana. E delle altre autorità su tal proposito tratte, così dagli atti, e dall'antichissima vita del Sommo Pontesice S. Silvestro, come pure da Beda, Adone, ed altri scrittori di più bassa età, niun conto si può tenere.

Gli atti di S. Silvestro è già notorio essere apocrisi, e ripieni di molte savole, con tutto che sin dalla decadenza del quinto secolo a tempi di San

Digitized by Google

Gelalio Papa si leggessero (se pure non érano diversi da quei, che ora corrono sotto un tal nome) in Roma, ed in altre Chiese, come abbiamo dal suo notissimo decreto, che si dice fatto in un Concilio di settanta Vescovi, rapportato da Graziano distinct. 15. can.3. Del qual decreto benchè si controverta l'Autore anche tra gli scrittori Cattolici, attribuendolo alcuni al Pontefice S. Damaso anteriore più di un secolo a S. Gelasio, ed altri al Sommo Pontefice Ormisda, che fiori nel sesto secolo; pur nondimeno secondo il maggior numero degli antichi Codici M. SS., e la più fondata e comun sentenza sortemente sostenuta non meno dall'uno e dall'altro Pagi, che dal Fontazini nell'appendice della sua opera De antiquitatibus Horta Colonia Etruscorum, sembra doversi quello a S. Gelasio attribuire. La vita del medesimo S. Silvestro è dello stesso carato, di modo che il dottissimo P. Le Quien Orientis Christiani tom. 1. pag. 663. non ebbe ritegno di scrivere, che quella tratta da un Real Codice di Parigi, quam Grace latineque Franciscus noster Combesisius edidit, quaque Gelasii Papa atatem superat, supposititia sit, nugisque & fabulis scatens. E da questi torbidi fonti appunto trassero, non solamente Beda, Adone, e gli altri scrittori dell' ottavo e nono secolo, ma fin'anche dal sesto S. Gregorio di Tours, i favolosi racconti del battesimo di Costantino in Roma, l'essersi con quello mondato dalla lebbra, ed altre simili false novelle, che si leggono in quegli atti, ed in quella vita, donde la nostra supposta Costantiniana derivò negli altri allegați Autori. De'quali il più antico è il Venerabile Beda scrittore dell'ottavo fecolo, che tutti sanno essere stato fornito di moltissima lettura, ma non già di criterio uguale, onde fu falsamente informato delle cose attinenti al quarto secolo anche più celebri e pubbliche da per tutto, come si su il primo General Concilio Niceno, che scrive egli essersi celebrato temporibus Julii Papa sub Constantino Principe, come si legge presso Graziano distin. 16.can.9., su del quale perciò i Romani Correttori notatono: Certum est Synodum Nicanam primam celebratam esse tempore Sylvestri. Sed in illa temporum obscuritate mirandum non est Bedam, & alios errasse. Il che molto più dee dirsi di Adone Arcivescovo di Vienna nel Delfinato, il quale scrivendo nel nono secolo non su bene inteso delle cose nel quarto accadute nella stessa Provincia sua della Gallia Narbonese Orientale; mentre non folamente avanza fino a seicento il numero de' Vescovi nel Concilio primo d'Arles celebrato l'anno 314 intervenuti, che al più giunfero a foli ducento, ma erra eziandio ne di loro nomi, conforme di quel Concilio trattando hanno avvertito dopo del Baronio, il Binio, il Sirmondo, il Pagi, e Natale Alessandro. Poichè correvano in illa temporum obscuritate, per usar le menzionate parole de' Romani Correttori del Decreto di Graziano sotto sastosi nomi diverse opere apocrife, alle quali si dava tutto il credito, e tra esse veniva in somma stima tenuto il notissimo libro Pontificale continente le vite de'Romani Pontefici volgarmente attribuito negli ultimi tempi al Bibliotecario della Chiesa Romana Anastasso, ma con apertissimo errore, giacchè di quella opera molto si avvalscro sub nomine gestorum Pontificalium Anastasio antiquiores Walafridus Strabo, Kabanus Maurus, Beda, Legati Agathonis Papæ, qui Pontificatum inut circa annum 678., come scrive Guglielmo Cave in Scriptorum Ecclesiastic. hist. liter.pag.146., al quale per la notizia dell'Autore di detto libro si rimette Monfignor Assemani tom. 3. pag. 328. in notis lit. a. Di esso libro in quei tempi ofcuri credevasi comunemente autore il Papa S.Damaso, nella qual credenza si durò in appresso per lunghissimo corso di tempo, in maniera she adottolla in parte, oltre a'suddetti Romani Correttori sul can. Osius Pa-

pa distint. 56., anche nel decimo sesto secolo il Panvinio; benchè oggi sappiano tutti dopo il Baronio, il Pagi, ed altri, esser tal' opinione faitissima, e contenersi in esso libro molte apertissime savole, specialmente del quarto secolo medesimo appunto, del quale trattiamo, ed in cui visse S. Damaso, leggendovisi tra le altre quella di essere stato il Sommo Pontesice Giulio Primo post multas tribulationes in exilio mensibus decem. Del qual fatto giustamente il Cave dicto lib. pag. 128. ebbe a dire: Insulsum plane & nugatorium commentum, nullo antiquitatis tibicine fulciendum, come l'avea già prima qualificato anche il Cardinal Baronio ad annum Christi 352. num.2.6 3. Onde, quando tanti altri simili riscontri mancassero, evidentemente si rileva, che la prima parte di quell'opera, non sia di S. Damaso come neppure di un solo anonimo Autore, il quale abbia vissuro in tempo di Papa Liberio immediato successore del detto Pontesice Giulio Primo, come stimava il P. Francesco Pagi nella prefazione del suo Breviario delle geste de Romani Pontefici: mentre quegli non potea certamente scrivere allora un satto da lui capricciosamente figurato, della di cui notoria falsità eran testimonj oculari tutti coloro, che seco in quel tem-

Tutto ciò supposto sembra unica essere stata sempre la Cattedrale di Napoli, e situata continuamente prima dell'attuale Angioina in uno stesso luogo, dove ora la veggiam tuttavia nell'odierna S. Restituta. Ne'primi tre secoli dell'Era Cristiana dee verisimilmente credersi, che nel turbine delle persecuzioni, tra cui su involta la Chiesa Cattolica, sosse la nostra Cattedrale stata eretta molto angusta; non potendos per altro controvertire, che avendo noi la serie di molti nostri Vescovi di quei primi tempi, avesse avuto la Città nostra Clerum quoque, & Plebem, necnon sacras ades, in quibus sive clam, sive pulam rem sacram facerent, come ben riflette il chiarissimo Assemani de reb. Neap. & sicul. tom. 1. pag. 416. Indi nel quarto secolo concedutasi la pace alla Chiesa dall'Imperador Costantino il Grande, ed accresciutosi tra noi anche il numero de'sedeli, quantunque non sosse allora universalmete qui da tutti abbracciato il Cristianesimo, come costa dalle notissime epistole di Simmaco a tal proposito ponderate dallo stesso Autore in detto luego pag. 414.; si dee probabilmente congetturare, che quella stata sosse dal nostro Vescovo S. Severo molto in magnifica e più decente forma ingrandita ed ampliata, mentre Giovanni Diacono riferisce aver'il Santo sabbricato tra l'altre una Basilica in Civitate mirisce operationis, in cujus abside depinxit ex musivo Salvatorem cum XII. Apostolis sedentem, & babentem subtus quatuor Prophetas, distinctos pretiosis marmorum metallis. Ed oltre a ciò lo stesso Autore scrive del nostro Vescovo Sotero, che Ecclesiam Catholicam Beatorum Apostolorum in Civitate constituit, & Plebem post Sanctum Severum secundus instituit. Dalle quali trascritte parole Plebem instituit non sappiam comprendere, come il dottissimo Autor della relazione abbia potuto trarne gli ornamenti, e la qualità Episcopale della menzionata Chiesa fatta dal Vescovo S. Severo; ponderando egli anche a tal fine, che lo stesso Vescovo Sotero vicino a questa med sima Basilica del Salvatore, detta ancora la Stefania, eresse i fonti maggiori. Imperciocche tralasciando, che a tempi di Sotero non potea udirsi il nome della Stefania, come nata lungo tempo dopo di lui; certa cosa è, che Giovanni Diacono parla di un'altra Chiesa distinta dalla Cattedrale, e molto dopo di questa sabbricata da Sotero sotto il titolo Beatorum Apostolorum, come già prima di noi contra il Caracciolo ha notato Monsignor Assemani tom.2.cap.12.5.2., ed apparisce apertamente dalle parole di Giovan-

ni Diacono, con cui narra egli aver Sotero fabbricato nella Città nostra la Chiesa de'SS. Apostoli, soggiungendo avervi anche istituito la Plebe: cioè a dire, fattala una seconda parrocchia oltre all'altra Severiana, come l'interpetra il menzionato chiarissimo Autore in detto luogo; overo di averla fornita di un collegio e numero di ecclesiastici addetti al di lei servizio, come a noi sembra più probabile, tanto per la disciplina di quei tempi, che regolarmente non ammetteva fuori della Cattedrale aitre Chiese Parrocchiali, quanto anche per le parole, che alle trascritte immediatamente aggiunge Gio: Diacono parlando di detta Plebe da Sotero isticuita: que usque nunc laudes Christo referre non cessat. Le quali, come spiega il Muratori, significare videntur Congregationem Clericorum, adde etiam, si lubet, plebis Christiana, qua psalmos & bymnos decantabat; ad imitazion di quel che prima di Sotero avea fatto S. Severo nella sua Cattedrale da esso ampliata, o in altra Chiesa particolare, comunque si voglia, onde quegli avendone preso l'esempie, su intorno a ciò qualificato post Sanctum Severum Jecundus. Ed in questa magnifica nostra prima Cattedrale, nata sotto il titolo del Salvatore, che la nostra maggior Chiesa ritenne sempre sino alla nascita dell'odierna, siccome lo stello Vescovo Sotero nel quinto secolo vi aggiunse, o in miglior forma dispose, i fonti battesimali maggiori, che a quella non erano uniti, onde Gio: Terzo sece il consignatorio de' battezzati tra quei fonti, e la Cattedrale; così nel seguente secolo sesto il Vescovo Stesano I., che dopo S. Vittore succedette al menzionato Sotero, inter alia bonitatis studia fecit Basilicam ad nomen Salvatoris copulatam cum Episcopio, qua ustuto nomine Stephania vocatur, conforme scrive lo stesso Giovanni Diacono; cioè come noi col Chioccarello, e coll'Ughellio, aderendo al dottissimo Relatore stimiamo, ristorò egli, e rendette più ampia e magnifica la già rifatta prima da S.Severo. Or su di questa Stefania è a di nostri nata, e tuttavia si agita fortemente la controversia, se per essa debba intendersi l'odierna Chiesa di S. Restituta, la quale niuna delle parti contendenti pone in dubbio essere stata (comunque si voglia da Costantino Imperadore,o da altri sondata, niente importando questa circostanza in tal contesa) sino al tempo di Stesano Primo l'unica nostra Cattedrale antica sotto il titolo del Salvatore; overo sia stata ella dal medesimo Vescovo Stefano sondata di pianta in altro luogo e sito diverso dalla S. Restituta presente: come in fatti pretendono i RR. Eddomadari della nostra Metropolitana Chiesa, e sostengono i contraddittori del Signor Canonico Mazzocchi, situandola nella crociera dell'attual Cattedrale Angioina, e divisa dall'odierna S.Restituta Cattedrale antica per mezzo di un vicolo framezzante tra loro, come ocularmente si osserva nel numero 4. della pianta, che ne han formata. Il qual vicolo principiando dal sito, come scrive il Signor Sersale alla pag. 17., ove oggi è la Torre del Belvedere del Monistero di D. Regina, camminava per dentro il cortile dell'odierno Arcivescovil palagio sino alla stanza, ove si uniscono i Preti Quaranta; scorreva per gli fianchi delle due Cattedrali, e metteva nell'altra strada principale di Sole e Luna: da questa continuando il suo dritto cammino per lo vicolo degli Zuroli introducevasi nella terza ed ultima stra-

da principale di Forcella, e calando terminava coll'altra parte delle mura dell'antica Città.

Ed in tal controversia, a dire il vero colla nostra solita ingenuità, siccome ci protestiamo di avere per gli Autori e seguaci dell'una e dell'altra opinione tutto il più distinto rispetto, così non siamo per la propria debolezza giunti ancora a capire, ove si possa mai appoggiare una tal contesa e come siansi per essa dovute impiegar le satighe di chiarissimi letterati del nostro secolo. Imperciocche l'unico Autore, da cui abbiamo l'epoca natalizia della Stesania, essendo il nostro Giovanni Diacono; questi descrivendoci nata la Stesania copularam cum Episcopio, pur troppo chiaramente dimostra, che quella nacque unita ed incorporata coll'antica nostra precedente Cattedrale odierna S. Restituta: e che conseguentemente vana opera sia l'andar cercandola in altro diverso luogo, e molto più nella Crociera della Cattedrale odierna, la quale dall'Episcopio e Cattedrale antica viene ad essere in tutto separata e divisa dal vicolo fra loro interposso, che costantemente si vuole da tutti gli scrittori seguaci della seconda sentenza.

Enella interpretazione della parola Episcopio qui usata da Giovanni Diacono, che di essa in diversi sensi sece uso, come avvertimmo nella prima scrittura, noi solamente intendiamo avvalerci della spiega medesima, che ne han fatta i più forti contraddittori del Signor Canonico Mazzocchi, come sono stati i Signori Avvocati Romani de'RR. Eddomadarj, ed il menzionato chiarissimo Monsignor Assemani. I primi nell'allegazione stampata in difesa de' lor Clienti, al num. 54. dopo aver detto, che usque ad annum 497. Ecclesia eadem Sanctæ Restieutæ fuit sola Cathedralis Neapolis, trascrivono le suddette parole di Giovanni Diacono copulatam cum Episcopio, spiegandole dentro una parentesi, idest cum Constantiniana, seu Santia Restituta jam erecta. Ed il secondo rinomatissimo Autore in detta sua opera tom.2.pag.329. quelle anche spiego, idest cum Constantiniana jam erecta, aut cum Episcopi adibur. Nella pag. 359. rapportando l'altre parole di Giovanni Diacono attinenti al nostro Vescovo Vincenzo, che nella decadenza del sesto secolo fecit baptisterium fontis minoris intus Episcopio; soggiunge immediatamente, conjunctum scilicet Basilica Constantiniana, qua inter Episcopale pulatium, & Stephaniam sita erat, quæque etium ipsa Episcopium (con questa voce adunque Giovanni Diacono intendeva esprimere la Cattedrale, come allo stello effetto ne sece uso egli altre volte) nuncupari poterat, utpote que vetus Cathedralis extitorat, donec Stepbania in novum Cathedralem a Stephano Episcopo excitaretur. E finalmente nella pag. 363. anche della medesima Stefania scrive: Ubi tantandem est COPUL A-TAM CUM EPISCOPIO, ac cum vetere Cathedrali Constantiniana, che in sentenza sua è l'odierna S. Restituta. Ed a questa interpretazione della Parola Episcopio si deve aggiungere il nativo significato dell'altra parola copulatam, the propriamente non fignifica una semplice adesione, o vicinanza, ma bensi una compiuta mistione, o incorporamento di due cose da prima distinte; onde lo stesso chiarissimo Autore tom. 3. pag. 452. volendo additare in Roma duas Basilicas in unam Cathedralem couluisse, sicut in unam Lateranensem coaluit Constantiniana, & Laurentiana Basilica, formandosi di due distinte Chiese una sola, spiego tal'identica loro mistura ed unione coll'esprimere Laurentianam Constantiniane COPULATAM.

Dalle trascritte parole adunque di Giovanni Diacono, unite alla interpretazione data loro dagli stessi contraddittori del Signor Canonico Mazzocchi, e dalla oculare ispezione della pianta formata della Stesania Falconiana, può ciascun prontamente ravvisare la notoria insossi stenza del moderno assunto delle diverse, anche successive, due nostre Cattedrali. Se la Stesania indubitabilmente su eretta da Stesano Primo co pula ta cum Episcopio, cioè colla supposta Costantiniana odserna S. Restituta; e se questa inter Episcopale Palatium, & Stephaniam sita erat: come non sarà evidentemente chimerica la novella pianta della medesima Stesania situata

Digitized by Google

nella Crociera della Cattedrale presente, posta in isola tra quattro pubbliche strade, una delle quali dalla parte di Occidente la separava totalmente dalla pretesa Costantiniana? Come può mai concepirsi, che questa Cattedrale antica era situata fra il Vescovil Palagio, e la Stefania, se ciò secondo la pianta de'novelli architetti è ocularmente impossibile; mentre in essa, conforme si veggono contigui la Stefania, ed il Palazzo Vescovile, così l'odierna S. Restituta è dall'una, e dall' altro affatto separata col framezzante vicolo al num.4. della stessa pianta specificamente designato? Come con questo novello sistema, in cui si vede la real separazione delle due sognate Cattedrali, e si finge sin da Stefano Primo decaduta la Chiesa dell'odierna S. Restituta dall'esser più la maggior Chiesa, può mai conciliarsi almen verisimilmente ciò, che Giovanni Diacono: ci racconta di aver fatto il nostro Vescovo Vincenzo, che dopo due altri su successore del medesimo Stefano? Egli secondo la novella pianta della Falconiana Stefania avrebbe fatto fuori di tutto il continente della medesima, e dell'antico eziandio Vescovil Palagio a lei contiguo, quel che certamente fece intus Episcopio per la testimonianza di Giovanni Diacono, cioè non solamente haptisterium fontis minoris, che in sentenza de' medesimi contraddittori esiste oggi ancora nella Cappella di S.Giovanni in Fonte dentro il distretto dell'odierna S. Restituta, ma eziandio presso quel sonte battesimale accubitum juxta positum grandis operis depi-Etum, ch'è quanto dire secondo l'Assemani tom.a. pag. 429. Triclinium se u Canaculum, quo ad reficienda cibo corpora interdum Episcopus prastantiores e Clero invitabat, ac pracipue Sabbato Sancto post solemnis Baptismi laborem, uti recte notat Muratorius. Sicche questo minor battisterio coll'accubito grandis operis fu fatto circa la decadenza del sesto secolo molti anni dopo di Stefano Primo dentro il distretto dell' attuale S. Restituta per farsene l'uso dovuto dal nostro Vescovo, e dal suo Clero, anche dopo di esser già da più tempo nata la Stefania, e divenuta eziandio nuova Cattedrale, nel di cui ambito indiviso avrebbero dovuto farsi l' uno e l'altro edificio dal nostro Vescovo Vincenzo, se la Stefania Falconiana potesse mai sos-

Oltre a che in queste ultime trascritte parole di Giovanni Diacono, accubitum juxta positum, già tutti veggono, che quell' Autore ben sapea sar' uso della preposizione juxta per additar due cose diverse tra loro vicine, ma non già unite affatto, e componenti un sol corpo, in modo che un di quelle potesse dirsi copulata cum altera. Così lo stesso Autore narrando le quattro Bassliche satte dal Vescovo S. Severo, scrive una di quelle essersi fabbricata foris Urbem junto Sanctum Fortunatum. El'altro contemporaneo scrittore della traslazione da Monte Casino qui fatta del Corpo di S. Attanagio, che giusta il sentimento del Bollandista Cupero, e del Muratori si su lo stesso Pietro Suddiacono Autore della vita di quel Santo, scrive da prima esfersi posto quel Santo Corpo juxte Altare nella Basslica di S. Gennaro, e poi sepolto juxta Sauctissimi Joannis antecessoris & nutritoris ejus ornatum, ut eorum quoque corpora nec locus sepultura separaret. E pure in tanta evidenza si è avuto lo spirito di pretendere a nostri tempi, che avendoci descritto Giovanni Diacono la Stefania nata, non già solamente junta Episcopium, che pur basterebbe contra i novelli architetti, ma bensì copulatam cum Episcopio, cioè giusta la spiega de'medesimi coll'odierna S. Restituta (della qual formola di parlare lo stesso Autore non siè mai avvaluto in descrivendo gli altri edifici aderenti, o vicini all'Episcopio) abbia voluto egli additarci una Basilica separaparata da tutto il continente di S. Restituta per mezzo d'una pubblica itrada, onde quelle parole debbano realmente significar lo stesso che se junctam ab Episcopio. Si è udito ancora un più strano e sidevole paradosfo? Può mai concepirsi più notorio favoloso racconto, a cui la stessa pri-

ma culla porga la perpetua sua sepoltura?

Il solo dunque Giovanni Diacono ci somministra un' argomento invincibile, non meno della identità della vera Stefania coll'odierna Santa Restituta, che della insossistente immaginaria Falconiana Stefania, da lui e da'suoi aderenti situata nella Crociera della Cattedrale presente. Onde fottoponendosi a gli occhi di tutti la novella pianta di tal chimerica moderna Stefania, ed aggiungendovi le trascritte parole di Giovanni Diacono copulatam cum Episcopio, colle quali non meno la nascita della vera indubitabile Stefania, che il luogo eziandio, in cui ella nacque, si manisestano; svanisce interamente la favola moderna delle antiche due nostre Cattedrali anteriori all'odierna, tanto contemporanee di riti diversi, quanto anche successive in vari luoghi situate. Imperciocchè, prendasi la parola Episcopio come si vuole, o per l'odierna S. Restituta nostra prima Cattedrale, o per la casa dell'antica Vescovile abitazione, che certamente nel continente di quella giusta la nota disciplina di allora dee situarsi, e di fatto la situa il chiarissimo Autore; si dia alle parole copulatam cum Episcopio la violenta interpretazione di vicina ed aderente contra il di loro nativo significato, ed il senso comune medesimo; e colla stessa improprietà eziandio s'interpretino le parole baptisterium fontis minoris intus Episcopio di Giovanni Diacono, come si sece da prima, conjunctum scilicet Basilica Constantiniana, o come si è satto ultimamente con singolarissima improprietà, idest intra Episcopalem domum, qua ambitu suo tam Stephaniam Veterem quam hodiernam S. Restitutam complettebatur, senza riflettersi, che in tal forma quella nostra Vescovil casa, imitando, come Giovenale scriveva egregias Lateranorum ades di Roma, si avrebbe ulurpata la pubblica strada framezzante tra :le due supposte Cattedrali, una volta che l'una e l'altra dovea nell'ambito suo racchiudere : sempre in tutte queste notoriamente incoerenti, e savolose ipotesi apparirà sotto gli occhi di tutti evidentemente chimerica e sognata la Stefania Falconiana, scorgendosi dalla di lei pianta ocularmente, non unita essa, nè aderente in alcun lato all'antico Episcopio dell' odierna S. Restituta, ed all'antica Vescovile abitazione, madall' uno e dall'altra totalmente separata e divisa, nè capace di potervisi unire per la intermedia via pubblica occidentale (dalla qual parte solamente avrebbe potuto comunicarvi) descritta nel num.4. della medesima pianta.

Oltre a questa insuperabile Hissicoltà, egli'è ocularme nte anche impossibile il situarsi nello spazio dalla Crociera della presente Cattedrale occupato quelle indubitabili subbriche adjacenti alla vera Stesania, delle quali ci danno riscontro gli scrittori del nono, e decimo secolo, testimoni oculari di ogni eccezione maggiori. Ciascun di noi, che dimoriamo la Dio mercè in questa Metropoli, può a suo bell'agio misurare tutta la larghezza, che si frappone tra i due vicoli nella pianta Sersaliana designati col num. 4., e col num. 11., per indi toccar con mani la savola della Stesania Falconiana coll'aderente suo ideato antico Vescovil palagio sta i medesimi due vicoli fantassicamente ristretta. Poiche in tal chimerico sistema, dove mai potrem collocare i Fonti battessmali maggiori a Domino Sotero Episcopo digestos col consignatorio de battezzati costrutto poi tra quei Fonti, Ecclesiam Stephaniam, che ci descrive lo stesso Autore testi-

Digitized by Google

mo-

monio irrefragabile di veduta? E dove finalmente, tralassiando tutto il di più, troverem luogo da potervi porre, non meno l'atrio coll'Ospedale de'poveri di S. Attanagio, che il Campanile dall' Arcivescovo Pietro da Sorrento in servizio della Stefania sabbricato quasi un secolo avanti di

nascere la Cattedrale presente?.

Quei fonti battesimali maggiori, per la testimonianza dello stesso antico. nostro Cronista suron satti nel quinto secolo dal nostro Vescovo Sotero molti anni avanti di pensarsi alla nascita della Stefania, ed al suo Autore Stefano Primo; ed a'medesimi fonti poi aggiunse il Vescovo Giovanni Terzo, che visse più di un secolo e mezzo dopo di esso Stefano, il mag nifico Confignatorio de' battezzati dipinto in parietibus super columnas inter fontes mujores a Domino Sotero Episcopo digestos, & Ecclesiam Stephanium. A questi Fonti maggiori hanno ultimamente i Contraddittori del Signor Canonico Mazzocchi scritto in Roma essersi dato il titolo e nome di S. Giovanni in Fonte, ugualmente che all'altro Fonte battesimale mi norefatto dal nostro Vescovo Vincenzo intas Episcopio, che oggi ancora si Ollerva nel continente dell'odierna S. Restituta . Ma Giovanni Diacono di un tal titolo e nome non fa la minima parola; anzi raccontando la morte nel nono secolo al nostro Duca Andrea data da Contardo, dice che questi eum in loco Basilica Santti Laurentii, qui ad Fontes dicitur, gladio percussit. Onde si può desumere a quei Fonti allora essersi più tosto attribuito il titolo e'I nome di S. Lorenzo da una vicina Balilica di queito Santo, la quale perciò niente avea, ed ha che fare con quella denominata oggi dello stesso Santo aderente al Seminario, e situata nella Croce della presente Cattedrale dalla parte d'Oriente; nulla dicendo Giovanni Diacono del sito, in cui erano così la detta Basilica di S. Lorenzo, come l'altra di S. Pietro, che nel continente interiore della stessa Crociera suppongono i Falconisti essere state dal primo lor mascimento da' nostri antichi Vescovi rispettivamente costrutte, ma senza documento veruno: anzi con una franchezza tanto più ammirabile, quanto che danno essi delle improprie stiracchiate interpretazioni alle parole di Giovanni Diacono, dove ci descrive le situazioni di vari edifici fatti da' nostri Vescovi colle chiare parole di copulatam, junta, inter, ed altre simili; ed all'incontro dove ditali siti niente affatto dice quell'Autore, sotto i di cui occhi tutto era esposto, fanno essi le situazioni a capriccio, identificando quegli antichissimi edisci co'nostri presenti sull'appoggio della mera identità del titolo e del nome a gli uni, ed a gli altri comune; il che li è troppo grofsolano e sensibile abbaglio. Tanto più che la Stafania era stata già interamente costrutta dal Vescovo Stefano Primo lunghissimo tempo avanti di nascere le menzionate due Basiliche di S. Lorenzo, e di S. Pierro, che 💚 i Falconisti situano dentro la Crociera dell'odierna Cattedrale; ove siugono la medesima Stefania esser nata, come può ciascuno da se osservare nell'antico nostro Cronista, che del sito loro non sa motto veruno, donde possa la semplice adesione, o vicinanza di quelle alla Stefania congetturalmente almeno dedursi; o apparir verisimile quanto su tali Oratorj, o Chiese di S. Lorenzo, e di S. Pietro si è posto in istampa da parteggiani della chimerica Stefania Falconiana.

Or tornando a' nostri Fonti battesimali maggiori Soteriani, dove troveran questi nel Falconiano sistema luogo da potersi decentemente situare? Essi per una parte non erano certamente alla sor Stefania incorporati, ed aderenti; perchè tra la medesima, ed i Fonti the il Vescovo Giovanni Terzo bastante luogo da sabbricarvi il suo magnisico. Consignatorio

Digitized by Google

de battezzati per l'apertissima testimonianza irrefragabile di Giovanni Diacono. E dall'altro canto doveano essi non picciolo spazio di suolo occupare, tanto considerati da per loro solamente sin dalla primiera lor nascita, sapendo tutti quante sossero in quel tempo le appendici,e le forme di si fatti Fonti battesimali,che nel Martene, nel Viceconte, nel Macri ed in altri notissimi Autorisi possono leggere; quanto anche riguardandogli uniti doppo al menzionato Confignatorio framezzante tra essi, e la Stefania. Tutto il sito dalla Crociera della presente Cattedrale occupato, non può mai a quei Fonti e Confignatorio dar luogo; perchè l'angusta sua latitudine ristretta fra due pubblici vicoli, che la rendono improrogabile affatto, non può dentro di se accogliergli: e nella di lei longitudine dall' Austro al Borea incontrano essi l'impedimento rispettivo, così dell' Atrio, dove non si potrebbero p'ù situare l'Ospedale de' poveri di S. Attanagio colla contigua Cappella di S. Andrea, e'l Campanile dell' Arcivescovo Pietro da Sorrento; come pure della Tribuna, o sia Abside, e della Sagreitia, o Tesoro chiamato allora Secretarium, overo Diaconicum, che soleva esser duplicato, unum ad reponendam vasa sacra, asterum ad libros sacros ad sacrificium necessarios, come scrive il Mubillon nel Museo Italico tom.2. §.3. pag. mibi 25. dopo S. Paolino, e notarono il Fleury de' costami de Cristiani pag. 222. ed il Bouchillet pag. 208.: non potendoli porre in dubbio l'esistenza di si satto Sacrario nella nostra Stefania, giacchè nella persecuzione di S.Attanagio l'Autore della sua vita Pietro Suddiacono scrive, che per essersi da quella sottratto il Santo, Magister militum adolens sanctum virum illasum recessisse, effracto gazophilacio Episcopii, univer-Jum thesaurum Ecclesia auserri, sibique asportari mandavit. Tunc distrabebantur cimelia, & res Ecclesiarum, & iniquis dabantur. Onde niun luogo potendosi nella nuova pianta Sersaliana trovare da situarvi quei Fonti, e Confignatatorio de battezzati alla indubitabile Stefania spettanti, niun conto de farsi di quella, come ocularmente improbabile, ed alla vera Stefania ripugnante.

Anzi da questi Fonti col Consignatorio annessovi dopo, non leggi ero altro novello argomento si desu ne della identità della vera Stefania coll' odierna S. Restituta. Imperciocche foron quei Fonti, come abbiam veduto, fatti dal nostro Vescovo Sotero molto più antico di Stefano Primo, e del nascimento della Stefania. Onde non essendovi allora in sentenza eziandio de' Contraddittori altra Cattedrale se non che la supposta Costantiniana odierna S.Restituta, quei Fonti battesimali Soteria ni, siccome non potranno mai concepirsi sabbricati nel suolo della presente nostra Crociera Cattedratica: perchè quel suolo era dall'ambito, ed adjacenza di tutta l'intiera Cattedrale di quei tempi per mezzo di una pubblica strada totalmente disgiunto, secondo il sstema de' Contraddittori del Signor Canonico Mazzocchi: così all'incontro debbono essi, e tutti accordarci, che si fossero dal Vescovo Sotero costrutti dentro il distretto, ed il continente di quell'antica nostra Cattedrale, benchè non a lei aderenti assatto ed uniti, ma bensì posti appresso alla medesima. Poiche a tutti è notissimo tal'essere stato il costume di quel secolo nella fabbrica de' battisterj, su di che si possono osservare il Viceconte, il Martene, il Bingamo, ed altri notissimi Autori: Ed il nostro Vescovo Sotero ne dovette verisimilmente prender l'idea e l'esemplare dal rinomatissimo battistero della Basilica Lateranense di Roma volgarmente creduto opera di Costantino il Grande, quando in quella Città egli non solamente intervenne al Concilio celebratovi l'anno 465. dal Sommo Romano Pontefice Ilaro,

Ilaro, ma foleva eziandio portarsi annualmente ad limina Apostolorum, al pari di tutti gli altri Vescovi al Pontesice Romano immediatamente come a lor Metropolitano soggetti, e per celebrarvi anche la di lui anniversaria assunzione alla Cattedra di S.Pietro, giusta la consuetudine di quei tempi ponderata non meno dal Cardinal Baronio, e da' due Pagi nel deseriver le geste di esso Pontesice nel suddetto anno, che dal Van-

Espen in Comment. a Gratian. distinct. 93.

Ora siccome giusta la disciplina di quei secoli dobbiam noi certamente da una parte situare i Fonti maggiori battesimali Soteriani nelle adjacenze dell'odierna S. Restituta, che si era in quel tempo l'unica nostra indubitata Cattedrale, separata in tutto per mezzo di pubblico vicolo dall' intiero suolo, e continente, che ora occupa la Crociera della Cattedrale odierna: così dall'altro canto abbiam noi per certo in fatto, che nel continente stesso di quei Fonti Soteriani su poi costrutta da Stesano I. la vera Stefania, ed ebbe questa la sua perpetua situazione, mentre Giovanni Diacono, che gli uni e l'altra sotto gli occhi aveva, narra essersi dal nostro Vescovo Giovanni Terzo sabbricato il Consignatorio de' battezzati inter Fontes majores a Domino Sotero Episcopo digestos, & Ecclesia in Stephaniam. Onde costa non solo essere un sogno la Stefania Falconiana situata nella Crociera della Cattedrale presente, il di cui intiero suolo diviso affatto dall' odierna S.Restituta non ebbe mai dentro di se i Battilteri Soteriani, e conseguentemente neppure la vera Stefania con quegli unita, mediante la fabbrica del Consignatorio suddetto; ma eziandio nel tempo stesso apparisce non potersi la medesima Stesania trovare altrove fuori del continente della Cattedrale antica odierna S. Restituta, colla quale copulatam ci afficura Giovanni Diacono essere quella nata, cioè in tutto appieno unita, ed identificata. Al qual proposito anche gioverà ponderare, che di quei Fonti battesimali maggiori Soteriani, conforme se ne saceva uso avanti di nascere la Stesania, ed il di lei autore Stefano Primo, persistendo tuttavia nel grado suo l'antica nostra Cattedrale odierna S. Restituta; così parimente si continuò ad usarsene più secoli dopo nella medesima forma sino a'tempi, non solamente del Vescovo Giovanni Terzo, che vicino a quei Fonti edificò il detto Confignatorio de battezzati, hoc est locum (come spiega il Muratori al num. 46. delle sue note) quo sese recipiebant e sacro sonte baptizati, ut ab Episcopo sedente sacro Confirmationis oleo ungerentur, ma eziandio dello stesso nostro Cronista del nono secolo Giovanni Diacono. Poichè questi descrivendoci l'uso di quel Consignatorio, narra, che in esso entrando i battezzati da una parte, ibidem in medio residenti OFFERUNTUR Episcopo, & benedictione accepta per oranem EGREDIUNTUR parti sinistra, o come legge Monsignor Assemani dextra; avvalendosi di parole indicanti l'uso presenta. neo di esso Consignatorio, anche nel tempo in cui egli scriveva, e nel quale tuttavia durava l'antichissimo primitivo uso della immediata Confermazione de'battezzati, che neppure nel tredicesimo secolo si vide in tutte le Chiese Occidentali universalmente dismesso, come pruova il Martene de antiquis Ecclesia ritibus lib.1. cap.2.num.3. Onde apparisce favoloso il novello sistema, con cui volendosi tra noi due Cattedrali, anche successive, anteriori alla presente Angioina, e situate in diversi e distintissimi luoghi, si figura la prima e più antica di esse odierna S. Restituta sin dat sesto secolo jure Cathedratico spoliata, quippe quod in Stephaniam a Stephani Primi temporibus jam tum migraverat.

A render notoria la totale insossistenza di questa medema favola, surono

Digitized by Google

dal nostro Signor Canonico Mazzocchi addotte nella menzionata immortale sua opera tra gli altri argomenti le autorità de nostri antichi scrittori Alberico, e Giovanni Cimiliarca, i quali scrissero lungo tempo avanti di nascere l'odierna Cattedrale Angioina, e quando la vera indubitabile Stefania stava sotto i di loro occhi. Onde si dovrebber qui da poi tutte le medesime pruove di tal'assunto, ed autorità distintamente ripetere, con dimostrarle tuttavia sossistenti nel nativo loro vigore, non ostante l'ultima scrittura data suori dal chiarissimo Monsignor Assemani col notissimo titolo Editti Peremptorii repulsu, colla quale ha egu pro-

curato, benchè indarno, di partitamente rispondervi.

Ma in prima ogni persona mediocremente intesa di questa controversia, e che seriamente senza prevenzione l'una e l'altra scrittura legga, può con picciola riffessione pienamente seorgere la debolezza, ed infelicità di quella ripulfa, con cui niente stringendo vir summus, per avvalerci delle sue parole pag.72., difficultatem eludit, non solvit. Niuno ha sin' ora sognato, che tra noi sianvi state in alcun tempo due Chiese realmente distinte in diversi luoghi situate, ma qualificate amendue collo stesso nome di Stesania; perchè di una sola Chiesa surono rispersivamente autore, e riedincatore i nostri Vescovi Stefano Primo, e Stefano Secondo, donde quella poi trasse la volgar denominazione sudderta; e di una sola Stefania sempre han parlato il nostro Cronista Giovanni, e Pietro Suddiacono. E pure alla pag.34. della ripulsa, per ischermissi il chiarissimo Prelato dalle autorità di Alberico, e dell'antico Cronista di S. Maria del Principio, dopo altre non conchiudenti risposte, viene finalmente a stabilire duas quoque Stephanias; unam in hodierna S. Restituta positum, alteram in ea Basilica consistentem, quam Scephanus I. fecit, & secundus refecit, eand-mque prorsus ab bodierna S. Restituta sejunctam: duplicandoli a capriccio in tal forma la detta prima vera Stefania, che nata realmente sotto Stefano I. copulata cum Episcopio, non potè in conseguenta certamente mai nascere in altro qualunque luogo diverso e separato dal continente dell'odierna S. Restituta. Il nostro Giovanni Cimeliarca parla di una fola Stefania, quando narra esserli nella medelima il Corpo del Vescovo S. Giovanni Quarto di tal nome collocutum ab antiquo in seguloro, quod est ante purvuin ostium ipsius Ecelesia (cioè della Stefania, come lo stesto chiarissimo Assemani ci accorda) in quo imago sua depicta videtur; nunc vero in Alturi, quod juxtu portam, qua itur ad Ecclesiam S. Joannis ad Fontes, quod Altare Trinitatis vocatur, est firmiter collocatum. Onde giu tamente da questa pressante autorità il Signor Canonico Mazzocchi traffe un forte argomento della identità della vera Stefania coll'odierna S. Restituta, in cui veggiam tutti ancor oggi portam, qua itur ad Ecclesiam S. Joannis ad Fontes. El all'incontro il dottissimo Autore della repulà, per ischivar la forza di que sta obbjezione, pensò da prima nel secondo tomo della immortale sua opera de Rebus Neapolitanis, & Siculis rispondere, che il Cimiliarca scritto avea dopo la costruzione dell'odierna Cattedrale Angioina; ma poi avendo egli veduto nel Peremptorio editto del detto Signor Canonico essersi fatta notoria l'insossistenza di tal suo scampo, stimò be ne con un geminato Missa facio nella repulsa paz.36. & seq. dare a'primi suoi detti gentil congedo, e col solito poetico indu to qui llibet audendi pensò ingegnosa mente di quell' Altare della Trinità formarne un'altra Chiefa distinta dalla Stefania, e con tal metamorfosi useir felicemente d'impaccio. Il punt o però si è, che con quelto graziosissimo ritrovato si fa violenza manifesta alle trascritte parole del Cimiliarca, e si sa usare del poco rispetto in sieme al santo Cor-

Corpo del medesimo nostro Vescovo Giovanni Quarto. Il Cimiliarca della sola Stefania parla in tutta quella sua narrativa, e qualora il Corpo di quel Santo Vescovo si sosse trasserito, non già da un luogo in altro della medesima Stefanla, come le parole additano pur chiaramente, ma bensi dalla Stefania in altra diversa Chiesa, ci avrebbe di questa certamente il nome additato, scrivendo egli ex professo la vita del Santo. Ed avendo questo nostro Vescovo Giovanni tolto corpora suorum pradecesso. rum de sepulchris, in quibus jacuerant, in Ecclesia Stephania singillatim collocans, come nella di lui vita scrive Giovanni Diacono; era molto strano ed improprio, che poi essendosi collocato il di lui Corpo al pari degli altri de'Vescovi antecessori nella medesima Stefania unte parvum ostium ipsius Ecclesia, si fosse da questa trasferito in altra diversa Chiesa inseriore alla Cattedrale Stefania, in cui non solo era già esso giaciuto per lungo tempo ab antiquo, ma vi rimanevano anche tutti gli altri Corpi de'nostri Santi Vescovi, de'quali egli vivendo avea la stessa Cattedrale adornata. Onde gli argomenti dalle autorità del Cimiliarca, e degli altri divisati antichi scrittori dedotti per la totale identità della vera Stefania coll'odierna S. Restituta rimangono tuttavia, e rimarran sempre, al pari di tutte l'altre pruove dal Signor Canonico Mazzocchi su tal'assunto rapportate, nella primiera lor forza, tanto più vigoroli, quanto fi è più studiato d'infelicemente rispondervi.

Ed in secondo luogo, avendo noi unicamente la mira di sar palese ad ogni ceto de'nostri concittadini la savola del novello Cattedratico sistema, siccome i suddetti, ed altri nostri antichi scrittori non vanno per le mani di tutti; così abbiamo stimato quì solamente avvalerci de'tre sortissimi, e palpabili argomenti, che a tal proposito ha il medesimo Sign. Canonico tratti dal Battisterio minore del nostro Vescovo Vincenzo, dall' Ospedale di S. Attanagio, e dal Campanile dell'Arcivescovo Pietro da Sorrento. I quali ocularmente ad un tempo stesso distruggono la chimerica Stesania Falconiana, e dimostrano l'identità della vera Stesania coll' odierna S. Restituta, unica nostra Cattedrale sino alla nascita della pre-

sente accaduta nel XIV. secolo.

E per quanto appartiene al primo argomento del Battisterio minore Vincenziano, volendo il chiarissimo Prelato rispondervi, scrive così alla pag. 22.Joannes Diaconus, scriptor fide dignus, de Vincentio Episcopo, qui tertius post Stephanum I. Stephaniæ conditorem sedit, sic ait: Fecit Baptisterium Fontis minoris intus Episcopio. Quin Fons iste minor sit Capella S. Joannis ad Fontem, apsidi hodierna S. Restituta coharens, nullus dubitat. Quid vero ex ejusdem Diaconi mente sit Episcopium, tum ex boc, tum ex aliis ejusdem locis patet: nimirum Episcopalis domus, & mensa, & dignitas; & quidquid ambitu suo Episcopalem Domum, Cathedralem Ecclesiam, ac simul adjacentia adificia. complectitur. In feguela di che trascrivendo egli molte autorità di Giovanni Diacono, spiega nel num. 11. dell'annotazione ivi apposta le suddette parole intus Episcopio: idest intra Episcopalem domum, que ambitu suo tam Stephaniam Veterem, quam hodiernam S. Restitutam complettebatur; nam inepte hic a Mazochio Episcopium pro Sancta Restituta accipitur: id quippe Baptisterium non intra, sed extra Sanctam Restitutam est, tametsi eidem cobæreat. Onde alla pag.24. dopo alcune digressioni ritornando egli al menzionato Battisterio minore, così finalmente conchiude la sua risposta: Factum id intus Episcopio, non abnuo. Ergo intra Stepbaniam? id vero pernego: tum quia Episcopium hic aliud est a Stephania, tum quia id Baptisterium cobarot quidem hodierna Santta Restituta, quam ego Constantinianam veterem e][e

este assirmo; at nullo patto ad Stephaniam pertinet. Non enim istud Vincentianum, sed Soterianum baptisterium ad Stephaniam spettabat. Audiamus Joannem Diasonum, qui de Joanne III. Episcopo XXVIII. sie scribir: Hic secit Consignatorium ab'utorum inter Fontes majores a Dom no Sotero Episcopo digestos, & Eccletiam Stephaniam, per quod baptizati ingredientes januas a parte læva, ibidem in medio residenti offeruntur Episcopo, & benedictione accepta per ordinem egrediuntur parti dextræ. Izitur babemus ex Diacono duos Fontes, majorem Soterianum, & minorem Vincentianum. Prior ad Stephaniam pertinet, a qua Consignatorio medio secernebatur: pisterior ad Santiam Kestitutam, cui adjacens a Vincentio conditus est. Duo bæc baptisteria uno eodemque tempore Neapoli diu extitisse, ex eod m Diacono colligitur: nam Joannes III. qui paulo post initia septimi 'eculi init Episcopatum, quique Consignatorium inter Fontes majores Soterianos, & inter Ecclesiam Stephaniam fecit, integro fere seculo post Vincentium Episcopum Fontis mino-

ris conditorem viveba!.

Or questa risposta non incontra nelle sue assertive alcuna valevole sossistenza, e niente giova per decentemente soddisfare al forte argomento, che il Signor Canonico Mazzocchi da quel battisterio minore deduce. Imperciocchè in primo luogo conforme tutti sanno, che la parola Epifcopio abbia molti significati; così certamente niuno può mai negare, che siasi quella eziendio usata per additarci la Chiesa Cattedrale, e che in questo significato appunto siasene anche avvaluto, non solamente Pietro Suddiacono in raccontandoci, che per la fuga di S. Attanagio Magister militum effracto gazophilacio Episcopii, universum thesaurum Ecclesia auferri mandavit, ma eziandio più volte lo stesso nostro Cronista Giovanni: quando nella vita del XXIX. Vescovo Cesario, descrivendo il saccheggiamento fatto dell' Episcopio Lateranense di Roma, dice tra l'altro, che prima di quello Julices sigillaverunt vestiaria Ecclesia, seu cymilia Episcopii, e più sotto, omne vestiarium Episcopii; ed in quella dell' altro nostro Vescovo Stesano II. scrive, che morirono qui per una epidemica pessima influenza prope omnes Clerici ejustem Episcopii, e che lo stesso Vescovo adificavit intus Episcopio absilam non parvi operis. Onde non può mai s ssistere la impropria e violenta interpretazione, colla quale il battisterio minore fatto secondo lo stesso Autore intus Episcopio, si spiega essersi costrutto, idest intra Episcopalem domum, que ambieu suo tam Stephaniam veterem, quam bodiernam Sanctam Kestitutam complectebatur. Poiche drittamente pensando, un tal supposto fastoso ambito converrebbe applicarsi più tosto alle Cattedrali, che alle case Vescovili de passati secoli, non consistenti allora in magnisici e nobili abituri, ma considerate in quei tempi per semplici parti esteriori al sagro Tempio annesse con gli altri notissimi adjacenti edisici siti nell'estrinseco suo recinto, a cui su poi generalmente da Peodosio il Giovane accordato il dritto del sagro asilo per la notissima sua legge, che nell'uno e nell'altro Codice abbiamo. Ed oltre a ciò, quando l'antico nostro Vescovil palagio si voglia immaginare uguale a quello della Louvre di Parigi, non mai poteva, nè può abbracciare amendue le supposte Cattedrali secondo il Falconiano sistema; da che giusta il medesimo venivano e vengono esse per mezzo di un pubblico vicolo ad esser tra loro separate assatto, e divise. In verità poi troppo chiaro, ed aperto è il senso letterale di quell'intus Episcopio usato da Giovanni Diacono per additarci fatto quel battisterio minore dentro l'ambito interno dell'antica nostra Cattedrale odierna S. Restituta, là dove i battister j Soteriani maggiori erano anche dalle di lei mura esteriori

confignatorio de battezzati. E troppo a gli occhi di tutti ancor'oggi sta esposta l'interna connessione di quel Fonte battesimale minore coll'antico nostro Episcopio; nè senza soverchio inutile sossima può mai la sua tuttavia durevole situazione riserirsi ad una semplice coerenza, ed adesione, la quale con tutta proprietà di parlare potrebbe adattarsi anche ad ogni altro ediscio attaccato e contiguo all'Episcopio, benchè costrutto suori di tutto l'interior suo continente. Oltre a che, se quella spiega si vuole ammettere, viene Giovanni Diacono ad aver vanamente usate le parole intus Episcopio per esprimere il sito e luogo, in cui su sabbricato il battisterio Vincenziano minore; perchè certamente intus Episcopio, idest intra Episcopulem domum, ed il di lei ambito, venivano ad esser compresi, e situati anche i Fonti battesimali maggiori Soteriani, e tutti gli

altri qualtivoglia adjacenti edificj.

Per secondo non regge in satto la supposta distinta pertinenza de'due battisterj, colla quale capricciosamente si finge appartenere il Soteriano, maggiore alla Stefania, a qua Consignatorio medio secernebatur, e l'altro minore Vincenziano all'odierna Santa Restituta. Imperciocchè il nostro Vescovo Sotero su molto anteriore a Stesano Primo, e perciò il sonte battesimale maggiore Soteriano nato lungo tempo avanti della Stefania dovette precisamente appartenere all'odierna S. Restituta unica nostra Cattedrale allora, nelle di cui esteriori adjacenze unicamente potea sabbricarsi; e non potè aver mai che fare colla immaginaria Stefania Falconiana, la quale giusta il novello romanzo nacque poi nella Crociera della Cattedrale presente, il di cui suolo intiero per mezzo di una pubblica strada era separato affatto e diviso da tutto il continente dell'odierna S. Restituta, come sopra si è ponderato, quando appunto da esso Battisterio maggiore deducemmo il novello argomento per la identità della vera Stefania coll'odierna S. Restituta. Onde a questa certamente l'uno e l'altro Cattedratico Battisterio ha spettato sempre dalla rispettiva lor nascita, ed ella su sempre l'unica nostra maggior Chiesa insino alla sabbrica della Cattedrale presente: di modo che siccome dell' unico sonte battesimale Soteriano si avvalsero dopo di Sotero i nostri Vescovi, compresovi anche Stefano Primo, sino a che il XXIII. Vescovo Vincenzo fecit boptisterium fontis minoris intus Episcopio; così dopo di esser nato questo secondo sonte battesimale, non meno il suo autore Vincenzo, che gli altri Vescovi suoi successori secero certamente uso promiscuo di amendue quei Battisteri. Poichè abbiamo da Giovanni Diacono espressamente, che non solo Vincenzo sece nel suo novello sonte battesimale minore accubitum juxto positum grandis operis, ma eziandio quali un secolo dopo di lui Giovanni Terzo fabbricò il nobile Consignatorio de' battezzati inter fontes majores a Domino Sotero Episcopo digestos, & Ecclesiaen Stephaniam; onde quelta fuori della indubitata prima nostra Cattedrale odierna S.Restituta non può mai collocarsi.

E per ultimo conforme Giovanni Diacono specificamente narra estersi satto dopo Stesano Primo baptisterium sontis minoris intus Episcopio; così abbiamo per la consession delle parti contraddittrici, e per l'oculare ispezione, ancor' oggi dentro l'ambito interiore dell'odierna S. Restituta questo sonte battesimale minore, il quale inauditum est tunt temporis alibi quam in Cathedrali suisse, come ponderava il Signor Canonico Mazzocchi. Ed in conseguenza quanto è una stranissima vanità il pretendere, che le trascritte parole intus Episcopio si debbano spiegare intra Episcopalem

pij; altrettanto rimane interamente nel suo primiero vigore, come rimarrà sempre, l'argomento dell'identità della vera Stefania coll'odierna S.Restituta, e di esser questa dopo Stefano Primo tuttavia rimasta l'unica nostra Cattedrale, che da quel battisterio minore ha giustamente tratto il medesimo Sig. Canonico. Imperciocchè scrivasi quanto si voglia, non si dirà mai cosa veruna confacente al proposito, e quel battisterio manisesterà sempre savolosa la Stefania Fasconiana situata suori dell'odierna S. Restituta; mentre dentro di questa si vede oggi ancora situato so stesso minor battisterio, e non potea farsi esso dal nostro Vescovo Vincenzo suori dell'ambito della Cattedrale attuale de suoi tempi: nelle quali due circostanze, non contraddette da Monsignor Assemani, e non capaci assatto di potersi controvertire, consiste la forza dell'argomento insupe-

rabile del Signor Canonico Mazzocchi.

II. Dal battisterio minore Vincenziano passandosi all'altro argomento tratto dall Ospedale de'poveried ficato da S. Attanago, da una parte abbiamo per fatto certissimo contestatoci dagli Autori sincroni, che su esso da quel Santo fondato in atrio pradicta Ecclesia, come serve Giovanni Diacono parlando della nostra Cattedrale antica del Salvatore, o Stefania che ve glia dirli, e super gradus atrii Ecclesiustici, come narra il suddiacono Pietro scrittore più distinto della vita narticolare del medesimo Santo. E dall'altro canto è indubitato anche in fatto, che per una Bolla di Eugenio Quarto dell'anno 1440. fi fosse quell Hospitale pauperum Santti Athanasii, junta Eccle siam Neapolitanam situm cum Cappella Santti Andrea ei contigua, cum omnibus juribus, & percinentiis suis unito (come accenna Cesare d'Engenio nella sua Napoli sacra, e costa dal diploma di quel Sommo Pontefice interamente trascr tto dal Sig. Canonico Mazzocchi pag. 283.) all'Ospedale dell'Annunziata, dal quale su dopo ad annuo censo cedu'o alla Città nostra per la costruzione del nuovo magnifico Tesoro di S. Gennaro, dalla di cui fabbrica venne occupato l'intero lungo e sito, che racchiudeva l'Ospedale coll'atrio nel quale su esso da S. Attanagio s'indato. Laonde se in questo medelimo sito, e luogo esser do vea certa mente l'Atrio della indubitabile Stefania de'tempi di quel Santo nostro Vescovo: como ad onta de propri occhi può mai negarii, che la vera Stefania del nono secolo fosse stata l'odierna S. Restituta, alla di cui Tribuna veniva quell'Atrio a corrispondere per dritta linea; o fantasticamente pretendersi, che la Stefania di quei tempi fosse ristretta dentro la Crociera della Cattedrale presente, quando l'Atrio di quella niuna connessione avendo coll' intero continente della stessa Crociera, era totalmente anche dal medesimo per mezzo di una pubblica strada separato affatto, e disgiunto?

A questo insuperabile argomento dal Signor Canonico Mazzocchi ponderato per comprovare l'identità dell'odierna Si Restituta colla vera indubitabile Stefania, non ha sin' ora potuto il di lui degnissimo Contraddittore Monsignor Assemani decentemente rispondere. Poichò da prima, facendosi egli carico unitamente, così di questo Atrio della Stefania, come pure dell'essere all'Apside, o sia Tribuna dell'odierna S. Restituta contigua la Cappella di Sciovanni in Fonte, ove il battisterio minore satto intus Episcopio dal nostro Vescovo Vincenzo tuttavia ocularmente si vede; pensò disbrigarsene con poche parole, dicendo, che quella Tribuna, e quell'Atrio congraunt quidem S. Restituta, sed utraque extrema pars ad Stephaniam nullatenus pertinet. Ed ei dice il vero se intende per la parola Stephaniam la sua chimerica Falconiana, perchè a questa ocularmente si vedeniam la sua chimerica Falconiana, perchè a questa ocularmente si vedeniamente su positiva dell'atrio con positiva dell'odierna parola Stephaniam la sua chimerica Falconiana, perchè a questa ocularmente si vedeniamente su parola Stephaniamente su parola su parola su parola su parola su parola su parola su perchè a questa ocularmente si vedeniamente su parola su

de non potersi affatto quelle due sabbriche attribuire. Ma se poi egli parla della vera indubitabile Stefania, come per altro doveva, mentre di let avea scritto il Signor Canonico Mazzocchi; è degna di ammirazione la franchezza, con cui vuol darci ad intendere, che le menzionate due parti estreme convengano all'odierna S. Restituta, e non già alla reale Stefania. Poiche dentro di questa certamente si dee situare quel battisterio. fontis minoris intus Episcopio, che Giovanni Diacono racconta essersi fatto dal nostro Vescovo Vincenzo, e che ancor' oggi ocularmente si osserva dentro quella Cappella, che il Cronista antico di S. Maria del Principio, parlando appunto dell'antica Napoletana Chiesa olim nominata Ecclesia Stephania, ci fa vedere fabbricata prope Tribunam ipsias Ecclesia antiqua sub titulo S. Joannis ad Fontem. Ed a questa medesima Cappella si andava certamente per una porta della indubitata Stefania, come già sopra coll'autorità di Giovanni Cimiliarca su ponderato. E nell'Atrio altresì della vera indubitabile Stefania ci accertano di accordo Giovanni Diacono, e Pietro Suddiacono essersi costrutto l'Ospedale di S. Attanagio, che su poi unito, come dicemmo, all'Ospedale dell'Annunziata. Or se tutte queste cose da una parte, per le chiare testimonianze degli allegati Autori suor d'ogni dubbio alla indubitata Stefania esistente sotto gli occhi loro si appartenevano; e dall'altro canto il dottissimo Prelato ci accorda, che congruunt quidem Sancta Restituta:come può mai egli dire, che ad Stephaniam nullatenus pertinent, e che dalla vera Stefania diversa fosse l'odierna Santa Restituta? Potrà egli sorse nella chimerica angusta sua Stefania Falconiana trovare, il minor battisterio Vincenziano; la Cappella di S.Gio: in Fonte, che sia vicina alla Tribuna della Stefania, ed abbia una porta corrispondente dentro la stessa basilica; l'ascare a quella stessa porta vicino, in cui stava il Corpo di S. Giovanni Quarto sin dal decimo terzo secolo; e quell'Ospedale Attanasiano coll'atrio, sopra i di cui gradini dal S. Vescovo su sabbricato?

Conobbe poi la notoria insossitenza di questa sua prima risposta il di lei degnissimo Autore, onde nella Repulsa opponendos lo stesso Spedale di S. Attanagio, dopo di aver ponderate le diverse piante della Stefania poste in istampa dal Signor Sersale, e dal Signor Canonico Mazzocchi, cercò da quella forte opposizione schermirsi colla seguente nuova gioconda scappata. Sive igitur id Hospitale, en Sersalio ad lavam ingredientis majorem Stephania Portam collocetur, sive junta Mazochium ibi positum dicatur, ubi ab Apside hodiernæ S.Restitutæ linea normalis ad ipsum Hospitale ducitur; utroque modo verum esse poterit illud Joannis Diaconi, Ordinavit Xenodochium in Atrio Stephaniæ, & Auctoris vitæ longirris Achanasianæ, secit Xenodochium super gradus Atrii Ecclesiastici: nimirum non in ipsis gradibus Atrii Stephania, neque in ipso ejusdem Atrio, sed velad Lavam Atrii, S Graduum, vel e regione. Ma questa seconda risposta è molto più stravagante della prima, quando si consideri generalmente la sola interpretazione delle due trascritte autorità; E riguardandosi particolarmente il sito dell' Atrio, e dell' Ospedale fondatovi da S. Attanagio, viene ad essere in satto ridicola, ed insossistente. Come possono mai le troppo individuali parole in atrio, super gradus atrii usate da due Scrittori contemporanei del Santo fondatore di quell' Ospedale, che sotto gli occhi continuamente l'aveano, interpretar l'ad Levam Atrii, & Graduum, vel e regione, ch' è quanto dire fuori affatto di tutto il continente dell'atrio, e de' suoi gradini? Si è ancor udito, che le parole in, e super apposte per ispiegar il preciso luogo di un' edificio, possano aver lo stesso significato. dell

dell'extre? Soverchia disgrazia incontra sempre col nostro chiarissimo Assemani il povero Giovanni Diacono, mentre si studia in ogni occorrenza di stravolgerne i sentimenti più chiari. E pure quel nostro antico Cronssta volendo additarci la parte destra, o sinistra di un luogo particolare totalmente indiviso e continuo, ben sapeva spiegarsi: come il manisestò più volte, specialmente in parlando del Consignatorio de battezzati, che ingredientes januas a parte Læva per ordinem egrediuntur parti dextera; ed in raccontando, che siccome il corpo di S. Fortunato su trasserito in Ecclesia Stephania partis dexteræ introeuntibus sursum, così quello: all' incontro del suo successore S. Massimo erasi finalmente riposto in Oratorio Ecclesia Stephania parti lava introeuntibus. Nelle quali due uitime trascritte autorità bisognerà eziandio farsi tutto lo scrupolo di non interpretare la proposizione in come significante ad lavam, vel e regione, per non iscacciare affatto dalla Chiesa Stefania, e dal suo Oratorio i corpi di quei due nostri Santi Vescovi Fortunato, e Massmo. Nè qui termina la stranezza inudita della divisata novella interpretazione, ma viene anche condannata ella mappellabilmente dalla universal sentenza di tutti gli occhi del nostro Comune. Imperciocchè siccome per la suddetta Bolla di Eugenio Quarto, e per gli altri pubblici documenti, è fuori di ogni dubbio in fatto, che l'Ospedale di S. Attanagio sondato in atrio, G Juper gradus atrii della vera indubitabile Stefania, era certamente situato in quel sito e luogo appunto, in cui oggi si ve le il nuovo magnisico Teforo di S.Gennaro: così giusta il moderno sistema de' Falconisti l'immaginaria loro Stefania vien situata nella Crociera della Cattedrale odierna; e tra la stessa Crociera, ed il detto Tesoro di S. Gennaro dee situarsi quella via pubblica intermedia, che continuando il suo dritto camino per lo vicolo degli Zuroli introducevasi nella terzz, ed ultima strada principale di Forcella. Onde ocularmente si è affatto impossibile il situare quell' antico Attanasiano Spedale, vel ad lavam atrii, o graduum, vel e regione della chimerica Stefania Falconiana; perchè ad lavam l'impedisce la detta via pubblica intermedia, la quale solo può fingersi al di sotto del Tesoro di S. Gennaro dalla parte Orientale del medesimo, non potendo altrimenti essa continuare il suo dritto camino per lo vicolo degli Zuroli: ed e regione il vieta la nativa situazione di quell'antico Spedale, che in tal sistema dovrebbe fingersi fabbricato, non solamente nella parte boreale opposta diametralmente a quella, in cui se ne serbano tuttavia le immortali suddette vestigie, ma eziandio nelle adjacenze del largo sito avanti al sedile Capuano, per corritpondere alla maggior porta della fantastica suddetta Stefania dell'ultima riprovata edizione. Per la qual cosa non possono reggere affatto le risposte date al secondo argomento, che il Signor Canonico Mazzocchi per la identità dell'odierna S. Restituta colla vera indubitabile Stefania, e per la totale insossistenza del sistema Falconiano, ha dedotto dall' Ospedale di S. Attanagio; e per quanto studio possano i suoi contraddittori impiegarvi, rimarrà quello sempre più vi-

goroso, ed insuperabile.

III. E la medesima oculare pienissima insossistenza incontra ciò, che il chiarissimo Autore della repulsa scrive intorno al terzo, ed ultimo ineluttabile argomento dallo stesso Signor Canonico tratto a pro del suo assunto dal Campanile antico dell'indubitata Stefania, il quale mentre la medesima era suttavia in piedi su sabbricato dal nostro Arcivescovo Pietro da Sorrento nell'anno 1233., cioè più disettanta anni avanti di nascere l'odierna Cattedrale, giusta l'iscrizione appostavi, e rapportata dal Chioc-

earello nella più volte lodata sua opera pag. 160. Imperciocche questo antichissimo Campanile, anche oggi esposto alla vista di tutti, si vede attaccato ed annesso dalla parte di Occidente col nuovo Tesoro di S.Gennaro; chè quanto dire, fabbricato nel suo nascimento in quel sito appunto, come sopra dicemmo, in cui erano l'atrio della vera Stefania, e l'Ospedale antico di S. Attanagio; ed in conseguenza totalmente separato per mezzo d'una strada pubblica dalla Crociera dell' odierna Catte-

drale, in cui si vuole da' Falconisti situata la Stefania.

Or'a questo forte argomento ecco tra moltissime inconcludenti parole come si risponde nella menzionata repulsa, dopo di averlo il di lei degnissimo Autore qualificato per un' argomento nullius momenti, che perciò egli ne mentione quidem dignatus fuerat nelle prime sue risposte al Signor Canonico Mazzocchi, a cui oltre a ciò multiplex error gentilmente si ascrive per averne satto uso al suo assunto. Stephania (son le proprie parole della repulsa pag. XLIII.) in hodierna Cathedralis cruce ita a nobis ponitur, ut ad Boream quidem paulo ultra Sacrarium bodiernum extensa fuerit; ad Austrum vero, extremam crucis partem non attigerit, sic scilicet, ut locus Atrio, & Gradibus sit relictus: in utroque autem ipsius latere, ortivo scilicet & occiduo, Turres duas adjacentes habuerit a Scephano II. olim erectus; occiduam denique Stephaniæ partem intermedia via ab hodierna S. Restituta disjunnerit. Nonigitur Turris a cruce illa longe aberat, neque intermedia via ab eadem disjungebatur, sive de Turri S. Petri, hot est ortiva, sermo sit, sive de occidua, quam eandem esse dixeris cum illa, que a Petro Archiepiscopo erecta dicitur: nimirum aut is collapsam refecit, aut stantem marmoribus lavigatis ornavit; nam Inscriptio a Chioccarello pag. 160. edita non aliud significat, quam Petrum feliciter id opus egisse. Neque Sersalius, alique intermediam, qua Stephania ab bodierna S. Restituta olim disjung batur, viam gratis intulere: id enim ipsius Neapolitana Urbis situs, viaque ab ortu in occasum, & ab austro in septentrionem porrectæ demonstrant.

Se in queste molte parole, o in quelle più brevi e stringenti del Signor Canonico Mazzocchi nella stessa REPULSA trascritte, s'incontri multiplex error, noi per la particolar venerazione, che professiamo al di lei degnissimo Autore, ne lasciamo ad altri volentieri il giudizio. E solo per quanto il nostro assunto precisamente riguarda, diciamo non essersi all' argomento del Signor Mazzocchi congruamente risposto; mentre le riferite parole non possono mai adattarsi al fatto, che tuttavia è ocularmente palese ad ognuno, ed a cui si dovea in iscrivendo ristettere per non sottoporsi alla censura de' nostri concittadini, che quello aveano presente. Il Campanile, di cui si tratta, e che Petrus Prasul adisicavit, come nella iscrizione si legge, overo egli solamente refecit, aut ornavit, come ora si vuole; certamente alla Stefania si apparteneva, ed è quell'appunto, che ancor'oggi abbiam sotto gli occhi. E la via intermedia, qua Stephania ab bodierna Santta Restituta olim disjungebatur, non può in fatto mai figurarsi dalla parte Occidentale dello stesso Campanile: sì perchè in tal forma ella ocularmente non potea, continuando il juo dritto camino per lo vicolo degli Zuroli, introdursi nella terza ed ultima strada principale di Forcella, e calando terminare coll'altra parte delle mura dell'antica Città, conforme vogliono il Signor Sersale, e gli altri seguaci del moderno Falconiano sistema; come pure perchè quel Campanile ocularmente ancora sta unito colla fabbrica del nuovo Tesoro di S. Gennaro, la quale per le menzionate pubbliche scritture costa essersi fatta nel sito, in cui ab antiquo era l'Ospedale di S. Attanagio da lui fondato in atrio, & super gradus atrii etchesialici della Stefania. Onde per assoluta necessità si dee quella via uni camente situare dalla parte Orientale dello stesso Campanile, il quali con ciò era per mezzo di essa totalmente dissiunto e separato dalla immaginaria Stefania Falconiana; ed a questa non mai potendo conseguentemente appartenere, manisesta oggi eziandio sotto gli occhi di tutti la notoria insossissimpo meno della divisata inconcludente risposta, che dell'intiero novello incoerente sistema delle due anche successive antiche nostre Cattedrali.

E reca veramente stupore il rislettersi, come un tale mal tessuto romanzo, a di nostri abbia potuto cadere in mente ad alcuno, il quale abbia puruna volta solamente letto il nostro Giovanni Diacono, e seriamente os servato i siti delle supposte due Cattedrali, e delle indubitabili parti, che alla vera Stefania dallo stesso antico nostro Cronista si ascrivouo. Eglida cui unicamente abbiamo l'epoca natalizia della indubitata reale Stefania, scrive a lettere di scatola esser nata quella copulatam cum Episcopio? cioè coll'odierna S. Restituta, non essendovene altro in quei tempi; ed 1 moderni romanzieri, nel tempo stesso che ciò confessano, per mezzo d'una pubblica strada vogliono situarla in tutto dall'Episcopio disgiunta. Per la chiara testimonianza del medesimo Autore abbiamo per satti incontrastabili, che nel nono secolo, in coi egli scriveva, la vera Stefania era in quel sito stesso, nel quale il Vescovo Sotero sabbricò i sonti battesimali maggiori nel quinto secolo: Che di questi sonti, siccome prima di nascere la Stefania, così anche più secoli dopo il di lei nascimento, secero sempre uso i nostri Vescovi successori di Stefano Primo, avendo un secolo dopo di lui Giovanni Terzo tra quei Fonti Soteriani, e la Stefania sabbricato il suo nobile Consignatorio de' battezzati: e che oltre a' suddetti antichissimi sonti battesimali maggiori, moltissimi anni dopo la morte di Stefano Primo il nostro Vescovo Vincenzo sece, non solamente baptisterium Fontis minoris intus Episcopio (che si vede oggi ancora ocularmente dentro l'antico Episcopio dell'odierna S. Restituta, come gli stessi nostri Contraddittori consessano) ma eziandio Accubitum juxta pasitum grandis operis depictum. E pure si vuole ora, che tre secoli prima del nono questo unico antico Episcopio sosse stato interamente spogliato del suo Cattedratico onore, per essergli succeduta la moderna immaginaria Stefania, la quale come lontana e separata per mezzo d'una pubblica strada in tutto dall' intiero continente dell' antico Episcopio, non mai vide, nè potè vedere dentro del suo distretto quei battisterj, accubito, e consignatorio alla indubitabile Stefania spettanti, e nel ricinto dell'odierna S. Restituta eretti dopo la morte di Stesano Primo. Ci accertano il nostro Cronista Giovanni, e Pietro Suddiacono, essersi da S.Attanagio fondato per gli poveri un'Ospedale in atrio, & super gradus atrii ecclesiastici della vera Stefania; ed il sito identico di quell'Attanasiano spedale, interamente occupato dalla fabbrica del nuovo Tesoro di S. Gennaro, tuttavia è sotto gli occhi d'ognuno, che qui dimora: come lo è ancora il Campanile antico della Stefania, edificato dall' Arcivescovo Pietro da Sorrento, o fatto già prima, come si asserisce presentemente, dal Vescovo Stefano Secondo, mentre quell' Arcivescovo solamente aut collapsum refecit, aut marmoribus lavigatis ornavit. E pure ad onta visibile di queste due tuttavia esistenti, ed immortali adjacenze della indubitabile Stefania, le quali siccome hanno tutta la connessione loro coll'antico Episcopio dell'odierna S. Restituta, così non possono alla Crociera della Cattedrale presente, come da quelle per una framezzante pubblica strada in tutto divisa, in alcun modo appartenere; si è avuto il coraggio di fingersi nata in quella Crociera sin dal sesto secolo la vera Stefania, e si sostiene l'impegno d'imbeccare a nostri Cittadini medesimi questa savola, benchè ributtata notoriamente dalla sentenza inappellabile de'propri occhi, e da quanto rapportano i nostri più antichi Scrittori del nono secolo, testimoni anche di veduta, e d'ogni eccezione maggiori: onde il chiarissimo Autore della Repussa dovrà finalmente ricredersi, che con somma ragione abbia essa incontrato, come incontrerà sempre, presso i nostri Concittadini d'ogni Ceto, anche a lui più affezionati, ed aderenti, Dolci durezze, e placide repusse;

mentre per qualunque altissima stima, che da tutti giustamente si abbia

della sua autorità, questa non potrà mai aver forza maggiore,

Quam que sunt oculis subjecta fidelibus:

il giudizio apertissimo de'quali, siccome non può ammettere veruna repulsa, così ogni controversia di satto alla giurisdizione loro soggetto ultimamente decide.

Ha ben conosciuto l'accorto nostro Autore della relazione licurgica la pur troppo evidente stranezza di questo sistema, e perciò niente ha egli stimato additarci del sito della Stefania, essendosi contentato di esporci solamente le di lei magnificenze da tempo in tempo successivamente accresciute, giusta il rapporto di Giovanni Diacono; senza punto curarsi, che siccome le me desime niente facevano alla controversia, di cui tra le parti si trattava, così per disetto della divisata circostanza la sua relazione riulcisse in qualche parte manchevole con dispiacimento de leggitori. A lui correva l'impegno insieme co'suoi RR. Eddomadari di trovar qui nel nono secolo almeno due contemporanee Chiese maggiori di riti affatto diversi greco, e latino; ed ha creduto, per compiacer solamente all'altrui capriccio, di averle già rinvenute nella odierna S. Restituta, ed in una sua vaga Stefania da quella separata, la quale però non essendosi da lui situata in luogo alcuno di Napoli, dovranno i Lettori della sua relazione con molto loro incomodo portarsi a ritrovarla nella Terra sin' ora incognita. E sembra molto strano il potersi oggi più savoleggiare contra l'evidentissima identità dell'odierna S. Restituta colla vera indubitabile Stefania, quando colla più volte lodata dissertazione del Signor Canonico Mazzocchi non solamente si è quella con evidenza più che geometrica dimostrata; ma si è ancora manisestato l'equivoco, da cui gli Autori de' moderni romanzi sono stati unicamente indotti a fingere due antiche nostre Cattedrali anteriori alla presente angioina, o simultanee diriti distinti, o successive di un medesimo rito latino. Il farsi menzione da Giovanni Diacono, da Pietro Suddiacono, e da altri Scrittori antichi, d' una Chiesa denominata di S. Restituta, come diversa dalla Stefania o sia Cattedrale antica del Salvatore, ha dato motivo a' Falconiti, a quali gagliardamente ha Monsignor Assemani aderito (benchè acerrimo contraddittore delle due contemporanee Cattedrali di riti diversi, e del sagro nostro antico Grecismo ) di porre in campo la santastica Stefania del sesto secolo eretta dentro la Crociera dell'odierna nostra Chiesa Metropolitana. E sul medesimo sondamento il nostro dottissimo Relatore appoggia eziandio la sua chimerica simultanea Cattedrale ' Greca, riuscendo con ciò di sapori diversi l'acque d'uno stesso limpido fonte, non per alcun' intrinseco lor difetto, ma per colpa de' gualti palati degli uni, e dell'altro: quando che poteano essi, come puòciascuno, pienamente rimaner persuisi del preso equivoco, non meno leggendo

dello stesso considerando ancora senza preoccupazione d'animo tutto insieme il di più, che in tal pendenza occorreva. Poichè in questa decente forma regolandosi eglino, avrebbero con mani toccato la notoria pienissima insossistenza di amendue i savolosi loro sistemise non avrebbero indarno consumato il tempo, così l'Assemani ad inconcludentemente rispondere a gli argomenti sortissimi del Signor Canonico Mazzocchi, come pure il dottissimo Relatore ad ornar nuovamente la fa-

vola della nostra Concattedrale Greca dipiù sicoli.

E che sia così, venendosi al primo sistema della successiva Falconiana Stefania, da Monsig. Assemani approvata, e già sopra dimostrata ocularmente fantastica, egli pondera in sostanza due sole c se . La prima cioè, che l'insuperabili dimostrazioni tratte dal battisterio minore antico del Ve-. scovo Vincenzo, dal Consignatorio de'battezzati, dall'Ospedale di S. Attanagio fondato nell'atrio della Stef.nia, e dal Campanile antico della medesima, niente con questa abbiam che fare, o possano a lei nuocere, appartenendo tutti quegli edifici per la maggior parte all'antico Episcopio dell'odierna S. Restituta. Ma della ridevole stranezza di questa piacevolissima risposta si è bastantemente trattato sopra, onde abb am tutto il rollore di più farne parola. E la seconda si ristringe in dire, che siccome il Signor Canonico Mazzocchi nullo veterum testimonio ostendit veterem Ecclesiam S. Restituta ab hodierna S. Restituta Ecclesia diversam suisse. così niun conto dovea tenersi di quanto i nostri Autori degli ustimi due secoli aveano scritto sulla identità della Stefania coll'attuale S. Restituta, onde questa era stata da essi riputata sempre l'unica nostra Cattedrale prima dell'odierna. Poiche adeo clara sunt, egli soggiunge, veterum Auttorum, Joannis Diaconi, Petri Subdiaconi, Raynerii, Alberici, Joannis Cimeliarcha, & Auctoris Chronici S. Maria de Principio, Stephaniam a S. Restituta distinguentium testimonia, ut mirum videri possit, acutissimos scriptores in luce meridiana oculos clausisse.

A noi però non sembra semplicemente maravigliosa, ma ci sorprende con effetto pienamente la singolar franchezza, colla quale tante diffinitive sentenze sastosamente si proferiscono en abrupto, senza minima riflessione al merito intrinseco della controversia tra le parti dedotta. Come mai si taccia il Signor Mazzocchi di avere nullo veterum testimonio distinta l'antica Chiesa, o Cappella di S. Restituta dall'odierna Basilica dello stesso nome? A che allegare molti antichi nostri Scrittori alla rinfusa, i quali o niente fanno al punto particolare, di cui si tratta; o se vi hanno qualche attinenza, sono al sistema di Monsig. Assemani anzi contrarj, che favorevoli? Non è questo un'inviluppare i leggitori tra molte parole per asconder loro la verità, e con poco buona fede trarre i men cauti al suo partito? De noltri antichi sei Scrittori dall'Assemani ampoliosamente indarno allegati, alcuni neppure del solo nome di S. Restituta sanno motto veruno, come sono il Rainerio, l'Alberico, ed il Cimiliarca benche tutti tre, o almeno i due secondi all' opposto dell' Assemaniano sistema, de la identità dell'odierna S. Restituta colla vera indubitabile Stefania posta sotto gli occhi loro ci additino sorti riscontri, che in parte già sopra da noi, ed interamente distess dal Signor Canonico Mazzocchi sono stati riferiti. L'Autore dell'antica Cronaca di S. Maria del Principio è diametralmente all'Assemani contrario, designandoci esso l'Oratorio e l'Altare della casa di abitazione del primo nostro Vescovo S. Aspreno intus Cappellam S. Restituta, ubi nunc S. Maria de Principio nel tempo stesso, che menzione dell'altra Cappella di S. Giovanni in Fonte situata prope Tribanam Ecclesia antiqua, la quale con ciò viene ad essere da quelle due particolari Cappelle affatto separata e diversa. E finalmente gli altri due più antichi nostri Scrittori Giovanni Diacono, e Pietro Suddiacono, che funno espressa menzione della Chiesa di S. Restituta, siccome affatto non ci hanno additato alcuna cosa, donde il di lei sito, e la sua ora controvertita identità o diversità dall'odierna Bassica di tal nome, possano lettera!mente desumersi: così descrivendoci eglino espressamente il battisterio minore Vincenziano fatto moltissimi anni dopo la nascita della Stefania intus Episcopio, che si vede oggi ancora per consessione dell'Assemani dentro l'ambito interiore dell'odierna S. Restituta; e l'Ospedale di S. Attanagio eretto nell' atrio della certa Stefania, che direttamente alla stessa odierna S. Restituta corrisponde; chiaramente ad un medesimo tempo ci manisestano, che a tempo loro la detta Basilica era la indubitata Stefania nostra unica Cattedrale, assatto conseguentemente distinta e diversa da quella particolare antica Chiesa di S. Restituta, di cui essi parlavano, e che fondata dall'Imperador Costantino il Grande volgarmente dicevasi anche ne tempi di essi Giovanni, e Pietro: benchè questi per altro fossero stati alieni dal concorrere in quella erronea popular credenza, onde in raccontando eglino tal novella usarono le risapute cautele, il primo cioè asserentibus multis, ed il secondo, ut fertur, come questa claufola si leggeva dal Chioccarello nel suo Codice M. 98., e tuttavia si legge tanto nelle antiche lezioni dell' Officio di S. Attanagio stampate in questa Città l'anno 1525., quanto nell'antichissimo M.SS. della Biblioteca Corsini allegato dal Signor Canonico Mazzocchi nella commendatissima ultima sua dissertazione de' nostri Santi Vescovi parte 3. in append. pag. 377.

Ed oltre a questi Autori abbiamo la chiara testimonianza del Maestro Giacomo da Pisa, scrittore della vita del Beato Niccolò Eremita morto nell'anno 1310., che su trascritta da' Bollandisti senza il nome del detto Autore, il quale si esprime negli atti della visita di Annibale di Capoa. Poiche narrando esso la sepoltura del di lui cadavere, scrive le seguenti parole: Portatur corpus ejus quasi martyris per Clerum Neapolicani Capituli. & c. ad Majorem Neapolitanam Ecclesiam, & inibijin CAPPELLA, SEU EC-CLESIA SANCTE RESTITUTE, divino sollemniter celebrato inysterio. in quadam tamba marmorea reconditur; soggiungendo noco dopo, estersi quel corpo trasferito poi ad quandam tumbam aliam in eadem Ecclesia, seu Cappella. Dalle quali parole si traggono evidentemente tre cose, con cui si distruggono assatto amendue i sistemi favolosi de' nostri moderni Romanzieri. La prima, cioè, che nell'anno 1310., in cui stavasi già sabbricando la presente Cattedrale (ridotta poco tempo dopo nel 1313., O 1315. all' ultima sua persezione, come costa da' notissimi documenti de' nostri regali Archivi, ed anche i nostri contraddittori confessano) vi era qui una sola Cattedrale, overo major Neapolitana Ecclesia, ed un solo Capitolo della medesima; onde le due chimeriche nostre contemporanee Cattedrali Greca e Latina di Capitoli, e riti distinti vanno in sumo; restando solamente in essere l'unica indubitabile Stefania di rito Latino, alla quale in sentenza di tutti su surrogata nel secolo XIV.1' odierna Cattedrale Angioina. La seconda, che INIBI, cioè dentro quella stessa Cattedrale Stesania del 1310, eravi una particolar Cappella, seu Ecclesia Santia Restituta a quella unita, ed adjacente, ove il corpo del Beato Eremita ebbe la sua sepoltura. E finalmente la terza, che siccome quella maggior Chiesa, e Cattedrale Napoletana sino ad allora non avea per anche preso il nome di S.Restituta; perchè altrimenti Giacomo da Pisa non l'avrebbe senza tal denominazione assolutamente chia mata majorem Neapolitanam Ecclesiam, nè avrebbe il titolo, e'l nome di quella Santa attribuito ad una particolar Cappella di essa Cattedrale; così viene anche ad essere indubita o, che quella unica nostra Cattedrale Stesania si sosse l'odierna S. Restituta; mentre in questa sin da quell'anno 1310. si ritrova il sepolero del B. Niccolò Eremita vicino alla Cappella di S. Maria del Principio (dove appunto il di lei antico Cronista situa Cappellam S. Restituta, come abbiam sopra veduto) e suori di essa Bassilica non si è trovata mai, nè può trovassi

Cappella veruna di S. Restituta.

Eravi adunque fuori d'ogni dubbio dentro l'unica nostra Cattedrale Stefania, per le allegate autorità de' suddetti Scrittori, che quella sotto i propriocchi aveano, una minor Chiesa, o voglia dirst particolar Cappella di S. Restituta, sino anche a' primi anni del secolo decimo quarto, come vi era già stata da più secoli avanti, e sin da che su quì trasportato il Corpo di quella Santa. Onde a questa Cappella, e non all'odierna Basilica di S. Restituta, che ad evidenza si è provato essere stata sempre la vera Stefania, si debbono assolutamente riferire, non solo ciò che scrivono della Restituta Giovanni Diacono, il quale per altro una volta solamente ne fa parola, e Pietro Suddiacono scrittore della vita di S. Attanagio; ma ezia dio i pubblici documenti allegati dal dottissimo Relatore alla pag.70. ed anche da Monfig. Affemani tom. 4. pag. 749., così della donazione di alcuni beni fatta nel 1309. dal Conte allora di Caserta Canonicis Ecclesia Neapolitane Congregationem facientibus in Ecclesia eorum Congregationis, que vocutur Sancta Restituta, ed al Capitolo Napoletano intieramente si apparteneva; come pure dal Diploma spedito a 25. di Giugno dell' anno 1100. dal nostro Arcivescovo Pietro insieme col Primicerio, Arcidiacono, ed altri diaconi e suddiaconi Santta Metropolitana Ecclesia. Nel qual Diploma si sa parola Congregationis Ecclesia Sancta Restituta de intus Episcopio Sancta Neapolitana Ecclesia, come ne medesimi termini appunto si qualifica essa Chiesa di S. Restituta sita intus Episcopio Sancta Neapolitana Ecclesia in altra contemporanea scrittura de'10. d'Aprile dello stesso anno, al pari di quel Diploma qui fatta Imperantibus Dominis nostris Alexio Magno Imperatore anno nono decimo, sed & Joanne Porphyrogenito Magno Imperatore ejus filio anno ottavo, che originalmente nell'Archivio del Capitolo si con-

Da queste allegate autorità, ed autentiche pubbliche scritture già prima di noi dal Signor Canonico Mazzocchi ponderate, pur troppo evidentemente apparisce l'insossistenza pienissima della opposizione fattagli da Monsign. Assemani, che nullo veterum testimonio siasi dimostrato essere l'antica Chiesa di S. Restituta diversa dall'odierna Bassisca dello stesso mome. Non sono sorse antichi documenti di una tal diversità, per tacer degli altri, l'antico Cronista di S. Maria del Principio, il Maestro Giacomo da Pisa, ed i pubblici istrumenti della fine dell'undecimo secolo, che la comprovano apertamente? Potrebbe per avventura dirsi, che in questi documenti l'antica S. Restituta per la maggior parte si denomini Chiesa, e non già Cappella, come ora da noi si pretende. Ma ciò niente rileva, perchè tutti sanno quanto sosse negli antichi tempi (ne'quali non erano situate le Cappelle, giusta il costume a noi dalla più bassa età derivato) comune il nome di Chiesa eziandio a gli Oratori, ed alle Cappelle adjacen-

ti denominate anche Cubicula. Onde senza partirsi da questa Metropoli, certamente una mera Cappella si su,ed è quella tuttavia esistente di S.Giovanni in Fonte, come Cappella vien qualificata nella Cronaca di S. Maria del Principio: e pure Giovanni Cimiliarca, conforme abbiam veduto, la chiama espressamente Ecclesiam. All Ospedale di S. Attanagio vi era como si legge nel citato Diploma di Eugenio Quarto, Cuppella S. Andrea contigua; e per Cappella si enuncia eziandio nell'antichissimo inventario di quell'Ospedale dal Signor Canonico Mazzocchi rapportato:ma da Pietro Suddiacono si chiama Chiesa, e tale anche nel libro del Comito presso lo stesso Sig. Canonico si denomina. E venendo a gl'individuali termini dell'antica nostra S.Restituta, di essa come di una Cappella parlasi nella poco sa menzionata Cronaca, intus Cappellam S. Restitutæ: e di lei promiscuamente in un medesimo luogo parla Giacomo da Pisa, scrivendo prima in Cappella, seu Ecclesia S. Restituta, e poi poco appresso in eadem Ecclesia, seu Cappella. Poteva mai con tal formola di parlare designarsi da esso la Basilica dell'odierna S. Restituta? Se di questa parlano gli antichi Autori Gio: Diacono, e Pietro Suddiacono, come ora l'Assemani capricciolamente suppone; chi potrà mai persuadersi, che la medelima, niente per anche diminuita nella primiera sua longitudine con tutte l'altre appendici da noi sopra già riferite, sosse nel nono secolo ridotta sino alle ultime angustie di non avere neppur Cherici da servirla, e rendite da mantenergli, onde S. Attanagio avendole unito due altre minori Chiese, o Cappelle, come scrive Pietro Suddiacono, su in obbligo di apporvi Custodem cum Officialibus Clericis, resque illis ad præsidium eorum largitus est!

Ma che occorre andar divagando in riflessioni, quando abbiam per fatto costante veduto, che l'antica S. Restituta era situata giusta la testimonianza di Giacomo da Pisa INIBI, cioè dentro majorem Neapolitanam Ecclesiam, o come nelle pubbliche più antiche scritture già rapportate del cadente undecimo secolo si legge, intus Episcopio Sancta Neapolicana Ecclesia: Questa indubitabile situazione di essa Cappella, seu Ecclesia Santta Resticuta, manisesta ocularmente ad un tempo medesimo per salsa la supposta identità di quella coll'odierna S. Restituta, e per savolosa la nuova Stefania Falconiana garantita dall'Assemani senza fondamento veruno. Due soli Episcopj, o Chiese Cattedrali anteriori alla presente nostra Metropolitana si vogliono tra noi da moderni Architetti; il primo cioè dell' odierna Basilica di S. Restituta, che suppongono aver tal qualità ritenuto fino al sesto secolo, ed a tempi di Stefano Primo; ed il secondo della nuova Cattedrale Stefania dal detto nostro Vescovo edificata dentro la crociera della presente Cattedrale, sino alla di cui nascita seguita nel decimoquarto secolo ella su sempre l'unico nostro Episcopio col suo Vescovil palagio adjacente. Ora in tal sistema egli è impossibile assatto il situare dentro la divisata seconda Cattedrale Stefania quella Chiesa, e Cappella di S. Restituta, che certamente nell'undicesimo secolo era sita intus Episcopio Neapolitana Ecclesia; e l'Assemani vuole per indubitato, che stata fosse l'odierna Basilica dello stesso nome di quella Santa. Poteva questa, e potrà mai, confiderata eziandio colle intiere sue pertinenze. come in quel secolo si trovava, star dentro la Crociata dell'odierna Cattedrale, ove lo stesso Assemani situa la sua Stesania, ed il secondo nostro Episcopio di que tempi? Ben tutti veggono, che quella Crociata è ocularmente più angusta dell'attuale S. Restituta, quumquam portica, & porta antiqua cum aljacente parte detruncata, come l'Assemani confessa tom.2. pag. 343: ed oitre a ciò da questa Basslica eziandio nella Pianta Falconiana si vede per mezzo

Digitized by Google

d'una pubblica strada separato affatto e diviso tutto il suolo dell' intiero figurato secondo Episcopio, anche larghissimamente considerato insieme col Vescovil palagio, e con tutte l'altre sue adjacenze. Può forse concepiesi una testimonianza più antica, più certa, e di perpetua incontrastabile pruova presso gli Uomini, di quella, che ci somministrano il senso comune, e gli occhi propij? Con tale scorta sicura, ed infallibile non potendosi da una parte certamente racchiudere tra le angustie di quella Croce l'odierna S.Restituta; e non essendovi dall'altro canto, nè piten sosi mat addurre il minimo riscontro, che fuori dell'ambito della stessa Basilica siavi stata mai altrove alcuna Cappella, seu Ecclesia Sansta Restituta la quale per indubitabili documenti dell'undecimo secolo era sita intus Episcopio Sansta Neupolitana Ecclesia: debbono svanire affatto ad un tratto prontamente, così la sognata identità di esse due distintissime Basilicale Cappella del medesimo nome di detta Santa, derivato loro però in diversi tempi, come pure tutto l'intiero secondo Ep scopio Falconiano. Contra il di cui fantastico sistema verrà in tal modo a somministrarci un'altro nuovo insuperabile argomento quell'antica medisima Chiesa e Cappella di S. Restituta, il di cui solo nome con apertissimo equivoco, e per disetto di giusta riflessione, indusse i suoi Autori a pubblicarne la favola; che tale ora dopo la dottissima Dissertazione su tal assunto data fuori dal Sig. Canonico Mazzocchi notoriamente apparendo, anche coll'ocular'ispezione della qui annella pianta formatane da Falconisti, non merita di più farsene parola.

#### SPIEGAZIONE DELLA PRIMA FIGURA.

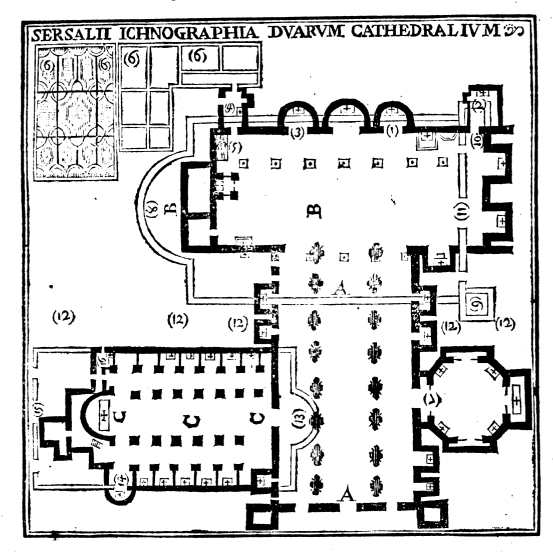
AAA. Cattedrale odierna (1) Cappella di S.Aspreno I. Vescovo di Napoli de Signori Tocco. (2) Cappella di S. Pietro de Signori Minutoli. (3) Cappella del SS. Sagramento de Signori Gulenta. (4) Cappella di S. Lorenzo, ora di S.Paolo de Umbertis del Rev. Seminario. (5) Sepolero d'Innocenzo IV. (6) antico Palaggio Vescovile, e suo giardino. (7) Gran. Cappella del Tesoro di S.Gennaro.

BBB. Antica Cattedrale del SS. Salvatore, chiamata Stefania. (8) Lupgo, ov'era l'antica Tribuna. (9) un gran Campanile. (10) altro gran Campanile con Cappella di S. Pietro Apostolo. (11) Porta maggiore, che sporgeva nella strada principale di Sole e Luna, oggi di Capuana. (12) Vicolo, che dimezzava tra questa Cattedrale, e quell'altra di S.R. stituta.

CCC. Antica Cattedrale, e odierna Chiesa di S. Restituta . (13) Luogo ov' era la di lei antica Tribuna . (14) Oratorio di S. Maria del Principio. (15) Luogo, ov' era la porta antica, che sporgeva nell'altra strada principale di somma Piazza, ora di D. Regina . (16) Cappella di S. Gio: a Fonte.

## 80

### PRIMA FIGURA; Pianta secondo il sistema del Signor Sersale.



#### SPIEGAZIONE DELLA SECONDA FIGURA.

AAA Odierna Cattedrale con Cappelle laterali. B. Sagrestia. C. Cappella di S. Lorenzo. C. Cappella del SS. Sagramento, detta anticamente del Salvatore. E. Tribuna. F. Cappella di S. Aspreno. G. Cappella de' SS. Pietro, ed Anastasia. H. Porta minore dell'Aguglia. I, Cappella de' Carboni. KK. Cappella del Tesoro di S. Gennaro. (K) (K). Palazzi dell'Eccellentis. Città di Nap. LL. altre due Cappelle. M. Porta laterale. O. Porta maggiore. P. altra porta laterale. Q. Tesoro vecchio. R. Porta dell'odierna S. Restituta. S. Porta minore dell'odierna Cattedrale.

(B) (B) Odierna S. Restituta, parte dell'antica Stefania (a) Tribuna. (b) Sagrestia, dove si tiene Capitolo da'Canonici. (c) Scala per cui si ascende al Palazzo dell'Arcivescovo. (d) Cappella di S. Maria del Principio; dietro a cui stava l'antica S. Restituta. (e) nuova Cappella di S. Aspreno. (f) Chiesa di S. Gennaro satta da S. Attanagio vicino al Tesoro vecchio (g) (g) luogo degli amboni. (h) Cappella di S. Giovanni in Fonte.

SE-

## **381**

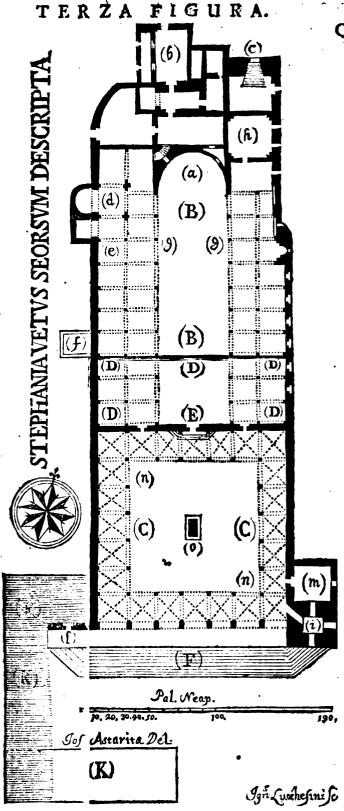
# SECONDA FIGURA Secondo il vero sistema, che rappresenta l'odierna Cattedrole, ed unitamente la vera Stefania,



SPIEGAZIONE DELLA TERZA FIGURA.

CC. Atrio della Stefania. (i) Campanile. F. scala. (l) Ospedale di S. Attanagio. KK. Case della Città. (m) Chiesa di S. Andrea accosto al Campanile (n) (n) piano dell'atrio. (o) luogo dove era il cavallo di bronzo. DDD. spazio tra l'atrio e l'odierna S. Restituta.

Quin-



Quindi passandosi ora all'altro già divisato più grazioso, e ridevole sistema nella relazione liturgica esposto delle due contemporanee antiche nostre Cattedrali di riti diversi Greco, e Latino: niuno mai avrebbe potuto immaginarsi, che l'unico fondamento di questa rinovellata favola dovea esfere quella stessa Ecclesia S. Restituta de intus Episcopio San-Eta Neapolitana Ecclesia, di cui bastantemente si è ragionato; e che il dottissimo Relatore dopo di avere alla pag.70. rapportate le pubbliche scritture, già da noi ponderate, degli anni 1100. e 1309., avesse con molto scarsa, ed infelice logica potuto eziandio avanzatii a così trasonicamente conchiudere: Ecco dunque, che si vede chiaramente, che dalla Chiesa di S. Restituta di rito Greco sia uscito l'odierno Capitolo Napoletano. Imperciocchè siccome il sistema di esse due diverse Cattedrali, e de'loro distinti riti, assolutamente si fonda nella sola fantasia de'suoi Autori,senza che mai alcun di loro ne abbia prodotto,e possa produrne il minimo riscontro; là dove per l'opposto, di un solo nostro Episcopio, e d' uno stesso ne'riti suoi non difforme Napoletano Clero, non meno prima, che dopo del quarto secolo (in cui si vuole nella relazione pag. 29. fondata la prima nostra

maggior Chiesa dal Vescovo S. Severo) in tutti gli antichi nostri Scrittori, e monumenti si sa sempre parola; onde quel sistema evidentemente savolosa apparisce: così dovea il dottissimo Relatore anche posatamente rissettere, che se la Stefania era l'unico nostro Episcopio, (come in sentenza di tutti su certamente sino alla total costruzione dell'odierna Cattedra-le) dentro di lei per appunto dovea stare la particolar Cappella, o come

an-

anticamente anche chiamavasi Ecclesia, Sancta Restituta sita intui Episco-

pio Sancte Neapolitane Ecclesia.

Oltre a che se mai quella sosse stata di rito Greco (supposto per certo sempre nella relazione, ma in essa non mai provato, ed assatto improbabile) quel Diploma dell'anno 1100. spedito sotto l'Imperio Greco, ed a cui anche sottoscrisse Sergius Consul & Dux & Protosebasto, non sarebbe stato. sottoscritto dal nostro Arcivescovo Pietro di rito diverso Latino, e molto meno dal Primicerio, e dagli altri sagri Ministri Sancta Neapolitana Ecclesia; a cui niente apparteneva la permutazione in quel Diploma contenuta di alcuni beni appartenenti alla sola Chiesa di S. Restituta di alieno supposto rito greco. Nel qual rito eziandio si è molto strano, ed improprio il persuadersi, che si sosse uniti Dominis Primicerio, Diaconibus, Cardinalibus, & ceteris aliis Canonicis Ecclesia Neapolitana Congregationem sacientibus in Ecclesia S. Restituta de Neapoli, a'quali su fatta la donazione

dell'anno 1309, rapportata nella pag.70, della relazione.

Onde per disbrigarci pienamente in un tratto da questa favolosa Cattedrate Greca, che si finge nata nella Chiesa di S. Restituta, balta tener presente l'equivoco già di sopra esposto, ed interrogare il dottissimo Relatore, di qual Chiesa del nome di quella Santa Martire intende egli parlare. Poiche o la sua Cattedrale di rito Greco da lui si vuol situare dentro l'odierna Basilica di S. Restituta: e questa, che si singe satta da Costantino il Grande nel quarto secolo, su certamente l'unica nostra Cattedrale di rito Latino, anche dopo la morte del Vescovo Stefano Primo; giacche in ella veggiam tutti oggi ancora quel Baptisterium fontis minoris intus Episcopio, che per la confessione del medesimo Relatore pag.29. e 30. vi fece, non già qualche Corepiscopo Greco, ma il nostro Vestovo Vincenzo di rito certamente Latino intorno all' anno 559., oltre all' Accubito juxta positum grandis operis, che nella stessa sua relazione pag. 37. si qualifica per un certissimo segno della Cattedralità. Onde non mai poteva quella stessa Basilica essere in un tempo medesimo Cattedrale di rito doppio e diverso Greco e Latino in sentenza del dottissimo Relatore; imperciocche la prudente, ed antica disciplina ecclesiastica rende a tutti testimonianza, che i Cleri di differente rito fossero stati in differenti Chiese, per evitare la confusione, il disordine, e l'emulazione, che la differenza del rito suole produrre contro l'unità dello spirito, che deve regnare tra fedeli, come in seguela del falso, ed erroneo suo presupposto podera egli alla pag. 56. O per lo chimerico Episcopio nostro contemporaneo di rito Greco vuole avvalersi dell'altra Chiesa di S. Restituta, di cui fanno menzione le riferite carte autentiche del cadente undecimo secolo:e questa, come certamente sita intus Episcopio Sancta Neapolitana Ecclesia, non potea mai per la stessa già divisata ragione esser di rito diverso da quello del nostro Episcopio Latino, dentro del quale stava; e molto meno potea ella mostruosamente formare dentro lo stesso Episcopio un'altra Cattedrale di rito Greco diverso. E conseguentemente neppure in quest'altra minor Chiesa del nome di S. Restituta trovandosi luogo da poter decentemente situarsi la fantastica Greca nostra Cattedrale, senza oltraggiare la prudente ed antica disciplina ecclesiastica, dovranno i lettori della poetica relazione liturgica farsi dal di lei chiarissimo Autore disegnare altro sito da poterlavi realmente collocare per l'esercizio del distinto particolare suo rito.

E quindi anche può scorgersi quanto sia più strano ed improbabile tutto ciò, che il dottissimo Relatore consondendo le due suddette Chiese a lui

mal note scrive alla pag. 61. della sua pretesa Costantiniana Greca Restituta . Poichè fi avanza egli a darle graziofamente un carattere conveniente ad una Chiefa maggiore sull'unico motivo, che il nostro Vescovo S. Attanagio, come scrive l'Autore della sua vita Pietro Suddiacono, Ecclesia Sancta Restituta, qua a Constantino Impératore condita est (qui ci vogliono, come abbiamo avvertito, le parole seguenti, ut sertur) connectit utrosque Joannem Baptistum, atque Evangelistam, & Custodem cum officialibus Clericis ordinavit, resque illic ad præsidium eorum largitus est. Dio immortale! possono concepieli parole opposte più diametralmente di queste al grande assunto di una Chiesa maggiore di rito greco esistente sa piedi a tempi di S. Attanagio, e dello Scrittore della sua vita? Come valendo in quei tempi ancoru il rito greco, ed essendovi anche sei Chiese parrocchiali di rito greco > giusta il sistema della relazione pag.55.; potè mai quel Santo contentarsi di porre nella Costantiniana Restituta greca, dopo di averle anche unito due altre Chiese o Cappelle, semplicemente un sol Custodem cum officialibus Clericis? Come mai per lo mantenimento di questi, benchè infimi e scarsi ministri ecclesiastici, ebbe bisogno delle largizioni del Santo quella Greca faltofa Cattedrale, fornita già da Costantino di molti doni, e possessioni, con cui egli eziandio ad onore del Divin nome in essa Canonicos Cardinales XIV. objersiantissime dedicavit? Chi da quell'alto nativo suo rango la ridusse a così miserevole stato di mendicare dalla bontà di S. Attanagio un Custode con pochi Cherici, che la servissero ? Come di una tal decadenza, e d'una si poco decente situazione della maggior Chiesa Napoletana Greca, non si lagnarono il Corepiscopo Greco, i sei Greci Parochi, e quei tanti Ecclesiastici e laici Greci, che qui allora dimoravano, ed uniti col Clero e popolo Latino concorfero a liberare il Santo dalle mani di Sergio? Qual Greca liturgia in essa maggior Chiesa potea mai neppure una volta sola esercitarsi, o prima del divisato stabilimento di S.Attanagio, quando non vi erano al di lei servizio neppur Cherici; o dopo di quello, con si tenue numero d'infimi subalterni Ecclesiastici? Tutti sanno qual fosse stata per l'addietro la carica de'Custodi, che in ogni semplice anche minor Chiesa venivano situati, onde il medesimo S. Attanagio gli apposse in Ecclesiis quoque B. Andrea, & Protomartyris Stephani, come lo stesso Pietro Suddiacono rapporta; essendo notissimi (oltre alla Novella 67. di Giustiniano cap. 2., ed altri documenti di quei tempi) per quanto appunto la disciplina del nono secolo riguarda, così più luoghi de'Capitolari di Carlo Magno, donde si trascrissero le parole recate da Graziano nella terza parte del suo Decreto distinct. I. can. 9. sotto il nome di un Concilio d' Orlears, in cui quelle non si trovano, giusta l'osservazione ivi fattane dal Van Espen; come pure il canone del Concilio di Aquisgrana celebia. to sotto l'Imperador Ludovico Pio, che rapporta il Gonzalez sul capit, 1. de officio Custodis lit.g., sotto il qual titolo può scorgersi ancora il basso, e subalterno ministerio di tali Custodi. E sanno tutti eziandio, o possono dal Giossario del Du-Fresne apprendere, che vogliono significare Officiales Clerici, sotto il nome de quali non occorre lufingarsi di voler comprendere i sagri Ministri di rango superiore; perchè tanto esso Pietro, quanto Giovanni Diacono apertamente gli uni e gli altri dillinguono, come abbiam sopra veduto, ed in leggendogli apparisce. Oltre a che collasituazione di quel Custode unico, e di quei Cherici, avrebbe anche dovuto S. Attanagio in quella da lui ristabilita Chiesa, e perciò veramente sua più tosto, che di Costantino Restituta introdurre il rito latino sicut mos erat Ecclesia Romana, di cui su egli tanto zelante per la Stesania, renden-

Digitized by Goode

dola interamente uniforme al rito della medesima. Ed in tal giusta e ben sondata ipotesi, ove troverà più il dottissimo Relatore la sua poetica Greca Cattedrale col di lei distinto rito particolare del nono secolo, e de

tempi a quello sosseguiti?

A noi rincresce sar' altre ponderazioni sulle trascritte parole della vita di S. Attanagio, le quali non pruovano affatto, ma pienamente distruggono il sistema della relazione, con cui siè voluto sar di nuovo risorgere quella favolosa Greca Napoletana Cattedrale, che sin dal suo nascimento giacea negletta, ed estinta presso tutto il dotto nostro Comune. Onde rimettendoci all'altrui buon gusto, passiamo ad esaminare le altre due riflessioni del di lei Autore, che si riducono al notissimo passo del Binas Prie-Julum Sedes di Pietro Suddiacono, ed al preteso nostro Corepiscopo Greco. E quanto al primo, siccome a tutti cagionerà somma ammirazione la singolar franchezza, con cui al Capo visibile della Chiesa vien riferito, che quel passo di Pietro Suddiacono non è stato sinora variamente spiegato intorno al credere, che in questa Città siano state due Chiese Cattedrali; quando il primo, ed il più antico autore di quella favola è stato a di nostri Monfignor Falcone attualmente Arcivescovo di S. Severina: così su già da noi nell'altra scrittura ponderato, doversi que lo interpretare letteralmente della Chiesa Vescovile di Miseno a tempi appunto di S. Attanagio distrutta da' Saraceni, ed incorporata con quella di Napoli; avvalendoci della testimonianza di Giovanni Diacono, alla di cui autorità, come di sincrono scrittore, non sembra potersi giustamente contraddire. Onde alla medelima scrittura precedente potevamo interamente rimetterci, se que la intorno a ciò non fosse stata irragionevolmente criticata dal chiarissimo Monsignor Assemani, a cui ora perciò siamo nell' obbligo di rispondere.

Egli ributtando la suddetta interpretazione, passa eziandio a qualificarla come lepidam sane, magisque ad causam tuendam excogitatam, quam veritati consentaneam, come se fosse la sua già sopra consutata favoletta de' nostri Canonici Vaticani di S. Attanagio; tacciandoci perciò insieme col Chioccarello, e l'Ughelli di malo istorico. E per comprovare questa sua critica dice, che la Città di Miseno su da Saraceni distrutta nell'anno 846. a tempi del nostro Vescovo S. Giovanni Quarto predecessore di S. Attanagio, mentre in quei tempi scrive Giovanni Diacono, che emagnus exercitus Panormitanorum adveniens Castellum Misenatium comprebendit. Onde inferisce, che la traslazione de' corpi de' SS. Sossio e Severino da Miseno qui, seguita sosse nell'anno 902. (e non già nel 920., come da noi dopo del Chioccarello, dell'Ughelli, e del Pagi fu asserito alla pag. 84. della prima scrittura) mentre da!1'846.al 902. effluxere anni sexaginta, che Giovanni Diacono racconta esser decorsi da che su Miseni oppidum ab Ismaelitis demolitum, & usque ad solum prostratum, sino al tempo della traslazione di

quei santi Corpi.

Ma l'Assemani, oltre al manisesto error di calcolo nel computo di quei 60. anni, si manif sta malus bistoricus, duplici scilicet errore (come inconsideratamente ci taccia) di cui ogni suo lettore si rende subitamente accorto. Erra egli primieramente, perchè noi nella pag. 84. da lui citata parlammo di quella desolazione della Chiesa di Miseno, che accadde a tempo del nostro Vescovo S. Attanagio, del quale trattando Giovanni Diacono scrive così: Eodem quoque tempore Misenatis Ecolesia, peccatis exigentibus, a Paganis devastara est. Cujus omnes pene immobiles res, hoc Præsule supplicante, genitor ejus Sergius Dux Neapolitano concessit Episcopio. E questa

devastazione non potè certamente seguire nell'846., perchè in quell'anno S. Attanagio non ancora era Prajul, ma semplice Diacono, nel qual grado egli durò per tutto l'anno 849., e parte ancora del 850., in cui egli fu fatto Vescovo, come lo stesso nostro Censore confessa pag. 665., ed è certissimo presso di tutti. Ed erra esso in secondo luogo, non bene interpretando le parole di Giovanni Diacono, perchè questi siccome nella vita di S. Giovanni Quarto solamente dice, che magnus exercitus Panormitanorum Castellum Misenatium comprehendit; la qual semplice parola non importa la destruzione di quella Città, come in tal significato impropriamente la spiega più volte l'Assemani: così poi nella vita di S. Attanagio dice, che nel di lui Presulato su la Chiesa di Miseno a Paganis devastata. E negli atti della traslazione de'Corpi de'SS. Sossio e Severino espressamente dice, che allora eran decorsi 60. anni, da che su Miseni oppidum ab Ismaelitis demolitum, & usque ad solum prostrutum. Sicche non potendosi quei 60. anni computar mai dall'846., ma bensì numerare da quell'anno, che segui la destruzione di Miseno sotto il Vescovo S. Attanagio; neppure pote mai la traslazione di essi due santi Corpi seguire nell' anno 902. giusta l'erroneo computo dell'Assemani, che intorno a ciò chiama vanamente in ajuto gli Arabi scrittori dalla pag. 224. fino alla 232. addotti. Onde niuna certezza può aversi dell'anno, in cui su la Città di Miseno totalmente distrutta, dal qual'anno dipende l'altro della traslazione suddetta, che da noi si pose nel 920. seguendo in ciò il Chioccarello, l' Ughelli, e'l Pagi (senza l'ulterior esame di tal'epoca, che al nostro principal' intento dell'unione di Miseno all' Episcopio di Napoli niente importava (e dal Signor Canonico Mazzocchi vien situata circa l'anno 910.) potendosi dar solamente luogo a semplici congetture in tal proposito. Nè minori abbagli prende l'Assemani quando nella pag.235. & seq. assume d'impugnare l'unione da noi asserita della devastata Chiesa di Miseno colla nostra Vescovile Napoletana del nono secolo. Dice in prima egli, che non mai si trovo Neapolitanus Antistes se se inscripsisse Neapolis & Miseni Episcopum, sed bonorum Misenatis Ecclesiæ ad Neapolitanam adjectio: come se in fatto ei producesse più Bolle di S. Attanagio esprimenti la sola Chiesa Vescovile di Napoli, e nel medesimo tempo eziandio qualche Canone di quei tempi, con cui un Vescovo di due Chiese unite sosse precisamente astretto a dover l'una e l'altra in ogni atto specificare; o come se potesse verisimilmente concepirs, che un S. Attanagio appropriandosi omnes pene immobiles res della Chiesa Vescovile di Miseno, avesse quella Sede affatto estinta e soppressa, trascurando anche il governo, e la cura spirituale di quei miseri Cittadini. Aggiunge a questa prima l'altra seguente riflessione: Prater quam quod Petrus in vita S. Athanasii dum ait de Neapoli, Binas gestat Præsulum Sedes, boc dixit, antequam Athanasius natus fuisset; adeoque quum Misenatis Ecclesia devastata bona nondum Neapolitano Episcopio attributa essent. Ma Pietro Suddiacono, siccome scrisse certamente quella vita più anni dopo la morte del Santo, e della incorporazione de'beni del Vescovato di Miseno a quello di Napoli: così usando il tempo presente Binas gestat, racconta qual sosse a tempi suoi lo stato, e la prerogativa della nostra Città.

Indi rispondendo alla ponderazione da noi satta sul permesso dimandato al nostro Vescovo Stefano Terzo di andare in Miseno a ritrovare il cospo di S. Sossio, dice quella essere inconcludente. Nam aliud est, res Ecclesia Misenatis unitas suisse Neapolitana, ut supra demonstravi: aliud Ecclesiam Misenatem ita Neapolitana unitam, ut is & Neapolitanus & Misenas Episco-

•

pus diceretur. Ex unione territorii Misenatis, quod Neapolitana Ecclesia adjectum est, id contigit, ut sine permissu Neapolitani Antistitis, cujus juvis e. a., Abbas S. Severini non potuisset Misenum transmittere quemquam, qui in diruta ejus Ecclesia quareret corpus S. Sosii Martyris. Idem ipsum dici possit de ceteris locis ad Neapolicanam Sedem spectantibus, exempli causa de Neside, de Prochy:a, & c., quin tamen ex Neside, & Prochyta bina alia Seder accederent, Anzi più incalzando l'argomento, soggiunge che si ex unione Misenatis ad Neapolitanam Ecclesiam, Bina consurgunt Prasulum sedes; ergo quum Cumana esset Misenati jam unita, & Misenas postea Neapolitana copulata, non Binæ, sed Ternæ baberentur Præsulum Sedes, quod vitæ Athanasianæ auctori re-

Graziosissima risposta invero, e novella soggia di argomentare! Si vogliono alla Chiesa di Napoli uniti i beni tutti stabili della distrutta Chiesa Vescovile di Miseno; e si accorda eziandio a quella unito tutto il di lei territorio, di modoche anche diruta ejus Ecclesia juris erat del Vescovo di Napoli: e poi con tutto ciò si nega l'unione allora seguita delle due Sedi Vescovili. E che altro per quella unione si richiedeva oltre a beni, il territorio, e la Cattedrale medelima? Non è ridicolo paragonare alla distrutta Vescovil Chiesa di Miseno le due Isole di Nisita, e di Procida, che non mai goderono di quell'onore? Dicemmo noi di passaggio dentro d'una parentesi, per additare l'antico decoro della desolata Cattedrale di Miseno, che a questa verso la fine del sesto secolo da S. Gregorio Papa su unita l'altra Sede Vescovile della vicina Cuma. Or con un salto passar tre secoli coll'erroneo presupposto, che anche dopo la fine del nono secolo durasse quella unione delle vicine due Cattedrali, onde con unirsi Miseno a Napoli avesse Pietro Suddiacono dovuto scrivere Terna in vece di Binar; non è il più lepido e ridevole argomento, che siasi potuto udire sin' ora? Tanto maggiormente, che ci narra egli stesso alla pag.239. Unimem Misenatis, & Cumane Ecclesiarum a S. Gregorio Papa factum parum durasse, di modo che dall'anno 649. abbiamo i Vescovi particolari di Cuma, fino al 1207.

E pure in tanta evidenza s'inoltra l'Assemani maestrevolmente ad insegnarci, non solamente quomodo facta sie Milenatis Ecclesia desolata unio eum Neapolitana, rimettendoci ad alcune lettere di S. Gregorio; ma eziandio la seguente volgatissima dottrina de tre modi, con cui si uniscono le Chiese, a' primi scolaretti del dritto Canonico già insegnata da' Glossatori delle Istituzioni di Lancellotto. Porro tribus modis uniuntur Ecclesia. 1. quando in unum corpus confunduntur, & coalescunt, ita ut una sit Ecclesia, unum benesicium. 2. quandi junguntur, ita ut una sit inferior, altera superior: quo casu Vicario opus est. 3. quando ambabus suum titulum, gradumque retinentibus idem Minister præsicitur. Onde va egli finalmente a conchiudere alla pag. 240. per cosa certa, tam Cumanam (della quale non si è parlato da noi), quam Misenatem non ita fuisse unitas Metropolitana Neapolitana, ut amba suum titulum gradumque retineant; sed ita ut in unum corpus coaluerint, simplexque beneficium Neapolitani Archiepiscopatus evaserint; proinde Binas ibi, aut Ternas Prasulum sedes frustra qualiveris: præsertim quum binæ illæ sedes, quæ in vita Athanasiana memorantur, introrsus esse dicuntur, idest intra Neapolim siza, Misenus autem, & Cumana Ecclesia extra Neapolim in ruini: jacebant.

Ma per dire il vero colla solita nostra ingenuità, benchè abbismo imparato molto dalle dottissime opere dell' Assemani, qui però niente abb am potuto approfittarci del magistrale suo insegnamento; perche la sua

conchiusione discorda in tutto dalle premesse. Poiche senza ponderare quel simplex Beneficium Neapolitani Archiepiscopatus, che applicato a'ter mini d'una Chiesa Vescovile unita con altra simile vicina, farebbe orrore ad udirii ancor' oggi, e molto maggiore ne avrebbe certamente fatto nel nono secolo (in cui per altro anche il solo nome di semplice beneficio era ignoto) al nostro Vescovo S. Attanagio: quelle stesse lettere appunto di S. Gregorio, da cui si pretende insegnarci, quomodo fatta sit Misenatis Ecclesia de solata unio cum Neapolitana, e che amba in unum corpus coaluerint, evidentemente ci dimostrano tutto il contrario. In due di esse tratta rispettivamente quel S. Pontefice delle unioni da lui fatte, così della Cattedrale di Cuma a quella di Miseno per la vicinanza de luoghi, e per la scarsezza degli abitatori; come pure della Chiesa Trium Tabernarum al Vescovato di Velletri, per essere stata quella dalla impietà ostile desolata: nella qual circostanza di Chiese distrutte dal suror nemico, ne reliquiæ plebis nullo Pastoris moderamine gubernatæ (son le di lui parole, donde il semplice beneficio svanisce) per invia fidei, hostis callidi rapiantur insidiis; hoc nostro sedit cordi consilium, ut vicinis eas mandaremus Pontificibus gubernandas. Ed in seguela di ciò sa egli espressamente all'uno, ed all'altro Vescovo di Miseno, e di Velletri sapere, ciascun di loro proprium utrarumque Ecclesiarum esse Pontisicem, & Sacerdotem. Colla qual formola di unione non potendo conciliarsi affatto le due prime specie di chiese unite, che l'Assemani ha voluto insegnarci, rimane solamente da potersele applicare la terza, quando ambabus suum titulum gradumque retinentibus idem Minister præsicitur. Per la quale terza specie d'unione appunto citandos dall'Assemani medesimo nel margine della pag. 239. una delle divisate due lettere di S. Gregorio trascritta nel Decreto di Graziano causa 16. quast.1. can. & temporis, onde viene a dir lo stesso, che noi diciamo; difficilmente anche gli altri discepoli del venerato Maestro meno ignoranti di noi sapran comprendere, come nella seguente pag. 240. contraddicendo egli a se stesso conchiude, che la Cattedrale di Miseno desolata nel nono secolo, siasi unita perciò a quella di Napoli, sedita ut in unum corpus coaluerit, simplexque beneficium Neapolitani Archiepiscopatus (che tale allora per altro non era ) evaserit, onde nel tempo di Pietro Suddiacono allora, o poco dopo vivente binas Prasulum sedes frustra quasiveris nella Città nostra. In cui se tali due Vescovili e Presulari Sedi non si potessero dire introrsus esse, i dest intra Neapolim sitæ, perchè Misenas extra Neapolim in ruinis jacebat, come troppo grossolanamente pondera l'Assemani: egli non troverà mai dove applicare la sua terza specie d'unione a due Cattedrali confinanti unite, alle quali ambabus suum titulum, gradumque retinentibus idem Minister præficitur, onde un sol Vescovo sia utrarumque Ecclesiarum, come dice S. Gregorio, proprius Pontifex, & Sacerdos: perchè certamente dentro il territorio, dove sta la Cattedra materiale di una Sede Vescovile, non possono mai realmente stare il territorio, e la Cattedra materiale dell'altra Sede Presulare, che a quella si unisce.

Tutto ciò si è ponderato in disesa della interpretazione data da noi alle tanto variamente spiegate parole di Pietro Suddiacono, con cui ragionando a suo tempo della nostra Napoli, dice tra l'altre cose, che Binas introfsus Prasulum gestat Sedes, essendoci sembrata, sotto però sempre qualunque imparziale altrui censura, la nostra spiegazione, come tuttavia la riputiamo, più probabile di tutte l'altre. Tanto più, che siccome niente reggono le opposizioni satteci da Monsign. Assemani, anzi per le medesime più si conserma l'unione da noi asserita delle due Sedi Vescovili di

Miseno, e di Napoli nel nono secolo; così la sua novella interpretazione, che stavasi attendendo con grande ansietà ci pare notoriamente, colla di lui buona grazia, molto impropria. sforzata ed affatto improbabile. Binas (ecco le sue parole nel detto quarto tomo pag. 214. & seqq.) introrsus Prasulum gestat sedes, ad instar duor um testamentorum, quamquam una sit (sedes nimirum) quæ eam (hoc est, Civitatem Neapolitanam) gubernat, & regit reliquam ( eandem scilicet Urbem cum omnibus habitatoribus) ut capite reguntur artus diversi. Sensus est. Binas introrsus Neapolitana Civitas gestat Santtorum Præsulum Patronorum Agrippini, & Januarii sedes, tamquam duo testamenta: quamquam unus est Christus Dominus, qui eam regit in Episcopo, & gubernat in Clero, & Populo, sicut capite reguntur universa membra. De Christo Domino, deque Sanctis Agrippino, & Januario sermonem esse, colligitur ex iis verbis : nam & introrsus Binas Præsulum gestat Sedes : causa scilicet ulterior redditur, cur Neapolis invicta consistat & tuta, &c., propter duos Santtos Patronos ipsius defensores, qui utrumque ejusdem Civitati Pra-Sulem, tam Episcopum scilicet in spiritualibus, quam Ducem, seu Consulem sive Magistrum Militum in temporalibus, tuentur foventque una cum sub-

jecto Clero & Pepulo, &c.

Imperciocchè per quanto egli vada i suoi arzigogoli adornando, niun'uomo sornito di b on senso ammetterà mai, che Pietro Suddiacono in questo luogo solamente, nel quale dovea esser più chiaro di tutti gli aitri luoghi delle sue opere, abbia usato formole di parole, non solamente mai da lui e da altri usate sino a quel tempo, ma eziandio allegoriche, e significanti anche cose tra loro affatto diverse. Dove mai egli, o altro autore per Prasulum Sedes non ha inteso additare le Cattedre Vescovili, o Prelatizie? Quando si è per Sede Presulare praticato d'intendersi nostro Signor Gesu Cristo, di modo che una Sedes Prasulum si possa con proprietà spiegare unus Christus Dom nus, come sa qui l'Assemani? Si è mai la parola Sedes insino a quel tempo usata per additare il patrocinio e la protezione, overo la Chiefe di alcun Santo particolare? Poteva ella ugualmente comprendere, o i Corpi, o le Cattedre di qu i due nostri Santi Protettori; quando tra noi avevamo solamente allora il Corpo di S. Agrippino, e sol questi era stato uno de'Santi Vescovi della nostra Città? Dopo aver detto Pietro Suddiacono Binas Prafulum Sedes, loggiunge quamquam una sit (Sedes nimirum, come spiega l'Assemani) onde letteralmente intende parlare d'una delle additate due precedenti, cioè de'due Santi Protettori Agrippino e Gennaro. Ed in tal caso, non solamente il significato delle due Sedi riuscirebbe sciocco ed empio; perchè una di quelle Sedi, cioè un Santo Protettore, governerebbe l'altra Sede Presulare del suo compagno: ma eziandio queile parole Binas Prasulum Sedes non possono più applicarsi a nostro Signor Gesù Cristo, di cui volendo egli parlare dovea sar menzione di una terza Sede superiore alle due già menzionate; onde non Bina, sed Terna haberentur Prasulum Sedes, quod vitæ Athanasianæ auctori repugnat, come poco sa l'Assemani, benchè senza fondamento alcuno, contro di noi ponderava: se pure non voglia dirsi, che Pietro Suddiacono volendo narrare le particolari prerogative della Città nostra non istimò sar parola di questa terza Sede, perchè anche in ogni altra Diocesi era, e sarà sempre unus Christus Dominus, qui eam regit in Episcopo, & gubernat in Clero & Populo, senza che quell'introrsus, tanto materialmente in altra occorrenza dall' Assemani considerato, possa punto impedirlo. E sinalmente rimettendo l'altre ponderazioni alla saviezza de'leggitori: siccome al nostro divoto Comune sembrerà molto irrispettoso il consondere in quelle due antiche Sedi Presulari di Napoli, non meno i suddetti duos Santsos Patronos ipsius defensores, che uti umque ejusdem Civitatis Prasulem, tam Episcopum scilicet in spiritualibus, quam Ducem seu Consulem sive Magistrum Militum in temporalibus: così non si potrà mai ammettere quella spiegazione, con cui vanamente duplicandosi la Città nostra soggiunge l'Assemani, che l'una poco anzi spiegata Sede eam (boc est, Civitatem Neapolitanam) gubernat, E regit reliquam (eandem scilicet Urbem cum omnibus habitatoribus) ut capite reguntur artus diversi; mentre dopo avere spiegato coll'eam la Città nostra intiera, e non già qualche suo luogo particolare, niente han più che sare in tutto il di lei governo le sosseguenti parole, E regit reliquam: la quale ultima voce per altro non siè mai presa, nè interpretata per signi-

ficare con essa eandem, come a capriccio qui si figura.

Quindi, ritornando al novello fantastico sistema delle due nostre contemporanee antiche Cattedrali, una Greca, e l'altra Latina, niente giova al dottissimo Relatore il divisato luogo di Pietro Suddiacono; come nulla eziandio conduce al medesimo assunto il favoloso Greco Corepiscopo Calepodio. Imperciocchè nè di questo, nè di alcun altro Napoletano Corepiscopo greco, o latino sa menzione alcuna il nostro antico sagro Cronista Giovanni Diacono; e sin' ora tra noi non se n'è trovato verun legittimo riscontro. I Corepiscopi già tutti sanno, che surono solamente istituiti pour la campagne, per avvalerci delle parole del chiarissimo Tillesnont, comme leur nom mesme le porte, & non pour les Villes, bien moins encore pour une Catedrale. Ed è una mera fantastica illusione il darsi a credere, che qui avesser dovuto eglino servire per l'esercizio del rito greco, e per le ordinazioni de greci nazionali. Poiche a tali effetti essi niente bisognavano, essendo un puro sogno la supposta, ma improbabile assatto, divertità de'due riti ne' primi secoli; onde per la di loro indifficoltabile uniformità promiscuamente al pari de' latini poteano i greci esser promossi a gli ordini dal nostro Vescovo Latino: come in satti sino anche alla decadenza del XII. secolo nel nostro Regno appunto si ordinavano in partibus Calabria Latini a Gracis, & Graci a Latinis secundum alterutrius institutionis observantiam, come apparisce dalla Pontificia decretale del Capit.cum secundum, de temporibus ordinationum, da noi già ponderata nella prima scrittura. Ed in vero, tralasciando l'altre Città Occidentali, se di tali figurati Corepiscopi Greci non si è incontrato vestigio alcuno in Roma stessa, ove tanti Ecclesiastici nazionali Greci promisuamente co' Latini pel corso ben lungo di otto secoli presederono al governo della Chiesa Universale; non sappiam vedere, come ve ne fosse di bisogno solamente in questa Città, nella quale, oltre al non trovarsene vestigio, erano l'una e l'altra lingua ne' primi tempi promiscuamente comuni, e si è già veduto, che sin'anche nel nono secolo andavan sempre di concerto uniti Latini e Greci, così ecclesiastici, come laici, in tutte le sagre sunzioni.

Oltre a che secondo il poetico sistema della Relazione il Corepiscopo Greco Napoletano Calepodio contemporaneo del Concilio Generale di Sardica dovea tal carica esercitar tra noi nell'anno 347., in tempo che non vi era ancora la Chiesa del Salvatore, detta poi Stesania, costrutta da S.Severo nell'anno 393., prima del quale vi era solamente la savolosa maggior Chiesa Costantiniana, che si vuole da'moderni savoleggiatori estere stata la Chiesa dell'odierna S. Restituta. Sicchè in questa doveano esercitare promiscuamente la fagra liturgia, e tutte l'altre sunzioni ecclesiasti-

Digitized by Google

che, tanto i Vescovi predecessori di S. Severo in rito latino, quanto anche il figurato nostro Corepiscopo Greco Calepodio, ed i di lui anteceisoris secondo l'altro diverso preteso rito greco. Esi dovrebbe ancora sapere in quale di quei due riti si fosse nel quarto secolo eretta la medesima Costantiniana; mentre volendosi quella sondata coll'uso del rito Greco, chi mai ebbe sì poco riguardo in quello stesso secolo alla memoria dell'Agustissimo fondatore, che si avanzò capricciosamente a mutarlo, quantunque allora, e più secoli dopo, fosse il rito greco universalmente approvato da tutta la Chiesa Occidentale in quei tempi consederata, ed unita con tutte l'altre d'Oriente? Ove mai d'una tanto speciosa, e notabile mutazione di rito sagro tra noi, si è ritrovato documento, ed Autore, che ne abbia fatto parola? E se vogliasi quella nostra maggior Chiesa Costantiniana, di tanti singolari donativi e beni arricchita, dal suo Autore giusta il rito latino fondata (come così certamente l'avrebbe l'Imperador Costantino eretta, se la di lui fondazione sosse stata mai vera; giacchè in rito latino debbon dirsi fondate l'altre credute .Costantiniane di Roma, e di Capoa, del di cui nativo rituale greco non si è ancora dato suori alcun poema) dove mai potrà più qui rinvenire il dottissimo Relatore co'suoi Eddomadarj, o il sognato nostro Corepiscopo Greco Calepodio, o la fantastica nostra maggior Chiesae Cattedrale antica di rito greco? Come potrà egli aver più lo spirito di farci credere, che il primo Collegio di rito latino sia nato nel nono secolo a tempi di S. Attanagio coll e persone degli antenati de'nostri presenti Eddomadarj; l'epoca natalizia de'cui primi padri eziandio principiò più secoli dopo quel Santo in qualità di semplici fratanzari, estranei sino alla fine del Xil. secolo da tutto il comun Clero di questa Città?

Nè a pro dell'ideato nostro Corepiscopo Greco Calepodio giova punto allegare, che siccome di lui sa menzione S. Attanagio nell'apologia contra Arianos cap. 50., così tra le sotroscrizioni del Concilio Sardicense nel terzo luogo si legge Calepodius Neapolitanus; quando vi era quì contemporaneamente per Vescovo S. Fortunato, come apparisce dalla lettera del Concilio Filippolitano sotto il mentito nome di quello di Sardica drizzata tra gli altri Vescovi Fortunato Neapolis Campania Episcopo, come si legge ne' Frammenti di S. Ilario, non potendo ammettersi due Vescovi d'una stessa Città contra la costante antichissima disposizione de' Sagri Canoni. Onde il Signor Canonico Mazzocchi nel secondo tomo del celebre suo comento sull'antico nostro Calendario in trattando di S. Fortunato, anche ammette il nostro Corepiscopato Greco di esso Calepodio.

Imperciocchè dall' apologia citata di S. Attanagio si rileva per certa l'esistenza in quel tempo di un Vescovo chiamato Calepodio, il quale cogli altri Vescovi Cattolici al Concilio legittimo di Sardica intervenne. Ma il Santo non esprime la Città, in cui Calepodio presedeva; ed in detta sua apologia consusamente tramischia prima, e dopo di Calepodio i Vescovi d'Italia, e del Regno nostro con quei di Acaja, di Spagna, della Dardania, di Macedonia, Dacia, e d'altri luoghi, seguendo forse l'anzianità della dignità loro Vescovile: come neppure la Sede di Calepodio si specifica ne' Frammenti di S. Ilario, dove solamente si legge annoverato tra gli altri Vescovi Calepodius a Campania, onde niente può trassi a rispetto dalla Città nostra di Napoli. Tanto più, che ivi S. Ilario qualifica i Vescovi diversamente col designare, o la sola Provincia, e la Città insieme, come sa per la maggior parte. Onde scrivendosi da lui semplicemente Calepodius a Campania, o questa si vuol Ma

prendere per la Provincia, e niente conchiude per la nostra Napoli: o si vuole applicare ad una sola particolar Città di tal nome, che non mai ebbe la nostra Vescovil Cattedra, e dovrà quella intendersi d'altra diversa Città; come in satti tra i Vescovati soggetti alla Metropoli di Tessalonica vi su quello denominato Campania, sive Castrium, di cui sanno specifica menzione la divulgata notizia dell'Imperador Lione colle altre simili più recenti, e dopo di esse il Bingamo lib.9. cap.7. pag.574.e dition. Hala 1727., il P. Le Quien Orientis Christiani tom. 2. pag. 91., e l'Assemani de

Rebus Neap. & Siculis tom. 3. cap. 10.pag. 545.

Anzi dalle menzionate autorità per appunto si distrugge il finto Corepiscopato Napoletano di Calepodio. Imperciocchè siccome in quei tempi aveano i Corepiscopi la facoltà d'intervenire ne'Concilje di giudicare in essi al pari de'Vescovi; così egli è indubitato per satto, che nelle di loro sottoscrizioni si qualificavano i medesimi espressamente per Corepiscopi, come si osserva nelle di loro sottoscrizioni del Concilio Generale. Niceno, dove se ne leggono sino a quattordici di varie Provincie, oltre a quelle, che si leggono nel Concilio di Neocesarea celebrato prima del Niceno anche nello stesso quarto secolo, e successivamente nel Concilio Esesino. Dopo del quale, se nel Concilio di Calcedonia Chorepiscopos sedisse legimus, qui Episcoporum, a quibus missi fuerant, nomine subscripsere: bac erat quadam potestatis equum imminutio; in antegressis enim Conciliis suo ipsorum nomine subscripserunt, ut communis Doctorum virorum, & concordans est sententia, como osserva il Bingamo origin, eccles. lib. 2. cap. 14. \$.72. Onde se mai Calepodio fosse stato nostro Corepiscopo, dovea specificamente come tale sottoscrivere nel Concilio di Sardica, e non già col semplice aggiunto della Città, o della Provincia, conforme i soli Vescovi facevano. Ed oltre a ciò ha notato il P. Tommasini nella sua opera della disciplina ecclesiastica part. 1.lib.2.cap.1.num.13., che quantunque nell' Oriente fossero stati molti Corepiscopi nel quarto secolo, pur nondimeno in Occidente certum est ante quintum eorum mentionem fuisse nullam; onde nello stesso quinto secolo s'incontra di loro il primo vestigio nel Concilio Provinciale di Riez in Provenza, celebrato nell'anno 439, quasi un secolo dopo il Concilio Generale di Sardica, ove capricciosamente si figura intervenuto Calepodio in qualità di nostro Corepiscopo.

Della epistola poi del mentito Concilio Sardicense tenuto in Filippopoli dagli Arriani, trascritta ne'Frammenti di S.Ilario, anche quanto al nostro Vescovo S. Fortunato (che si vuole contemporaneo del Napoletano Corepiscopo Calepodio) niun conto si può tenere. Imperciocchè in primo luogo, di quei Frammenti parlando il P. Navale Alessandro in hist. eccles. Jaculo 4. cap.6.artic.13.\$.5. scrive generalmente: boc in opere nonnulla deesse, plurima esse perturbata, nemo non intelligit, qui illud legit; e nella prefizione loro già i PP. Benedettini di S. Mauro avvertirono essersi quelli dal testo greco in latina lingua malamente tradotti. E per secondo in quella epistola di esso Conciliabolo si potè solamente apporre il nome di Fortunato tra quei degli altri Vescovi, a'quali era drizzata, ma non giammai esprimervisi anche la Sede Neapolis Campania, come ora vi si legge. Poiche in quei tempi non era del costume ecclesiastico l'aggiungersi a' nomi propri de'Vescovi anche quei delle Città da essi governate, quando Episcopi Episcopis scribunt epistolam, come appunto di quella epistola parlando S. Agostino ponderava contra i Donatisti in più luoghi delle sue opere, allegati non meno da Niccolò Fabri nella sua presazione a'medesimi Frammenti di S.Ilario da esso dati la prima volta in suce al num.24.,

che

che da'sudd.PP. Benedittini nelle di loro note al Frammento terzo lit. È., le di cui parole sarebbe inutile quì trascrivere. Ed in essetto nella lettera scritta dal Concilio Sardicense legittimo alle Chiese della Provincia Mareotide, che si rapporta nell'Apparato a gli annali del Baronio dell' ultima edizione di Lucca pag. 386., senza specificazione alcuna di Chiese particolari si veggono i soli nomi di ventisei Vescovi, tra quali nel ven-

tesimo luogo si legge Calepodius assolutamente descritto.

Oltre a che quella epistola si vede ora tra gli altri Vescovi drizzata Amphioni Nicomedia Episcopo, che Niccolò Fabri stimò essersi tra gli altri Vescovi Eusebiani framischiato studiosamente, ut vir virtutis sama celebris apud omnes & clarus, tenebrionibus illis sanctitatis aliquam opinionem conciliaret. Ed all'incontro il dottissimo P. Le Quien Orientis Christiani tom. 1. pag. 586. narra, che portatosi esso anno 347. Sardicam ad Synodum, qua ibi cogebatur, ab ea, Eusebianis junctus, Philippopolim cum illis secessit, quorum encyclica epistola subscriptus legitur Amphion Episcopus a Nicomedia; benchè tal sottoscrizione in detta epistola per altro non si legga, onde la varie-

tà si manisesta de'M.SS., da cui l'edizione sua si è regolata.

Sicche tutto il fondamento del nostro supposto Calepodio, qui ubivis potius quam Neapoli sedit, come ultimamente ha ben conchiuso il nostro Signor Canonico Mazzocchi nella dottissima sua dissertazione de cultu Sanctor. Episcop. Neapolit.part.3.cap.4 Sect.2., che che ne dica Monsignor Assemani pag. 184., ove tra'nostri Vescovi non ricusa di annoverarlo; unicamente si ristringe alla di lui sottoscrizione Calepodius Neapolitanus, che in tutte le collezioni de' Concilj stampati nel terzo luogo si legge. Ma questo argomento, siccome al di lui qualunque Corepiscopato niente giova, per la già divisata ragione irrefragabile di non aver egli sottoscritto da Corepiscopo, consorme prima e dopo del Concilio di Sardica nel quarto secolo costantemente si praticava: cosi non è di alcuna giuridica sossistenza per comprovare, che Calepodio avesse avuto allora che fare colla nostra Città di Napoli, o con altra eziandio dello stefso nome. Poiche la varietà de'Codici manoscritti, ed il di loro insieme apertissimo errore, convincono ad evidenza niun conto doversi tenere di quelle sottoscrizioni, che ora in tutte le raccolte stampate de' Concili si leggono. In esse, pochissime sottoscrizioni de Vescovi nel Concilio Sardicense intervenuti si veggono; quando è certissimo in satto, che di' loro in Sardica intervenne un grandissimo numero di più centinaja, da quali tutti doveano gli atti di quel Concilio esfere sottoseritti. E di quelle poche loro sottoscrizioni, che abbiamo, non si può interamente sar capitale, veggendosi tra gli altri sottoscritto Martyrius ab Achaja de Neapoli, quando nella Provincia di Acaja tal Sede Vescovile non vi era; onde il menzionato chiarissimo P.le Quien tom. 2. pag. 187. stima doversi emendare de Megalopoli, sita nella quarta Provincia della Diocesi dell'Illirico Orientale. Onde apparisce non essersi da Collettori de Conciljavuto mai un'autentico intiero esemplare, da cui la verita, e la certezza di quelle sottoscrizioni da essi rapportate si possano sondatamente dedurre.

Oltre a ciò sono evidentemente i Codici manoscritti, non solo tra loro discordanti, ma eziandio erronei, ed alieni dal vero. Il P. Labbe nella sua raccolta nota, che in un Codice antico dopo del celebre Vescovo Osio si descrivano Vincenzo di Capoa, Gennaro di Benevento, e Calepodio Napoletano, intervenuti nel Concilio legittimo di Sardica, come Legati della Santa Romana Chiesa; e così anche rapportano i Collettori de' Canoni Anselmo, e Graziano. Ma nella compilazione d'Isidoro, il più anti-

Digitized by Google

co di tali privati Collettori, non si leggono i Vescovi Gennaro, è Calepodio legati della Chiesa Romana; e nell'antichissimo Codice de'Canoni usato dagli antichi Sommi Romani Pontefici, si veggono sottoscritti, non già il Vescovo di Benevento Gennaro, sed tantum Vincentius Capuanus S.R.E. Legarus, & Calipodius Depolitanus Legarus S. R. E., come tutto ciò notarono i Correttori Pontifici del Decreto di Graziano nella prima parte del medesimo decreto sull'undecimo Canone della distinzione sedicesima. E pure tutti questi Codici, ne'quali descrivendosi Calepodio incostantemente ora Neapolitanus, ed ora Depolitanus (in Tracia eravi la Chiesa Vescovile Debelli presso il detto P. Le Quien tom. 1. pag. 1183.) si porta egli sempre per Legato della Santa Chiesa Romana, come per tali anche si qualificano rispettivamente Vincenzo di Capoa, e Gennaro di Benevento; sono suor d'ogni dubbio in tali assertive salsi ed erronei, per la irrefragabile apertissima testimonianza del Patriarca d'Alessandria S. Attanagio, che intervenuto nel Concilio Generale di Sardica, ed avendovi avuta la maggior parte, come dopo il Cardinal Baronio ha ponderato il nostro Chioccarello pag. 34., scrive nella citata Apologia di avervi assistito il Sommo Pontefice Romano Giulio per Archidamum, & Philoxenum presbyteros suos: fuori de quali perciò è un sogno il fingersi altri Pontifici Legati, e tra questi mosto più il supposto nostro Calepodio, che per altro con molto rare singolarità, volendosi giusta il sistema della relazione per un mero Corepiscopo, e di rito eziandio Greco dal Romano affacto distinto, sarebbe stato in quell'amplissimo Concilio uno de'Legati della principalissima e suprema Chiesa Latina, nel tempo stesso che in tutto l'Occidente, come si è avvertito col Tommasini, non eravi de'Corepiscopi vestigio alcuno.

Quindi benchè il Signor Canonico Mazzocchi nel luogo dalla relazione additato, tra l'altre congetture proposte intorno al divisato Calepodio avesse descritta eziandio quella, che potea egli essere stato un Corepiscopo nostro greco a tempi del Vescovo S. Fortunato, asserendo un si fatto institutum quarto saculo Neapoli viguisse, ac postea intermissum; pur nondimeno da tal sua congettura si appartò egli affatto, non solo nell' ultima citata sua dissertazione de cultu Sanctor. Episcopor. Neapolit., ove dà per indubitato non mai esservi stato qui Calepodio, ma nell'altra anche più volte già lodata opera della nostra sempre unica Cattedrale, in cui alla pag. 108.ne adduce le seguenti ragioni: Interim, quod ibidem addidi FOR-SIT AN Calepodium merum fuisse Chorepiscopum, id nunc revoco: primum quia nulla tunc necessicas Chorepiscopi Græcis (qui jam nulli superabant, aut pauciores essent, quam ut in plebem coalescerent) præsiciendi: deinde quia si Calepodius merus fuisset Chorepiscopus, numquam tertio loco subscripsisset, aut (si eum subscriptionis ordinem parum certum fuisse censeas) numquam saltem ab Achanasio, & Hilario inter pracipuos Patres Sardicenses relatus fuisset. Alla prima delle quali due ponderazioni aggiungiamo noi l'autorità di Giovanni Diacono, che parlando del nostro Vescovo Sotero, posteriore di lunghissimo tempo a S. Fortunato, ed al sinto nostro Calepodio, scrive di lui: Hic Ecclesiam Catholicam Beatorum Apostolorum in Civitate constituit, & PLEBEM post Sanctum Severum SECUNDUS instituit: que usque nunc, Domino propitio, sedulo laudes Christo referre non cessat; senza che però in alcuna di esse due Plebi, a tempi così de' lor sondatori, come pure di Giovanni Diacono, in tutta la di lui Cronaca si vegga del supposto cotanto amplificato rito greco distinto la minima parola. Onde il dottissimo Relatore, con sua buona pace, doppiamente si abusa dell'autori-

tà del medesimo Signor Canonico; mentre non solamente si avvale di un suo congettural sentimento da esso poi rivocato, ma eziandio si avanza in distendere quella congettura dal secolo quarto, a cui espressamente la ristringe il chiarissimo Autore, sino al nono, e sorse anche decimo secolo, in cui giusta la comune opinione Pietro Suddiacono scrisse la vita di S.Attanagio. Poichè con questo fantastico nostro greco Corepiscopato di Calepodio passa egli ad interpretare le tanto, benchè suor di ragione, dibattute parole di esso Pietro: Binas Prasulum Sedes: non rislettendos quanto una tal'interpretazione sia impropria, non meno per gli tempi, ne quali su scritta la medesima vita di S. Attanagio, che per le Chiese Occidentali, specialmente a Roma vicine, ove allora quasi universalmente si era da più Romani Pontesici e Concilj, come tutti sanno, abolito l'uso de'Corepiscopi: de'quali avrebbe certamente l'altro sincrono Autore Giovanni Diacono dovuto farne parola in alcun luogo della sua Cronaca, se ne'tempi suoi, o da lui non molto lontani, vi sosse stata tra noi di loro veruna memoria.

Per la qual cosa suor d'ogni dubbio debbonsi riputare

Sogni d'infermi, e fole di romanzi, tanto l'ideato nostro greco Corepiscopo Calepodio, che unico savolosamente si addita in tanti secoli del vantato nostro ecclesiast co Greco rito da quello de'Latini distinto, quanto anche le due nostre Chiese maggiori, e Cattedrali nell'esercizio di quei due diversi riti sagri contemporaneamente applicate. O ammettendosi la perpetua unicità della Cattedrale Napoletana, voler poi che sia stata l'odierna Chiesa di S. Rest tuta da'tempi di Costantino l'antichissima e primiera nostra Catteurale sino al sesto secolo, in cui si favoleggia essere stata dal nostro Vescovo Stefano Primo sondata di pianta la nuova Cattedrale sotto il titolo del Salvatore, denominata poi Stefania, in quel diverso luogo appunto dalla prima separato e distinto, dove oggi è la Croce della prisente nostra Cattedrale, onde rimase la prima Basilica di tal'onore assatto spogliata sin

da quel tempo.

Il qual sistema oltre alla testimonianza de'propri occhi, che dimostra l'improrogabile angustia della finta Stefania, è stato già consutato mirabilmente dalla commendatissima Dissertazione del degnissimo Signor Canonico Mazzocchi, con cui ad evidenza si dimostra, tanto il non potersi la vera Stefania ritrovare altrove suori dell' odierna S. Restituta, che tuttavia ocularmente ne serba fermi e stabili gl'indubitati antichi vestigj; quanto anche l'equivoco, prima di lui non mai avvertito, di confondere colla stessa presente Basilica di S. Restituta la Chiesa o Cappella di tal nome a quella unita, ed adjacente, facendone di due ben distinte una sola. Onde allo stesso chiarissimo Autore, siccome niente han potuto, nè potran mai a proposito rispondere Monsignor Assemani, e gli altri garanti del novello romanzo, le di cui molto infelici ed insossificanti opposizioni rendono più vigorosa e stringente la forza di quella immortale opera; così dall'altro canto saran sempre tenuti a renderne distinte grazie i nostri concittadini, da'quali tutti con ribrezzo universale vedeasi l'antica nostra vera Stefania e Cattedrale, contra la costante unisorme tradizione de'nostri antenati, dal mero capriccio de'moderni favoleggiatori, non solamente fatta esule dal nativo suo luogo per lo spazio di quasi otto secoli, ma spogliata eziandio del decoroso suo stato, ridotta e quasi relegata tra le angustie infelici di un miserabile sito.

## Da quale di esse due Chiese sia uscito l'odierno Capitolo.

Uì l'Autore, oltre al doppiamenté falso presupposto delle due antiche nostre contemporanee Chiese maggiori, e de riti loro diversi greco e latino (del quale a sofficienza si è nel precedente Capo trattato) si mossira nuovamente invaghito del già sin da prima divisato equivoco, di esfer cioè nato il Collegio de suoi fantastici Eddomadari avanti del Capitolo, e de Canonici, di cui anche il nome su ignoto tra noi per tutto il decimo secolo. Al qual'essetto egli pondera, che nel 937. Attanagio Terzo Vescovo spedì a pro di Giovanni Abate di S. Severino il privilegio di poter cantare l'inno Angelico, e benedire i fonti, ed il cereo: e dice nel privilegio di averne ottenuto l'assenso non già del Capitolo, di cui sino allora non si era inteso neppure il nome, ma ben vero di tutt'i suoi Preti, e Diaconi, e di tutt'i suoi Cherici, mentre questi allora formavano il Senato del Vescovo; con trascrivere perciò non meno le parole di quel privilegio, che le sottoscrizioni ancora di esso Vescovo Attanagio, e del nostro Console e Duca di quei tem-

pi Gregorio. Ma dovea egli con sua buona pace rislettere, che lo stesso privilegio appunto distruggeva il suo fantastico sistema, non solamente perchè del sognato unico distinto Collegio Cattedratico de' suoi Eddomadarj (come parimente di Greci, o Latini) non si sa in esso la minima parola, con tutto. che di sagre funzioni, e materie liturgiche si trattasse, che a quel Collegio giusta il di lui poema doveano privativamente appartenersi; ma eziandio perchè al divisato privilegio concorse l'assenso, non meno de' Preti generalmente (senza veruna restrizione al numero de'ventidue chimerici Sacerdoti Eddomadarj Attanasiani) che de' Diaconi ancora e Cherici tutti, che in quel Collegio non avendo parte formavano allora il Senato del Vescovo. Laonde vi concorse in realtà l'assenso del Capitolo, che tutti sanno esser ne' più bassi tempi succeduto interamente a quel dritto, che sin da'primi secoli godevasi da tutto il Clero, come su già da noi avvertito col Tommasini, ed avea il dottissimo Relatore anche osservato nelle istituzioni del di itto ecclesiastico di Fleury tradotte in latino dal Boemero con alcune sue note part.1.cap.17. Dalle quali siccome ha egli tratto l' autorità di Antonio Mattei, e gli antichissimi Canonici, e Matricolari de primi tempi, ne'quali tali nomi eran comuni a tutto il Clero, come descritto nell'Albo, Canone, o Matricola delle Chiese, a cui rispettivamente serviva: così poteva eziandio ravvisare, che in molte Diocesi nell'ottavo e nono secolo vivendo gli Ecclesiastici addetti al servizio della Cattedrale in comunità col Vescovo sotto una speciale regola, che Canonica constitutio comunemente si denominava, dalla di lei osservanza presero il nome di Canonici, e di Capitolo, che discioltasi poi quella comunanza tuttavia ritennero in appresso privativamente a gli altri particolari Ecclesiastici, ad esclusione de' quali eglino jura totius Cleri sibi vindicabant, ut soli constituerent Senatum Ecclesiasticum, soli sede vacante regerent Ecclesiam, soli eligerent Episcopum; i quali atti prima da tutto il Clero si esercitavano. Per la qual cosa è veramente graziosissimo il novello sistema della relazione, con cui nel nono e decimo secolo si vuole nella Cattedrale di Napoli un sol Collegio assoluto indipendente cattedratico di ventidue Sacerdoti di rito latino: quando all'incontro di un tal numero, e rito loro particolare non vi è il minimo riscontro; ed il privilegio addotto dell'anno 937. manif sta l'unità comune del rito, e di tutto il Clero di allora, benchè composto di nazionali greci e latini, come ugualmente era in Roma, ed in altri moltissimi luoghi d'Occidente all'Imperio

Orientale soggetti.

Dal divisato equivoco passando il dottissimo Relatore all'altro volgare già sopra posto in chiaro, di consondersi l'antica S. Restituta coll'odierna Bassica dello stesso nome, sigura egli nella medesima capricciosamente il sognato suo rito greco. Del quale non avendo esso in tutta la relazione prodotto mai alcun valevole documento, con tutto che quello avesse dovuto essene il principale oggetto; si avanza qui a dedurlo congetturalmente dal Sinodo di Alsonso Carasa del 1565., da cui rileva, che i Canonici Diaconi allora precedevano a' Camonici Preti secondo la disciplina della Chiesa Greca, e secondo anche la polizia Greca i nostri Canonici si pretendevano esenti dall'obligo d'iniziarsi negli Ordini sagri, appunto come erano i Canonici Arconti della Chiesa di Costantinopoli, al modello de'quali si vedevano distinti ancora i nostri Canonici colle vesti, parte di color purpureo, come erano i Canonici Diaconi, e parte di aureo colore.

Indi proseguendo egli con singolar franchezza la male intessuta savola, va successivamente indagando la cagione dell'innalzamento del nostro Metropolitano Capitolo a quel distintissimo rango pieno d'onori, nel quale ora il veggiamo. E si lusinga di averla rinvenuta pell'ingrandimento della potenza de Greci tra noi nel decimo secolo; per la quale a suo giudizio si dee credere, che in quei tempi fosse avvenuta la decadenza della Chiesa della Stefanta, e del suo Corpo degli Eddomadarj di rito Latino, e l'ingrandimento della Chiesa di S. Restituta del dominante rito Greco. Donde inferisce non esser meraviglia, che dopo il 968. successore del Vescovo Attanagio Terzo si fosse veduto intruso nella Chiesa nostra un' Arcivescovo Greco chiamato Niceta, coll'autorità del Patriarca di Costantinopoli; ed a quello si ha da credere, che fossero succeduti degli altri della medesima nazione, quantunque in questo tempo mancano gli atti della successione de' nostri Vescovi. Onde scacciasi i Greci, e riordinata nell'età a noi più vicine la Chiesa Napoletana nel solo rito Lutino, ed in quella forma, che noi ora la veggiamo, ed uniti nella mede-. sima Chiesa il corpo del Capitolo, e l'altro degli Eddomadarj; del primo se ne Jono sempre conservati i vestigi, e gli usi del rito Greco, e del secondo anche conservati gli usi Latini a tenore d'lla primiera istituzione, di modo tale che ciascheduno di questi corpi ha conservato le proprie prerogative.

In fatti, prollegue il dottissimo Relatore per descriverci compiutamente il suo novello sistema, le prerogative de' Canonici sono secondo il Dritto Canonico. I. L'assistenza al proprio Vescovo nelle sunzioni. Il. L'ussiziatura nel Coro. Ill. La partecipazione del governo, o col consiglio, o col consenso. IV. La giurisdizione Vescovile in tempo della Sede vacante. Però ecco qual n'è stata la pratica di questi dritti nella nostra Chiesa, ciaschedun corpo conservando la sua nativa istituzione. I due primi dritti, cioè a dire, di assistere al Vescovo nelle pubbliche sunzioni, e l'ussivatura nel Coro si godettero sempre, e privativamente nella Cattedrale sino a tempo di Pio V. dal Corpo degli Eddomadari. Gli altri due intorno alla giurisdizione, e governo della Chiesa sempre si sono goduti da'Canonici; ed il godimento di qui sti rispettivi dritti corrisponde bene alla nativa istituzione di ambidue i corpi. Il Corpo degli Eddomadari non conobbe mai uso di giurisdizione, perchè apparteneva solamente in quella età al Vescovo, e si vide poi comunicata a' Capitoli delle Cattedrali, allorachè surono

guelli stabiliti.

Per la qual cosa egli finalmente conchiude, che colla nuova riordinazione della nostra Chiesa nello stato presente, non essendoli alterata l'antica co-

stituzione del Collegio degli Eddomadari, mentre i corpi morali sempse si dicono, e sono i medesimi sino a tanto che non siasi totalmente corrotto il di loro essere; sia conseguentemente l'attual corpo degli Eddomadari lo stesso, che su istituito dal Vescovo S. Attanagio in un tempo, in cui neppura si era inteso il nome de Capitoli, e su esso allora stabilito nella Chiesa della Stesania, nella Chiesa Cattedrale di Napoli, di rito Latino, del rito dominante, ed il corpo maggiore, che vi era: quando che l'odierno Capitolo nacque poi nella Chiesa di S. Restituta, di rito Greco, Chiesa inferiore, e che non deve il suo innalzamento se non che a' fesici avvenimenti della Chiesa Greca in queste nostre Provincia. Onde conoscendosi lo stesso Collegio Eddomadariale, attesa la sua primiera istituzione, disserente da tutti gli altri, che si veggono stabiliti ne'Capitoli d'Italia; si deve conservare in tutte le sue prerogative, indipendenze, riti, e libertà, mentre l'unica legge, che deve regnare in questa causa è l'osservanza Ecclesiassica, e la consueradine della Chiesa Napoletana.

Questo è il riferetto di tutto il contenuto in questo ultimo Capo della relazione, in cui siegue il dottissimo Relatore le pedate dell'Anonimo apologista da noi consutato nella prima scrittura; e ne ripete identicamente le stesse vanissime congetture, sino anche a reiteratamente nella pag. 73. seguir l'abbaglio commesso dall'Anonimo col porre in bocca al Canonico Agostino Campanile quel, che su detto non da lui, ma dal Canonico Eustorgio de Bellante, come si legge alla pag. 206. degli atti e decreti del Sinodo d'Alsonso Carasa. Noi dunque anche qui dovremmo ripetere quanto su di ciò su già detto nelle pagine 55. e seguenti dell' altra scrittura, il che a noi stessi non poco rincrescendo, somma noja eziandio recherebbe a', leggitori della presente. A quali perciò stimiamo di solamente in ristretto accennare quel che ivi su da noi pienamente provato in consutazione delle divisate ridevoli congetture del sognato Grecismo, acciocchè ap-

parisca la chiarissima loro insossistenza.

Dell'asserita pretesa, ed usurpata eziandio precedenza de'Diaconi a'Sacerdoti, senza doverci portare in Oriente, abbiam tanti riscontri nelle Chiese Occidentali, ed in Roma stessa presso il Tommasini part.1.lib.2. cap.29. dal medesimo Relatore allegato, il Gonzalez ad capit. 15. de majorit. 6 obed., ed il Baronio ad ann.402. num.44., che a noi fa meraviglia, come da tal circostanza si voglia dedurre un rito particolare privativo della Chiesa Orientale. Quella esorbitante intrapresa su sempre ugualmente contraddetta e riprovata non meno da' Concili Occidentali che dagli altri celebrati in Oriente; onde si manisesta, che in amendue le Chiese Latina e Greça era nato, e se ne ripigliava da tempo in tempo l'abuso, del quale perciò non può mai formarsi un punto sisso di privativa special polizia della Chiesa Greca. Anzi a rispetto della Chiesa Patriarcale di Costanzinopoli su già da noi provato, che tal Diaconale precedenza sosse una mera fantastica illusione, mentre non tutti generalmente i Diaconi, de quali era eccessivo il numero!, ma i soli pochi Arconti ristretti al numero di cinque o sei, godevano di quella preeminenza propter officia, seu dignitates concedute loro da quel Patriarca, e ne godevano solamente in Conventibus omnibus, qui extra Sanctuarium, ubi Altare, & extra Concilia fierent, come scrive il Tommesini; onde niente quel Greco rito può applicarsi alla precedenza sino a tutto il decimo selto secolo anche nel Santuario goduta indistintamente da'nostri Canonici Diaconi, fra'quali non mai quegli officj e dignità greche si udirono, e surono anche ignoti affatto i soli nomi de Patriarchi di Costantinopoli. Ed ora in tal proposito aggiungia-

Digitized by Google

mo, che sin dal quarto secolo abbiamo forti documenti dell'ambiziosa dominazione de'Diaconi d'Italia; onde non si è mancato di congetturare, che i notissimi decreti del Concilio Niceno fatti generalmente contra le intraprese de' Diaconi si fossero in quel primo Concilio Generale stabiliti ad istanza de' Legati del Sommo Pontesice Romano Silvestro, come rapporta il Bocquillot lib.2.cap.1. Per la qual cosa prima di nascere nel quinto secolo il tanto dibattuto allora nel Concilio Generale di Calcedonia Patriarcato di Costantinopoli, e molto anche prima di avanzarsi questo alle note esorbitanti sastose sue intraprese dopo l'usurpato nome di Ecumenico, la insolenza de'Diaconi avea già poste nell'Occidente, e nella Chiesa Latina le sue radici. E conseguentemente affatto strana è la ridevole illazione, che del fognato Grecismo vuol trarsi dalla precedenza suddetta de nostriantichi Canonici Diaconi, da quali perciò nel 1565. si allegava non già qualche diploma del Patriarca di Costantinopoli, o Ufficio e dignità riguardevole ad essi dal medesimo accordata, ma bensì una sentenza più di venti anni avanti a lor savore pubblicata dalla Ruota Romana, e passara in cosa giudicata, come negli atti Sino-

dali nella relazione allegati si legge.

E di ugual carato è la seconda congettura di polizia greca, che si deduce, tanto dal diverso colore delle vesti rispettivamente rosse, e gialle degli antichi nostri Canonici Diaconi, e Preti a simiglianza de' Costantinopolitani Canonici Arconti,quanto anche dal non volersi al pari di questi sottoporre i nostri Canonici all'obbligo d'iniziarsi negli Ordini Sagri, e di servire alla Chiesa. Poiche qui anche concorre lo stesso equivoco, ed abbaglio di argomentare da'pochi Arconti a tutti li Diaconi di Costantinopoli, e da questi poi a nostri Canonici con maggiore stranezza, che niuno mai di quegli Arconti ebbero nel di loro ceto. Come gli Arconti vestissero in Costantinopoli, niente si dice nella relazione, e niente importa il saperlo nel proposito, di cui si tratta. Imperciocchè l'Anonimo stesso da noi confutato nella prima scrittura, dal quale il dottissimo Relatore ha trascritta questa greca vestiaria congettura, finalmente alla pag.70. fu astretto a confessare, che tal diversità di colore non si può con fondumento asserire, esser mai stata negli abiti de Canonici Napoletani. E se n gli atti Capitolari celebrati sotto Alfonso Carasa dopo il Sinodo del 1565. si legge, che de'nostri quaranta Canonici di quel tempo vi erano viginti Gilvi nuncupati a Chori dextero latere, & a parte Primicerii, qua Presbyterorum dicitur; viginti vero Rubei appellati a latere sinistro, & Sede Archiepiscopi; bisogna sapere, che quella volgar denominazione di gialli e rossi unicamente derivò da piviali, che di tali distinti colori si portavano rispettivamente allora quando l'Arcivescovo saceva Cappella, e non già da'colori diversi degli abiti Canonicali, mentre moltissimi anni prima di quel Sinodo, e sin dal 1537, i nostri Canonici, al pari di quei della Basslica Vaticana di S. Pietro, si ornavano cappis janthinis, seu ut vocant violacei coloris, & rocchettis, come scrive il Chioccarello alla pag. 317. e su più distesamente ponderato nella prima scrittura, onde certamente nel 1565 non poteano rossi e gialli gli abiti loro canonicali apparire.

Quanto alla renitenza d'iniziarsi negli Ordini Sagri ponderata ne'passati nostri Canonici secondo la polizia Greca degli Arconti di Costantinopoli; noi senza ponderare col Tommassini pr. part. lib.2.cap.100. num.9. che le già divisate poche sastose dignità Greche non erano privativamente proprie de' soli Diaconi, mentre a' Preti anche talvolta si conserivano, candidamente consessimo di non aver saputo colla nostra debolezza con-

conciliare ciò che nella relazione si dice alla pag.73. collo stesso Tommasini, e con Balsamone, che i Diaconi occupavano i primi uffici nelle Chiese Greche, e specialmente nella gran Chiesa di Costantinopoli, con quello che si legge apprello alla pag. 75., che i Canonici Arconti nella Chieja di Costantinopoli, per i di loro ragguardevoli ufficj non s'iniziavano negli Ordini sagri. Poiche sin'ora noi abbiam creduto, e tuttavia crediamo, che siccome sin dal nascimento della Religione Cristiana, mentre l'Imperio tutto era gentile, non ebbe la Chiesa altra Gerarchia, nè altri gradi, se non di Vescovi, Preti, e Diaconi con un perfetto vincolo di carità tra loro, conforme alla pag. 28. della relazione si pondera; così tanto nella Chiesa Latina, quanto anche nella Greca, prima eziandio di nascervi gli Arconti, il Diaconato siasi riputato sempre un Ordine sagro, e maggiore; dicendosi perciò da S.Optato Milevitano lib.1. essere i Diaconi costituiti nel terzo Sacerdozio, come nel primo e secondo poneva esso rispettivamente i Vestovi, ed i Preti; e da Giustiniano nov.6. cap.7., semel factos diaconos, aut presbyteros nullo modo derelinquere Sacerdotium. Onde occupandosi quei principali e riguardevoli ufficj da Diaconi, si occupavano appunto da persone già certamente promosse a gli Ordini sagri, ne'quali p reiò non mai poteano di nuovo iniziarli. Per la qual cosa lasciando al savio giudizio de'leggitori, così la conciliazione di queste a creder nostro non coerenti assertive, come pure l'andar'indagando ciò che gli Arconti si facessero in Costantinopoli; solamente qui ripetiamo, che niente avendo che sare quei medesimi pochi Arconti col rimanente ceto de Diaconi Greci, molto meno di loro possa farsi uso alcuno a rispetto di tutti gli antichi nostri Canonici Diaconi, e-Preti, come failacemente nella relazione si è ponderato per sorprendere la gente più credula, e niente avveduta.

Ma se queste già divisate ponderazioni sul sognato nostro Grecismo satte dal dottissimo Relatore, non reggono in buona logica, ed in satto; chi potrà mai non meravigliarsi di quella, che in ultimo luogo egli sa per sottoporre ad una compiuta polizia Greca, eziandio meramente Arcontica, tutto l'intiero antico nostro Metropolitano Capitolo, con qualificarlo anche nel secolo sedicesimo libero, ed esente dal servizio Esciesiastico? Troppo ha creduto egli alle false notizie con veramente greca sede somministrategli da' nostri Eddomadari, soverchio impegnati a render verisimile almeno presso del volgo il fantastico lor sistema. Il Sinodo stesso del 1565., su di cui si appoggiano tante favole, ci somministra chiarissimi riscontri, che prima di quel tempo già i nostri Canonici Divina celebrabant officia; che , quantunque per abuso in quanto ell'ammettervi il Sagrestano, le messe Capitolari si celebravano dal Sagrestano del Capitolo ad nutum amovibile respondentibus, & illi in officio, aut cantuministrantibus i medesimi Canonici; e che siccome questi non lasciavano di assistere nelle sunzioni all'Arcivescovo celebranti, vel in Ecclesia præsenti, così fu a' medesimi dal Cardinale Alsonso Carasa solamente incaricata una maggior frequenza nel servizio del Coro, dalla quale perciò non mai può inferirsene la totase mancanza, che con apertissimo equivoco nella relazione vanamente si afferma. Oltre a quel Sinodo abbiamo l'antichissimo Rituale della nostra Metropolitana Chiesa intitolato il Comito, dove distintamente si veggono descritte le moltissime assistenze de Canonici all'Arcivescovo nelle sunzioni, le ussiziature, e celebrazioni di messe solite farsi da' Canonici, e specialmente ne'tempi della Quaresima, e dell' Avvento. Vi è un pubblico istrumento di transazione quali due secoli prima di quel Sinodo fatta nell'anno 1390, tra l'Arcivescovo, ed il Capi-

Coogle

tolo per le quantità a questo dovute dal Prelato per le ufficiature da Canonici fatte in molte particolari festività, in quibus Capitulum & Canonici debent interesse in vesperis, matutimis, & missis in majori Ecclesia Neapolitana, come si può l'eggere tutto ciò distesamente provato nel Sommario della prima nostra scrittura. E finalmente ognuno può nella decij. 64. del Consiglier Grammatico vedere ciò che nel 1544. fu dal di lui figlio nostro Canonico primo Diacono provato circa il suo servizio della Chiesa nella controversia di precedenza tra lui, ed il Primicerio in quel tempo agi-

tata nella Corte di Roma.

E pure in tanta chiarezza di fatti notorj ed incontrastabili anno avuto ardimento i RR. Eddomadari d'ingannare il dottissimo Relatore, inducendolo a scrivere non solamente, che i nostri antichi Canonici erano al pari degli Arconti di Costantinopoli assatto esenti dal servizio della Cattedrale; ma eziandio, chi'l crederebbe! che delle quattro prerogative a'Canonici appartenenti secondo il dritto Canonico, i due primi dritti, cioè a dire, di assistere al Vescovo nelle pubbliche funzioni, el uffiziatura nel Coro si godettero sempre, e PRIVATIVAMENTE nella Cattedrale fino a tempo di Pio V. dal Corpo degli Eddomadarj; e che gli altri due intorno alla giurisdizione, e governo della Chiesa sempre si sono goduti da Canonici. Come han potuto uscir loro da bocca tante ridevoli, e magnanime menzogne? Prima dunque del nono secolo, in cui savolosamente si figura la nascita de'nostri ventidue Sacerdoti Eddomadarj, non vi era nella Cattedrale di Napoli Clero al di lei servizio incardinato ed ascritto, che assistesse al nostro Vescovo nelle pubbliche funzioni, e che facesse l'ussiziatura nel Coro? A che dunque il nostro Vescovo Kincenzo intorno all' anno 559, sece il Cenacolo, luogo appunto destinato per il riposo del Vescovo, e suo Clero dopo l'uso delle lunghe, e faticose funzioni Ecclesiastiche, come scrive alla pag. 29. e 30. il dottissimo Relatore? Di qual Clero Napoletano dunque parlava S. Gregorio circa la fine del sestio secolo, e principio del settimo, quando non solamente astrinse il nostro Vescovo Pascasio a pagare ex pecuniis Ecclesia la porzione a' suoi Cherici dovuta, e non pagata dal Vescovo predecessore; ma ordinava eziandio convocarsi per l'elezioni de'nuovi nostri Vescovi Clerum Ecclesia Neapolitana, come già questo anche concorse nella elezione di S. Attanagio? Ebbero sempre più secoli prima del nono tutte le antiche Chiese inseriori della Città nostra il particolare sor Clero, da cui eran servite. Onde tra le altre Giovanni Diacono rapporta, che il nostro Vescovo del s. secolo Sotero Ecclesiam Catholicam Beatorum Apostolorum in Civitate constituit, & Plebem post Sarctum Severum secundus instituit. Qua usque nunc, Domino propitio, sedulo laudes Christo referre non cessat. Suile quali parole su dal Muratori satta la seguente nota: Significare hat videntur Congregationem Clericorum, adde etiam, si lubet, plebis Christiana, qua. Psalmos & Hymnos in Ecclesia Apostolorum, 200 quoque Johannis Diaconi, decantabat. Jam inter eruditos constat, vel ante bujus Soteris tempora, non Clerum tantummodo, sed & plebem, in quibusdam urbibus convenisse ad psallendum Deo. E dell'altro nostro Vescovo S. Pomponio del 6. secolo scrive, che fecit Basilicam intra Urbem Neapolim ad nomen Sanctæ Dei genitricis semperque Virginis Maria, qua dicitur Ecclesia majoris, grandi opere constru-Elam. Nella qual Chiesa essendovi tra gli altri suoi particolari Ecclesiastici, giusta l'antichissimo costume ascritti sette Diaconi, abbiamo da Pietro Suddiacono, che i genitori di S. Attanagio Clericum eum facientes in Ecclesia Beata Dei genitricis semperque Virginis Maria ad informandum Ecelesiastice regula documentis indiderunt; e che avendo il Santo in quella per

sette anni servito, il nostro Vescovo Giovanni Quarto l'avanzò ad essere Christi septimum in eadem Ecclesia Levitam, dal qual' uffizio dopo un'anno e due mesi passò egli ad essere nostro Vescovo. Per la qual cosa tale allora essendo la disciplina praticata nelle nostre Chiese minori, molto più si dee sermamente credere, che in quei medesimi secoli, e sempre avesse la Cattedrale avuto il distinto, e speciale suo Clero, da cui si assistesse al Vescovo nelle pubbliche sun ioni, e si adempiesse anche l'uffiziatura nel Coro. La quale certamente si saceva giusta il rito latino prima di nascere S. Attanagio, ed i sognati ventidue Sacerdoti Eddomadari; giacchè Stesano secondo Duca e Vescovo di Napoli nel 768. mando in Roma tre Cherici, acciocchè si erudissero nella scuola de Cantori, e s'informassero delle notizie e scienza dell' Ordine Romano, come dopo Giovanni Diacono si legge nella

relazione alla pag.57.

Potrebbe dirsi, che quell'assistenza, ed uffiziatura prima di S. Attanagio si sacevano dal Clero urbano della Cattedrale, ma che poi a tempi del S. Vescovo surono privativamente addette al Collegio da esso istituito de' Sacerdoti Eddomadarj ad esclusione di tutto l'altro Clero. Ma una tale assertiva sarebbe meramente fantastica, e priva d'ogni fondamento; perchè in sostanza i due Scrittori sincroni Giovanni Diacono, e Pietro Suddiacono, da' quali unicamente deriva il fatto di quella istituzione, solamente dicono avere S. Attanagio istituito nella Stefania Sacerdotes Hebdomadarios, qui in ea continuis diebus publicam missam celebrarent, anzi (il che è da notarsi) Giovanni Diacono punto non sa menzione di Eddomadarj . Ordinavit , ut in Ecclesia Salvatoris omni die missa publica cum diptychis celebraretur offerens ibidem terras ex quibus bujusmodi aleretur Collegium? ma solo si rapporta ciocche istituì il Santo, cioè la messa quotidiana addossata a' suoi Preti collaterali. Dalle quali parole senza evidente fanatismo non possono assatto dedursi l'assistenza al Vescovo nelle pubbliche funzioni, e l'uffiziatura nel Coro, e molto meno la privativa pertinenza di tali dritti a pro de' sognati ventidue Eddomadari Attanasiani, colla esclusiva in esse del rimanente Clero, che già prima nella Cattedrale nostra da più secoli avanti serviva. Oltre a che con tal'esclusione il servizio della nostra maggior Chiesa, in vece di aumentarsi dal Santo; sarebbe stato scandalosamente quasi annientato con ristringerlo a soli ventidue; quando in Napoli fin dal settimo secolo notò il Chioccarello alla pag.63. esservi stati centum viginti sex clericos majoris Ecclesia servitio addictos, præter presbyteros, diaconos, & clericos peregrinos, deducendo un tal numero dall'enunciata lettera scritta da S. Gregorio al nostro Vescovo Pascasio. E conseguentemente i nostri Eddomadari per adornare di sognate privative preeminenze il fantastico lor Collegio Attanasiano, si avanzerebbero in un medesimo tempo a due insolentissimi attentati, con deformare l'antica nostra Cattedrale Stesania, e con attribuire al supposto lor Fondatore una taccia gravissima.

I due adunque ideati, e chimerici dritti privativi del preteso unico distinto assoluto Collegio Eddomadariale Cattedratico del nono secolo, non solamente son privi assatto di qualunque minimo documento, da cui possa la pertinenza loro anche rimotamente dedursi, ma incontrano eziandio l'apertissima resistenza (oltre a quella di legge) del puro senso comune. Al di cui semplice sume, quanto riesce dura, ed improbabile la vantata ristrettiva pertinenza de' menzionati due dritti a savore di esso santassico Collegio; altrettanto più difficile riuscirà il potersi concepire, come in quel tempo esercitandosi tali dritti privativamente da' ventidue novelli

Digitized by Google

Sa-

Sacerdoti Eddomadarj Attanasiani, questi niente avesser che fare nell' esercizio degli altri due dritti Canonicali, cioè in quello della participazione del governo, o col consiglio, o col consenso, e nell'altro della giurisdizione Vescovile in tempo della sede vacante. Poiche questi ultimi due dritti sin da' primi secoli della Chiesa spettarono al rispettivo Clero di ciascun luogo, come tutti sanno, e nell'istoria ecclesiastica ne abbiamo innumerabili documenti; e non furono essi mai separati dagli altri due primi, che non già riguardavano la mera polizia estrinseca inferiore, ma unicamente al divin culto si appartenevano: giacchè formandosi dal Clero allora il Senato del Vescovo, secondo la giusta frase del dottissimo Relatore tratta dal comun linguaggio de' Santi Padri, non può mai crederlì, che al Vescovo i suoi nativi Senatori mancassero nell'adempimento della principale comune lor obbligazione, alla quale per altro in quei tempi erano l'uno, e gli altri con singolare attenzione quasi di continuo unicamente applicati. E tanto più sarebbe stranissimo il pensare altrimenti, quanto che dal riferito fatto di S. Attanagio rapportato dallo Scrittore della sua vita Pietro Suddiacono evidentemente si rileva, essere stata eziandio a' suoi tempi costante l'osservanza tra noi; non solamente di non esservi allora stati nella Città nostra Ecclesiastici vaganti, che non fossero ascritti al servizio di alcuna Chiesa particolare, come su nel Concilio Generale di Calcedonia can.6. universalmente stabilito sin dal quinto secolo, ma che oltre a ciò dopo un lungo servire nella Chiesa loro assegnata venivano poi essi ad ascender in eadem Eeclesia a gli Ordini, e gradi maggiori. Or vada il dottissimo Relatore ad accordare, se può, con questa indubitabile nostra ecclesiastica disciplina de' tempi Attanasiani, lo stranissimo e ridevole sistema de'suoi ventidue Sacerdoti Eddomadari quando pure un tal sognato numero, che certamento al costume della Chi sa di Roma non sarebbe stato mai unisorme, si voglia in grazia sua per finta ipotesi ammettere. Da qual ceto di Ecclesiastici furon' esti trascelti, se niuno vi era libero da potersia quell'impiego applicare? Gli prese sorse ad impronto S. Attanagio dal Corepiscopo Greco, e da quelle sei Greche Parrocchie, che si figura essere state in Napoliallora? Possiam noi credere, che il Santo spogliato avesse le Chiese inseriori di Napoli de' lor sagri Ministri, per sondare sulle altrui spoglie quel nuovo assoluto, e privativo numerato Collegio Cattedrale? Overo che da più secoli servendo alla nostra maggior Chiesa il di lei Clero particolare, fosse questo senza veruna sua colpa,e dopo di aver celebrato sempre in quella, benchè non giornalmente, la pubblica messa col medesimo Santo, e con tutti gli altri Vescovi suoi predecessori, fosse, dico, stato allora quasi rilegato a servire in altre Chiese inscriori, o a girar vagando per la Città esule dal Sagro Tempio? Si può mai neppur sognando pensare, che il Santo dimenticatosi affatto di quanto erasi con lui medesimo nella nostra Chiesa di S, Maria Maggiore osservato, in vece di premiare il ben lungo servizio dell'antico Clero della Stefania, l'avesse da questa scacciato per introdurvi un figurato Clero estraneo, che non vi su mai, colla speciosa divisa dell'unico privativo indipendente Sagro Collegio della medesima, col quale niente avesser tutti gli altri che fare? E pure tutti quei Preti, Diaconi, e Cherici, dopo tanti secoli discacciati dal servizio della Cattedrale, formavano allora il Senato del Vescovo, come il dottissimo Relatore ci assicura; e perciò prestarono con tutti gli altri Ecclesiastici l'assenso loro al privilegio nel 937. spedito dal Vescovo Attanagio Terzo, come sopra si è ponderato. Dove si udiron mai si strane cose?

Tutte queste pur troppo sensibili ftranezze, da non potersi mai verisimil; mente concepire in alcuna persona erianzio laica, ed in tutto priva d'ogni. onesta morale, bisognerebbe forzosamente attribuire a S.Attanagio, per darsi luogo al chimerico assunto de' nostri Eddomadari, e per accordarsi privativamente a' medesimi l'assissenza al proprio Vescovo nelle funzioni, e l'uffiziatura nel Coro, come presentemente si favoleggia, senza esservene mai stato il minimo documento. Perlochè bisogna intorno a ciò precisamente conchiudere, che quando il medesimo S. Vescovo Attanagio zelo fretus divino constituit Sacerdotes Hebdomadarios in Ecclesia Domini Salvatoris, que Stephania vocatur, qui in ea continuis diebus publicam missam celebrarent, sicut mos est Ecclesia Romana, come scrive Pietro Suddiacono; avesse trascelto egli dal Clero della sua Cattedrale, con cui avea sempre celebrato la pubblica messa (giacchè quel Santo, come rapporta lo stesso Autore, avea in costume im naculatum Deo quotidianumque libare sacrificium omni die, prima in privato ante arbitri Dei conspectum, deinde in publico pro sibi credito grege ) i più qualificati sette Sacerdoti per adempiere in ogni tempo, ma eddomadarialmentoripartita, quella stella da lui sempre os-Cervata quoti hana celebrazione della pubblica messa. Poschè non più di sette in Roma erano allora i Cardinali Eddomadari alla stessa celebrazione applicati, trascelti appunto dal Ceto del Clero principale di quella Chiesa maestra, e madre di tutte l'altre, onde il di lei esempio dovette il nostro Vescovo S. Attanagio anche in questa circostanza imitage; non più di sette, qui digniores haberentur, surono gli altri consimili Sacerdoti Eddomadari per la medesima celebrazione altrove suori di Roma istituiti secundum morem Ecclesia Romana; e non più di sette da tempo immemorabile sono stati sempre, come tuttavia sono, i Canonici Petri prebendati della nostra Cattedrale.

Ma che occorre iu di ciò perdere più parole, quando andiam di concerto col dottissi no Relatore. Imperciocche da una parte non contrasta egli per fatto, nè può contenderlo, che nel tempo, in cui fu da S. Attanagio riordinato il sistema, e lo stato dell' antica nostra Cattedrale Stefania colla novella introduzione de sognati ventidue Sacerdoti Eddomadari, già da più secoli viera nella medesima il corpo del suo Clero particolare, che assisteva nelle funzioni al Vescovo, uffiziava nel Coro, celebrava ne giorni determinati liturgici la pubblica messa, e tutto il di più faceva, che il decente servizio della Chiesa, e della Vescovil dignità riguardava. E dall' altra ei ci ricorda nel principio della pag.79., non effer vero, che colla nuova riordinazione della nostra Chiesa in altro stato si fosse alterata l'antica costituzione del Corpo, che prima vi stava; imperciocchè i Giureconsulti insegnano, che i Collegj, e le Università non mai perdono la lor natura, se non quando siasi totalmente corrotto il di lor essere, ed una Università non lascia di esser tale, ancorchè siasi ridotta ad un solo. I Corpi morali sempre si dicono essere i medesimi fino a tanto che il legame originario, il quale li formò, non siasi totalmente disciolto in una volta. Non essendo dunque in verun tempo accaduto il discioglimento totale di quel corpo, le alterazioni, che ne sono accadute all'incontro da tempo in tempo secondo il senso del Giureconsulto, non anno potuto

mutare la natura, e l'essere di quello.

Niente più preciso di questo può dirsi per manisestare ad un medelimo tempo l'irrefragabile verità delle divisate nostre ponderazioni, e la totale insossistenza del ridevole assunto de' RR. Eddomadari. Poiche siccome prima di S. Attanagio vi era certamente già nella Stefania il corpo delle Clero Cattedratico di rito latino, come si è provato, e non possono i Con-

## ₹ 105 **€**

traddittori negarlo, perchè altrimenti svanisce assatto la savola delle due simultance Cattedrali di riti diversi; e quel corpo non su mai totalmente disciolto in una volta, anzi per l'opposto ha esso goduto sempre, giusta il dottissimo Relatore, anche dopo la nascita del figurato nuovo straniero corpo degli Eddomadarj, privativamente de' due principali dritti al Cleroaccordati da' Sagri Canoni, cioè della participazione del governo, o col consiglio, o col consenso, e della giurisdizione Vescovile in tempo della Sede vacante; onde quel corpo dell'antico Clero ha sempre durato sin dal primo suo nascimento, e tuttavia dura, ed esiste nell'odierno Capitolo Metropolitano suo successore: così all'incontro, della nascita di un corpo, e Collegio di Sacerdoti Eddomadari alieno, e diverso (nella qual diversità, presupposta sempre nella relazione, ma non mai provata, nè assatto capace di poterli provare per mancanza di legittimo documento, consiste tutto ril di lei equivoco, ed infelice fondamento) dal corpo di quel primitivo Clero, non viè la minima giustificazione. Onde quella epoca natalizia di tali estranei Sacerdoti Eddomadari è interamente chimerica, e tanto più indubitabilmente savolosa, quanto è in satto certissimo, che dal nono secolo dopo la morte di S.Attanagio sino al decimo quarto, come abbiam sopra con evidenza provato, non su mai nella Cattedrale antica Stefania, e nella successiva presente angioina, udito neppure il solo nome degli Eddomadarj; e che questi prima di attribuirsi loro una tal denominazione, altro impiego nella medesima Stefania non ebbero, se non che quello di meri, e miserabili Confrati suburbani della Congregazione del Salvatore, addetti a' di lei fervizi d'infima qualità (e non già dell'uffiziatura nel Coro, e dell'assistenza al proprio Vescovo nelle sunzioni, senza neppure celebrarvi messa, che a tenue stipendio andavan procurando in altre Chiese di celebrare) sotto il governo del Canonico Cimiliarca nativo lor superiore. Per la qual cosa i medesimi, secondo la divisata giusta massima del dottissimo Relatore, per quante rendite mai, ed onorevolezze abbiano colla generosa condiscendenza del Capitolo da quel tempo sin'ora ottenuto, e possano per lo innanzi ottenere; riterranno sempre eterna la di loro natura (perusarsi da noi le di lui stesse parole alla pag. 12.) non soggetta a niuna alterazione dalla introdotta contraria disciplina, di puri,e semplici Fratanzari, nati estranei affatto da tutto il nostro Clero ordinario, ed ammessi poi graziosamente per intercession del Capitolo a goder dell'esenzioni del Clero dell'antica nostra Cattedrale Stefania.

Quindi ha inutilmente il dottissimo Relatore applicate a questo savoloso Collegio, non meno le menzionate due prime Canonicali prerogative, che le dotte sue rissessioni; come appoggiate a due sassissimi presupposti, l'uno cioè delle due sognate nostre contemporanee antiche Cattedrali di riti diversi greco e latino; e l'altro di essersi da S. Attanagio istituiti gli Eddomadari Sacerdoti per la quotidiana celebrazione della pubblica messa da fuori di tutto il ceto del Clero primitivo della Stesania, con cui quella stessa pubblica messa erasi prima sempre dal medesimo Santo, e da predecessori suoi Vescovi celebrata: mentre dell'uno, e dell'altro in tutta la relazione non si è addotto, come non si addurrà mai, documento veruno, donde verisimilmente almeno in parte si possano inorpellare i moderni romanzi. Ed in conseguenza ha egli eziandio consumato indarno l'opera e'l tempo nell'andar successivamente indagando la cagione, per cui l'odierno Metropolitano Capitolo uscito dalla Chiesa di San-

ta Restituta di rito Greco siasi innalzato a quel distintismo rango pieno d'onori, nel quale ora il veggiamo. A che giova in tal proposito il ponderare l'ingrandimento della potenza de' Greci intorno al decimo secolo tra noi; e l'essersi veduto dopo il 968. intruso nella Chiesa nostra un'Arcivescovo, chiamato Niceta, Greco coll'autorità del Patriarca di Costantinopoli? Possono a di nostri spacciarsi queste favole? Non bastava la stravagante intrapresa di sar soggetto a quel Patriarca il principal Clero della Città nostra, senza che ancora si facesse da lui dipendente il nostro Vescovo, per non disgiunger forse le membra dal

capo?

Tutti sanno, che quantunque la Città nostra con quella di Roma, ed altre moltissime d'Italia, riconoscesse la sovranità dell'Imperio Greco sin da che nel sesto secolo debellati surono da Belisario e Narsete i Goti;pur nondimeno essendo insorta nell'ottavo secolo la strana eresia dell' Imperadore Lione Isaurico da lui cercata dilatarsi anche in Occidente co più crudeli mezzi per abolire affatto il culto delle sagre immagini, da ciò presero motivo Roma, ed altre molte Città di sottrarsi dall'ubbidienza dell'Imperio Orientale. Onde avendo esse costantemente disprezzato, non meno i suoi editti, che i di lui Ministri anche del primo rango, con essersi dichiarate (come fecero ancora i nostri Napoletani) a pro del Sommo Pontefice Gregorio Secondo perseguitato da quell'empio Augusto; Sibi omnes ubique in Italia Duces elegerant, asque sic de Pontificis, deque sua immunitate cuncti studebant, come scrive Anastasso Bibliotecario nella vita del menzionato Pontefice, o altro qualunque siasi l'Autore della medesima, venendo con ciò a cessare nella Provincia Romana, ed in altre Duces ab Imperatore missi, come avvertirono Pietro de Marca de concord. Sacerd. & Imper.lib.3.cap.11.22m.1.,ed il Barbeyrac nella istoria degli antichi trattati

part.2.art.307.

E con questa notabile diminuzione in Italia dell'autorità primiera dell'Imperio Greco, venne parimente a stemarsi molto eziandio quella, che i medesimi Greci ebber da prima in questa nostra Città. Di modo che dallo stesso secolo ottavo per lo innanzi abbiamo essersi fatta il più delle volte da essa Città l'elezione de' suoi Duchi, come si legge in Giovanni Diacono; e l'essersi egtino intitolati ne'lor Diplomi in Dei nomine Eminentissimi Consules & Duces, e talvolta eziandio Maestri de'Militi, godendo una piena signoria in questa Città, e nelle sue dipendenze, come nota rispettivamente il Muratori ne'suoi annali d'Italia, tanto nel tomo quinto (dal quale alla pag.356. ha trascritto il dottissimo Relatore l'elogio della Casa di Ottone Secondo) quanto nel selto tomo alla pag. 91.; onde si veggono i lor trattati di pace fatti, oltre a gli altri, co'Duchi di Benevento, rapportati dopo Camillo Pellegrino anche dal Barbeyrac nel citato luoga artic.352. E siccome non attentò il suddetto empio Lione Isaurico d'im.+ porre a'Napoletani la corrisponsione di quei tributi, de'quali egli gravò i popoli di Sicilia, e di Calabria: così non vollero i nostri Duchi prendere alcuna parte nella guerra seguita in Regno tra i Greci, ed i Franco Longobardi nell'anno 788,, come ha ponderato il celebratissimo Assemani in più luoghi della sua raccolta degli scrittori dell'istoria Italica, scrivendo perciò nel secondo tomo alla pag. 466., che Gracis Imperatoribus per id tempus (parla egli del decadente ottavo secolo) in Neapolitanam Civitatem, præter amicitiam & fædus, nulla potestes, jus nullum reliquum erat; ripetendo la stessa frase di Gittà consederata più tosto che suddita de' Greci nel como

tomo terzo pag. 250., pag. 376., & pag. 421. Nel qual medesimo terzo tomo, benchè ad altro estraneo proposito, non lascia egli di ponderare dalla pag. 359. sino alla 371., che dal vedersi notati ne' Diplomi, ed altre pubbliche scritture de'tempi antichi gli anni de'medesimi Cesari Orientali, o di altro Sovrano, niente si possa dedurre per la pruova del di loro dominio in quei luoghi, dove si davan suori tali scritture, indicando solo quel notamento ex antiquo recepto notariorum more una semplice nota del tempo, in cui si sormavano le medesime. Onde tanto è lontano dal vero l'innalzamento tra noi della potenza de'Greci nel dechinar del decimo secolo, come nella relazione viene costantemente supposso; quanto egli è certo all'incontro, che in quei tempi nel Ducato Napoletano era rimasa solumente un'ombra della sovranità degl' Imperadori d'Oriente, governando i Duchi con assoluto e quasi indipendente imperio questo Ducato ridotto allora in sorma di Repubblica, come scrive il Giannone tom. 1. lib. 8. cap. ultimo pag.

531., trattando appunto della nostra maggior Chiesa.

Intorno alla quale non vi è il minimo documento di avervi avuta mai alcuna ingerenza gl'Imperadori Greci, ed i Patriarchi di Costantinopoli, a riserva dell'infelice attentato del suddetto empio Lione Isaurico, inducendo il nostro Vescovo Sergio ad accettare l'onor di Arcivescovo concedutogli da quel Patriarca. Ma siccome la temeraria intrapresa ebbe picciola durata, mentre Sergio di tal suo grave fallo ab Antistite Komano correptus, veniam impetravit, come nella di lui vita scrive Giovanni Diacono; cosi niente potè quell'Augusto, divenuto sierissimo ed implacabile nemico della Sede Appostolica, in pregiudizio della medesima innovare nella Chiesa Vescovile di Napoli, conforme gli riuscì di fare in molti altri luoghi, e specialmente in Calabria, ed in Sicilia, dove rispettivamente non prima di quel tempo divennero Metropolitani per opra di esso Lione i Vescovi di Reggio, e di Siracusa: non avendo anche questo ultimo ne'tempi precedenti goduto mai di una tal preeminenza, che che ponderi congetturalmente in contrario Carlo da S. Paolo citato dal dottissimo Relatore alla pag. 49., appoggiandosi ad una lettera scritta dall'Imperador Costantino il Grande a Cresto Vescovo di Siracusa, invitandolo a portarsi al Concilio di Arles adjunctis duobus secundi throni. Le quali ultime parole il detto Autore stimo doversi applicare a due de' Vescovi suffraganei della Sicilia, quando per quelle non Episcopos sed Presbyteros, seu Diaconos intelligi, scilicet secundi Ordinis Sacerdotes, fere consentiunt eruditi, & ipsa Episcoporum subscriptio in eodem Concilio Arelatensi apud Labb.tom. 1. pag. 1429. convincit, come scrive il già lodato chiarissimo Assemani tom. 1. cap. 19. §. 4. pag. 613., e l'avea già prima ponderato il Bingamo origin.eccles.tom.3.lib.8.cap.6.5.10., da cui trascrisse il dottissimo Relatore le parole di Carlo da S. Paolo senza approfittarsi della ponderazione sattavi giustamente dal Bingamo, alla ponderazione del quale in tal proposito si unisormano colla comune i PP. Benedittini anche di S. Mauro sulla prima epistola del Sommo Pontesice S. Gregorio lit.C.

Il volersi adunque nella maggior Chiesa di Napoli, senza giustificazione veruna, dopo il 968. intruso un' Arcivescovo chiamato Niceta Greco coll' autorità del Patriarca di Costantinopoli, e che a quello susserio succeduti degli altri della medesima nazione; si è lo stesso, che il volersi a capriccio, non solo deturpare il pregio singolare di quella costante adesione, che in ogni tempo ebbero i nostri Vescovi alla Santa Sede Apostolica, ma eziandio sare a'medesimi derivato da mano illegitima quel titolo, e dignità di Arcive-

scovi, che o prima del 968., o in quest'anno appunto conseguirono essi canonicamente dal Sommo Pontefice Giovanni XIII. Con soverchia franchezza il dottissimo Relatore si abusa delle parole dell'Ughellio da lui trascritte alla pag. 77.; senza rissettere in esse, che l'Ughellio non contento di usare la parola fortasse quando scrive intruso nella nostra Chiesa il Niceta, soggiunge l'altre seguenti: De Niceta nibil babemus, Monument um a Chiocearello relatum, aliquibus commentitium videtur. E veramente non si potrà mai concepire, come nella decadenza del decimo secolo tra noi si fosse ingrandito il dominante rito Greto, che dopo il 968. intruso nella Chiesa nostra si vegga un' Arcivescovo Greco coll'autorità del Patriarca di Costantinopoli, e perciò vicino a questi tempi si legga nato il pomposo titolo di Arcivescovo, e stabilite in quella Chiesa altre dignità secondo il fasto de Greci, conforme tutto ciò, per altro allora non veduto in Napoli, e di cui niente in buoni Autori si legge, fastosamente si narra nella pag.77. della relazione: quando per la irrefragabile testimonianza del Vescovo di Cremona Luitprando sincrono scrittore da noi rapportata nell'antecedente scrittura, non prima del detto anno 968. l'empio Niceforo Foca Constantinopolitano Patriarcha pracepit, ut Hydruntinam Ecclesiam in Archiepiscopatus honorem dilatet, nec permittat in omni Apulia, jeu Calubria latine amplius, sed Grace divina mysteria celebrari. Donde con somma ragione il più volte citato dottissimo nostro Istoriografo Regio, deridendo le false assertive dell' Ughellio, e le inselici sue congetture, si spinse a scrivere tom. 1. pag. 654.: Quod si, antequam ab Ottone bellum in Apuliam & Calabriam moveretur, Nicephorus Imperator, & Polyeuctus Patriarcha, ne cogitaverant quidem de Hydruntino Episcopo bonoribus Archiepiscopalibus exornando, quamquam Hydruntum, cum subjectis regionibus in ditione Gracorum esset; qui fieri potuit, ut tunc temporis id in Neapolitana Urbe, sibi non subjecta, sed sierata, facerent, quod nunquam antea contigerat, Archiepiscopum scilicet e Byzantina Urbe Neapolim mittendo? Stat igitur firmum, Archiepiscopalem Neapolitano Antistiti dignitatem non a Constantinopolitano Patriarcha, neque anno 962., sed a Romano Pontifice, anno sive 966. (uti Pagius contendit) sive 968. ( juxta Baronium, & Peregrinium) collatam fuisse; eodem scilicet, quo Capux, idque a Joanne XIII., non a Joanne IX. Ed alla pag. 657. loggiunge: Quod vero Nicetas Gracanici nominis sit Prasul, non exinde sequitur Gracum hominem fuisse a Constantinopolitano Patriarcha, & Basilio Imperatore in Neapolitanam Ecclesiam intrusum, uti perperam conjicit Ughellus; alioquin Athanasius primus, secundus, & tertius, Stephanus, Cosmas, Eusebius, Demetrius, Soter, Timasius, Zosimus, Ephebus, Eustasius, Epitimitus (aque ac Nicetas Graca nomina) e Gracia evocati, atque in Ecclesiam Neapolitanam intrusi dicendi essent. Anzi tutte le singolari prerogative, di cui su dall'Imperador Nicesoro Foca, e dal Patriarca Policuto decorato nel 968. il Vescovo d'Otranto, a riserva del nudo titolo di Arcivescovo, picciolissimo tempo durarono per la morte indi a poco seguira di essi concedenti negli anni 969., e 970., come pondera lo stesso chiarissimo Autore nel tom. 3. pag. 554.; nè mai quella Chiesa ricevette il suo Pastore da Costantinopoli, come salsamente scrisse lo scismatico Archimandrita Nilo Dossapatrio, lungamente confutato da esso celebratissimo Autore. Il quale nello stesso volume, non solamente sa toccar con mani le molte imposture di quel bugiardo scrittore, ma eziandio colla sua solita singolar dottrina e prosondissima erudizione distesamente tratta di tutte le disposizioni satte dagl'Imperadori Greci circa le Chiese maggiori soggette a quella di Costantinopoli.

cominciando dalla più antica, che volgarmente si attribuisce a Lione il Savio, ma fondatamente stima egli esfersi data fuori da Lione Isaurico. Ed intorno alla medesima sensatamente avvertisce, che di quella, siccome per essersi processu temporis autta vel mutata, nullum ad nos devenit genuinum ac sincerum exemplar; così niun'uso può farsene quanto alle Città di Napoli nostra,e di Messina in Sicilia, come il Pirro, il Giannone, ed altri molti han creduto, mentre in quella si parla di Napoli, non Campania, sed Pissidia, e di Metène in Tracia vicino ad Arcadiopoli, e non già della Città di Messina in Sicilia. De'quali dottissimi lumi non potemmo noi approfittarci contra l'Anonimo nella prima scrittura, per essere uscito in luce più tempo dopo il detto terzo volume, colla di cui lettura restano a maraviglia chiariti gli abbagli presi da esso Anonimo, e da altri su tal

propolito.

Quindi niun fondamento ha la conchiusione, con cui dalle divisate non vere premelle il dottissimo Relatore inserisce alla pag. 81., che la Chiesa di S.Restituta, di rito Greco, Chiesu inferiore, non deve il suo innalzamento, se non che a' felici avvenimenti della Chiesa Grecu in queste nostre Provincie. Nella qual conchiusione recherà forse molta ammirazione a non pochi, tanto la maestrevol maniera, con cui senza verun documento si è trattato il fantastico assunto del Capitolo Greco di S. Restituta in questo ultimo capo della Relazione; quanto anche la strana metamorfosi, colla quale diventa finalmente Chiesa inferiore quella stessa Basilica di S. Restituta, che in tutto il corpo della Relazione, prima del supposto ingrandimento tra noi della potenza de' Greci, non solamente si adornò del carattere conveniente ad una Chiesa maggiore, ma eziandio si diede per indubitabilmente una delle due antiche nostre simultanee Cattedrali, decorata sin dal quarto secolo di un Corepiscopo Greco, come può vedersi nella medesima Relazione alla pug. 9., alla pag. 61., ed alla pag. 62. colle seguenti.

Non vanno però sole ad esiggere l'altrui ammirazione le varie vicende della immaginaria Chiesa Greca di S. Restituta, mentre i nostri Eddomadari son giunti ad ingannare sì altamente il dottissimo Relatore, che oltre al pur troppo favoloso enunciato sistema delle due contemporanee Cattedrali di riti diversi, l'anno indotto eziandio a sconvolgere il certo, el indubitabile stato della medesima Stefania, e della presente nostra Cattedrale: con avergli dato a credere che in lor favore, come a Sacerdoti Eddomadari da S.Attanagio istituiti per la celebrazione della quotidiana pubblica messa, giusta il costume della Chiesa Romana, sia concorsa da quel tempo sino a S. Pio V. la non interrotta privativa osservanza di affistere al proprio Vescovo nelle funzioni, e della uffiziatura nel Coro; e che dopo la nota Bolla di quel Santo Pontefice siasi tuttavia continuata sin' ora la primitiva lor libertà, ed indipendenza total e dal Capitolo ne' sagri uffizi, nel celebrarsi le messe, e negli altri ministe ri ecclesiastici, per cui non si è veduto mai in niuna età, che il corpo degli Eddo madar j abbiu esercitato niun' atto subalterno, e di servitu all'altro de' Cunonici. Onde il dottissimo Relatore sorpreso da tali falsi loro rapporti, a questa cotanto esaggerata osservanza di nove secoli si è unicamente appoggiato, adornandola colla sua nota dottrina, ed erudizione; di modo che avendo con quella dato principio alla Difesa de'RR. Eddomadarj, ha stimato bene anche con essa di terminarla.

Ma siccome facilissima cosa è il sorprendere in materie di puro fatto anche i più savj, e probi Uomini, quante volte con greca temerità si rappresenti loro il falso, o almeno con inciviltà, per imitar la modesta stase degli antichi Romani Giureconsulti, non si esponga loro interamente il vero: così di quella falsamente vantata osservanza dobbiam noi credere, che rimanga nello stesso dottissimo Relatore, come in tutti gli altri, affatto dileguata qualunque mal concepita immagine,quando voglia prendersi gentilmente la briga di riandar le cose da noi già prima, ed ora eziandio distesamente annotate. Imperciocche non mica con semplici equivoche, o dimezzate parziali attestazioni di qualunque fede incapaci, ma colle antiche scritture sistenti in potere degli stessi Eddomadarj, donde ne trasse le notizie il nostro diligentissimo Chioccarello, con gli atri stampati di Alfonso Carasa, co' registri autentici delle visite de nostri Arcivescovi, colle Costituzioni poste in istampa del nostro Metropolitann Capitolo, approvate non meno dall'ultimo Sinodo Provinciale, che dalla Santa Sede Appostolica, e con i pubblici Diarj della nostra Cattedrale in tempo non sospetto compolit da' medesimi Eddomadarj; a noi sembra di aver con evidenza provato, che il nome solamente di Eddomadari per molti secoli sin dal nono dopo la morte di S. Attanagio non mai su udito nella medesima Stefania, onde al grande Annibale di Capua non pensarono essi di additar quel Santo per lor fondatore,nè seppero dare della istituzione loro la minima notizia: Che i di loro certi ed immediati ascendenti, e progenitori nacquero nella noltra Cattedrale Stefania, ma in qualità di servienti meri Cherici Confrati della Congregazione del Salvatore, soggetti al Canonico Cimiliarca, ed estranei affatto da tutto il Clero ordinario della medesima Stefania, e della noltra Città; onde non prima dell'anno 1213. conseguirono di aver parte alle esenzioni di esso dalle collette, ad intercession del Capito-10, e per grazia speciale dell' Arcivescovo di quel tempo: Che più di un secolo dopo di questa grazia, anche dopo di essersi già eretta la preiente nuova Cattedrale Angioina, e propriamente nel 1378., in vece di celebrarsi da essi Eddomadari privativamente dentro della medesima la pubblica messa quotidiana col godimento delle molte rendite Attanaliane, si portavano eglino a procurarne la di lei privata celebrazione in altre Chiese con tenue stipendio per soccorrere alla di lor povertà, con tutto che in quel tempo al nativo unico titolo di Cherici Confrati avessero già unito anche l'altro di Eddomadari, che in quel secolo appunto era cominciato ad udirsi: Che siccome niuna pubblica fagra funzione festiva, o funebre può farsi da loro dentro, e suori la Cattedrale senza l'intervento del Canonico Cimiliarca innato lor superiore; così tre sole pubbliche messe, intervenendo l'Eminentissimo Arcivescovo, si possono da essi celebrare per condiscendenza del Capitolo in tutto l'intiero corso dell'anno: E che finalmente, tralasciando il di più, anno eglino servito a' Signori Canonici, prima, e dopo la Bolla di S.Pio V., în qualită subalterna di Assistenti,e di Diaconi; come ancor oggi servono in alcune funzioni a vista di tutto il nostro Comune: oltre all'obbligo loro imposto di assistere senza mercede veruna, fuori della Cattedrale, nella Chiesa Capitolare di S.Restituta in quelle due seste particolari, che vi si celebrano annualmente dal Capitolo.

Con questi satti costanti, ed incapaci di sottoporsi a minima controversia, siccome non potran più certamente i RR. Eddomadar sarsi pregio della cotanto, benchè falsamente, vantata osservanza per nove secoli di un'assoluta pienissima indipendenza dal nostro Metropolitano Capitolo; giac-

## III

chè in ogni anno più volte han sempre dato essi, è futtavia danno, al Pubblico manisesti riscontri della loro subordinazione: così non possono affatto i medesimi conciliare le novelle stranissime favole da essi satte pubblicare in istampa con universal ammirazione, delle due cioè Greca e Latina contemporance antiche nostre Cattedrali, e del primitivo unico indipendente Latino loro Collegio. Per la qual cosa dovrebbero eglino pur finalmente ricredersi di tutte le fantastiche lor pretensioni, e ridevoli affertive, con recarsi ad onore quella sempre offervata lor dipendenza dal Capitolo, per la quale i di loro maggiori divenuti meritevoli d'una continuata benignissima condiscendenza del medesimo, son giunti a conseguire da tempo in tempo quanto di rendite, di emolumenti, e di onorevolezze godono essi presentemento; assinchè il nostro Comune, ormai stanco di più udir cante nuove stranezze, non sia in obbligo di rinfacciar loro con S. Agostino lib. 3. contra Julian. cap. 3.: Mira sunt qua dicitis, nova sunt que dicitis, falsa sunt que dicitis: mira stupemus, nova cavemus, folsa convincimus,

ERRATA

pag. VIII. v. 27. pag. XVI. v. 43. di ammettere in esso

desidererebbero

pag. XIX. v. 35.

agurano

CORRIGE I ammettere fra essi desidererebbero sapere oguriamo

Reverendissimus Dominus D. Bartholomaus Amoruso S. T. Magister, & Curia Neapolitana Examinator Synodalis revident, & reserat. Datum Neapolitana die 24. mensis Aprilis 1754.

Julius Nicolaus Episcopus Arcadiopol. Can. Dep.

EMINENTISSIME PRINCEPS.

Ibrum, cui titulus: Memorie intorno al sito della Chiesa Cattedrale di Napoli, Em. Tua mandante non sine maxima animi jucunditate, serio, attenteque pervolvi, cum in eo & styli elegantia, & alta etuditio, & vera doctrina, eluceant, & contineantur. Sanè cum ex omni parte integer sit, & omnia in eo Catholicae Fidei consonent, & bonis moribus, publica luce donari posse censeo, si Em. Tuae accesserit auxoritas. Datum Neapoli XIV. Kalendas Junias Anno reparatae Salutis CIDIDCCLIV.

E. T. Humillimus, Addictifs. Obsequentis. samulus

Bartholomaeus Amoruso.

Attenta Relatione Domini Revisoris, imprimatur. Datum Neapoli bac die 24. mensis Maii 1754.

Julius Nicolaus Episcopus Arcadiop. Can. Dep.

Rev. D.Ignatius Calcius Professor bujus Regia Universitatis Studiorum revideat, & in scriptis referat. Die 9. mensis Aprelis 1754.

Nicolaus de Rosa Episcopus Put. C. M.

DOMINE.

Ifficile prorsus esse, dum judicio contenditur, in libellis, quibus adversariorum rationes convelluntur, ita se gerere, ut modus usque servetur, dictisque asperioribus abstineatur, satis experientia docet. Hoc vero scriptum: Memorie intorno al sito della Chiesa Cattedrale di Napoli eam rationem causae dicendae adhibuit, ut honestatem, temperantiam, modestiamque prae se se fe ferat ubique; nedum Regiis ju; ribus adversetur. Neap.1x. Kal. Maj. 1754.

Majestati Tuae

Obsequentis. atq: Addictis.

Ignatius Calcius.

Die 24. mensis Maii.

Viso Rescripto suz Regiz Majestatis sub die 22. currentis mensis, & anui, ac relatione sacta per Rev. D. Ignatium Calcium de commissione Rev. Regii Cappellani Majoris przvio ordine przsatz Regiz Majestatis.

Regalis Camera S. Claræ providet, decernit, atque mandat, quod imprimatur cum inferta forma præsentis supplicis libelli, ac approbatione dict Revisoris. Verum in publicatione servetur Reg. Pragm. Hoc suu m, &c.

CASTAGNOLA. FRAGGIANNI. GAETA, PORCINARI.

Reg. fol. 58. a t.

Carulli.

Ill.Marchio Danza Præs. S.R.C. tempore subscriptionis impeditus.

Athonosius.

1841893

Digitized by Google