662433

### STORIA

DEGLI ORDINI REGOLARI

COLLA VITA DE'LORO FONDATORI

Del P. Flaminio Annibali M. Oss.

PRIMA EDIZIONE NAPOLITANA

ACCRESCIUTA DI ALTRE VITE

Dal Canonico Nicola Gangemi

Dedicata

All'Illmo e Rimo Signore ,

D. IGNAZIO FALANGA

Canonico e Rettore del Seminario Urbano,

TOMO I.



NAPOLI MDCCXCVI

Á spese di Nicola Gervasi Calagna*fo e Mercante di Pia*mpe al Gigante di Valazzo 17º3 e 6.

CON APPROVAZIONE

Digitized by Google

Butter But Butter Butter

and the transfer of the expectation of the first

# Illustrissimo e Reverendissimo s 1 G N O R E

El dover uscire da miei Torchi la Religiosissima Opera del P. Flaminio Annibali, che contiene le Vite de Santi, e soprattutto di quelli, che sono

stati gl' Istitutori delle Religioni, opera scritta con precitione, purità di lingua, e quel, che più importa, con unzione di Spirito, a chi debbo intitolarla, se non a VOI, Illustrissimo, e Reverendissimo Signore? Qui vasto campo mi si aprirebbe di tessere il vostro elogio, ma come la vostra modestia si contenta di meritare le lodi, anzicche di riceverle, me ne astengo ben volentieri. Ma qual' elogio in se non contiene l'esser voi uno de' Canonici della nostra Chiesa Metropolitana, e di occupare dopo Alessio Simmaco Mazzocchi lume della Europea Letteratura, del Ganonico Simioli, e di altri valentissimi soggetti , la gelosissima carica di Rettore del Seminario Urbano? Ed infatti chi non sa quanto sia difficile l'arte di educare la gioventù, e di quai lumi ha bisogno uno, che dee formare l'intelletto, e maggiormente il cuore con le politiche, e Cristiane virtù a tanti, e tanti Giovinetti, che dovranno essere tosto, o tardi i depositari della Fede, e dell'illibatissimo Domma della nostra Cri- \*.

Digitized by Google

Cristiana Religione, i Pastori delle Anime, i Ministri de Sacramenti, i Regolatori delle coscienze, i Predicatori delle Evangeliche verità, i Mediatori insomma tra Dio, e l'Uomo? Se dunque voi soste tra tanti, e tanti trascelto per loro Regitore, e guida dall' Eminentissimo nostro Pastore, che dissicilmente s'inganna nella scelta degli Uomini, dir si dee, che in voi in un eminente grado le morali, e le intellettuali virtù si rinvengono.

Essendo dunque così, posso esser io ben contento della presa determinazione, e voi, Illustrissimo, e Reverendissimo Signore, dovete accogliere sotto l'ombra della postra essicacissima protezione me, e l'opera, che vi consacro, disendendola dal mordace dente dell'invidia, e di quelli moderni liberi pensatori, che altra cura non hanno, se non di addentare l'altrui estimazione, e quelle opere di Religione, che mettono nel più chiaro aspetto la dissormità del loro empio sistema, e de loro vizi; nell'atto che baciando ad

V. S. Illustrima e Reverendissima de Sacre Mani, passo a rassegnarmi. Di VS. Illustr, e Reverend.

> Umiliss. ed obbl. servo Nicola Gervasi.

## L'editore a chi legge.

On dee saper discaro al Pubblico I Opera che gli presento, poiche mi lusingo non esservi alcuno a cui rincresce la propria selicità, sentimento di ogni vivente. Di quanto vantaggio sia la lettura delle vite degli uominì virtuosi, ed illustri a modellare la condotta della propria non pud bastintemente dirsi , servendo costoro come esemplari da estrarne ciascuno la copia secondo la sua particolare inclinazione. Le teorie sono eccellenti, ma la pratica persuade molto di più, col dimostrare la facile esecuzione. L' Educazione più imporiosa è quell' dell'esempio: tal fu la condotta del nostro Redentor G. C., e cost promulgò la sua santa e divina Legge, e Li stessa via tennero i suoi veri seguaci, e luminari del Cristianesimo, impegnatissimi ad arrivare alla perfezione vangelica. Le vite, che io ti presento, o lettore, degl'Istitutori degli Ordini Regolari ti agevoleranno la strada della perfezione cristiana, ove ognuno deve aspirare; troverai in qusti la maniera di menare i tuoi giorni inpace, e la tua vita tranquilla; vedrai l' buon Cristiano, il suddito fedele, l'amico del suo prossimo; chi l'ajuta colla prephiera, chi coll'istruirlo, chi col-Li predicazione, e chi mpegnando se stesso per riscatterlo; in somma vedrai tanti indefessi operai, the unitamente s'impegnano alla cultura della mistica vigna del Signore, ed al buon governo delle Società. L'Opra non la dovrai stimare utile per gli allievi de Chiostri per gli asceti, ovvero per gli soli chiesastici; chiunque è ringenerato nella grazia deve aspirare alla vita per fetta, e chi ciò brama, deve proccurarsi i facili mezzi per arrivarci. Troverà in questa il Filosofo il suo pabolo, perche leggera la storia del cuore umano, e vedra sciolta la difficoltà de suoi sofismi, e superate dalla grazia gl'intoppi della carne. Lo Storico, e l'Erudito troveranno materia di lor gusto, e segnatamente i Signori Ecclefiastici, e sagri Oratori potranno aver campo a rinvenire oggetti de loro discorsi, non meno le Signore Monache, ed i Rev. Monaci, e Frati, che oltre di ammirare i loro Fondatori lo.lati per le loro virtù, saranno in istato di vieppiù infervorarsi per sedelmente imitarli.

L' Autore è il P. Flaminio Annibali da Latera Minore Osservante, ben conosciuto per le sue ecclesiassiche erudizioni. Precede l'Opera un discorso preliminare dello stesso con cui si sa un apologia degli Ordini Regolari.

L' Edizione, ch' io intraprendo è arricchita oltre delle vite de primi Anacoreti, come di San Paplo Primo Eremita, di Sant Antonio Aaate, e di S. Pacomio, i quali getterono i fondamenti del Monachismo, della vita del Bi Gerardo Provenzale Istitutore dell'insigne militar Ordine di S. Giovanni di Gertsalemme, detto

og-

oggi de Cavalieri di Malta, non che della vita di altri Fondatori de quali manca l'Edizione di Roma. Le vite suddette si devono al zelo est erudizione del Signor D. Niccola Gangemi Canonico Oppidese, come ancora il discorso sull'eccellenza delle Virtù Monastiche, e sù l'Origine, e Progresso del Monachismo, come della benesica instenza nella civile società, che mai sempre potranno arrecare.

L'Opera sarà divisa in quattro volumi, quantunque io abbia enunciato tre nel manisesto, e ciò per motivo dell'aggiunte, che ho stimato necessario di sare, e ciascuno porterà l'indice infine delle vite, che contiene. I rami non sono 54, come ho detto nel riserito manisesto, ma saranno di numero maggiore, si perchè l'Edizione di Roma manca di molti rami, si per le vite accresciute; questi s'incideranno colla più possibile eleganza, e copiati da più autentici, e ricevuti originali, offinche nell'istruire lo spirito co detti, e colle massime, la fantasia avesse di che appagarsi avendo presente la divota imagine.

L'Edizione sarà, per quanto è possibile, correttissima, non tralasciandosi le più minute ricerche, e diligenze per trovarsi gli errori, soliti ad incontrarsi nelle più stimate edizioni; ma se per avventura ssuggirà qualcheduno l'occhio diligente del correttore, locchè non si spera, sei preguto, o benigno Lettore, stimarlo come un effetto dell'umana debolezza, ed averla come peccato veniale, che si nasconde alle coscienze più delicate; gradisci la mia pietosa intenzione di giovarti, e vivi selice.

## DISCORSO PRELIMINARE

Al Compendio della Storia degli Ordini Regolari,

## APOLOGETICO

Per gli Ordini medesimi.

#### (ESESESESESESE)

HE la professione della vita monastica, . regolare cominciasse nella Chiesa di Gesù Cristo sino dai primi principi della Chiesa medesima, non v'hà, credo io, chi possa con ragione francamente negarlo. Altro infatti ella non effendo, che l'offervanza di alcuni configli, proposti nel Vangelo dal Divino Maestro a quelli, come dicono i Padri, ed i Teologi, che desiderano di menare una vita più perfetta di quella del comun dei Cristiani, dal principio della Chiesa fino a' dì nostri sempre vi sono state persone dell'uno, e dell'altro sesso, le quali, desiderose di tal perfezione, si obbligarono volontariamente ad offervare i detti configli. Sono questi fra gli altri la povertà, la castità, e l'ubbidienza, che per effere di tutti i principali, sono ancora, al dire di S. Tommaso, il costitutivo, e l'essenga della vita religiosa, d'ogni Regolare Istituto.

Sen-



Senza dire pertanto, se i Nazarei, ed altri dell' antico testamento, sossero, o no, veri Religiosi Regolari, parleremo di quelli soli, che tra i Cristiani tali surono veramente per la professione dei detti tre configli, ripetendo che di questi vi surono nei primi anni della Chiesa, nè mai dipoi mancarono in essa, ed aggiungendo, che se tal professione su proposta, e confermata da Gesti Casto eziandio coll'esempio, egli può dirsi per conseguenza della vita monastica autore, e Maestro. E tale appunto lo dice il Grisostomo hom. 17. ad Popul. Antioch. ove dando ai Monaci il nome di Filosofi, soggiunge: Tanti est Philosophia a Chriminitroducta.

Alcuni Padri, molti Sommi Bontefici, vari Concili, ed un gran numero di Scrittori, hanno riconosciuti per Fondatori della vita monastica i Santi Appostoli, perchè furono i primi a professare la nuova Filosofia, portata da Cristo al mondo, ignora prima a tutti i sapienti del Gentilesimo, e scrivendo S. Girolamo ad Eustoch. de Custod. Vinginit. che dei Monaci Anacoreti Princeps Joannes Baptista fuit , intendono, che il Santo Precursore, ed altri ancora più antichi di lui, fossero l'ombra, e la figura della vita monacale, e che questa a tempo degli Apostoli soltane to ricevesse il suo compimento. E ciò particolarmente da San Marco Evangelista, che avendo fondata la Chiefa di Alessandria colla conversione alla Fede di Gest Cristo d'innumerabili persone, molte di queste si proposero subito di ofservare, oltre i precetti, anthe .

che i configli Evangelici, poichè, spagliandofi dei loro beni, ed abbandonando, per non più vederli, il Padre, la Madre, la Moglie, i Figli, i Fratelli, le Sozelle, i Parenti, e gli Amici, fi ritirarono nella folitudine, dove attendevano al canto degl' Inni, e dei Salmi, alla lettura, e meditazione della Sacra Scrittura, al digiuno, al filenzio, alla pratica di tutte le altre virtà, e nel fettimo giorno, uscendo dalle proprie celle, fi radunavano in un luogo, dove affisevano alle conferenze, e partecipavano dei Divini Miferi.

Erano questi i Terapeuti, dei quali parla, Filone de Vit. Contemplat. Iodandoli altrumente, perchè li credeva Giudei, come era egli, quandochè dal Giudaismo erano passati al Cristianesmo, come dicono Eusebio, e S. Girolamo, che con Cassiano, sozomeno, ed altri Padri, e Scrittori, ce li additano non solo come Cristiani, ma ancora come primi disegnatori dei Monasteri. Questi antichi Solitari surono dipoi chiamati indistintamente anche Asceti, per la qual ragione S. Bassio intitolò Ascetici il suo Trattato dell' Istituzione dei Monaci, ed essi surono altresì quelli, dai quali son una continua successione discesero i Monaci, che secondo S. Attanzsio travavansi in Egitto nel art. ed abitavono etto, o dieci al più per Monastero.

Segue da cià, the S. Paolo, detto Primo Eremitarper antonomafia, S. Antonio, ed alpri loro contemporanei, furono i propagatori, e non gli antori, come

me alcuni pensano, del Monachismo, incominciato dai tempi degli 'Appostoli, e continuato senza interruzione per li primi due secoli della Chiesa fino ai Santi medefimi. Ed invero il citato S. Atanasio ci dice nella Vita appunto di S. Antonio, che il Santo giovane, allorche verso 252, lasciò la casa, e la patria per darsi tutto a Dio, andò a trovare un vecchio, il quale nella sua gioventù si era fatto Monaco, e viveva in un Monastero non molto lontano della stessa patria. e vi andò a fine di apprender da lui le istruzioni neceffarie per la vita monacale. Anzi aggiugne il S. Dottore, che sebbene i Monasteri non fossero allora molto frequenti nell' Egitto, ve n'erano però diversi, e che S. Antonio li visitava sovente, per imitare quei Monaci, che più vedeva risplendere in qualche genere di virtù.

Egli poi divenuto Abate, e Maestro di altri, accrebbe maravigliosamente, anche per mezzo dei suoi discepoli, il numero dei Monaci, e dei Monasteri, che furono fondati nello stesso Egitto, nella Tebaide, nella Nitria, nella Scizia, nella Libia, nella Palesti, na, nella Soria, nell'Armenia, nell'Arabia ed in altre parti, senza parlare delle Laure, nelle quali vivevano in celle distinte, e separate innumerabili Monaci Anacoreti, Di questi propagatori del Monachismo, e dei Monasteri nell'Oriente, oltre S. Antonio Abate, i principali surono i Macari, gl'Ilarioni, i Palemoni, i Pacomi, gli Apolloni, i Pasnuzi, ed altri, che veder si possono nelle Vite dei Padri, scritte da Palsadio in

in Hist. Lausiaca, e nell'opere dei Santi Atanasio, Girolamo, Grisostomo, Giovanni Climaco, e di Cassiano, i quali con Sozomeno lib. 6. ci dicono ancora quanto a tempo loro i Monasteri sossero frequenti, e quanto ripieni sossero di abitatori.

Gi fa sapere sra gli altri S. Girolamo, che andando egli per i deserti della Tebaide, trovò in una sola
eittà di questa Provincia non meno di dieci mila Monaci, e di venti mila Monache, e si sà che alcuni di
quegli antichi Padri governarono nel tempo stesso più
Monasterj, e surono Superiori anche di più migliaja
di Monaci. Uno di questi, al dire di Eraclide, sù il
surriferito S. Apollonio, il quale nella dessa Tebaide
su Padre di cinque mila Monaci, e nel solo monte di
Nitria, non molto distante dalla Città d'Alessandria,
a detto dello stesso Eraclide, vi erano più di cinquecento Monasterj, uno vicino all'altro, tutti governati
da un solo Superiore, cosa che dipoi su vietata nel
1215, dal IV. Concilio Lateranense, ordinando che un
Abate non possa governare più di un Monastero.

Di questa moltiplicazione, e moltiplicità di Monaci sa testimonianza ancora S. Agostino de morib. Eccl. Cath. lib. 1. cap. 31. così parlando ai Manichei; Quis enim nescit summe continentia hominum Christianorum multitudinem per totum orbem in dies maigis mapisque disfundi, & in Oriente maxime, atque Egypto, quod vos nullo modo latere potest? Lo stesso asserna S. Giovanni Grisostomo hom. 8. in Matth. num. 5. dicendo: Non ita celum splendidum est vario

3 illos

illo stellarum choro, ut Egypti solitudo, que undique nobis exhibet tabernacala Monachorum; e nell'Omilia 33. alias 34. torna à dire: Testisicantur illud chorè Monachorum, qui ubique plantati sunt, & non modo habitatam terram, sed & non habitatam expurgarunt. Una tal moltiplicazione su fatta nell'Oriente per opera in particolare del gran S. Basilio, il quale fondò moltissimi Monasteri, e circa l'anno 363, scrisse le Regole pe' Monaci cost tanta sapienza, e discrezione, che seppe unire insieme gli esercizi degli Anacoreti con quelli dei Cenobiti.

Mentre com il Monachismo si propagava nelle parfi Orientali, cominciò a flabilirfi ancora nell'Occidente, come nella Francia per opera di S. Martino, Vescovo di Tours, e di altri, nell'Italia, in Roma stessa, dove l'introdtisse S. Atamasio, qua portatosi per implorare ajuto dall'autorità del fommo Pontefice & Giulio I. contra le perfecuzioni degli Arriani: S. Eusebro lo stabili in Vercelli, dove era Vescove, e S. Ambrogio ne istitul una Congregazione in Milano con fondarvi nel 380. un Monastero, essendovene già un altro istituito da San Simpliciano, prima Abate del suo Monastero, e poi successore del medesimo S. Ambrogio in quel Vescovato. A S. Simpliciano il S. Attivescovo invid S. Agostino appena si convertì, e da questo Monastero di San Simpliciano il S. Dottore trasferì poi il Monachismo nell'Affrica nel 397. cominciando a vivere con alcuni Eremiti vicino a Tagaste sua patria, e poi, fatto Vescovo d'Ippona, prefcrifscrisse nel 395, ai Cherici il modo di vivere in comune, istituendo così l'Ordine dei Canonici Regolari, da lui denominati.

In questo medesimo tempo S. Onorato sondò i Monaci Lirinesi nell'Mola di Lerino, ora detta S. Onorato, quindi si empli di Monaci anche l'Isola Capraja, situata nel mare mediterraneo, tra la Corsica, e la Toscana: e si aumentò il Monachismo in tutte le parti dell'Europa per mezzo di S. Cesario Arelatense, di S. Equizio, di S. Colombano, e di altri uomini santissimi, onde scrisse, come udimmo, S. Agostino, che l'Istituto monacale si andava dissondendo per sutto il mondo.

Dal detto fin qui brevemente dei primi antichi Monaci, con aver taciuto tant'altri, diversi di specie, e d'Istituto, per i vari modi di vivere, che professavano, bastantemente rilevar si puote la stravaganza di certi capi torbidi del nostro secolo, i quali pretendendo, con quell'autorità che non hanno, di restituire nella Chiefa l'antica disciplina, disapprovano una cosa di tanta antica istituzione, mordono quai rabbiosi cani gli Ordini Regolari, e condannandone le regole, e le pie cofumanze, perfeguitano gl'individui, che li compongono. Mascherati costoro sotto la finta larva di zelanti, con cui nascondono ai meno cauti la propria empietà, e miscredenza, come fecero sempre tutti gli Eretici, e Novatori, sfogano l'amara bile, che rode loro le viscere, e spiegano il mal talento, e l'animo viperino, che chiudono in petto contro la Chiesa Cattolica, e contro i Ministri, che la reggono, e la die fendono. Anzi tanto maggiormente s'infuriano contro di questi, quanto più addetti li veggono, ed attaccati quai buoni figli alla Chiesa loro Madre, ed abili, ed impegnati li conoscono a difendere la di lei autorità, che essi Novatori, ignoranti, ed insolenti, hanno giurato, e si sforzano o di togliere assatto, o di scemare.

Questo è stato sempre il motivo, per cui gli Eretici d'ogni età, contro i regolari hanno digrignati più i denti, e quai veri mastini dati più urli, avventati più morsi, come dice il celebre P. Segneri nel Panegirico in lode degli Ordini Regolari, e vomitata più stomacosa la bava dei loro inchiostri, e questi procurano oggi d'imitare i nuovi Riformatori. Vorrebbero costoro veder la Chiesa di Gesà Cristo odiata, ed abborrita da tutti, perchè odiata, ed abborrita da essi, esposta all'insolenze di altri, perchè agitata empiamente dalle loro lingue, e penne sagrileghe, senza che vi fosse chi si armasse dello zelo di Dio per disenderla, combattendo per essa, e ribattendo i loro colpi maligni . Ridendosi questi empj, superbi, e temerarj, delle promesse fatte da Cristo alla sua Sposa, con averla afficurata di affisterla sempre in maniera, che mai le porte dell'Inferno prevaluto avrebbero contro di lei, si danno l'aria di Maestri del Popolo di Dio, si persuadono di poter prevalere colle loro massime, e come già quelli dei tempi di S. Agostino. Se videntes non Solum jacant, Sed & a Christo illuminatos videri volunt, sunt autem Heretici.

In-

Înfatti riputandosi i soli dotti, ed illuminați ; disprezzano tutti quelli, che sentono diversimente da loro, i Pastori stessi, anche supremi della Chiesa, è le persone più saggie, e più pie, che in essa fioriscono, ed hanno fiorito anche da qualche secolo in qua nella medesima. Come se la verità, che non conoscono, e la vera Teologia, che mai appresero, fosse uscita contro le promesse di Cristo dall'unica vera Chiesa, da lui istituita, e passata fosse nella loro combricola, pretendono infolentemente, che ognuno a loro unir si debba nei sentimenti, e negli attentati per essete veto fedele, e conseguire l'eterna felicità, se pur l'ammettono, gridando colle voci di tutti i Settari, Nos Sequimini, sectam nostram tenete; si vultis beate vivere. Per sedurre i semplici, è dilatare le proprie novità, spacciano di zelare la pura dottrina, è la disciplina antica della Chiesa, mentre ribellandosi contro al di lei Capo, e Pastore Supremo, introducono quai vere volpi nel campo di essa il fuoco della ribellione. e dello scisma, che distrugge la carità, e cagiona infiniti danni a chi attaccar si lascia da questo suoco.

Quasiche fossero eglino i padroni del mondo, o per essi soli Iddio creato l'avesse, esclamano di continuo, che le truppe straniere, così piacendo loro di chiamare i Regolari, per renderli odiosi, e spregevoli, benche molti di questi siano loro stretti parenti, e congiunti di sangue, e quasi tutti nati nella stessa loro Patria, e Provincia, hanno mutata l'antica faccia della la Chiesa, con introdurvi mille nuove pratiche di di-

VC-

vozione, da essi novatori tolte via, perchè nel tribus nale della loro irreligione, ed ignoranza giudicate vanne, e superstiziose. Altro non hanno in bocca questi sanatici susurroni, che disciplina antica, e purità di dottrina, e predicando, come già Lutero, ed altri simili, che Dio adorar si deve in ispirito, e verità, escludono il culto esteriore, che gli si deve, facendo guerra ai Santi, alle loro seste, alle loro Reliquie, alle loro Immagini, ai loro Altari, alle Sacre Vergini, ai Regolari tutti, ed a quanto v'ha di più religioso, e di venerabile tra i Cattolici, ssorzandosi di farsi credere per queste medesime azioni empie, e scellerate, gente di soda pietà, e di religione incorrotta.

Buon per noi, che sappiamo essere stata questa l'arte di tutti gli Eretici, e Seduttori, i quali appunto per questa ragione sono quei lupi rapaci, che secondo la predizione del Salvatore venir doveano ad assalirci coperti di pelle di pecora, perchè sotto specie di religione, e di zelo dar doveano l'assalto alla sede, alla morale, ed alla disciplina della Chiesa, come veggiamo sarsi dai nuovi dottori, i quali mentre si singono veri divoti, e zelanti, mostrano coll'opere di non avere alcuna divozione. Ma buono ancora per noi, che lo stesso Redentore ci avvertì di guardarci da costoro, e per non lasciarci sorprendere, ed ingannare dalla loro ipocrissa, ci additò anche i segni sicuri per conoscersi, dicendoci: A frustibus corum cognoscetis cos, cioè dalle loro operazioni.

I frutti degli odierni Novatori. sono, come si è

videtto la ribellique alla Chiefa Romana. Madre . e Maestra di tutte, e dal di lei Capo visibile, Vicario di Gesù Cristo. Sono il disprezzo che fanno di questi. e di tanvi fantiffimi, e dottiffimi Vescovi, che reggono tuttavia e reffero per alcuni fecoli indietro le rispettive diocefi, riputandofi, fuperbi, di loro tutti più ze-Itmti, e sapienti, come di tanti illustri Teologi, e Dottori si stimano, temerari, più eruditi, e più dotti. Sono la persecuzione della pietà, della divozione, della gente consecrata a Dio, la rapina dei beni, ed arredi delle Chiefe, e di altri hoghi pii, la scemamento del culto di Dio, e dei Santi, e per essere simili ai Protestanti, dei suffragi, eziandio del Purgatorio, e dei Sacramenti. In far poi queste cose orrende, commettono le violenze le più crudeli e perturbano la pace, e la tranquillità dei popoli, e contra ogni giustizia cagionano mille disordini, e stonvolgimenti nelle Città, nelle Provincie, e negli Stati, con mettere a ripentaglio anche la felicità, e ficurezza dei Principi, la quale molto dipende dal mantenere nei sudditi la fede Cattolica, la pietà, e la divozione.

Quello però che meglio, e più chiaramente li dichiara animati dallo spirito di Gioviniano, di Vigilanzio, di Viclesso, di Lutero, di Calvino, e dei loro discepoli, è l'odio che portano al celibato, e la persecuzione, che fanno, come ora diceva, a chi lo professa, avvertendoci San Girolamo, esser cosa dissicile il trovare un Eretico, il quale ami la castità. E ben si vede in quelli degli ultimi tempi, i quali appena vol-

voltarono le spalle alla Chiesa Cattolica; che subite intimarono il bando anche alle persone celibi, e ne distrussero i Chiostri in guisa tale, che ancora per questi i paesi dei Cattolici ora si distinguono da quelli dei Protestanti, e di altri Settari. Dice S. Agostino in Pfalm. 133, che i Donatisti deridevano anche il nome di Monaco, e per questo insultavano i Cattolici, tra i quali era in uso, e venerabile. Gontra Petiliano poi lib. 3. cap. 40. scrive di quest' Eretico, che non la perdono neppure a lui medesimo; dicendo: Perrexit ore maledico in vituperationem Monasteriorum, & Monachorum, arguens etiam me, quod hoc genus vite a me fuerit institutum. Quindi il Venerabile Cardinal Bellarmino dopo aver offervato in Praf. de Monachis. che i nemici e persecutori della Chiesa, sono insieme nemici, e persecutori dei Regolari, così egregiamente conchiude: Intelligi profecto facile potest; .ita causam Monachorum cum Ecclesiae causa esse conjunctam, ut nemo unquam Ecclefiæ hostis fuerit; qui non bellum eodem tempore Monachis indixerit

Ma questa persecuzione non solo mette in vista l'empietà dei moderni risormatori, ma ancora la los ro somma ignoranza, poichè mostrano con perseguitare i Regolari di non avere neppur letta la Storia Ecclesiastica, in cui presumono di essere sopra tutti versati, ed eruditi. Se letta l'avessero, saprebbero questi inquieti il bene grande satto in ogni tempo dai Regolari alla Chiesa, alle Provincie, ai Regni, alle nazioni, e popoli intieti. " Chi converti la Francia alla

" Fe-

5, Fede ,, dice il Segneri nel citato Panegirico ,, se " non Remigio? Chi la Svevia, fuorche Martino? Chi " la Tessandria, suorche Lamberto? Chi l'Inghilterra, " fuorche Agostino? Chi la Frisia, fuorche Vilfrido?, " Chi la Germania, se non Bonifazio, e Lugdero? Chi " la Saffonia, se non Suitberto, e Villebrordo? Chi la , Boemia, se non Cirillo, e Metodio? Chi la Dacia, , se non Ascario? Chi la Pomerania, se non Ottone? ,, Chi la Vandalia, se non Vicellino? Chi la Pannonia. " chi i Russi, chi i Lituani, chi i Moscoviti, e chi ", massimamente i Pollacchi, fuorchè Adalberto? Que-" sti, che fur tutti di Ordine Monacale, questi fur ,, quei, che sottentrarono animosamente agli Apostoli , nella travagliosa conquista dell' universo ,; E poco dopo ripiglia il Panegirista: " Non voglio ora favel-" lare dell' Ibernia, convertita già da un Canonico Re-", golare, qual fu Patrizio; non della Tartaria, di cui " fe ne dee tanto agli Allievi del gran Domenico, non ,, della Persia, di cui se ne riconosce tanto dai Figliuo-", li del gran Francesco. Dite: Tutto l'acquisto del ,, Mondo nuovo, quant'egli è grande, non è gloria de; " Mendicanti? Che se qualche onore hà recato ancora n alla Chiesa il ricevere Ambasciadori sin dagli ultimi ,, termini della terra, dal Giappone già sconosciuto, , dalla Cina già innaccessibile, è stato pur ciò fatica " della mia minima Compagnia di Gesti, la quale se ,, meno adulta di età, e se men fiorita di numero ha , oprato tanto, che avranno fatto tutti insieme tanti " Ordini più popolati, più antichi, più riguardevoli, , che

" che son quegli, i quali a guisa di eserciti veterani, " sono a lei stati e d'incitamento, e d'esempio alle ", belle imprese "? Così il P. Sagneri, che quindi soggiunge:

" Mirate pure quanto ha la Chiesa o di aplendido. , o di eminente, che io tosto dimostrerovvi doversi , più di cisscan altro a persone dai Chiostri. E prima, , certa cofa è che degli Otto principali Dottori, quat-,, tro Greci, e quattro Latini, non se fur Religiosi " meno di fei; tre dei Greci, che sur Basilio, Nazi-, anzeno, e Grisostomo; tre dei Latini, che sur Gre-, gorio, Girolamo, ed Agostino,. Dopo queste, ed altre molte cose, che veder si possono da chi vuole mel lodato Panegirico, segue a dire l'eruditissimo Oratore: "Freme l'Eresia nel vedere, che quante , volte ella le tornata a ritentar la battaglia, altret-, tante al fine sconsitta, e stata necessitata a cedere , il campo, ed a rifuggiarsi negli Abissi. Ma chi , fra tutti furono, chi, o i più accorti in iscoprir-" la , o i più animosi in opporsele, o i più felici n in abbatterla, se non gli nomini Religiosi? E'nota , sì, ma dignissima offervazione, che ad ogni nuova , Setta di Eretici, la qual sorse ad impugnare la Chiesa, , sorse all'incontro a sostenere la Chiesa una nuova fa-" miglia di Regolari ; quafiche queste fossero le mili-,, zie tenute in pronto dal Cielo per sua difesa. E così , con gli Arriani nell' Oriente spuntaron due Religioni. " quella d'un Antonio in Egitto, e quella d'un Basi-" lio in Cappadocia; e con gli Arriani nell'Occiden-

" in quei luoghi, dov'ella ebbe forte di non trovar-" ne veruno, o pur ebbe potere di scacciarli tutti, " quivi ella sempre imperverso, quivi vinse, quivi

" trion-

, trionfo, e quivi giunse a stabilir più durevole il , principato ,. E per questa ragione appunto, dobbiamo credere, che anche i moderni novatori, sacciano ogni sforzo per liberarsi dai Regolari, acciocchè, voglio dire, non si oppongano alle loro massime detestabili, e ne impediscano i progressi,

In fine mette egli in vista quei moltissimi Regolari, che meglio di quanti altri mai furono, illustrarono la Teologia, e la Canonica; e più fedelmente interpretarono la Sacra Scrittura, e paffando alle dignità Ecclesiastiche, occupate dai Religiosi, viene ad esprimersi con questi termini: " Certo si è, che ove tutte " confiderar noi vogliamo le Prelature Ecclesiastiche " ancor più eccelle, noi scorgeremo, che di rado es-, se vennero esercitate con maggiore innocenza, e con , maggior zelo, che quando furono in mano d'uomi-" ni eletti tra professori della claustrale umiltà. E co-, sì prima apparisce chiaro nei Vescovi, tra quali " pochi, massimamente da che comparvero al Mondo n le Religioni, pochi, dico, si leggono fuor dei Chio-", stri da pareggiarsi, attese tutte le doti, a un Basilio, " a un Nisseno, a un Grisostomo, a un Nazianzeno, , a un Epifanio, a un Agostino, a un Fulgenzio, a ", un Martino, a un Malacchia, a un Anselmo, a un " Antonino, e ad altri tali in gran numero, che pas-" farono dalla cocolla monastica alla mitra pastorale " Accenna quindi, e sa vedere, che la maggior parte dei Cardinali, e dei Papi più dotti, e più Santi, asfunti furono ancora essi dagli Ordini Regolari, espo-.. firi

peto, nello stesso Panegirico, stampato con altri in Parma nel 1701, dopo la terza parte del primo tomo dell' Opere del P. Segneri.

Son fieuro, che gli Antimonaei non leggeranno questi elogi, perche fatti ai Regolari da un Gesuita, e perchè eglino fono di quelli, che vanno in cerca, e leggono con avidità quei libri folamente, nei quali da qualcuño del loro spirito, e del loro gusto moderno. i Regolari fono lacerati, e mal dipinti, fecondo la congiura fatta dai partitanti . Ma fe legger non vogliono il Panegirico del P. Segneri, dove le dette cose riferite sono in compendio, ed accennate, leggano la Storia della Chiefa, e delle nazioni, in cui fono riferite diffusamente, e vedranno nei luoghi, e tempi rispettivi la verità di quanto il celebre Oratore espone, e racconta. Vedranno altresì gli Spedali, ed altri moltissimi luoghi pii fondati dai Regolari per ajuto, e follievo dei bisognosi, e dei poveri; le arti, ed altro da essi inventato per benefizio dei popoli ; le scienze da essi ripulite, e perfezionate per utile del pubblico; i terreni da essi ingentiliti, resi colti, e fruttiferi con vantaggio, e profitto delle società, e delle nazioni, fabbricandovi ancora Castelli, e rendendoli abitabili. quali prima non erano. Vedranno i sussidi, ed i soccorfi prestati sovente ai Principi dai Regolari fedelisfimi, colle proprie facoltà, e talvolta ancora colla opera personale, nelle guerre, ed in altre urgenze, e bisogni. Vedranno quanto alcuni di essi faticarono per ſe∽

#### DISCORSO

\* wyiii

sedare le nimicizie, e le discordie, non solo nelle famiglie, e tra le persone private; ma nelle stesse Corti dei Principi, nelle Città, nelle Provincie, e nei Regni, estinguendovi gli odj intestini, e le contumaci fazioni, che turbavano la pubblica pace, con rendere mal sicure le vie, le sostanze, e la vita stessa depli abitanti, e facendovi rinascere la aranquillità, la ficurezza, la quiete. Vedranno a quante Case cariche di figli sono stati i Regolari di sollievo, e di utilità, son ammettere alcuni di questi nei loro Chiostri, onde i rimasti nel secolo mantener poterono intatto, ed accrescere ancora il patrimonio paterno, e molti di quei ricevuti alla Religione, educati quivi nel timor di Dio, e nelle scienze, aggiungere al parentado tutto golla fantità, e colla dottrina, come spesso è accaduto, ed accade, nuovo lustro, ed onore.

Queste cose tutte si leggono melle. Storie, che i moderni eruditi, e sapienti del secolo, neppur, come ho ridetto, videro mai, e si leggono eziandio raccolte, e riportate ultimamente in alcuni libri, composti dagli amanti della Chiesa, e della verità. Quivi ancora si legge che moltissimi Regolari in tempo di qualche peste, sia più Città, e luoghi esposero la propria vita, sacrificandola per assistere negli Spedali, e Lazzaretti ai loro prossimi, e concittadini, attaccati dal mal cantaggioso, e parimente si legge, che varie samiglie, ed anche intere Città, e popolazioni essi ssamarono in tempo di carestia, alimentandole colle sontanze dei propri loro Conventi, e Monasteri. Si lego

ge, che tutti i Regolari dispensano quotidianamente a mendichi molte limofine, ed a molte famiglie fomminifirano il fostentamento con i continui guadagni, che loro danno per li lavori, ed opere manuali, fatte pe li Conventi, e Monasteri medesimi. Si sa, che quasi tutti i Regolari esercitano l'ospitalità con i forestieri. e viandanti, affiftono ai popoli, e giovano loro dall. Altare, dal Confessionale, e dal Pulpito, massimamente nei paesi piccoli, prestandosi ad ogni loro istanza, e bisogno spirituale e nell'altrui, e nelle proprie Chiefe, mantenute, ed uffiziate con quell'ordine, e splendore, che falta agli occhi di tutti. Si sa quanto fi grande il numero dei Regolari ascritti fra i Santi, che mentre vissero qui in terra edificarono il mondo co'loro esempj, estirpandone i vizj, e risiorir facendovi le virtù, ed ora gloriofi in Cielo, fono i difensori, la gloria, e l'ornamento più bello, non folo degli Ordi ni loro, ma ancora delle Famiglie, delle Città, e delle Monarchie stesse, che o colla nascita, o colla morte preziosa illustrarono. E' noto, che alcuni di essi di continuo s'impiegano per educare la gioventù nella pietà, e nelle lettere, altri in affistere indefessi alla cura degl' Infermi, altri in ajutarli nell'agonie, e nell' ore estreme della vita, ed altri in riscattare eziandio dalle mani dei barbari i fedeli, con dare anche, occorrendo, se stessi per la redenzione di questi. Tali fono i beni, che i Regolari hanno fatto, e fanno tuttavia continuamente nel mondo, senza dire delle Misfioni, che con tanto loro incomodo fanno anche a dì no-

nostri in molte parti dell' America, nella Cina, nella Persia, nell' Egitto, nella Palestina, ed in altri luoghi degli Infedeli, dove e convertono di questi alla nostra S. Fede, e confermano in esta i Catrolici, che colà si troyano, con somministrar loro i Sacramenti, la divina parola, ed altri ajuti opportuni. Quindi tacerè le tant' opere virtuose, le pubbliche, e le private orazioni, che fanno ogni giorno all' ore debite, e di notete ancora, supplendo così in dare a Dio in ogni tempo il dovuto culto, per gli altri Cristiani, occupati, e distratti negli affari, e cure del secolo, e tirando colle loro preghiere sopra i particolari, ed i loro interessi, sopra le Città, e sopra i Regni le celesti benedizioni, come già Mosè, orando sul monte, otteneva 'agl' Israeliti vantaggi, e vittorie, allorchè nel deserto combattevano contro i nemici.

Io però mi avveggo di aver seguitato troppo il P. Segneri in fare il Panegirista, ma non me ne pento, avendolo fatto colla scorta, e sul fondamento della Storia, e della verità, la quale vorrebbe altrest, che aggiungessi ancora la conservazione delle Biblioteche, degli archivi, degli antichi codici, e di altri preziosi monumenti, della lezione dei vetusti caratteri, dell'uso della singua latina, ed altre molte cose, delle quali se ne deve tutto il merito ai Regolari, come parimente del canto Ecclesiastico, della liturgia, e di molti riti, e costumanze della Chiesa, Queste, dico, ed altre cose potrei aggiungere, se non temessi di annoiare il Lettore colla lunghezza. Se qualcuno dei miseredena ti

ti Antimonaci rispondesse, che i Regolari d'oggidì non fono fimili ai già paffati, perchè i nostri sono troppi, ed inutili, io gli direi primieramente inquanto al numero dei presenti, effer questo affai minore di quello degli antichi. Udimmo già da S. Girolamo, che a suo tempo egli stesso trovô in una sola Città dieci mila Monaci, e venti mila Monache, il qual numero non fi trova ficuramente in alcun paese dei tempi nostri, come neppur si troverà adesso un monte, in cui vi siano cinquecento Monasteri; uno vicino all'altro, quanti ve n' erano, ficcome parimente abbiamo udito, in quello di Nitria. Non solo il numero degl' individui, che abbracciavano la vita Monastica, era maggiore anticamente di quello sia a di nostri, ma ancora il numero delle Regole, che allora si professavano, poichè tanto nelle parti Orientali, che nelle Occidentali erano queste molte, e diverse prima di S. Basilio, e di S. Benedetto . Le Regole di questi due Santi, uno detto perciò Patriarca dei Monaci dell'Oriente, e l'altro dei Monaci dell' Occidente prevalsero a tutte le altre, che da diversi erano state scritte, ed offervate prima di essi, onde unendo alla Basiliana, ed alla Benedettina quella di S. Agostino, e quella di S. Francesco, ora non fono che quattro Regole, le quali da tutti i Regolari odierni rispettivamente si professano, essendo queste come quattro fonti, dai quali hanno attinte le acque tutti quelli, che dopo S. Basilio, S. Benedetto, S. Agostino, e S. Francesco fondarono le Religioni.

Inquanto al non effere gli odierni fimili agli anti-

### exli DISCORSO

chi Monaci, domanderò ai moderni saecenti, se hanno essi veduti quei d'assora, come vedono i presenti. Se dicono di no, come dir debbono, faggiungero, che il loro giudizio è capriccioso, e contrario all'esperiene za, la quale ci fa sapere, che gli uomini sono statè sempre gli stessi, deboli, cioè, e soggetti alle medesis me infermità, e paffioni. Ancora di quegli antichia oltre i Cenobiti, ed Anacoreti, vi era la terza specie: di Monaci, detti Remoboti, i quali andavano yagando da un paese all'altro, vivevano a modo loro, e: non professivano che in apparenza la vita religiosa, giusta la descrizione, che dei medesimi ci fanno S. Girolamo nella citata epistola ad Eustoch. e Cassiano nella Collazione 18. cap. 17. Degli stessi Cenobiti, est Anacoreri', non tutti erano Santi, perchè non tutti erano animati dal medefimo spirito. Nei principi di alcuni degli Ordini stessi attualmente esistenti, anche illustri, e santissimi, vi furono dei disordini . cagionasti dai falsi Fratelli, che vivevano fra tanti buoni ; come accade ancora presentemente. Nè ciò recar deve maraviglia, perche sono Società di uomini, e non di Angieli, e 'perche una gran parte anche di questit si ribello nello stesso Cielo, e su precipitata nell'Inferno, e perché finalmente ciò accadde eziandio non folo nella famiglia di Giacobbe, di Davidde, e di altri Santi- ma nello stesso Collegio Apostolico, che era la scuola di Gest Cristo'. Sia però vero quanto degli odierni Regolari penfano, e dicono i riformatori, paragonando questi cogli antichi Monaci, io ripiglierò, che

che se debbono abborissi, e togliersi via i presenti, perchè dissimili dai primitivi, bisognerà dissassi anche degli odierni Cristiani, perchè questi non vivono più, come quelli, della massa comune, perchè non hanno più nè lo spirito, nè il servore, nè i costumi di que le li. Se abolir si debbono i Regolari presenti per la dissimiglianza, che passa tra essi, ed i vetusti, rilevata dall'occhio maligno degli Antimonaci, che si fara dell'odierno Clero secolare Pistojese, che per autorità dell'erudito antiquario, regolatore della combricola, fregiato a di nostri di siocchi, di siocchetti, e di altre ridicole insegne, discorda, e differisce anche nel vestire, per accennar questo solo, non dico dal Clero antico, ma ancora da quello dell'altro jeri di quella Chiesa?

Lo stesso espo-popolo, il quale presume di essere il più versato nella lezione degli antichi Padri, e della storia d'ogni tempo, è egli simile nella condotta a santi santissimi Vescovi, che siorirono mai sempre in tutte le parti del mondo Cattolico ? Egli, umilissimo, dirà di sì, anzi pretenderà di esser migliore di molti di essi, e qualche cosa anche di più, poichè si stima di loro più dotto, più avveduto, più zelante, e più santo, capace di rilevare le loro mancanze, di correggerne le negligenze, e ripararle. Ma questa sola presunzione, superba, e temeraria, basta, senza diraltro, per farci capire, ch'egli è vuoto assutto dello spirito di Dio, e di tanti santissimi Presati, i quali collo zelo, colla santisà, e colla dottrina illustrarono

la Chiesa, e diverso per conseguenza da loro nei sentimmenti e nelle operazioni. E' egli ubbidiente a chi deve, mortificato, penisente, alieno dalle delizie, e dalle Corti, come furono questi, e come comandono i Canoni? E'egli amante dei Regolari, come sono stasi tutti i migliori Vescovi, i quali, siccome dimostrano i fatti d'ogni tempo, e moltissimi autori, di ess. fecero sempre gran conto, e cercarono di promuoverli, ed accrescerli, fabbricando a proprie spese Tempj, e Conventi, perche vi abitassero? Se si reputa più di essi, e di essere la lucerna della Chiesa, ed il Sale della Terra, si dà chiaramente a conoscere similissimo al Vescovo di Laodicea, cui per S. Giovanni disse Ide dio nell' Apocalisse: Dicis, quod dives sum, & locue pletatus, & nullius egeo; & nescis, quia tu es miser. miserabilis, & pauper, & cecus, & nudus.

E per questo, che dovrà farsi di lui, rimirato cos me l'abbominazione stante nel luogo santo, cioè in mezo zo alla Chiesa, e divenuto lo scandolo di tutti i Cato tolici, che lo tengono per un vero lupo, il quale con certe studiate apparenze assetta di passare per agnelo? Secondo i suoi principi, bisognera prenderio di miora, ed insequirlo, e con più ragione, e per un motivo più forte di quello, per cui pensa egli di potere a man salva persequitare i Regolari; perchè se questi meritano d'essera perseguitati, perchè inutili, e dissimili dagli antichi, ciò assai più merita egli per essere pregiudiziale, e dannoso non solo alsa Chiesa, alla quale sa guerra, volendola risormare, come Lutero,

ma

ma ancora alla società civile, mettendola in disordine e in iscompiglio colle sue innovazioni, e per effere di tutti i buoni Vescovi il mostro. Se egli è simile, come ho detto, al Vescovo di Laodicea, e non farà penitenza , si aspetti ancora di lui il castigo , minacciatogli nel citato luogo dallo stesso Dio nella persona di questi, dicendogli: Incipiam te evomere ex ore meo . Colla solita sua umiltà farisaica vorrà spacciarsi tutta. via per utile, e necessario al gregge di Gesà Cristo, che cerca di passere con dottrine nuove, e pellegrine . e si querelera di me, e di tutti quelli, che dalle sue proprie azioni lo giudicano per quel che ora diceva. Ma alla sua gran mente è ignoto, per quanto si vede, che la superbia, figlia primogenita dell'ignoranza, accieca, e gonfia, come fà in lui, che cieco, ed orgoglioso reputa se stesso più di tutti i Vescovi, più di tutti i Papi, e più di molti Concilj, i quali approvarono gli Ordini Regolari, stimati perciò, e riveriti dalla Chiesa, dai popoli, e dai Principi, che avendoli benignamente accolti nei loro Stati , ve li mantengono ancora con amore, e con venerazione.

Dirà, che qualcuno di quest' ultimi non li rimira più con quell'occhio di prima, e che molti anche del popolo ora non li riguardano con quell' amore, e stima d'una volta, ma sapendosi da qual parte sia provenuta questa mutazione, e chi l'abbia consmille arti procurata, dobbiamo dir sempre, che i nemici dei Regolari sono i soli increduli d'oggidì. Questi son quelli, che li spacciano per inutili, e per sarli creder tali, proi-

Digitized by Google

#### IDISCORSO

Merentiavere pei efercizi spirituali, che deridono, le prentiavere nei fadeli la pierà, e la divozione il insefegnare la dottrina vera, che è quella della fola Chiene fa Cattolica Romana, il confessare eziandio, ed il cer lebrare le Messe, è i divini ussizi nelle proprie Chiese comandando loro di tenerle chiuse, e di levarne, via le sacre Immagini, e gli Altari. Questi son quelli, che non cessano di gracchiare, che i Regolari odierzi sono instili, come se la maggior parte di tutti quei gran beni di sopra accennati, da loro non si sacesse pressentemente, come ognun vede.

- Siano però i Regolari inutili affatto in questi tema pi, come vogliono i moderni politici miscredenti; e non si pratica forse da chi ha canità, e gratitudine, di amare, e trattar bene ancora quelli, che dopo aver servito, con incomodo, diventano inutili, e da poco a facendo. sentire molte volte la rimunerazione di qualche sagolar benefizio ai posteri ancora, ed alla famiglia di chi lo prestò? Così è, come la quotidiana esperienza continuamente ci fa vedere. Dunque i Regolari presenti, quando, ancora tali fossero, quali il pennello avvelenato, degli Antimonaci increduli ce li dipinge, meritano di essere amati, assistiti, e rimirati con buon' occhio, almeno per i vantaggi moltissimi, e servizi considerabili prestati da essi, e dai loro maggieri alla Religione, ai Principi, alle Cinà, ed alle nazioni, e popoli di varie Provincie, e Regni. Tanto accorderà, e non è ingrato, e crudele. La S. Chiefe, animara dallo spirito, che ri-

ceve da Gesà Cristo, avendo in vifta i servigi pres statile in ogni tempo dai Regolari, li ha colmati per gratitudine di privilegi, e di grazie, esimendoli eziandio dalla giurifdizione degli Ordinari, e foggettandoli immediatamente a quella del Romano Pontefice, a fine di meglio promuovere, e coadiuvare infieme l'osfervanza dei rispettivi Istituti, e di mantenere in essi 1'unione, l'uniformità, ed il buon'ordine, che più facilmente si mantiene col dipendere da un solo, che con effere subordinati, e soggetti a molti, i quali vivono in paesi diversi, separati, e lontani. Queste grazie poi, ed esenzioni, sono state accordate, ed ammesse dagli stessi Concilj Nazionali , e Generali , dai Vescovi di tutto il mondo Cattolico, e da tutti i Principi Cristiani, che le hanno riconosciute, le confessate giuste, ragionevoli, ed utili, massimamente la soggezione immediata alla S. Sede Appostolica.

Così infatti rileva questa verità ancora il P. Segneri nel suo Panegirico già citato, dicendo: "Qual
"più vivo argomento del bene immenso dai Religiosi
", operato, che il rimirare gli amplissimi privilegi lor
", conceduti dalla Sedi Apostolica, l'esenzioni, le gra", zie, le facoltà, i patrimoni ricchissimi loro lasciati,
", i monisteri magnissici loro eretti, e le sublimi dimo", strazioni di onore, c'han ricevute, con venir esal", tati molti di loro alle più riguardevoli dignità, men", tr'essi non solamente non le cercavano, come s'usa,
", ma o vi ripungavano con le lagrime, o ancora se ne
", involavano con la suga? Non sono tutti questi indi-

,, Zj

3, zi apertissimi di quel debito, che loro ha professato 3, la Chiesa, come a ministri i più infallibili, i più se-3, deli, e sorse anche i più prosittevoli, ch'ella ha-2, vesse?

Nel Concilio di Trento, sebbene alcuni dei Padri da principio a ciò si opponessero, convennero poi eutti di confermare, come fu fatto, ai Regolari futte le grazie, e privilegi, allorche il Cardinal di Larena ivi espose, che tre mila di questi poco prima, nel giro di alcimi mesi, erano stati martirizzati dagla Ugonotti in Francia, per non aver voluto rinegare 1 ubbidienza dovuta al Sommo Pontefice Romano, Capo di tutta la Ghiesa. A questi aggiunger si debbono akri innumerabili d'ogni Ordine Regolare, che dopo l'erefia di Lutero, e di Calvino trucidati furono in tutti i pach, nei quali entrò questa peste, per la fedeltà alla Chiesa Cattolica, e per la difesa, e confesa fione dei di lei dogmi . Nell' Olanda, per indicarne almeno alcuni, un Ganonico Regolare, due Premostratefi, un Domenicano, e undici Francescani Osservanti, per sostenere il Primato del Romano Pontesice, e la presenza reale di Gesì Cristo nell' Eucaristia, soffrirono dai Calvinisti un crudelissimo Martirio, onde è registrata la loro memoria nel Martirologio Romano ai o. di Luglio, ed in tal giorno si celebra dagli Ordini, che decorarono, la loro festa. E' nota ad ognuno la strage dei Regolari d'ogni professione, uccisi, angustiati, ed afflitti nell' Inghilterra per la fede Cattolica, dopo lo scisma di Errico VIIL, ed io accennerð

nerò folamente, che dugento Francoscani Osservanti furono ivi carcerati insieme col Vescovo Fischero, ed il celebre Tommaso Moro.

Queste, ed altre cose, che si taciono, o che se no state già dette di sopra, la Chiesa ha sempre avuto in confiderazione in accordare ai Regolari grazie, e privilegi, come ancora le Crociate da essi predicate contra gl' Infedeli, le Legazioni da essi esercitate a diversi Principi con sommo vantaggio dei Brincipi steffi, e della Chiesa medesima. Sono celebri, per indicarne qualcuna muella del Beato Giovanni da Parma Francescano, inviato da Innocenzo IV. all'Imperatore, ed al Patriarca di Costantinopoli, per trattare l'unione della Chiesa Greca colla Latina, in cui riuscl felicemente: quella di altri quattro Francescani, spediti da Gregorio X. all'Imperator Paleologo per la medesima unione, che per mezzo dei medesia mi Regolari principalmente fu fatta nel secondo Concilio Generale di Lione: quella in fine di Fra Alberto da Sartiano, della Ordine stesso, mandato da Eugenio IV, parimente all'Imperatore d'Oriente, che feco guidò al Concilio Generale di Firenze, da dove fu rimandato ai Giacobiti, ed al Rè degli Abissini; dai quali il Servo di Dio seto allo stesse Concilio condusse gli Ambasciatori. Mentre queste gran cose, fatte dai Regolari, confiderano i Romani Pontefici, riflettono aneora, e veggono, che per i medesimi Regolari si mantengono tuttora le reliquie della fede Cattolica trà gli Eretici, e trà i Manmettani, dove

alumi dei Regolari stessi custodiscono di notte, e di giorno il Sepatoro del nostro Redentore, ed altri Tefori del Cristianesimo, dando ivi a Dio continuo culto, ed anore, invece del quale, se essi non fossero schi sà quanto avvilliti, e profanati sarebbero. Ristertono, per finirla, e veggono, quanto i Regolari onorino colla santità la Chiesa di Dio, poiche troppo lungo farei, se la serie qui tosser volessi dei moltissimi si loro, ascritti frà i Santi, e Beati in questo solo se colo, non ancora spirato.

Ma, the stò io rammentando, e mettendo in visa i meriti dei Regolari, se per questi appunto, come ho notato, sono esti odiati, schemiti, e perseguizati dagli Antimonaci, nemici della Chiesa, e dei di lei Ministri più zelanti, e più utili alla medefima? Che ftò io dicendo a gento, che tiene per male quello steffo, che io fin qui ho riferito come bene, a gente che si contradice? Spacciano essi, che i Rego--lari d'oggidh sono ignoranti, ed inutili, e nel tempo Resto vanno in cerca di essi con somma premura, per guadagnarne qualcuno al pareito, e se ciò riesce loro, con farlo apostature dalla Chiesa, e dall' Ordine, , sui era ascritto, ne fanno gran festa, lo portano in trionfo, e lo decantano per un grand'uomo, per uno dei migliori proseliti, per uno dei soldati più abili a sostenere colla voce, e colla penna i principi falsi, le massime storte, le sentenze erronee della Riforma. Questi Apostati infatti sono subito i Teologi, i Canomisi , i dicettori, i consiglieri più intimi ; e più confiden-

fidenti dei Corifei della combricola , che di loro fervendofi per formare nuove idee , e nuovi progetti , per ordinare, e stendere orazioni, prediche, pastorali , istruzioni , casi , e quanto mai si pensa di pubblicare per diffondere i propri errori , vengono effi Corifei ignorantissimi a far la comparsa di letterati, e di dotti. E' cofa questa ormai nota ad ognuno, cioè. che sia tutto lavoro degli Apostati, rifuggiati presso ; capi della fetta, la maggior parte di quanto và in giro stampato sotto il nome di quel capo, e di quell' altro. E non è questa una manifesta contraddizione ? Dire che i Regolari odierni sono ignoranti, ed inutili, e poi a chi di questi abbraccia il partito, commetter fubito il governo delle Parrocchie, l'ammaeframento della gente, ed altre cose d'importanza, nelle quali riuscir non si puote senza abilità, e talento? Non è vera contraddizione lo spargere, che i Regolari presenti a nulla vagliono, e poi far tanto conro della feccia di essi, quali sono gli Apostati, malcontenti, ed inquieri, e che i regolatori, e primi fostegni della riforma si vagliano dei medesimi per fare quella figura, che, ambifcono di fare, ma che-mai farebhero da se foli, perchè incapaci?, insurio

Bisogna però entrare nel sentimento degli Antimonaci, e capire, come è chiarissimo, e salta agli occhi, che per essi inabili sono, ed ignoranti quei Regolari soltanto, i quali non si accordano con essi nell' empietà, e nella ribellione, e molto più se loro si oppongono con vigore, ed a faccia scoperta, impugnan-

PULP

do

### xxxii DISCORSO

do le novità detestabili, ed insolenti della setta, e disendendo gli antichi dogmi della Chiesa Cattolica. Ecco spiegato il mistero d'iniquità, e messa in vista la vera cagione dell'odio, e del disprezzo, con cui dai moderni Settari si rimirano, e si trattano i Regolari dei nostri tempi. Sono questi ignoranti, perchè non istudiano, non sentono, non credono, non parlaho, e non operano come ess, che essendosi formata una Teologia a modo loro, pretendono, superbissimi a d'intender bene essi soli, vorrebbero che tutti abbracciassero i loro errori, e malmenando chiunque loro si oppone, colmano poi di ridicoli mendicati elogi certi scioli infelici, che li secondano, senza saper che si dicano, per l'ambizione di comparir singolari, e d'esser tenuti, e spacciati dai partitanti per nomini dote ti, ed illuminati del secolo.

Ma tanto è lontano, che i Regolari buoni, e ven ramente dotti, amanti del Chiostro, e della loro Madre S. Chiesa, si prendano fastidio d'esser trattati da inetti, ed inutili dagli scismatici, e sazionari, che piuttosto se ne compiacciono, e sapendo che sidonda in lode il biasimo di questi tali, si augurano da essi altri vituperi, mentre lasciano tutti gli encomi loro agli Apostati, ed ai sedotti, e seduttori, che compongono la setta. Io sò loro il primo una tale rinunzia, ed in segno di ridermi delle maldicenze, e derisioni, che da essi mi aspetto, imprendo a scrivere in compendio la Storia degli Ordini Regolari attualmente esistenti, scrista già da tant'altri, protestandomi di para

Digitized by Google

late d'ognit di essi per puro amore della verità, che ini prefiggo di udire, e di seguitare. Intanto per conthiudere questo discorso, parlando agli Antimonaci col tante volte lodato P. Segneri dirò loro a nome di tutti i Regolari: " Voi seguitate pure , o bene, o , male, a trattarne come e voi piace, che non per , questo noi rimacremo un momento di supplicare s, per ogni vottra grandezza, e prosperità . Compre-), remn, se bisogni, anche a costo del nostro sangue , la voltra eterna falate, ci flagelleremo, ci afflige-, sento per voi, nà di cià pur paghi , ogni nostro , talente, ogni nofiro penfiero, ogni nofiro fiudio j, implegherema con incessabili fatica a servigio voji firo . Ber voi travaglierento di giargo, per vei di " notte, per voi nelle Chiefe, per voi negli Oratori, " per voi dai Pergami, per voi dai Confessionali, per " voi negli Spedali, per voi nelle Scuole, per voi " nelle Carceri. La nostra vita non per altro quasi " ci è cara, che per poterla un dì perdere a vostro " pro. Voi dite pure per lo contrario, che noi ne , siam tutti indegni, dileggiateci con la voce, infa-" mateci con la penna, derogateci nella riputazione, " aggravateci nella roba, non potrete far tanto, che " noi perà contra voi concepiamo un legger rancore. " Già sappiamo da Cristo dover noi essere la derisso-" ne, e la favola delle genti, ed a sufficienza ci con-" foleremo in pensare, che le nostre colpe meritereb-" bonsi affai peggiori trattamenti di quegli, che alcu-" no n'usi. Solo guardatevi di non provocare dal " Cie-

## xxxiv DISCORSO

5, Cielo contra di voi lo sdegno di quei santissimi Pace, triarchi, di cui si poco voi riverite i sigliuoli, d'un', Agostino, d'un Benedetto, d'un Bernardo, d'un perancesco, d'un Domenico, d'un Ignazio, e d'ale, tri tanti ammirabili Personaggi. Già voi sapete quanto habbian essi di merito presso Dio, quanto, vagliano, quanto possano, e però guardatevi ch'essi, dal Cielo non prendano le disese a savor di quegli, cui non resta quasi altri in terra, che gli sostenga. Ma perchè ciò non succeda, interporremo noi stesmo si le nostre suppliche, e per quanto havram di possanza co'nostri Padri, o almeno di grazia, faremo, ch'essi con voi placati, impetrino quella salute, al memporale, al eterna, la quale tutti di pari consen, timento noi vi preghiamo,

Omnes isti in penerationibus gentis sua gloriam ades pri sunt, & in diebus suis habentur in laudibus à Qui de illis nati sunt, reliquerunt nomen narrandis laudes corum.

Eccl. cap. 44. v. 7. & 8.

In diebus suis edificaverunt domum, & exaltaverunt, Templum Sanctum Domino, paratum in gloriam sempiternam.

Ibid. cap. 49. v. 14:

## VITA DI

# S. PAOL

# PRIMO-EREMITA

## CAPITOLO PRIMO

A Storia Ecclesiastica nella serie de SS. Solicari da il primo luogo a Paolo modello degli anacoreti, e lo chiama per eccellenza Primo-Eremita, poiche seppe unire il disprezzo delle vanità col vivere ne boschi, preferendo un orrido antro a magnifici palagi, e le mortificazioni alle mollezze del secolo; calpestando con piè sicuro i fugaci onori, e le glorie temporali, per meditare le delizie del Paradiso, ed arrivare al conseguimento de beni eterni, ed all'acquisto della gloria celeste.

Nacque egli nella bassa Tebnide verso l'anno dell'Era volgare 228., aprì gli occhi tra le opulenze, ma la benesica mano del Signore l'arricchì, oltre de beni di fortuna, di un talento sublime, e di un euore mite, e docile, di modo che, apprese in breve tempo le Scienze, che tra gli egiziani eran tenute in riputazione. La grazia del Signore, qual seme cadato in sertile terreno, produsse il bramato frutto; i suoi primi affetti surono un eccessivo amor del suo Dio, ed un totale distaccamento delle fragili creature, e per quanto a loro appartiene. Dell'età di quindisi anni restò privo de suoi genitori, e perciò padrone di pingue eredi-

tà,

### VITA DI PAOLO

La sua più stretta congiunta era una Sorella maggiore, già maritata, colla quale convisse per poco tempo.

La Persecuzione del crudele Imperator Decio accaduta l'anno 250, diede il guasto a tutti i sacri tempi esistenti nella Tebaide, e que primi cristiani si rifugiarono nel più cupo de boschi, e nelle montagne più inaccessibili, per trovar ivi, e la pace dell'animo, e la salute dello Spirito. L'escogitazione de' più terribili tormenti, trovata da' crudeli persecutori, che tanto più affliggevano, quanto lentamente differivano la desiderata morte, ed era per quelle anime, che bramavano di unirsi a Dio il colpo di grazia, fu la cagione che Paolo fi sottrasse dalla Città. ed in un luogo segregato dal commercio degli uomini, viveva nascosto alla ferocia del tiranno. Il secreto del suo soggiorno non stiede molto tempo occulto, Lo spirito di avarizia, che nuoce all'avaro, ed al suo fimile, e che rompe i più facri legami di fangue, e di legge, riempi l'animo di suo cognato, e l'indusse à denunciare Paolo al Governadore del luogo; le preghiere della moglie, e le tenere lagrime non bastago. no ad impedire l'infame delatore ; apponderando in lui l'interesse degli averi di Paolo, che a lui spettavano, dopo il di lui arresto. Ma la Provvidenza che volle darci in Paolo il primo monace esemplere lo pose a giorno di quanto contro di se tramavasi, affinchè mettesse in salvo la sua vita.

Dopo il falutare avvisti , avviossi Paolo per gli inospiti diserti della Tebaide per liberarsi dall'insidie de' de persecutori; s'internò per quell'erme foreste, ed arrivò dopo più giorni di malagevol cammino a piè di una erta montagna, ove, siccome attesta S. Girolamo nella vita del nostro Santo, trovò dispersi per quelle contrade degli ordegni da batter monete come incudini, e martelli arruginiti, conii, forbici ec., e vestigi di alcune casette, e si suppone ch' ivi era il foggiorno de falsomoneti al tempo di Antonio, e Cleopatra Regina d'Egitto. Si presentò a'suoi occhi una gran pietra, la quale chiudeva l'ingresso ad una grot te: la curiosità lo spinse di spiare cosa entro vi fusse, e tolta popietra vi trovò una palma annosa, che con i fuoi rami formava, un quasi vestibulo, all'orrido antro, più a dentro eravi un limpidissimo sonte, che dopo picciol tratto s' internava nella terra. Piacque a Paolo la situazione perchè remota dalla Città, per gli comodi che v'erano per la necessaria sussistenza, avendo da' dattiri il cibo, e dalle fronde della palma il vestito, formando di quelle delle stuore, colle quali si cuopriva, e la caverna gli apprestava l'abitazione. Non dee sembrar strana una tal rigida maniera di vivere, poichè S. Girolamo attesta effer testimonio oculare di alcuni solitari, uno de' quali visse trent' anni chinso in una grotta cibandofi di pane di orzo, e bevendo acqua torbida: ed un altro dimorava in una cisterna vecchia alimentandes con cinque fichi al giorno. Era Paolo giunto all' età di cinquantatre anni, quando il Signore si benignò aggiungerglicali' alimento terrestre il nutrimento mimcoloso, e qual novello Elia di Tesbe, fu nutrito da

2 2

### VITA DI SAN PAOLO

un corvo, da cui giornalmente riceveva un mezzo pane, e questo vorace messo, senza interrompimento, gli portò il pane sino all'età di cento e tredici anni, termine della vita mortale del nostro Santo, anzi nell' arrivo di Antonio raddoppiò la provvisione, come in seguito si dirà.

Il Sig. che non lascia alcuna buona opera priva di ricompenza, ne manca dare agli uomini muovi esemplari della possibilità, e facile esecuzione de suoi divini consigli, volle render palese la vita esemplare di Paolo per mezzo di S. Antonio Abate . L'educazione, che più impone è l'esempio; quindi è che S. Antonio sovente descriveva a suoi monaci di quanto vantaggio è per l' uomo la vita romitica, e la dolcezza che pruova le spirito conversando col Sommo Iddio nella solitudine. ove non vi sono motivi, che distolgono l'anima da così dolce compagnia; alle ragioni che il Santo adduceva, rapportava in comprova la sua dimora, non indifferente, nel diferto, perchè contava allora novant'anni, anzi aggiungeva non effervi alcuno, che prima di lui dimoraffe in quella solitudine. Il Signore per disingannarlo dalla sua oppinione, e per vieppià infervorario ad imitazione di Paolo, gli rivelò esservi un altro monaco di gran lunga di lui migliore, e gli comandò visitarlo. Destossi la mattina dal suo breve riposo, e fostenendo le vecchie menibra ad un bastone, s'incamino a cercare il Santo Eremita. Il nemico dell'uman genere cercò in ogni modo distorre S. Antonio dall'intrapreso cammino, e sulle prime se gli presento sotto

Egura di uno spaventevole mostro per atterrirlo. Il Santo comprese l'inganno, ed avvalendosi del portentoso segno della S. Groce lo comandò dicendogli: chi mai tu sei? dimmi ove dimora il servo del nostro Dio? ed on portento! il mostro tosto indicò in qual parte dimorava S. Paolo, e di repente partì dalla sua presenza.

Il Santo vecchio non curando i pericoli del viaggio, e sprezzando l'illusioni del demonio, che mascheravasi sotto varj, e terribili aspetti masciava verso il sno fine. Scorse due giornate del suo cammino sempre incerto, e dubbioso del termine delle sue fatiche. ficuro però di giungere alla metà de suoi travagli, si pose in orazione, mezzo sicuro di superare ogni ostacolo, e s'intartenne orando una notte intera. Nè la prieghiera fu spesa invano. Proseguendo il cammino s'abbatte ad una lupa, che aufante per la sete, andava in cerca di acqua per ristorarsi, quest'animale avviavasi a piè del monte, ove scorreva il limpido fonte, e diffetatasi partì. Antonio accompagnò collo sguardo la fiera, e seguendo le sie tracce pervenne anch'egli alla facra spelonca. Il venerando antro gli riempì di fant'orrore le membra, uno sbigottimento insolito gli fermava i passi. Intanto restando in forse per un pezzo spiando l'esterior della grotte, considerando attentamente le orme impresse sul suolo, guata da per tutto, ed a lenti passi s'introduce, ponendo da ogni dove l'orecchio, vede in fine un picciol lume; affrettando il passo per giungervi, inciampa, e casca. Avvertiro Paolo dal mmore, ferra l'uscio della cella, e

### VITA DI S. PAOLO

lascia Antonio brancolando per terra, tutto ciò seco per tema di non effer veduto; paventando ancora le. paffate insidie. Giunto Antonio alla porta, si sdrajò per terra, e cominciò a scongiurar Paolo affinchè gli aprisse, l'uscio, e se gli facesse vedere : ah! voi sapete chi sono. gli diceva, e qual è l'oggetto della mia venuta: è vero non son degno mirarvi, ma io non partirò da quì senza vedervi, e se non potrò aver questa grazia, mi contento morire in questo luogo, e voi seppellir mi dovrete. Questa dilazione non è senza mistero per Paolo. Egli ben sapeva chi dovea visitarlo, e da parte di chi veniva, non meno lo fcopo della visita; ma il mio fine non è di farvi alcuna riflessione, non convenendo al carattere di storico che la sola narrazione del fatto. Dopo di che Antonio continuò le fire istanze fine al mezzodì, indi Paolo aprì l'usciò. Si abbracciarono i Santi Romiti, si salutarono chiamandossa nome benchè questo sia stato il primo incontro: nè alcuno de' due avea sentito far menzione dell'altro, e tra gli affetti di una fanta tenerezza non cefei farono di lodare il Signore.

Pinite le sante convenienze tra i venerabili solitari; Paolo che da novant'anni non avea parlato ad alcuno, diè cominciamento al distorso: Qual prò delle vostre suricose ricerche, o Antonio? eccovi un corpo consumato dal tempo, coperto di schisosa canizie, e sull'orlo del sepolero. Ditemi qualche cosa del Mondo? si costrui-secono nuovi palagi? chi è al presente Imperatore? Vi sono ancora ciechi adoratori degl' Idoli? Tratte-

ne-

## PRIMO-EREMITA

nevansi i Santi in tali ragionamenti, ed ecco il corvo con un fresco pane, gracchiando per indizio del suo arrivo, che lascia tra le mani di Paolo, e se ne perte. Continuando Paolo a parlare, dice ad Antonio: offervate; la divina bonta come ci provvede di cibo. Sen ormai sessani anni ch'io giornalmente ricevo mezzo pane, oggi, per la vostra venuta ne ricevo un intero, ecco come Gesù Cristo raddoppio la provvisione. Indi satta l'orazione si resocillarono vicino al fonte, e quindi orando passarono la seguente notte.

Allo spuntar del nuovo giorno i nostri due Santi ringraziano il Signore per la nuova luce veduta. Pao-' le finita la preghiera così disse ad Antonio: caro fratello, il mio passaggio è prostimo, Iddio vi mandò per feppellire il mio corpo. A tal novella Antonio soggiunse : conducetemi con voi , non mi abbandonate : No, rispose Puolo, il bene privato non si deve preferire al pubblico. Voi fiete necessario à vostri fratelli, e lor dovrete giovare coll'esempio, e colla istruzione: andate dunque nella vostra cella, pigliate il mantello regalatovi da Attanafio Vescovo di Alessandria, e con questo ravvolgerete il mio cadavere. Sorprende chiunque la richiesta di S. Paolo, perche avendo sempre disprezzato il suo corpo in vita, dopo morte si prende tanta cura. S. Girolamo dice, che, con tal modo voleva dimostrare la particolar stima verso Santo Attanasio, uomo di fommo merito nella Chiesa di Dio, e difensore della fede Cattolica, ed eziandio per allontare Antonio, e risparmiargli il dolore di vederlo spi-

### VITA DI S. PAOLO

rare. Si potrebbe dir dippià. L'Eresia di Arrio infestava allora tutto l' Oriente; or siccome Sant' Attanasso sostenne mirabilmente la constanzialità di G.C., e la processione dello Spirito Santo, S. Paolo coll'essere involto nel mantello di Attanasio voleva inferire ch'egli moriva nella vera credenza, credendo il Sacrosanto mistero del Trinità. Vi potrebbe essere ancora altro motivo. Ne' primi secoli della Chiesa i cristiani credevano che per non esser disturbati nel sepolcro, dovessero seppellir seco delle cose sante. o fantificate: ed in fatti arrivarono a seppellire co' cadaveri l' oftia confacrata, e per toglier quest'abusivo costume introdotto sin nella Francia, ma originario nell'Affrica, e nella Grecia, bisognò la decisione di più Concili, come chiaramente si vede nella Storia de Concili (1). Ciascun sa che i monaci ne' primi Secoli non erano nel numero de' Cherici, perchè addetti folamente alla penitenza, ed alla contemplazione (2): ecco la ragione per la quale S. Paolo non fu munito del Sacro Viatico, ma chiese ad Antonio la desiderata spoglia di Santo Atranasio, per contrasegnare con fegni non dubbi la sua viva fede. Ma torniamo al nostro proposito. Sentita d'Antonio l'inaspettata domanda, non seppe altro fare, che ciccamente ubbidire. mirando in Paolo una viva imagine di Gesù Cristo, gli bacia gli occhi, e le mani, e pieno di lacrime si

(2) Vedi il nostro discorso preliminare.

<sup>(1)</sup> Conc. Carthag. III. can. 7. Antifiodor. Can. 12. Trullin. Can. 123.

## PRIMO-EREMITA

avviò per la sua cella ad eseguire il comandamentos Giunse finalmente Antonio alla sua abitazione. I suoi discepoli dimandaronlo della sua insolita affenza, ed egli sospirando rispose: guai a me peccatore meschino, che sì indegnamente porto il nome di monaco: ho veduto Elia, ho veduto Giovanni nel diserto, anzi Paolo al terzo Cielo; e si tacque. Curiosi i suoi discepoli di queste sue tronche parabole, dimandarono la dichiarazione; egli non rispose che con una imponente sentenza: V'è il tempo di parlare, ed il tempo di tacere . Prese il mantello, e sollecitamente partì. Cammin facendo per lo diserto avanzando sempre più il lento passo, vide il giorno appresso l'anima di Paolo circondata dagli Angioli, in mezzo a' Profeti, ed agli Appostoli salire al Cielo, ricoperta di celeste luce. Prostrato a terra Antonio sospirando disse: Paolo, perchè mi lasciate solo in questa valle di pianto? Doveva io così tardi conoscervi, e perdervi così presto? Prosegul il resto del viaggio, ed arrivato alla spelonca, vide Paolo morto messo inginocchioni colla testa, e le mani aizate al Cielo in atto di orare. Alle prime lo credette in estatico rapimento, ed infervorato nell'orare, si pose seco lui a priegare; accortofi però che non sentiva quegli amorosi sospiri, che Paolo far folea nell'orazione; fi getta al collo, se lo stringe al petto, lo bacia, e si avvidde essere il Santo già morto; dopo averlo bagnato di calde, e dolenti lacrime proccura di dargli onorevole sepoltura.

Ravvolse'l sacro corpo col mantello di S. Attana-

## TO ENITA DI S. PAOLO

rio, e l'estraffe fuori della grotte, recitando Salmi e presidenti il freddo cadavero secondo il rito della Chiefa . Si affliggeva però Sant' Antonio . chè non avea nè forza, nè arnesi per iscavare una fossa per seppellirlo. Ma in questa dolente considerazione l'Autor de' miracoli volle glorificare'l Santo con fingolar miracole. Due fieri Leoni escono dalla socesta vicina, e vengono a prostrarsi à piedi del defunto Paolo, e co loro ruggiti esternavano il dolore, come le creature ragionevoli esprimono col pianto la pena. Finito il dolente afogo non molto lungi dalla caverna cominciano colle unghie a feavare, e fanno una fossa expace di seppellire un uomo; indi si presentano ad Antonio, e come desiderosi della mercede, gli fanno delle carezze lambendogli colla lingua le mani, esso capi che i leoni volevan da lui la benedizione, alzò la mano e gli benedisse, e quesi ben tosto partironsi. Quindi seppelli il Santo cadavere, e si restò la notte nella cella di Paolo: la mattina prima di ritornare al suo eremo per aver una memoria del Santo, si prese la tonaca intessuta di foglie di palma, e l'ebbe sempre come un resoro, usandola soltanto ne giorni più nobili come la Pasqua, e la Pentecoste, e con tale preziosa reliquia ritornò al suo ritiro. La morte di S. Faolo accadde l'anno 341, in età di cento, e tredici anni. Si trova scritta la vita di S. Paolo presso S. Girolamo, e queste Santo Dottore ne fa menzione nelle sue Lettere.

### FINE.

## VITA DI

# S. ANTONIO ABATE.

### CAPITOLO IL

Mitonio Fondatore, e Padre de Monaci nacque l'anno dell'era volgare 251., nella Terra di Coma nella baffa Tebride non molto lontana d'Eraclea. I fuoi genitori erano nobili, e ricchi, ed ancora ottimi cristiani. Le loro prime cure surono di bene educarlo, non tanto nelle scienze del secolo, quanto nella cristiana pietà; i suoi libri erano le divine scritture, dalle quali traffe il suo sapere . Il Padre, affinche il figliuolo non fi corromaesse coll'esempio de compagni, nol fece trattare che con i fuoi coflumati. domestici .. Lo studio de libri, ed encora la vita ritirata lo resero talmente alieno del mondo, che arrivato all'età di ragione, non curossi di studiare le scienze umane, dubitando sempre de malefici influssi della gioventu fcorrotta; continuava pertanto a trarre l'alimento del suo spirito dallo svolgere spesso la Saera Scrittura, ed il Vangelo, ed una lodevole applicazione produffe i mirabili vantaggi, che saremo per dire. Arrivato all'anno diciottefimo perdè il padre, e la madre, e fu obbligato prender l'incarico delle eure domestiche, e della sua unica Sorella. La morte de' suoi parenti, ed il nuovo peso del governo di casa non distolsero punto Antonio dal primiero tenor di vivere: continuava le sue divote letture, frequentava le chiese, era assiduo agli effercizi di pietà, e ben distribuiva le ore del giorno tra il temporale, e l' eterno. Ma non ostante un sì buon metodo di vivere, pure ad alte mire tendeva il suo scopo. Egli voleva imitare gli Appostoli, ed i primi Cristiani, che spogliandosi di tutto il loro avere, distribuendolo aº poveri, si addicevano totalmente ad imitar Gesù Cristo. La grazia del Signore che lo seguitava, ed egli che niente trascurava per giungere all'evangelica perfezione, dopo sei mesi della morte de'suoi genitori, un giorno siccome undava ad ascoltar la Messa, giusta il suo costume, sentì leggere l'Evangelo, ove Gest Cristo mostra qual sia la strada della perfezione al ricco giovanetto dicendogli: Se vuoi effer perfetto, vendi quanto possiedi, e dispensalo à poveri, e così riporrai un tesoro nel Cielo; quindi vieni, e seguimi. Riflettendo Antonio esser ciò detto a lui, non esitando punto nell'uscir dalla Chiesa, vende tutte le sue ricchezze ed averi, e ne fece limofine a bisognosi, riserbando una picciola parte per suo mantenimento. e della sua Sorella. Entrato un'altra volta in Chiesa fenti leggere un'altro Vangelo col quale G. C. insegnava i suoi discepoli di non darsi briga del domani: Non vi prendiate cura del giorno che siegue. Ecco l' ultimo colpo, che allontanò il nostro Santo dal consorzio degli uomini. Situd prima sua Sorella in un monastero di vergini, distribul, gli avanzi del suo patrimonio

### S. ANTONIO ABATE

mio a poveri, e si ritirò in una solitaria cella non distante da Coma, ed ivi applicossi ad una vita penitente, e contemplativa, vivendo col frutto di sue santiche, anzi egli soleva dire, secondo rapporta Sant'Attanasso scrittore della sua vita, che colui, che non sutica, non dee mingiare.

Dubitando sempre delle sue proprie forze, ed emulando (fecondo l'Appostolo) le virtù più sublimi di chiunque si presentava, o sapeva esser virtuoso, secondo la Legge di Gesù Cristo, seppe essere in quelle vicinanze un romito di fanta vita, che da' suoi begli anni avea intrapreso la via della perfezzione si portò a visitarlo, e sentire i suoi ammaestramenti, ma non solamente imitò costui, ma eziandio tutti quelli de quali sentiva lodare le virtù (1); dopo intese le istruzioni de'venerandi Solitari si ritirava nella sua cella, ed ivi eseguiva gl'insegnamenti. Era assiduo nella Orazione, secondo la massima del Vangelo che bisogna sempre pregare; lavorava per vivere, facendo stuoje, e di quanto lucrava, picciola parte la riserbaya per se, ed il resto lo dispensava a' poveri. La Santa Bibia la leggeva con tale attenzione, e meditava tanto, che si ricordava quanto mai leggeva.

Le tentazioni del demonio ben presto si secero ad assalirlo. Il nemico comune ora gli ricordava gli nugi, e le opulenze di sua casa, ora l'obbligo di as-

ed by Google

<sup>(1)</sup> Ne' primi tempi i solitari dimoravano vicino alle città, ma in tratto di tempo si ritirarono ne' diferti, e perciò Antonio girava i luoghi circonvicini per esser istruito.

### TA VITA DI

Mere fut Sorella, ora la difficoltà di profesuire una vita così penosa; ma l'arma possente della fede, del digiuno, dell'orazione abbatterono il nemico infernale, ed Antonio rimale tranquillo. Il demonio non potendo vincerlo per altro mezzo, gli suggerisce pensieri contrarj alla bella purità, nè cessava di molestario giorno e notte. Egli raddoppiando le orazioni, le mortificazioni, le vigilie, pregava con fervore il Signor di renderlo forte con al fiera tentazione, meditava spesso l'Inferno, l'atrocità delle pene, l'Eternità; e così sconquise gl'inganni del demonio nemico. Superata la tentazione, non manco di render grazie a Gest Cristo per la riportata vittoria, poiche sapeva che la divina grazia su lo scudo contro l' Inferno. Conoscendo l' umana fralezza effer grande, il nemico potente, non mai insuperbissi, anzi dir salea coll'Appostolo: Non sono io, ma la grazia divina ho meco, che mi assiste, e mi conforta: Penetrato dallo spirito di umiltà, ajutato dalla mortificazione, che sempre più l'accresceva, ed addottrinato dalle massime de libri Santi, si preparava per rintuzzare gli sforzi dell'Inferno, e gli stimoli del senso. Si ristorava una volta al giorno sull'imbrunir della sera, e sovente passavan due, e tre giorni senza prender cibo. Il suo più saporito nudrimento era il pane intinto nel fale, e l'acqua era la sua bevanda; r iposava pochissimo, ma non in tutte le notti, il suo letto era una stuoja, ovvero la nuda terra.

Un

### S. ANTONIO ABATE

Un tal fistema di vivere, che sorprende il più pe nitente romita non sodisfece il nostro Santo . La fama di fue virtù lo rese, suo malgrado, noto agli uomini, nuova tentazione, che pian piano offende lo fpirito, istillando motivi di vanagloria lodando il merito di tante penitenze; ma Antonio previdde la tempesta, e si pose in salvo della burasca. Il grand' oggetto era piacere a Dio, appresso lui ambiva comparir grande, e non già appresso gli uomini, che s'ingannano ne loro giudizi. Risolse nascondersi agli nomini, e scelse un sepolcro (1) per aver sempre presente l'imagine della morte; palesò folamente la fua dimora ad un fuo stretto amico, affine di provvederlo di qualche alimento, poichè non voleva affatto distrarsi dalla contemplazione. Il Demonjo fece di lui la pruova che fatto avea del Santo Giobbe, sebbene in modo differente. Una notte lo flagellò talmente che il nostro Santo restò esanime al suolo, senza loquela, e così pesto da non potersi muovere. Il suo amico provveditore lo trovò semivivo, anzi in apparenza morto, talmente ne fu perfuafo, che se lo pose, alla meglio sulle fpalle, e lo portò in una Chiesa rurale, presso la qual' era l'antico foggiorno del Santo. Alla novella dolente accorse molta gente del contado, ed al vederlo

<sup>(1)</sup> Presso gli egiziani i sepoleri erano sabbriche magnisiche, ove erano delle stanze da potervi abitare, ed oggi si veggono gli avanzi.

nomino lo credette già estinto. Nel meglio della notte la gente si addormi, a riserba del suo tenero amico: Antonio aprì gli occhi, ed offervando desto il suo amico, lo chiama a se con un cenno, e gl'imsone di riportarlo al fuo Sepolero : ivi giunto fenza lena, ed addolorato ricominciò la sua solita orazione. solla quale animato cominciò ad insultare l'inferno: Son pronto . a dimonio : non temo i tuoi tormenti . benche mi facessi de più dolorosi : sappi che non v'è cosa che separar mi possa dall'amore del mio Gesù. E ripeteva cantando: Ancorche gli eserciti nemici siano contro di me schierati, il mio euore non avrà pauva. Ritorna il demonio, ma siccome fu schernito, perciò accompagnato da una masnada di neri spiriti per così abbattere il valoroso campione. Sulle prime scossero con fiero tremoto l'abitazione, che minacciava crollare da fondamenti, ma chi non teme la faetta, molto meno cura il tuono. Laonde si presentano per atterrirlo colla orribile presenza; si mascherarono da terribili dragoni, da fieri leoni, da voraci lupi, da formidabili orsi, e da velenosi scorpioni, urlando, e vomitando le più spaventevoli grlda, minacciando divorarlo all'istante. Conobbe Antonio l'inganno, e sapendo che nulla possono i Demoni senza il permesso di colui che in castigo gli tiene, da intrepido, e coraggioso con infultanti rimproveri gli minacciava: oh quanto fiece dappoco! se aveste assoluta possanza, era inutile la moltitudine ; io non temo di tutto lo stuolo infernale . Sò la vostra debolezza, e si scorge dalla improntata Sembianza. Siete macchine, e nulla potete operare fe non vi muove il Supremo Signore. Se avete potere, e Je Iddio ve l'ha permesso, perchè vi arrestate, perchè perdete tempo? su via agite. Ma voi siete vili, ed impotenti, a che darvi tunta pena? Ignorate quanto vale il segno potentissimo della Santa Croce . Fremevano i maligni spiriti avviliti del coraggio di Antonio. Ma nel forte del conflitto il Signore venne visibilmente a soccorrere il suo Servo. Si aprì il terto della sua cella, ed un raggio di Paradiso sciolse le tene--bre, e la stanza divenne risplendente, come se vi fosse settuplicata la luce del Sole. Disparvero i demoni in men che non balena, ed Antonio divenne sano, senza sentirsi alcum dolore delle passate battiture; e così -dilegnossi la beatificante visione. Conobbe allora Anto--nio che Gesti Cristo era venuto ad assisterlo, e che rende visibile parte della sua gloria, e sentendosi perfettamente guarito, cominciò ad esclamare: Ah mio caro Maestro! e dove eravate quando il vostro servo era maltrattato? perchè non accorreste al principio a mitigare i miei tormenti? (Furono tali i dolori sofferti per le battiture ch'egli foleva raccontare che non vi può esser dolore al mondo da potessi paragonare). Non tantosto fini d'espandere il suo cuore considenzialmente con Gest Cristo, ed intese una voce, che gli rispose: Io era teco presente, o Antonio; e voleva ammirare il tuo coraggio nel combattimento: e perchè ti sei portato da prode contro il nemico, sarò sempre teco col mio ajuto, e renderò il tuo nome celebre fepra

pra la Terra, Intese Antonio la consolante risposta, si alzò in piede, e si accorse del vigore acquistato, anzi duplicata la primiera forza; indi si pose ad orare in atto di ringraziamento.

Contava il Santo, allora quando ebbe questa visione, trentacinque anni ema come la preghiera, e l'orazione a gran passi l'avvicinavano alla perfezione, persò ritirarsi nel deserto per ivi attendere più liberamente al suo fine. Si pose in cammino per eseguire il suo disegno, ed il Demonio gli fa veder per istrada un gran bacile di argento : conobbe il Santo da chi veniva il regalo, e diffe al Demonio: ben conosco, o maligno spirito, i tuoi inganni, ma non per tanto mi distogli dal mio proponimento. Appena dette aneste parole disparve il bacile. Proseguendo più oltre incontra una gran massa di oro, ed Antonio vi passa velocemente sopra, come se quella fosse un braciere di carboni accesi, per dimostrare con quanto disprezzo mirava le umane ricchezze, e quanto al contrario amaya la povertà per amor di Gesì Cristo. Passato il Nilo trovò un castello consumato nella maggior parte dal tempo, e tutto pieno di serpenti velenosi, ed ivi pensò di fermatii; gli mimali ch' erano colà all' entrar di Antonio, se ne suggirono come per dar luogo al nuovo ospite. Il Santo prima di partire della sua cella non molto lontana da Coma porto con se del pane biscottato da sostentarsi per sei mesi, nel castello v'era probabilmente dell'acqua, e chiusesi dentro, senza farsi giammai vedere ad alcuno; ogni sei mesi andava un

suo divoto amico a portargli il pane. Nè questa carcese lo rese sicuro dalle tentazioni, poichè il demonio spesso spesso lo metteva alla pruova della perfezione inventando sempre nuove forme per distoglierlo; nra al Santo sempre restò vincitore del comun nemico inrocando l'ajuto del Signore, e cantando ad alta voce de Salmi co quali animava se Resso contidando nel potente braccio del Signore. Levisi, egli diceva, Iddio ed i suoi nemici sieno dispersi, e suggano dalla sua presenza, quei, che l'odiano. Si dileguino essi, come il fumo, al vento, e come la cera si strugge al fuoco così periscano gl'empj alla presenza di Dio: ed altri. versetti del Salmo, che dice: I miei nemici mi hanno circondato da per tutto, ma implorando l'ajute di Dio, ho superato tutti. La gente che andava per sentirlo altro non udiva che queste, ed altre simili cose ho detto fentirlo, perchè veder non lo poteva.

Scorsero già venti anni da che 'l nostro Sento dimorava nel desolato castello; la fama delle sue virtà
conduceva in quel luogo una moltitudine di gente, chi
andava per farsi suo discepolo, chi per vederlo, e chi
per esser guarito da malori, costoro caldamente pregarono Antonio di appagare le loro brame, e benchè egli
era ritroso alle replicate istanze, dovette soddisfarli,
perchè tentavano violentare l'uscio, aprì duaque la
porta del suo sacrario, e lasciando la solitaria cella si
presentò alla divota gente. Iddio l'arricchì di molti
miracoli dando a molti di quelli per suo mezzo la sanità, liberando molti ossessi, e consolando molti infe-

sici. La sua eloquenza era così esticace che non eravi alcuno, che opporsi poteva alle sue parole piene di nzione, e di pace, l'amibilià del suo volto tirava a se gli animi più restil; esortava tutti alla carità alla concordia alla pace. Le sue parole secero degli essetti sineravigliosi nella mente di quella moltitudine, che molti si determinarono restar seco lui per suoi discepoli, ed abbracciare la vita solitaria. Coloro poi che ritiraronsi dal diserto (quantunque nel Secolo) pure vissero in mezzo alla corruzione, lontani dal vizio, servendogli le massime, e la vita di Antonio come un potente preservativo, contro gl'inganni de' potenti nemici.

Antonio ordinò a' fuoi nuovi allievi di costruirsi delle casette, nelle quali abitar potessero, e continuamente visitava questi santi solitari esortandoli sempre allo spirito di umiltà, di mansuetudine, di orazione, e di mortificazione. Questi novelli campioni di G. C. riconobbero sempre Antonio per loro padre e maestro, si ssorzavano di copiare le sue azioni, e d'imitarlo a puntino. Antonio all'incontro non cessava di coadjuvare il novello gregge coll'orazione, e sopra tutto coll'esempio; oltre di ciò scrisse per loro ammaestramento parecchie istruzioni, che legger si possono appresso Santo Attanasio, noi rapporteremo qui parte di una solamente, che ci sembra la più interessante, per la condotta della vita.

Quantunque miei cari figliuoli, le Sante Scritture sieno bastanti ad istruirci, egli non di meno è cosa molto giovevole l'animarci ed istruirci a vicenda con de

de fanti discorsi , e con divoti trattenimenti . L' unico nostro principale fludio dev effer quello di batter sempre, senza punto retrocedere la carriera della virtà, che abbiamo intrapresa . Non dobbiamo stancarci per la lunghezza del cammino; anzi abbiamo sempre prefente la necessità di arrivarci , e per accrescere la nostra premura crediamoci sempre a principio. E cosa è mai la nostra vita in confronto all Eterniti? non vi ha proporzione tra il tempo presente, ed il futuro. Il frutto delle fatiche umane è soggetto a tante vicende, e spesso l'uomo è defraudato dalla lusinga; non così succede a chi serve Iddio, in cui non vengono meno le Speranze, e premia colla vita eterna. Per una brieve fatica di pochi anni su questa Terra, avremo in Cielo per ricompenza un eterna beatitudine ; non crediamo adunque oprar molto per lo regno de Cieli, perche non v'è paragone colla gloria, che dovremo godere nel Paradifo. Non è immaginiamo aver molto abbandonato, lasciando le nostre case, i nostri averi; tutta la Terra in confronto al Cielo è un punto. Che mai farà aver. lasciato i nostri anici, poche monete, qualche eredità di cui ci priverebbe la morte col tempo, se noi nel tempo non ci fossimo spogliati? non ci seduca il molle desiderio delle ricchezze, che si devono in morte abbandonare, da chi ancor le guarda con occhio affettuofo. Le virti feguiteranno l' uomo al di là della tomba; di questi beni, che non si corrompono facciamone capitale, perchè ci accompagneranno da pertutto. Sia nostra cura l'acquisto della giustizia, della prudenza, detdella temperanza, della fortezza: impegnamori at ottenere l'inschigenza delle celesti verità, cerchiamo al Signore il dono della fede in Gesti Cristo, I umilità la mansuetudine e la carità di amare Iddio, ed il nostro prossimo secondo l'insegnamento del nostro Redentore. Mediciamo la massima di San Paolo: Io muojo ogni giorno. Laonde se noi vivessimo col pensiero come se ogni giorno dovessimo morire, e svegliandori la mattina pensaffinio non arrivarci alla sera, e coricandoci la sera ristettessimo non vedere il di vegnente; è sicurissimo che non peccherammo giammai: e coll'aspettare giornalmente la morte, ed il tremendo finale giudizio, ci distuccheremo delle cose transitorie, e raffreneremo le nostre prave inclinazioni, ed i fugaci riaceri. Vi niccomando, o diletti difcepoli la custodia del vostro. cuore, poiche i nostri nemici sono sugaci, e fraudolenti; questi sono i Demonj. E quando essi vegnono i cristiuni, e specialmente i solitari attenti e premurofi di avanzarsi nella vita spirituale, si scatenano contro de loro per mezzo delle tentazioni, infidiandoli colle fuga gestioni di cattivi pensieri a fine di farli crollare: C orazione, le vigilie, i digiuni, il segno della Croce, la fede in Gesù Cristo, la speranza, e la Carità, sono gll scudi che si schermiscono i colpi dell' Inferno.

Questo Santo discorso, animato dallo spirito di Dio, feriva talmente il cuore de' monaci, e di coloro, che l'ascoltavano, che a gara si ssorzavano di aumentare, e persezionare le loro virtu. Ed a guisa di api ingegnose, che assaticavansi a sormare il siale, e quindi

di a riempirlo di dolce liquore, le quali mentre distribuiscono tra di loro gl'impieghi, chi a raccoglier cera da' fiori, chi a portarla alle arnie, chi a fucchiate il mele , e poi a stenderlo nelle ordinate cellette, e pure tra di loro vi regna l'armonia, il buon ordine, la fratellanza, la pace; e senza ingordiggia si cibano delle fatiche comuni, senza odio si trattano, senza stanchezza si ajutano, e quindi aumentata la specie spediscono le colonie, tali appunto erano i discepoli di Antonio. La loro particolare occupazione confisteva nel falmeggiare, e rifuonava la contrada delle lodi del Signore; la lettura , e la meditazione de libri Santi; il digiuno, l'orazione, e le mortificazioni, occupava il fecondo luogo. Vivevano colle fatiche delle loro mani, contenti nella futura speranza de' beni eterni, regnava tra loro lo spirito, di fraternità, e di pace; la giustizia, e la pietà fuggendo le populate cittadi, trovavano tra essi'l suo felice asilo. Antonio visitava que' Santi asceti esortandoli sempre nello spirito di umiltà, e di concordia; e gl' incoraggiva nella perseveranza del bene oprare. Soggiornava per l'ordinario ritirato nella fua cella, desiderando la celeste padria, e si rattristava per la perdita di quel tempo, che spender dovea per alimentare il fuo corpo, perchè defiderava cibare lo spirito di celeste nudrimento, e per non dare campo maggiore al nemico infernale a tentarlo, avendo vigorolo il corpo. Allorchè i monaci mangiavano, ed egli fi trovava feco loro, in tempo di vifita, non prendeva cofa alcana de loro cibi , gli fomministrava

## TVITA DI

la parola del Signore per condimento del definare, xosì i Santi monaci, più avidi del nutrimento spirituale, gustavano il corporale, e gl'insinuava che la prima cura è di nudrire l'anima che dura eternamente,
non già il corpo che si ridurrà in cenere dopo morte,
e non è altro che lo strumento per lo quale l'anima
si rende virtuosa.

La decima persecuzione contro i cristiani eccitata dall' Imperator Massimino l'anno 311, sotto la quale perirono diciasettemila seguaci della Croce di Cristo, destò nell'animo di Antonio un desiderio di autenticar col suo sangue la sède di Gesti Crocissso. Egli contava allora 60. anni della sua beata vita, venti spesi in esercizi di pietà nel fecolo, ed in quarant'anni di solitudine del tenore da noi riferito; sicche abbandono il suo monastero unitamente ad altri fervorosi solitari animati dallo Spirito del Signore, ed andiede in Alessandriaper confortare, e consolare que cristiani, che gemevano fotto il pelante giogo della persecuzione, ed erano o ristretti in carcere, o condannati alle miniere. Antonio prestava ad essi tutti gli ossici di umanità, e de beneficenza, non folamente animato dal semimento di sensibilità, ma dallo spirito di carità cristiana, di cui I fuo cuore avvampava; egli li rincorava alla presenza del giudice, acciocchè con petto di bronzo sostenessero il lustro del nome cristiano colle proprie confessioni. Vedendo il giudice l'intrepidezza del nostro Eroe, e de suoi seguati, ordinò di partir tutti sollecitamente d' Alessandria. I compagni del nostro-Santo in seguela dell

dell'ordine fi partirono ubbedendo all'ordine del Presidente, perchè quest' era la Divina volontà. Rimase il folo Antonio poco curando la certa irreparabile morte. che doveva affolutamente avere, ma il zelo divino che l'animava qual altro Profeta Elia , e l'amor de fuoi fratelli gli facevano tener per nulla i tormenti, e disprezzare i minacciati martiri, si mirava da per tutto ripieno di cristiano coraggio, e sempre ne' luoghi più frequentati, o dal giudice, o da' delatori per avere un certo mezzo di arrivare al martirio. L'Eterno Iddio ben provato avea il cuore di Antonio colle tante, e replicate tentazioni, e le fue aftinenze, e mortificazioni erano un' attestato della sua non equivoca fantità, volle come regolatore de cuori che a suo piacere li governa rifparmiare lo fpargimento del sangue del fuo fervo, poichè egli medefimo ne fece antecedentemente di fe spietata carneficina ; l'esentò dalla furia della persecuzione, ed il fanto ardire, che gli si leggeva nel volto, col fuo riverbero confermava i eriftiani, i quali ritraevano fommo vantaggio dalle fue utili istruzioni, così confermati quei santi confessori, fenza vacillar nè poco, nè punto, restarono faldi, nel confessar G. C. Finita la persecuzione il Santo ritornò al fuo terreftre Paradifo, ove attele fempre più al rigore della penitenza, ed ha meritarfi colle aufterità la gloria di quel martirio che non potè ottenere per l'alto decreto della Provvidenza.

Ritornato Antonio a rivedere i suoi amati discepoli nel diserto, Gesù Cristo lo colmò colla virtù de'

thirstoll, tanto allora neverthely, per render navvocates solere che sidoonie, o erado in buona parte idolatri, a cuistiani ingombrati dagli etrori-; quindi è che il monachero del Santo divenue una probatica Fiscina, dove correvano tusti, gli ammalati sà di corpo, come di foizito, e tutti: ottenevano per fue intercessione la desidenata grazia; e spesso accadeva che col solo priegare alla porta della cella del Santo ottenevatto la fanità . Temendo che il demonio non prendesse motivo da queste maraviglie, ch'iddio per suo mezzo operava, de Rillare nel suo crore la vanagioria, ha pensato rintanarie molto a diatre della solitudine, e camminando giunté a piè di una miontagna, oue vi era una forgente di parissima acqua, e molte palme all'intorno; parve al Santo opportuno il luogo al suo fine di vivere nascosto a se, ed al mondo, solamente palese a Dio.

I fisoi Discepoli allorche si viddero privi del smetto Abate, nè sapente il luogo della sua dimora, non lasciarono di cercarlo da per tutto, simunto che riusci loro di ritrovarlo, lo provvidero di pune, il che secore replicatamente; ma il Samo non voleva che i suoi discepoli si prendessero tanta pena, gli disse di provvevederlo di pieciola quantità di formento, acciò lo por vesse seminare, e sostentarsi col prodotto delle sue fatiche (1). Sebbene Aptonio sosse molto lontano dal fuoi

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> I primi solitarj attendevano encora alla col-

fuoi monaci, non mancava di visitarli spesso, per ispirare in effi fentimenti di pietà, e di penitenza. Accoglieva ben anche tutti quei , che andavano a lui per configlio, o per qualche grazia, che il Signore concedeva per suo mezzo, sempre si leggeva scolpito sul viso la tranquillità, l'avvenienza, e la bontà. Fu costretto un giorno presentarsi ad alcune persone di merito, dopo aver loro fatto un discorso di materie spiriruali, fi concedò : coftoro volevano obbligarlo a reftar feco loro in compagnia, ma egli con graziofa maniera rifpofe: Signori: prima di scegliere uno stato bifogna ben riflettere; ma dopo l'elezione non lice frapporre officofi alla vocazione : ficcome i pelci. muojono quante volte fuori dell'acqua fi trattengono; del pari, i monaci fermandofi fuor del monastero con gente del secolo, si raffreddono nella pietà , e corron pericolo di morire foiritualmente. Ecco il perche non dobbiamo noi altri restare indolenti di nitornare alla nostra desiderata solitudine, siccome i pesci non restano lungamente sul lido, senza perder la vita; così lafcio l'onestà brigata. fede di Geal Criftor

L'umittà, e la modessia empivano il cuore di Antonio, non ostante i doni concessogli da Dio. Rispettava lo stato Sacerdotale come il minestero della Divinità, ed

denterfito debiderio di vederio . o almeno di

tura della Terra, ed eran perciò provveduti d'istrum menti agrarj, come si rileva dalla recorca del frum mento che sa S. Antonio a suoi Discepoli.

Digitized by Google

onorava i chierici della minore gerarchia; d'inchinava profondamente avanti al Vescovi ed al Preti per ricever. la benedizione : se dava qualche configlio a' ministri del Signore, sempre con rispetto, e rassegnazione parlava. Zelantissimo per la purità della Fede, e per Punità della Chiefa, mirava con occhio di orrore 1º erefie, e gli sciami; infinuava sempre a' cristiani tenersi lontani dalla compagnia degli artiani, e guardarfi da loro come dalla peste. La fama di sue virtà. ed il gran credito che acquistossi colla vita esemplare, diede motivo agli eretici di afferire, che le loro opimioni, e dottrine erano approvate da Antonio. Per difinganno de cristiani egli ritornò in Alessandria, e vi predicò la Divinità di Gesti Cristo, con molta confusione degli arriani, condamnando i loro falsi, ed erroni fentimenti. Alla notizia dell'arrivo di Antonio concorse numeroso popolo per vederlo: i miracoli, ch'egli oprava alla presenza de gentili, costrinsero questi adaffollarsi per avere la consolazione di toccare l'orlo del suo mantello, e molti di loro si convertirono alla sede di Gesù Cristo.

Il nome di Antonio reso celebre in tutto l'Oriente, arrivò ben anche alla Corte del Gran Costantino.
Ed in fatti questo Imperatore gli scrisse una lettera,
trattando il Santo da Padre, e manifestandogli l'ardente suo desiderio di vederlo, o almeno di ricever
sue lettere. Una tal clemenza di Costantino stordì i
monaci compagni del grande Antonio, ma egli non
sabbagliò allo splendore di tanta riputazione, e ripiglian-

gliando la parola diffe a suoi discepoli : Non vi ammirate che l'Imperatore, mortale come noi siamo, mi degni de suoi caratteri, stupitevi che il Signore Iddio serisse i suoi precetti agli uomini, e quel che più vi debbe arrecar meraviglia è l'averci parlato per mezzo del suo Divino Unigenito. Indi rispose alla lettera di Costantino, communicandogli avvisi salutari per lo buon governo dell'Imperio, e per norma della sua vita.

La curiofità fi destò ancor ne'Filosofi gentili di vedere Antonio di cui fi parlaya tanto, e si decantavano le azioni, e s' innalzavano le virtà. Si portarono moltà Filosofi a visitarlo. Stupirono al solo vederlo per la vivasità del suo spirito, per le concise ed adequate risposte, e per la saviezza del suo pensare, quantunque non avesse studiato le scienze del Secolo. Conobbe il Santo la loro ammirazione, e gli diffe: Ditemi di grazia. cosa fu prima il buon senso, o la letteratura? nasce il sapere dalle lettere, o le lettere dal sapere? Risposero i Filosofi che dal sapere nascevano le lettere. Adunque, rispose Antonio, al savio sono inutili le lettere, poiche egli ha il buon senso. Rimaser confus dalla risposta. Alcuni fra loro tentarono d'imbrogliarlo con de fofismi proposti contro la religione Cristiana. Egli però sciosse i loro argomenti sacendo, vedere l'assurdità delle loro conseguenze, ed in seguito mostrà l'eccellenza della Cristiana Religione, e la capricciosa, e stravagante Idolatria. Per confermar poi co' fatti la veracità della fede di Gesà Cristo, alla presenza loro guarl molti infermi, e liberò molti offessi col

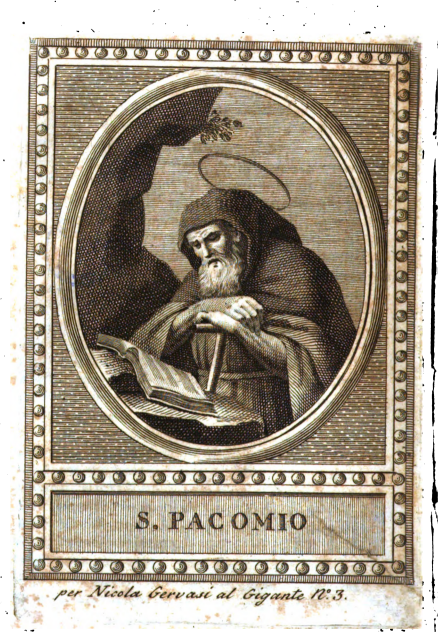
legno della Crose, e stidandogli far altrettanto in for-

Volundo Iddio ricompensare i meriti del nostro Santo, nel Cielo, e porre fine alle sue fatiche, gli givelò che la sua merte era vicina. Antonio volle per d'ultima volta vistrare i suoi Monaci. L'avvisò contriftò l'animo de' Solitari : corfero ad abbracciarlo, engl'occhi pieni di lacrime, ed egli piangendo per tenerezza, ragionava della sua morte come del termine del penoso esilio della vita umana, e principio del soggiorno della felice Padria; esortava i discepoli alla carità, ed alla umiliazione lasciando ad essi questi Salutari avvisi : Miei cari figlinoli non fi raffredsi mai in voi lo spirito delle buone opere. La morte vi sia ogni giorno presente. I cattivi pensieri non mace chiano gianimai la vostr' anima. Impegnatevi ad imizare i Sunti . Offervate con esattenza le trudizioni de Padri Proceurate di restur Jempre costanti nella Fede di Gesù Cristo, che imporaste dalla Santa Scrittura, Accome to sovente vi ho inculcato.

Volevano i monaci ch' Egli restasse in lor compagnia per prestargli nell'ultimo di sua vita i mesti assicj; ma non valsero i prieghi de'senen e dolenti discepoli, perchè il Santo volle partire pel suo ritiro. Dopo un muse cissa, cadde ammalato, e venendo meno bel bello, spirò la sua bell'amma in mano del Divin Salvatore, senza che il suo corpo perdesse punto della sua gioja, che si maniscstava nel contemplare il Peradiso. Morì l'anno dell'Era Volgare 356, in ctà di cento, e cinque anni a

Digitized by Google





Digitized by Google

### VITA DI

# S. PACOMIO (a)

#### CAR ML

Cosa molto faelle aggiungem alle alumi invento zioni, ripulirlo, e perfezionarle. La vim situtua nos su ignota a savi del gentilesimo (4), che persuali dalp la ragione l'abbracciarono con sopresta non solamente questi, ma eziandio de PP. della Chiesa. S. Panolo Primo-Eremina è riconosciuto tra cristiam come il primo anacorata, ed è chiamato autore; S. Anunio Alute promulgatore della vita solitaria, e contemptativa, poiche egli collo splendore di sue virtà rese populate se solitardini della Tebaide; ma questi monadi vivevano separatamente, e senz alcuna dipendenza di superiore. S. Pacomio sotto l'impero del Gran Contantino sa l'istitutore sella vita cenebitica, ed ordina nonaci (c), e di vivere sotto una regola, e son marne una comunità religiosa.

Non

<sup>(</sup>a) Papebroch. AGis S. Pachomii Cap. IXXVIII.
Tillomont. Mem. Esclesiast. Vol. VII.
Roveeido lib. I. delle vite de PP. dell' Bremo.

<sup>(</sup>b) Vedi l'auftre discorfo.

<sup>(</sup>c) Vedi Papebroc. loco citato.

Non si sa positivamente l'anno della sua nascita, si crede però ch'egli nacque l'anno 292. sotto il regno di Costanzo Cloro, e Massimiano Galerio.

S'ignora la sua Padria, nondimeno gli scrittori conporanei, assicurano esser egli nato nella Tebaide superiore. I suoi genitori erano gentili, allevarono Pacomio secondo le massime del paganesimo, e gli secero apprendere nella sua prima età la filosofia, e l'altre scienze egiziane, e fece non ordinario profitto, l'Imperatore avendo bisogno di soldati per abbatter Massenzio tiranno con cui ebbe per sette anni la guerra, che finì colla morte dello stesso Massenzio, ordinò una Jeva di soldati nell' Egitto superiore. e stra questi su compreso ancora Pacomio, che avea allora l'età di venti anni: arrollato che fu, unitamente agli altri parti per. Diospoli Capitale dell'alta Egitto. In questa Città trovò molti cristiani, che si mostrarono pietosi con lui, e con i suoi compagni, prestando loro que soccorsi, ed ajuti che bisognavano. Pacomio ignorava sin allora qual fosse l'oggetto della Cristiana Religione; ma restò sorpreso quando provò gli effetti della umanità, e beneficenza de' cristiani, e com' eran colleciti a bisogni del suo fimile, come prevenivano le necessità, come soccorrevano gli oppressi, e quanto si mostravan premurosi ad esercitare l'ospitalità; ed ammiraya che tra di loro le virtà si vedevano, non sentivano, come tra' pagani, poiche fra costero si silosofava nelle scuole si discorreva ne' crocchi dell' eccellenza, e bellezza della virtù, ma dopo del cicala-

mento non aveva alcuno effetto il discorso, ed alla miferia fi aggiungeva l'oppressione (a). Informato Pacomio qual fosse lo spirito del Cristianesimo resto colpito come da un fulmine al fentire la sublimità della dottrina, la purità de'dommi, la grandezza delle promesse eterne, ed al vedere l'irreprensibilità de'cristiani. La grazia del Sig. non mancò di muovere il cnore, mentre la parola feriva l'orecchio. Risolse adunque abbracciar la nostra fanta Religione, ed alzando le mani al Cielo, difle : Eterno Dio, creatore, e regolatore del tutto, non ifdeenate ascoltare la voce di un cieco, e miserabile peccatore qual io mi fono; degnatevi farmi la grazia chio conosca come debbo piacere a voi; e vi prometto, se mi liberate da questo stato, in cui mi trovo, di consacrirmi tutto a voi . Restò egli in questo fanto proponimento, ed aspettava l'occasione favorevole di lasciare il mondo, non permettendolo allora la qualità di foldato : proccurò per tanto resistere alle suggestioni del demonio, ed allontanare da se ogni occasione peccaminola .

II.

(a) Lo stesso accade a giorni nostri: jentiamo profferire, con trasporto di tenerezza, il dolce dell'amicizia, il bello della virtù, l'utile della sensibilità, il
piacere della benesicenza; ma giammai si viddero i tradimenti più manifesti, le bassezze più vergognose, le
crudeltà più inaudite, le oppressioni più compassionevoli: perchè non mai si scrisse tanto, e si pratticò meno:
La virtù inattiva tocca il bene vicino al vizio.

Il Signore, che sempre seconda le fante intenzioni ni, concesse la vittoria: a Costantino- colle disfatta di Massenzio, e furono licenziate le truppe a tal oggettor affoldate, ed ecco Pacomio in istato di darsi: a Dio. Depo il suo congedo militare se ne andiede alla Chiesa situata nel Borgo di Scinobosco, nella Tebaide Superriore; e si ascrisse tra' catecumeni, e mell'imminente Pasqua dell'anno 314. fu battezzato: La notte precedente al suo battesimo ebbe una visione, ed udi una voce dal Cielo. Gli fembrava, che il Cielo piovesse rugiada, e di questa ne aveva piena la sua mano destra, la quale tosto si convertiva in mele. La voce. gli disse: Guarda, o Pacomio, coss ora ti secade. Cotesto è un segno della grazia abbondante di Gesti Grim sto, che tosto si dissonderà nel tuo cuore. In un subien to Pacomio si sentì tutto acceso dell'amor del Signore, e bruciar di defiderio per la perfezione vangelicate ed in fatti non lasciò alcun mezzo per arrivarci. Uni certo romita nomato Palemone vivea nel deserto, nomo penitente, ed istruito nella dottrina del Vangelo. ben conosciuto per la sua vita esemplare, Pacomio lo scelse per suo maestro, e si propose imitarlo; andiede adunque a ritrovarlo, e gli palesò l'oggetto di sua venura. Si compiacque Palemone all'avviso, ma non manco di mettergli fotto agli occhi la strada ardua della la perfezione, e la gran violenza che far dovea alle sue passioni, i disagi della solitudine, la durezza delle mortificazioni, e Pacomio tutto diceva di fare. Caro figliuolo, dicea Palemone, la vita solitaria è assai più

vià difficile di quel che vi potete ideare; molti l'hanno intraprefa con follecitudine, ma disgustati da patimenti l'abbandonarono. Ecco per vostra norma quelche io pratico: nell'estate mi ristoro una volta al giorno, nell'inverno ogni due giorni, il mio cibo è pane, fale, ne conofco alcun condimento, ne altra bevinda che pura aequa, la notte la passo leggendo la Sucra Scrittura, e cantando salmodie, ed appena riserbo la metà per ristorare il mio corpo, e sovente la passo tutta in orazione. Potrete per ora andire in qualche leogo a disporvi colla penitenza, e colla mortificazione, e quindi venir da me, perche ben volentieri vi riceverò in mia compagnia dopo tale probazione. Udendo Pacomio cotal ragionamento incomincia a tremare, come se avesse udito un decreto di sua fatale rovina, e ripigliando il coraggio, rispose: spero che la grazia di Dio, che mi traffe dalle tenebre del gentilesimo, mi dia forza a perseverare nella vita penitente che voi menate: nè mancherd chiedere al Signore questi aiuti coll' orazione. Sorpreso Palemone della fede di Pacomio, lo confolò, dandogli l'abito di folitario, che lo riceve come il segno di sua predestinazione.

Comincia il nuovo Anacoreta, unito al suo direttore e maestro, la vita solitaria; assiduo all'orazione, fervoroso alla penitenza, sollecito alla fatica manuale (a) colla quale si proccuravano il parco vitto, ed

' (a) Consisteva questa nel fare stuore, cesti, ed altre cose di simil fatta.

il dippiù lo distribuivano a' poveri. Palemone quando vedeva Pacomio forpreso dal sonno in tempo del salmeggiare, lo faceva trasportare arena da un luogo all'altro: vegliate, gli diceva, e lavorate per non effer tentato dal demonio, opponete la fatica al tentatore per non fedurvi a rompere il silo della vita intrapresa. Tutto eseguiva Pacomio con ogni diligenza, ed esattezza, che non solo compiacevasi Palemone del suo discepolo, ma di più l'ammirava, Visibilmente si vedevano i progressi di sue virtà. Leggendo la Sacra Bibia proccurava con ogni attenzione mettere in pratica i santi precetti , i quali si sforzava di tenerli a memoria per meditarli in tempo de' suoi manuali lavori. La pazienza, l'umiltà la mansuetudine riempivano il suo cuore. L'amore di Dio, e de'suoi fratelli lo rendevano vittima di carità, ne lasciava passare la minima occasione di prestarsi alle loro necessità.

La Divina Bontà avea destinato Pacomio ad un oggetto più grande, non volle che 'l suo servo restasse concentrato in se stesso, e la sua virtù personale. Scorsi molti anni nella compagnia di Pelemone, con cui apprese la via della persezione; un giorno mentre andava nel diserto per raccoglier legna, secondo il suo costume, gli apparve un Angiolo, e gli comandò fabbricare un monastero nel disabitato villaggio di Tabenna (da questo villaggio prendeva nome 'l diserto), e di ricevervi coloro, che sossero venuti per cominciare una vita santa secondo i consigli del santo Vangelo, Pacomio comunicò a Palemone il divino comandamento,



ed

ed ambedui fabbricarono una casetta in Tabenna, ove in seguito dimorò Pacomio, e Palemone ritornò alla sua antica dimora, ne si visitavano questi due santi che una volta l'anno.

Pacomio non ebbe contezza de suoi congiunti dopo the si ritird nel diserto, non passo per altro gran tempo della sua dimora nell'eremo di Tabenna, e per divina disposizione. Giovanni suo fratello venne a visitarlo, e restarsi seco lui per menare la vita sotto la direzione di Pacomio. Fu grande la consolazione del noîtro Santo in vedere il suo germano, e vederlo animato di zelo per la salvezza della propria anima. La venuta di Giovanni diede a Pacomio motivo ad essercitarsi nella carità, e nella pazienza; ma la santa compagnia unita colle leggi della natura, e della grazia ben tosto si divisa dall'immatura morte di Giovanni. L'intensità del dolore per la perdità fu eguale alla pienezza del contento dal riacquistare lo. Adorando Pacomio le divine disposizioni, e frenando il dolore col rammemorare la fragiltà del nostro essere, si occupò à fare i funerali, salmegiando una intera notte, e dolentemente cantando degl'Inni di suffraggio, seppelli il fratello, ed indi sempre l'ebbe presente alle sue orazioni. Dopo la perdita del fratello continuò Pacomio a dimorare nella solitudine di Tebenna. Si avanzava giornalmente nelle tristiane vira th, superando tutti gli offacoli, che il demonio tenratore vi frapponeva, e resistendo alle tentazioni col digiuno, e coll'orazione. Continuava mai sempre la

Digitized by Google

fabbrica del suo Cenobio, secondo la divina rivelazione, e benchè il demonio gli appariva ora in sembianza di mostruoso gallo, che minacciava sbranarlo co'suoi artigli .. ora come una schiera di terribili soldati per catturarlo, ora in figura di sfrontate corteggiane, che mostravano sorprenderlo quando si ristorava col cibo. e una notte fu talmente battuto, che rimase tutto livido e pesto. Il valoroso campione di Gesti Cristo non si avvill giammai, quanto maggiori erano gli assalti, tanto ravvivava la sua fede, ed ingrandiva la sua speranza, accrescendo sempre l'orazione, e la lettura de' santi libri. Per non dar campo al nimico di assalirlo quando pigliava un pò di riposo, priegò caldamente il fignore di dispenzarlo da un tal bisogno, e per quaranta giorni, e quaranta notti vegliò sempre senza dormire, e poi per lo spazio di quindici anni 'l suo letto era un banco in mezzo la sua stanza, sul quale, non folamente, non potea tranquillamente dormire, ma dovea vegliare per non precipitare dall'una parte. Hall' altra .

Con tali esercizi'l nostro Santo arrivò allo stato di una vita persetta, e finita la propria santificazione, doveva impiegarsi a santificare gli altri, la virul è come l'oro, se resta nella miniera non ha pregio veruno. Ecco un Angiolo a Pacomio, che gli ordina di ricever sotto la sua direzione coloro ch'ispirati da Dio venissero ad incominciare una vita solitaria. In breve tempo il Cenobio di Tabenna su abitato da più di cento venezandi monaci tutti esemplari. La regola si vuo-

vuole che gliela dettaffe ancora un Angiolo. Le virtù principali erano l'ubbidienza, e la povertà. Caffiano attesta ne suoi viaggi d' Egitto, che que monaci non trascuravano punto queste virtà, perchè secondo i detti del nostro Santo dor fondatore non eravi altro mezzo di superare qualsivoglia tentazione senza la santa ubbidienza, e la virtuola povertà; sono queste virtà come'l preservativo del vizio, e la scala della perfezione. L'ubbidienza de' fuoi monaci era giunta a tal fegno, che se uno fosse chiamato, mentre stava formando una lettera dell'alfabeto, non la terminava, e correva al comando del fuo fuperiore; circa la povertà poi , non si vedeva nella cella de' monaci cosa alcuna, che necessiria non fosse : su queste basi fondò S. Pacomio la fua regola, di cui ne daremo breve-

Recitavano de Salmi, ed altre preghiere in comune, ma questa salmodia non era molto lunga, per non molestare i proseliti. Due volte la settimana, s'offeriva nel di loro oratorio il Santo Sacriscio, cioè Sabato, e Domenica, ed i monaci ricevevano l'Eucuristia. E siccome tra di loro non v'era alcan sacendote, perchè la vita monastica (secondo S. Geronimo) è uno stato di penisonza, e mon cattedra di dottrina (a), perciò chiamavano un Sacendote per celebrar-

(a) Monachus non decentis, sed plangentis habet officiem. S. Hier. Epist. LIII. ad Ripar. Lo stesso san-

10

vi la S. Méssa, e dispensarvi la comunique (d).

I monaci erano obbligati intervenire una volta la fettimana all'istruzione che si faceva dall'Abate, e quindi facevasi la preghiera, affinchè il Signore sa cesse germogliare ne'loro cuori'l seme della divina parola.

Ciascuno era tenuto per punto di regola di saper leggere, ed i novizi, che non sapevan leggere dovevano prima di tutto impararlo.

La .

to Dottore scrivendo a Paolino l'esorta, che volendo abbracciare lo stato chericale dovesse restare in città, e scegliendo lo stato mon stico poteva ritirarsi nella selitudine. I monaci erano laici, e si rileva dal Concilio Culcedonese can. II., ed VIII., e dal Trulluno canone LXXXIII. co quali si stabilisce che trovandosi rei di eguul dilitto il prete, ed il monaco, il primo si deponghi, ed il secondo si scomunichi.

(a) Vedi Thomass. de vet. & nova ecclesas. discipl. par. I. lib. 3. cap. 13. Non regnava da per tutto lo slesso costume, perchè ne monasteri della Scizia v' crano alcuni monaci ordinati al Sacerdozio come ci asicura Cassano Collazione III. c. 1. I monasteri vicini alle città non avevano alcun Sacerdore, ma unitamente col proprio Abate andavano ad assistere alle sacre sunzioni nelle chiese parrocchiali, delle quali si credevano sigli, come tutto il resto del Popolo. Athanapol. pro suga, Pallad. hist. laus. cap. LII.

La lettura della S. Bibia, e di questa specialmente i salmi, ed il Vangelo si doveva sare ogni giorno, come ancora la meditazione sopra quanto si leggeva; dippiù: ciascuno era in obbligo mandarsi a memoria qualche passo per ruminarlo in tempo del lavoro. Il Superiore scioglieva i dubbi, che dalla lettura nascevano, ed additava que'lnoghi, che contenevano de misteri di nostra Religione, ed era l'interprete della Santa Scrittura.

Il primo studio de novizi erano i Salmi, ed il nuovo Testamento, e di questo dovevan sapere alcuni libri a memoria, e di quelli ancora. Questi precetti erano per la coltura dello spirito, secondo l'Istituto di S. Pacomio.

La fatica che allontana l'uomo dal vizio, e gli appresta la suffistenza, era un punto effenziale della Regola Pasomiana. Ogni Monaco doveva lavorare, secondo l'impiego a cui era destinato, chi attendeva a coltivar l'orto, chi a lavorar la terta, chi a far stuoje con foglie di palma, o di giunchi, che alcuni mos naci andavano a raccogliere alla sponde del Nilo, chi a tagliar legna, chi a far il pane, altri per cucire gli abiti, e finalmente tatto quanto lor bisognava si provevedeva da loro stessi.

L'abito di questi monaci era una tonaca di lino, a gnisa di saeco, senza maniche, per non impedire l'avoro, e questa giungeva sino al ginocchio, stretta nei fianchi con una cintura, e si portava ancora la notte.

T1

Il mantolio era una pelle di capra concia, ed in testa postavano un cappuccio di lana.

Tutt' i monaci pran'obbliguti al digiuno il mercoledi, ed il vanordi, eccessuato però il tempo pasquale. Mangiavano due volte al giorno, cioè, a mezzodi, ed alla sera, I cibi ordinari erano pase, olive falate, latticini, infalata, legumi conditi cell'alio, e frutta della siagione, sichi secchi nell'inverno, ed altre cose di simil natura. Gli ammalati, ed i vecchi potevano bere il vino.

La quantità del cibo, e delle fatiche, era indeserminata dalla Regola di San Pacomio : ciascuno manginva (esondo l'appetite, e fatigava in ragion delle forze. V' erano de' monaci più fervorosi nella penitenza, che manziavano nelle loro celle, ed il lor nudrimento era pane, e sale, e la bevanda acqua pura, e ciò una volta al giorno; chi faceva totale affinenza un giorno si, ed uno no, e y eran que che passivan die, tre, e quattro giorni fenza gustar cosa alcuna; tali rigorose penitenze accadevano per lo più nel temno di quarefina. Predicava femore il nostro Santo a suoi monaci che allontanassero sempre dal loro cuore le vanità, tarlo d'agni opera buonne ed il rimprovero fatto ad un monaco dimostra quanto il Santo l'odiasse. La regola prescriveva che ogni monaco dovesse fare una fluoja al giorno, un monaco ne fece due, e le pose in luogo dove passar doves S. Pacomio per wederle; le vide in effetto il Santo, una conoscendo la vanità dell'autore, disse a circostanti, additando il

monaco: coftui fatica dalla martina fino alla fera per lo demonio, e Arapazza il suo corpo per la perdizione. Poi comandò al monaco, che quando tutti i monaci stavano a mensa, si presentatie a loro colle due stuoje appese al collo, e gli pregasse di orare per lui, e domandar perdono a Dio di fua vece, poichè aveva preferito il lavoro al Paradifo. Dopo ciò gl'impose di star chiuso per cinque mesi 'n un' angusta cella, e cibarsi. di pane intinto nel fale, e diffetarfi coll'acqua, e fare due stuoje al giorno. Non è men degna da riferirsi come; punì la vanità di penitenza in un monaco. Costui era portato a fare delle firaordinarie mortificazioni, e lunghi, e non interrotti digiuni, astenendosi ancora de' cibi, che agli altri monaci eran permessi . San Pacomio l'ordinò di mangiare all'ora del pranzo, e non già la fera fecondo il fuo costume; che si pigliasse la sua porzione di legumi cotti , ma non ne mangiasse che una picciola quantità con poco pane, gastigando così il suo corpo, per allontanare qualunque tentazione.

La regola di S. Pacomio ben presto fece de rapidi progressi, ed il Santo su costretto fabbricare altri
monasteri, ne quali regnava lo spirito di osservanza
come n quello di Tabenna, richiamo di tutti i crissiani d'Egitto per ammirare le vistù del Santo Fondatore. Ogni Monastero aveva un Superiore dipendente
da S. Pacomio, che governava i monaci. Tra questi
primi regolari regnava una carità non ordinaria, tutti
si assatzavano per santificarsi, non eran dispari nel
volere perchè tutti tendevano allo stesso sine. La medi-

Titazione d'una interminabile Eternità l'allontanava d' ogni attacco alla terra . la dolcezza delle cose celesti produceva ne loro cuori il disgusto delle apparenze mondane: l'eterne verità che illuminavano l'intelletto, portavano il disinganno nell'anima di que'Beati Religiosi. Così persuasi que' Monaci godevan in quella solitudine un foggiorno di Paradifo : i loro sguardi li drizzavano al Cielo, i loro fospiri erano per la lontananza della Padria Beata, le loro voci erano affeta tuose esclamazioni di Dio: Divina volontà! Paradiso! e tra quest'astri luminosi spandeva Pacomio i suoi raggi qual luminoso Sole. Ma il piacere che provava nel vedere così belli e mirabili effetti delle sue provvide cure, ben tosto cangiossi 'n amarezza e disgusto. Conciofacche seppe in una visione, che tra' suoi discepoli non dovrebbe sempre regnare quello spirito di carità, di penitenza, e difinteresse; ben presto seguir dovrebbe alla virtà la corruzione, e la carne renderebbe più forti i suoi pizzicuori, e l'ambizione di governare avrebbe occupato l'animo de' monaci. Un male così lonsano afflisse di molto il nostro Santo. Altro non potè fare che prevenire i suoi monaci con dell'esortazioni, affinehè fossero premuniti contro il nemico dell'uomo. e steffero sulla difesa. Il nostro Santo non volle mai effer servito d'alcuno, nè pretese alcuna distinzione come superiore; si distingueva però nella mortificazione, nell'abbiettamento di se stesso, poichè vi si prestava agti uffizi più bassi, nell'essere il primo all'orazione nell'avvamper tutto di carità. Incaricava i Superiori

di mostrarsi esemplari assuoi stratelli, poiche da essi delle ve spandersi la luce, e si dissonde in seguito sopra i monaci. Di bilanciare quanto pesa una tal carica, ne ambirla per autorità di comandare gli altri, ma per essere i primi ad osservare la regola, ed animare i monaci alla pietà, ed alla penitenza. Facendo vedere qual conto stretto si dovrà rendere a Dio per la peredita di un' anima ad essi assidata, l'impegnava ad armarsi di zelo per l'esatta disciplina, e conservare in tero il deposito a loro considato.

La mormorazione che spesso si ritrova nelle comunità, perchè v'è più tempo d'esaminare il costume del compagno, era per S. Pacomio un acerbo dolore ; egli non prestò giammai orecchio alla maldicenza, anzi qualora sentiva cominciare un discorso con cui si offendeva qualche fratello. frettolosamente se ne scappava. Vi furono nella sua compagnia dieci religiosi d'età avanzata, e rispettabili per molti riguardi, ma susurroni. Il Santo gli fece spesso delle secrete ammonizioni, ma non produssero alcun buon esito: vedendo l'inutiltà delle sue parole, ricorse al Signore per mezzo dell'orazione, pregando per lo ravvedimento di quest'infelicl. Ascoltò il Signore la preghiera. del Santo, dopo aver digiunato quaranta giorni, ed: altrettante notti, prendendo il ciba agni sette giorni e senza mai dormire, i monaci si ravviddero, piansero i loro peccati, e dopo breve tempo paffarono a miglior vita. Grande fu senza dubbio la prudenza di S. Pacomio nel correggere i suoi fratelli . In secreto faficeva le correzioni sempre colla dolcezza, e sozvità sulle labbia, e proccurava non dire parola, che poteste disgustare alcano; ma se l'inavvertenza l'avesse trasportato ad offendere involontariamente qualcheduno, si metteva in tale agitazione, e tal disgusto l'opprimeva, che non poteva riposare, senza placare l'ossesso. La sua discretezza era ammirabile, non che la placidezza del suo animo ad aspettare l'emendazione de fratelli colpevosi, compativa la debolezza della natura, ed il pendio delle passioni univa alla pietà la preghiera, e con pazienza ad imitazione del sommo Dio aspettava il ravvedimento, senza mai prorompere con indiscreti rimproveri, e con severità in opportune.

Ogni torto ch'egli foffriva, era un dono del Cielo, che gli dava materia di avanzarfi nella perfezio-At , e perciò si dichiarava tenuto all'onfensore, Un religiolo di un monastero dipendente da quello di Tabenna voleva effere economo del fuo monastero; il suo Superiore aveva giuli motivi di non farlo: ma ficcome I monaco P importunava, gli disse che S. Pacomio non lo stimava idonéo. L'ambizioso, e disubbidiente monaco si porto dal Santo, e lo trovo in mezzo a smoi monaci che faticavano vicino ad una muraglia del sue monastero, proruppe subito contro del Santo Abate con insultanti rimproveri, e villane parole, Non fapendo S. Pacomio il motivo che riscaldava l'ambiziofo fratello, e l'obbligava a mordere con dente maligno il sno nome, restò fra due; ma saputa la cagione, ordine fibito all' Abate del monastero conferirgli

l'impieres, chè defiderates. Le dalci parole dell Santas e le sue buene manière raddolcirono l'asbro fumre dell' monnes: di modu che amunirando la bontà di S. Pacoeu rain simuncia l'ecunomator e chiese perdeno al Santo der las offele. Eglinson fi rifentiva per l'offele, perche fi sforzava di copiana in la Gasak Cristo, e mentere ini efecuzione i fuoi divini precetti. Benchè il Signore loi colmeva di nuovi miracoli, e lo confilma con delle rivelazioni, una delle quali fu quella che il Signore 19 afficura, effer egli una colonna della Chiefa, ed un apostelo della venità, pin non di mene non mai fa scoffe dalla sua similar, cercando sempre di nascondere le sue virul. Passindo una volta S. Attanasio vicino al monastero di Tabenna, in occasione che visitava le Chiese della Tebaide superiore, S. Pacomio, che rispettava il S. Velsovo, si pontà a visitarlo,, e per

Le virtà del nostro Santo tirarono fopra di lui gliocchi di Dio, e degli nomini. Il Signore lo colmò di
fingolari prerognive, come di uno spirito profetico;
del dono delle lingue, della virtà del miracolle, e condelle visioni, e revelazioni. Gli nomini ammiravano
la sun santità, e ricevevano per suo mezzo la guatigione di tutti i mali, e mentre sanava l'immensa mostitudine este a lui ricorreva, chiudeva la sua benesica
mano alcune volte col suoi discepoli, assora quanto la
malattia serviva per depurare qualche loro disetto, ad
esempio di S. Paolo con Timoteo. Cost sece con Ate-

fun modestia non il fece conoscere dal Santo Visitato.

re , restando confuso cogli altri monaci.

nedoro lebbrolo, monaco nello stesso suo Monastero, che lo configliò a soffrir con pazienza la lebbra, che serviva per purgare l'anima sua da peccati; l'esortò alla raffegnazione del divino volere, ed alla pazienza, ed in fatti così morì, pieno di merito per lo male sofferto. Lo stesso pratticò verso Teodoro suo discepolo, che soffriva una fiera emicrania, a cui in vece di. guarirlo dal malore gli disse: Credete voi, mio caro fi-. gliuolo, che i dolori, le afflizioni, le malattie vengono a noi senza la divina volontà? soffrite con umiltà, e con pazienza quanto vi viene dalla mano di Dio, perche cost acquisterete il merito della sofferenza; aspettate che'l Signore si compiaccia liberarvi, e ricordatevi, ch' egli sempre mette in pruova i suoi eletti, come fece con Giobbe; ad imitazione di costui lodate, e benedite la Provvidenza, che così vi vuole esercitato: il soffrire le croci che Iddio ci manda è la miglior virtù che aver possiamo. Ricordatevi meditare allorchè più vi affligge'l dolore, effer la mano del Signore, che fana l'anima vostra, con quel patimento, come il chisurgo taglia sul vivo per impedire la cancrena . Pazienza, ed avrete il merito.

Cresceva sempreppiù il concorso de' fedeli al monastero di Tabenna, ed il Santo rendeva ciascuno contento, nè punto s'insuperbl per questo dono, anzi nell'avvilimento di se stesso lodava la Divina Bontà, che
dissondeva le sue grazie a suoi sigli. Ma se gli alti decre ti della Provvidenza, di cui noi non conosciamo i
rapporti, ritardavano, o impedivano la grazia brama-

ta,

ta, egli non fi affliggeva; ma in questo adorava le divine disposizioni, che sempre sono ordinate al comun vantaggio degli uomini, e ringraziava il Sommo Dio. Il dono de miracoli non era per lui una qualità fantificativa, ma bensì motivo di umiliazione.

Egli prima di oprar qualche miracolo si raccomandava agli affanti, acciocch' essi pregassero il Signore, perchè le sue preghiere le giudicava di poco valore, per ragione de' suoi peccati; l'uniltà era per lui la virtà più prediletta, ed in fatti è la madre di tutte le virtà. Una volta un monaco eretico gli mandò un' imbasciata, proponendogli per pruova della loro bontà ( per vedere chi de' due era più accetto a Dio.) di paffare a piedi fopra l'acque del Nilo. Rigettò il Santo con orrore la proposta, e gli disse: che non pensava far miracoli, ma di piangere i propri peccati. Si maravigliavano i suoi monaci come un eretico poteva far prodigi così stupendi; S. Pacomio insegnò lor la maniera come poteva ciò avvenire. Tutte coteste, egli diceva, illusioni accadono per opera del Demonio, e Dio lo permette, affinchè in pena della sua superbia si confermasse l'empio nella sua empietà.

Quindi avvertì i suoi discepoli a non tentare Dio, cercando la virtù de miracoli, visioni, e cose suor dell' ordine naturale, ma se mai avessero questa virtù di non inorgogliarsi, ma ringraziare l'Signore, e prender motivo ad esser umili, ed a conoscere maggiormente quanto è grande la Divina Potenza. Egli si compiaceva più de miracoli invisibili come sarebbero

la

la conversione di un peccatore, il perdurare nella grae zia di Dio, non che la guarigione di un' infermo, e la resuscitazione di un morto, che sono miracoli visibili. De' primi bisogna pregare Dio, e cooperare coll'esempio, e coll' orazioni, perchè sono di maggior vantaggio per il nostro prossimo. Non solo il nostro Santo procentò le suntificazioni degli uomini, ma benanche delle donne, e siccome egli su Fondatore de' Cenobiti, bisogna considerarlo ancora come Fondatore della regola delle monache, che si consacrano a Gesà Cristo; se mai non vogliamo dar quest'onore a sua Sorella, che su la prima a ritirarsi seguendo la regola del Fratello, con qualche diversità per motivo della deboleze za del sesso,

La Sorella di S. Pacomio mosta da natural tenerezza, o per meglio dire, seguendo gl' impulsi della grazia, andiede al Monastero di Tabenna per vedere il
fratello; ma il Santo non condiscese assatto; le sece
però sentire per mezzo del portinajo che suo consiglio sarebbe di consacrarsi a Dio in un Monastero, che
si fabbricarebbe non molto lontano da quello di Tabenna. Contentissima la Sorella si appigliò al proposto partito, si ritirò nel nuovo Monastero, ed in breve tempo a sua imitazione concorsero una moltitudine di vergini, e si consacrarono per spose di G. Cristo.
Prescrisse il Santo la regola, ed oltre di quanto i Pacomiani osservavano, le suore dovevano assenersi di
trattare con uomo alcuno; scelse però un monaco di
età avanzata, di ott mi costumi, di segnalata dottrina,

e di venerando aspetto, assinche sacesse loro nelle Domeniche l'istruzioni. Così governate queste beate spose del nostro Redentore a avanzavano a gran passi alla via della persezione.

Arriechito di meriti il nostro Santo dovea in fine volare al Cielo per la ricompenza. Il Signore dopo la Quarefima, dell' anno 348, visità sutti Genobi della Congregazione di S. Pacomio con un mal contagioso, e chiamò a se que', che dovevano la mercede di lor satiche, morirono più di cento monaci celebri per la lor fantità. S'infermò ancor San Pacomio, e dopo quaranta giorni di malattia, che soffiì come dono dal Cielo venutogli, si trovò al termine dalla sua carriera virtuosa. Due giorni prima di spirare la sua sant'anima chiamò a se i suoi amati discepoli, e colla sua ordinaria dolcezza, così lor parlò: Figliuoli miei amatissimi, sento. vicino il termine de giorni miei, Iddio mi chiama a render conto della mia vita. Ah misero me!... ma la divina misericordia mi rincora, ed il sangue di Gesù Cristo mi da coraggio a non temere il fatale momento. Rammentatevi, cari miei, quanto vi ho insegnato. Siate soldeciti all'orazione, ne vi raffreddate nel bene oprare. Fuggite la compagnia di que che possono contaminare l'anima vostra, trattate soltanto le persone che temono Dio, e che coll'esempio possono edificarvi. La forza mi abbandona, la mia anima vuol unirsi a Dio. Eleggete un Superiore fra voi, acciò, dopo Dio, abbia da governarvi, e fatelo alla mia prefenza. Ilmio sentimento sarebbe scegliere Petronio, uomo idoneo

d 2

per

per governare, ma la scelta a voi si appartiene. Di unanime consenso i monaci elessero Petronio, che abiatava in un altro monastero, ed era allora ammalto. Fortificatosi finalmente il Santo col segno della Santa Croce, gli apparve un Angelo tutto coperto di luce, in man di cui depose il suo spirito. Seguì la morte di S. Pacomio l'anno dell' Era volgare 348., in età di cinquanta sette anni, de'quali avea impiegato nel diserto trentacinque; Il suo santo cadavere su seppellite nel luogo, ove egli stesso avea ordinato.

STO.





per Nicola Gervasi al Gigante 11: 3:

## STORIA

#### DEĞLI

## ORDINI REGOLARI

DELL'ORDINE DI S. BASILIO MAGNO

#### CAPITOLO L

CAN Bafilio, a cui per l'eccellenti sue virtu, e ingolar dottrina, fu dato il comome di Magno, nacque in Cesarea della Cappadocia verso l'anno 829. da una famiglia di persone quasi tutte Sante. Terminato il corso degli studi in Atene, ove contrass se una stretta amicizia con S. Gregorio Nazianzeno, che poi lo seguitò nell'abbracciare la vita monaftica, se ne torno a Cesaren, e poscia, consigliato dalla sua Santa Sorella Macrina di darsi tutto al disprezzo del Mondo, al ritiro, ed allo studio della vera sapienza, si portò nell' Egitto, nella Palestina, nella Siria, e nella Mesopotamia, per visitare i Santi Monaci, che vi abitavano, offervarae la vita, ed apprenderae le virtà. Ritornato alla patria, ed asseso di desiderio di menar vita solitaria, nel 358 se ne andò in un deserto della Provincia di Ponto, dove eransi già ritirate e la suddetta S. Macrina sua Sorella,, e S. Eumelia sua Madre,

dre, che vi avevano fabbricato un Monastero di Vergini. Seguitato ben presto da molti, anfiosi di profittare delle istruzioni di sì gran Maestro, che per la moltitudine popolarono quei deserti, fondò ancor egli un Monastero di Monaci, dirimpetto a quello della fua Sorella, e prese quindi la reggenza degli uomini, e delle donne. Costretto a lasciare la solitudine per portarfi a Costantinopoli, e da qui ritornato a Cesarea, si trattenne quivi per qualche tempo, pregato da Eusebio, che n'era allora Vescovo, e conosceva la virtà di Basilio. Mà ingelosto poi questi di lui, il Santo per amor della pace sè ritorno alla sua solitudine, e dopo tre anni di nuovo a Cesarea, invitatovi per mezzo di S. Gregorio Nazianzeno dallo Itesso Eusebio, che si era illuminato, ed a lui dipoi già morto meritò di succedere nella Cattedra Vescovile.

verso l'anno 363 essendo già Vescovo, o almeno Sacerdote della sua patria, scrisse le Regole, e de Costituzioni per i suoi Monaci, con tanta prudenza, che obbligando tutti colla solenne professione, satta dopo un'anno di prova, all'osservanza dei tre voti, di povertà, di castità, e di ubbidienza, ed unendo insieme gli essercizi degli Anacoreti con quelli dei Cenobiti, in breve il suo Issituto si sparse per tutto s'oriente, dove, benche vi sossero altre Regole, conforme si è detto nel Dissorso Preliminare, quella del S. Dottore le oscurò tutte, e quasi le assorbì, onde anche presentemente la maggior parte di questi eziandio, che prendono da altri Santi la denominazione,

non

mon conoscono, e non offervano, se non la Regola Basiliana . Per questa ragione San Basilio è riconosciuto per Patriatea dei Monaci Orientali ; quantifique la sas Regola paffaffe ancora nell' Occidente, dopochè Rufino l'ebbe tradotta dalla lingua Greca nella Latisia, e primache San Benedetto pubblicaffe la sua, v'erano già in Italia; ed in altre parti Occidentali molti Monaci dell' Ordine di S. Basilio . Scrivono alcuni : che il Santo Istitutore avanti della sua morte. che accadde il primo giorno di Gennajo dell'anno 379 di vodesse Padre di più di novanta mila Monaci nel solo Oriente, ed altri accrescono anche molto di più sui tal finnero. È certimente: se la cosa fu così, per il corfo di tre secoli oltremodo si aumento l'Ordine Basiliano, ed in quelle parti principalmente fu egli floridissimo di molti nomini illustri per la nascita, per la dottrina; è per la santità, finattantoche non si unirono a turbarlo, e dintinuirlo la niutazione dell'Impero; lo Scisma, e l'Erefia, particolarmente degl'Ico--naclasti :

Restò infarti la maggior parte dei Monaci Orientali involta negli errori di quei paesi, e nello scisma, come ancora oggidì i Caloyeri dei Greci, i Melchiti dei Siriani, i Copti, o Egiziani, i Georgiani, e i Mingreliani, tutti Monaci dell'Oriente, dei quali, come neppure di quelli dell'Armenia, e dell'Etiopia, non parleremo in questa Storia, perchè essendo tutti Eretici, e Scismatici, non debbono esser tenuti nè per Monaci, nè per veri Religiosi. Tali sono ancora quel-

li della Moscovia, appellati Ruteni, che sebbene si richinggiassero colà per suggire la tirannia dei Turchi, mai però hanno voluto unirsi alla S. Chiesa Cattolica Romana. Non così quelli della Polonia, i quali nel 1595 essendo Papa Clemente VIII. vi si unirono, riconobbero il Primato del Romano Pontesice, ed insieme con Michele Rahoza, Arcivescovo di Kiovia, Metropolitano dei Greci di quel paese, con tutti gli altri Vescovi della medesima nazione, abjurarono i loro errori, professarono le Cattoliche verità, e formarono una Congregazione a parte, che seguita il rito Greco, e recita l'ussizio in lingua schiavona, usa un'abito diverso da quello dei Basiliani Moscoviti, e tiene in Roma un Procuratore Generale.

A Nella Germania vi è un'altra Congregazione di Basiliani, i quali usano parimente una sorma d'abito particolare, e si vuole, che siano dei primi di quest'. Ordine stabiliti nell'Occidente. Quelli d'Italia, dove si dice che venissero vivente ancora S. Basilio, e quelli di Spagna, compongono un sol corpo, ed hanno il medesimo Abate Generale, a cui sono soggette tutte le Provincie unite alla Chiesa Latina, e ciò dal 1573 in qua; per opera del Cardinal Sirleto, allora Protettore dell'Ordine. Nelle Provincie di Sicilia, di Calabria, e di Roma seguitano il rito Greco, giusta il prescritto di S. Bartolommeo, prima Abate di Rossano in Calabria, e poi del celebre Monastero di Grotta Ferrata, sondato da S. Nilo il Giovane nel 1002., ma consagrano nel pane azimo, hanno le vesti sacerdotali simi-

li a quelle dei Latini, ed aggiungono nel Credo la particola Filioque, che non fi dice dagli altri Greci Scimatici. In alcuni Monasteri però del Regno di Napoli, per concessione di Paolo V. e di Urbano VIII. uffiziano alla Latina, e per privilegio del primo di questi due Papi, confermato da Innocenzo X. nei Monasteri, dove sono sei Monaci, da uno di essi, o da due ancora dove sono più di sei, si può celebrare la Messa secondo il rito Latino.

5 E' molto probabile, che l'Ordine di S. Bafilio fosse nella Spagna prima dell'invasione dei Mori, come scrivono gli Storici dell' Ordine stesso; ma è certo, che non cominciò ivi a rinascere nella Provincia d'Andar luzia, se non sotto il Pontificato di Paolo IV. in S. Masria di Oviedo, da dove il P. Bernardo della Croce: & portò in Italia, e per ordine di Pio IV. rinovò la professione della Regola di S. Basilio alla presenza dell'Aban te di Grotta Ferrata. Uffiziano in rito Latino, ed hanno l'abito di color nero, come quello degl'Italiani, che è simile nella forma a quello dei Benedettini, con me è ancora la cocolla, che portano nelle pubbliche funzioni. Prima di Sisto IV. cioè, del 1473. usavano la veste dei Basiliani Greci, e da quest'anno cominciarono a far'uso della comune agli altri Monaci Occidentali, confermata loro dipoi anche da Aleffandro VII. nel 1659 con un Breve, emanato per decidere la lite, insorta nella Spagna frà essi e i Benedittini, i quali pretendevano, che i Basiliani usar non potessero la cocolla.

6 Ciges l'anno 1557 il P. Mateeo della Fuente', nei monti di Serra di Morena nell'Andaluzia, fece dei Besiliani una Risorma , per qui fondò due Monasteri, uno nella Diocesi di Cordova, a Tardon, da dove prese il some la flessa Riforma, e l'altro a Valle de Guillos mella Diocesi di Siviglia, uniti poi da Gregorio XIII. con quello di S. Maria d' Gviedo. Nel 1562 Pio IV. accordò a questi Riformati di Tardon, di seguitare la Regola dei Catritelitani, mà poi a tenipo del enddetto Gregorio KIIL tornarono a quella di S. Basidio, e ne rinovarono la professione alla presenza dell' Abate di S. Maria d'Oviedo Le loro Costinizioni fucono approvate mel 1603 da Clemente VIII. il quale andino al Vescovo di Jaen di farle ricevere in tutti i Monasterj. Ne fecero poi dell'altre, approvate da Paolo V. che non solo non derogavano punto alle prime, ana di più in vigore delle nuove si obbligarono con un quarto voto, confermato quindi da Gregorio XV. e da altri, all'offervaiza di quelle. Non hanno questi Buidiani Riformati di Tardon, che quattro Monasteri, ed un' Capizio in Siviglia.



Digitized by Google

## Daule Monache Basiliane.

## CAPITOLO IL

Sorella di S. Basilio, e di lui, e di tutti i suoi fratelli, e sorelle maggiore di età, essendo morto lo Sposo, cui era suta promessa in matrimonio, converti in un Monastero di Vergini la Casa, che avez vicino ad Ibora nella Provincia di Ponto, ed in cui era stato educato nei suoi primi anni il medessmo S. Basilio, e vi si ritirò insieme colla sua Madre S. Eumelia. Prima di far ciò, e di consecrassi a Dio con voti solenni, la S. Vergine divise con i suoi fratelli, e sorelle l'eredità paterna, e lasciando in mano del Vescovo tutta la sua parte, acciocchè la distribuisse ai poveri, ella restò senza nieste, e visse poi sempre, e morì poverissima nel 979 nel qual'anno volò al Cielo ai 19, di Luglio.

2 Dopo la morte della Madre, accaduta nel 373 S. Macrina fu Superiora di questo Monastero, assistita prima da S. Pietro altro suo fratello, che poi su Vescovo di Sebaste, e quindi da S. Bassilo, che ritiratosi ancor egli colà, come si è detto, vi fabbricò un Monastero di uomini, dirimpetto a quello della sorella, e prese il governo, e direzione dell'uno, e dell'altro. Scrisse il S. Dottore alcune Regole ancora per le Monastero, non solo del Monastero d'Ibora; ma di altri ezian.

itized by Google

eziandio, fondati da lui medesimo in Cesarea, ed altrove, e tutte queste Religiose erano chiamate Canonichesse, come apparisce dagli scritti del medesimo S.Ba-.filio. Si moltiplicò dipoi in maniera il numero di queste, che prima della persecuzione degl'Iconoclasti, appena si trovava nell'Oriente una Città, in cui non ve ne fosse qualche Monastero. Dopo questo turbine, che involse non meno i Monaci, che le Monache di S. Bafilio, avendo gli Eretici efiliati, ed uccifi molti degli uni, e dell'altre per il culto delle sacre Immagini, e saccheggiati i loro Monasteri, il numero di questi si diminul notabilmente, e le Religiose, che restarono, in progresso di tempo abbracciarono ancor'esse lo Scisma Greco, e gli errori di quei paesi, nei quali abitavano. Esistono ancora in qualche luogo alcuni Monasterj di esse, che sono chiamate Caloyere, e con altri nomi, secondo i paesi, come si è detto dei Monaci, e portano un'abito simile a quello di questi, con un grant manto, che scende loro dal capo fino ai piedi, senza però nè velo, nè benda, nè soggolo, come si usa dalle Religiose dell'Occidente, dove sono le vere Basilia. ne, che vestono come i Monaci dell'Ordine loro, che fono in Italia.

Hanno queste alcuni Monasteri in Polonia, e molti nell'Italia stesse, principalmente nei Regni di Napoli, e di Sicilia, ed una volta ussiziavano in Greco, ma poi per dispensa di Alessandro VII. cominciarono ad ussiziare in Latino, ed a recitare l'Ussizio dei Domenicani, lo che sectro sino ai tempi d'Innocenzo XI.

che

che ordinò loro di valersi del Breviario Romano, e di celebrare tutte le Feste dell' Ordine di S. Basilio, come fanno presentemente. Molti dei loro antichi Monasteri, che esistevano nell'Occidente, passarono dalla Regola Basiliana a quelle di altri Istituti, e fra questi quelli di Campo Marzio di Roma, in cui nel 760. vennero le Religiose di S. Basilio dalla Grecia, e vi portarono il Corpo di S. Gregorio Nazianzeno, trasserito dipoi nella Basilica Vaticana, dove ora riposa, ed essendo morte le Monache Greche, le Italiane, che si erano ad esse unite, abbracciarono la Regola di S. Bennedetto.

## DEI MONACI MARONITI:

### CAPITOLO IIL

Santo siano essi denominati, come vi sono di quelli, che si dicono di S. Macario, alcuni di S. Saba, o di S. Caritone, o di S. Pacomio, e molti di S. Antonio, infetti sono di qualcuno degli errori di quelle parti, e separati dalla Cattolica Romana Chiesa, nè volendo io perciò ragionare di essi, come già protestato ani sono nel capitolo primo, per siè senza la vera fede, la quale non è se non una, nè si può piacere a Dio, nè essere per conseguenza Religioso, dirò alcuna cosa dei soli Monaci Maroniti, i quali con quelli della loro nazione, così denominata, abitano nel

#### DELL'ORDINE

Monte Libano, ed in alcuni altri paesi dell' Oriente e Prendono ossi il nome di Maroniti, siccome i loro nassionali, non da un certo Marone Monotelita, come alcuni falsamente scrivono, ma da S. Marone Abate, di cui celebrano la sesta ai nove di Gennajo, in Roma eziandio nel loro Collegio, fondato dal Sommo Pontesice Gregorio XIII,

2 Seguitarono essi, è vero, per lo spazio di 500 gani in circa gli errori dei Monoteliti, ma dopochè si sono riuniti colla Chiesa Romana, a differenza deglà altri Orientali, fono stati sompre costanti nella Fede Cattolica, la quale, abjurando l'eresia, prosessarono in mano di Aimerico. Patriarca Latino di Antiochia verso l'anno 1182. V'ha chi pretende, che i Monaci Maroniti siano dell'Istituto di S. Antonio, mà sono ancor'essi Basiliani, come tutti gli altri Orientali, per la ragione già detta, e che tornerà a ridirsi, quantunque professino a S. Antonio una particolar divozione, e lo venerino come loro Padre. Il Patriarca Stefano Aldoino, nativo di Eden, diede loro alcune Regole, delle quali domandarono dipoi l'approvazione dalla S, Sede Appostolica. Offervano cinque Quaresime, uffiziano dappertutto secondo il loro rito in lingua Siriaca, confacrano nel pane azimo, come i Latini, e vestono d'una tonaca nera, tutta chiusa, a cui è unito un cappuccio tondo, legata con una cintura di cuojo, e sopra di questa ne portano un'altra dello stesso colore, la quale è sciolta, ed aperta nella parte anteriore,

9 Hanne i Maroniti ancora le Monache del loro Istituto, fuori di quelle di Aleppo, che offervano la Regola di S. Francesco, e portano l'abito stesso dei Monaci, fuorche il cappuccio, invece del quale usano un velo nero, che le cuopre da capo a piedi, osservano i medefimi riti, e Regole di essi, e vanno scalze. Vi fono di queste Religiose due Monasteri nel Monte Libano, e stanno in clausura, sebbene ve ne fono di quelle, che vivono sparse nella solitudine, o nelle case dei propri parenti, due o tre insieme, come quelle appunto di Aleppo, ora nominate. Non permettono però mai, che alcun' uomo entri nella loro camera, e da questa non escono, che per andare alla Chiefa nei giorni festivi. Tanto i Monaci, che le Monache dei Maroniti, dipendono intieramente dal Patriarca della nazione, il quale è sempre un Religioso dell' Ordine loro, e dimora nel Monastero Canebino, che appunto vuol dire Monastero, o Convento, come per antonomafia, così chiamandolo, perchè è il principale del Monte Libano.

### DEI MONACI ARMENI.

## CAPITOLO IV.

Mônaci Armeni sono di due sorte, come i Cri-Liani di quella nazione, altri cioè Eretici, e Scismatici, ed altri Cattolici, detti Franc-Armeni, i quali. nel 1330, furono ridotti alla Cattolica Religione dal P. Domenico da Bologna Domenicano, ficcome in Polonia nel 1666. convertiti vi furono dal P. Clemente Galano Teatino, inviato a Leopoli dal Sommo Pontefice Aleffandro VII. ed ivi offervano esattamente il rito Romano, celebrano le Feste, e praticano le cerimonie prescritte dal Calendario. Fra gli Armeni Scismatici vi è una gran moltitudine di Monaci, e di Monache, alcuni dei quali diconsi dell'Ordine di S.Antonio, ed altri di quello di S. Basilio, ma di questi secondo la protesta fatta non debbo far parola, sebbene sono essi di tutti gli Orientali da noi separati i più amanti, ed amici dei Latini, co'quali trattano volentieri, e loro prestano ancora dei servizi nell'occorrenze.

2 Sul fine del secolo passato avendo alcuni di essi abbandonati i propri errori, inviarono nel 1706. due dei loro Monaci a Roma per prestare ubbidienza al Sommo Pontesice Clemente XI. come secero. Abitano questi Religiosi nelle vicinanze di Nassivan, Città dell' Armenia nel dominio del Re di Persia, in una parte detta Abrener, ove sono dodici villaggi Cattolici. Fan-

effi

esti due anni di noviziato, ed alcuni aggiungono ai tre voti comuni quello di sar le Missioni nell'Armenia, nella Persia, e nella Turchia. Vivono di limosina, nei digiuni si conformano colla Chiesa Cattolica Romana, e consacrano nell'azimo, benchè seguitino il rito Armeno. Portano una tonaca di color nero, legata con una cintura di cuojo, ed un'altra di sopra più corta, aperta davanti, con un mantello, ed un cappuccio alquanto aguzzo, tutto del medesimo colore, e sopra queste vesti, dalla parte sinistra, pongono una Croce rossa con alcuni caratteri, per esprimere il desiderio, che hanno, di spargere il sangue per la Fede di Gessì Cristo.

3 Quando gli Armeni si unirono alla Chiesa Cattolica per opera del suddetto P. Domenico da Bologna, Giovanni Wartabiedo, vedendo che l'Ordine di-S. Basilio nell' Armenia era affatto decaduto, voleva riformarlo, ma poi ne fondò un nuovo, che avesse cura di mantenere negli Armeni la Fede Cattolica, a cui diede il nome di Frati uniti di S. Gregorio l'Illuminatore, così appellato per essere stato questo Santo l'Appostolo dell' Armenia. Lasciata pertanto la Regola di S. Basilio, presero quella colle Costituzioni di S. Agostino, e cambiarono l'abito dei Monaci Armeni in quello dei Frati Conversi. dell'Ordine di S. Domenico, e tutto fu approvato dal Papa Giovanni XXII. Aggiunsero ai tre voti il quarto, cioè, di ubbidire in ogni cola al Romano Pontefice, come a Capo Supremo di tutti i Cattolici . Si dilatarono molto in quelle parti, ma poi per le invasioni dei Turchi si risimenta, no nella Provincia di Massivan nella grand' Armenia, e sinalmente nel 1356, passarono all' Ordine di S. Domenico colla permissione d'Innocenzo VI, e tutto l'Ordine loro si convertì in una Provincia dei Padri Domenicani, che si chiama tuttavia di Nassivan.

4 Alcuni Scrittori hanno confusi i Frati uniti di S. Gregorio l'Illuminatore con i Monaci Armeni di Genova, detti ancora Bartolommeiti dalla Chiesa di S. Bartolommeo, per essi fabbricata in Genova, dove approdarono nel 1307, essendo suggiti dal Monastero di Monte Nero dell' Ordine di S. Bafilio nell' Armenia, per la persecuzione del Soldano di Egitto, passato colà dopo la morte di Caffano Rè di Persia. Altri Religiofi dell' Ordine steffo andarono dipoi dall' Armemia a Genova, e portarono seco dei Ubri per uffiziare secondo il loro rito Armeno, e promettendo ubbidiene za ai loro superiori d'Oriente, in breve fondarono altri Monasteri in diverse Città d'Italia. In seguito lasciarono il lore abito antico, e presero ancor essi quello dei Conversi Domenicani, e abbandonando la Regola di S. Basilio, coll'approvazione d'Innocenzo VI passarono a quella di S. Agostino, e cominciarono a dir l'uffizio secondo il Brevincio Romano, e la Messa all'uso dei Padri Domenicani. Finalmente essendosi molto rilassati, e ridotti a pochi, futono soppressi da Innocenzo X. nel 1650

5 Il Signor Renaudot offerva, che non fi deve ammettere alcuna diffinzione trà i Religiofi di S. An-





tonio, e di S. Basilio, o di qualunque altro Ordine Orientale, professando tutti la medesima Regola, e praticando le medesime astinenze, e gli stessi esercizi spirituali, perchè le Regole di S. Basilio contenute ne suoi Ascetici, essendo state abbracciate da tutti i Religiosi di Oriente, sono totalmente uniformi a quelle dei Greci, degli Armeni, degli Egiziani, degli Etiopi, e di tutte le nazioni, e la differenza di questi non confifte in alcuna cosa essenziale, benchè abbiano diversi nomi. Quindi è, che i Maroniti, alcuni Armeni, i Giacobiti, i Copti, e gli Abissini, sebbene si spaccino per Monaci dell' Ordine di S. Antonio, non vivono con altra Regola, che con alcune offervanze, cavate dagli Ascetici di S. Basilio, comuni ad ogni Istituto, e Monastero Orientale, alcuni dei quali non si dicono di S. Antonio, se non per una particolar venerazione a questo gran Santo, onde è sempre vera, che S. Basilio è il Patriarca dei Monaci Orientali.

Dell' Ordine dei Canonici Regolari di S. Agostino, detti foi Lateranensi Di s. Salvatore.

## CAPITOLOLO V.

Ssendovi degli Autori, i quali danno anche ai Canonici Regolari, il nome di Monaci, preso generalmente, inquantochè applicar si puote a tatti quele 2 li,

### 68 DELL'ORD. DE'CANONICI.

li, che professano la vita Religiosa, ne segue, che quanto fi è detto nel discorso Preliminare, dell'origine, e progressi del Monachismo, conviene ancora ai Canonici Regolari . Infatti i nomi di Monaco , e di Canonico appresso i Greci, dai quali tai nomi derivano, una volta erano finonimi, chiamando essi indisserentemente tutte le persone consecrate a Dio dell'uno, e dall'altro sesso, e quelle eziandio, che venivano ascritte al catalogo di qualche Comunità Religiosa in qualunque modo, era col nome di Monaco, ed ora con quello di Canonico, ficcome abbiamo udito, che lo stesso S. Basilio chiamò Canonichesse le Monache di Cesarea, ed altre, per le quali egli scrisse le Regole. Ora però, sebbene i Canonici Regolari siano Monaci ancor'essi, bisogna distinguerli da quelli, che Monaci precisamente st appellano.

2 Molti vogliono, che i Canonici Regolari, confiderati come tali, c sotto questo nome semplicemente, abbiano avuto per fondatori gli Apposteli; ed altri, che ciò non ammettono, negano ancora, che siano stati istituiti da S. Agostino, e ripetono la loro origine da più Vescovi, e da altri, che sull'esempio di S. Agostino, in diverse Chiese abbligarono i Cherici a vivere secondo i Canoni in comune, ad imitazione degli Appostoli. Da ciò avvenne, che si formarono varie Congregazioni di Canonici Regolari, istituite in diversi tempi, e luoghi, dai quali presero il nome, come quella di S. Ruso in Avignone, sondata da quattro Canonici della Chiesa di questo Santo, ed altre mol-

te i erette nell'Italia, nella Francia, nella Spagna, nella Inghilterra, ed altrove.

L'Imperadore Luigi il Buono per riformare il loro vivere, che si era molto rilassato, sece comporre dal Diacono Amalario una Regola, cavata dai Sacri Canoni, dall'Opere dei Padri, e da altri fonti, e la fece approvare dal Concilio di Aguisgrana, tenuto nell'anno 816, la quale per altro non fu ricevuta da tutti. e cagiono della diversità fra quelli, che l'ammisero, e quelli, che non vollero abbracciarla. Ma poichè da questa Regola i Canonici Regolari non venivano obbligati alla rinunzia del loro patrimonio, di cui perciò molti di essi ritenevano la proprietà, questa ben presto su cagione di un nuovo rilassamento in quelli eziandio che l'avevano accettata, a cui procurarono di riparare Niccolò II in un Concilio celebrato in Roma nel 1099, ed Alefsandro II in un'altro del 1062 obbligando tutti i Canonici Regolari alla vita comune, ed alla spropriazione dei beni, che vale a dire, alla povertà.

4 Per animarli a ciò, fu loro proposto l'elempio di S. Agostino, che l'avea prescritta al Clero della sua Chiesa, e da due Sermoni, e dall'Epistola centessima nona del S. Dottore, diretta alle Monache, sit composta una Regola, detta perciò di S. Agostino, all'osservanza della quale tutti i Canonici Regolari furono obbligati dal Secondo Concilio Lateranense Generale, tenuto sotso Innocenzo II nel 1139. Allora su, che presero tutti il nome di Canonici Regolari di

3 S. Ago-

## 70 DELL' ORD. DE' CANONICI.

S. Agostino, e con questo nome comune formarono varie illustri Congregazioni, le quali per distinguersi ritennero anche quello della rispettiva Congregazione istituita prima, come si è detto, o che su istituita dipoi.

5 Di nuova istituzione furono, per dirne alcune, quella di Austria, fondata vicino a Vienna sulle rive del Danubio, da Leopoldo Marchese d'Austria nel 1140; quella di S. Genovefa in Parigi, istituita nel 1147 in occasione che stando Engenio III in quella Città, fece dare la Chiesa della detta Santa ad Odone. Canonico Regolare di S. Vittore della Città medesima, che vi passò ad abitare con altri dodici Canonici della Badia di S. Vittore, la quale era stata fondata nel 1112 dal Re Ludovico, detto il Grasso: quella di S. Maurizio d'Agauno, così detta dal luogo, in cui ripofano le Reliquie del S. Martire, data circa quest'anno istesso 1147 o poco prima, ai Canonici Regolari, essendo stata prima dei Benedittini: I Canonici, tanto d'ognuna di queste Congregazioni, e di altre, che si taciono, istituite dopo il citato Concilio Lateranense, quanto di quelle fondate prima, hanno avuto, ed hanno tuttavia l'abito almeno in qualche parte talmente diverso fra loro, che per esso gli alunni di una Congregazione distinguer si possono da quelli di un'altra, come veder fi puote nella prima parte del Catalogo degli Ordini Religiofi, del P. Bonanni.

6 Secondo l'opinione esposta sin qui, di quelli cioè, che ripetono l'origine dei Canonici Regolari da varie persone, che in diversi luoghi, e tempi istimirono le

Con-

Congregazioni furriferite, noi non fappiamo il principio, e la fondazione della celebre Congregazione dei Canonici Regolari Lateranensi, che è di tutte come la Madre, perchè di essa non ci si dice da chi pensa come abbiamo udito, nè il fondatore, nè l'anno, in cui fu istituita. Mà a ben rissettere, est, non volendo, la fuppongono fondata molto prima di quello che penfano, e la dicono già efistente, mentre ei riferiscono le riforme fatte di quando in quando del Clero Lateranense, come quella fatta da S. Leone I verso il 440, per mezzo di Gelafio, che gli fucceffe nel Pontificato, e prima eta stato Discepolo di S. Agostino; e quella indicata di sopra, fatta nel 1061 da Alessandro II, per opera di alcuni Canonici Regolari di S. Frediano di Lucca, da questo Papa, che era stato uno di essi, fatti venire di là a tal fine . Non si può riformare quel che non è , e perciò se i Canonici del Loterano furono riformati da quelli di S. Frediano di Lucca, certamente efistevano, ed erano già molto antichi, perchè quelli, che ciò scrivono, e nel tempo stesso riferiscono l'origine di tant'altre Congregazioni , non ci dicono precifamente il principio della Lateranenfe, ch'effer dovea di Canonici Regolari, fe da altri fimili chiamati da Lacca furono riformati .

Quel che si dice, che Innocenzo II obbligò nel Concilio II Lateranense tutti i Canonici Regolari ad abbracciare la Regola di S. Agostino, ed a vivere in comune senza proprietà in particolare, secondo l'esempio degli Appostoli, rinovato da S. Agostino nel Cle-

ro

ro della fua Chiefa, a cui prescrisse le Regole nel 205 come già si è detto nel Discorso Preliminare, non cab effer vero, che di alcune delle varie accennate Congregazioni. le quali avendo avuti diversi principi. i rispettivi Canonici vivevano la maggior parte fecondo la Regola di S. Agostino, ed altri come erano stati istituiti, senza spropriazione eziandio dei propri beni . a cui furono allora tutti obbligati . acciocche fi uniformaffero ai Lateranenfi riformati nel 1061 dai Canonici di S. Frediano, e formassero con esti un' Ordine solo. Infatti Alessandro II nel 1062 dichiarò il Laterano capo di molte Case dei Canonici Regolari, ed a tutta la Congregazione, la quale fu confiderata, particolarmente da allora in poi come la principale di tutte l'altre, confermò il titolo di Lateranense, perchè i Canonici che vi abitavano, già l'avevano appunto per quella ragione del domicilio, benche obbligati fossero allora ancor'essi a stare alle determinazioni del. Concilio.

8 Diremo adunque con S. Tommaso qu. 88. d. 2. 2., e con altri molti, che i Canonici Regolari hanno avuto la lero origine dagli Appostoli, che diedero agli ecclesiastici la norma della vita comune, e che poi risormati da S. Agostino, il quale da Vescovo diede loro la Regola, come si è detto, sur ono da S. Gelasio, discepolo del S. Dottore, e poi Papa, introdotti nella Chiesa di S. Giovanni in Laterano di Roma, da cui perciò suron detti Lateranensi. Per collocarvi i Monaci Benedittini, scacciati da Monte Casmo, i

Ca-

## REGOLARI DI S. AGOSTINO:

Canonici ne furono rimossi, e dopo 130 anni di nuo vo restituiti, e vi durarono fino al 1300 nel qual' anno Bonifazio VIII, confegno la Chiefa di Laterano ai Canonici Secolari, che parimente ne furono mandati via da Eugenio IV nel 1445 e vi restituì un'altra volta i Canonici Regolari col nome di S. Salvatore, veto, ed antico titolo della Bafilica Lateranense . Finalmente Sisto IV tornò a dare la stessa Chiesa ai Canonici Secolari , ed affegno ai Regolari quella di S. Maria della Pace, che tuttora possiedono, con lasciar loto il nome di Canonici Lateranensi di S. Salvatore . Furono essi riformati prima da Alessandro II: come si è notato, nel 1061, e poi dal Bartolommeo Colonna, che nel 1396, o 1497 cominciò la riforma, la quale poi fi dilatò per tutta l'Italia, nella Chiesa di S. Maria, detta di Frigionaja, situata circa tre miglia lontano da Lucca . La loro veste è una tonaca di saja bianca, fopra la quale portano di continuo il folo Rocchetto di lino. Alla riforma di Frigionaja si unirono la Congregazione del Porto Adriatico, fondata vicino a Ravenda da Pietro degli Onesti prima del 1110: quella di S. Giacomo di Cella Volana: quella di Mortara: quella di Crescenzago: e quella ancora di S. Frediano di Lucca, onde unendofi alla Congregazione La-

teranense quella di Frigionaja, vi si unirono con essa

ancora tutte le altre ora nominate.

Dei

## DEI CANONICI REGOLARI DI S. SALVATONI DI BOLOGNA.

### CAPITOLO VL

Mucha illustre Congregazione, la quale ebbe diversi nomi , per le majoni , che si addurranno, riconofee la fua origine principalmente dal P. Stefano Lioni Sanele, e poi Eremita Agoftiniano del Convento di Lecceto, bosco tre miglia lonzano da Siena, detto encora la Foresta del Lago, per un Lashetto, che è in mezzo allo stesso bosco. Nel 1408. per una bolla di Gregorio XII., H.P. Stefano con i finoi Agostiniani di Lecceto, si fece Canonico Regolare, vestendosi d'una settana di color tane, e d'un Rocchetto di lino, con fopra uno scapolare . ed una cappa parimente tanè. Erano essi dieci, ma disturbati dal Convento di Leccato, fei di essi tornarono ad effere Eremitani, e quattro perfetendo nell'abito di Canonici, uno dei quali fu il P. Stefano, che, uon avendo più domicilio fisto, dopo tre anni, per le facoltà del detto Papa di Itabilissi ovunque trovato avesse, da Guido Antonio, Duca di Urbino , ottenne il Romitorio di S. Ambrogio, vicino a Gubbio, che dal Pontefice fu eretto in Prioria di Canonici Regolari, i gnaquali perciò allora furon detti Ambrogiani, ed in bre-

ve acquistarono diversi. Monasteri.

2 Vi furono fra questi quelli di S. Salvatore di Bologna, e di S. Maria al Reno, ceduti col consenso di Martino V da Francosco Chislieri, ultimo Priore, ed ultimo Religioso di questi due Monasterj. Quello di S. Maria, situato sul Reno cinque miglia distante da Bologna, era stato capo d'una Congregazione, detta dal luogo Renana, fondata nel 1136, e dipoi era stato unito all'altro di S. Salvatore, che i medesimi Canonici Renani avevano dentro la Città di Bologna, ritenendo essi però tuttavia il nome di Canonici di S. Maria al Reno. Il B. Niccolò Albergati, Arcivescovo di Bologna, obbligò gli Ambrogiani a lasciare il proprio abito, ed a vestite come i Renani, cioè d'una tonaca di lana bianca, con sopra un Rocchetto di lino, e fopm di questo uno scapolare della steffa lana, come ancora vestono. La Chiesa di S. Salvatore fu dichiarata capo di tutta la Congregazione, da cui perciò ora è denominata, sebbene ritenza insieme anche il nome di Renana, e di S. Salvatore in Selva, dal bosco di Lecceto, da cui è detta ancora della Foresta del Lago, e i di lei Canonici fono eziandio chiamati dal volgo Scopettini, dal Monastero di S. Donato di Scopeto, vicino a Firenze, dato loro da Martino V. nel 1430.

3 Moltissime, come ho notato, sono state le Congregazioni di Canonici Regolari, istituite da varie persone in diversi luoghi, e tempi, con insegne, e nomi

mi distinti. Alcune di queste hanno cessato di essere a come tutte quelle, ch'erano nell' Irlanda, e nell' Inghilterra: quella di S. Antonio Viennense, fondata nel 1003 fotto la Regola di S. Agostino, soppressa ultimamente: quella di S. Marco di Mantova, inituita nel 1194 estinta verso il 1584: quella di Monte Corbulo, vicino à Pisa, confermata da Giulio II nel 1807. unita poi alla Lateranense: quella di S. Spirito di Venezia, eretta nel 1484, e soppressa da Alessandro VII ed altre, alle quali si può aggiungere, benchè di Canonici Secolari, quella di S. Giorgio in Alga, presso a Venezia, in cui fiori S. Lorenzo Giustiniani, che da molti si vuole sondatore della medesima, sebbene da altri fi dica erettà nel 1400 da Gabriele Gondolmero. che fu poi Eugenio IV, e da Antonio Gorario, abolita quindi da Clemente IX nel 1668. Altre poi ancora efistono; e per lo più sono state riformate, come quella di Coimbra in Portogallo, fondata nel 1122 da Tellone Canonico Secolare di quella Chiesa, le di cui Costituzioni sono state ricomposte, ed approvate pochi anni fa dalla S. Sede; dalla quale era stata riformata già prima ad istanza del Rè Giovanni III, e come diverse del regno di Francia, e di altri luoghi, quali veder si possono nel Catalogo dei Canonici Regolari del Pennotto, nella prima parte di quello del P. Bonanni, e nel secondo tomo della Storia degli Ordini Monastici, tradotta dal Francese dal P. Giuseppe Francesco Fontana.

DEI

Digitized by Google



· Digitized by Google



In Napoli per Nicola Gervasi al Gigante Nº3.

# DEI CANONICI REGOLARI PREMOSTRATENSI:

# CAPITOLO VIL

An Norberto, nato in Santen nella Diocefi di-Colonia, da nobili genitori, frequentò le corti dell' Arcivescovo di questa Città, e dell'Imperatore Errico V, e fatto quindi Canonico della Chiesa della sua patria, rinunziò tutte l'entrate ecclesiastiche, e distribuito ai poveri il prezzo del suo patrimonio, si vesti poveramente, e camminando scalzo, dopo averescorsi varj paesi predicando la penitenza, fermossi nella Diocesi di Laon, città dell'isola di Francia. Quivi nel 1119 in un luogo chiamaso Premostrato, istitul il suo Ordine, detto perciò Premostratense, dando ai fuoi Canonici l'abito con uno scapolare di lana bianca, mostratogli in una visione dalla SS. Vergine, e la Regola, ricevuta parimente in visione da S. Agostino. Nel 1126 fu l'Ordine approvato da Onorio II effendosi a tal fine portato a Roma il S. Fondatore, che nell'anno seguente 1127 fu eletto Arcivescova di Magdeburgo, dove poi morì, e riposò il suo corpo sino al 1627 nel qual'anno, per effer caduta questa Città nell'eresia di Lutero, fu trasserito a Praga in Boemia, e collocato in una Chiesa dell'Ordine suo.

2 Portano i Premostratensi, come si è indicato, l'abito, e lo scapolare tutto bianco, e dello stesso colore

## 78 DELL'ORD. DE'CANONICI.

lore hanno ancora la cappa, il cappello, le scarpe, e la berretta chericale, e solamente in coro usano il Rocchetto, che è l'abito proprio dei Canonici Regolari di S. Agostino . Furono riformati nel 1233 da Gregorio IX, nel 1256 da Aleffandro IV, che piuttosto inculcò loro di stare ai provvedimenti di riforma fatti da Gregorio IX, e nel 1438 da Eugenio IV. Nella Spagna furono riformati ad istanza del Ro Filippo II, e questa riforma ha degli Statuti particolari, confermati da Gregorio XIII nell' 2582. Un' altra riforma fu incominciata nelle Provincie di Francia dal P. Daniele Picart, e compita dal P. Servais di Lervelz, considerato come : Istitutore d'una nuova Congregazione, detta dell'Antica Offervanza, o della Riforma di S. Norberto, che usa un'abito simile nel colore, e nella forma a quello degli altri Premostratensi, ma di lana più grossa. Le Costituzioni di questa Riforma furono approvente da Paolo V nel 1617, e da Gregorio XV nel 1621.

## DEGLE CANONICHESSE LATERANENE, E PREMOSTRATENSI.

### CAPITOLO VIIL

Larove si è avvertito, che il nome di Cano-I nichesse una volta si dava a tutte le Vergini consecrate a Dio, ma perchè fu ristretto col tempo a fignificar quelle sole, che professano la Regola dei Canonici Regolari di S. Agostino, di queste perciò soltanto parleremo fotto di questo nome, dicendo primieramente della loro origine quel che si è detto di quella dei medesimi Canonici. Queste Canonichesse sono per conseguenza antichissime nella Chiesa, essendovi sempre state fino dal di lei principio delle persone dell'uno, e dell'altro sesso, le quali, come si è notato nel Discorso Preliminare, & obbligarono all'osservanza dei configli Evangelici. Pennotto lib. 3. cap 40 dimostra, che fin d'allora vi sono state delle Vergini con abito chericale, distinte dalle dette semplicemente Monache, le quali si sà da S. Agostino, che vestivano di nero, e le Canonichesse di bianco. Segue da ciò, che queste abbiano avute le stesse vicende dei Canonici, l'insegne cioè nel vestire, e le denominazioni particolari delle Congregazioni di questi, e che da S. Agostino avendo ricevuto la Regola, da lui abbiabiano preso anche il nome, con aggiugnervi una parte di esse quello di Lateranensi, allorche questo su dato ai Canonici stabiliti nel Laterano, dei quali portavano, come portano tuttavia, la tonaca di lana bianca con un Rocchetto di lino sopra della medesima.

2 Infieme con i Canonici Premostratensi S. Norberto istitul ancora le Canonichesse dello stesso nome, le quali, vivente il Santo, paffavano il numero di diecimila. Da principio il Monastero delle Canonicheffe non era diviso da quello dei Canonici, se non da un muro, ma quando prese il governo dell' Ordine il B. Ugo, primo discepolo di S. Norberto, con un decreto del Capitolo Generale, celebrato nel 1137 confermato da Innocenzo II fu ordinato diversamente. Sebbene non siano più tanto numerose, come erano una volta, hanno però dei Monasteri molto rispettabili nella Germania, nella Polonia, nelle Fiandre, e nella Spagna, dove è stata abbracciata in alcuni la Riforma dei Canonici, della quale si è parlato nel capitolo precedente. Tutto il loro vessimento è di lana bianca, come quello dei Canonici, nè hanno di nero, se non il velo, sopra del quale portano in fronte una piccola Croce. In alcuni Monasteri stanno in coro con un gran manto bianco, ed in altri uniscono a questo una mozzetta dello stesso colore, che portano sulle braccia.

3 In diverse Città della Francia vi sono anche le Canonichesse Spedaliere, così dette, perche attendono

ne-

negli Spedali alla cura degl' Infermi, e professano la Regola di S. Agostino colle rispettive loro particolari Costituzioni, sebbene l'Autore della Storia degli Ordini Monastici tradotta dal francese dal P. Giuseppe Francesco Fontana, nel tomo secondo cap. 43. dimostri, che alcune di queste Religiose non sono Canonichesse, benchè nè usurpino il nome, e portino il Rocchetto.

DEI CANONICI REGOLARI DI S. SPIRITO: IN SASSIA.

### CAPITOLO IX.5

Ordine dei Canonici Regolari di S. Spirito, che da alcuni è stato considerato come Ordine Militare, si vuole che abbia avuto il suo primo principio in Montpellier dal Conte Guido, il quale verso il sine del Secolo duodecimo sondò in questa sua Città uno Spedale satto il titolo di S. Spirito, per accogliervi i poveri infermi. In Roma era allora la Chiesa di S. Maria in Sassia, satta sabbricare nell'anno 715 da Ina Re dei Sassonl Orientali, che nel 718 venuto a Roma, sece aggiungere alla medesima per i Pellegrini della sua nazione uno Spedale, che su poi accresciuto dalla pietà, e divozione di altri. Otrespo s'incendiò prima nell'817 e poi di nuovo nell'any e quin-

## DELL'ORD. DE' CANONICI

'quindi per le guerre dei Guelfi, e Ghibellini essendo ridotto ad un segno, che se n'era perduta anche la memoria, nel 1198 insieme colta Chiesa dedicata al S. Spirito, su fatto risabbricare dai sondamenti dal sommo Pontesice Innocenzo III. Alcuni reputano ciè una savola, e dicono, che nel luogo, in cui questo Papa sece sabbricare lo Spedale di S. Spirito, non ve n'era stato mai alcun'altro, Ma comunque ciò sia, la verità si è, che Innocenzo III. nel 1204 chiamò a Roma il Conte Guido con sei degli spedalieri di Montpellier, e loro commise la cura del nuovo Spedale destinato per gi'infermi di Roma, e per i Bambini illegittimi nati di stesso.

2 Fu questo unito allora a quello di Montpellier, ed in seguito su arricchito con molte donazioni di altri Papi, e di varie persone pie, che ne accrebbero ancora la sabbrica, la quale a tempo di Sixto IV minacciando rovina, su da questi fatta risorgere con più magnissenza di prima nel 1471, E' stata poi accresciuta non poto da Benedetto XIV dalla parte del Ponte S. Angelo; ed ora dalla munissenza del regnante Sommo Pontesce PIO SESTO si vede ampliata ostre modo coll'aggimta di un magnisco edifizio, che può dirsi un nuovo Spedale, alzato dai sondamenti dirimpetto immediantemente all'antico, di la dalla Strada verso S. Pietro.

Le persone, che da principio ebbero la cura di cquesso Spedale, altre erano Ecclesiastiche, le quali facevano i voti solenni, ed altre Secolari, che si obbli-

ga-

gavano soltante con voti semplici, e sì lo Spedale di Roma, che quello di Montpellier avendone degli altri soggetti, sabbricati in vari latoghi del Cristianesimo, formarono un' Ordine solo, sinattantochè non fundicisso da Onorio III, il quale però lasciò ad ognuno dei due Spedali tutti quelli, che rispettivamente gli erano subordinati. Apparisce da ciò, che quest' Ordine nella sua origine su di puri Laici, e poi divenne misto di questi, e di Sacerdoti, chiamati da più Somuni Pontessici Camonici Regolari, ai quali, secondo alcuni, Eugenio IV diede la Regola di S. Agostino. Ai tre voti comuni aggiungono il quarto di servire agl' infermi, e vestendo all'uso dei Preti Secolari, si distinguono per una Croce doppia bianca, che portano dalla parte sinistra tanto della veste, che del mantello nero.

4 Nel ricinto dello stesso Spedale di S. Spirito di Roma vi era un Monastero di Religiose del medesimo Ordine, le quali diriggevano le fanciulle illegittime, che ivi si allevano in un appartamento serrato, finattantnchè siano in età di scegliere quello stato, che loro piace. Questo Monastero su fatto sabbricare nel 1600 da Clemente VIII, che ne dedicò la Chiesa, distinta da quella dei Canonici, a S. Tecla; mà ora non è che un conservatorio. Vi sono in diversi luoghi delle Religiose Spedaliere, le quali sotto vari Istituti, che rispettivamente professano, assistono agl' Infermi negli Spedali. Vi surono già di queste anche in Gerusalemme, e ad imitazione loro, che più ivi non esistono, e servivano ai pellegrini, che colà si portavano, si tro-

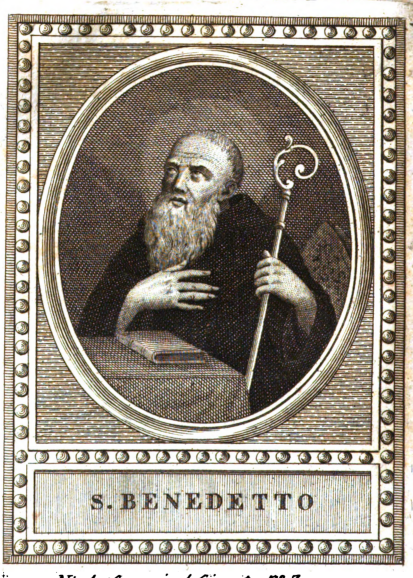
2 va

### 84 DELL' ORD. DE' CAN. DIS. AG.

vano eretti in Parigi quattro Monasteri di Religiose, le quali si danno il titolo di Canonichesse, e s'impiegano in servire agl' infermi, come vi s'impiegano ancora quelle della Congregazione Ospitalaria di S. Giovanni Gerosolimitano, istituita parimente in Francia verso il 1617 dalla Venerabil Madre Galliotta de Vaillac. Nella Fiandra vi sono molti Monasteri di Religiose, non però obbligate alla Glausura nè a voti sotto la Regola di S. Agostino, le quali e dentro, e fuori di Casa s'impiegano similmente in assistere agl' Insermi, e dal vestire sono dette comunemente le Nere.

DEL





per Nicola Gervasi al Gigante Nº 3.

# DELL'ORDINE DI S. BENEDETTO:

# CAPITOLO X.

Acque S. Benedetto nel 480 in Norcia, Città del Ducato di Spoleto, da nobili genitori, ai mali Tritemio inconsideratamente, a giudizio di Mabillone, da i titoli di Conti di Norcia, e di Marchesi di Ferrara. Alctini lo vogliono della famiglia Anicia; ed altri detisi, dallo stesso Mabillone; lo fanno Nipote dell'Imperator Giuliniand. Effendo in Roma da giovanetto per attendere agli suidi, in vedere i pericoli del corrotto secolo, se ne parti ispirato da Dio, e se ne ando nel deserto di Subiaco, dove si nascose in un antro angustissimo, formato dalla tiatura nel profendo d'un'orrida rupe, poco meno che inaccessibile e vi dimoro per qualche tempo, noto al solo Dio, ed al Monaco Romano, secondo ascuni dell'Ordine di S. Basilio, il quale di quando in quando lo visitava, e e dall'alto della stessa rupe gli calava con una fune un pezzo di pane

2 Cominciando a spargersi da quella caverna lo splendore della sua santità, pregato da altuni Monaci, accettò di essere eletto loro Abate, ma spregiando poi questi la disciplina del Santo, a cui tentarono anche di dar la morte col veleno, presto li abbandonò, e se

•-

ritorno alla sua primiera spelonca, alla quale accorendo molti per vederlo, ed effere da lui istruiti, condiscese alle loro istanze di accettarli per discepoli, e fabbricò dodici Monasterj, in ognuno dei quali collocò dodici Religiofi con un Superiore, ed avendo egli fopra di tutti l'autorità, li visitava per ammaestrarli nelle virtà, ed animarli a praticarle. Perseguitato quindi il S. Abate in Subiaco da un'indegno Sacerdote per nome Fiorenzo, lasciò quella solitudine, e si portò a Monte Casino, ove distrusse l'ara, e l'idolo di Apolline, vi fabbricò prima due Cappelle, e poi un' ampio Monastero per i suoi Monaci. In questo Monte, scrisse egli, secondo alcuni, la sua Regola, e secondo altri, finì quivi di stenderla, avendo cominciata a scriverla in Subiaco, e questa è quella Regola sommamente lorata dai Concili, e dai Padri, e che prevalse, come si è avvertito nel discorso Preliminare, a quante se ne professavano allora nell' Occidente, onde S. Benedetto, che volò al Cielo nell'anno 543 viene ad essere il Patriarca dei Monaci Occidentali.

3 L'Ordine Benedittino si propagò subito mirabilmente per tutta l'Europa, distinto in varie Congregazioni, che componevano un sol corpo, il quale si aumentò anche di più per l'unione di altre, come di quella di Lerino, di S. Colombano, di S. Equizio, e di altre, che lasciando le proprie Regole, abbracciarono quella di S. Benedetto. La più antica delle Congregazioni Benedittine su quella di Monte Casso, così denominata da questo celebre Monastero, detta

ancora della Santa Grotta dalla enverna di Subiaco, dove l'Ordine ebbe l'origine, e dove su eretto il Monastero, che si chiama il Sacro Speco i Passiquesta Congregazione varie vicende per le molte diagrazie, alle quali andò soggetto il Monte Gasino, da cui constretti i Monaci sovente a partire, una volta ne dovettero star lontani per la spazio di centos frenti anni in circa, e dimorare intanto spresso alla Chiesa di S. Giovanni in Laterano di Roma: Nel 1504 il Monastero di Monte Casino, il quale era stato già Vescovato, e poi era passato in Commenda; da Giulio II sulla restituito ai Monaci, ed unito alla Congregazione di S. Giustina di Padova, di cui parleremo qui sotto i

4 L'Autore più volte citato della Storia degli Ordini Monafici , tradotta dal francese dal P. Giuseppe Francesco Fontana tonte 50 inquanto al vestire degli antichi Benedittini dice cosi: " S. Benedetto non ha determinato alcun colore hell abito; dallana stiche pittute nondimeno siamo fatti accorti, che la , veste degli antichi Bertedittini era bianca, e lo sca-" polare nero e Questo scapolare però non era della , flessa figura, che presentemente è in uso in questa Religione. Aveva pinteofto fembianza di un Cappot-, to da Marinaro, con questa differenza, che quello , de Benedittini d'avanti era chiuso, ed aperto solamente qualche poco su fianchi, come può vedersi , nelle figure poste das P. Mabillone ne suoi Annali " Benedittini . Simil forta di scapolari era anticamen-, te l'abito ordinario de poveri, e de Contadini ".

il P. Bonanni poi nella prima parte del suo Catalogo parlando dei Benedittini di Monte Casino scrive, che , fu loro prescritto l'abito nel Concilio di Vienna, quale poi Benedetto XII confermò l'anno 1336 nella sua Bolla, Summi Magistri.

DI ALGUNE RIFORME DELL'ORDINE BENEDITTINO

### CAPITOLO XL

Na delle più celebri riforme dell'Ordine Benedittino è quella della Congregazione detta prima di S. Giustina di Padova, e poi di Monte Cafino, la quale ebbe principio nell' anno 1408 da Luigi, o Ludovico Barbo, Gentiluomo Veneziano. Essendo egli Priore dei Canonici Secolari di San Giorgio in Alga, vesti l'abito di S. Benedetto, allorche da Gregorio XII fu obbligato ad accettare il Monastero. e l'Albazia della detta Santa, affinchè vi ristabilisse la Regolare Offervanza, la quale ivi, ed altrove era molto decaduta. Cominciò il Barbo la grand'opera coll'ajuto di due Monaci Camaldolefi, da lui richiesti all' Abate di S. Michele di Murano, e di due Canonici fatti venire da S. Giorgio in Alga, ed in breve laperseziono in maniera, che ben presto la risorma su abbracciata da molti Monasteri d'Italia, i quali si unirono a quello di Padova, e formarono una Congregatizione, che lo steffo Barbo chiamar volle di S. Giustinia, confermata nel 1417 in Milano da Martino V, che tornava dal Concilio di Costanza.

2 Quasi tutti i Menasteri, che si unirono, come ora diceva, a quello di Padova, come quello di S. Raclo sullo fuot delle mura di Roma, quello di S. Benedetto di Mantova, ed altri dei principali, erano, come era quello stesso di Santa Giustina, della rinomatissima Congregazione Chiniacense, così detta dal Monastero si Ciuni, fondato da Guglielmo il Pio Duca di Aquitania, nel territorio di Macon sul fiume Grosne. Questa su la prima risorma dell'Ordine Benedittino, cominciata in Francia nel 910 da S. Bernone, accresciuta, e propagata dipoi per tutte le Provincie di Europa, da S. Odone, da S. Majolo, e principalmente da S. Odilone, e quindi da S. Ugone, da Pietro il Venerabile, e da altri nomini santissimi, che in essa signi rirono.

3 Nel 1504 da Giulio II, come si è ridetto, su unito alla Congregazione di S. Giustina anche il celebre Monastero di Monte Casino, dopo la rinunzia sattane dal Cardinal de' Medici, che n'era Abate Commendatario, e poi su Papa col nome di Leon X, e comandò Giulio II, che da allora in poi si chiamasse, come tuttavia si chiama, la Congregazione di Monte, Casino, anticamente di S. Giustina di Padova.

4 L'altra infigne riforma dei Benedittini è quella della Congregazione di S. Benedetto nella Spagna, det-

ta commemente di Vagliadolid, dal Monastero di S. Benedetto, fondato, in quella Città verso l'anno 1200 da Giovanni I. Re di Castiglia, I primi Monaci, che entrarono in questo Monastero, non contenti dell'esatta offervanza della Regola di S. Benedetto, aggiunfero a questa altre austerità, e si obbligazono ancora a perpotua claufura , la quale peraltro presentemente non osservano più con tanto rigore. L'esempio di questi Monaci mosse quelli di altri Monasseri della Spagna ad abbracciare lo stesso tenor di vita, onde si formò di tutti quelli la Congregazione, come ora diceva, di Vanliadolid, detta di S. Benedetto il Reale dal suo primo Monastero. I Monaci di questa riforma portarono un'abite di color tane con une scapolare nero fino a. verso l'an. 1540, quando Paolo III li obbligò ad uniformarfi nel vestire ai Monaci della Congregazione Cafinese, o di S. Giustina, che vestono di lana, portano lo scapolare col cappucció, ed una cocolla con maniche larghe, tutto di color nero.

5 Uno dei più famosi Monasteri della Congregazione di Vagliadolid è quello della Madonna di Monserrato nella Catalogna, dové oltre i Cenobiti vi sono ancora i Monaci Anacoreti, che vivono separatamente in alcune celle sparse per il monte, e non vanno al Monastero che di quando in quaddo per prendere quanto loro bisogna da potervivere. Nel 1558 dalla Spagna passò la risorma ai Monasteri di Portogulo, dove perciò si stabili un'altra Congregazione di Benedittini, di cui su capo quello di S. Tirsa, nel quale in-

incominciò la riforma per opera del P. Pietro di Chaves, e del P. Placido di Villalobos, inviati colà apposta dal Generale della Congregazione di Vagliadolid.

6 Ancora la Congregazione di Elvezia fu riformata da Bernardo Abate di S. Gallo, e da tre altri Abati dei paesi Svizzeri, che nell'anno 1602 unirono quello di S. Gallo i loro Monasteri coll'approvazione di Clemente VIII, il quale diede a questa riforma il titolo di Congregazione Benedittina Elvetica , accresciuta dipoi per l'unione di altri Monasteri, che abbracciarono i regolamenti degli altri quattro. Vi fono nell' Alemagna diverse altre Congregazioni Benedittine, che hanno abbracciate varie riforme, e vi è la famola Abazia di Fulda, Capo della Congregazione di questo nome, fondata da San Bonifazio, Arcivescovo di Mogonza, ed Appostolo della Germania. Questa è soggetta immediatamente alla S. Sede Appostolica, ficcome in altri luoghi della Germania, ed altrove vi fono delle Abazie, che dipendono dai Vescovi.

7 La Congregazione di S. Vannes nella Diocesi di Verdun, e di S. Idulso, che sono due Monasteri, dei quali questo Santo è ugualmente titolare, e di quei contorni, si cominciò nel 1596 a risormare dal P. Desiderio de la Cour, e la Risorma su consermata da Clemente VIII sul modello di quella di Monte Casino, di cui questo Papa, e poi Paolo V. le accordò i privilegi, ed anche l'abito, che prima era diverso. Dalla Congregazione di S. Vannes passò la risorma anche a quella

#### DELL'ORDINE

02

di S. Placido nei Paesi bassi; per mezzo del P. Nicicolò de Fanson, Abate di S. Uberto in Ardenna; su i consini del Vescovato di Liege, e dei Padri Mattia Potier, e Girolamo Lami, e su approvata da Urbano VIII. Passò quindi ad altre Congregazioni eziandio; che per brevità si tralasciano, per venire a parlare delle due sole samossisme, di quella cioè di S. Mauro, e di quella di Cluni, alle quali se ne unirono altre della Francia, e di altri paesi.

DELLE CONGREGAZIONI RIFORMATE DI S. MAURO

#### CAPITOLO XIL

A fama della Congregazione di S. Vannes si sparse in maniera per la Francia, che molti Abati di questo Regno vollero introdurre nelle loro Abazie lo stesso genere di vita, con risormare diversi Monasteri. Per le dissicoltà di unirii tatti alla Congregazione di S. Vannes; è di formare con essa un solo corpo, si determino nel Capitolo Generale tenuto in S. Mansueto di Toul nel 1618, che dei Monasteri già risormati, e da risormarsi nella Francia, si sormasse un'altra Congregazione, distinta da quella di S. Vannes; con questo però, che vi sosse fra l'una e l'altra la partecipazione nell'opere buone. Mentre le cose era-

erano così fiabilite, si portò a S. Vannes il P. Lorenzo Benard, Priore del Collegio di Cluni in Parigi, per unir questo a quella Congregazione, e ai Superiori della medefima promife egli intanto ubbidienza, rinovando la sua professione secondo la pratica di questa alla presenza di putto il Capitolo. Fatto ciò, fece ritorno a Parigi, ed assistito da alcuni Badri rispettabili di S. Vannes, si adoperò affinchè si effettuasse quanto era stato concertato nel Capitolo di S. Mansueto, e nel mese di Agosto del 1618 ottenne con lettere patenti del Re Luigi XIII, che si eriggesse la nuova Congregazione. Si convocò allora l'Affemblea Generale, e per timore che qualcuno dei principali Monasteri aggregati pretender potesse la preferenza sopra degli altri, se dal titolo particolare di esso denominata avessero la nuova Congregazione, determinarono di chiamarla con un titolo movo, quale fu quello di S. Mauro, prendendo così per loro particolar Protettore queno santo discepolo di S. Benedetto, che introdusse il primo nella Francia l'Istituto Benedittino, allorchè inviatovi con altri dal Santo Patriarca, vi fondò diversi Monasterj, il primo dei quali fu quello di Glanfevil vicino ad Angio,

q Nel mese di Settembre del modesimo anno la nuova Congregazione ottenne in Parigi il Monastero dei Bianchi Mantelli, così chiamati comunemente allora dal volgo i Religiosi, i quali vi dimoravano, cioè, i Guglielmiti, fondati da S. Guglielmo il Grande, per distinguerlo da due altri Santi dello stesso no-

me,

me, duchi d'Aquitania, e da S. Guglielmo di Vercele li, fondatore dei Monaci di Monte Vergine, con i quali da molti è stato confuso, detto di Malaville, o del-1a Stalla di Rodi, vicino a Siena; dove diede principio al suo Ordine, e morì nel 1157. Stabilità la riforma in questo Monastero dei Guglielmiri, che ne furono espulsi, presto dalla capitale della Francia si dilatò per tutte le sue Provincie, e col nome di Congregazione di S. Mauro fu confermata da Gregorio XV12 che le concesse tutti i privilegi di quella di Monte Casino, e quelli eziandio accordati da Clemente VIII. all' altra di S. Vannes, Questa è quella Congregazione, in cui attendendofi con ugual calore, alla pietà, ed agli studj, ha prodotti tanti uomini illustri per pietà, e per dottrina, i quali hamo prestato rilevanti servizj alla Chiefa, ed alla Repubblica Letteraria. A questa furono unite in seguito diverse Congregazioni, e fra l'altre per ordine di Urbano VIII. la società di Brettagna, e la Congregazione di Chezal-Benoit nel 1650 coll'approvazione di Alessandro VII.

3 Evvi in Francia anche un'altro corpo rispettabile di Benedittini riformati, detti della stretta Osservanza di Clunì, la quale ebbe principio dal P. Giacomo de Vesni d'Arbouze. Abate del Monastero di Clunì, di cui si è riserità l'origine nel capitolo precedente. Questa riforma, i di cui regolamenti, scritti dal P. Giacomo, surono approvati dal Cardinal di Guisa, e dal Rè di Francia con lettere patenti nel 1621. per opera del Cardinal di Richelieu su unita nel 1634. al-

la Congregazione di S. Mauro, componendo con essa un corpo, col titolo di Congregazione di S. Benedetto, anticamente di Clunt . e di S. Mauro . Si mantenne così fino all'anno 1650, quando il Cardinal Mazzarini, separandola dalla Congregazione Maurina, la uni a quella di S. Vannes, e gli diede il nome di Congreenzione di Clunt, anticamente di S. Vannes, e di S. Idulfa. Nel 1664 separatasi ancora da questa su approvata dal Cardinal Fabio Chigi, Legato in Francia di Aleffandro VII, e finalmente, dopo varj avvenimenti, nel 1711 restò da se sola nella sua pace, e si . stese in più Monasterj della Francia, col titolo di Stretta Offervanza di Clunt, dove ebbe la sua origine, ed il primo suo stabilimento. L'abito di questi Monaci è come quello dei Maurini molto fimile, cioè, a quello degli antichi Cluniacensi, e consiste in una tonaca nera, ed uno scapolare assai largo, sopra il quale in: coro, e per la Città portano una cocolla con maniche larghe, tutto dello stesso colore,

4 Sul fine del fecolo passaro il P. Luigi Berrier si ritirò nella Prioria di Perrecì nella Borgogna, e quivi istituì una nuova risorma de suoi Benedittini, poco dissimile da quella della Trappa, dando ai Monaci per abito una tonaca nera, assai larga, a cui è unito un cappuccio aguzzo, colla persuasione sondata sopra alcune antiche pitture, che questo sosse il vero abito di S. Benedetto, o almeno quello, che sette, ed ottocent' anni addietro era in uso nell' Ordine. Osservano questi Religiosi setteralmente la Regola di S. Benedeta.

### DELL' ORD. DI S. AGOSTINO.

to; e fra l'altre cose un perpetuo rigoroso silenzio; comandato in essa dal Santo Patriarea. Questo Monassero di Perrecì, sondato nell'876, era stato sempre soggetto all'Abazia di Fleurì, o di S. Benedetto sul siume Loire, il quale era uno di quelli, che componevano in Francia la Congregazione degli Esenti, così detti, perchè non volendo molti Monasteri unirsi alla Congregazione risormata di S. Mauro, alcuni si soggettarono alla visita dei Vescovi, ed altri si elessero dei Superiori particolari del loro ceto, che li reggessero, e visitassero. Ma quando poi la detta Abazia di Fleurì, abbracciò la risorma dei Maurini, e si uni a questi, la Prioria di Perrecì si mantenne unita alla Congregazione degli Esenti, come è ancora presentemente, benchè risormata, come ora diceva.





In Napoli per Nicola Gervasi al Gigante Nº 3.

# Delle Monache Benedittine, E DI Alcune Loro Riforme.

#### CAPITOLO XIIL

A Vergine S. Scolastica, Sorella di S. Benedetto, imitar volle il suo Santo Fratello, ritirandosi ancor essa, e dedicandosi tutta a Dio, promettendo di vivere lontana dal mondo, fecondo le Regole assegnatele dal S. Patriarca. Il Yepes, ed altri scrivono, che ella, seguitando il Fratello, se ne andò a Monte Casino, e quattro miglia in circa lontano da questo, in un luogo detro Piombarola, fondò un Monastero, in cui con altre Vergini si chiuse, e santissimamente visse, sotto la direzione, e cura del medefimo S. Benedetto . Andava una volta l'anno a trovare il Fratello, che si portava in una possessione di Monte Casino, per trattare con essa di cole spirituali, e divine, e per animarla sempre più ad avanzarsi nella via della virtù, e della persezioae. Nell' vitima di queste visite accadde, che il S. Ahate dovette ivi trattenersi, contro sua voglia, per una interanotte, costretto da una dirottissima pioggia, che cadde improvisamente alle preghiere della S. Vergine, la quale dopo tre giorni se ne volò al Paradiso, e il di lei corpo per ordine di S. Benedetto portato a Monte-

Ca

Casino, su posto nel Sepolcro, che il Santo aveva satto prepararivi per il suo. Queste ultime cose riserite ci sono dal Pontesice S. Gregorio nel secondo libro dei suoi Dialoghi, dove egli dà a S. Scolastica il titolo di Monaca, e la chiama direttrice, e Madre delle Religiose Benedittine, che vestono ordinariamente come i Monaci del medesimo Ordine, ed avendo ammesse le risorme di essi, ne segue che la prima risorma di queste Monache sia stata la Cluniacense, come è stata la prima dei Monaci Benedittini.

2 Sarebbe poi cosa troppo lunga, il voler parlare di tutti i Monasterj di queste Religiose che in diversi luoghi dai Vescovi rispettivi, e da altri furono riformati, onde accenneremo foltanto quelli, dai quali: passò la riforma ancora ad altri. Uno di questi su quello di Monte Martire, vicino a Parigi, riformato verfo il 1508, dalla Madre Maria di Beauvilliers, che in quest'anno ne su eletta Abbadesta. Da questo Monastero uscirono più di cinquanta Religiose, per andare altrove a riformare, ed anche a fondar di nuovo altri Monasterj del medesimo Ordine . L'altro su quello della Madonna di S. Paolo, villaggio di questo nome, presso a Beauvais, riformato nel 1600. dalla Madre Middalena d'Efcoubleau de Sourdis, coll'ajuto dei Padri Benedittini della Congregazione di S. Vannes, e di due Padri Cappuccini. I regolamenti di questa saggia Riformatrice furono acceptati anche dalle Religiose Benedittine di altri Monasteri, che vollero similmente riformars, come quelle di altri del medesimo Ordine, le quali abbracciarono le Costituzioni di riforma, dalla Madre Margherita d'Abouze, detta di S. Geltrude, stese nel 1623, per il Monastero di Valle di Grazia in Parigi.

3 Un altra riforma di Benedittine, la quale è stata ricevuta in diversi Monasterj delle Fiandre, è quella incominciata nel 1604 dalla Madre Fiorenza di Verguigneul nel Monaftero della Madonna della Pace di Dovai nella Fiandra Francese, ed a queste riforme unir si debbono eziandio alcune Congregazioni istituite di nuovo fotto la Regola di S. Benedetto, che le rispetteve Religiose professano rigorosamente, come quelle della Madonna del Calvario, fondate in Francia dalla Madre Antonietta d'Orleans; benchè queste Religiose riconoscano per loro Istitutore il P. Giuseppe le Clerc di Tremblai Cappuccino, che avendo ottenuta l'approvazione di quest Ordine, prima a voce da Paolo V, e poi con Bolla da Gregorio XV. diede l' ultima mano alle Costituzioni, cavate dalla Regola di S. Benedetto. Alla stretta osservanza di questa medesima Regola si obbligano anche le Religiose dell' Adorazione perpetua del Santissimo Sacramento, a cui si astringono con voto indispensabile, istituite in Parigi nel 1653, dalla Madre Matilde del Sacramento, per riparare con questo offequio, prestatogli continuamente di giorno e di notte, agli oltraggi, che al medesimo fatti vengono dagli Eretici, e dai perversi Cattolici. Le Costituzioni di questo pio Istituto, il quale ha qualche Monastero anche nella Lorena, e nella

Polonia, furono approvate nel 1668 dal Cardinal di Vendosme, allora Legato in Francia, e poi confermate da
Innocenzo XI. nel 1676, e da Clem. XI. nel 1705.
Tutto il vestimento di queste Religiose è nero, e consiste in un velo, una tonaca, ed uno scapolare, sopra
il quale portano un piccolo Ostensorio di rame indoraro, che hanno ancora sopra la cocolla parimente nera, di cui fanno uso nelle funzioni Ecclesiastiche.

4 A questi aggiugner si puote l' Ordine delle Re ligiose della Madonna, aggregato a quello di S. Benedetto nella sua istituzione, fatta in Bordo dalla Madre Giovanna di Lestonac, poi Vedova Marchesa di Montferrant coll'affistenza, e direzione di due Padri Gesuiti, dei quali il Padre de Borde compose le Regole sul modello delle Costituzioni di S. Ignazio, onde da principio furon dette Gesuitine. Questo utilissimo Istituto, che fa professione d'istruire le fanciulle nei buoni costumi, nelle virth Cristiane, e nelle verità della Cattolica Religione, a fine di preservarle dagli efrori dei Calvinisti, e di altri Settarj, su confermato da Paolo V. nel 1607, ed in pochissimo tempo si dilatò per tutte le Provincie della Françia, e passò ancora nella Spagna, ed in altri paesi. Grandissimo è il bene, che nelle loro scuole fanno queste Religiose, le quali vestono d'una saja nera, semplice, e modesta, portano nelle funzioni un lungo manto della stessa materia, e colore, e sopra di questo un panno bianco di lino, o di bombace, che scende loro dalla testa fino alla cintura,

DELL'



per Nicola Gervasi al Gigante Nº, 3

## Dell' Ordine dei Camaldolesi

## CAPITOLO XIV.

<sup>t</sup> CAn Romualdo, figlio di Sergio nomo nobilissimo, e secondo alcumi Duca di Ravenna, nella qual Città il Santo nacque, fu l'autore dell'infigne Ordine dei Monaci Camaldolesi, che è stato l'ammirazione del Mondo Cattolico, perchè unisce in se la professione della vita Cenobitica, è dell' Anacoretica, prescritte amendue colla voce, ed insegnate efficacemente coll'. esempio dal S. Istitutore. Nei primi anni della sua gioventù si lasciò trasportare dall' impeto delle passioni, mà nel tempo stesso che correva dietro ai piaceri del fenso, ed ai divertimenti della caccia, Iddio; che stabilito avea di farlo un gran Santo, e Padre di altri melti, a faceva sentire al di hi interno con rimorsi continui, che falutevolmente scuotendolo, gli eccitavano nel euore dei forti desideri di abbandonare affatto il Mondo, e di ritirarfi in qualche solitudine per darsi tutto al Signore. Differì egli l'adempimento di quehe sue brame, finattantoche mosso con nuova forza dall'orrore concepito per la morte di un parente, ucciso dal suo Padre Sergio in un duello, cui per tibbidire a questi erasi trovato presente, si ritirò per sarvi penitenza nel Monastero di Glasse, trè miglia lontano

tano da Ravenna, essendo allora in età di circa vent'

2 Animato dall'esortazioni di un buon Religioso. e molto più dal S. Martire Apollinare, che due volte apparendogli nell'orazione, l'assicurò che avrebbe fatto del profitto nel fervizio di Dio, vesti ivi col consenso di Onesto Vescovo di Ravenna l'abito di S. Benedetto, e quindi andò a troyare un Solitario, chiamato Marino, il quale nelle parti di Venezia menava una vita molto fanta, ed esemplare. Sotto la disciplina di questi fece il Santo grandissimi progressi nelle virtà, e ritornato in Italia, dopo un viaggio fatto nella Spagna, edificò in più luoghi vari Monasteri, e riformò eziandio quello di Classe per ordine dell' Imperatore Ottone III. a cui era accettissimo, siccome lo fu ancora ad altri Principi, e Signori, molti dei quali si fecero suoi Discepoli, ed alcuni ne spedi Missionari per dilatare il Regno di Dio nelle parti Settentrionali.

3 Avuta la nuova, che S. Bonifazio, uno di questi Discepoli, era stato martirizzato dai Russi, ancor egli per incontrare la medesima sorte s'incamminò con ventiquattro compagni alla volta dell' Ungheria, ma costretto a tornare in Italia, sondò altri Monasteri, e tra gli altri quello di Camaldoli, luogo della Toscana, situato su gli Appenniai, nella diocesi di Arezzo, sabbricandovi cinque celle separate l'una dall'altra per i suoi Discepoli, ai quali prescrisso da osservare la Regola di S. Benedetto. Vogliono, alcuni, che questo luogo, ed in quest'anno, che su il

tors. S. Romanido enfle principio all'Ordine suo, detto perciò Camaldolese, ma il P. Grandi nelle sue Dissertazioni, ed altri survono, che il Santo l'incominciasse nel 978, nel qual'anno cominciò ad avere dei Discepoli, suoi seguaci, ed imitatori. Gomunque ciò su, la verità si è, che l'Ordine di S. Romundo su confermato nel 1072, da Alessandro II, e nel 1227, da Gregorio IX.

4 Avendo il S. Abate avuta una visione, simile a quella del Patriares Giacobbe, eioè d'una scala, che con una estrenità torcava la terra, e coll'altra il Ciele, per cui i fuoi Religiofi ascendevano vestiti di bianeo, prescrisse loro le vesti di questo colore, che usano tuttavia tanto i Cenobiti, che gli Anacoreti, dei quali per istituzione del Santo, come diceva, e come diremo ancora, quest Ordine è composto. S. Pier Damiano, scrittore della Vita di S. Romunido, ci dice . che questi sembrava un Serafino, tutto suoco per accendere gli altri, e che defiderando di convertire in na Eremo il Mondo tutto, moltissimi, anche Principi, · Signori grandi, abbracciarono il fuo Mituto, quantittique affai rigido, ed austero. Da Camaldoli passò il Santo a fondare altri Monasteri nella stessa Toscana mell' Umbria, a nella Maros, ed in fine, dopo una vita fantissima, più ammirabile, che imitabile, menata peraltro con volto sempre ilare, e sereno, ai 19. di Giugno volò al Cielo in quello della Valle di Castro, da lui fondato già prima, nel Ducato di Camesiso, ed in this avea predetto che farebbe morto.

g 4

-[., :

5 Non

#### DELL'ORDINE

5 Non convengono gli Autori intorno all'anno; nel quale egli morì, dicendo il P. Grandi, che ciò accadde nel 1037; ed altri con più verità nel 1027. Discordano eziandio nell'affegnare l'anno precifo della di lui nascita, e quelli ancora della sua vita mortale, che ascender si fanno comunemente sino a cento vento. Il suo sacro corpo su trasserito dalla Valle di Castro a Fabriano, e collocato, dove ora si venera, nella Chiesa di S. Biagio, che è dei Camaldolesi Cenobiti, dei

DEI CAMALDOLESI CENOBITI.

miti.

quali per maggior chiarezza parleremo a parte nel capitolo seguente, per quindi nell'altro dir qualche cofa parimente in particolare, degli Anacoreti, o fiano Ece-

#### CAPITOLO XV.

He S. Romualdo, oltre i Monaci Solitarj, Ereamiti, ed Anacoreri, istituisse ancora i Cenobiti, come già si è toccato, è certo dal sapersi, ch'egli sondò non solamente gli Eremi, sparsi di celle separate, per quelli, che volevano in esse menar vita solitaria, ma eziandio dei Monasteri per quelli, che avessero voluto vivere in Comunità Religiosa. L'Antore della Storia degli Ordini Religiosi, tradotta dal P.Fontana, nel 1001. 5. part. 4. cap. 21. pretende, che S.Romuala.

mualdo prima del mille e dodici, nel qual anno, come si è detto, fondò l'Eremo di Camaldoli, non fosse che un riformatore dell' Ordine Benedittino, e che perciò in nessuno dei Monasterj da esso fondati prima del detto tempo, che furon molti, come si è accennato, si professasse il di lui Istituto, neppure da quelli, che si commisero alla sua direzione, e furono suoi fedelissimi imitatori, e discepoli. Ma ciò essendo cosa: affatto inverisimile, e cosa più sicura il credere, ed afferire, che S. Romualdo dasse principio all'Ordine sno, sel 978. come vuole il P. Grandi con altri, e: che per conseguenza anche nel Monasteri, da lui fondati prima dell' Eremo di Camaldoli, si osservasse il suo Istituto, appellato dipoi Camaldolese, perchè in Camaldoli, più che altrove fiorì, e se ne mantenne l'offervanza.

2 Ora è certo, che nei surriferiti Monasteri dimoravano i Cenobiti, siccome in quello di Fonte Buono, sondato sicuramente da S. Romualdo, accresciuto
quindi dal B. Ridolfo, quarto Generale dell' Ordine,
sotto il di cui governo, che durò ventitrè anni, si stese squesto notabilmente, e persezionò in maniera, che
ne compose egli il primo nel 1102. le Costituzioni,
nelle quali addolcì alquanto il primiero rigore, mitigato dipoi, essendo tuttavia asprissimo, anche da altri
Generali suoi successori. Nel Monastero, diceva, di
Fonte Buono, situato a piè della Montagna, ave è l'
Eremo di Camaldoli, come ancora in quello di Anghiari sondato dal medesimo B. Ridolfa, esi in altri
d'ugua-

d'uguale antichità, hanso sempre abitate i Camaldelesi Cenobiti, e di questi alcuni appartengono ora alla
Congregazione degli Eremiti Camaldolesi, ed alcuni a
quella detta poi di S. Michele di Murano, vicino a
Venezia, da cui si possiede anche il Monastero di Classe in Ravenna, e quello di S. Biagio in Babriano, e
i di lei alunni, per distinguerli dagli Eremiti, son detti assolutamente Monaci Camaldolesi, che portano una
tonaca di lana bianca, più sottile di quella degli Eremiti, col cappuccio alquanto aguzzo, e collo scapolare, che cingono insieme colla stessa tonaca, e nelle sunzioni Ecclesiastiche, e suori di casa usano la cocolla,
simile a quella dei Casinesi, suorchè nel colore, il quale parimente è bianco.

3 Stettero questi per molto tempo uniti cogli Eremiti, ed avevano alternativamente il Generale, che governava gli uni, e gli altri, ed appena eletto era subito anche Priore dell' Eremo di Camaldoli, Capo dell' Ordine, andando questi due uffizj sempre annessi nella medesima persona. Ai tempi di Sisto IV cioè, nel 1476, diversi Monasterj dei Cenobiti si unirono in Congregazione a parte, che prese il nome di S. Michele di Murano, confermata da Innocenzo VIII. dividendosi allora da quella di Camaldoli, o del S. Eremo. Si mantenne così divisa fino al 1513, nel qual'anno Leon X. tornò ad unirle di nuovo formandone d'ambedue una sola, col nome di Congregazione del S. Eremo, e di S. Michele di Murano, e furono stesse se se Costituzioni comuni ai Monaci, ed agli Eremiti.

Alcuni di quelli della Congregazione di Murano si chiamavano dell' Offervanza, ed altri Conventuali, e solamente gli Offervanti e gli Eremiti potevano esser Priori dell' Eremo di Camaldoli, e preceder quindi a tutti gli Abati dell' Ordine. Durò questa unione sino al
1616. nel qual' anno la Congregazione di S. Michele su
separata di nuovo da quella degli Eremiti, come è
tuttavia, ritenendo però il di lei Generale il titolo di
Generale di tutti i Monaci, ed Eremiti Camaldolesi,
benchè ogni Congregazione di quest' ultimi abbia il proprio Generale, o Maggiore, che indipendentemente la
governa.

4 Nel 1570, per opera del Cardinal Ginlio della Rovere, fu unita alla Congregazione di S. Michele di Murano quella di Fonte Avellana, con detta dal Mopastero di questo nome, situato sigli Appennini tra i Monti Cario, e Corvo, egetto nel 1900. dal B. Ludolfa, discepolo di S. Romualdo, che fa poi Vescovo di Gubbio, e riformato in appreffo da S. Pier Damiano della famiglia Onesti di Ravenna, che nello stesso Monastero si era fatto Monaco, o che da quello di Classe, come vogliono altri, si portò calà per risormarlo. Molti Santi, ed nomini illustri per l'Ecclesiastiche dignità, sono usciti dal Monastero dell'Avvellana, siccome altri moltissimi anche insigni per nascita, e per dottrina fioriti sono, e fioriscono tuttora in tutto l'Ordine Camaldolese, che perciò è una delle Congregazioni fra le Benedittine, che abbia illustrata non poco la Chiesa di Dio Infatti attendono i Monaci Camaldolesi

ai buoni studi, ed osservano le loro Costituzioni tanto in quello che riguarda la salmodia, ed altre orazioni, quanto in quello che spetta al silenzio, al digiuno, all'astinenza dalle carni, ed altri rigori della Monastica disciplina.

5 Il B. Ridolfo, di cui si è parlato qui sopra, quatto Generale dei Camaldolefi, nel 1086, istitul di quest Ordine ancora le Monache, fondandone il primo Monastero nella Chiesa di S. Pietro di Luco in Mugello, e dotandolo colle rendite spettanti all' Eremo di Camaldoli. Fu di esse la prima superiora una divota donna, chiamata Beatrice, la quale coll'odore delle sue virtù tirò molte Dame, é Signore ad abbracciare il fuo istituito, che presto si stese in altri Monasteri, alcuni dei quali sono presentemente soggetti alla giurisdizione dei Vescovi, ed altri a quella dei Monaci della Congregazione di S. Michele di Murano. Hanno queste Religiose le medesime osservanze di questi, e vestono come essi, cioè d'una tonaca, e d'uno scapolare di faja bianca, che legano infieme con una cintura dello stesso colore, portano in coro una larga cocolla, pau rimente bianca, invece di cui le Converse usano un manto, e cuoprono il capo con un velo bianco, sopra il quale le destinate, al coro ne mettono un' altro nero.

DEI

Digitized by Google

## DEI CAMALDOLESI EREMITI

## CAPITOLO XVI.

RE sono le principali Congregazioni degli Eremiti Camaldolesi, ognuna delle quali, come si è accennato nel capitolo precedente, ha il suo Generale a parte, che chiamano anche Maggiore, e gli Eremiti di ciascheduna, per istituzione di S. Romualdo, vivono in celle distinte, e separate, come già si viveva nelle Laure di S. Saba, e di altri antichi Anacoreti . La prima di queste Congregazioni è quella di Camaldoli, o del S. Eremo, così detta dalluogo in cui da S. Romualdo fu istituita nel mille e dodici, e da cui tutto l' Ordine prese il nome di Camaldolese, come parimente si è detto nel cap. XIV. e nel precedente si è avvertito, che il Priore di quest' Eremo una volta era infieme generale di tutto l'Ordine. Nelle dette celle stanno gli Eremiti continuamente, e non escono dal recinto delle medesime, in cui ognuno ha un piccolo orticello, che per andare alla Chiesa, la quale è comune, a fine di celebrarvi la Messa, e recitarvi l'uffizj divino di giorno, e di notte unicamente, per convenire in certi giorni, come si dirà, nel refettorio, e per qualche grave bisogno. Gli Infermi, e quelli, che regger non possono

٠. ٠

ai rigori dell' Eremo, passano da questo al Monastero di Fonte Buono, dove si ricevono gli ospiti, ed anche le donne, le quali peraltro debbono star lontane dall' Eremo trecento passi, nè possono entrare nella loro Chiesa, neppure per udirvi la Messa. In questo Monastero di Fonte Buono tutti gli Eremiti di questa Congregazione sanno il Noviziato, e dopo un' anno colla licenza del Maggiore vanno ad abitare nell' Eremo.

2 Asprissimo era il tenore di vita, prescritto loro dal S. Fondatore, il quale perciò dai Generali successori è stato in diversi tempi con varie Costituzioni addoicito alquanto, e mitigato. Quelle fatte, ed approvate nel 1671, particolarmente per il S. Eremo, permettono agli Eremiti di mangiare nel comun refettorio nelle principali feste dell'anno, in quella di S. Romualdo, nelle due di S. Benedetto, nella dedicazione della Chiesa, nel tempo del Capitolo Generale, e nei giorni di S. Martino, e della Domenica di Quinquagesima, dopo i quali immediammente incominciano le due Quaresime, che offervano con grandissima esattezza, digiunandone anche tre giorni della settimana in pane ed acqua. Nella stessa maniera digiunano ancora in tutti i Venerdì dell'anno, ed allora dicono di fare astinenza. Il loro silenzio è quasi perpetuo, ne mangiano carne, fe non sono infermi, o molto vecchi, ma invece si cibano di latticini, fuorchè il Venerdì, come ora diceva, ed il Mercoledì, in cui fanno uso di soli cibi quaresimali, e fanno ancora

altri digimi oltre i comandati dalla Chiefa. L'abite loro è tutto bianco, e consiste in una tonaca con un cappuccio alquanto aguzzo, ed uno scapolare, legato insieme da una cintura, tueto di lana grossa, ed in coro portano una cocolla della stessa materia, e colore, più stretta però di quella dei Camaldolesi Cenobisti, con i quali, siccome si è detto nel capitolo passa, stes, stettero lungo tempo uniti sotto il medesimo Generale.

3. L'altra Congregazione è quelle di S. Romuals do, o di Monte Corona, luogo vicino a Perugia, in oui fu stabilita dall'autore della medefima, che fu il P. Paolo Giustiniani, il quale nel 1520, avendone avuta la permissione da Leone X. sondò il suo primo Eres mo nelle Caverne di Maffacio. Egli era già Monaco dell' Eremo di Camaldoli, di cui nel 1516, era stato anche eletto Maggiore, o Generale, e perciò le offer vanze degli Eremiti di Monte Corona fono melti conformi a quelle degli Eremiti del S. Eremo, da cui il P. Paolo le trasferì nei suoi, che son' ora diversi, eretti son solo nello stato Pontificio, ma ancora nel Dominio Veneto, nel Regno di Napoli, nell'Alemagna, e nella Polonia. Ognuna di queste nazioni ha un Eremo stabilito per farvi il Noviziato, e l'abito di que sti Eremiti, benche dapprincipio fosse alquanto diverso, ora è quasi del tutto simile a quello degli Eremiti di Camaldoli, con questa differenza, che quei di Monte Corona, invece d'una cocolla, fanno uso d'un mantello lungo, fermato davanti al petto con un cavicchio di legno, e negli Eremi portano i zoccoli foi derati di cuojo, in luogo delle scarpe, o pianelle.

4 Oltre a ciò, recitano i Divini Uffizi nel coro di notte, e di giorno stando sempre in piedi, e senza federe, o appoggiarsi giammai. Osservano un rigoroso filenzio, fuorche in due giorni dell'inverno, ed in tre dell'estate; nei quali è loro permesso di conversare insieme. Frequenti sono i loro digiuni, anche in pane ed acqua, ogni giorno orano mentalmente per un'ora, e per lo spazio di un'altra attendono tutti al lavoro manuale, siccome tutti quando si fa il pane convenir debbono nel luogo a ciò destinato, ed ascoltarvi intanto la lezione spirituale. Dormono vestiti sopra un saccone di paglia, e non si spogliano se non in caso di grave infermità. Le donne non si accostano al loro Eremo, se non fino ad un certo segno, distinto con alcune Croci, e dove si legge un'iscrizione, con cui sono avvertite di non passare più oltre, sotto pena di scomunica. Queste due Congregazioni, di Camaldoli, e di Monte Corona, sono state per qualche tempo unite insieme, ed Urbano VIII. nel 1630 confermò le Costituzioni, comuni all'una ed all'altra, ma poi nel 1667, si divisero, come sono ancora presentemente.

5 La terza Congregazione degli Eremiti Camaldolesi è quella di Francia, o della Madonna della Confolazione, la quale ebbe il suo principio dal P. Bonifazio Antonio da Lione, che dall' Eremo di Torino portatosi in Francia, nel 1626. vi sece subito due sonda

dazioni, la prima sotto il titolo della Madonna di Sapet nella Diocesi di Vienna, e la seconda sotto quello della Madonna della Consolazione nella Diocesi di Lione, mà questi due Eremi furono presto abbandonati, perchè gli Eremiti non vi si potevano sostentare. Ne furono però eretti degli altri, ed il più antico di quanti ora ivi sono, è quello di Amieux nella Parrocchia di Chambre della Diocesi di Lione, che ha il nome di Valle di Gesù. Quest' Eremo fu fabbricato all' uso di quello di Camaldoli per mezzo del P. Vitale di S. Paolo, Prete dell' Oratorio, e di Giovanna di S. Paolo fua forella, che nel 1633. donarono al furriferito P. Bonifazio Antonio le Cappelle di S. Rocco, e della Valle di Gesù, con tutti i beni ad esse appartenenti. Gli Eremiti quivi fissati ottennero poi delle lettere patenti del Rè Luigi XIII. colle quali approvando il loro stabilimento in quel Regno, permise ancora di farvi delle nuove fondazioni, ed ottenne dal Sommo Pontefice Urbano VIII. che di tutti gli Eremi di Francia si eriggesse una nuova Congregazione, sotto il titolo, come diceva, della Madonna della Confolazione, in cui si vivesse secondo le Costituzioni di quella di Monte Corona, della quale perciò vi si praticano tutte le costumanze, vestendo come gli Eremiti di questa, e portando la barba come tutti gli altri Eremiti Camaldolesi.

6 Queste sono, ripeto, le tre principali Congregazioni di questi ottimi Religiosi, perchè ve n'ha un' altra nel Piemonte, detta di Torino, la quale nel 1601.

## 114 DELL'ORDINE

sotto gli auspiej di Carlo Emanuele, Duca di Savoja, fu fondata dal P. Aleffandro di Leva, che con fama di fantiti morì nel 1612. Ancora in questa Congregazione si vive secondo le Costituzioni di quella di Monte Corona.

DEL-

Digitized by Google



in Napoli per Nicola Gervari al Gigante N'3.

### DELL'ORDINE DI VALLOMBROSA.

### CAPITOLO XVII.

I CAn Giovan Gualberto, nato in Firenze nell'an\_ O no, secondo la più comune opinione, 993. da Padre nobile, Signore di Petrojo nella Valle di Pesa, istitul quest' Ordine verso l'anno 1039, o al dire del Morigia 1040. benchè alcuni Vallombrofani lo vogliano istituito nel 1010, ed altri nel 1012. E nota ad ognuno la conversione di questo Santo, accaduta il giorno del Parasceve nella Chiesa di S. Miniato, vicina a Firenze, allorchè vi entrò per farvi orazione davanti ad un Crocifisto, dopo l'eroica azione d'aver perdonato, e donata la vita per amore di questi all'uccisore del suo fratello Ugone, mentre andando in cerca dell'omisida, l'incontrò in un luogo angusto, da cui non poteva fuggirgli dalle mani , e mentre stava già colla apada sfederata per ucciderlo. Vide egli poco dopo nella detta Chiesa l' Immagine del Salvatore, che ancora ivi fi venera, abbassare il capo, ed inchinarlo verso di lui in segno di gradimento d'avere perdonato al nemico per amor suo, onde commosso da questo prodigio sì grande, pensò subito di dedicarsi tutto al servizio di Dio nello stesso Monastero di S. Miniato, che era dell' Ordine Benedittino. Domando pertanto l'abigrande i grand 🖟 😦 a grande ja

to monacale, ma essendogli negato dall' Abate per sar prova della sua vocazione, se ne vesti colle proprie mani, tagliandosi i capelli davanti all' Altare, alla presenza di tutta la Comunità Religiosa, allorchè il Padre, avendo udita la risoluzione del siglio, si portò a S. Miniato per distoglierlo, e ricondurlo a casa, con minacciare anche i Monaci, se lui non lo consegnavano.

2 Riuscita però la cosa diversamente da quel che. il Padre pensava, e rimasto ivi Gualberto, che allora esser dovea in età d'anni diciotto in circa, vi terminò il suo noviziato, ed appena fatta la professione, essendo morto l'Abate, fu eletto egli, benchè giovane, a quella dignità, che rinunziò costantemente, e per amore di maggior perfezione, e della solitudine parti da S. Miniato, e se ne andò all' Eremo di Camaldoli. Era quivi Priore Pietro Daguino, successore immediato di S. Romnaldo, che obbligar volle Giovanni a ricevere gli Ordini sacri, ed a fermarfi ivi per tutto il tempo della sua vita. Ma effendo egli chiamato, al dire del P. Mabillone, e di altri, alla vita cenobitica, non accettò l'invito, e si ritirò nella Diocesi di Fiesole, venti miglia lontano da Firenze, verso l'anno 1038. in un luogo degli Appennini, che allora si chiamava Acqua Bella, e da una piccola Valle, su di cui gli abeti, che cuoprono le montagne vicine, stendendo la lor ombra, fu detto dipoi Vallombrosa. In questa valle fabbricò il primo suo Monastero, quasi sul modello dell' Eremo di Camaldoli, con celle, cioè, separate, e distinte, onde su chiamato per qualche tempo l'Eremo di Vallombrosa; e diede principio nel 1039. o 1040, come si è toccato, all'Ordine suo, che in breve ebbe molti alunni anche Santi, allettati ad entrarvi dalla sama delle virtù del S. Fondatore, il quale diede loro la Regola di S. Benedetto, inculcandone la più esatta osservanza, particolarmente in ciò che riguarda la clausura dei Religiosi.

3 Le donne infatti non potendo entrare nella Chiesa di Vallombrosa, Clemente VIII. con suo Breve del 1506: accordò loro di entrarvi nei giorni del Giovedì, e Venerdi Santo, in quello di S. Giovan Qualberto, e dell'Affunzione della Madonna. Prima d'introdurre i novelli Monaei nel noviziato, il Santo, a fine di sperimentarli fiella virtà, li obbligava per qualche tempo all'esercizio dei ministeri più vili ed abietti e si vuole ch' egli fotse il primo ad accettare dei Laici, o Frati Conversi , i quali avessero cuta dei beni temporali, che venivano donati al fuo Monastero, dando a questi un'abito più corto , ed una berretta di pelle d'agnello, con eni cuoprivano il capo. Era quest'abito, come quello di tutti i Monaci Vallombrofani, di panno bigio, onde per confessione de Scrittori del medesimo Ordine: nei primi quattro secoli dopo la fondazione furon detti i Monaci Bigi. Anzi questo loro abito era tanto fimile a quello dei Francescani, che al riferire di Diego Franchi, Abate Vallombrofano, essendo S. Franoesco nel 1224; andaro a Vallombrosa in tempo di piogsia, l'Abate per nome Benigno, in vederlo tutto bai.... b 3

#### DELL' ORDINE

í 1·8

gnato, gli diede la propria cocolla, acciocche si mutasse, e che poi volendola il Santo resituire, il P. Abate non volle riceverla, onde S. Francesco cingendola allora colla sua corda, la ritenne, e seguitò a servirsene, non sembrandogli diversa dall'abito suo.

4 Sopra la tonaca bigia cominciarono dopo qualche tempo ad ufare lo fcapolare bianco, che poi nel 1453. fu loro proibito dal Generale Francesco Altoviti, comandando di portarlo bigio, per effer questo il colore, com' egli dice, usato nell' Ordine Vallombrosano per lo spazio di quattrocent' anni dopo la sua istituzione. Nel 1500. effendo Generale il P. Biagio da Milano, mutarono il color bigio in tanè, onde il Morigia, trattando di essi nel capo 21, della Storia delle Religioni, ferive, che a tempo suo portavano l'abito morello. Ora però per ordinazione di un Capitolo Generale vestono di nero, ed hanno di questo colore la tonaca, cinta con una fascia, e lo scapolare sciolto col cappuccio, e nelle funzioni pubbliche una cocolla con maniche larghe, simile a quella dei Casinefi . S. Giovan Gualberto, oltre il Monastero di Vallombrosa, ridotto nel 1637, a quella magnificenza, che ora moftra, dal P. Abate Averardo Niccolini, ne fondò degli altri, e diversi ne riformò, prescrivendo in tutti l'osservanza della povertà, del filenzio, del digiuno, e della ritiratezza , ed inculcando la frequenza dell'orazione, e colle fue virtà, e miracoli avendo estirpato il vizio della Simonia, che in quei tempi dominava particolarmente nel Clero di Toscana, tirò molti alla sua sequela, ed alla via della falute. 5 Mo-

k Mori il S. Abate, pieno di meriti, l'anno ipia; in età di obiant' anni, nel Monastero di Passie gnano , a cui fi era portato per visitario, effendo Somand Postefice & Gregorio VIII che lo cadonizzo, benche vogliano alumit che nid facelle Califio IL ed altri Celestino III. Sono Apriti nell Ordine di Vallonbrosa molti illustri sovgetti, e Sinti Prelati, ed alouge volte è stato governitte da' Superiori, presi da altri Ordini, come da D. Platido Paicanelli, religioso del Monastero di S. Benedetto di Mantova, che fu nominato Generale dei Vallonibrosani da Engenio IV. e da Giammaria da Firenze, Domenicand, destinato al medesimo ussi-. zio da Leon X. Il celebre P. Ambrogio Camaldolese, nel suo Itinerario afferisce d'essere stato eletto Visitator Generale dell'Ordine Vallombrofano dal testè lodato Eugenio IV., ed il Cardinal Giustiniani, Protettore dell'Ordine flesso, volendoso riformare, nel 1601, nomind a tal fine per file Contatifficio, e Riformatore 11 Venerabile P. Giovanni Leonardi, Fondatore dei Cherici Regolari della Madre di Dio.

6 Alcuni Scrittori Vallombrosani fanno menzione di trè Congregazioni, nelle quali dicono, che una volta su diviso l'Ordine loro, cioè, in quella di S. Salvio, in quella di S. Arialdo, ed in quella di Vallombrosella. Altri poi ciò negano, e v'hà chi dimostra, che S. Arialdo, da cui si vuol fondata la Congregazione del suo nome, non sia stato mai Religioso di alcun' Ordine Regolare, ma solamente Arcidiacono della Chiesa di Milano, e che in Francia, deve si di-

h 4

ce che fosse quella di Vallombrosella, non vi sta stato mai altro Monastero di Vallombrosani, che quello di Corneillac, esistente nella Diocesi di Orleans. Solamente è certo, che il Monastero di S. Salvio, e quello di Passignano, coll'autorità di Calisto III. si separarono dal Capo dell'Ordine, da quello cioè di Vallombrosa, e si unirono con alcuni altri, e che questa separazione durò fino al 1484, nel qual'anno Innocenzo VIII, tornò ad unirli di nuovo al Capo, come prima.

TV Contract Technolic Manager Late 1 -

Clare della Mades de 1964 20 cm

year opraconsynetics qualt strong of the constant of an \$250 quarter of deep and a constant of an \$250 quarter of as a constant of as a \$250 partial of as a second of a constant of a c

DEL



Digitized by Google



per Nicola Gervasi al Gigante 12.3

# DELLE MONACHE VALLOMBROSANE.

# CAPITOLO XVIII.

fuori d'ogni dubbio, che S. Giovan Gualberto' non fu autore delle Religiose dell'Orc le suo, poiche furono queste istituite da Santa Umilia, nata nel 1226, in Faenza da parenti nobili, che nel Battefimo imporre le fecero il nome di Rofana. Contro sua voglia su maritata ad Ugolotto Caccianemici, Gentiluomo Faentino, ma dopo nove anni essendosi di comun consenso separati, ella vesti l'abito Religioso nel Monastero di S. Perpetua, posto fuori di Faenza, il quale era dell'Ordine dei Canonici Regolari di S. Marco di Mantova, mutando il nome di Rosana in quello di Umiltà, per effere stimolata di continuo all' esercizio di questa virtà. Dopo qualche tempo parti da questo Monastero, ed essendosi rinchiusa in una Cella vicina alla Chiesa di S. Apolsinare, dipendente dall' Abazia di S. Crispino dell' Ordine Vallombrofano. fi diede quivi tutta all'orazione, e ad una rigorosa penitenza, che vi praticò per il corso di dodici anni. Molte divote donne fabbricarono, per imitarla, alcune celle intorno alfa sua, e vi si ritirarono sotto la di lei direzione, ma poi si unirono tutte insieme in un Monastero fabbricato di movo sotto il titolo di S. Maria Novelia alla Malta, dove la Santa raduno altre discepole, alle quali prescrisse la Regola di S. Benedetto, secondo le cosminanze dell'Ordine di Vallombrosa, mossa a ciò dal configlio particolarmente del P. Plebano, che ne su Generale dal 1258. sino al 1272. Nel 1501. essendo questo Monastero edificato suori di Faenza, ed esposto perciò agl'insulti delle milizie, colla permissione di Alessandro VI. su trasserito dove era quello di S. Perpetua, già diruto, ed abbandonato, ed oggi si chiama di S. Umiltà.

2 Da Faenza si porto quindi la Santa a Firenze, e col consenso di Valentino II. altro Generale dei Vallombrofani, vi eresse un Monasteto di cui futono gittati i fondamenti nel 1282, e consecrata la Chiesa nel 1207. dal Vescovo di Firenze sotto il titolo di S. Giovanni Evangelista. In età di sopra ottantaquattr' anni, ai 12. di Decembre del 1310, morì ella, e su sepolta hella detta Chiesa di S. Giovanni Evangelista, posta fuori di Firenze, onde nel 1534, e non nel 1524, come dice il P. Papebrochio, essendo state le Religiose trasferite dentro le mura della Città, trasferirono al nuovo Monastero ancora il corpo della Santa. Volendo poi Alessandro Medici, primo Duca di Firenze & fabbricare dove era questo una Cittadella, obbligò i Monaci Vallombrofani a cedere il Monastero di S. Salvio alle Monache, le quali vi trasportatono di nuovo il detto Corpo, che dipoi vi ha sempre riposato.

3 Questa è l'origine più sicura delle Religiose Vallombrosane, benchè alcuni la ripetano dal 1110., ed altri dal 1153. falsamente, perchè S. Umiltà nacque, come si è detto, nel 1226., ed ella n'è stata innegabilmente la Fondatrice, al dire eziandio del P. Gui-

duc-

ducci nella di lei Vita, e di Gabriele Bucelino nel Menologio dei Santi Benedittini. Il P. Bonanni nella feconda parte del fuo Catalogo, ove parla delle Monache, e per conseguenza anche delle Vallombrosane, neppure sa menzione di S. Umiltà, tanto è lontano che la creda Istitutrice delle medesime. Hanno queste Religiose le osservanze istesse dei Monaci di Vallombrosa, e perciò una volta vestivano di bigio, come questi, ma ora per uniformarsi a loro vestono di nero, e portano di questo colore la tonaca legata, e lo scapolare sciolto, e nelle funzioni Ecclesiastiche la cocolla con doppio velo in capo, uno bianco al di sotto, e l'altro ne ro al di sopra, siccome ora si usa quasi comunemente dalle Monache d'ogni Istituto.



DEL-

#### - Dell' Ordine Dei Certosini /

#### CAPITOLO XIX.

I IL Fondatore dell' Ordine della Certosa è stato S. Brunone, nato verso la metà dell' undecimo secolo in Colonia Agrippina, da genitori illustri per la nobiltà del fangue, e per le vittà Cristiane. Fino da fanciullo diede chiari segni della vita anacoretica; quale era per menare, ed effendosi applicato agli studi, fece grandissimo profitto in quello particolarmente della Teologia, e dei Sacri Canoni, onde fa fatto Canonico, prima della Chiesa di S. Cuniberto nella sua patria, e poi di quella di Reims, in cui si vuole ancora che fosse Canonico Teologo, e Maestro dei Cherici. Dimorando in Parigi, nella qual Città fece una luminosa comparsa, avendo anche letto, secondo alcuni, la Filosofia in quella celebre Univertà, accadde nel 1082: un fatto spaventoso, riferito da molti Scrittori, per cui si determinò di voltare affatto le spalle al mondo. Il caso su, che essendo morto un rinomato Dottore Parigino, amico suo, e facendoglisi per tre giorni continui l'esequie, a quelle parole di Giobbe, Responde mihi, che si leggono nell'Uffizio dei Morti, alzò ogni volta il capo dalla bara, e con voce terribile disse il primo giorno: Al giusto Tribunale di Dio sono accusato; il secondo: Dal giusto giudizio di Dio [o÷





sono stato giudicato; ed il terzo: Dal giusto giudizio di Dio sono stato condannato.

2 Trà la moltitudine, che si trovò presente nella Chiesa a questo spettacolo, vi era ancora Brunone, il quale rinuaziò subito al suo benefizio, ed a quanto aveva, e con sei compagni se ne andò a Grenoble, per ottenere dal S. Vescovo Ugone un qualche deserto nella sua Diocesi , a fine di ritirarvisi per attendere unicamente all'acquisto dei veri beni del Cielo. Il S. Prelato in udire il loro desiderio, che gli esposero prostrati a suoi piedi, si ricordò di quel che nella notte precedente avea veduto in sogno, cioè, che nei Deserto appellato Certosa Iddio stesso fabbricava un Tempio, e che sette Stelle, alzandosi da terra, andavano avanti a lui fino a questo luogo, come per infegnargliene la via. Comprese ch'eglino erano le sette Stelle, e perciò abbracciatili con tenerezza, non solamente cede loro quel luogo di buona voglia, ma egli stesso ve li accompagnà, e ne diede loro il possesso, con afficurarli della sua protezione, ed affistenza. Non restarono punto atterriti i Santi Uomini dall'orrore di quegli sterili, e disastrosi Monti, ma pieni di fervore cominciarono subito a fabbricarvi una Chiesa, e nelle vicinanze di questa alcune celle, distinte, e separate una dall'altra, a somiglianza dell'antiche laure della Palestina, e degli eremi primitivi di S. Romualdo. Così S. Brunone nel 1086. come diceva, o nel 1084. al dire di altri, diede principio all' Ordine suo, che dal luogo della fondazione fu detto Cartusiano, o CertoIno, prescrivendo a suoi Monaci l'assinenza delle carni, il lavoro manuale in certe determinate ore, un
perpetuo silenzio, e ritiratezza, per attendere con più
libertà di spirito all'orazione, e meditazione delle cose celesti, al canto delle divine lodi, alla mortificazione del proprio corpo, ed all'esercizio di tutte le virtù.

3 Ora però le celle dei Religiofi Certofini sono tutte nel Chiostro maggiore, distanti ugualmente una dall'altra, ed in ognuna si trova quanto è necessario ad un'uomo, che rinunzia al commercio del Mondo, cioè una Camera col camino, una per dormire, ed un' altra per mangiare, una piccola gallerla, un gabinetto per lo studio, una sossitta, alcune guardarobe, ed un giardinetto. Quivi si danno loro tutti quegl' istrumenti, che domandano per lavorare, e tutti i libri che vogliono per leggere, e non escono dalla propria cella, che tre volte il giorno, per andare in coro al Mattutino, che si recita di mezza notte, alla Messa Conventuale, ed al Vespro. Nel rimanente del tempo stanno sempre rinchiusi, e mangiano soli nelle stesse celle, ove per una rota esteriore è loro somministrato ogni volta il vitto neceffario, fuorchè nei giorni di Festa, nei quali vanno in coro a dire tutt: le Ore Canoniche, e mangiano unitamente nel comun Refettorio, dove per altro mai si dispensa il silenzio, ma solamente è permesso loro in certi determinati giorni di tagionare insieme tra Nona, e Vespro. In altri poi dell'anno è stato loro accordato anche di uscire dal Monastero, per andare a spasso fuori della Città, o

in

in luoghi appartati, non essendo in tutti i giorni lecito di uscire, se non al Superiore, e Procuratore per
negozi ed affari occorrenti. Le donne entrar non possono neppure nelle loro Chiese, eccettuata quella di
Roma, per non essere interiore, come quelle dell' altre Certose.

4 Sei anni in circa dopochè S. Brunone erasi riti. rato nei monti della Certosa, menandovi una vita pul angelica, che umana, fu costretto ad uscime per portarsi a Roma, chiamatovi dal Sommo Pontesice Urbano II. il quale da giovanetto essendo stato suo Discepolo, volle averlo seco per servira della sua prudenza, e dottrina nei grandi affari della coscienza, e del Pontificato. Per non abbandonarlo andarono a Roma con esso lui i detti suoi compagni, ai quali su ivi assegnata una decente abitazione, ma non trovandovi che distrazioni, e disturbi, dopo qualche tempo se ne tornarono alla loro Certola di cui effendo fiati rimessi in possesso per un Breve Pontificio, spedito a tal fine, v'intrapresero col fervore di prima i medefimi esercizi di pietà, e di penitenza, ai quali S. Brunone, rimasto in Roma per ordine del Papa, spesso li animava colle lettere, che loro scriveva. Finalmente ottenne ancor'egli di poter partire da Roma, e con alcuni altri discepoli quivi adunați, se ne andò nella Calabria, e si fermò in un Deserto, detto della Torre, nella Diocesi di Squillace, ove essendosi rinchiuso in una caverna, intento foltanto all'orazione, ed alle rigide offervanze del suo Istituto, su scoperto da Ruggiero Prin-

ci-

cipe di quella Provincia, che gli dond tutto quel territorio, ampliò quell' Eremo, e vi fece fabbricare una Chiesa sotto il titolo della Santissima Vergine, e di Sastefano, che perciò su detta San Stefano in Bosco. Quivi in età di cinquant'anni non compiti essendo morto il S. Fondatore ai 6. di Ottobre dell'anno 1101. su sepolto il di lui Corpo, illustrato da Dio con molti miracoli, e Leon X. avendo restituito ai Certosini questo Monastero, che loro era stato tolto, e dato ai Cisterciensi, nel 1514. o nel 1520. secondo altri, lo canonizzò,

5 L'Ordine dei Certosini, confermato nel 1170. da Alessandro II. ovvero da Urbano II. quando ordino col suo Breve, che i compagni di S. Brunone, partendo da Roma, fossero rimessi in possesso della prima Certosa, ha delle molte offervanze, comuni agli Ordini seguaci della Regola di S. Benedetto, ma con tuttociò deve confiderarfi come un' Istituto particolare. in cui quelli che governano hanno il titolo di Priori, e non di Abati. Hà mutate molte volte, e corrette le sue Costituzioni, le quali, benchè fatte nel Capitolo Generale, non hanno forza di obbligare, se non sono confermate in tre Capitoli parimente Generali. Quelle che ora hanno vigore, fono le stese nel 1578. e pubblicate nel 1581. corrette da una Congregazione deputata di Cardinali, e poi confermate nel 1682. dal Sommo Pontefice Innocenzo XI. Secondo questi nuovi Statuti alcune offervanze ora sono anche più austere dell'antiche, poichè il loro canto, ed uffizio di ri-

to particolare, è lunghissimo, ed oltre le astinenze, e digiuni frequenti, portano per camicia una tonaca di faja, effendo loro proibito il lino, dormono fopra un faccone con lenzuola di lana, e vanno stretti continuamente fopra la nuda carne da un cilizio, o da una cintura di corda. Hanno essi mantenuti molte cerimonie, e riti antichi della Chiefa, e il loro abito tutto bianco altro non è, che una tonaca di lana, legata o con una cintura di cuojo parimente bianco, o con una corda di canapa, ed una cocolla firetta, a cui è attaccato un cappuccio quadrato. In coro, ed in pubblico portano uno scapolare largo, che scende fino a terra, e nei fianchi ha due liste dello stesso panno, le quali uniscono la parte anteriore, e posteriore dello stesso fcapolare, che chiamano cocolla. Quando escono dal Monastero fanno uso d'una cappa nera con un cappuccio del medefimo colore, attaccato ad una mozzetta. davanti tonda, e dietro accuminata. I Conversi lasciano crescere la barba, ed hanno la cappa di color bigio, o castagno . Ha dato quest' Ordine alla Chiesa vari Santi, e molti infigni Prelati, e Scrittori.

DELLE MONACHE CERTOSINE.

### CAPITOLO XX.

Ssendo oscura l'origine di queste Religiose, perchè non sono state istituite da S. Brunone, altro di certo asserir non si puote, se non che il pri
i mo

mo loro Monastero fosse fondato, mentre viveva il P. Guigo, quinto Generale dei Certosini. Ciò si raccoglie dal Catalogo dei Monasteri di quest' Ordine, inferito in fine degli Statuti impressi nel 1510, in cui si trova quello delle Monache di Bertand, eretto nel 1116. nel qual'anno appunto il detto Beato Guigo era Generale. Pietro Orlando Certofino nella fua Cronaca ci fà sapere, che nel 1207, vi era nella Certosa Destoges una donna in concetto di Santa, chiamata Margherita, e che nel 1215. Agnese, Priora di questo Monastero, fu celebre per la Santità della vita, e per i miracoli, che operava. Di altri Monasteri fondati particolarmente in Francia, si sa menzione nelle Storie, ma ora in tutto il Mondo Cattolico non ve ne sono. che cinque, dei quali può dirfi il principale quello di Premol, o Prato-molle nel Delfinato, tre leghe diftante da Grenoble, eretto nel 1234, o 1232, da Beatrice di Monferrato, moglie del Delfino. La prima volta delle Monache Certofine si parla negli Statuti, scritti nel 1258. dal P. Rifferio, che n'era Priore Generale, mà niente vi si dice delle loro osservanze particolari, forse per la conformità di quelle delle Monache con quelle dei Monaci, benche fcriva Camillo Tutin nella Storia dell'Ordine Certosino, che il B. Giovanni Spagnuolo diede alle Monache delle Costituzioni, da lui fatte per il Monastero di Pre-Bajon, fondato nel 1230.

in Presentemente si conformano ai Religiosi del medesimo Ordine, tanto nell'Ussizio divino, nei riti, e cerimonie della Chiesa, quanto in molte austerità, ed ed astinenze, eccettochè mangiano sempre insieme mattina e sera nel refettorio comune, e non sono abbligate ad offervare con tanto rigore il silenzio, nè la ritiratezza nelle celle. Una volta nel ricevere le fanciulle non prendevano dote di forte alcuna, ma ne ammettevano tante, quante mantener se ne potevano colle rendite del Monastero. Siccome poi i Certofini hanno mantenute, come si è notato nel capitolo precedente, molte antiche pratiche della Chiesa, così anche le Monache di quest' Ordine, hanno conservata fino al presente l'antica consagrazione delle Vergini, la quale facendosi in età di venticinqu'anni, portano sino a questo tempo il velo bianco, sebbene abbiano fatta qualche anno prima la professione. Secondo gli antichi Pontificali, il Vescovo, che le consacra, dà loro la stola, il manipolo nel braccio destro, ed il velo nero, pronunziando le steffe parole, che dice nell'Ordinazione dei Diaconi, e dei Suddiaconi. Portano questi ornamenti nel giorno stesso della consagrazione, e quando hanno di Religione cinquant' anni, e con essi fono sepolte dopo la morte.

3 Le Priore, e le Religiose promettono ubbidienza al Capitolo Generale dell' Ordine, e sono obbligate a mandare ogni anno una lettera della promessa ubbidienza. Sono tenute in oltre le Priore ad ubbidire ai Padri Vicari, che sono i Direttori dei loro Monasteri, ma l'altre Monache promettono ubbidienza soltanto alla Priora, benchè tutte, anche le Converse, prosessino alla presenza del Vicario, che nominano in i 2 quel-

quell'atto infieme colla Priora. Abita ordinariamente questo Vicario infieme con quattro, o cinque Religiosi, in una Casa vicina al Monattero delle Monache, per fomministrar loro i Sacramenti, diriggerle nello spirito, ed aver cura dei loro interessi temporali, Negli Statuti del 1368, fu proibito ai Certoiini di ricevere, o d'incorporare all'Ordine nuovi Monasteri di Monache, e questa proibizione è stata inserita ancora negli Statuti, confermati, come si è detto, da Innocenzo XI. Le vesti di queste Religiose sono fimili a quelle dei Padri Certosini, a cui aggiungono un manto bianco, ed i loro veli, e foggoli sono come quelli dell'altre Monache. Quando parlano con persone secolari, anche strette di sangue, ciò fanno alla presenza della Priora, ovvero d'una, o due altre Religiose, e tengono la faccia sempre coperta con un velo. I loro Monasteri hanno i termini come quelli dei Religiosi . oltre i quali dagli ultimi Statuti, ora indicati, è proibito sotto gravi pene ai Vicarj, ed alle Priore d'intromettere i Religiosi destinati alla loro cura, senza la licenza del Capitolo Generale, Quantunque nell'osservanze, come diceva, debbano conformarsi ai Padri Certofini, attesa però la debolezza del loro sesso, sono state per esse, siccome parimente si è toccato, moderate alquanto alcune austerità già indicate, del silenzio, e della permanenza continua nelle celle.

DEL-





# DELL'ORDINE CISTERCIENSE :

#### CAPITOLO XXL

Bbe origine quell' Ordine da S. Roberto, nato nella Sciampagna da genitori nobili, e pii, la di cui Madre essendo gravida di lui vide in sogno la, SS. Vergine, che tenendo un'anello di oro in mano, voleva sposare il bambino, ch'ella portava nell'utero. Di quindici anni si fece Religioso nel Monastero di Montier-la-Celle dell' Ordine di S. Benedetto, dove in pochi anni per la sua virtù fu fatto Priore, e quindi Abate di quello di S. Michele di Tonnere, in cui tentò inutilmente di ristabilire la regolar disciplina Pregato da alouni Eremiti del vicino deserto di Colan di effer loro superiore, accettato avrebbe l'incarico, se non fosse stato trantenuto dalle suppliche di certi buoni Monaci del suo Monastero, che poi abbandonò per tornare a quello di Montier-la-Celle, in cui dimorando fu eletto Abate di S. Aigulfo, e poscia per ordine del Papa destinato Superiore dei sopraddetti Eremiti, dai quali fu ricevuto come un Angelo del Paradiso. Dal Deserto di Colan, per essere l'aria malsana, li trasferì nel bosco di Molesmo, situato nel territorio di Langres, città del Ducato di Borgogna, e quivi fabbricarono delle celle con dei rami di alberi, ed un' Oratorio in onore della SS. Trinità. Questi Re-

ligiosi erano allora poverissimi, ma per la pietà di varj Signori essendo in poco tempo divenuti molto ricchi, si rilasciarono in maniera, che non potendo S.Roberto ridurli alla primiera osservanza, si ritirò nel deferto di Haur, ove dimoravano alcuni Religiosi di santa vita, che presto lo elessero per loro Abate. Non li governò per altro lungamente, perchè i Monaci di Molesmo coll'autorità del Papa, cui erano ricorsi, e del Vescovo di Langres, l'obbligarono a tornare al loro Monastero in qualità di Abate. Ma vedendo che gli abusi crescevano sempre più, con sei Religiosi zelanti se ne andò a trovare Ugone Arcivescovo di Lioné, e Legato del Papa, e manifestatogli il suo desiderio, implorò l'ajuto suo, e la protezione della S. Sede per uscire da Molesmo, e stabilire altrove l'esatta offervanza della Regola di S. Benedetto. Accordò l'Arcivescovo quanto domandava, e diede ad esso, ed ai fuoi compagni delle lettere patenti, nelle quali coll' autorità del Papa li configliava a perseverare nella loro fanta risoluzione.

2 Tornati a Molesmo, scelsero altri del loro spirito, ed in numero di ventuno ai 21. di Marzo dell' anno 1098. si stabilirono in un Eremo tutto ingombrato da alberi, e da spine, detto Cistello, o Cistercio nella Diocesi di Chalons cinque leghe distante da Digion, capitale della Borgogna, e da questo deserto l'Ordine prese il nome di Cisterciense, detto ancora di Cistello. Col consenso di Gualtiero Veseovo di quella diocesi, e di Raimondo Visconte di Beauna, padrone

di quel territorio, si fabbricarono delle celle di legno per loro abitazione, e cominciarono a coltivare colle loro proprie mani quella sterilissima solitudine . Odone duca di Borgogna, per le rappresentanze dell' Arcivescovo di Lione, fece terminare la fabbrica del Monastero, che avevano incominciato, somministrò loro il necessario sostentamento, e li arricchi con varie donazioni di terreni, e di bestiami, ed il Vescovo di Chalons ereffe in Abazia questo nuovo Monastero creandone Abate di S. Roberto, che nell'anno 1000. per ordine di Urbano IL tornò a Molesmo, dove essendo stato Abate per lo spazio di nove anni, nel 1108. se ne volò al Cielo. Di quello di Cistello intanto, per la sua partenza, su eletto Abate S. Alberico, il quale da Molesmo erafi portato colà col medefimo S. Roberto . .

3 S. Alberico spedì due Monaci a Pasquale II., il quale con sua Bolla del 1100. confermò quanto sino a quel tempo era stato satto in Cistello, e dichiarò questo Monastero sotto la protezione della Sede Apostolica, onde allora furono stesi i primi Statuti soltanto per quel Monastero, nulla pensando ch'esser dovesse capo di un' Ordine si cospicuo. Si comanda in questi Statuti, che si osservi fedelmente la Regola S. Benedetto, che si tolgano via tutti gli abusi introdotti contro della medesima, e che si ricevano dei Laici Conversi per loro commettere la cura dei beni, e delle possessioni, dovendo i Monaci, secondo la Regola Benedittina, dimorate nella clausura, per impiegarsi nella clausura, per impiegarsi nella clausura, per impiegarsi nella clausura.

Digitized by Google

l'orazione, e nel divino servizio. L'abito dei Monaci di Cistello era allora simile a quello degli altri di Molesmo, cioè di color tanè, o bigio, ma poi fu mutato in bianco per una apparizione della SS. Vergine. fatta a S. Alberico, il quale perciò nell' Ordine iistitul di tale apparizione la Festa. Coll'abito bianco però ritennero lo scapolare bigio, che poi mutarono in nero, e di questo medesimo colore portavano in campagna il mantello, e la cocolla, onde in Alemagna furono chiamati i Monaci bigi. Morì S. Alberico nel 1100 ed ebbe per successore nel governo del Monastero di Cistello S. Stefano, di nazione Inglese, che può dirsi il principal fondatore di quest'Ordine. Non trovandosi chi abbracciar volesse una vita sì povera, ed austera, e sottomettere il collo ad un giogo si pesante, il numero dei Religiofi divenne si scarso, che il S. Abate Stefano disperava di lasciare in quel Monastero dei successori. Ma nel 1113. essendosi portato a Cistello S. Bernardo con trenta compagni", vi prese l'abito monastico, ed il di lui esempio trasse colà tant' altri, che S. Stefano pensò di fabbricare dei nuovi Monasteri, per dare a tutti ricetto, e questi furono quattro, cioè, quello della Fortè, quello di Pontignì, quello di Chiaravalle, e quello di Morimondo, dal che è avvenuto, che gli Abari di questi quattro Monasteri, dopo quello di Cistello, siano tenuti come primi Padri dell' Ordine.

4 Di quello di Chiaravalle, fabbricato nel 1115. nella Diocesi di Langres, su eletto per primo Abate il

il medefimo S. Bernardo, e nel 1118. fece l'Ordine tali progressi, che S. Stefano nell'anno seguente formò di tutti i Monasteri già fondati un sol corpo, ed insieme cogli Abati, ed altri Religiosi stese uno Statuto, detto Carta di Carità, da offervarsi da tutti, inculcando nel primo capitolo l'offervanza letterale della Regola di S. Benedetto, senza interpretazioni, e dispense, come si offervava in Cistello. Presentò S. Stefano questo Statuto a tutti i Vescovi, nelle diocesi dei quali erano i Monasteri dell' Ordine suo, ed avutane da ognuno di essi l'approvazione, domandò, ed ottenne nel 1119. ancora quella di Papa Calisto II. Dipoi fu approvato eziandio da Eugenio III. già discepolo di S. Bernardo, da Anastasio IV. da Adriano IV. e da Alesfandro III. ed in seguito quest' Ordine si stese moltissimo, per opera particolarmente di S. Bernardo, che avendo fondate da fessanta Abazie in circa prima della sua morte, accaduta nel 1154. empiendole tutti di Religiofi di Chiaravalle, può dirfi dell' Ordine Cisterciense il propagatore. La causa di tali avanzamenti fu la loro offervanza, ed esemplarità, la quale essendofi mantenuta nel fuo primo vigore anche verso la metà del secolo decimoterzo, di essi scrive il Cardinale Giacomo di Vitriaco nella fua storia d'Occidente, che non si servivano nè di pelli, nè di camicie, nè mangiavano carne, se non nell'infermità gravi, che neppure fi nutrivano di pesci, di uova, di latticinj, fuorchè di rado, e quando tali cofe loro venivano date per carità, che dormiyano vestiti sopra un

faccone di paglia, che verso la mezza notte si alzavano, e si occupavano in lodare Dio sino all'aurora, che
dopo aver cantata Prima, e la Messa, ed essersi accasati delle loro colpe nel Capitolo, passavano il rimanente del giorno in lavorare, leggere, ed orare,
senza star mai in ozio, e senza mai parlare, suorchè
nell'ora della conferenza spirituale, che digiunavano
continuamente dell'esaltazione della Croce sino a Pasqua, che esercitavano l'ospitalità verso i poveri con
somma carità, e che i loro Conversi, mentre dimoravano in campagna, non bevevano vino.

K A tempo di Urbano IV. nacquero dei disparezi full'intelligenza della Carta di Carità, che furono, senz' alterar punto l'Osservanza, accordati dal succesfore Clemente IV. nel 1265, colla sua Costituzione, detta nell' Ordine Cistercionse, Clementina, e nel 1289. fu ordinata in un Capitolo Generale la compilazione di tutti i Decreti, fatti nei Capitoli celebrati dal principio della Religione fino a quel tempo, e fu comandato a tutti di offervarli. Nel secolo decimoquarto essendosi introdotti degli abusi contro varie offervanze. sotto pretesto di alcune dispense, Benedetto XII, assimto da quest' Ordine al sommo Pontificato, vi riparò colla sua Costituzione appellata, Benedittina, imponendo delle penitenze anche gravi ai trasgreffori. Nel 1350. per meglio levar via i detti abufi, fu fatta un' altra , compilazione di tutti gli antichi Statuti, e fu intitolata le Nuove Costituzioni, ma con tutto ciò gli abusitorravano a germogliare in maniera, che in un'altro

Capitolo del 1390. fu tentato un'altra volta di sradicarli. Fin qu'i l'Ordine Cisterciense erasi mantenuto unito, e benchè sparso per tutte le parti del mondo Cattolico, era stato sempre soggetto ai Superiori dimoranti in Francia, ma ordinando gli stessi Romani Pontesici, particolarmente Eugenio IV. Niccolò V. ed Innocenzo VIII. che si risormasse, cominciò a dividera si in varie Congregazioni, come vedremo.

6 Nel 1475. Sisto IV. con una sua Bolla diede la facoltà al Capitolo Generale, ed all'Abate di Cistello, Superiore di tutto l'Ordine, e di dispensare, secondo il bisogno, dall'astinenza dalle carni quei Religiosi, che domandata avessero una tal dispensa, e poi nel Capitolo Generale del 1485, per mantenere l'uniformità nel vitto, fu decretato, che in tutti i Monasteri si potesse mangiar la carne nella Domenica, nel Martedl, e nel Giovedl, e che perciò si sabbricasse a tale effetto in ogni Monastero na Resettorio a parte, In una Assemblea di Abati, tenuta in Parigi nel 1493. furono stesi alcuni articoli di Riforma, i quali non avendo avuta esecuzione, diversi Religiosi zelanti di varie Provincie si esentarono dall'ubbidienza dei primi Abati, e del Generale, che è, come si è toccato quello di Cistello, dove da principio, per istituzione di S. Stefano, i Capitoli Generali si convocavano ogni anno, ed ora dopo il Breve di Alessandro VII. emanato nel 1666 per la riforma dei Cisterciensi, vi si celebrano solamente ogni trè anni, e l'Abate di Cistello con i definităti giudica, ed ordina tutti gli affari, da

vi si propongono. L'abito di questi Religiosi consiste in una tonaca bianca, ed uno scopolare nero alquanto stretto, che cingono insieme con una fascia parimente nera, ed un cappuccio dello stesso colore. In coro portano una cocolla bianca, e sopra di questa un cappuccio con una mozzetta, la di cui estremità anteriore è tonda, e scende fino alla cintura, e la posteriore è aguzza, ed arriva fino a mezza gamba. Fuori del Monastero, e dove hanno il Collegio, anche in coro fanno uso d'una cocolla con un cappuccio nero. I Converfi portano lo stesso abito bianco, e scopolare nero, differente da quello dei Cherici in questo soltanto, che il loro nell'estremità è tondo, e non si stende sino a terra, il cappuccio però è del tutto fimile. Quest' Ordine infigne, abbracciato già da un numero grande di Principi, e di gran Signori, ha dato alla Chiesa moltissimi Santi, e Scrittori illustri, due Papi, molti Cardinali, ed una quantità di Arcivescovi, e di Vefcovi.

DI VARIE CONGREGAZIONI DELL'ORDINE CISTERCIENSE.

### CAPITOLO XXII.

Artino de Vargas, o Bargas, nato in Xeres della Frontiera nell'Andalufia, avendo vestibe l'abito dei Girolamini d'Italia, e da Martino V.

essen-

effendo stato eletto per suo Confessore, e Predicatore. lasciò questi impieghi, e dall'Italia ritornato nella Spagna, si fermò nel Regno di Aragona, e quivi colla licenza dello stesso Papa si fece Monaco Cisterciense nell' Abazia di Piedra, nella diocesi di Tarracona. Nel 1425, portatofi a Roma col P. Michele Quenca ottenne da Martino V. tutta l'autorità necessaria per venire a capo d'una Riforma dell' Ordine suo, ch'egli meditava, e di fondare principalmente due Monasteri, o due Eremi, come egli li chiama, nel Regno di Castiglia, e di Leone, nei quali si osservassero letteralmente la Regola di S. Benedetto, e le Costituzioni di Cistello, con questo, che tali Eremi fossero esenti dalla giurisdizione del Capitolo Generale, e degli Abati di Cistello, e di Piedra, che i Monaci ubbidissero al Superiore eletto dai Religiofi dei nuovi Monasterj, il quale avesse il titolo di Risormatore, che in tutti i casi occorrenti ricorressero all'Abate di Pableto. da cui quello di Piedra era nato, e che i Monaci degli altri Monasteri dell' Ordine passar potessero a quelli della sua Riforma, senza averne ottenuta dai rispettivi Superiori la licenza. Il Papa incaricò di quest'affare il Cardinale di Siviglia, ed il P. Vargas, munito di tutte queste facoltà, se ne tornò al suo Menastero di Piedra, e da qui partendosi dipoi con alcuni compagni, se ne andò nel Regno di Castiglia per eseguire il suo disegno, che gli riuscì felicemente, fondando coll' ajuto di Alfonso Martinez, Canonico, e Tesoriere della Chiesa di Toledo, il primo suo Monastero fulsulle rive del Tago, non lungi da questa Città, in un suogo solitario detto Vengalia, ed anticamente la Vega di S. Romano, dove con rami di alberi edifico delle celle molto aguste.

2 A questo muovo Monastero fu dato il nome di Monte di Sion, ed il P. Vargas ne fu eletto Priore, col titolo di Riformatore, che i Generali di questa Congregazione ritengono tuttavia. Sul principio di questa Riforma, detta dell' Offervanza di Spagna, o della Congregazione di Castiglia, il cibo dei Religiosi il più delle volte erano alcune erbe, il vestito di panni molto vili, ed'il filenzio quasi continuo. Ancora presentemente costumano di parlare, e di andare a spasso in compagnia dopo il pranzo una sola volta la settimana, eccettuato il tempo della Quaresima, e dell' Avvento, in cui non parlano mai. Frequentissimi sono i loro digiuni, e le altre mortificazioni, rigorosa la loro claufura, dalla quale non escono che una volta ogni trè anni, ficcome non è loro permesso di uscir neppure dalle proprie eelle, se non per andare all'Uffizio, al lavoro, e ad altri esercizi comuni. Nel 1430. abbracciò questa Riforma il Monastero di Val di Buena, che effendo il secondo Eremo, fu soggettato a quello di Monte Sion, onde lasciato il titolo di Abate, che il Superiore di effo avuto avea fino a quel tempo, ne prefe il governo il medesimo P. Vargas, con fossituire nell'akro di Sion il P. Martino Longrogno. Questi nel 1432. inviò due suoi Religiosi ad Eugenio IV, il quale confermò l'erezione del Monastero

di Sion, e l'unione ad effo fatta di quello di Val de Buena, due anni dopo diede la facoltà di fabbricarne altri sei, ed a tutti i Monasteri uniti, e da unissi, quella di eleggerfi un Riformatore, cui fossero soggetti. Nel 1437. quest'istesso Papa rivocò il privilegio accordato da Martino V. all' Abate di Pableto, di confermare l'elezione del Riformatore di questa Congregazione, e conferì tal facoltà all' Abate di Ciftello, ordinandogli di visitare in persona, e non altrimente, i Monasteri della medesima. Il P. Vargas, benchè molto si affaticasse per l'avanzamento della sua Riforma, pati molte persecuzioni, e nel 1446, morì carcerato, non si sà per qual cagione, nel Monastero di Sion. Dopo la sua morte la Congregazione sece maggiori progressi, ed acquistò nella Spagna diversi Monasteri, trà i quali vi fu quello di Palacuelos, in cui nel Capitolo Generale del 1550. fu ordinato, che il Riformatore continuamente rifledeffe, ed avesse il titolo di Abate di Palacuelos . I Monaci di questa Congregazione tre volte la settimana, a pranzo soltanto, e mai a cena, mangiano carne, e non differiscono nel vestire dagli altri Cisterciensi, se non nella fascia, che essi portano di lana bianca, e quella degli altri, come fi è detto, e nera.

3 Nel 1407. Alessandro VI. uni in una Congregazione tutti i Monasteri dei Cisterciensi delle Provincie di Toscana, dove ora più non sono, perchè ultimamente soppressi, e di Lombardia, dandole il nome di Congregazione di S. Bernardo, e prescrivendole diver-

fi articoli di Riforma, che poi furono rivocati dallo stesso Papa, con annullare eziandio la detta unione, la quale ad istanza dei Religiosi delle due Provincie fu quindi rinovata da Giulio II. nel 1511. comandando che si dasse esecuzione alla Bolla di Alesfandro VI. In seguito Leone X. e Paolo IIL concessero a questa Congregazione vari privilegi, e Gregorio XIIL confermò le Bolle dei suoi predecessori, con darle altri regolamenti. Sisto V. nel 1585. tolse alcuni abusi, che vi si erano introdotti, e sinalmente Urbano VIII. nel 1631. ne approvò gli Statuti stesi per la Riforma. Altri Papi accordarono a questi Religiosi molte grazie, una delle quali è quella, che il loro Presidente, quando va in persona al Capitolo di Cistello, debba sedere immediatamente dopo gli Abati de la Fertè, di Pontignì, di Chiaravalle, e di Morimondo, primi Padri dell' Ordine, siccome abbiamo notato. A questa Congregazione appartengono ancora il Monastero di S. Croce in Gerusalemme, che tuttora è dei Lombardi, e quello dei Santi Vincenzo, ed Anastasio alle Tre Fontane in Roma, il quale nell'accennata soppressione di quei di Toscana, è stato unito con altri dello stato Pontificio a quelli della Congregazione Romana, di cui si parlerà.

4 Nella Spagna, oltre la Congregazione di Castiglia, o della Regolare Offervanza, evvene un'altra, che dicesi di Aragona, eretta da Paolo V. nel 1616. ad istanza di Filippo III. Rè di Spagna, dopochè il Capitolo Generale, tenuto in Cistello nel 1613. vi ebbe be acconsentito. Questa Congregazione fu stabilita, perche gli Abati di Cistello sovente, per la lontamanza, tralasciavano di visitare i Monasterj di quella di Castiglia, onde tutti gli altri, che a questa non sono soggetti, tanto della stessa Castiglia, che dei Regni di Navarra, di Valenza, di Catalogna, e dell'Isola di Majorca, appartengono alla Congregazione di Aragona, la quale è governata da un Vicario Generale, dipendente dalla suprema autorità dell'Abate di Cistello, e dei primi quattro Padri dell' Ordine. Possono questi perciò presiedere ai Capitoli particolari della medesima, e questa mandar deve al Capitolo Generale un' Abate, ed è tenuta ad accettare i di lui decreti, ed anche i Commissari da esso deputati per la visita dei Monasterj. Il Vicario Generale, i Visitatori, e Desinitori di questa Congregazione, appena eletti, debbono prestare il giuramento al Capitolo Generale, ed all' Abate di Cistello, di non fare, o procurare cosa alcuna, che sia a lui di pregiudizio, e sebbene nei loro Capitoli particolari possano ordinar cose conducenti all'offervanza, son tenuti a mandarle per la conferma al Capitolo Generale. E' loro proibito altresì di avere in Roma un procurator Generale, dovendosi valere di quello dell' Ordine.

5 L'istesso Capitolo, che prestò il consenso per lo stabilimento della Congregazione di Aragona, ordinò, che ancora i Monasterj d'Italia, i quali non dipendevano da Congregazione alcuna, si unissero insieme per comporne un'altra, come su fatto nel 1623.

Digitized by Google

da Gregorio XV, che la formò di quelli dello State Pontificio, e del Regno di Napoli, e la chiamò Congregazione Romana. Volle che il Presidente avesse il titolo di Abate, che godesse tutti i privilegi degli altri Abati dell'Ordine, e che nel tempo stesso sosse Priore di un Monastero della sua Congregazione, la quale con i medessimi obblighi, e dipendenze soggettò, come quella di Aragona, all'autorità dell'Abate di Cistello, e del Capitolo Generale, a cui quando è per adunarsi, deve mandare due Abati,

6 Fino dal 1605. il medesimo Capitolo di Gistello aveva dato il suo consenso, perchè si eriggesse un' altra Congregazione in Calabria, ma ciò non fu effettuato, che nel 1633. da Urbano VIII. che le diede il titolo della Madonna di Calabria, colle medefime condizioni assegnate a quella di Roma, a riserva che la Calabrese è tenuta mandare al Capitolo Generale un' Abate solo, o un Deputato, e sei mesi prima di convocare il proprio Capitolo particolare, deve darne I' avviso all' Abate di Cistello, ed invitarlo ad intervenirvi, o a spedirvi un Commissario. Molti Monasterj di quella Congregazione erano stati di un'altra detta di Flori, la quale vogliono alcuni, che fosse un Ordine distinto dal Cisterciense, fondata dal celebre Abate Gioacchino, cui il Martirologio Cisterciense, ed i Bollandisti danno il titolo di Beato. Nacque egli verso l' a mo 1111, in un luogo derto Celico, vicino a Cosenza, da giovane fu implegato nella Corte del Rè di Napoli, e quindi effendo andato nella Palestina, scri-V0=

wono, che paffaffe tutta una Quarefima sul Monte Tabor nella contemplazione delle cole celesti, e che quivi nel giorno di Pasqua ricevesse la scienza infusa, e l'intelligenza di molti misteri. Tornato dalla Palestina in Calabria, vestì l'abito Cisterciense nel Monastero di Corazzo, di cui poco dopo la professione fu fatto Priore, e quindi Abate, la qual dignità prima ricusò con allontanarsi anche di là , e poi accettò per le preghiere dell' Abate di Sambuca, e dell' Arcivescovo di Cosenza. Nel 1183. colla permissione di Lucio III. si ritirò nella solitudine di Alta Pietra, e da questa nel 1189. passò con due compagni ad un'altro luogo chiamato Flori, dove fabbricò alcune celle, ma crescendo, il numero dei Discepoli, fondò il Monastero, ca\_ po della fua Congregazione, approvata dal Cardinal Cencio, allora Legato Apostolico nel Regno di Sicilia, che insieme col Monastero prese il nome di Flori . Fece egli in feguito altre fondazioni, onde moltiplicandofi il numero dei Monasterj, e dei Religiosi, stese le fue Costituzioni, che nel 1196, furono approvate da Celestino III. Finalmente in età provetta, e molto indebolito dalle fatiche, e dalle penitenze, morì nel Monastero di Jova, o di Canali ai trè di Marzo dell' anno 1202. e dopo alcuni anni il fuo Corpo fu trasferito alla Chiefa di Flori, dedicata a S. Giovanni Battista, dove essendo stato illustrato da Dio con molti miracoli operati al suo fepolcro, in molte Chiefe fi confervano, e si venerano le sue Reliquie.

7 Due anni prima di morire scrisse una confessio-

k 2

ne

ne di fede, in cui parlando dell'opere da se composte, dice di non aver'avato tempo di rivederle, e di correggerle, come afferisce che bisogno ne avevano tanto le già compite, quando quelle che attualmente componeva. Prega quindi perciò gli Abati della sua Congregazione, che se morto fosse prima di dar loro l'ultima mano, le foggettaffero all'altrui censura, ed al giudizio della S. Sede, a cui non intendeva di opporfi colle sue opinioni, ma che condannava quel che essa condanna, e credeva quanto da essa si crede. Con tutta questa bella protesta, non sono mancati di quelli, che hanno voluto sentire, e parlar male della sua fede, e della sua santità, ma ingiustamente, perchè Innocenzo III. condannando l'opera da lui scritta contro il Maestro delle Sentenze, in cui sono alcuni errori contro il Mistero della SS, Trinità, lascia intatto l' autore, e ci assicura della protesta da esso fatta prima di morire, riferita quì sopra. Onorio III, poi nel 12 17. con una lettera scritta ad un Vescovo della Bafilicata, e nel 1223, con una Bolla, diretta all'Arcivescovo di Cosenza, ed al Vescovo di Bisaccia, ordinò loro di far pubblicare per tutta la Calabria, ch'egli teneva l' Abate Gioacchino per Cattolico, e la Congregazione da esso istituita per utile, e buona, e che però castigassero quelli, i quali avessero ardito di fare ingiuria per tal motivo al buon nome di questa, o d' insultare, e schernire i di lei Religiosi. Tutte queste Congregazioni sono uniformi tra loro tanto nella forma, e colore dell'abito, quanto nella maggior parte deldell' effervanze regolari, e differiscono soltanto in alcuni regolamenti particolari, che appartengono al governo della rispettiva Congregazione.

DI ALTRE CONGREGAZIONI, E RIFORME DELL'ORDINE CISTERCIENSE.

#### CAPITOLO XXIIL

Na delle Riforme più ragguardevoli dell' Ordis ne Cisterciense è quella della Madonna dei Foglianti, detta perciò dei Fogliantini, in francese Fevillans, ed in latine Fuliensis, fondata da D. Giovanni de la Barriere, nobile Francese. Da secolare ebbe egli in Commenda questa Abazia dell' Ordine Cisterciense, per lo spazio di undici anni, e nel 1573, ispirato da Dio vesti l'abito di questa Religione nel Monastero di Aune nella Diocesi di Tolosa, e vi fece la solenne professione, dopo la quale passò ad abitare nella suddetta Abazia dei Foglianti, e v'introdusse la Riforma, che gli costò molti travagli, e disturbi. Nel 1577. i Religiosi di questa, chiamati comunemente in Italia Bernardoni, erano già molto numerosi, e tanto zelanti, che all'antiche offervanze, e mortificazioni di Cistello aggiunsero quelle di atidare affatto scalzi, e col capo sempre scoperto, di dormire vestiti sopra rozze tavole, e di mangiare genufiessi per terra, contententi d'una sola minestra di erbe cotte nell'acqua pur ra, e di poco pane di orzo impafato colla semola. astenendosi dalla carne, dall'uova, dai latticini, dal pesce, dall'olio, ed eziandio dal sale nelle vivande. Nel 1586. spedirono due Roligiofi al Sommo Pontefice Sisto V. il quale approvò la laro Riforma, e sebbene li soggettò alla vifita dei Monaci di Ciftello in ciò, che non fosse contrario all'osservanza da essi abbracciata, comandò, che insorgendo qualche difficoltà fopra l'intelligenza della Regola di S.Benedetto, ricorressero al Sommo Pontefice per lo scioglimento. Nell'anno seguente 1587. il medesimo Sisto V. approvò di nuovo questa Riforma, tanto per i Religiosi, che per le Religiose, fece rimanere in Roma i due Monaci speditigli, e diede ordine al Riformatore di mandame degli altri dalla Francia, e loro affegnò prima la Chiesa di S. Vito, e poi quella di S. Pudenziana. Poco dopo anche lo stesso Riformatore, per le molte persecuzioni, che pativa in Francia, se ne venne in Italia, dove nel 1502. fu celebrato un Capitolo Generale della sua Riforma, di cui fu eletto Vicario Generale il P. D. Giovanni Gualterone Francese. In questo Capitolo i Religiosi cambiarono il nome delle loro famiglie in quello di qualche Santo, onde il Vicario Generale si fe chiamare Giovanni di S. Girolamo, ed il Riformatore Giovanni di S. Benedetto.

2 Questo Vicario Generale ottenne da Papa Clemente VIII. che i suoi Monaci esenti sossero dalla giurisdizione dei superiori di Cistella, e che soggetti so-

sero immediatamente alla Sede Apostolica : Accordo loro il Pontefice anche la facoltà di farsi un corpo di Costituzioni particolari, le quali egli approvò dopochè furono composte, ed esibite al Capitolo Generale. In queste fu mitigato il primo rigore, poiche si permette loro di cuoprirfi il capo, di coricarfi fopra dei pagliaricci, di bere il vino , di mangiare in certi determinati giorni uova, latticini, e pesce, e di condire le vivande con sale, e con butirro, o con olio : Nel 1508; fu terminata in Roma la fabbrica di S. Bernardo alle Terme, fatta a spese della Contessa di Santasiora Catterina Sforza; ed il P. D. Giovanni de la Barriere, o di S. Benedetto, dopo effere flato riveduto per ordine di Clemente VIII. il suo processo, e dichiarato innocente per fentenza del gran Cardinale Bellarmino, ai 25. di Aprile dell'anno 1600, con fama di fantità morì in questo nuovo Monastero, dove dalla suddetta Conteffa gli furono fatte celebrare solennissime Esequie e fu lepolto . Il medefimo Clemente VIII. deputo i Religiosi dei Monasteri di S. Pudenziana, e di S. Bernardo per formare gli Agnus Dei di cera , che il Papa fuol benedire, ed un tal privilegio è stato loro confermato da Leone XI. e da Paolo V. colla proibizione ad altri d'ingerirsi in quest'opera.

3 Dopo la morte del Riformatore la sua Congregazione sece acquisto di altri Monasteri si in Francia, che in Italia, e nel 1630. Urbano VIII. divise i Francesi dagl' Italiani, e sormò di essi due Congregazioni, ad ognuna delle quali diede il Generale della rispetti-

k 4

va nazione, chiamando quella di Francia la Congregazione della Madonna dei Foglianti, di cui fu primo Generale il P. D. Carlo di S. Paolo, e quella d'Italia la Congregazione dei Riformati di S. Bernardo, della quale il primo Generale fu il P. D. Filippo di S. Giovanni Battista. In seguito di ciò i Francesi nel loro Capitolo del 1634. e gl' Italiani nel loro del 1667. fecero alcune mutazioni nelle Costituzioni primitive, e Clemente XI, li dispensò dall'andare senza calze, e dal portare i zoccoli. La loro veste è un'abito, o cocolla bianca senza scapolare, cinta con un cordone, ed un cappuccio dello stesso colore, ma quello degl'Italiani è più largo di quello dei Francefi, e la mozzetta degli uni, e degli altri nella parte anteriore è tonda, e scende fino alla cintura, e nella posteriore quella degl'Italiani è parimenre quafi tonda, e quella dei Francesi e acuminata, e si stende sino alla polpa della gamba . I loro Conversi vestono nella maniera stessa dei Sacerdoti, e gli Oblati invece del cappuccio portano il cappello, ed il loro abito, che parimente è bianco, non fi stende più giù della metà della gamba.

4 Nel 1615. Don Dionisio l'Argentier, Abate di Chiaravalle, cominciò in questa sua Abazia un'altra Risorma, appellata della Stretta Osservanza, in cui, tolti via gli abusi introdotti, surono ristabilite le antiche pratiche dell'Ordine Cisterciense. Diversi Monasteri soggetti a quello di Chiaravalle, ed altri ancora, si determinarono di seguitar questo esempio, ed in poco tempo le stesse osservanze si videro introdotte in

set-

sette, o in otto di questi. Fu approvata una tal Ri-Forma dal Capitolo Generale celebrato nel 1618 e quindi favorita da Luigi XIII. Rè di Francia, che -acrisse a Gregorio XV. ed ottenne un Breve sotto il dì 8. Aprile dell'anno 1622, con cui il Papa dava al Cardinale de la Rochefoucaut tutta la facoltà opportuna per questo effetto. Il P. D. Dionisio, autore di essa, mort ai 20. di Ottobre del 1624. e la Riforma soffrì varie contraddizioni per parte di quelli, che non la volevano, ma il Cardinale di Richelieu l'introduffe in quaranta e più Monasterj, in quello ancora di Cistello, dove peraltro poco durò, di cui era stato eletto Abate per la rimmzia del P. D. Pietro di Nivelle. Alla fine, dopo varj contrasti, che durarono più di vent'anni, Papa Aleffandro VII. con un Breve dato ai 20. di Aprile dell'anno 1666. accordò, che dei soliti Definitori Generali da illiguerfi nel Capitolo dell'Ordine, dieci fossero di questa Riforma, che i Religiosa di effa paffar non potesiero all' Offervanza comune senza la licenza o del Papa, o del Capitolo Generale, o dell'Abate di Cistello, nè quelli di questa alla Riforma fenza la permissione almeno del proprio Abate : che i Monaci Riformati si dividessero per comporte due Provincie, ad ognuna delle quali dall' Abate di Cistello adai primi quattro Padri dell' Ordine, e dai dieci Defiattori della Riforma, affegnar si dovesse un Vificatore Provinciale della medefima Offervanza. Comanddeintstere il Papa in virtù di santa ubbidienza ai suddetti Abate di Cifello, e primi quattro Padri, non solo di proteggere, ma ancora di propagare, ed accrescere la Risornia, che da allora in poi resto nella sua pace, e nell'esatta offervanza dei suoi doveri, ven stendo i di lei Monaci come gli altri Cisterciensi.

5 Nell'anno 1605, il famolo Predicatore P. D.Bernardo di Montgaillard, Religiofo Fogliantino, o Bernardone, essendo stato fatto Abate di Orval, e la Riforma dell'Ordine suo sembrandogli troppo mite, benche austerissima, pensò d'introdurvene un'altra assai più rigida, ed austera . Quest' Abazia, detta di Orval. cioè di Aurea Valle per l'amenità, situata nella Cone. tea di Chini della Diocesi di Treveri, su fondata nel 1070. da certi Monaci Benedittini Calabrefi , i quali vagando per quelle Provincie vi si stabilirono, e poi con dispiacere di tutto il paese l'abbandonarono , per esfere stati richiamati in Calabria dall'ubbidienza . L'Arcivescovo di Treveri l'incorporò allora alla sua Chiesa, e ne diede il possesso ai Canonici , ma nel 1131. passò ai Cisterciensi, mandativi in numero di sette da S. Bernardo, che n'era stato pregato a La Riforma introdottavi con travagli , e stenti grandissimi dal surriferito Padre di Montgaillard, morto agli otto di Giugno del 1628. è molto fimile a quella della Trappa, sebbene vogliono alcuni , che in questa di Orval assai più letteralmente, che nella Trappense, si offervi la Regola di S. Benedetto Due ore dopo la miezza notte i Religiofi vanno al Mattutino, fanno quindi mezz' ora di orazione mentale , e finita questa non vanno a dormire, ma si uniscono titti insieme in una sala fuori dei giovani, che si radunano in un'altra, dove 364

attendono allo studio della Sacra Scrittura; e di altri buoni libri, finattantochè d'inverno arrivi l'ora di recitare le Laudi, e di estate quella di andare a Prima, poichè recitano ogni Ora dell' Uffizio in tempi separati, e distinti. Detta Prima, depongono la cocolla, e vanno a lavorare anche nel bosco fino all' Ora di Terza, dopo la quale cantano la Messa. Un'ora ed un quarto prima di mezzo giorno dicono Sesta, e poi paffano immediatamente a pranzo. Un'ora e mezza dopo mezzodì, fecondo la Regola di S. Benedetto, recitano Nona, e dopo di questa tornano a lavorare fino a Vespro, che dicono quattro ore dopo mezzo giorno, ficcome cinque ore dopo questo vanno a cena, e dopo sei e tre quarti recitano la Compieta. Nella Quarefima non dicono il Vespro la mattina, perche mangiano solamente la sera, e fanno tant'altre cose, che sarebbe un'annojare il volerle riferir tutte. L' abito loro è bianco, fimile a quello degli altri Fogliantini, o Bernardoni, e quello dei Conversi è di color tane.

6 Nell' Abazia della Madonna dello Spedale della Trappa, fondata nel 1140, nella Contea del Perche, appartenente già all'Ordine di Savigni, unito dipoi al Cisterciense, e da S. Bernardo dichiarato della sigliuolanza di Chiaravalle, su istituita un'altra Risorma da D. Armondo Giovanni le Bouttilier di Rance, il quale era Abate Commendatario dello stesso Monastero della Trappa. Varj accidenti lo simolarono a mutar vita, onde, dato sesto alle sue cosè, si ritirò nel-

nella detta Abazla, dove introdusse i Religiosi della stretta Offervanza, cioè, della Riforma descritta quì foora, e fece un concordato con quelli dell'antica ofservanza ivi dimoranti . sottoscritto da essi si 17. di Agosto del 1662, ed approvato dal Parlamento di Parigi ai 6, Febbraio dell' anno seguente, di pagar loro cento lire per uno di pensione. Ottenne intanto un Brevetto del Re per poter ritenere quell' Abazia come Abate Regolare, ed ai 12, di Giugno del 1663. vestì l'abito Religioso nel Monastero di Perseigne, da cui erano usciti i Cisterciensi riformati da lui introdotti in quello della Trappa. Fatta la professione, e poco dopo eletto Abate della Trappa medefima, non sembrandogli la vita dei Monaci della stretta Offervanza bastantemente austera, si presisse di condurre i suoi Religiofi ad una più alta perfezione, e cominciò ad affliefarli all'orazione, al lavoro manuale, ad un rigorofo filenzio, all'aftinenza dal vino, dall'uova, dal pesce, e dalle carni, fuori del caso di grave infermità, a star lontani dal commercio dei secolari, a veflire, e dormire come gli antichi Cisterciensi, ed a praticare altre molte austerità, ed asprezze, che sarebbe cosa troppo lunga se tutte riferir si volessero, per le quali tornò a rivivere in quel Monastero lo spirito dei primi Religiosi di Cistello . Prese egli quindi la cura, e direzione anche del Monastero delle Chiarette, che è un' Abazia di Monache Cisterciensi, fondata nel 1213, e nel 1692, le indusse ad abbracciare la sua Riforma. Morì consumato dalle fatiche, e dalle penitenze in età di 79. anni ai 20. di Ottobre del 1700. Dopo cinqu'anni, colla licenza del Rè di Francia, Cosimo III. Gran Duca di Toscana sece venire dalla Trappa diciotto Religiosi, e colla permissione di Clemente XI. li stabilì nell' Abazia di Buon Solasso, situata vicino a Firenze, la quale essen do stata ultimamente soppressa, non restano di questa Risorma, che due Monasteri, quello, cioè della Trappa in Francia, e quello di Casamario in Italia nella Diocesi di Veroli. L'abito dei Trappensi è una cocolla di lana bianca, legata con una cintura di pelle nera, con maniche larghe, ed un cappuccio simile a quello dei Fogliantini, o Bernardoni, ed i Conversi l'hanno di color tanè.

7 Un'altra Riforma di Cisterciensi su fatta nell' Abazia dei Sette Fonti, distante sei leghe da Moulins capitale del Borbonese, ancora questa della figlinolanza di Chieravelle, . I amora i fato il P. D. Buftachio di Beaufort, Monaco, ed Abate della incacinna : Questi volendo riformare la sua Abazia, e venendone impedito dai Religiosi di essa, pensò di ritirarsi in quella della Trappa, ma essendone dissuaso, promise ai suoi Monaci una pensione, purchè si ritirassero in qualche Monastero della comune osservanza. Accettarono questi il partito, ed egli rimasto solo pensò di risarcire la fabbrica dei Sette Fonti, la quale era quafi tutta royinata, ed in meno di due anni, coll'ajuta di due Religiosi, che a lui si portarono da altri Monasteri per abbracciare la Riforma, senza mai tralasciare gli esercizi prescritti dalla Regola di S. Benedetdetto, e dalle Costituzioni di Cistello, riduste a cultura una grandissima estensione di terreno, diseccò una palude, trasportò della terra, riempì delle fosse, e tagliando alberi, e spine pianto un vastissimo giardino. Crebbe poi il numero dei Monaci in maniera, che egli compose alcune Regole molto conformi a quelle della Trappa, dalle quali differiscono in questo, che i Religiofi dei Sette Fonti vanno al Mattutino nelle Fese sollenni a mezza notte, in quelle degli Apostoli dopo un' ora e mezza, e quando si fa l'Ussizio della feria, o di qualche festa semplice, due ore dopo, um a qualumque ora vadano al coro, non escono, se non pailate quattr' ore e mezza dopo la mezza notte. La loro Salmodia è molto divota, e le pause, che fanno all'asterisco dei versetti, sono lunghissime. Non entrano nelle proprie celle, se non nell'ore destinate per il ripolo, che prendeno vestiti sopra un saccone di paglia. Esercitano con tutti l'ospitalità, hanno gran cura degl'infermi, e sono esattissimi in tutte le altre osservanze, poco dissimili, come diceva, da quelle della Trappa. Questa Riforma non si stende suori del Monastero dei Sette Fonti, dove sono ordinariamente cento Religiosi da coro, e cinquanta Conversi, quali tutti vivono colle loro fatiche. Il P. D. Eustachio di Beaufort morì ai 22, di Ottobre del 1709, dopo aver governate quafi per quaranta cinqu'anni il fuo Mor. mastero.

DEL-

# DELLE MONACHE CISTERCIENSI, E DI ALCUNE LORO RIFORME.

## CAPITOLO XXIV.

Ogliono alcuni, che San Bernardo istituisse le Monache Cisterciensi, e che S. Umbelina sua Sorella fosse di queste la prima, vestendone l'abito nel Monastero di Iuilly nella Diocesi di Langres. Altri dicono, che siccome quando S. Bernardo andò a Cistello con trenta compagni per farsi Religioso, certi di questi erano conjugati, per dare alle loro mogli ricetto, effendo risolute ancor effe di abbandonare il anondo, si fabbricasse il detto Monastero di Iuilly ad istanza del medesimo S. Bernardo. La verità però si è, che le Religiose Cisterciensi furono istituite da S. Stefano Abate di Cistello nel 1120. fondando il primo loro Monastero in Tart nella Diocesi di Langres, onde anticamente esse celebravano sempre in Tart i loro Capitoli Generali, per essere l'Abazia di Tart la più antica dell' Ordine, che lasciarono di celebrare dopo il Concilio di Trento, il quale comandò loro l'offervanza della clausura. Si moltiplicarono poi moltissimo, e si stesero per ogni parte, desiderate dai popoli per la loro osservanza, la quale era tanta, che non usavano panni di lino, nè fodere di pelli, lavoravano colle proprie mani, e si portavano ancora al bosco per ripupulirlo dalle spine, digiunavano molto, ed offervavano un rigorofissimo filenzio ad imitazione dei primi Monaci del medesimo Ordine. Hanno ancora presentemente varj Monasterj illustri, ed assai rispettabili, particolarmente nella Spagna, nella Germania, e nella Poslonia, nei quali siorirono molte Sante, anche Principesse, e gran signore. L'abito loro è simile a quello dei Monaci, ed in coro altre portano la cocolsa, ed altre un manto, secondo l'uso dei rispettivi Monasterj, le Converse poi vestono di color tanè, e le Novie zie di bianco.

2 Il P. D. Giovanni de la Barriere, autore della Riforma dei Fogliantini, istitul di questa ancora le Monache, poichè avendo ottenuta da Sisto V. la facoltà, come si è detto nel capitolo precedente, di fabbricare dei Monasteri tanto di uomini, che di donne. ne fondò in seguito per gli uni, e per le altre. Il primo però delle Religiose su quello di S. Susanna di Roma, eretto dal Cardinal Rustico, Protettore dei Cisterciensi, ad infinuazione del P. Giacomo della Rochemouson, uno dei due Religiosi, spediti a Sisto V, dalla Francia per l'approvazione della Riforma. Il secondo, fatto fabbricare dal P. de la Barriere, su quello di Montesquiou di Polvestre, Diocesi di Rieux nella Linguadoca, di cui le Religiose andarono al possesso ai 10. di Giugno del 1588, e poi l'abbandonarono per essere troppo angusto, e passarono ad un'altro più spazioso, fabbricato in Tolosa. Le prime che entrarono nel Monastero di Montesquiou, furono alcune divote dame, le quali attendevano già nelle proprie case alla vita fpirituale, sotto la direzione dello stesso P. de la Barriere, che loro prescrisse poi le Regole, e le osservanze simili a quelle dei Monaci Fogliantini. Erano queste austere cotanto, che Clemente VIII. ordinò al Capitolo Generale celebrato nel 1595, di moderarle, come si è di nuovo avvertito, onde ora vivono con queste mitigazioni, e vestono come i Religiosi Fogliantini, o Bernardoni, alla giurisdizione dei quali sono soggette.

3 Nella Spagna vi è una Riforma di Monache Cisterciensi, dette Recollette, o della Recollezione. la quale riconosce il suo principio, ed avanzamento dallo zelo di alcune Abadesse del celebre Monastero de las Hueleas, vicino a Burgos. La prima di queste fu Agnese Enriquez, la quale eletta Abbadessa per la feconda volta nel 1596, fece ogni sforzo per introdurre la Riforma nel Monastero di Perales a se soggetto? onde sparse in altri Monasteri le Religiose di questo? e vi sostituì di quelle, che conosceva amanti della Rie forma disegnata, e per cui nel 1509, da Camillo Gaetano Legato nella Spagna di Clemente VIII. aveva ottenuta una Bolla. Giovana de Ayala, che a lei succedette nel grado di Abadessa, tirò innanzi la Riforma, e ne fece stendere da due Religiosi Cisterciensi dell' Offervanza di Spagna le Costituzioni, secondo lo spirito primitivo di Cistello, ma non potè farle accettare, effendo stata prevenuta dalla morte. Maria di Navarra, eletta Abadeffa nel 1601, le sece approvare

nel 1604. da Domenico Ginnasio, Arcivescovo di Siponto, Legato dello stesso Clemente VIII, e colla licenza di questo Papa, trasferì le Religiose del Monastero di Perales a quello di S. Anna in Vagliadolid: Ouindi la Riforma si stese ancora ad altri Monasteri di quei Regni, e giunse anche nell' Isole Canarie, e nel 1606, da Paolo V. furono approvate le dette Costituzioni, in vigore delle quali in ogni Monastero il numero delle Religiose è fissato a venti da coro, e trè Converse. Due ore dopo la mezza notte vanno, a Mattutino, fanno due ore di orazione mentale al giorno, hanno tutto in comune, nè possono aver livelli. o pensioni, portano i zoccoli, non mangiano mai carne, nè bevono vino, fuorchè in caso di necessità, digiunano dall' Esaltazione della Croce sino a Pasqua, ed in tutti i Mercordì, Venerdì, e Sabati dell'anno, osservano un rigorofo filenzio, particolarmente quando lavorano, e da Compieta fino a Prima, e per la custodia di questo ognuna lavora da se nella propria cella, in cui è proibito a qualunque altra di entrare, e praticano altre molte austerità. Il loro abito di panno groffolano, è simile a quello dei Cisterciensi dell' Osservanza di Spagna nel colore, e nella forma.

4 Delle Monache Cisterciensi vi sono ancora altre quattro Risorme, quella della Divina Provvidenza, e di S. Bernardo in Savoja, ed in Francia; quella del Sangue Prezioso; quella di Porto Reale; e quella di Tart. La prima su istituita nel 1622. dalla Madre Luisa Bianca Teresa de Ballon, coll'ajuto di S. France-

Digitized by Google

sco di Sales, suo parente, in Rumilli Città della Savoja, da cui sì stesero poi ancora nella Francia da Urbano VIII. furono fottoposte alla giurisdizione degli Ordinarj, e nelle loro Costituzioni, più conformi a quelle dell'Ordine della Visirazione, che a quelle dell' Ordine Cisterciense, a riferva dell'Uffizio, e del colore dell'abito, approvate peraltro dallo siesso Papa nel 1634. effendo state satte alcune variazioni dalla Madre de Ponconas, le Religiose di questa Riforma si divifero in due Congregazioni, una detta della Divina Provvidenza, che ha diversi Monasteri in Savoja, ed in Francia, e l'altra appellata di S. Bernardo, che nella sola Francia è ristretta. La Madre de Ballon, vera fondatrice di tal Riforma, morì nel Monastero di Seyffel ai 14. di Dicembre del 1669. e la Madre de Ponconas ai 7, di Febbrajo del 1657, in quello di Aix nella Provenza, quale essa era andata a fondare mentre era Superiora nell'altro di Grenoble.

5 La Riforma del Sangue Prezioso ebbe principio dalla Madre Maddalena Teresa Baudet di Bauregard, la quale essendo Monaca in Grenoble, su futta Superiora del nuovo Monastero di Parigi, sondato nel 1636. dalla Madre de Ponconas. Quantunque le Cossituzioni di queste Religiose sossero approvate, come si è detto quì sopra, anche da Roma, nondimeno perchè avevano esposto di abbracciare la Stretta Osservanza dell'Ordine Cisterciense, ed in vigore di tali Costituzioni vivevano secondo quelle delle Religiose della Visitazione, in una assemblea di Teologi, tenuta nel 1659. su

1 2 de-

deciso che le Bolle ottenute per l'approvazione delle medesime, erano surrettizie, e per conseguenza nulle ancora le loro Professioni. Furono perciò obbligate a fare un'altr'anno di Noviziato secondo la Regola di S. Benedetto, presero il titolo di Religiose del Sangue Prezioso, e gli stessi Teologi avendo composte altre Costituzioni, conformi alla stretta Osservanza dell'Ordine Cisterciense, approvate ai 14. di Agosto del 1661. esse in capo ad un'anno si obbligarono ad osservarle colla solenne professione, che secero in quest'anno medesimo ai 27. dello stesso mese. La Madre Baudet morì ai 6. di Settembre del 1688, nel suddetto Monastero di Parigi, dopo averso governato molt'anni in qualità di Superiora.

6 La Riforma di Porto Reale dei Campi nella Diocesi di Parigi, Monastero fondato nel 1204. ebbe origine dalla Madre Angelica Arnaud, la quale ne su eletta Abadessa nel 1602. Nel 1626. avendo acquistata una casa in Parigi, formarono di questa un'altro Monastero, che a disserenza del primo, su chiamato Porto Reale di Parigi. In questo tempo da Madama Luisa di Borbon, Duchessa di Longueville, su eretta una Casa Religiosa, deditata al SS. Sacramento, approvando Urbano VIII. nel 1627. una nuova istituzione di Religiose, le quali con voto solenne si obligassa sero alla perpetua adorazione, di giorno e di notte si del Sacramento medesimo. La Madre Angelica su eletta con tre compagne per gittare i sondamenti di questo nuovo Monastero, e vi dimorò sino al 1633. ma

eſ-

effendo morta Madama Luisa senza affegnare alcun fondo, se ne tornò a Porto Reale di Parigi, da dove era uscita, ed a cui nel 1626. erano state trasferite tutte le Monache di Porto Reale dei Campi. Quindi acciocchè l'Istituto dell'adorazione suddetta non perisse, risolvette di abbracciarlo nel sua Monastera, come fece colle debite licenze nel 1647. e le Religiose mutarono allora lo scapolare nero dell'Ordine Cifterciense in hianco, sopra di cui aggiunsero una Croce rossa. Nell' anno stesso la Madre Angelica ottenne di ristabilire le Religiose nel Monastero di Porto Reale dei Campi, con questa condizione, che soggette fossero interamente all'Abadessa di Porto Reale di Parigi, e le Comunità dell'uno e dell'altro Monastero formassero un solo corpo. Furono poi stese le loro Costituzioni, ed approvate da Giovan Franceseo de Gondi Arcivescovo di Perigi, le quali fono secondo il sigure di quelle dell'altre Monache Ciftercient Riforman.

7 Nel 1661. avendo il Clero di Francia ordinato a tutti gli Ecclesiastici del Regno, di sottoscrivere il Formolario, steso nell'Assemblea generale, tenuta nel 1650, ed autorizzato dal Rè Luigi XIV. con un decreto del Consiglio, nel qual Formolario si condanna col cuore e colla bocca la dottrina delle cinque proposizioni di Cornelio Giansenio, già condannata nel senso dell'autore da Innocenzo X. e da Alessandro VII. le Monache di Porto Reale di Parigi, dopo qualche ripugnanza sattaficisso, dichiarando con sincerità la loro sede. Quelle di Porto Reale dei Campi ebbero

maggiore difficoltà, ma poi lo fottoscriffero ancora esse, con aggiungere però alcune cose alle dichiarazioni fatte dalle loro Sorelle di Parigi. Si ostinarono poi in non voler sottoscrivere puramente, e semplicemente, senz'alcuna restrizione, o eccezione, nè l'altro Formolario, inserito da Alessandro VII. nella sua Costituzione dei 15. Febbrajo del 1665. ne la condanna del famoso Caso di coscienza, condannato già da Clemente XI. nel 1703. e dalla facoltà di Parigi nel 1704. febbene quest'ultimo Papa con un Breve dei 15. Luglio 1705, ad istanza del Rè confermasse le Costituzioni d'Innocenzo X. e di Alessandro VII. e dichiarasse, che non si soddisfaceva all'ubbidienza dovuta a queste con un semplice silenzio rispertoso. Neppure s' indussero a fottoscrivere, quantunque il Re con sue lettere dei 31. Agosto dello stesso anno ordinasse, che questa Costituzione accettata nell' Assemblea del Clero di Francia, fosse registrata nel Parlamento, e quantunque tutti i Prelati del Regno la facessero pubblicare in ogni Chiesa Parrocchiale, ed in tutte le Comunità Regolani, e Secolari delle loro Diocesi. Con tutto ciò, dico, le Monache di Porto Reale dei Campi ricurarono di sottoscriversi, onde avvertito il Rè della loro ostinazione, dopo aver tentati vari mezzi per indurle ad ubbidire, comando ai 20. di Ottobre del 1709. che fossero mandate via di là insieme con molte persone. le quali per mantenerle nell'errore, e nella pertinacia, fi erano ritirate negli appartamenti, situati nella conte del Monastero, e volle che questo fosse interamente distrutto, come su fatto. Molte di esse, disperse che surono per le case dei propri parenti, e per altri Monasteri, quando, cioè, non ebbero più al sianco i salsi Proseti, cd i perversi Maestri, sottoscrissero in diversi tempi quanto loro si comandava, e sottoscriver doveano. Restò pertanto il solo Monastero di Porto Reale di Parigi, le di cui Religiose vivono molto esemplarmente, istruiscono molto bene la gioventà, ed osservano con esattezza le Costituzioni della loro Rissorma.

8 Un'altra Riforma, come si è detto, è quella del Monastero della Madonna di Tart, il quale, siccome si è notato nel principio di questo capitolo, su il primo delle Religiose Cisterciensi, sondato nel 1120. da S. Stefano Abate di Cistello . Fu questo riformato dalla Madre Giovanna da Courcelle, di Pourlan, discendente dalla famiglia di S. Bernardo, di cui meritò di far rivivere lo spirito nelle Religiose di questo Monastero, nel quale ella fu collocata in età di sett'anni, essentione Abadessa una sua zia. N'esci poi per una infermità, e si fece Monaca dell' Ordine di S.Chiara nel Monastero di Migette nella Borgogna. Passati quivi dieci anni, l'Abadessa di Tart le rinunziò quest' Abazia, ed ella avendola accettata per ubbidienza volle ricevere, prima di prenderne il possesso, la benedizione dall'Abate di Cistello, nel mese di Novembre del 1617, bene istruita degli affari del suo Monastero, vesti l'abito Cisterciense, e dopo un'anno sece la sua solenne professione. Subito propose di farvi

esattamente offervare la Regola di S. Benedetto, ed appoco appoco togliendo via degli abufi, andò disponendo alla Riforma gli animi delle sue Religiose, che Il divisero in due partiti, in quelle, cioè, che volevano la Riforma, ed in quelle, che l'abborrivano. Finalmente coll'ajuto del Vescovo di Langres ottenne il bramato intento, fece mutare alle Monache del suo spirito il nome delle proprie famiglie in quello di qualche Santo, volendo ella effer chiamata Giovanna di S. Giuseppe, e per mezzo dello stesso Vescovo, nel 1623. paísò da Tart a Digion colle sue Riformate, che si obbligarono di pagare una pensione, loro vita durante, all'altre Monache, le quali avendo ricusato di abbracciar la Riforma, avevano ottenuta la licenza di passare a loro piacere in altri Monasteri , Siccome il Vescovo suddetto aveva contribuito molto alla fondazione del Monastero di Porto Reale di Parigi, così procurò di unire a questo quello di Tart, ma poco duro questa unione. Con tre Brevi, l'ultimo dei quali è del 1627. Urbano VIII. soggettando le Religiose di Tart, o di Digion alla giurisdizione del Vescovo di Langres, l'esentò da quella dell'Abate di Cistello, onde allora furono composte le loro Costituzioni particolari, approvate dal medefimo Vescovo, e si obbligarono in vigore di queste all'esatta osservanza della Regola di S. Benedetto, e di molte austerità, solite a praticarsi dall'altre Monache Cisterciensi Riformate, colle quali convengono ancora nell'abito. La Madre Giovanna de Courcelle, o di S. Giuseppe, essendo Abadessa del suo Monastero di Digion, vi morì agli 8. di Maggio del 1651. DEL-

# Dell'Ordine di Fontebraldo; E della sua Riforma.

#### CAPITOLO XXV.

West Ording, molto fingolare nella Chiesa, fu istituito verso il fine del secolo undecimo da S. Roberto d'Arbrissel, così detto dalla sua patria, che è un villaggio della Brettagna, nella Diocesi di Rennes, e perciò è falso quel che dice il P. Bonanni; cioè, che ne sia stato istitutore uno chiamato Ebraldo, già famolo capo di ladri, e poi convertito a penitenza da Roberto Blesio Benedittino, da alcuni chiamato Arbricello. Da professore nell'Università di Parigi, e da Vicario Generale del Vescovo di Rennes, S. Roberto andò a ritirarsi con un compagno nella foresta di Craon, situata nel Ducato di Angiò, e quivi a menare un tenore di vita molto austero, e penitente. Presto ebbe egli tanti seguaci, che gli conyenne spargerli nei deserti vicini, e dividerli in trè colonie, d'una delle quali riserbò a se il governo, e la direzione, e dell'altre ne commise la cura a due auoi Discepoli, che furono il B. Vitale di Mortain ed il B. Ridolfo della Futaye. In quei principj vivevano tutti da solitarj in celle separate, e distinte, ma conoscendo il Santo, che alcuni inclinavano alla vita cenobitica, nel 1004, fece fabbricare un Monastero, cui diede la Regola dei Canonici Regolari di S. Agost istino, e di cui per dualche tempo su egli Superiore a Quindi li abbandonò, dovendo per ordine di Urbano II, predicare la Crociata, lo che sece con tanto servore, che quelli i quali etano incapaci di prendere le armi, e di andare nella Palestina, abbandonavano tutto, e lo seguitavano, sacendosi suoi Discepoli. Il numero di questi, composto di personne dell'uno e dell'altro sesso, su tanto grande, non rigettando egli ascuno, neppure invalido, o infermo, che per dare a tutti ricetto, nel 1000. cominciò a fare eriggere alcune capanne in una valle, chiamata Fontebraldo, bagnata da un piccolo ruscello, posta nei consini di Angiò, e del Poitou.

2 Separò gli tromini dalle donne, collocandoli in due abitazioni distinte, ed aggiungendo a quella delle donne una clausura, confistente in una fossa, circondata da una siepe. Fece fabbricare anche due Oratori, uno per gli ubmini, e l'altro per le donne, nei quali ognuno si portava a vicenda per orare. Le donne si occipavano continuamente in cantare le divine lodi, e gli nomini dopo i loro esercizi spirituali attendevano alla cultura della terra, ed a quell'arte, appresa già prima, per soccorrere con ciò, e colle limosine dei fedeli ai bisogni dell' una, e dell'altra Comunità, cui il S. Mitutore diede il nome di poveri di Gest Cristo. Crescendo sempre più il numero di quelli, che a lui venivano per essere ammessi sotto la sua disciplina, sece edificare dentro alla medefima claufura tre Monasteri per le donne, il primo per le Vergini, e per le Ve-₫o₁

dove, dedicato alla SS. Vergine, il fecondo per le inferme, e lebbrose, col titolo di S. Lazzaro; ed il terzo per le peccatrice convertite, detto della Maddalena. E poiche da principio le fabbriche di quest' Ora dine erano di doppia abitazione, per le donne, cioè, e per gli nomini, ne fece fabbricare uno ancora per questi, vicino a quello delle Vergini, e delle Vedove, cui diede il nome di S. Giovanni Evangelista, e quindi innalzò un' ampia Chiefa, comune a tutti i detti Monasteri. Questa volta fu, che prima di uscir di nuovo per le missioni dichiarò lo spirito del suo Istituto, da lui affidato alla protezione della SS. Vergine e di S. Giovanni ora nominato, poichè volendo, che la raccomandazione fatta da Gesù Cristo in Croce dell' una all' altro, fervisse di norma ai suoi seguaci, comando, che i Religiofi, rapprefentanti S. Giovanni rispettassero come Generalessa di tutto l'Ordine la Superiora delle donne, le quali figuravano la SS. Vergine, ed a lui ubbidiffero, vivendo ad effa interamente foggetti, e riconoscendola come loro Madre, e Superiora tanto nel temporale, che nello spirituale.

3 La prima ch'egli costituì in questa dignità, su Erlanda di Sciampagna, stretta parente del Conte di Angiò, e Vedova del Signore di Monsorean, cui diede per coadjutrice Petronilla di Craon Chemillè, dichiarata poi Superiora di tutto l'Ordine dallo stesso B. Roberto, e riconosciuta per prima Abadessa di questa Religione, che nel 1106, su approvata da Pasquale II. e poi confermata nel 1113, con una Bolla, diretta alla

Res

Religiose di Fontebraldo. Dopo di ciò l'Ordine ando sempre più crescendo nel numero dei Monasteri, e nel numero delle persone, alle quali il Santo prescrisse la Regola di S. Benedetto con particolari Costituzioni vietando loro di mangiar carne, eziandio nelle infermità, inculcando alle Religiose un perpetuo silenzio. di andate, e tornare dal coro tutte unitamente, e proibendo ai Religiofi ogni proprietà, con altre molte au-Rerità, ed asprezze, comuni all'une, ed agli altri. S. Roberto fu il primo a soggettarsi all'ubbidienza dell' Abadessa, e visse sotto di lei fino alla morte, che avvenne ai 25. di Febbrajo del 1117. nel Monastero d'Orsan, da cui il suo Corpo su trasserito con gran pompa a quello di Fontebraldo, dove celebrate gli furono solennissime Esequie. Dopo la di lui morte l'Ordine f stefe anche nell' Inghilterra , e nella Spagna , e vari Sommi Pontefici lo colmarono di grazie, e di privilegi.

4 Col tempo i Religiosi abbracciarono la Regola di S. Agostino, e presero il titolo di Canonici Regolari, ma surono sottoposti di movo a quella di S. Benedetto dagli Statuti della Risorma, satta nel 1474, per opera di Maria di Brettagna XXVI. Abadessa di Fontebraldo. Ricorse ella per tale essetto al Pontesice Pio II. ed in seguito a Sisto IV. nel 1474, per ottenere la conferma dei detti Statuti, disposti dai Commissari, dessinati da Pio II. con una piena autorità di comporli, e metterli in ordine. Sisto IV. per mezzo di altri Commissari, da lui deputati, li sece esaminare, e fat-

tavi qualche variazione, ai 23. di Luglio del 1475, furono pubblicati, ed accertati dalle Religiofe, e dai Religiofi del Monastero della Maddalena di Orleans, a cui Maria di Brettagna era paffata da quello di Fontebraldo. In breve fu accettata la Riforma da vari altri Monasteri, nel 1504, auche da quello di Fonte braldo per opera di Anna d'Orleans Renata di Borbone, che n'era Abadessa, e finalmente da tutti gli altri tanto di uomini, che di donne. Le Religiose, ed i Religiosi di questo Istituto digiunano in tutti i Venerdì da Pasqua fino alla Natività della Madonna, da questa Fesia fino al primo di Novembre in tutti i Mercordì, e Venerdì, e dal primo di Novembre fino a Pasqua in tutti i Lunedi, e Mercordi, ed in tutti i giorni dell' Avvento. Oltre l' Uffizio divino, dicono altri Salmi, particolarmente nei giorni di digiuno , e di Venerdì , ed ogni giorno recitano l'Uffizio dei Morti, e quello della Madonna, fuorchè nelle feste di doppio maggiore, ed in alcuni altri giorni eccettuati. Una volta la fettimana dicono il Vespero, e le Laudi di tutti i Santi, e nell' Avvento, e nella Quarefima avanti Mattutino recitano quindici Salmi, e dopo i fette Penitenziali, fe non occorra qual Ottava, o Festa di nove lezioni. Dalla Settnagefima fino alla Quinquagefima, e dall'Ascenfione fino alla Pentecoste non mangiano carne. In tutti i Lunedì, Mercordì, e Venerdì vanno al Capitolo delle colpe, ed in quello del primo Lunedì di Quarefima, ognuna, che ha qualche uffizio, ne fà la rinunzia in mano della Priora, che può conferirlo ad un'

# 174 DELL'ORDINE

altra. Dicono il Mattutino sempre di mezza notte, anche nei trè giorni della Settimana Santa.

5 L'abito loro da principio era del panno più vile del paese, e del colore naturale della lana, ed ora confifte in due vesti bianche, le quali aver possono, con una cocolla nera, ed una cotta fopra l'abito bianco, cinto con una fascia di lana nera, o di filo, e dormono vestite dentro a lenzuola di faja. I Religiofi fono obbligati a recitare l'uffizio in tuono baffo nella loro Cappella, e solamente nella Quaresima, eccettuate le Domeniche, e le Feste di nove lezioni, debbono dire i Salmi Penitenziali, l'Uffizio dei Morti, e quello della Madonna. La loro povertà è tale, che non possono accettare nè a nome proprio, nè a nome della comunità alcun legato, o qualfifia cofa, che loro venga donata, appartenendo tutto, anche quello che acquistano colle proprie industrie, e fatiche, alle Religiose, le quali debbono provvederli di tutto il neceffario, onde neppure possono dare ai poveri ciò che loro avanza alla menfa, dovendolo restituire alle Religiose, alle quali fpetta il distribuirlo . Nè anche ammetter possono all' Ordine, o ricevere Novizi, perchè ciò è riferbato all' Abbadessa, la quale ha una giurisdizione assoluta per effere esente affatto da quella dei Vescovi. L'abito dei Religiosi è una tonaca nera, una cappa, e sopra di questa un cappuccio, a cui sono attaccati due pezzi di panno, che chiamano Roberti. I Conversi vestono di bigio, il loro cappuccio è cucito sopra la tonaca, e · nelnella parte, che cuopre il petto sono queste due lettere M. J. Le altre osservanze dei digiuni, del silenzio, e simili, sono comuni tanto ai Religiosi, che alle Religiose.

6 Avendo il B. Roberto divisa in più colonie la moltitudine dei suoi seguaci, serbandone una per se, e dell'altre commettendo la cura ai suoi discepoli, ancora questi istituirono delle rispettive colonie altre Congregazioni fotto la Regola di S. Benedetto, fimili a quella di Fontebraldo. Furono questi discepoli il B.Vitale di Mortain, il B. Ridolfo della Futaye, ed il B. Bernardo d'Abbeville . Il primo fondò nel 1112. la Congregazione di Savignì, così detta da una foresta di tal nome, fituata nella Normandia, la qual Congregazione nel 1148, per opera di S. Bernardo fi un l alla figliuolanza di Chiaravalle, paffando all' Ordine Cisterciense, come si è detto anche parlando di questo, ed il Pontefice Eugenio III. confermò questa unione, Il B. Ridolfo verso il 1117. fondò la Congregazione di S. Sulpizio, prendendo il nome dal primo Monastero dedicato a questo Santo, posto nella selva di Nidde-merle nella Brettagna, e neppure questa Congregazione sussiste più, essendo mancata verso il 1560. Il B. Bernardo d'Abbeville istitul nel 1100, la Congregazione detta di Tiron dal Monastero fondato vicino a questo siume nella Diocesi di Chartres, ed ancora questa è mancata nel secolo passato, essendo stata una gran parte dei suoi Monasteri soggettata ad altri Ordini Regolari.

DEL-

# DELL' ORDINE DI MONTE VERGINE.

### CAPITOLO XXVL

Uest' Ordine fu istituito da S. Guglielmo, na-🕊 to in Vercelli da nobili genitori, il quale dopo il viaggio fatto da giovane a S. Giacomo di Galizia in abito da Romito, a piedi scalzi, e con due cerchi di ferro sulla nuda carne, mentre pensava d'intraprendere quello di Gerusalemme, ispirato da Dio passò nel Regno di Napoli, e si fermò sul Monte Laceno nella Puglia. Trovò quivi S. Giovanni di Matera, e dopo esservisi trattenuti qualche tempo, andarono ad abitare infieme ful Monte di Cogno, finattantochè fi divisero. S. Giovanni, dopo aver predicato in Bari, si ritiro sul Monte Gargano dove fondo l'Ordine di Pullano, che ora più non efifte, fotto la Regola di S. Benedetto, e ehe alcuni anno confuso con quel lo di Monte Vergine, facendo il medesimo S. Giovanni professore di questo. S. Guglielmo si portò nel Principato Ulteriore, ed elesse per sua abitazione il Monte Virgiliano, ora detto Monte Vergine, per la Chiefa, che il S. Abate vi eresse in onore della gran Vergine Madre di Dio, della quale vi si venera un'antichissima miracolosa Immagine, portata da Costantinopoli. Molti, particolarmente Sacerdoti dei paesi vicini, presto si unicono a lui in questo Monte altissimo, · femsempre coperto dalle nevi, protestandosi di volergli esser compagni nel ritiro, e nella penitenza, onde il Santo per loro abitazione sece sabbricare delle celle sulla stessa Montagna, e così diede principio alla sua Congregazione di Monte Vergine nel 1119, sotto il Pontissicato di Calisto II, che l'approvò allorchè su terminata la detta Chiesa, concedendo molte indulgenze a chi la visitava.

2 Rincrescendo a quei primi Discepoli, raffreddati nel fervore, il vivere di limofine, l'orazione continua, le molte austerità, e gli esercizi laboriosi, nei quali S. Guglielmo si occupava, e voleva che si occupassero ancora gli altri, cominciarono a lamentarsi, ed a mormorare di lui, onde egli, dopo effersi affaticato in vano per quietarli, affegnò loro per Superiore il B. Alberto, e con cinque compagni, che vollero feguitarlo, se ne parti da Monte Vergine, e col favore di Ruggiero Rè di Napoli, a cui per le sue virtil, e miracoli era accettissimo, fondò altri Monasteri, e tra questi due in Guleto presso alla Città di Nusco, uno per gli uomini, e l'altro per le donne, con una Chiesa comune agli uni, ed all'altre, dedicata al Salvatore. Ne fondò in seguito degli altri anche nella Sicilia dove ora non fono più, e da quello di Palermo, detto S. Giovanni degli Eremiti, essendo ritornato nel Regno di Napoli, visitò Monte Vergine, vi dimorò per qualche tempo, ed in fine si ritirò a Guleto, dove morì ai 25. di Giugno del 1142. lasciando la cura dell' Ordine al suddetto B. Alberto. Ricusò questi per umiltà

di

di accettarla, ma i Religiosi tenendolo auttavia per Generale, non vollero eleggere altro Superiore, se non dopo la sua morte, che avvenne nel 1149, ed allora ebbe per successore il B. Roberto, che moderò molto la vita rigidissima, a cui S. Guglielmo aveva obbligati i suoi alunni, Ma poichè il S. Abate non aveva lasciata alcuna Regola scritta, il B. Roberto soggettò l'Ordine a quella di S. Benedetto, coll'autorità di Alessandro III. che l'approvò di nuovo, e pose il Monastero di Monte Vergine sotto la protezione della S. Sede.

2 L' Abate Giovanni, successore immediato del B. Roberto, ne fece rifabbricare la Chiesa con gran magnificenza, la quale è posta non sulla cima della Montagna, ma verso il mezzo, e su consecrata da Papa Lucio III, che l'arricchi ancora di molti privilegi, confermati poi da Celestino III. dall'Abate Giovanni H. l'Ordine fu ampliato colla fondazione di altri Monasteri, ma dopo la morte di Filippo XVIII. Abate di Monte Vergine, non convenendo i vocali nell'elezione del successore, ogni Monastero cominciò ad essere governato dai Decani, e dai Proposti, i quali erano indipendenti; perche l'Ordine restò per più anni senza capo. In feguito il Monastero di Monte Vergine fu dato in Commenda a cinque Cardinali successivamente. e nel 1515, essendo stato unito allo Spedale della Nunziata di Napoli, passò per conseguenza ad effere amministrato, e retto dai Governatori di questo, che tenevano i Monaci interamente soggetti, ponendovi essi

un Sagrestano, il quale saceva le veci dell' Abate. Avvertito S. Pio V. di questo disordine, annullò la detta
unione, liberò i Monaci dal governo dei secolari, proibendo ai Governatori dello Spedale d'ingerirsi, più
negli assari dei Religiosi, e sece stendere alcuni regolamenti, a fine di ristabilice nei Monasteri la Regolare
Offervanza. Seguitando però tuttavia il Sagrestano surriferito, che molte volte non era ne Regolare, ne Vescovo, come esser dovea, ad esercitare autorità, e
giurisdizione nei Monastero di Monte Vergine, Sisto
V. gl'interdisse sotto pena di scomunica d'intervenire
ai Capitoli, e di metter mano nelle cose dell'Ordine,
e dello stesso Monastero.

4 Finalmente Clemente VIII. per introdurre la Riforma in tutta la Religione, destinò Commissario Apostolico il Venerabile P. Giovanni Leogardi, Fondatore della Congregazione dei Cherici Regolari della Madre di Dio il quale per l'autorità che aveva soppresse vari piccoli Monasteri, e compose le Costituzioni, secondo le quali i Monaci di Monte Vergine ora vivono, approvate di poi da Paolo V. che confermò quanto il Venerabile Leonardi aveva fatto, e diede loro altri regolamenti utili, e necessari per il buon governo dell' Ordine. In questa oceasione su loro ordinato eziandio di recitare l'Uffizio divino secondo il Breviario dei Camaldolesi di Monte Corona, obbligandoli a cià il suddetto Commissario dentro il giro di sei mesi. Nel Monaftero di Monte Vergine i Religiosi non mangiano mai nè carne, nè uqva, nè sorte alcuna di lat-

m 2

ti

ticinj, non perchè le Costituzioni loro ciò proibiscano. ma perchè tutti gli Scrittori convengono in afferire. che se alcuna di tali cose portata sia in quel luogo anche da persone secolari, il Cielo subito si oscura, e scarica fulmini, e tempeste, come hanno sperimentato con ispavento moltissimi, che o per curiosità, o per Ignoranza ve le hanno portate. Lo stesso accade ancora nell' Infermeria dello stesso Monastero, la quale è una bella fabbrica, eretta con molti comodi quattro miglia lontano da Monte Vergine, in un luogo amenissimo appellato Lauretta, volgarmente Loreto, onde neppur quivi ne Religiofi, ne Secolari, benche forastieri, e gravamente infermi possano mangiarne. L'esperienza, che di ciò ne assicura, ormai è di più secoli, tuttavia costante, e nota particolarmente a tutti i popoli circonvicini. L'abito dei Religiofi, che fuor; del Regno di Napoli hanno un folo Monastero in Roma, confiste in una tonaca bianca, legata con una fafcia dello stesso colore, in uno scapolare sciolto parimente bianco, cui è unito un cappuccio acuminato; ed în coro, e per la Città portano una cocolla, simile a quella dei Camaldolesi Cenobiti . I Conversi vestono nella stessa maniera dei Sacerdoti, con questa sola disferenza, che il loro abito, e scapolare sono più corti, e scendono soltanto poco più giù di mezza gamba. Delle Religiose di quest' Ordine vi erano una volta diversi Monasteri, ma ora non ve ne sono più, sebbene in Messina uno ritenga ancora il nome di Monte Vergine. Di esse è celebre la B. Agnese di Venosa, che fa

fu quella donna, la quale effendo andata per tentare la pudicizia di S. Guglielmo, in vedere il S. Abate caricato sopra i carboni accesi, spaventata, e confusa si convertì, ed avendo preso l'abito Religioso dalle di lui mani, entrò nel Monastero della detta Città di Vonosa, vi sece frutti degni di penitenza, e ne su ezianzi dio Superiora, e vi morì in concetto di Santa.

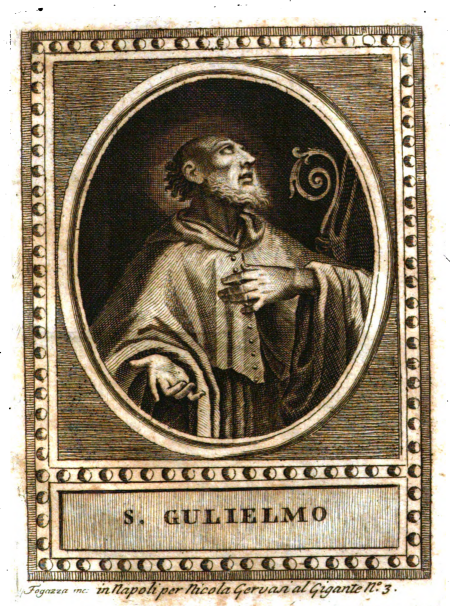
int [

DEL

# Dell'ordine dei Guglielmeti, e delle Monache Umiliate.

# CAPITOLO XXVIL

2 TReligiosi in quest' Ordine furon detti Guglielmiti A da S. Guglielmo loro Fondatore, confuso da molti, come altrove si è toccato, con altri Santi del medesimo nome, cioè, con S. Guglielmo Istitutore dell' Ordine di Monte Vergine, di cui si è parlato qui sopra, con S. Guglielmo della Valle degli Scolari, con Guglielmo L e IX. Duchi di Aquitania, e con altri. Gli stessi Guglielmiti credono che sia stato loro Padre l'ultimo di questi Duchi, convertito da S. Bernardo, e della stessa opinione sono ancora i Padri Agostiniani, che l'hanno espressa nelle lezioni, assegnate nel loro Breviario per la festa di questo Santo. Ma la verità si è, che l'Autore dei Guglielmiti è un'altro, diverso da tutti questi, e da tutti i Duchi di Aquitania di tal nome, onde egli per distinguerlo è chiamato S. Guglielmo il Grande, eremita di Malavalle, il quale morì nel 1157. nelle braccia di Alberto suo discepolo, e Scrittore della sua vita. V'ha chi pretende, ch'egli fosse un Gentiluomo Francese, il quale dopo aver menata una vita libera nella milizia, si convertisse a Dio, e visitasse S. Giacomo di Galizia, e Gerusalemme, e





 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

nel 1153. si portasse nella Toscana, cercando una solitudine per servirvi a Dio, e farvi penitenza. Si sermò egli infatti nell' Isola di Lupocavio nel territorio
di Pisa, dove a lui si unirono varj compagni, i quali
non volendo poi ascoltare ne'i suoi consigli, nè le sue
esortazioni, surono da lui abbandonati. Si ritirò allora in una foresta del Monte Pruno, dove parimente
gli si unirono altri discepoli, che non dissimili dai primi giunsero ancora a caricarlo d'inginrie, ed a scacciarlo da quel suogo. Tornò egli all'Isola di Lupocas
vio, ma i suoi primi seguaci non avendo voluto riceverso, se ne andò nel distretto di Siena, e sermò là
sua dimora nella diocesi di Grosseto, in un suogo detto la Stalla di Rodi, chiamato ancora Malavalle per
l'orrore, e spavento che ispirava.

2 Stabili egli quivi il suo soggiorno nel anno 1753. non avendo da principio per suo ricovero, se non una buca nella terra, in cui abitò, sinattantochè il Signore di Buriano, mosso a pietà di lui, gli sece sabbricare una cella. Per quattro mesi egli visse quì solo, menando una vita asprissima, ed ammirabile, ma nel 1156, si sece suo discepolo il sopranominato Alberto, nelle cui braccia, come si è notato, spirò ai ro, di Febbrajo del 1157, arricchito da Dio del dono della profezia, e di altri, e munito dei SS. Sacramenti amministratigli da un Sacerdote della vicina Terra di Castiglione. Il Medico per nome Rinaldo, che andò per visitarlo in quell'ultima infermità, risoluto di rimaner'ivi sotto alla sua disciplina, consigliato da Alberto, si soggettò

m 4

pri-

prima che spirasse, all'ubbidienza del Santo, che l'accettò con molta gioja, esortandolo a metter prima in ordine le cose di casa sua. Ubbidì Rinaldo, e ritornato sollecitamente alla stalla di Rodi, siccome avea promesso, ajutò a seppellire il Corpo del Santo nell'orto contiguo alla di lui cella. Dopo la morte di S. Guglielmo, di cui Alberto, e Rinaldo ereditato aveano lo spirito, seguitarono a vivere secondo i di lui esempi, e fabbricando un eremo angusto con una Cappella sopra il sepolero del medesimo Santo, diedero principio all' Ordine dei Guglielmiti, il quale presto si dilatò quafi per tutta l'Italia, per la Francia, per la Germania, e per la Fiandra. Nella loro origine non avevano questi Religiosi altra Regola, che gli esempi di S. Guglielmo, onde camminavano scalzi, digiunavano continuamente, e praticavano altre molte austerità. Gregorio IX. moderò molto il loro rigore, permise loro di calzare, foggettandoli alla Regola di S. Benedetto, ed Innocenzo IV. nel 1248. accordò loro molti privilegi col-1a sua Bolla, diretta al Priore Generale, ed agli altri Priori dei Frati eremiti dell' Ordine di S. Guglielmo. e comandò, che dopo la morte del Generale, il successore si eleggesse a tenore della Regola di S. Benedetto da essi professata insieme coll'Istituto di S. Guglielmo.

3 Nel 1256. Alessandro IV. avendo fatta l'unione di molti eremiti, che professavano diverse Regole, per formarne un'Ordine solo col nome di Eremitani di S. Agostino, come si vedrà a suo luogo, vi surono com-

compresi ancora i Guglielmiti, i quali sebbene pregassero, ed ottenessero di vivere secondo la Regola di S. Benedetto, e l'Istituto di S. Guglielmo, ciò non ostante, gli Agostiniani andarono al possesso di molti loro Conventi . Urbano IV. nel 1263. vietò a quelli , che avevano professato nell' Ordine dei Guglielmiti di passare tra gli Agostiniani senza la permissione della Sede Apostolica, onde alcuni, che avevano fatto un tal passaggio, ritornarono all' Ordine di S. Guglielmo, di cui il Concilio di Basilea nel 1435. confermò i privilegi. Questa Religione non ha presentemente, che dodici Monasterj in circa nelle Fiandre, ed uno di Monache in Montpellier, i quali fono governati da un Superiore, che viene eletto ogni quattr'anni, ed ha il femplice titolo di Provinciale . Il Convento della Stalla di Rodi, o di Malavalle, ch' era il Capo dell' Ordine, prese il nome di S. Guglielmo dopochè fu ristabilito, effendo stato distrutto nelle guerre dei Senesi con i Fiorentini; e dopochè quell' orrido deserto per l' industria dei Religiosi divenne agevole, ed ameno, fu dato agli Eremitani di S. Agostino, e quindi in Commenda nel 1564. da Pio IV. In Parigi avevano il Monastero, detto dei Bianchi mantelli da certi Religiofi, i quali erano dell' Ordine dei Servitori, o Servi della SS. Vergine, che portavano i mantelli bianchi . Soppressi questi nel secondo Concilio di Lione, il Rè Filippo il Bello nel 1208. trasferì nel loro Monastero i Guglielmiti, che dimoravano in un'altro, posto nella Villa di Monte Rosso, vicino a Parigi. Abitarono i Guglielmiti nel MoMonastero dei Bianchi mantelli, col qual nome furono perciò chiamati ancor'effi in Parigi, fino al 1618: nel qual'anno vi entrarono i Benedittini della Congregazione di S. Mauro, come fi è notato parlando di queffi. L'abito dei Guglielmiti è fimile a quello dei Ci-fiorcienfi, e fi fervono ancora del loro Breviario per la recita dell' Uffizio Divino.

4 Quando S. Pio V. nel 1571. soppresse l'Ordine degli Umiliati, istituito secondo alcuni nel 1017, da vatj Gentiluomini Milanesi, del quali era Capo il B. Guido, e propagato da S. Giovanni da Como, fopranominato da Meda dal luogo, in cui viffe, il quale effendofi fatto di quest'Ordine, esortò gli altri ad abbracciare la Regola di S. Benedetto non comprese il S. Pontefice in questa soppressione le Réligiose del medesimo Ordine. Quindi é, che abolisi gli Umilian, vi restarono le Ioro Monache, delle quali vi fono ancora varj Monasteri, particolarmente nella Lombardia, ed in Milano, dove ebbero l'origine dalle mogli dei suddetti Gentiluomini, avendo voluto molte di esse col consenso dei mariti farsi Religiose, e chiudersi in un Monastero, che fu allora fabbricato nella contrada di Brera, fotto il titolo di S. Caterina. Ancora quello di S. Cecilia di Roma è dell' Ordide dell' Umiliate, quantunque non ne pratichino tutte le offervanze, poiche questo Monastero essendo stato prima dei Religiosi del medesimo Ordine, ed avendolo abbandonato, Clemente VII. nel 1527, vi pose alcune divote donne, alle quali issegnò l'abito dell'Umiliate, è la Regola di S. Benedetdetto, in eni per farte istruire, ordinò che Maura Mar galotti dal Monastero di Campo Marzo passatte a quela lo di S. Cecilia.

5 Le offervanze particolari delle Monache Umiliate sono, l'aftinenza indispensabile dalle carni in tutti i Mercordì dell'anno, il digiuno in tutti i Venerdì. nell'Avvento, nelle Vigilie di molti Santi, e di tutte le Feste della Santissima Vergine loro singolar Protettrice, a cui professando una gran divozione, in alcuni Monasterj recitano ogni giorno il di lei Uffizio, la Corona, e le Litanie. La maggior parte di esse ha lasciato l'antico Breviario dell'Ordine, ed ha preso il Romano. Il loro abito è come era già quello de Religiosi Umiliati, cioè, una tonaca, ed uno scapolare di panno bianco, e di questo colore soltanto esset debbeno i loro veli, benchè quelle di Roma, e di Vercelli portino fopra il velo bianco ancora il nero, come ie Monache degli altri Istituti . In memoria dell'antico abito, che portarono da principio tanto i Religiofi, che le Religiole di quest Ordine, sotto la tonaca bianca ne portano un'altra di color bigio, o cenerino, benchè, a dire il vero, in ogni Monastero delle Umiliate vi fia qualche diversità nel vestire.

FINE DELLA PRIMA PARTE

6/2933



# INDICE DEI CAPITOLI

Di questa prima Parte.

#### V I T E

|       | il S. Puolo Primo-Estemella                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | E ag.        | A,   |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|------|
| · 2 L | di S. Antonio Abate                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | p.           | 1 \$ |
| .a Z  | i S. Pacomio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | p.           | 3 £  |
|       | orpin1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ب            |      |
| I.    | Dell' Ordine di S. Basilio Magno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | p.           | 53   |
| IL    | Delle Monache Basiliane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ` р.         | 59   |
| IIL.  | Dei Monaci Maroniti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | p.           | 61   |
| IV.   | Dei Monaci Armeni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | p.           | 64   |
| V.    | Dell'Ordine dei Canonici Regolari di<br>Agostino, derri poi Lateranensi di S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |      |
| yı.   | vatore<br>Dei Canonici Regolari di S. Salvati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | p.<br>ore di | 62   |
|       | Bologna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | p.           | 74   |
| VIL   | Dei Canonici Regolari Premostratensi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | p.           | 77   |
| viti. | Delle Canonichesse Lateranensi, e P                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | remo-        |      |
| EX.   | stratensi<br>Dei Canonici Regolari di S. Spiri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | p.<br>to in  | 79.  |
|       | Sassia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | p.           | 81   |
| X.    | Dell'Ordine di S. Benedetto .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | p.           | 85   |
| XL    | Di alcune Riforme dell' Ordine Beneditt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ino p.       | 88   |
| XIL.  | in the second control of the second control | _            |      |
| :     | e di Clunk                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | P.           | 93   |
| •     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |      |

| INDICE DE CAPITOLI                         | <b>48</b> 3 |
|--------------------------------------------|-------------|
| XIII. Delle Monache Benedittine, e di alcu | ne loro     |
| Riforme                                    | p. 97       |
| XIV. Dell' Ordine dei Camaldoles           | p. 101      |
| XV. Dei Camaldolesi Cenobiti               | p. 104      |
| XVI. Dei Camaldolesi Eremiti               | p. 109      |
| XVII. Dell'Ordine di Vallombrosa           | p. 115      |
| XVIII. Delle Monache Vallombrosane:        | p. 121      |
| XIX. Dell'Ordine dei Certofini             | p. 124      |
| XX. Delle Monache Certofine                | p. 129      |
| XXI. Dell' Ordine Cisterciense             | p. 133      |
| XXII. Di varie Congregazioni dell'Ordine   | €ister-     |
| cienfe                                     | p. 140      |
| XXIII. Di altre Congregazioni, e Riform    | e dell'     |
| Ordine Cistercionse                        | p. 149      |
| XXIV. Delle Monache Cistercienst, e di alc | une lo-     |
| ra Riforme                                 | P. 159      |
| XXV, Dell'Ordine di Fontebraldo, e dell'   | a Sua       |
| Riforma                                    | p. 169      |
| XXVI. Dell'Ordine di Monte Vergine         | p. 176      |
| XXVI. Dell' Ordine dei Guglielmiti, e dell | e Mo-       |
| nache Umiliate                             | p. 182      |



## INDICE DEI RITRATTI

#### INCIST IN RAME

### Esistenti in questa prima Parte.

| r S. Paolo            | — pag. | . 1  |
|-----------------------|--------|------|
| 2 8. Antonio Abate    | - pag. | ÍI   |
| 3 S. Pacomio          | - pag. | . gi |
| 4 S. Basilio          |        |      |
| 5 St Macrina          |        |      |
| 6'S. Agostino         | pag.   | 67   |
| 7 S. Noberto          | pag.   | 77   |
| 8 S. Benedetto        | - pag. | 85   |
| 9 S. Scolastica       | - pag. | 07   |
| To S. Romualdo        |        |      |
| I S. Giovan Gualberto |        |      |
| 12 S. Umiltà          |        |      |
| 13 S. Brunone         | Dag.   | 124  |
| 14 S. Bernardo        |        |      |
| 55 S. Guglielmo       | pag.   | _    |





