

Digitized by Google

TVOCO D'AMORE, BYL MANDATO DA CHRISTO IN TERRA

PER ESSER' ACCESO.

Outro

AMOROSE

Moviciada

COMPOSITIONT Relation

FRA TOMASO DA BERGAMO; Laico Cappuccino:

A GLORIA

DELL' AMOR INCREATO, DIO ED YTHE DEL PROSSIMO:

Per accendere il cuore d'ogni Christiano nel puro, retto, e filizi le Amore verso quello, che puramente ci amò V sque ad mortem, mortem autem Crucis. Phil.2.v.8.

Decin Live, level Ombra **CESAREA** 

DA F. GIVVENALE ANNANIENSE MINIstro Prouinciale de' Cappuccini della Prouincia del Tirolo, benche immerito.

Ignë veni mittere in terrä, et quid volo, nist ve accendatur? Luc. 12.4.49? In anista Leconia Ingrestione day was inspension correction.

Appresso Simone Vzschneider, 1882. E di Nuone In NATOLE, Per Francesco Benzi, 1833.

Com Bice offer 48 348 11 8470 3

Digitized by Google

### D. O. M.

Soli, Vni, Trino. SVMMÆ DEITATI,

Increato eiuldem AMORI. Bonorum omnium Scaturigini, Donorum Fonti, Origini, Auctori;

# PATRI, FILIO, SPIRITVI S.

MARIAE MATRI MAGNÆ,

#### DEI

FILIÆ, PARENTI, SPONSÆ;

Zeternum Verbum priùs mente, quam ventre concepit, Incomprehensibile aluo continens, qui nullibi contineri potest:

Edidit, partu Virginitatem non minuente: Einsidem amandi Custos eternum mansura.

Tanquam

Fœcunditatis, & Amoris Rubus, ardens semper, & incombustus. Hunc Amoris IGNEM, quo pius in DEVM, & Virginem Cultor arsit.

> & alios ardere docuit, Integrum ex asse, & insolidum Offero, dico, dono, qui edo.

Ignem sui amoris accendat DEVS in cordibus nostris. Per Virginem Matrem concedat nobis Dominus salutem,

(amorem) & pacem.

Llo nos igne, quelumus Domine, Spiritus S. inflamet, que Dominus noster lesus Christus misit in terra, & voluit vehementèr accendi. Qui tecum viuit, & regnat in vnitate eius de Spiritus S.Deus, per omnia secula seculoru. Eccles. Sabbatho post Pentecost.



ALL' INVITTISSIMO,

AVGVSTISSIMO

CESARE, ROMANO IMPERATORE,

ROMANO IMPERATORE, Rèdi Germania, Vngaria, Boemia, Croatia, Schiauonia, &c. Arciduca d'Austria, Duca di Borgogna, Stiria, Carinthia, Carniola, VVittenberga, &c.

Conte del Tirolo.&c.



NA straordinaria gratia dimandò Salozmone da Dio, Inuittissimo Cesare, quando scordato d'ogni proprio interesse, (e di gloria, e di ricchezze) pregò Iddio per la sola Sapienza. Dabis ergò Serno tuo cor docite, ve populnu tunm indicare possi, & discernere intèr bonum, & malum. (a) Veramente vna straordinaria gratia; la quale sola basta, se per-

fettamente s'ottiene; Nè Salomone haueria possuto fare, ò più vtile, ò più honesta, ò più ragioneuole, e virtuosa, & ad vn par suo, più conueniente dimanda: Mentre che se al Rè, à ad vn Mo-

2 pa

(4) 3.Reg.3.v.9.

narca mancasse la Sapienza, mancarebbe al Sole la luce, al Fuoco il calore, al Corpo l'Anima, & all'Anima la Ragione.

Anzi sì, la vera Sapienza è molto necessaria, non solamente à Grandi, ma ad ogn'vno; essendo che dall'insipienza prouiene l'istessa rouina del Mondo, come dice Baruch (a) Quoniam non habuerunt Sapientiam, interierunt propter suam insipientiam.Ma più che necessaria sarà alli Regeri, ed alli Regi; E guai à quel Regno, ò Imperio, doue manca questa luce, questo calore, quest' Anima, e questa ragione: Va tibi terra, cuius Rex puer est. (b) In. quello non sarà gouerno, ma confusione; non dominarà virtù, ma il sol vitio; non si vederà fortuna, ma infelicitadi, e rouine: essendo più che certo, che per mezzo della Sapienza: Reges regnant--Principes imperant, & Potentes decernunt iustitiam. (c) Con la quale, sicome parua crescunt, il poco cresce, il molto si conserva: senza la quale magna dilabuntur. Con essa le Corone. s'acquistano, gl'Imperij si fermano, e la Gloria s'ottiene; nè per questo si perde il Cielo. Venerunt autem mihi omnia bona paritèr cam illa, & innumerabilis honestas per manus illius . (d)

Ma d'una cosa assaistrana mi maraniglio, S.M.C. che essendo Salomone di questa Sapienza così abbondantemente dotato, e d'essa così riguardeuole fatto; siche era una maraniglia del Mondo, come l'attestano le Sacre Croniche · (e) Dedit quoque Deus Sapientiam Salomoni, & Prudentiam multam nimis, & latitudinem cordis, quasi arenam, qua est in littore maris, in tanto che erat sapientior cunstis hominibus; nientedimeno con un Mareditanta Sapienza, tutte le sue glorie, & imprese habbino hauuto una così miseranda Metamorsosi, d'un contrario riuscimento, & infelicissimo successo.

Finis coronat opus, dice il prouerbio: il sol fine vien coronato: ma il fine di Salomone non sù à lui corona, ma vituperio; conciosache auanti, che Salomone morisse, arriuò ad vna tal pattita, che sù fatto tutto carnale, disubidiente à Dio, Idolatra, & vn colmo d'ogni vitio. La sua morte sù tanto poco gloriosa, criguardeuole, che al giorno d'hoggi non si sà, doue si troui Sa-

<sup>(4)</sup> Baruch.3.v.27.(b) Eccles.10.v.16.(c) Prov. 8.v.15.17.(d) Sap. 3.v.11. (e) 3.Reg.5.v.29.31.

homone, inter Superos, ouero inter Inferos, saluo, à dannato. Il Regno di Salomone, così poco sù stabilito dalla sua Sapienza, che à pena scorsero giorni, e mesi, che sù rotto, e squarciato in

pezzi.

Che gioud dunque vna così ampia prudenza, tanta larghezza di cuore, e di ceruello, il Mare, & Oceano stesso di sapere ? Dunque le gran promesse, fatte à questo grand'Ornamento di Teste Coronate, cioè alla Sapienza, non sono veraci, ma friuo-le? Dunque sarà fasso, che la Sapienza habbia il seguito d'ogni bene? Dunque sarà il vero, che il colmo de' vitij, non solo cada in gente peruersa, in quelli, che come insipienti dicono: Non est Deus, (a) e per questo corrupti sant, & abominabiles sasti sant in sudijs suis, non est qui saciat bonum, non est vsquè ad vnum, ma ancora sia vero: Dixit sapiens in corde suo: non est Deus: corrupti sant, &c.

Sò, che si risponde à questo dubbio. S.M.C. che il gran Sauio Salomone sia auanti morte deprauato per mezzo delle Donne: Depravatum est cor eius per Mulieres, vt sequeretur Deos alienos. (b) E così habbia perso in parte quella così alta Sapienza, e siadiuenuto pazzo, & insipiente, come lui stesso confessa: Sintissimus

sum virorum, & sapientia hominum non est mecum. (c)

Ouero potremo dire, che Salomone fusse Sapientissimo, & habbia hauuto tutto l'Oceano di Sapienza intellettuale, ma non tutto l'Oceano della Sapienza morale: sù prudentissimo nelle cose di sapienza non era tanto Sapiente nelle cose per fare; haueua la Sapienza nel ceruello, ma forse non l'haueua tanta dentro nel cuore: s'assaticaua in spiegare la vera Sapienza, ma non era così zelante nel farla; proseriua trè mila parabole, ma la maggior parte lui medesimo non osseriuaua: disputaua super lignis à Cedro, qua est in Libano, vsquè ad by sopum, qua egreditur de pariete (d) e sopra d'ogni sorte d'animali; e questo con tanta sodisfattione, che tutto il Mondo bramaua d'vdirlo: Veniebant de cunstis populis ad audiendam Sapientiam Salomonis. E così è vero, che s'assaticaua di far altri sapienti, ma lui medesimo, contento della sola

<sup>(</sup>a) P/al.13.v.1. (b) 3. Reg.11.v.4. (c) Proverb.30.v.2. (d) 3. Reg.4. v.33.34.



Teoria, impersetto, e cattiuo restaua, senza la vera Sapienza d'huomini Santi. Non didici Sapientiam, & noni Scientiam San-

ctorum, (a) lui stesso lo confessa.

Adesso bene S.C.M. stimo, intenderò la causa della caduta di Salomone; la di lui Sapienza non era così persetta, come si crede; non era quella piena Luce d'Huomini Santi, della quale si dice: sustorum autem semita quasi Lux splendens procedit, & cressit vsquè ad persettam diem. (b) Gli rendeua la testa assai riguardeuole, ma non il cuore: Nec erat cor eius persettum cum Domina Deo suo, stout cor David Patris eius, (c) il qual era vn'huomo, secundum cor meum, qui saciet omnes voluntates meas. (d)

La vera Sapienza sichiama sapida scientia, secondo la sua. Ethymologia, dice S. Tomaso, & occupa, non solamente il ceruello, ma & ammollisce il cuore: non solamente insegna l'intelletto, ma ancora ammacstra la vosontà: non solo sà huomini dottis magli rende anco santi, e molto diuoti. E questa è la vera, virtuosa, & Euangelica Sapienza, che à Salomone in gran parte mancaua, almeno auanti che morisse. E questa sola è il principio d'ogni bene: la cui diffinitione l'istesso Salomone apportation Damini principium Sapientia. (e) E l'Ecclesiastico, consil Regio Proseta: Initium Sapientia. (e) E l'Ecclesiastico, consil Regio Proseta: Initium Sapientia, & recedere à malo, Intelligentia. (g) La vera Christiana Sapienza è radicata nel Timor di Dio, sugge il vitio, abbraccia la virtù, ama Iddio, & il prossimo; prima insegna à fare, e poi à parlare; gouerna auanti se stesso, poi gli altri.

Se non temessi, S.C.M.d'ossendere quel compitissimo candore d'Austriaca modestia, che sempre più s'è dilettata di sar coselodeuoli, che d'esser lodato; ardirei di parlare di quello, che più volte hò sentito dire, che V.S.M. ostre le communi, & à tutto il Screnissimo Sangue Austriaco innate virtù, sia con grand'auantaggio di trè cose predicata: Nel cuore di Conscienza; In bocca, d'Eloquenza; e nel Ceruello, di Prudenza, ò diremo di Chri-

<sup>(</sup>a) Pros. 30.v.3. (b) Pros. 4.v.18. (c) 3. Reg. 11.v. 4. (d) Actor. 13.v.22. (e) Prosest. 1.v.7. (f) Eccl. 1.v. 16. Pfal. 110.v.9. (g) Ind. 28.v.28.

stiana Sapienza; d'esser tutto Pio, e zelante verso Dio; assabile, e piegheuole verso il Prossimo, e suoi sudditi; prouido, e perspicace nell'assari: Tutti Ornamenti degni di Capo Imperiale, e circodano il Monarca có trè Corone: anzi sono trè Balaordi, che disendono l'Imperij con maggior destrezza, che non faccino tutte le forze della Sapienza, e Potenza Mondana. E selice quel Paese, che con questi Argini vien diseso, e gouernato; de intelice quell'altro, doue mancano questi Ripari; e più inselice, se mancasse il primo della Conscienza verso Dio; e terzo della Christiana Prudenza: perche à questo modo si farebbe di Christo vn'impolito Politico Macchiauello; di gouerno Christiano, quesso di Nabucodonosor: non hauendo all'hora altra speranza, che in curribus, d'in equis: (a) Ma dice il grande Dio: (b) Maledistus homo, qui considie in homine, d'panie carnem brachiu sum, d'à Domino recedie cer eius.

Sacra Maestà ripiglio quello, che diceuo auanti; la Conscienza, Eloquenza, e Christiana Sapienza formano à V.M. trè Corone, e l'ornano talmente, che Nec Salomon in omni gloria sua ve-fliebatur sicut Vnus (c) LEOPOLDVS: e gli fanno quel triplicato sunicolo, che dissicilmente si rompe, (d) cioè quell'inuittissima pietra, & inespugnabil petro; quella gran Fortezza d'Animo, & imperturbata Speranza nell'aiuto di Dio, anco nelle cose più, che turbatissime, più che disperate: tutti essetti della vera. Christiana Sapienza, sendo che il Sapiente Euangelico: (e) Ediscauit domum suam suprà petram: & descendit plunta, & venerunt sumina, & stauerunt venti, & irruerunt in domum illam, & non cecidit; sundata enim erat supèr petram.

Così à V.S.M.non mancano pioggie, fiumi, e venti di contrarietà, che pur troppo abbattono la Serenissima Casa, anzi la Serenissima Persona di V.S.M. che haueria possuto più volte col Regio Proseta samentarsi: (f) Impulsus euersus sum, vi caderem: Ma come potrà mai cadere quello, che tutta la sua Speranza hà locato in Dio? Dominus suscepti me: Fortitudo mea, & laus mea

<sup>(</sup>a) Psal.19.v.8. (b) Ierem. 17.v.5. (c) Luc.12 v. 27. (d) Eccles. 4. v. 12. (e) Matth. 7. 24. Luc.6.v.48. (f) Psalm. 117. v. 13. 14.

Dominus, & factus est mihi in salutem. Quello, che di Sapienza Christiana è così abbondantemente dotato, e più che l'istesso Salomone nel Colmo delle sue Glorie ? Ecce plus, quam Salomon bic. (a)

Sacra C.M.non mi voglio più trattenere, perche il mio scopo non è di dar Luce alla Luce, che per se stessa non può esser nascosta; essendo figlia di quell' eterna LVCE, la quale: Illuminat omnem hominem, venientem in hune mundam: (b) & è il vero
Specchio Diuino, Speculum sine macula Dei Maiestatis, & imago
bonitatis illius, (c) che per mezzo delli suoi cuocenti raggi produce nelli Prencipi, & altri mortali, la luce di Sapienza creata,
& il celeste suoco d'Amore.

Ed ecco, S. C. M. vn picciolo Raggio, e Scintilla di questa. Diuina Luce, e Fuoco Celeste; cioè di Sapienza Christiana, che per tanti anni fù sotto il moggio d'vn'oscuro silentio, sotto le ceneri della bassezza dell'Autore nascosto; ma adesso, per communicarfiad ogn'vno, gioisce sotto le protegenti Ali di V.S.M. d'ester posto sopra il candeliero, Vs luceat omnibus, qui in domo sunt, (d) nella S. Chiesa: L'Autore sù di bassa conditione, è vero; fù vn pouero Laico Cappuccino, col Nome, Fra Tomaso da Bergamo, che nel secolo era Contadino, e Pastore di pecore, huomo ienza lettere, che mai frequétò alcuna Scuola; ma però fù grande in humiltà, in fantità, e meriti di vita; degno d'esser insegnato da quello, Qui docet hominem Scientiam, (e) per il qual privilegio fù gratissimo à tutti, con quali conuersaua, etiandio à Gran-Prencipi, & in particolare all'Austriaci, à Ferdinando II. Auolo di V.S.M.al quale fù Celeste Medico, e Profeta di Vittoria, . di Corona Imperiale, (f) à LEOPOLDO fratello, à Maria Christierna, e Leonora; Sorelle di detto Imperatore, che lo riguardauano, & ascoltauano come vn Angelo da Dio mandato.

A chi dunque più conviene di dedicare questi suoi Parti, Scrite ti, se non à V.S.M. legitimo Herede di tutta la Pietà Austriaca. la vera base, e sostegno di detta Serenissima Casa tutta, ed anco

<sup>(</sup>a) Matth, 12, v.42 (b) Ioan. 1. v.9 (c) Sap. 7. v. 27. (d) Matth. 5. v. 15. (e) Pfal. 93. v. 10. (f) Inferios fol. 511. Lett. 6. fol. 524. Lett. 13. Marcel. de Pif. fol. 848. 852.

di tutto l'Imperio, e della Christianità vniuerla Deus, qui ad pradicandum aterni Regis Enangelium, Remanum Imperium praparaisti, (a) assoluto Padrone del Tirolo, patria mia, e d'Insprugg Città Vostra; doue l'Autore santamente morendo, lasciò alli viuenti l'heredità de' suoi santi costumi. & essempi, in queste sue Compositioni accoppiati, e descritti; acciòche tutti con

quelli s'infuocassero nel Diuino Amore.

A V. M. dunque dedico, e dono questo Fuoco d'Amore, che mentre d'esso tutta ardente si troua, con le sue protettrici Ombre faccia, che ancora altri d'esso ardino. Il dono è picciolo, è vile, nè degno di comparire ad vna tanta Maestà: ma però, mi dà animo, che il proprio de' veri Prencipi sia d'imitar il genio del vero Monarca del Mondo, il quale Humilia respicit in Calo, d'in Terra. (b) Il Dono è vn poco di suoco, mà suoco d'Amore iè vn Libro semplice, ma che tratta della vera Sapienza, e del vero modo di piacer à Dio, ch'è il più importante negotio di tutto il Mondo. Lo stile della Compositione è basso, schietto, semplice, e priuo di fiori, come conueniua ad vn'Idiota, ad un Contadino, ad vn Pastore; ma il massiccio dell'oggetto è conuenientissimo à qualsiuoglia Monarca, havendo per questo Gran Prencipi le sue semplici Lettere, che in questo volume si trouano, conservate come tante Reliquie. (c)

S. M. C. non rifiuti dunque la picciolezza del Dono: e benche l'importanza d'affari non permetta ad vn Monarca di leggere cose tali, sò però, che l'ampiezza della Pieta Austriaca anco quì sa più del possibile; come saceua S. LEOPOLDO Austriaco, il Gran Carlo Quinto, & altri. Augurando di tutto cuore à V. S. M. & a tutta la Serenissima Casa la Protettione, e Custodia dell' Onnipotente Iddio, conforme alle parole del pio Autore, che scrisse alle due Serenissime Sorelle di Ferdinando Secondo Imperatore, (d) & ad vn' Altro LEOPOL-

DO Austriaco, (e) che dicono:

Acciò V. S. M. come Grande, e tanto fauorita con gra-

(a) S. Eccles. (b) Psal. 112. v.5. (c) Inf sol. 495. & seq. Lett. 1.2. 3. 4. 5. 6. 7. (d) sog. 510. (e) sog. 498. 500.

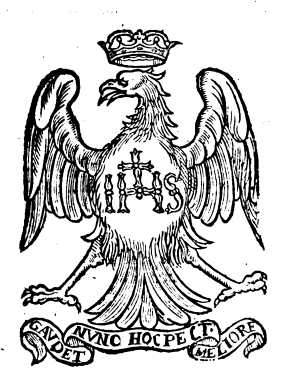
tie, e doni qui in Terra, s'ingrandisca anco in Cielo--- E per tal fine le prego, e pregarò dal Cielo il Dinino fauore, genusicio alli piedi di V.S.M.

Agosta, alli 8 Nonembre 1681.

Di V.S. Maestà

Dinotissimo, & Infime Servo

F. Giuuenale Cappuccino indeg.



A CHI



# A CHI LEGGE, DESIDERA F. GIVVENALE Cappuccino, benche indegno, gratia, e falute da Dio.

Mico Lettore, non ti deui marauigliare, se forse leggendo le presenti compositioni, il tuo pensiero ti dicesse, che l' Antore sia di così bassa conditione, come è vn Connerso, à Laice de Cappuccini, e più dirò vn'idiota, ignorante, ed buomo fenzas lettere, che mai studiò; anzi che per suo ordinario mesticro, lauana le Scudelle, facena la cerca, tagliana legni, Zappana l'horto, e nel secolo professaua d'esser vu Contadino, e Paftore delle Pecore. (a) Non ti mavanigliarai, dico, in vedere vn tale, che facci del Maestro, che serina libri, e tratti di cose alte, & in tal guisa sublimi, che trascendono, non Jolamente la semplicità d'vn Laico, ma tutta la capacità della fiacchez-Za humana, ò sij d'ogni più gran Teologo : cioè della 🌇 Perfettione Christiana, dell' Amor Dinino, puro, retto, semplice, e miale; della più sublime Contemplatione, delli Ratti, dell'Estasi, di cose di Fede, &c. perche se darai l'occhio alle maraniglie del nostro grand'Iddio, farà bisogne dire, e confessare: Quis ficut Dominus Deus noster, qui in altis habitat, & humilia respicit in Colo, & in Terra? (b) la cui vsanzas sempre sù, che infirma Mundi eligit, vt fortia quæque confundat. (c) Ed a questo sine volendo al Mondo palesare talta Sapienza del suo fanto Vangelo, non volle eleggere huomini dotti, e letterati, ma publicani, e semplici pescatori; si che hebbe Christo à dire: Confiteor tibi Pater Domine Cæii, & Terræ, quia ablcondisti hæc à sapientibus, & prudentibus, & reuelasti ea paruulis, (d) accioche, come dice San Paolo: Vt non glorietur omnis caro, sed qui gloriatur in Domine glorictur . (e)

La conditione bassa hà questo per proprio, che tanto più è à Dia, & all'buomini grata, e ben voluta, se conforme al suo stato bumile, si mo-

(a) P.4. contra gli Heretici cap. 18. è 28. (b) Psal. 11 2. v. 6. (c) Reclesia ex 1. Cor. 1. v. 27. (d) Matth. 11. v. 25. (f) 1. Cor. 1. v. 31.

fira fogetta; & humile; quanto più disdicenole se orgogliosamente s'inal-Ze in superbia. O che brutta cosa è la superbia nella bassa conditione. come faria in pn Laico! è affai più fastidiosa, che nelli gradi alti, e simusi. Perche dice Dio: Tres species odiuit anima mea, pauperem. superbum, divitem mendacem, senem fatuum, & insensatum (a) o come vn'altro legge: & adulterum. Specialmente trè cofe fono odiai dà Dio. Primo, se un Pouero di bassa conditione vuole insuperbirst (efsendo la superbia al suo stato disconuenientissima. ) Secondo, se il Ricco ruol fare del bugiardo ( non hauendo esso bisogno di bugie . ) Terzo , se il Vecchio fà l'Adultero (che già per l'età doneria hanere la castità naturale.) Ma al contrario, si come il Pouero superbo è odiato da Dio; cost il ben Humile è vna gioia, & è sempre amato da Dio, e sarà da lui sollenato alli più alti Troni, come attesta il Salmo : Suscitat de puluere egenum, & de stercore eleuat pauperem. (b) Al nostro grand'Iddio non mancano forze per questo fine, & è affai potente, come dice las Gran Vergine: Pecit potentiam in brachio suo. Deposuit potentes de Sede, & exaltauit humiles. (c) Può, e suol fare di Pastori, Dottori; di Persecutori, Predicatori; e d'Idioti, li veri Dotti. Non è dunque da marauigliarsene, se gli bumili, benche semplicetti, senza lettere, & ignovanti taluolta cominciano à scriuere libri, & insegnare i più alti gradi di perfettione, e misterij della Fede Cattolica, attestando il sanio Re Salomone, (d) che: Vbi fuerit superbia, ibi erit etiam contumelia; vbi aurem humilizat, ibi & Sapientia. E San Giouanni colla bocca d'oro : Inter sapientes, sapientior est humilis E frà l'otto Beatitudini, la pric ma e: Beati pauperes spiritu, (e) che Sant'Agostino glossa: Qui non. habent inflantem spiritum. (f)

Pno di questi sapienti, e veramente poueri di spirito, & humili potremo con ragione dire, che sia stato il nostro Autore delle presenti Operesa col Nome Fra Tomaso da Bergamo, nel secolo chiamato Tomaso da Serbi, Laico Cappuccino, huomo di gran bonta, e perfettione di vita; vn vero Deo dicatus, Caro à Dio, ed all'huomini, à Prencipi, e Signori grandi, & ad ogn'vno, che con esso conuersaua; La cui essemplarissima vita potrà esser letta appresso il P. Marcellino da Pise tom. 3. Annal. l'anno 163 I. quando passò da questa vita all'altra Nacque dunque Fra Tomaso in Bergamo l'Anno 1563. e si fece Cappuccino nella Prouïncia di Venetia l'Anno 1580. alli 12. di Settembre in Verona sotto il gonerno del R.P. Francesco da Messina Guardiano, e Fra Bonisacio da Vaine Maestro di Noniti; dalli quali, e più dall'interno Spirito insegnato, sì presto ar-

<sup>(</sup>a) Eccl 25 v.4.(b)1.Reg.2.v.8. (c)Luc.1.v.52.(d)Prouerb.11.v. 2 (e) Matth.5.v.3. (f) Lib.1.de Serm. Domini in monte.

riud ad vn' si alto grado d'una réligiosissima, e perfetta vita, the verais mente potremo dire, d'esser stato un Maestro, e specchio della Persessione veligiosa; anzi, un colmo d'ogni sorte di virtà, specialmente d'un vero odio, e disprezzo di se medesimo, & un prosondissimo abisso d'humiltà; dalla quale, come da un secondissimo Mongibello scaturiuano le gran siame dell'Amor di Dio, e del Prossimo, che continuamente bruciandogli il cuore, lo rendeuano in lode di Dio sacondissimo, e per ville del Prossimo eloquentissimo, essentiano cordisco so loquitur. (4)

Toccarò vn poco il Primo per arrivare al Secondo. Hauena dunque la pregiata gioia, ouero fonte di ogn'altro bene, cioè la santa bumiltà, e mero odio, e disprezzo di se medesimo talmente nel suo Cuore pigliato il possesso, che in fatti, & in parole altro non si stimana, altro non si chiamana, altro non si sottoscriucua, che il più gran peccatore, che vna seccia de' Peccatori. L'attestano le sue lettere, che si tronano appresso di nersi, le quali con queste parole ordinariamente sono sinite: Frà Tomaso da Bergamo seccia de'Peccatori. Il suo corpo trattana da bestia, eschiamanalo con il nome di bestia, ò bestione; al quale portana grandissimo odio, e mortisicana con asprissime penitenze, e duri stagelli. E quanto più por disprezzo di se medesimo era importuno à se stesso, tanto più bumile, & affabile si rendena verso altrisper la qual virtù, e sua gran boutà, modestia, e candore d'animo, non solamente dinenne Carissimo à Dios come si dirà, ma anco amabile all'huomini, a Prencipi, al medesimo Imperatore, & ad ogn'vno, con cui pratticana.

Fù Tomaso tanto stimato dall'Imperatore Ferdinando II. che lo mirawa come yn' Angelo mandatogli dal Cielo, & in tanto concetto l'hauena, che consernana come una Reliquia un semplice cucchiaro di legno, da lui fatto, mandatogli da Insprugg dal Serenissimo Fratello Leopoldo, con il quale si confessaua quarito d'ona febre maligna; e per questa grandiuotione più volte fece, che si portasse à Vienna alla sua presenza. Il Serenissimo Duca Leopoldo Fratello dell'Imperatore, faccua il medesimo, e portana tanto affetto à F. Tomaso, che lo riverina, & amana più teveramente, che un figlio il suo proprio Padre, e non meno, che il Serenissimo Fratello, lo riguardaua come vn' Angelo del Cielo . Per quest'effetto ottenne. the fosse trasferito ad Insprugg ( doue haueua Corte ) dalla Provincia di Venetia in quella del Tirolo, per poter meglio godere i suoi Celesti ragionamenti, che faceua del Dinino Amore. Ed era certo vna gran cosa il vedere vn tanto Prencipe occupato in negoty importantissimi di tutto l'Imperio, subito che vedeua F. Tomaso, ogni cosa mettere da parte, 🗢 come se questo fosse il negotio più importante, con suo gran gusto dar vdie-Za à questo semplice Frate, e talmente dal suo dinotissimo parlare inua-(a) Matth, 12. v. 34. ghirsi,

whirsi, che non vna, non due, ma spesse volte trè, e quattr'hore intiere il discorso con lui durava; non senza marauiglia de' Prencipi, e Signori, ch'erano presenti, specialmente de'Luterani, che un tanto gran Prencipe d guifa tale s'inuaghiffe di parlar con vn semplice Laico Cappuccino che Pareua fi fcordaffe della sua grandezza, e d'ogn' altra facenda, e negotij, Vna sola parola di F. Tomaso bastana per ottenere dal Prencipe tutto quello, che volena; e questo gli haueua promesso in pegno del suo amore. che gli portana. Subiso, che F. Tomaso arrivana in Corte, non faccua bilogno aspettare, presto era chiamato ad entrare; e vedendolo il Prensipe non potena cuoprire l'affetto, ma l'abbracciana, gli stringena Le mani, e conferiua con lui l'intimo del fuo cuore; & in cose toccanti alla salute dell'Anima, non si vergognaua di regolar la sua vita alle sem-Plici ammonitioni di quello. Hinendo il Prencipe in un gran bisogno fatto vn voto alla Madonna di Loreto, ed ottenuta la gratia, mandò F. Tomaso à Loreto per adempire à suo Nome il voto, stimando, che non pozesse mandare più Caro Ambasciatore alla Madonna Santissima, che il di-Noto F. Tomaso, vn vero Amico di Dio, e della sua Madre.

Le lettere di F. Tomaso, benche mal scritte, seruaua il Prencipe cons Santa dinotione, che le rinerina come tante Reliquie; due de quali furono tronate dopò morte della Serenissima Arciduchessa Anna l'anno 1677. e dall'Illustrissima Signor Barane Christiano Zech Vice Presidente dell'Eccelsa Camera d'Insprugg, consegnate à Cappuccini, le quali nel sine della Terza Parte si potranno leggere, che cominciano con queste parole: Se-

renifimo Prencipe,&c.

Questa medesima stima di dinotione portauano d F. Tomaso, non solo l'Imperatore Ferdinando, l'Arciduca LEOPOLDO, le due Serenissime Sorelle dell'Imperatore, cioè Maria Christierna, & Eleonora ( à lui disotissime ) ma ancora il Serenissimo Elettore di Bautera, con la Serenissima Elettrice (che per diuotione à F. Tomaso gli denorno la Croce, che hogg alst tiene in gran veneratione in Roueredo nella Chiesa di S.Marco) ancora l'Arcinescono di Salzburgo, è tutti gli altri Prencipi,e Vesconi, done si cronana, d passana: Uno de quali, cioè il Velcono, e Prencipe di Trento parlando con lui di Dio, e vedendo il suo gran spirito, e che vn' buomo senza lettere, tanta forza di parlar di Dio riceunto hanesse, proruppe vna voltain queste parole: Spiritus Sanctus, qui super humiles requiescit, in hunc virum omnia sua charismata, tanquam in vas auri solidum omni lapide pretioso ornatum infudit.(a)

Ben dunque l'humiltà fù quella, che inalzò F. Tomaso; il disprezzo di se medesimo lo fece grato, e stimato da Prencipi, e da ogn'ono; il basso sentire di se medesimo l'insegnò à scriuere libri, anzi su il vero fonte, la Fadice, causa, e principio di tutte l'altre sue virtu, e gratie riceunte das Dio,

(a) Marc.de Pise, fol. 854.

A chilegge

Dio, conforme alle Divine promesse: Qui se humiliat exaltabitur. (a)
Ed appresso l'Ecclesiastico: Humilia tein omnibus, & coram Deo in-

uenies gratiam. (b)

Non parlo de'Miracoli da lui operati, ò delle cofe da lui profeticamento predette, delle quali l'Eccellentissimo Medico Hippolito Guarinonio ne scrisse un Libro intiero, e parte possono effer lette appresso l'accennato Autore Marcellino de Pise; ma solamente del suo grandissimo, e suiscerato amore di Dio, c zelo della salute del Prossimo, che continuamente nel suo petto ardena, e quasi l'abbruciana, & incenerina; di che se altro testimonio non fosse, bastarebbono le sue Compositioni, che tutte ardono d' Amore. E perche l' Amore ha la natura del fuoco, che sempre arde, 😊 brucia; cost F. Tomaso ardena continuamente in se ste so, del continuo, quasi giorno, e notte, orando, meditando, contemplando, e lagrimando: Ed era tanto acceso, che mai bancua quasi riposo, giorno, e notte; si che gli vitimi quattro anni della sua vita per gran forza dell' Amor di Dio sù quast prino del natural sonno, che gli causà la morte: di che parla il prefato Autore così: Tot iacula divinus amor in corde Thomæ confinerat. vt eo flagrante somni prorsus esset impatiens, & noctes, ac dies vigil in oratione transigeret, nibilque ferè aliud præter divinam dilectionem mente recoleret, ac feruido ore proferret. Quia verò naturales impetus sustinere non poterat, in grauem incidit morbum, qui demum ei necem consciuit. (c) E l'attesta l'Eccellentissimo Medico Hippolito Guarmonio, che presente lo medicana, nel libro, che serifico della sua Vita.

Ma il fuoco di Tomaso non solo ardena, ma ancora bruciana verso gli altri. O quant' Anime infuocò questo Serno nell' Amor di Dio! quante tenere Vergini ritirò dalla vanità del Mondo, & iunamorò verso il Celeste Sposo Christo! quante ne ridusse ad entrare nelli Chiostri! quanti odi, e nemicitie stradicò dalli cuori humani! quanti peccatori persuase à confessare i loro peccati, e mutar vita! quant' Anime peccatrici, e sregolate ridusse ad vna buona regola di vita! ogn'vno, che con lui trattana, sem-

pre più buono da lui si partiua.

Frà l'altre parti di questo suo gran zelo su d'ammaestrare, non solo i presenti con parole, ma anco gli assenti con lettere; anzi desiderana tutto il Mondo instruire con libri, benche appena sapesse formare una parola; Matemendo (come fanno i giusti, ) che sotto specse di luce il Tentatore non lo disniasse, tanto tempo disseri questo santo zelo di scriner libri per salute del prossimo, non senza mortiscatione di spirito, sin che spinto dal gran rimorso di conscienza, temendo di contradire à gl'inspirationi, e voluntà di Dio, si pose nel dritto camino della Santa Phidienza, palesando (a) Luc. 14. v. 11. (b) Eccl. 3. v. 20. (c) Marcel. de Pile sol. 854. se-

fedelmente tutto il suo intento alli suoi Superiori, che ammaestravano il fuo spirito; li quali vedendo, ch'era mosso da vn santo zelo, non solamente diedero Licenza, ma gli comandarono, che scrinesse tutto quello, che credena vule per maggior gloria di Dio, e salute del prossimo, del quale comando ne fa mentione nel Trattato contra gli Heretici. (a) Così ne compose dinerse Opere, à Trattati, pieni veramente di dinotione, e degni. di Stampa, che il Lettore leggendoli con affetto confessard, che: Digitus Dei est hic, (b) & il suo spirito, delli quali il prefato Autore Marcellino da Pife nel foglio 848. così parla : Singulare fuir & hoc gratiæ divinæ donum, quod ille, qui nec primoribus labris scientiarum. fonces attigerat, multa scripserit, quibus etiam Theologos magis insignes sui temporis admirationem adduxit. Quodque sapit hominem Deo afflatum, quando totus absorptus erat in oratione diuinis intentus, ferè nescius quid scriberet, chartæ commendabat ea, quæ tunc animo reuoluebat. Præcipua argumenta rerum, quas Scripsit, fuere penes orationem; & mysteria Passionis Christi. Vt enim tractant fabrilia fabri; sic Thomas de ijs scribebat, quibus mente semper erat affixus. (c) Mu il testimonio più potente sarà Dio medesimo, il quale con gran miracolo li autenticò, come siegue.

Mort questo servo di Dio con gran nome di santità nel Convento d'Insprugg l'Anno 1631, il 3. giorno di Maggio, più per vehemenza d'Amor di Dio, che per natural malatia, come fù accennato di sopra, e lui stesso se Lamentana con queste dolci parote verso Dio: O Dio, Dio! non posso più, non posso soffrire questi vostri amorosi influssi ! O Giesù ! O amato Spolo! ò mio cuore! eessate vn poco, riposate, il vostro amore m'ammazza auanti tempo, la dolcezza è troppo grande, il mio cuore non può più. Haneua in quel tempo sentito vna dolcissima musica degli Angioli, che l'inuitauano al Cielo: Li Frati presenti credemano, che subico morisse: No rispose Tomaso, no, non morirò auanti, che ricena la benedittione dal P. Prouinciale. Si! Prouinciale! risposero i Frasi, voi sete vicino alla morte, e non sapete, che il Proninciale non è quis Dio sà doue si troui ( perche credenano, che il Proninciale hanesse pigliaso il suo viaggio verso Bauiera, ò altro luogo ) No, no babbiate patienva, rispose Tomaso. In quel medesimo tempo si sente la Campanella, & ecco contra ogni parere de'Fratize contra l'intentione del medesimo Prouinciale ( che auanti s'era risoluto di far altro viaggio, ma in un subito mutò pensiero) compari il P. Strafino da Brunegg, all'hora Ministro Provinciale, trona ancor viuo F. Tomaso, gli dà la desiderata benedittione, e frà po-

<sup>(</sup>a) contra gli Heret.cap. 18.e 38. (b) Exodi 8.v.19. (c) Marcell. de Pile f.847.

co tempo maore con una morte d'antore.

Non parlo quini de'suoi celesti colloquii, che facena in questo suo vitimo sempo, hauendolo ancora visitato nella sua pouera Cella il Serenissimo LEOPOLDO con sua grandissima dinotione. Non tocco il grandissimo concorso, e dinotione del Popolo d rinerire il cadanero, il quale spirana yna soquissimo odore, come se fusse tutto coperto di fiori, e di speciarie. Non. racconto i miracoli, e gratie occorsi dopò la sua morte: solamente piglio quello, che fà Aproposito per gli suoi scritti . Frd Yomaso mort . come hò detto, li 3. Maggio, 1631, fiù sepellito nel luogo ordinavio de Frati, ne fù giamai guardato il cadanero, se no l'Anno 1636.li 30. Novembre per occasione, the mori prialtro Frate, P. Gioseffo d'Insprugg Sacerdote: si erond, the Frd Tomaso era sutto risoluto, fuor dell' offa. Era all'hora Guardiano d'Insprugg il prefato P. Serafino, che auanti 6.anni era Proninciale; questo comando, che l'ossa di F.Tomaso fossero lauate, e poste in luogo separato: Mentre si lauana il cranio, s'accorgono, che tutto il cernello bello, fresco, bianco si trouana dentro senza minimo indicio di qualche corrottione; fù leuato fuora, e posto in vna scudella, & con il rimanente, del cadauero ripofto nella commune sepoltura, done flette per 40, anne continui, & plimamente per indiscreta dinotione, d negligenza di quelli, che sepellinno altri Frati morti, il ceruello sù diviso, e perso: A tempo, che io medesimo mi ritronauo presente in Inspruge, & hebbi la medesima scudella con il ceruello nelle mani; benche all'hora già hauena mutato il color bianco in bruno, & ofcuro. Dunque fa bisogno dire: Mirabilia Deus in Sanctis suis, Deus Israel, ipse dabit virtutem, & fortitudinem. (a) Iddio è quello, che fà delle maraniglie nelli suoi Santi; Iddio ¿ quello, che dà virtù, e forza; Iddio è quello, che di Pastori fà Dottori, di semplici Contadini, Huomini Celesti, e mezo dinini; qui linguas infantium facit effe disertas. (b) A quelli, che appena possono balbutire, gli da la più alta, e segreta sapienza, e li sà eloquentissimi Dicitori, e Predicatori del suo Spirito: Il quale, si come punisce quel membro, che lui offende, cost ancora premia più volte quello, con il quale si fà del bene.

Il Ceruello di F. Tomaso sù sempre occupatissimo nel servigio di Dio, lodandolo, meditandolo, e contemplandolo, ritrouando di giorno in giorno
nuovi mezzi, e nuove inventioni d'amore, per ridurre ogn'uno al suo riposo,
e centro, ch'è Iddio, componendo, e scrivendo à questo sine li presenti scritti: Adunque sù il dovere, che un così ben impiegato ceruello susse dal
Divino Rimuneratore ancora in questo Mondo ricompensato, e premiato,
servandolo tanto tempo tutto intiero, bianco, & incorrotto; benche naturalmente nelli cadaveri il ceruello sia il primo, che si corrompe: volendo
Iddio

(a)P(a1.67.4.36.(b)Sap.10.v.21.

sadio con questo autenticare li frutti d'un si degno ceruello, che sono le presenti compositioni tutte, che altro non spirano, che Fuoco d'Amore; poiche l'Autore nella scuola d'amore hanendo pigliato il grado di Dottore, sapeua benissimo quell' alti principii di quello, che sù dettorato nel terzo Cielo: Si linguis hominum loquar, & Angelorum, si habuero Prophetiam, & nouerim Mysteria omnia, & omnem scientiam, & si distribuero in cibos pauperum omnes facultates, meas, & si tradidero corpus meum, ita ut ardeam; Charitatem autem non habuero, sacus ium velut æs sonans, aut Cymbalum tinniens, nihil sum, nihil mihi prodest. (a) Tutto niente, tutto si trona vano quello, che non è amore, è per amor di Dio: Vanitas vanitatum, & omnia vanitas prætèr amare Deum, & illi soli servire. Dice il Kempense. (b)

Alla fine deni auertire, benegno Lettore, che li presenti scritti tardi vanno in stampa cioè 50. anni dopò la morte dell'Autore, bauendo quelli seruito à dinersi sin adesso con la semplice scrittura: Credo perd esser fatto per dinino volere, che auanti 10. anni, mentre che in Insprugg leggeuo la S.Teologia, più volte per dinotione in mano haneno questi libri (con altri documenti dell'Archiun della Pronincia , toccanti la pia vita. e morte di questo diuoto Serno di Dio ) e cominciai à far pensiero, che susscro degni del publico: li presentai dipoi, cioè auanti 8. anni al M.R.P. Generale P. Stefano da Cefena , che visitana la Pronincia , il quale dimandò, se li voleuo dare in stampa: Ma impedito all'bora dal proprio studio, non simai bene di sottopormi alla fatica: fin che l'Anno 1678. bauendo d'andar à Roma, dopò d'hauer in Roueredo nella Chiesa Parrocchiale di San Marco veduta la S.Croce, con l'originali scritti del Serce. nissimo Electore, & Electrice di Bauiera, che à F. Tomaso per dinotione la donorno, e con licenza de'Superiori lui presentò à detta sua cara Cit-Ed, dopò che diedero il consenso di fabricare quel Connento di Monache, per il quale grandemente s'era affaticato: è sentite più altre cose, che con detto F.Tomaso occorsero in Roueredo, done d quel tempo assai stimato per fama di fantità si ritrouana (si come circa questo particolare ritengo vna diffusa relatione scritta con proprio pugno dal M.R.P. Andrea d'Arco, che fu Confessore del Connento di S.Carlo, Padre di gra ftima appresso gli RR.PP.Riformati Strict.Obseru.) acquistai vn nuono sprone, & arriuato in Roma dopo baner proposto il negotio alla R. Definitione Generale, riportai Ordine, e licenza di censurare diligentemente con altri Padri entti questi scritti; e censurati, che fussero à gloria di Dio, & ville del profimo stampati, e dati in publico. Cost prego amico Lettore à volerli

(a) 1.Cor.13.v.1.(b)Luc.1.c.1.

A chi legge

mirare, e leggere con quell'affetto, e dritto occhio di diuotione, con il quale l'Autore li scrisse, che tutto d'amore, e santo zelo ardeua: non volendoli misurare con puntualità di termini filosofici, e Teologici: (non hauendo essi scritti altro fonte, è principio, che l'amore) ne anco leggendoli per curiosità, è per sapere, ma per sare, e per ben operareche questo è ciò, che desidera l'Autore da ogn'uno, che vorrà leggere queste sue compositioni.

Parlando del numero de Libri, d compositioni di F. Tomaso, be trona-

to li fequenti nell' Archinio della Pronincia.

Il primo: Selua di contemplatione sopra la Vita, Passione, e Mortedi Nostro Signore, &c. dedicato dall' Autore alla Serenissima Arciduchessa Claudia, &c. & è parso mettere questo Volume d'Capo, seruendo

all'Incipienti.

Il secondo: Scala di perfettione, seruendo alli Prosicienti: il quale libro si dall'Autore dedicato al Serenissimo Arciduca LEOPOLDO, come ne sà mentione nel prefato Libro: Selua di Contemplatione; ma quell'essemplare corretto, ed offerto al Prencipe, non s'è possuto trouare; però mi sono seruito del primo essemplare, tronato nell'Archinio, il quale non è intero, e manca il primo Trattato della vita esterna.

Il terzo Volume, sono altri separati dinersi Trattati del vero, retto, puvo, filiale, e Dinino Amore, & Vnione con Dio, per li Persetti. Con alcune

lettere di questo Serno di Dio d dinersi scritte.

Il quarto chiamato:Concetti Morali contra gli Heretici.

L'Eccellentissimo Medico Guarinonio nell'accennato libro scritto della Vita di F. Tomaso, parte 2. Arcano 3. dice, ch'habbia ancora scritto vn Trattate Contra nocurnos spectrorum timores. Ma no se n'è possute trouare alcun Esseplare. E nel medemo luogo attesta il prefato Guarinonio che per comando de' Superiori F. Tomaso habbia scritto; le cui parole sono queste: Tanto in Deum exarsit amore, vt hoc vnico obiecto menti observante pressus, nihil aliud, quam hoc vnicum operari posset, nimirum continua meditatione pertrahi in Extases divinas: & víque adeò extrà eas, de miris amoris Dei virtutibus, & effectibus disserere, loqui, scribere, adeoquè neruosè, & solidè, ve miraretur summi Theologi, quòd à Viro illiterato ea scribi, & sciri possent. Ob quod etiam scriptioni insistere suis à Superioribus iussus erat. Scripsit autem Tracatum de Diuino Amore: Alium contrà Hereticos: Alium contrà nocurnos spectrorum timores (quos videlicet illenimis, quam sæpè, ve dicetur expertus erat ) aliosque plures . Cost parla Guarinonio, e scriue con proprio pugno. Si che potremo con ragione dire con l'Ecclesiastico. (a) Si enim Dominus magnus voluerit Spiri-

(a) Cap.39.4.8. C 2 tu

A chi legge
en întelligentiæ replebit illum, & ipse tanquam imbres mistet eloquia sapientie sue, & in Oratione consitebitur Domino.

Sapra vltimamente il Lettore, che Fra Tomaso in quest' Opera nona babbia posto Titoli delli Capitoli, eccetto che nel Trattato contra gli Heretici, nel quale sui stesso gli hà inserti: però è parso bene inserirli ancora nell'altri Trattati, per veile di quello, che legge; il qual negotio essendo fatto in fretta, il Lettore compatira, se non suno associatio, de totalmente sempre conformi alle materie.



CEN:

# CENSVRAE

#### TT.ORDINIS.

Evs noster pientissimus, qui ve Ignis consumens est, ignem? ideò seipso terris inuexit, vt eo cunctas fidelium animas salubriter accenderet: eas potissimum, quæ eius animi humilitatem edoca, ipsam corde, ipsam verbo, ipsam denique moribus exprimunt; quibusque ideired suam ipse merito gratiam impertitur, & eius ad ipsas familiaris est sermocinatio: Fratri Thomæ à Bergomo. humili nostri Ordinis Laico, se totum intime præbuit, ipsumque sibi amoris vinculo mirifice copulanit, ve cius hi bini de Amore Dei. & Vnione fidelis animæ cū iplo, Tractatus edocent, rudi sanè, sed ignito divinitùs calamo exarati; mole vtique exigni, sed Divini Amoris nectare planè turgidi; quos ego Adm. Reu. P. Bernardi à Portu Mauritio, Religionis nostræ Pratrum Minorum S. Francisci Capucinorum Ministri Generalis iuslu, ingenti animi mei oblestamento pariter, ac profectu, sedulò perlegi; atque in eis cuncta Orthodoxæ Fidei consona, nihil dissonum, cuncta bonis moribus proficua, nihil penitus aduersum reperitideoque prælo dignissimos censeo, vipotè Supero Numini honorificos, bonis omnibus profuturos. Et in fidem, &c. Dat. Vincentiæ. 25 Septembris, Anno 1678.

> Fr. Antonius à Tridento, Concionat.Guard.& Diffin. Capucac Solim Theol. Lector indig.

Nota pra fatum Batrem ob loci distantiam, & delu mortis interuentum, solos duos primos Trastatus Partis Tertia remidere potuisse, eni alius d'M.R.P.Gonerali subrogatus est.

EGo infrascriptus ex Commissione M. R. P. Bernardi à Portu Mauritio, totius Ordinis Capucinorum Generalis, vidi, & renidi Librum, cuius Titulus (Fuoco d' Amore mandato da Christo in Terra, & e.) compositumà Fratre Thoma Bergomate, quondam. Laico nostri Ordinis: in quo nec Fidei Orthodoxæ, nec bonis moribus reperi quidquam contrarium, sed potius Diuinæ Charitatis ardentiores fauillas, ex mentali allisione, ac pia Angularis petræ, eiusdemque quinque sacrorum foraminum consideratione excufas; quæ sicut Austorem plurimum accensum fusse demonstrant, ita

Digitized by Google

ita quoque, ve & alios Cœlestis hic Ignis accondere valeat, luces publica dignum censeo. Giinzburgi 23. Maij 1680.

F.Athanasius Diliganus Capuc. Concion. & S. Theol. olim Lector, Guard.p.t. Censor substitutus pro R.P. Antonio Tridentino iam defuncto.

EX Commissione A. R. P. Generalis (postimiò fasta) Nos infrapositi diligentèr percurrimus, ac relegimus præsentem Charitatis, seù Amoris Diuini FOCVM, à Venerabili Fratre Thoma.
Bergomate Laico Capucino, priùs opere Virtutum in seipso acconsum, dein pro Aliorum inslammatione Literis compositum, &
consignatum; quem R.P. Iunenalis Annaniensis Capucinorum Prouinciæ huius Tyrolensis Prouincialis, & olim S. Theologiæ Le&or,
Observationibus illustratum, in Lucem edit; in quo præclaro Opere non tantum minis sidei Orthodoxæ contrarium, nihis à moribus
Christianis, aut Decretis Summorum Pontiscum alienum reperimus, sed in eo euilibet Christiano, ac Viatori veram Viam ad Cælum, & persestam Diuini Amoris Vnionem sideliter demonstrati
animaduertimus, ac proindè Luce dignum iudicauimus. Actum.
Augustæ Vindelicorum, 15 Octob. 1681.

#### Ita Teftamur

F. Valerius Salurnensis Capucinus, & Concionator Ordinarius ad S. Crucem indig.

F. Ingenuinus Brixinensis Capuc. Concion. indig.

#### FACVLTAS A. R. P. GENERALIS.

Nos F. Bernardus à Portu Mauritio, FF. Minorum S. Francisci Capucinorum Minister Generalis, licèt immeritus, &c.

VM opus Titulum habens, Fuoco d'Amore, mandato da Christo in Terra, &c. à Venerabili F. Thoma à Bergomo, nostri Ordinis Laico, ex Veneta in Tyrolensem Provinciam translato, compositum, à Theologis Ordinis nostri ex mandato nostro relectum, & approbatum suerit, vt Typis mandari valeat; tenore præsentium facultatem concedimus; servatis alijs de iure servandis. In quorum sidem præsentes manu nostra subscriptas, maiori Officij nostri Sigillo muniri iussimus. Dat. Rothomagi, die 21 Iunij 1680.

(L.S.) F.Bernardus Minist. Gener. AP-

#### APPROBATIO.

T Trastatus, Fuoco d'Amore, indigitatus, à V. Fratre Thoma Bergomate, Ordinis S. Francisci Capucinorum quondam. Laico, compositus; nunc autem à Theologis reuisus, atque, quod nec Orthodoxæ Fidei, nec moribus aduersetur, sed dignus sit, qui in lucem prodeat; & Igne, quem proponit cœlesti, multorum Fidelium animos accendat, census, præso committatur; harum per tenoré conceditur Augustæ Vindelicorum, ex Officio Vicariatus, die vitima mensis Octobris, Anno 1681.

Pranciscus Ziegler Vicar. Gener.

#### PROTESTATIO.

N editione sequentium Compositionum ab Adm. Reu.P.Gene-A rali mihi commissarum, sicut omnind fidelem me fuisse profiteor; ita quoque ex diligentiori illarum Lectione (à Capite ad Calcem (æpiùs repetita) pronuncio, me in hoc Deuoto, & Candido, pietatis sequentis Authore, integrum Fidei Catholicæ Zelum (fine quo vera pietas nulla datur) ita reperifie; vt non semèl, at millies, pro qualibet illius veritate sanguinem sudisset: Hinc si vel Vnicus apex, Ecclesiæ Catholicæ minius arridens, ex illius calamo effluxisset, sieut iple primò conscribens, illum statim mutasset (prout sæpiùs hic obedientissimus Ecclessæ Pilius, omnia eiusdem pedibus ex integro subijcit) ita quoque mea eò respexit, respicit, ac semper respiciet intentio; qui proinde omnia in hoc Opere, vel ab Auctore composita, vel à me diuisa, in ordinem congesta, obserua. tionibus, citationibus, seù marginalibus, extra appositis, quandoque illustrata, eiusdem S. Romane Ecclesiæ pedibus, ac Censuræ plenissime subijcio: ne, cum iunctus Auctoris feruentiori Z lo, solius Dei gloriam, Sanctiffimæ Matris Ecclesiæ exaltationem, & animarum salutem, præsentis laboris industria, vnicè conquirere exopto: per apicem vnicum, vel lota, minus veritati conforme, oculos ciuldem Matris offendam: quam Ecclesiam Dei viui, Columnam, & Firmamentum veritatis, Spiritus Sanctus appellat.1.Tim.3.v.15.

Et quia Sanctissimus D. N. Vrbanus Papa VIII. die 13. Martij, 1625. & die 5. Iunij 1631. & 5. Iulij 1634. in S. Congreg. S. R. & Vniuer Inquist. decreuit, & inhibuit imprimi Libros hominum (qui sanctitate sama celebres è vita migratunt) continentes illorum.

Digitized by Google

gelta,

gesta, miracula, reuelationes, set quæcunque benesicia, tanquam eorum intercessionibus à Deo accepta, &c. sine Approb.Ord. &c. &c nè admittantur elogia Santi, vel Beati, absolute, & quæ cadant super Personam, &c. benè tamen ea, quæ cadunt super mores, & opinionem, cum protestatione à principio, quod ijs nulla adsit Auctoritas ab Ecclesia Romana. Cui decreto insistens, qua par est observantia, prositeor me haud alio sensu, quæ hic ex Archiuio Prouinciæ, alijsque monumentis, sideliter resero, ab vilo accipi velle, quam quo ea solent, quæ humana duntaxat Auctoritate, non autem Diuina Catholicæ Ecclesiæ, aut S. Sedis Apostolicæ nituntur.

#### Ad Candidum Lectorem.

Prodit, & in medys nascitur Ipse rogis.

THOMAS divini flammis consumptus amoris,

Purior in Scriptis emicat ecce suis.

Eia age, devota percurre Volumina mente;

HIC FOCVS indubiam sternit ad astra viam.

Hoc duce, per medios ibis tutissimus hostes;

Te premetoccursus cura, nec vlla mali.

Regula parua tibis verbo prascribitur vno:

Si cupis aternum VIVERE disce MORI.

Verum TV mundo quondam, Charissime THOMA

Mortue; cui Christus VIVERE, Morsque LVCRVM.

Nostris fac istunc splendescere cordibus IGNEM,

Spernere fac precibus cuntta caduca tuis.

Ita vouet F. N. M. C. S. I.

#### EMINENTISS. E REVERENDISS. SIGNORE.

Prancesco Maria Filamarino da Napoli Predicatore Cappuccino servo di V.Em.espone, come havendo S.M. Cesarea. Regnante satto stampare un Libro Spirituale intitolato: Fuoco d'Amore mandato da Christo in Terra, Composto da F.Tomaso da Bergamo Laico Cappuccino, quale sara per apportare gran giovamento all'Anime, che vogsiono attendere à Persettione; nella Stampa di cui seguita in Agosta, si sono osservate tutte le conditioni, che si ricercano nell'Impressioni de'libri; Per tanto supplica humilmente V. Em. à degnarsi d'ordinare, che si possa di nuono sampare, e l'haverà à gratia, ut Deus.

Ex mandato Eminentissimi Domini Cardinalis Caraccioli Archiepiscopi Neapol. P. Ioseph de Lucijs Soc. Iesu tale Opus reusdeat, & in scriptis referat.

S. Menattus Vic. Gen.

g, Michaelas vic. Oca.

10seph Imperialis Soc. Iesu Theol. Emin.

#### EMINENTISS. ET REVERENDISS. DOMINE.

Legi diligentia, qua potui Opus hoc à Venerabili F. Thoma de Bergomo Laico Capucino inscriptum, Fuoco d'Amore mandato da Christo in Terra, ab Eminentia Sua mihi commissum, nullamque in eo censuræ maculam, tàm aduersus sidei puritatem, quàmmorum honestatem animaduerti, quò circa dignum iudico, vt typis, quam primàm mandetur, eò vel maxime, quia orationis studium promouet, & hæreses prosternit, & vtilitatem nonmodicam iudico omnibus allaturum. Neapoli è Domo Probationis nostræ. Kalendis Martij 1683.

Humillimus, & addictissimus seruus Ioseph de Lucijs S.I.

In Congregatione habita sub die 9. Septembris 1683. coram Eminentissimo, & Reuerendissimo Domino Cardinali Caracciolo Archiepiscopo Neapolitano suit dictum, quod stante relatione supradicti Reuisoris, Imprimatur.

S. Menattus Vic. Gen.

Ioseph Imperialis Soc. Icsu Theol. Emin.

d EC-

#### ECCELLENTISSIMO SIGNORE.

Francesco Maria Filamarino da Napoli Predic. Cappucc. espone à V.E. come hauendo la Maestà Cesarea Regnante satto
stampare vn Libro Spirituale intitolato: Fuoco d'Amore, mandato da Christa in Terra, &c. Composto da F. Tomaso da Bergamo
Laico Cappuccino, che sara per apportare gran gionamento
all'Anime, che vogliono attendere à Persettione. Però supplica
humilmente V.E.a degnarsi d'ordinare, che si possa di nuono ristampare, e l'haurrà à gratia, vt Deus, &c.

Reuerendus D.Hieronymus Cappella videat, & referat,&c.

CARRILLO R. CALA' REG. SORIA REG. Spect. REG. FLORILLVS non interfuit.

Provisum per Suam Excellentiam, Neap, die 11. Ianuarij 1683.

Lombardus.

#### EXCELLENTISSIME DOMINE.

Hoc opus, cuius Titulus: Fuoco d'Amore, mandato da Christo in Terra, di Frà Tomaso da Bergamo Laico Cappuccino, præcepto Excellentie Vestræ perlegi, doctrinam sanam continet, non modò
persectionem amatoribus gratam, & vtilem sore considentes,
sed vindicantem à falsis, quæ ab æmulis veritati Catholice Fidei
imponuntur: Ideò prælo, ac publica luce dignissimum censeo,
saluo saniore E. V. purgatissimo Iudicio. Dat. Neap. die 14. Februarij 1683.

Excellentiæ Vestræ

Humillimus, ac seruus addistissimus D.Hieronymus Cappella.

Visa supradicta relatione, Imprimatur. Verum în publicatione seruetur Regia Pragmatica.

CARRILLO REG. CALA: REG. SORIA REG.

Prouisum per S.E. Neap. die 15. Februarij 1683. Lombardus.

Digitized by Google

#### AD BENEVOLVM LECTOREM.

Iterùm

Pro hac Secunda Impressione

#### F. ANGELVS DE NEAPOLI CONCIONATOR CAPVCINVS

In ardentissimè erga Christum Authoris accensi LAVDEM,

Eiusque præsentis Igniti Operis, velut Ignis ab Igne-Diuino procedentis, Lectorem que inflammantis PROECONIVM.

FRATER THOMAS DE BERGOMO LAICVS CAPVCINVS.

FOCVS AMORE ERGA CHRISTVM, VT PANDO:
CALEBIS.

を変数の e変数の I C O S I S T I C H O N。

Rouenit in lucem, prælo calcante secundò Quod simplex, bumilis texnit Author Opus. Vnde Rogus santus, Feruores, Ardor, & Aftus, Qualibus axardet flammiger iste Liber ? In Folijs quisnam potis est numerare Fauillas? In tot Versiculis, Igniculosque simul? Accentus cor succendunt; sunt Dicta Sagittæ: Regula quaque sui Flamma rogalis adest. Ne mirere, Legens: Ex Ignibus exijt Ignis: Nonne Focus poterit progenerare Focum? Sum candens ERGA CHRISTVM FOCVS, vfius AMORE; Sic nomem persum, VT PANDO: CALEBIS: habet. Perlege, ne spernas, meditando revoluito, Lettor. Noris, & An Calamus, vel Calor buius erat. Hoc fuit ardenter Magnus Leopoldus adustus: Cafaris hac Aquila Pennula grata fuit. Hunc Sua Maiestas dignatur habere sub alis, Simplicis bunc Thoma magnificando Tomum. Imò Typis iterum Moriens dat Philamarinus. Vi (velut ipse) Dei sis in Amore Focus.

PAR.

# PARTE I.

DELLE PRESENTI COMPOSITIONI;

Ouero

SELVA DI CONTEMPLATIONE Sopra la Vita, Passione, e Morte del nostro

GIESV CHRISTO

CON LA SVA ASCENSIONE, E DELLA SANTISSIMA MADRE VERGINE

## MARIA

Composta, e meditata da Frà Tomaso da Bergamo, Laico Cappuccino. Dedicata dall' Autore

A

MADAMA SERENISSIMA
ARCIDVCHESSA D'AVSTRIA
Meritissima Sposa del Potentissimo

Arciducad' Austria, e del Tirolo, &c.



# Alla Serenissima Madama ARCIDVCHESSA D' AVSTRIA, Meritissima Sposa del Potentissimo, e Serenissimo Amico di Dio LEOPOLDO d'Austria, e Tirolo, &c.

H Auendo io vilissimo, & indegnissimo seruo di Giesù Christo composto. la Vita, e Passione del nostro Redentore, e della sua Santissima. Madre: E perche dedicai vn'altro Volume intitolato: Scala di Perfetvione, al Serenissimo suo Sposo; mi è parso bene dedicar anco à Vostra Alsczza Serenissima quest'altro Volume, accid il Serenissimo suo Sposo, es Lei insieme habbiano ad attendere alla perfettione, pnione, & amore son esso Dio . E tanto più, ch'essendo l'Altezze Vostre Serenissime grandi in questo Mondo, possiate ance ingrandirui in Cielo, lodando, benedicendo, & amando quel Dio sommo Bene, che in questo Mondo l'ingraudi, e le fauori, dandogli tanti beni, acciò da questi beni vani, e transitorij baueste à trasserirui ne' beni eterni, e con la lettione di questo mio libro habbiano à godere questi beni momentanei per solleuarui con lo spirito all'eterni, & increati, meditando, contemplando, lagrimando, e gemendo la Vita. Passione, e Morte del nostro Redentore, cauando da questa. Vita di nostro Signore, vita per salire all'increata vita; e con spirito humile imitar quel Dio Autore della vita vera, & increata, amando, e seruendo ad on tal Dio pieno, e colmo di Pietà, Bontà, Amore, e Carità. Ecome Personaggi di tanto affare, habbiano mediante questo Polume, à leggerlo per pratticare, quanto in esso si contiene, per insiammare la nolontà, e muouer l'affetto per innamorarsi , e trasformarsi in questo nofiro viuente Dio, volendo protegere, & ingrandire la Vita, Passione, Morte del medemo nostro Redentore, e della sua dilettissima Madre Nostra Signora,e Padrona, acciò sia glorificato Dio, e l'istessa sua diletta Madre, à beneficio publico de'suoi Popoli; & acciò essendo li Prencipi Catto. lichissimi, Christianissimi, e Diuotissimi, habbiano li suoi Popoli da imitave i loro Prencipi. E le VV. A.A. Serenissime anco per interesse di stato de? uono introdurre li suoi Popoli nella vita spirituale; perche se i Popoli baneranno concetto, che i loro Prencipi siano timorati di Dio, anco essi seguiranno le restigie loro; e così li sudditi dall'essempi de' Prencipi caminaranno nell'osseruanza della Diuina legge, e li Prencipi, e Prencipesse saranno cagione con li loro santi essempi d'incaminar se stessi, e li suoi Popoli all'eterna patria, e per li buoni, e fanti essempi de' Prencipi, senza predicargli li predicaranno con le loro virtà, e fante perfettioni: accrescendo alle VV. A.A. Serenissime premio, e corona in Ciclo, in modo tale, che hauendogli Dio coronati di Scettri, e Corone vane, e transitorie in questo Mondo, gli darà nell'altro Scettri, e Corone duranti, & eterni . in quell'Eterna Retributione, à laude, e gloria di Dio, e del Serenissimo, e Screnissima; E con ogni sommissione genustesso gli offero, dedico, e consacro ( d Serenissima ) questa mia fatica, cauata, meditata, e contemplata nelle piaghe di Christo, gemendo, orando, contemplando, e lagrimando; accid jotto la jua protestione sia protetta, e difeja, à beneficio, e profitto dell'anime redente,e sia glorificato Dio eternamente. E non guardi (ò Serenissima Amica di Dio ) alla viltà mia, ma rimiri alla dignità, e grandezza della Vita, Passione, e Morte del nostro Signore, & alla vita della sua immacolatissima Madre nostra Signora Maria Vergine contenuta in questo mio Volume, leggendo con cuore di pietà, e di compassione, sì della Madre, come del Figlinolo . E sicome la Serenissima Casa d' Austria, essendo mantenuta da Dio per la sua Christianità, e fedeltà alla Cattolica Chiesa Romana, anco come veri Figliuoli di essa Santa Chiesa, acciò con. essempi, virtù, e santità possano incaminar se stessi, e li suoi Popoli alla. Celeste Patria, per la quale siamo creati da Dio. Nostro Signore le prosperi, e feliciti ne i beni celesti, & anco terrestri, per gloria di Dio, e difesa della santa Sede, e del glorioso Apostolo, e de Successori.

Di V. Altezza Serenissima

Humilissimo & indegno Seruo di Giesù Christo

F. Tomaso Cappuccino da Bergamo, della Serafica Religione de'Frati Cappuccini Conuerso, &c.

SEL-

#### SELVA DI CONTEMPLATIONE

Sopra la Vita di N.S.

# GIESV CHRISTO

E della sua Santissima Madre Nostra Signora

#### S. MARIA VERGINE.

Omposta da me pouero, & indegnissimo Seruo di GIESV CHRISTO, Fra Tomaso Cappuccino Bergamasco Conuerso, à gloria di DIO, e di MARIA, per vtilità, e. Consolatione de' Lettori, per infiammarsi, & innamorarsi dell' Amore del N.Iddio, con hauer la Memoria della Vita, e Mortedel Nostro Saluatore, e della B.Madre; composta, e cauata da me dal Libro delle pretiose piaghe del Crocissiso: essontando ogn'uno, che leggerà la presente Operetta, di leggerla con pietà, e semplicità, con la quale io Compositore la composi, essendomi seruito del solo Libro del Crocissiso: meditando questi Diuini Misterij con assetto, e diuotione interna, lasciando la speculatione dell' intelletto, il quale apporta Curiosità, & Aridità con poco frutto dell'Anime nostre.





#### CAPITOLO I.

Come Dio creò il Mondo,e della caduta degli Angioli, e dell'Huomo.

AVENDO Dio creato con quella sua Sapienza, e Potenza li Cieli, adornandoli di Sole,

e Luna; il Sole, per illuminar la terra di giorno, e la Luna, con le stelle per la notte; creò similmente numero quasi infinito di Angioli, acciòche facendo vaga, e pomposa corona in quella selice Patria al suo Dio, l'amasfero, & adorassero.

Creò similmente la terra con il Mare, elementi, & animali, creando in esso Mondo l'huomo, e la donna, dandoli vn Paradiso pieno di delicie, adornato de varie sorti di frutti, con li quali potesse l'huomo nodrirsi: Ne creò anco Dio vno, che prohibì all'huomo, che ne mangiasse, con il che voleua Dio esser conosciuto, & amato, e pose ambidue in Paradiso, chiamando l'huomo, Adamo, e la... donna, Eua; dicendo ad effi,che crescessero, e si moltiplicassero, e che riempissero la terra:commettendoli, che non mangiassero de'frutti di quell'albero, perche in quell' hora, che n'haueffero magiato, trasgrededo il suo comandamento, sariano morti.

L'Angelo vedendosi creato da Dio in tant'altezza di gloria, sublimato à tanta dignità, scordatosi, che Dio di niente l'haueua creato, inuaghito di se stesso, s'insuperbi contra Dio, no considerando, ch'era pura creatura creata dalla potente mano di Dio, cominciò à cercare di vguagliarsi à Dio.

Questo Prencipe degl'Angioù li, chiamato Lucifero, con quel-la moltitudine degl'altri Angioli, dichiarando la sua per-uersa volontà di voler metter il suo Seggio in Aquilone, per vguagliarsi à Dio, tanto potè la sua peruersa volontà, che indicibile numero si accostò alla sua opinione, & altri Angioli opponendosi à Lucifero con suoi seguaci fecero guerra; non già d'armi, mà di

A vo

volontà, e restarono vincitori, volendo vbedire à Dio, ricono-Icendolo per suo Creatore, adorandolo nella di lui gloria, e scacciorno Lucifero con suoi seguaci dá quella felice Patria.... condannandolo all'Inferno, oue restaranno eternamente priui

di quella beata Patria.

E perche furono di quell'Angioli, che non totalmente consentirno à Lucisero, non andorno tutti nell'abisso, mà ben. quelli, che furono assolutamente de l'istesso parere, e così parte restarono nella terra, parte nell'aria, secondo la peruersita della volontà loro, che hebbero; oue vedendosi prividi tanto bene, d'amici, ch'erano à Dio, diuennero così odiosi à Dio, e vedendosi confermati nemici di Dio, concepirono tant'odio verso il suo Creatore, che congregatisi, fecero conseglio con il Prencipe delle tenebre Lucifero, in che modo doueuano ven licarsi contra Dio, per hauerli scacciati d'vna tanta gloria, oue non sapendo esi, come sfogare vn tant'odio, vedendo, che non poteuano distruggere, nè Cielo,nè terra, perche se ben haucuano quella istessa potenza, che Dio gli haueua dato anche in Cielo, era perciò limitata dà Dio, che non poteuano adopraria, le non tanto, quanto gli era concesso dà Dio;perche se li Demonij potessero à fuo modo adoprare la potenza, che hanno, guai al Mondo; essendo quella tanta, e tale,che distruggerebbono il Mondo. tutte le cose. Oue questi maligni, vedendosi ristretti sotto la potente mano di Dio,riuolsero l'odio suo mortale in Adamo. vedendolo dà Dio creato contanta Macsta, & essendo appresso à Dio in tanta stima formandolo di proprie mani , soffiandogli Spirito di vita, creandolo à fua Imagine, e fimilitudine, e che in questa vita gl'haueua... dato vn Paradiso, tanto pieno di delicie, dandogli vna compagna, che fù Eua, con la quale le ne godesse vn così ameno Paradifo,e poi anco quella gloria, dalla qual'essi erano gia scacciati per la lor superbia, oue questi superbi Demonij, inuidiado l'huomo, & odiando Dio, determinorno d' impedir i disegni di Dio, con inimicargli l'huomo tanto da Dio amato e stimato, risolsero di rivolger l'odio verso il pouero Adamo, oue tutti li Spiriti infernali parendogli questo conseglio diabolico buono, fu determinato di sfogar l'odio contra questo nostro primo Padre, e Madre; onde l'antico ferpe, sapendo, che Dio gli haueua prohibito, che mangiasse di quel tal albero, e che Dio gli haueua dato questo per precetto, stimò il Demonio effer buonissimo mezzo di fargli trasgredir questo comandamento, perche sapendo il tentatore, che se Adamo rompeua questo precetto, saria diuenuto nemico di Dio, e come tale l'haueria castigato, perche essendo Lucifero superbo, Dio lo castigò con castigo così seuero, e così Adamo essendo disubidiente à Dio, l'haueria. parimente castigato, come sece alli superbi Angioli. E per metter in effetto la mala volontà loro, cominciò l'Angelo delle tenebre à tentar Eua, come lapiù fragile, volendosi poi il Diauolo seruir della donna, per tentar.anche Adamo.

E da questo possiamo cauare, che il Tentatore no andò prima dall'huomo, perche temeua, che Adamo, non così facilmente consentificalle sue parole; e perciò andò alla donna, tentandola, che mangiasse del pomo prohibito, persuadendola, che era buono, gustoso, e migliore di tutti gl'altri, e che Dio gli hauca prohibito quel frutto no per altro, mà solo, che non dimentassero vguali à lui.

E tanto potè questo Tentatore, che Eua mangiò il pomo, en non contento di questo il Diauolo, le persuale à portare anco
ad Adamo, e così andando ladonna, cominciò con belle ragioni à persuadere al pouero
Adamo, che nè mangiasse, e seppe tanto ben dire, issigata dal

Diauolo, che prendendo Adamo il pomo, lo mangiò, oue nell' istesso tempo cascò nella disgratia di Dio; & essendo caduto, fi conobbe ignudo, vergognandofi d'esser veduto, e conoscendos peccatore colpeuole, per hauer rotto il precetto di Dio,cominciandoli à rimorder la conscienza, vedendosi priuo della veste dell' innocenza, temendo il castigo di Dio, cominciò à fuggire, e nascondersi dalla faccia del Signore in verdeggiāti boschicelli, coprendosi le parti genitali con foglie di fico, ouero altra sorte di foglie.

O quanto grande fu questa. caduta;all'hora mostrando Dio di cercar Adamo, voleua,che egli si humiliasse, mà il pouero Adamo in cambio di chieder perdonanza à Dio cominciò à scularsi, dicendo, che la donna, datali in compagnia, l'haucua ingannato . E vedendo Dio,che Adamo era caduto in peccato, lo scacció con Eua dal Paradiso, come haucua fatto agl' Angioli scacciati per la loro superbia dal Cielo, e così restarono priui d'innocenza; onde bisogno, che Adamo lauorasse la... terra, maledicendola Dio, che non producesse, se non spine, triboli, douendo Adamo viuere de'suoi sudori; malediceua Dio anco la donna volendo, che partorisse con dolori, & affanni, chiudendo la porta del Cielo,

apren-

aprendolegli quella dell' Inferno. Oue vedendo il Diauolo, che li gran suoi disegni gli erano andati ad essetto, lui pieno di superbia non cessò mai, ne cessa rà sin tanto, che durerà il Mono do, di tentarci, per farci inimici à Dio, come fece con Adamo.

## CAPITOLO II.

La pietà di Dio in mandar il Redentore, e della fua fantissima Madre, Gioachino, & Anna, e dell'Immacolata Concettione di Maria.

HAuendo il pouero Adamo commesso il peccato, e seacciato, che su dal Paradiso, viueua con stenti, e dolori; cominciò poi à crescere la sua po-Berità, e tanto crebbe, che riempirno la terra, edificando Città, e luoghi, offeruando la legge di Natura, & in essa furno granferni di Dio, come fu Giobbe. & altri.Di poi fu data la legge scritta da Dio à Mosè, nella. quale legge fù tanta fantità, ی perfettione, che dinennero amici famigliari di Dio, à tal guisa, che l'istesso Dio lo chiamana. il suo Popolo eletto, tanto era fuo fauorito.

In questa divina legge furno tanti Patriarchi, e Profeti, cioè Abramo, Isac, Giacob, Daniele, con gran numero d'altri, che surono sigure del vero Patriarca Dio. E se bene gl'osseruatori della divina legge morivano, no andavano però al Cielo, mà an-

dauano al Limbo, luogo di tenebre, oue non patiuano, nè male, nè haueuano bene,& iui stauano priui di vitione di Dio, fin che veniua questo Dio, e Messa promesso nella legge. E quelli, che morinano fenza hauer offernata la dinina legge, andanano all'Inferno, & altri, che moriuano contriti andauano al Purgatorio, e poi purgati andanano al Limbo, ou era grá moltitudine di sati Padri, tato della legge di natura, quanto della... scritta, oue stauano aspettado il Messa, promesso nella legge, efclamado al Cielo, dicendo: Rorate Cæli desuper, & Nubes pluans Iustum; aperiatur terra, & germinet Saluatorem . (a) Et in molti altri modi incitauano il Signore, acciò venisse à liberarli da... quell'oscuro carcere, schiani del Demonio.

Oue il misericordioso Dio ; sentendo li lamenti, & esclamaioni

(a) Isai.4. v. 3

sioni di quell'anime, ch'erano li fuoi cari amici, offernatori della fanta legge, mosso à pietà, determinò in quel facro, e divino Concistoro della fantissima Trinità, che la seconda persona di essa, che sù il sigliuolo di Dio, venisse dall'altezza de'Cieli inquesta bassa terra, à farsi huomo, per redimere il genere humano, per aprir la porta del Cielo, per consonder il Dianolo, per liberar li santi Padri.

E per far questa Redentione, haueua Dio ab eterno elettanella sua idea quella, che doueua esser Madre d'Iddio, sì come canta Santa Chiesa, San a Maria ab aterno elesta.

Stette questa fanciulla nella mente d' Iddio tante centinara d'anni, anzi migliara, comequella, che doueua esser Madre d'Iddio, fin tanto, che Dio determinò di far questa Redentione.

Ed essendo venuto il tempo, che Dio douesse farsi huomo, & incarnarsi per nostro amore, e darsi principio à questa Redentione, per adempir questo, che li Patriarchi haucuano sigurato, e li Proseti prosetizato, elesse Iddio à questo, vn huomo, & vna donna in Nazareth.

Questi gran serui d'Iddio, ofseruatori della diuina legge, huomo, e donna, secondo l'intentione d'Iddio, molto amati; e stimati da Dio, consumando la lor vita, in operevirtuose, e sante, elesse Dio per Padre, e Madre di quellafanciulla, che doueua esser sua-Madre, e questi doueuano esser Auo, ed Aua dell'Eterno Verbo, ch'erano Gioachino, & Anna-, li quali non hauendo figliuoli, pregauano Iddio, che gli desse Prole, e che dandogline, l'hauerebbono dedicata al Tempio di Dio.

Piacque alla Diuina Maesta essaudire questa oratione, e sa-cendo concepire questa santa. Matrona, quella, che doueua esser Regina degl' Angioli, e Madre d'Iddio, e trà tutte le dóne la più bella, e più sanorita da Dio, e più bella creatura di quate n'haueua creato Dio, nè sopra il Cielo, nè sotto il Cielo.

Hor'anima diuota, deui contemplare questa Sant'Anna, la, quale hauendo conceputo nel suo santo vetre quella fanciulla tanto da Dio pregiata, voglio piamente credere, che Dio riuelasse à Sant'Anna, come quel frutto, che hauena nel ventre, era vna fanciulla, con la quale Dio douena far gran cosa.

E su conceputa questa gran.
Donna senza peccato originale. E per esser questa così alta,
e da Dio con prieghi ottenuta
Fanciulla Maria mia Padsona,e
Signora, dico quattro parole,
della sua purissima Concettione, non toccando quell'autori-

tà dette da' Profeti, e meno da fanti Dottori, manifestado chiaramente la Concettione di questa nostra Maria, ma dirò alcune ragioni semplici, non cauate da'libri, nè da'Dottori, ma studiate nelle sacre piaghe diChristo.

E dirò, che Maria Verginefu la più pretiofa gioia di quante Iddio giàmai creasse, e per
crear questa gioia, che trà tutti
gl'adornamenti del Cielo, edella terra Dio adoprò il braccio de sua Potenza: Fecit Potentiam in Brachio suo. (a)

Creò Iddio innumerabile quatità di donzelle, tanto in tempo della legge di Natura, come della scritta, e dell'Euangelica, come fù, Rachele, Ester, Sara, &c. con aire nell'Euangelica., come fù Caterina, Agnele, Cecilia, Lucia, Chiara, & altre, quasi infinito numero, di sante Verginelle, che furno gran serue d'Iddio, mà esse, e tutti noi siamo nati in peccato originale, perche hauendo il nostro primo Padre Adamo tralgredito il precetto d'Iddio, cascò da quella prima Innocenza, nella quale fù da Iddio creato, oue essendo egli caduto restassimo ancora noi feriti,e macchiati di questo veleno; e nissuno si può gloriar d'effer libero da questo peccato originale, perche questa è l'heredità de' figliuoli di Adamo.

(a) Luc. 1. v. 5 1.

Mà per distruggere questo peccato, Iddio si fece huomo. pratticando con noi trenta trè anni in questa bassa terra , morendo fu'i duro legno della Santa Croce, aprendo il Cielo, il quale per il peccato era stato chiuso, liberandoci dalle mani de'Demonij, vincendo la morte. incatenando gl' Angioli delle tenebre, redimendo il Mondo con spargimeto del suo pretiolo langue, apportandoci la vi-. ta, che volendoci saluare,& esser amiei, e figliuoli d'Iddio, potessimo co aiuto dell'istesso Dio salire in quella celeste Patria.

E per dar principio à questa opera, haueua Iddio fatto concepire à questa santa Matrona Anna, la gran Madre d'Iddio, priuilegiandola sopra ogn'altra donna del Mondo, perche su concetta senza peccato originale.

Et era ben il douere, chequella Verginella, la quale doueua concepire il Rè delle Vergini, fusse senza alcuna macchia di peccato, e però Iddio la preseruò con la sua potente mano.

E che Dio la potesse liberare da questa caduta, non credo, che nessuno habbi ardimento di cotradire, che vn siglio potendo liberar la Madre da vn prosondo d'inordinate immonditie, colmo di setore, non la liberasse, e mentre se ne stasse la madre per cadere in tal brut-

tcz.

teres, il figlio la lasciasse cadere, per cauarla poi tutta imbrattata, per poi nettarla, non saria questo atto di vero figliuolo, nè fi potrebbe dire, che questo sigliuolo amasse la madre, lasciadola cascare in precipitio.

Adunque bisogna dire, che il Figliuolo d'Iddio, che doueua. esser vero Pigliuolo di Maria... Vergine, vedědo la fua Madre, che staua per cader nel precipitio del peccato, tanto da Dio odlato, e che potendola trattenere, non la trattenesse, e la lasciasse cascare, per voleria poi nettare. Questo non si può attribuire à questo Pigliuolo tanto innamorato di sua Madre Maria; e perciò bilogna dire, che la solleuò, e non lasciò imbrattarsi nell' immonditie del peccato originale; imperòche il Diauolo si haueria potuto glogiare appresso à Dio, dicendo, che la sua Madre fusse stata sua Ichiaua, e lerua, le ben per vn. folo momento fosse perseuerata in quella seruitù del peccato originale, cosa indegna d'vna tanto gran Regina; e che Iddio Creatore del Cielo, e della terra. Sole, e Luna, non hauesse potuto solleuar, e difendere sua-Madre da questo peccato, e però canta la santa Chiesa: Conceptio glorio∫a Virginis Maria, &c.

Vn'altra nè dirò; se si trouasse vn Rè, ò Prencipe, che hauesse vn vaso, ò bicchiere, che vi

fosse stato dentro qualche cosa immonda, e stomacola, per certo, che questo Rè non mangiaria, nè beueria di quel bicchiere, perchela sola memoria di quell'immonditia gli renderia... nausea, e vomito: così quel Rè del Cielo, che doueua stare per noue mesi in quel vaso del ventre di Maria, e beuere delle mámelle d'essa, gustando quel saporito vino del latte, che da... quelle víciua, non è da credere, che questo Dio volesse gustare latte contaminato, oue fosse stata tanta immonditia, e che volesse mangiare, e star in quel valo, che prima fosse imbrattato di quel veleno di peccato;no saria da credere, tal cosa d'Iddio, che altra puzza non odia, che il peccato,e che pur hauesse voluto, che sua Madre fosse stata serua del peccato, e però con raggione si deue dire : Conceptio Beata Maria Virginis, &c. Io nè dirò vn'altra, à gloria di Maria.

Se fosse vn Rè, che hauesse vn letto con lenzuoli, e che inesso fosse stato vn suo nemico pieno di piaghe leprose, e puzzolenti, e che questo Rè volesse collocarsi in esso letto, e lenzuoli, se ben fossero lauati, e purisicati, di certo, che non si può credere, che il Rè si collocasse in detto letto, perche la solamemoria gli renderia horrore, e sastidio. Adunque come non-

fi può

si può credere, che vn Rè di transitoria corona, ricco, 🗢 potente ad vn momento di tempo, e mortale, potendo hauer letti adornati, mondi, e belli, e mai adoprati, si volesse mettere à riposar in immonditie: così manco si può credere, che il Figliuolo d' Iddio hauendo eletto il ventre verginale, stando nel letto di sua humanità, inuolto nel leuzuolo di questa beatissima, e purissima Vergine, permettesse,ch'ella prima fusse stata macchiata di questo infame peccato, tanto à Dio odioso, es confeguentemente non si può credere, che Iddio lasciasse cadere questa sua cara Madre, per volerla poi sbellettare, e però si dice: Conceptio Beata Maria Virginis, &c.

Vn'altra ragione allegarò io, con dire, che se Iddio scacciò gli Angioli dal Cielo nelle tenebre per il peccato, hauerà poi Iddio nemico di questo peccato voluto habitare per noue mesi in vn ventre di peccato macchiato? questo non può stare, e però Conceptio Maria Virginis suit purissima.

E' certo, che vn figliuolo in certo modo fij obligato di far quel bene, che può per la Madre, adunque stando Maria per cadere in precipitio del peccato douemo dire, che Iddio la trattenne, non lasciandola cadere, anzi saria cosa leggiera, e

friuola, che Iddio l'hauesse la sciata cadere rompendosi il collo, cadendo in tanta puzza, per volerla poi cauar fuora, lauarla, e polirla, questo non si può dire, e però Dio con la sua potenza non la lasciò cadere, e eon raggione si può chiamare: Conceptio beata.

Hora intendi quest'altra.

Io diuoto della Concettione della Madonna, ti dirò yn'essem

pio à te diuoto d'essa.

E folito de' grandi Prencipi far fare alcuni vafi di gran prezzo d'oro finissimo, con vaghi, e belli smalti, e con gioie di gran valore, per riponer in esti, ò Reliquie di gran Santi, ò del legno della Santissima Croce. Questi Reliquiarij tengono in luogo puro , e lontano da poluere in... luogo rinchiulo, discosto da ... ogn' immonditia ; oue i ladri non possino metter le mani, doue il Prencipe solo di questo Reliquiario si gode, e guai à chi hauesse ardimento di toecarlo con mani immonde.

Così creò Iddio vn vaso, che su Maria, e questo vaso adornò di gioie, e perle, con tanto artificio, che fra tutte le cose create, su la più bella, e la più cara, la più pretiosa di quante ne creasse; del qualvaso molto si dilettaua, che p maggior diletto degl'occhi suoi, lo tiene alla destra del suo vnigenito Figliuolo: & haueua Iddio in questo

Valo d'ogni virtù, perfettione, e santità ripieno, posto l'increata Reliquia del suo Figliuolo ab æterno vguale al Padre, perche; Qualis Pater, talis Filius, talis Spiritus sanctus, che poi volesse Iddio permettere, che questo pretiolo valo fusse contaminato di fetore, e maculato da peccato lopra tutte le cole odiolo. & abomineuole à Sua Diuina. Maesta? e perciò cantarò: Conceptio Immaculata beate Mariz Virginis, &c.

Se il Rè Assuero disse alla Regina Ester, che la legge di non entrar nella Stanza Reale. non era fatta per lei, perche vorremo noi, ò gl' Auuersarij nostri dire, che Iddio volesse fottoponere al peccato, quella,

ch' era sua Madre? Bisogna dunque dire, e tenere, che Dio la facesse libera dà questa legge. E chi vorrà contemplare le grandezze, dignità, perfettione, gloria, gratia, & i fauori,che Iddio collocò in Maria, bisognaria dire, che non è

possibile, che quella Colomba. tanto pura, candida, e cara à Dio, pupilla degl'occhi suoi, che doueua esser essaltata sopra li Cieli, volesse Iddio permettere, che prima cadeffe in peccato Originale; e se questo haueste. potuto esfere, (cosa, che giamai non fù ) gi' Angioli, che furono sempre sedeli a Dio, combattendo con Lucifero, senza mai cómetter peccato, si sariano con. ragione lamentati verso Dio, che per Regina hauesse accettato, e fatto vna Dona imbrattata d'Original peccato.

O cara, & ineffabile Regina, pregate Iddio per me, che essendo io caduto in peccato Originale, almeno non cada in peccato mortale, tanto odioso à Sua Diuina Maesta, acciòche con. l'aiuto, & Intercessione vostra, possa con perfetto amore vnirmi con il vostro Figliuolo, ല finalmente per il misterio della vostra santa, e purissima Concettione, meritare d'esser'introdotto nella Patria de'Beati.

#### CAPITOLO III.

Della Natiuità di Maria, e Presenta-, tione nel Tempio.

E Ssendo questa Beata Fan- Maria Figliuola Madre d'Iddio.
Ciulla nel ventre di Santa O come quella S. Anna, che do-Anna, deui, ò Anima diuota., iueua esser Aua del Figliuolo di contemplare Anna Madre, e Dio, doueua godersi, e ralle-

Digitized by Google

grassi d'esser gravida, etanto di p ù, ch' essendo lei, & anco San Gioachino di tal'età, che humanamente erano privi di speranza d'hauer più sig ivoli, poiche ricorsero al vero risugio dimadando à Dio gratia di siglivoli; Il Signor l'essaudi, concedendoli questa così cara Donzella. S. Maria.

Contempla, ò anima, concuore humile quella Verginella, come staua rinchiusa dentro a quelle viscere, quella, che haueua ad essere Madre d'Iddio, e Regina degl'Angioli. Va in-Spirito, ò anima mia, & honora quella cara Fanciulla, qual'era enstodita nel ventre di sua Madre, dagl'Angioli, e dà Dio stefso, che ii godeua in vedere quella gioia del Cielo.

Era Anna vaso d'oro purissimo, nel quale haueua Iddio riposto vn tesoro tanto da lui amato, quanto la pupilla degli occhi suoi.

Questa S.Matrona, parmi vedere in Spirito, che sentendosi gravida, ringratiasse Iddio d'hauerle satto una gratia tale, oue se ne staua con gran desiderio, aspettando il tempo del parto, per veder quella creatura, che l'haueua dato: & al tempo del felice partorire quella luee sopra tutte le luci, sauano questi, Anna, e Gioachino in continue contemplationi, e rendimenti di gratie à Dio. O che ragio-

namenti doueuano passar trà esti l'sentiua Anna nel suo ventre quella beata creaturina, ò che godimento, & al'egrezza! quanto più sentiua, tanto più si rallegraua, perche voglio piamente credere, che Iddio le riuelasse, che quella grauidanza era vna Fanciulla tanto da lui amata, quanto la pupilla degli occhi suoi, e che voleua in lei operare cose ammirande.

E venendo il tempo di partorire quella santa Purità, parmi vedere, che venisse dal Cielo gran quantità d'Angioli, per veder quella celeste fanciulla. Vogito credere, ch'essendo Anna fauorità da Dio inhauer dato quella, che haueua da esser Madre sua, che le facesse fauori sopra ogn'altra donna, sì che, non sentisse dolori, ne quei stenti, che sogliono patire l'altre Donne; ma che quasi no accorgendosi, partorisse questo santo frutto.

Hora contempla, ò anima diuota, questa celeste Verginella da Anna partorita in vna pouera casa, che su quella di Loreto, la quale era l'istessa casa di Gioachino, & Anna.

Ochi hauesse sentito quella Fanciulla piangere, e vedutamuouersi, quando era inuolta in poueri panni. O come doueua esser bella, o come doueua Anna giubilare rimirandola, baciandola, stringendosi quella

al suo santo petto, dandole il latte: E parmi vedere l'vnigenico Figliuolo d'Iddio con grannumero d'Angioli, che la miranano godendosi in vedere vnacreatura, tanto cara à Dio.

Cresceua questa Fanciullina in età, virtù, e persettione; onde godeuansi Gioachino, & Anna vedendo vna Figliuola tanto

virtuola.

E chi hauesse veduto questa così cara fanciul'a, mentre saceua ortione à Dio, e chi l'hauesse sentita parlare, ò che parole doueua proferire, ogn'vno saria restato ammirato, e stupito in sentirla, ò che parole piene d'amor d'Iddio doueuano esser quelle!

O come doueua esser gratiofa, mortificata, prudente, e bella, che ogn'vno la doueua ammirar per marauiglia; e sepre doueua esser leuata in spirito, contem-

plando Iddio.

Era Fanciulla sì, quanto all'età, ma haueua prudenza dà Matrona sauia,e prudente.

Contemplala, ò anima, mentre, che Anna la conduceua à mano, e la portaua nelle bractia, mentre le daua il cibo, ò quante volte l'abbracciaua, ed essa pargoletta accarrezzaua. la Madre, le diceua paro le tutte di consolatione, e d'allegrezza; tanto, che Anna saceua gran. concetti di quello, ch'Iddio doueua sare di questa Fanciulla. Alcune volte doueua rispledere, scaturendo raggi da quella beata faccia. Questa doueua sempre hauer Angioli, che la custodiuano, e familiarmente conuersauano con lei; anzi l'issesso Dio, la doueua riguardare, godendosi in vedere la più bella creatura, che hauesse creato la mano sua.

O Beata, e felice Fanciulla, "poiche fosti da Dio tanto amata, & accarezzata. La miraua Iddio à guisa d'vn Artesice, che hauendo fatto vn bello, e ricco lauoro, doppo fatto, lo rimira, e contemp'a,e se ne marauiglia... fe n'inuaghisce, e sene gloria... Così Iddio haueua creato questa così cara gioia di Maria... tanto bella, e vaga negi'occhi d'Iddio vestita di Sole, e Luna, adornata di Stelle,e di tutte le virtù, tanto interne, quanto esterne: & hauendo Iddio adornato questo Tabernacolo di Maria, & arricchitolo di ricami, e gioie celesti la miraua, e si godeua in contemplarla, poiche in essa doueua il Rè Celeste Iddio Eterno rinchiudere tutte le sue ricchezze, e tesori, che su l'vnigenito suo Pigliuolo, Christo nostro Redentore.

E perche questo Vaso purissimo di Maria, nel quale doueua habitare questa Deità, la seconda Persona della Trinità, no doueua star trà l'immonditie del Mondo, & cser da ogn'yno

B 2

veduto, essendo d'anni trè, vosse Iddio, ch' ella sosse alleuata nel Tempio, oue stauano le Verginelle in Congregatione, alleuate nell'amore, e timore d'Iddio, & osseruanza della santa legge, sino, ch'erano in età di maritarle, come si vsa à punto in molte Città, ne' tempi nostri, e riuelò Iddio questo à S. Anna, che douesse dedicare Maria à Dio.

Mettendola dunque nella. Congregatione delle Vergini, fecondo la volontà d'Iddio, la. menorno Gioachino, & Anna al Tempio.

Hora vorrei, ò anima diuota, che in Spirito accompagnassi Maria; perch' essendo in Nazaret, bisognaua, ch'andassero al Tempio in Gierusalemme: contempla, come pigliando nellebraccia quella felice Fanciulla, escono suora di Nazaret, portando quel Reliquiario, nel quale doueua esser riposto il Figliuolo d'Iddio.

Non vedi hora, anima mia; come Anna hora la portauanelle braccia, hora, perche caminauano à piedi, s. Gioachino, vedendo stanca la moglie pigliaua la Fanciulla dalle suebraccia, & alcune volte l'vno, e l'altra sedeuano sopra la nuda
terra

Fanciulla allegra, e contenta al che le vedrete, e sentirete? Ma, seruigio del suo Signore.

ranno vere, e venerà il tempo, che le vedrete, e sentirete? Ma, mentre, che veniua il tempo, che venerà il tempo, serio del suo signore.

Vedi ò anima, quella cara-

Figliuola, che haueua da star'in Cielo alla destra del Figliuolo d'Iddio, come se ne và pouera, d'età tenera alla volta di Gierusalemme, la qual' era dà trè giornate discosta, & arriuò questa celeste Colomba, che doueua portar l'oliua della misericordia Christo nostro Redentore, nella Città di Gierusalemme.

Ma, anima diuota, fermiamoci, e contempliamo, mentre, che fecero questo viaggio, e mentre, che caminaua Maria per Gierusalemme. Io mi riuolgo à voi, ò beata Panciulla; e chi vi hauesse detto all'hora in quella tenera età, che saria venuto il tempo, che quel viaggio in.. Gierusalemme, l'haueressi à fare co tanto vostro dolore,& assanno, cercando il voftro figliuolo? Echi v'hauesse detto, che per quelle strade di Gierusalemme haueressi hauuto à patire estremi dolori? e chi v'hauesse detto, che nel Tempio, vn Sacerdote vi haueria detto parole, che v'haueriano passato il cuore? chi v'hauesse detto, in quella. tenera età, che in quella Città patiressi dolori tanti, e tali, che se Dio non v'hauesse sostentata, faressi morta, non vna, ma più voltefe chi vhauesse detto, ò cara Puttina, queste cose saranno vere, e venerà il tempo, mentre, che veniua il tempo, ò cara Fanciulla, di tante vostre

amarîtudînî, entrate nel Collegio delle Vergini, acciò vedendo l'Eterno Iddio la vostra purità, e crescendo voi in puritàse santità, non solo nell'anima, ma anco nel corpo, sino à quellaetà, che piacerà a Iddio di descendere dal Cielo interra, facendosi huomo nel vostro purissimo ventre.

Fù Maria al Tempio presentata; contempla, ò anima diuota . quella tenera Fanciulla, con quanta allegrezza, e prontezza d'animo v'andasse: si presentò alla scala, che conduceua al Tempio, la qual'era di molti gradi, ò scalini, per li quali si ascendeua per entrar nel Tempio, e da quello nel Collegio delle Vergini. Era questa tenera Fanciulla nelle braccia di sua Madre, ouero, che l'haueua à mano, oue la bella, e vaga Fanciulla, spiccandosi dalla Madre, da se stessa cominciò à falire quelli scalini co tanta maestà, e prontezza, che chi la mirana, stupina: & ammiraua ogn'vno in veder'vna Fanciulla di trè anni caminare,e salire con tanta velocità, che à pena Donna matura non haueria potuto fare quei passi con tanta leggierezza.

E si presentò alla porta, ou'entrauano quelle Vergini, ch'erano iui dedicate; & iui se ne staua sù la porta quell'Anna Prosetessa, per riceuere quella beata Făsiulla: e perche quella S. Prose-

tessa haueua hauuto riuelatione da Iddio, che quella Faciulla doueua essere vna gran Seruad'Iddio, vedendola questa Profetessa Anna, così bella, e gratiosa, e caminar co tanta prontezza, si stupiua, e sece gran concetto d'essa.

Ed andandola ad incontrare, la prese per la mano, e quellabeata Purità genussessa auanti Anna, mostrando humiltà essa Anna, prendendola nelle braccia. l'accarezzò molto.

Parmi, che da quella fantafaccia di Maria, scaturissero raggi splendenti negl'occhi de' circostanti.

Gioachino, & Anna hauendo presentata la figlia alla diuota Profetessa Anna, la quale sorse era Gouernatrice di quel sacro Collegio, e raccomandatala à Dio, & alla superiora, e doucadosi di la partire, riuolti alla cara sua siglia, pigliando licenza, e prendendo quella cara Fanciulla nelle braccia, l'accarezzorno, e se la strinsero al petto, e piangendo gli dissero: Stà in pace, ò nostra cara Figlia, noi veniremo à visitarti alcune volte.

E chi hauesse, ò Dio, sentito quelle paroline, che diceua Maria alli suoi genitori; pare à mevedere quella Beata Fanciulla genussessa con animo forte, no monstrando leggierezza, nè piato, dimandando la benedittione da loro, & essi di là partendosi

lasciorno quel Tesoro del Cielo nelle mani d'Anna.

Hora, ò anima diuota, contepla quella beata Purità, comeentrando in quel Collegio, su riceuuta da tutte quelle Verginelle. Era tanto maestosa, sauia, e prudente questa Fanciulla, che rendeua riuerenza à chi la miraua: diceua parole piene di misteri, caminaua, e viueua tanto morigerata, che daua marauiglia à chi la vedeua.

Benche le sue parole fossero poche, quado però apriua quella beata bocca, víciuano parole misteriose, che à guisa di saette penetrauano li cuori, à chi le sentiua. Era sempre beata in spirito, godeua Dio con modo indicibile, sempre haueua lapresenza d'Iddio nel suo cuore, era sempre vnita à Dio;possedeua tutte le virtù, era benegna... all'altre Fanciulle, che per coseglio ad essa se ne ricorreuano, e tutte à lei correuano per esser consolate,e cibate de' cibi celesti. Diceua parole infuocate di Dio, doue da picciole, da grandi, da superiore, e da inferiore fu riuerita.& amata.

Era stimata santa, tutte andauano per consegli da Maria,e da S. Anna su molto amata, e con essa si consegliaua nel gouerno, e era tanto veneranda questa Fanciulla, che andando tal sama per la Città, concorregano nobilissime Matrone per

vedere, e parlare à Maria; & ogn'vna, che con lei parlauarestaua stupita, & ammiratadella prudenza, e parole angeliche, che vsciuano da quella beata bocca.

Era poi molto inuidiata dalli Demonij, perche vedeuano vna Donna più celeste, che terrena, che minacciaua rouina contra d'essi, & era in lei tanto l'amore, che portaua à Dio, che tutta ardeua, e si consumaua, e tal fuoco, che ardeua nel petto di Maria, estingueua ogni malitia, e fraude di quell'antico Serpe.

O Beata Giouanetta, quanto cara fosti à Dio!staua questa nostra Signora con Anna, dormiua, e mangiaua con essa. O quanto godeuasi questa S. Anna della compagnia di questa... così cara Figliuola! O quanto er'amata, e stimata da quelle Verginelle! Io non dubito, che vedendo vna Pigliuola tanto perfetta, tanto santa, e tanto Essemplare la facessero Maestra di tutte quell'altre, doue l'ammaestraua non solo nel cucire, ma nelle virtù fante, e nel timor d'Iddio.

O beata Fanciulla, poichemeritasti hauer vna così cara, e persetta Maestra.

Ed essendo passati molt'anni, volendo nostro Signore cauar quel Tabernacolo di Mariasuori di quel santo luogo, per dar principio alla Redentione

Digitized by Google

humana, and ana Iddio preparado questa celeste Fanciulla, sebene su sempre preparatissima.

In questo tempo, che stette Maria nel Tempio, morirono li suoi Genitori; e vog'io piamente credere, ch'effendo infermi. faceffero infranza alla S. Profetessa, che auanti, che morissero, vedessero la loro sata Figliuola, che li consolasse insieme con-S. Anna, ouero con altra diuota Compagnia, li quali confortò à ben morire. Iui fu Maria allamorte, & alla sepoltura di quelli santi Vecchi: e voglio piamete credere, che in quel transito riuelasse Dio à questi gran santi, che la loro Figliuola sarebbe Madre d'Iddio, e ch'Iddio comandasse à questi Santi, che portassero la nuoua al Limbo, alli santi Padri, come il Messia doueua presto liberarli da quelle tenebre, e ch'essi erano li Genitori di quella, che doueua esfer la gran Madre d'Iddio, e che già era in età, & al tempo, che Iddio discendesse dal Cielo, pigliando carne humana nel suo purissimo ventre. Oue di questa nuoua quell'anime molto si rallegrorno, mostrando giubilo insolito, accarezzando Gioachino,& Anna.

E parmi sentire in spirito quelle beate Anime, che interrogauano della qualità di questa beata Fanciula, e che loro per ordine raccontassero il tut-

to; oue li Patriarchi fi godeuano in sentir così buona nuoua,
e che si desse principio alle figure da essi predette: godeuansi li
Profeti, in sentire, ch' era nataquella Fanciulla, ch'essi in tanti
luoghi haueuano profetato; godeua questa moltitudine in sentire, che già era in età quellacosì desiderata Figliuola, chedoueua partorire il Messa, il
quale doueua liberarli dalle tenebre 1.

Li Demonii vedendo e sentëdo l'applauso, che faceuano quell'Anime sante in quel luogo oscuro, e tenebroso, fi stupiuano grandemente, non hauendo mai più in tante migliara. d'anni sentito tal cosa : onde fecero conseglio dubitando, che li fossero tolti quelli Prigioni. R tanto più, sapendo, che quell'Iddio, che gl'haueua scacciati dal Cielo.haueua á farsi huomo nel ventre d'vna Vergine, e come-Messia, liberar quell'Anime, liberare l'humana generatione, e che doueua aprir le Porte del Cielo chiuse per il peccato di Adamo. Del che temendo, fecero auisati li spiriti maligni, quali erano nel Mondo, acció fusiero vigilanti, manifestandogli l'allegrezze, che faceuano le Anime nel Limbo, e che perciò douessero essere diligenti, in veder, se per sorte potessero sapere, se vero fosse, ch'Iddio si volesse far huomo, e che cercassero con ogni fraude, & inganno di ciò impedire, fi come primahaueuano fatto con Adamo, & Eua.

Hora riuolgendomi io à voi, Demonij, dirouui; forsi non sapeuate, che contra la Sapienza d'Iddio non valeranno le vostre fraudi,& ingāni?pen(auiuo forfi di hauer à far con Adamo, & Eua, con Cam, e simili altri? non sapete, ch'hauete à far con quell'Iddio, che volle, e puotè precipitarui nel Baratro Infernale? pensaujuo forsi d'hauer à trattar con la pouera Eua, facendole gustare il pomo da Dio vietato? Ma le vostre malitie non potrăno arrivare alla Sapienza d'Iddio, perche verrà vn'altra Eua à voi incognita, sopra la quale non hauerete autorità alcuna, perche non sarà macchiata di peccato Originale, e meno attuale: questa sarà vna Verginella della stirpe Regia di Dauid, e sarà di sante virtù tanto adornata, che trà tutte le Donne sarà la più fauorita, e più stimata da Dio,in questa prenderà Iddio carne humana, e questa conuersarà con l'altre Donne; e questa

à voi nefandi spiriti spezzarà u capo, & in essa non trouarà luo-go l'iniquità vostra, perche dà Dio sarà custodita, e suggellata con il suggello del gran Rè.

Questa sarà tanto santa, e perfetta. che molto l'odiarete, vedendola non potrete capire, che quella Verginella debbia effer Madre di Dio : si che à questo modo sarete ingannati, perche la vedrete pouerina, e d'humiltà coperta, di dispreggio del Mondo vestita: la vedrete patir fame,e sete, e voi, maligni spiriti, di superbia vestiti, non potrete capire tant'humilta, perche Iddio elesse questa Madre humilissima. & Iddio ancora discendè dal Cielo in terra humilisimo, e tutte le cose di Dio doueuano esser humili, e però voi, come superbi, non poteuiuo capire tant'humiltà, e così con la suastessa humiltà,e di sua Madre vi confonderà Dio, restando vittorioso, e trionfante.

> E così anco Maria reftarà con vittoria, spezzandoui il capo con li suoi-calcagni.



# e Presentatione nel Tempio. CAPITOLO IV.

## Come fù Sposatala Beatissima Vergine con Gioseffo, & annuntiata Madre di Dio dall'Angelo.

Ta all'età d'anni quattordeci, trà li quali n'era stata vndeci nel Collegio delle Vergini, e veded'Iddio, ch'era gionta all'eta terminata da Dio, nellaqual esso si facesse huomo per la salute del genere humano, seco-Iddio, che vn sant'Huomo, gran Seruo, & Amico di Dio pigliasse Maria per Sposa.

Io non dubito punto, che Dio riuelasse à S. Giosesso, che pigliasse Maria per Sposa; perche questo S. Giosesso, come quello, che haueua dedicata la sua purita à Dio, hebbe riuelatione, che anco Maria haueua fatto voto à Dio di Verginità. Si rallegrò di ciò Giuleffo molto, e vedendo la volontà d' Iddio, si può piamente credere, ch' andaffe al Tempio, e che domandasse Maria per Spola, e forse anche Iddio riuelasse ciò ad Anna Profetessa, che saria venuto vno, chiamato Gioseffo della. Stirpe di Dauid, e che domandaria Maria per Spola, e cheperò gli fosse data, e che quello era vn' huomo santo, e giusto,

oue comparendo S. Giolesso con la sua dimanda, su sposata Maria con Giolesso.

Hora fermati, Anima diuota, e contempla questi due Sposi. O chi hauesse veduto Maria conquanta humiltà parlasse, e che parole di vita dicesse quella beata bocca, dentro la quale doueua passare il Verbo Eterno. Sapeua bene Maria, che quello sponsalitio era prima fatto in Cielo; e ch' Iddio l'hauesse à Giosesso riuelato.

Era lo Sposo di Maria pouero di robba, ma ricco di fantità, lauoratore di legname, che di tal' arte sostentana sua vita. E come alcuni credono su quest'huomo fantificato da Dio nel ventre di sua Madre, e su tanto da Dio stimato, & amato, che disantità fu pari ad ogn'altro santo, con verità bisogna credere, che fusse di virtù sante adornato; perche quello, che doueua esfer Custodia della gran Madre di Dio, & Iddio stesso Incarnato. doueua effer sogetto à lui, bisognaua, che fosse santissimo sopra ogn'altr'huomo. E cosi queIn gran Patriarca su dà Dio vestito di tutte le virtù; di Purita d'anima, e di corpo, che altro huomo giamai non hebbetanta persettione, e però bisogna dire, che Iddio collocasse in questo Patriarca tutte quelle gratie, doni, virtù, e santita, che giamai facesse Iddio ad huomo mortale.

O Santo mio diuoto, finirò, perche à voi ritornarò narrando le dignita, e grandezze vo-fire.

Hora torniamo à Maria; laqual'essendo ricca di meriti, e carica di doni celesti, su spossata con vn santo huomo della stirpe di Dauid, e se Dauid su amico di Dio, pensa, che sito su amicissimo, e se Dauid su S. Profeta, questo su vn S. Patriarca, e Sposo di Maria: anzi trapassò Dauid, perche su Padre putatiuo di Christo, e lui stesso lo nodri, & alleuò con le sue fatiche.

Essendo Maria sposata conquesto S. Patriarca Giosesso, su menata in Nazaret, d'ondeprima era venuta, & hebbes Giosesso in dote la casa paterna di Maria, quella, oue era nata, e che hora è la Santa Casa di Loreto.

Torniamo hora, ò Anima.
diuota, al Tempio, contemplado, come douendosi Maria partire dal Tempio, quelle sante.
Verginelle alleuate con Maria
piangeuano, e si lamentauano

della partenza della sua carazicopagna, e Maestra: pensa come gli andauano intorno, dicedo, ò nostra Speranza, chi ne consolarà, e chi n'aiutarà! O pouerette noi; che più tosto non vi hauessimo mai conosciuta, che lasciarci così presto; ò cara nostra Maria, voi, che soste la nostra Aiutrice, ò Maria non ci abbandonate.

O come quelle ponere Orfanelle le faceuano corona; chi la basciaua, chi la stringeua, chi la pigliaua per le vesti, chi per lemani, & alcune, che l'amauano più teneramente, piangendo, e gridando con voci alte diceuano parole di tanta tenerezzache commoueuano vecchie, egiouani à lagrimare.

Vedendo Maria tanti lamenti, piangeua ancora per le sue compagne tanto addolorate, e mossa à pietà le consolaua con

parole di vita.

O fossi io stato presente à sentir Maria, vedi come dimanda, perdono à tutte, benche non ne hauesse bisogno, perche sù sempre Santa; vedi come tutte piagendo s' inginocchiauano ringratiandola della sua santa có-pagnia, & abbracciandola ad vna per vna, gli chiedeuano la sua santa benedittione.

All' incontro Maria gli promile di visitarle alcuna volta, e così partissi questa nonella. Sposa col suo caro Sposo Giodeffo accompagnata dà alcunedi quelle Matrone, che gouernauano il Tempio. Vedi i lamenti di quelle pouere Verginelle; vedi come gli guardano dietro, fino che la possino vedere. Rimira hora, anima diuota, come camina, vedi, e senti i colloqui diuini, che passano con questi due Sposi, mentre caminauano.

Contempla, ò anima, come gionta in Nazaret con il suo Sposo Giosesso, vanno stanchi alla sua pouera casa tapezzata di pouerta, preparata di cibi, e banchetti d'humilta, piena di conuitati, ma non gia tanto di huomini mortali, quanto d'Angioli, anzi d'Iddio stesso.

O Dio, fossi io stato presente à veder questi due Sposi mangiare, e che insieme hauessi visto gl'Angioli rimirar Maria, che si stupinano in vedere la loro Regina, e quella, che frà poco doueua esser Madre di Dio mato.

Senti, à Anima mia, come Gioseffo, consola Maria, & ella ascolta, e risponde al suo Sposo; senti, come trattano di cose celesti, e diuine: & essendo gionta la sera, douendo d'andarà riposo, essendosi S. Gioseffo in, quella pouera casa ritirato al suo solito in contemplatione, Iddio gli riuelò che douesse far, ò rinouar il voto di castità, che la sua Sposa ancora era di tal' animo, e non su mai dissicile à questo Santo, il far questa offerta à Dio della sua purita, perche tutto il tempo della vita sua l'haueua osseruata, e desideraua d'osseruata.

Ed hauedo hauuta tal riuelatione, e ch'anco Maria haueua tal pensiero, anzi era dedicata à Dio in quel tempo, che stette nel Tempio, facendo frequente oratione, accioche la Maestà Diuina la conservasse in purità, e non è da dubbitarsi punto, che Iddio non gli riuelasse, che doueua essere suo Sposo, vno delli più gra Santi del Mondo, e che ancora lui s'era votato à Dio perpetuamente.

Senti, Anima mia, come S. Giosesso và a ritronare la sua diletta Sposa, e conferisce con lei, come desidera d'osseruar Verginità. O Dio, che giubilo senti all'hora Maria, sentendo la volontà del suo Sposo; senti, come la Vergine risponde, manifestando all'incontro la volottà sua, come gia haueua satto voto à Dio: ò come si rallegrò Giosesso in sentir la sua vo orà.

Contempla, ò Anima, come vnitamente d'accordo genufiessi à Dio, fanno voto solenne d'osseruare Verginità perpetua. O quanto su grato à Dio questo voto! O come santamete stauano insieme questi due. Sposi! Maria gouernaua la ca-sa, lauoraua in cucire; e si deue

C 2 cre-

credere che guadagnasse bene, perch'essendo alleuata nel Tempio, doue insegnaua tal'opera, e dà credere, che iui si facessero li più belli lauori, che si facessero nella Città; doue lauorando Maria guadagnaua, & il guadagno lo daua à S. Giosesso, & esso Santo andaua à lauorare, con che si sossenta ua la Santa Vergine, & esso Giosesso.

Hebbe questo Giosesso vnadote da Maria, che giamai daqualsiuoglia Rè, ò Imperatore s'hauesse nelli loro Sponsalitij; hebbe la casa paterna, dico, quella S. Casa di Loreto, oue nacque Maria: Casa, anzi Palaggio tanto ricco di tesori, e tanto maessos, che non ha pari il Mondo.

Ceda pur il Tempio di Salomone, & il palaggio, ch'edificò alla sua moglie, alla figliuola. del Rè d'Egitto, à questa casa. di Maria. E se gl'Hebrei veni. nano da tutta la Giudea in Gietusalemme à veder il Tempio, & in esso adorauano Iddio; hora, e sempre, da tutte le parti del Modo vegono i fedeli Christiani alla santá Casa di Maria . & in essa adorano, e seruono à Giesù, e Maria, al Figliuolo, & alia Madre. Et è tanto ricca. questa beata Casa, che rende marauiglia, e stupore à chi la... mira; anzi che il folo vederla... da lontano, rende tant'ammiratione, e dinotione, che li Pellegrini restano quasi suora di sei stessi.

Et io ne sono testimonio che andando alla volta di questa. S.Casa, e vedendola da dieci miglia di lontano,m'inginocchiai, & hebbi tanta tenerezza, diuotione, e dolcezza al cuore, che se troppo hauesse durato, in. quell'eccesso sarei di dolcezza. mo: to, & arrivando in quella. S.Cala, mi pareua d'essere in. Paradiso . O selice dote di Gioseffo, ò beata heredità di Maria, poiche così gran tesoro desti in dote al vostro caro Sposo Giofesso. E perche in altro luogo parlarò di questa S. Casa, hora farò fine.

Vedeua Iddio dall' Altezza de'Cieli questa così cara figlia, ornata, e vestita d'ogni virtu santa, & inuaghito di tanta. bellezza, si godeua in rimirar quella, che doueua esser sua. madre: & essendo Maria circaه d'anni quattordeci, determinò l'Eterno Dio in quel Sacro Cocistoro della Santa Trinità di mandar l'Eterno Verbo, seconda persona della Santis. Trinità in questa bassa terra, ad incarnarsi nel purissimo, e Vergineo Ventre di Maria, per redimere il genere humano, ficome haueua promesso nella legge, oue essendo venuto quel felice tempo,mandò Iddio vno de`più cari amici, e fauoriti Angioli, cho appresso di se hauesse, per Paraotaia

ninfo. Questo su Gabriello, al quale comando Dio, che venisse nel Mondo, & andasse in Nazaret, e che annuntiasse à Maria la venuta del Figliuolo di Dio nel suo Vergineo Ventre, e le dicesse, ch'essa doueua esser Madre di Dio. Così andò l'Angelo Gabriele à far l'imbasciata alla santissima Vergine.

Mà auanti, che passiamo più oltra, lasciamo hora l'Angelo,e

torniamo à Maria .

Hora Maria piena, e colmadi scienza da Dio infusa, oltra, ch'era letteratissima nella divina legge, siudiava, e sapeva la Sacra Scrittura, & in particolare era molto divota nelle Profetie, e Figure, che trattavano della venuta del Messa, e particolarmente di quella, che dice, che vna Vergine partorirà il Messa Redentor del Mondo.

Voglio credere, che Dio riuelasse à Maria, che presto vederia quella Verginella: e sentendo Maria, ch' era venuto il
tempo, ardeua di voglia d'esser
lei Serua, & Ancella di quella.
Vergine, tanto fauorita da Dio
sopra ogn'altra donna, e d'esser
fatta Madre di Dio; oue giorno,
e notte, pregaua Iddio, che gli
facesse gratia di poter seruire
à quella Verginella, e poi anco
à quel caro Figliuolo di Dio,

Era Maria tanto humile, che non poteua cadergli in pensiero, ch' essa douels'esser Madre

di Dio,e se ben si vedeua tanto fauorita con visioni, e riuelationi diuine, ch'era Arca d'ogni virtù, e Santità; con tutto ciò per la sua profonda humiltà non voleua, se non seruire quella Verginella, che doueua esser Madre di Dio.

O che alte,e Diuine Contemplationi doueua far Maria, e su ella Diuotissima del Mistero dell'Incarnatione del Verbo: in questo Mistero si profondaua, contemplando la grand'humiltà,e Carità di Dio, douendosi far huomo, venendo dall'altezza de' Cieli in questa profonda valle piena di miserie.

O santa Purità, chi hauesse detto a voi, ò Maria, quando ardeui di voglia d'esser serua della Madre del Messa, che voi sareste stata quella Madre del viuente Iddio? che hauessi al-

l'hora detto.

E pur è vero, ò santa Verginella, che voi sete quella ab eterno eletta, & hora sete inatto d'esserui annuntiato d'esser Madre di Dio, e sentirete dall'Angelo Gabriele, che vi portarà questa sialta imbasciata, del quale tanto sosti diuota, che non solo sarete serua, ma sarete Madre, concependo, e partorenis Rè de' Cieli, e non sarete Serua d'una Vergine, ma serua, e Madre di Dio: e tutti li Fedeli, huomini, e donne saranno li vostri serui, e serue; anzi, che sarete

Regina degl' Angioli, adorata dal Cielo, e dalla terra, vestitadi Sole, adornata di Stelle, etutte le creature; à voi, Maria, seruiranno, voi sarete formidabile alli Demonij, spezzarete il

capo à Lucifero.

Staua Maria nella sua S. Cafa, lauoraua in cucire, staua in. altissime Contemplationi, si ritiraua sette volte il giorno à contemplare Iddio, hauendo imparato da Dauid: e se benelauoraua, contemplaua anco Dio altifimamente, sempre amaua, e lodaua Iddio in ogni tempo, e luogo: anzi, ch'era tato à Dio vnita, che per vn momento di tempo, non poteua... esser separata da Dio: tanta era la fame,e sete, che haueua delle Diuine lodi, che ardeua dell'amor di Dio; no si satiaua mai di trouar nuoue Inuentioni di seruir à Dio, & haueua talmente la presenza d'Iddio nel suo cuore, che languiua d'amore, mercè, ch'era ferita dal suo Innamorato Dio.

O Beate ferite, ò cuore impiagato di amore!

Voi ò santa Maria, sete quelladella Cantica: Vulnerassi cor meum Soror mea Sponsa. (a)

Voi sete quella, che circuiua la Città, le piazze, e le strade, cercando il vostro Sposo, & egli si lasciò trouare dalla sua amata Sposa. E così trouò Maria.;

mentre che staua eleuata in altissima Contemplatione. contemplando quell'alto misterio dell' Incarnatione del Verbo.

Staua questa gran Purità geinuslessa, gustaua, e godeua con indicibil modo il suo Iddio, presaga questa Verginella della presenza del suo Iddio, che doueua Incarnarsi nel suo purissimo vetre; e mentre che così staua, su circondata da splendor celeste, e se le rappresentò quell'Angelo glorioso Gabriele, intuonando quelle parole: Aue gratia plena, Dominus tecum. (a)

Vedendo, e sentendo Maria quelle parole dell'Angelo si spauentò alquanto, non per veder l'Angelo, perch'era solita veder visioni d'Angioli, ma temè le parole d'esso, il quale replicò: Ne timeas Maria, &c. e poderádo Maria rispose all'Angelo, che staua in atto venerando dinanzi à Maria, Quomodò fiet istud, quoniam virum non cognosco? e rispose l'Angelo. Spiritus santius super veniet in te,& virtus Altissimi obumbrabit tibi, &c. Replicado Maria quelle parole piene di humilta. Ecce Ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum.

O felice Verginella, poiche hauete vna così cara Sorella, chiamata, Humiltà; amaua Dio la Verginità di Maria, ma la Verginità non fu sufficiente à tirare Iddio dal Cielo, ma la...

(a) Luc.1.

(4) Cant.4. v.9.

profondissima humiltà di Maria alla Verginità vnita, trasse Iddio dal Cielo, & in quell'atto, che fini Maria di dire quelle parole di tanta humiltà, il Verbo Eterno entrò in quella santa Vergine.

Hora, ò Anima dinota, deui contemplare questo Diuino Misterio. Vedi, come Maria se nessaua diuota, e riuerente, e vedi, come essendo annuntiata Madre d'Iddio, non si insuperbisce, ma quanto più è inalzata, essaucon tanta maggior humiltà si humilia.

Contempla, ò Anima diuota, quell'atto, che fece Maria, quado entrò il Verbo Eterno nel Iuo sacrato vetre: voglio io credere, che quella beata Verginella eleuata in Spirito tutta infuocata, & ardente dell'amore del suo amato Christo, e tutta... transformata in Dio, si addormentasse in vn soaue sonno dormendo nelle braccia del suo amato Iddio, andando in Estasi fuora di se, perche in quell'atto, che Dio formò quel Diuino corpicciuolo, fu Maria affunta... in altissima contemplatione, cotemplando quell'alto Misterio dell'Incarnatione, e nel Rio purisimo vetre sentendo quell' Iddio, che si era fatto huomo per la sua sola bontà, e misericordia, fi stupiua,e si ammiraua; oue per maraviglia vedendosi anco fatsa Madre di Dio, mancandogli li sentimenti, si senti tutta liques fare di dolcezza, che s'immerso all'hora Maria in vn Mare di Delicie, tanto interne, quanto esterne.

Nuotaua Maria in vna indicibile allegrezza à guisa di pesce sommersonel mare. Ochi hauesse veduta Maria, quando si senti ripiena di Dio, è che liquefattione sentiua, ò che suenime ti d'amore! Cessino hormai d Maria. li defideri d'esfer Ancella di quella, che doueua esser Madre di Dio, poiche voi stessa sete quella, e tutte le Vergini della. Christianità saranno vostre Diuote, e Serue, e tutta la Christianità vi adorarà, e sarcte Auuocata di tutto il Christianesimo; Sarete Regina, & Imperatrice degl'Angioli, e degli huomini.

O quanto giubilo sentiua, mentre contemplaua d'hauer nel suo santo ventre, quel Dio Creatore del Cielo, e della terra; e che alle volte sentiua muouersi dentro quelle beate viscere,e quante volte Maria, mentre sentiua, e contemplaua questo Misterio, si riuolgeua al suo caro Puttino, habitante in quel sacro Tabernacolo del fuo ventre: e piangendo,e finghiozzando di allegrezza, e tenerezza, diceua; O Figliuolo di Dio, & anco mio, quanto grande è l'Humiltà vostra, in hauer eletta me pouerella,per vostra Madre!macauano, Iddio

Iddio dell'anima mia, le Verginelle nel Mondo, Regine, & Imperatrici, che vi haueriano nodrito, & alleuato in grandezze, e Maestà?& hauete eletta me,che non hò cosa alcuna, essendo io

pouerina, e pupilla.

O caro mio Figliuolo, se stimate, che l'Amore sia ricchezze, e grandezze, io di certo, vi amarò più di ogn'altra creatura, per vostro amore mi liquesarò, mi consumarò in nodrirui, in alleuarui, come obligatissima alla. Maestà vostra, d'vn tanto dono à me fatto, sopra ogn'altra Dona del Mondo, e per questo, io vi adoro, vi benedico, vi lodo.

In questi, & altri simili colloquij, Maria passaua il tempo della sua grauidanza: ma chi potrà mai esplicare l'amore, che portaua Maria à Dio, e gl'atti amorofi, che produceua, e li colloquij, che faceua? ardeua Maria di voglia di vedere il suo Figlio, & vn giorno gli pareuano anni : quante volte contaua اف settimane, li mesi, li giorni; ò co quanto giubilo aspettaua quel dì, che doueua partorire il suo

Iddio, & anche Figliuolo, erl. uolgendosi à se stessa, diceua rimirando quelle mani, che doueuano maneggiare, & infasciare l'vnigenito Figliuolo di Dio, dicendo; con queste mammelle popparai il tuo Dio, e con questi occhi vedrai quel Dio del Cielo, e della terra, e nelle tues braccia capirai quello, che gli Angioli non possono capire; questi, & altri discorsi faceua. Maria

O quante volte mettendosi le mani lopra quel beato ventre. accarezzaua il suo Puttino! O quante volte non essendo ancora nato, l'adoraua dicendo anco:che farai Maria, quando partorirai il Figliuolo di Dio, ف quando l'infasciarai, e lattarai? E mentre contemplaua questi Misterij, tutta si liquesaceua, cosiderando la gra Carità, ed Humiltà di Dio in farsi Huomo: che languiua quella beata Verginella.

E quante volte andaua in. Estasi transformandosi in Dio. fruendo, e gustando quasi vna...

caparra del Paradiso.

### CAPITOLO V.

Come visitò Elisabetta,e Gioseffo vedendola grauida la voleua abbandonare.

E Elisabetta sù le monta-

Ra la Cognata di Maria. gne di Giudea, vna Matrona. Vecchia, & il suo Marito, vn. huo≈

Luomo Santo, Zaccaria Sacerdote vecchio: Questi due pregauano Iddio, che li desse prole; iddio gli concesse vn Pigliuolo per particolar miracolo, non potendo per loro vecchiezza... hauer figliuoli, e così l'Angelo ziuelò à Maria, che questa Eli-Labetta era ancora essa grauida, e benche naturalmente era impossibile, haueria partorito vn. Pigliuolo,se ben era sterile,e che già erano passati alquanti meli della sua grauidanza, & essendo questa stretta Parente di Maria, haueua essa Regina del Cielo memoria di questa sua Parente, fi parti per atto d'humiltà da... Nazaret con il fanto Spolo Gioseffo alla volta d'Elisabetta per molte miglia, per monti, e colli, e con molta fatica.

Hora, Anima mia, accompagna Maria, e contemplala con il suo caro Figliuolo, & anche tuo Dio, il quale se ne stà in quel beato ventre di Maria.

Vedi Anima diuota la tua Signora, come camina per quei monti, vedi come alcune voltes fedeua in terra per stracchezza, patiua la Madre, patiua il Figliuolo, e piamente voglio io credere, che S. Giosesso hauesse portato da resiciare la sua cara Sposa, e tal volta con pane, es vino si resiciasse Maria, & il suo santo Sposo la consolasse. O che ragionamenti, ò che colloquij saccuano questi due santi Sposi

in questo viaggio.

Valli appresso, d Anima mia. odi quelle parole, che dicono piene di Spirito di Dio, e parmi vedere in Spirito, che mentre caminauano per quelli monti, gli vccelli dell' aria seguitauano Maria cantando, quasi conoscendo il loro Pattore, ringratiando Maria, che nel suo ventre hauesse accettato il loro Creatore, e che l'istesso facessero gl'animali della terra, seguitando Maria, lodando il suo Creatore in quel miglior modo, che poteuano: gl' alberi stess, inchinandofi con i loro vaghi ramicelli adorauano il suo Pattore:e gl' Angioli in gran moltitudine accompagnauano il suo Dio, la sua Regina.

O come godeua questa gran. Madre d'Iddio in veder, che les Creature senza ragione, e le piate conosceuano il suo Fattore, & in quel modo, che poteuano l'honorauano. Et auuicinandosi alla Terra, ouero casa di Zaccaria, è da credere, che Iddio riuelasse à lui questa venuta di Maria, e di Giosesso, oue vscedo questi Santi Vecchi di casa, andorno ad incontrargli.

Contempla, ò Anima, quándo di lontano Zaccaria, & Elisabetta li viddero, connobero Maria, e Gioseffo, e che giubilo sentissero all'hora questi Santi: parmi veder Maria à guisa di sapeggiante Sole, che comparen-

Digitized by Google

do scaccia l'oscurità. Haueua Maria nel suo purissimo ventre il Sole di gratia coperto sotto vna chiara nuuola; da questo santo ventre di Maria scaturiuano i raggi limpidissimi, e la nuuola era Maria.

E così Elisabetta si approsimò à Maria, ò che caro incontro! non fù giamai al mondo vn tal incontro, nè vn tal saluto. Scaturiuano raggi da questa-S. Fanciulla mentre teneua nascosto il Sole, & Elisabetta correndo abbracciò Maria, e Zaccaria abbracciò Gioleffo salutandosi insieme; e mentre stauano queste Sante Donne, il Bambino, ch'era nel ventre d'Elisabetta effultando si rallegrò, e genuflesso adorò il suo Iddio, conoscendo, ch'era nel ventre di Maria, vedendo Elisabetta questa marauiglia, ripiena di Spirito santo, profetando disse queste. beate parole: Benedicta tu inter mulieres, & benedictus fructus ventris tui, &c. (a) E chi vidde mai vn tal incontro? Veder Zaccaria, e Gioseffo, Elisabetta, e Maria, Giouani, & Iddio, Creatore, e Ceratura, Dio & Huomo.

O che colloquij doueuano fare questi Personaggi. Arriuado à casa di Zaccharia surono ben trattati.

Zaccaria era Sacerdote, e come tale, mi dò à credere, chefosse commodo di beni tempo-

rali, onde in quel tempo, che stette Maria in casa sua da trè mesi in circa, surono benissimo trattati. O che santo Parenta. do fù questo;e chi fosse stato in. questa santa casa à sentir li ragionamenti, & alte Contemplationi, che faceuano insieme: mi dò à credere, che Elisabetta. e Maria per meglio trattare insieme delle cose di Dio, stauano solitarie. O quante volte andauano in Estasi contemplando li Diuini Misterij; O quante volte Giouanni faceua nel ventre materno segno d'allegrezza. mentre haueua il suo Dio presente: O come il Figliuolo di Dio godeua in veder il suo Precursore, il quale santificò nel vetre disua Madre, e l'ammaestrà di quanto doueua fare. Oue essendo stata Maria trè mesi co Elisabetta, mi dò à credere, che Iddio riuelasse alla Beata Vergine, che ritornasse in Nazaret, perche si approsimana il tempo, che doueua nascere il Sole: mettendosi danque all'ordine per partirs, chi hauesse veduto gli lamenti, ò che baci cordiali passauano trà esse; ò fossi stato io presente à questa partéza; finalmente si parti Maria con Giofeffo.

Pensa anima mia diuota nel ritorno di Maria in Nazaret; quello, che raccontai nell'andata, gl'interuenne al ritorno.

Al-

(a) Luc. 3, 7,42.

in Nazaret, & andò alla sua pouera casa, stanca, & assista.

Essendo dunque passati alcuni mesi dopò l'Incarnatione del Verbo in Maria, questo S.Gioseffo, che custodiua Maria, e l'amaua tanto, che giamai nessuno Spolo tanto amò la sua Spoia, per diuin volere non penetrando ancora il diuino miltero accorgendosi, che la sua Spola. era grauida, fi stupiua, non sapēdo, che fare, e non haueua ardire di giudicare assolutamente, diceua frà se stesso: vero è che il ventre di Maria vadi crescendo; ma mi potrei anco ingannare: sò pur ch'é diuotaje cara à Dio, e non posso credere, che hauesse fatto vn torto tale. Questi, & altri pensieri andaua riuolgendo per la mente il pouero Gioseffore per liberarsi da così strami pensieri, pensaua di lasciare, & abbandonare Maria, & andarlene per il Mondo caminando. O quanto dolore, & af... fanno sentiua Giosesso.

Maria accorgendosi della tribolatione di Giosesso, ancoraella s'assigeua, è raccomandaua à Dio il suo caro Sposo, pregando, che lo liberasse da molesti pensieri. Il Celeste Signore esfaudendo li prieghi di Maria-, madò vn Angelo, il quale apparue in sogno a Giosesso, dicendogli, che no temesse della sua Spola Maria, perch'era gravida per

opera dello Spirito santo; e che era, e saria vero Pigliuolo d'Iddio, facendolo capace del Miste. rio dell'Incarnatione, leuadogli ogni timore. B destandosi San Giolesso tutto giubiloso, & allegro, vede do, che la sua Sposa era fatta Madre di Dio, e che lui doucua esser Padre Putatiuo. parmi veder in Spirito, che que-Ro fanto Spolo, correndo, come frenetico d'amore, andasse à ritrouar Maria, e che genuficsso adorasse Maria, & il Figliuolo di Dio, il qual'era in quel santo ventre. E poi dimandando perdono à Maria dicesse qua colpa, le ben non peccò, perche non acconfenti alli penfieri, che gli paffauano per la mente, ma per l'humi ta fua lo fece.

O quanto contento doueua sentire quella tenera Verginella sentendo, che Iddio haueua... riuelato quell'alto Misterio à Gioseffo, liberandolo da tanti dolori ; e parmi (entire quella... Verginella, che confolando il fuo amato Sposo diceua: Io mi accorgeuo, ò caro Sposo, de'vostri strani pensieri ; io vedeuo li vostri dolori, ma non vi diceuo altro, sapendo, che questa eraopera di Dio, lasciano la cura à lui, acciò vi liberasse da tanti pensieri, si come vedo, che ha fatto.

E diceua S.Gioseffo alla suasanta Sposa: O Maria, perchenon riuelasti anco à me questo D 2 sanfanto Misterio non mi lasciando in tanta amaritudine? Rispodeua Maria, ò amato Sposo, io di ciò lasciano la cura a Dio.

Oquanti conferimenti faceuano questi due Personaggi; raccontaua Maria à Giolesso l'apparitione dell'Angelo, quado gli apparue, quando, che cocepi il Verbo; che confo atione, che hebbe! O che colloquij faceuano frà di esti, ò come vnitamente rendeuano gratie à Dio, lodandolo, e benedicendolo, ò che giubilo sentiua il S.Patriarcha Giosesso.

## CAPITOLO VI. Del Nascimento di Nostro Signore.

TL tempo s'anicinana di dar 🗘 al mondo quel pretiofo teforo nascosto in quel tabernacolo verginale, finche quando víci un editto da Cesare Augusto ImperatoreRomano, che sotto tutto il suo Imperio ogn'uno andaffe à darsi in nota nella sua... Città.Onde bisogno, che Gioseffo andasse à Betelemme per darsi in nota, e poi voleua tornare in Nazaret, senza menar Maria, e tanto più, che vedeua ester ella vicino al parto: ma hauendo Iddio dato in custodia... Maria à Gioleffo, non comportaua, che per spatio di dieci, ò più giorni stasse priuo di non. veder Maria; e però conferendo con Maria li suoi pensieri, come bilognana andare in Betelemme per ubidir all'Editto di Cesare, c che voleua menarka con esso. seco, consenti Maria alla volontà del suo Sposo. O Dio, chi hauesse veduto Maria prepararsi per far un viaggio cosi lungo.

Haueua preparato Maria, come prudente Vergine poueri pannicelli, e fascie, per riuolgerui dentro il suo caro Puttino: sapeua ben Maria, ch'era vicino al parto, & anco sapeua, che li Profeti, profetando del Messia... haueuano detto, che doueua nascere in Betelemme; & hauendo Maria sentito da Gioseffo, che la voleua menar con lui in Betelemme, si rallegrò molto, vedédo, che andaua alla volta di verificar la Pofetia, e conferiua... Maria nel suo cuore tutte le cofe ammirande di Dio. O stupore, ò eccesso della gran carità di Dio.

Si parte Maria con Giolesso con quella poca prouisione, che poteua per la Nascita del Rè del Cielo: mi dò à credere, che san Giosesso vedendo Maria gravida del Figliuolo di Dio, gli pigliasse per il suo cavalcare un Asinello, ò che sosse so con lo pigliasse à nolo; ò forsi anco,

Digitized by Google

che ando à piedi, e che volendo Giolesso pigliar l'Asinello per Maria, ella gli dicesse, che si sentiua gagliarda, e che la sua granidanza non era come l'altre, che niente la granaua, anzi che la faceua più gagliarda, & agile; però sia com'esser si vovoglia, può esser l'vno, e l'altro.

Menò Giolesso un Bue per canar da quello il Tributo da pagar à Celare, cola, che mi pare Superflua, essendo quello, chefi pagaua, poca cosa, che per quello, non occorreua vender un Bue; e meno si legge, che Giolesso hauesse campi da lauorare, nè prati per far fieno; e se haueua un Bue, bisogna dire, che n'hauesse più d'uno, perche con un folo non poteua lauorar la terra, & era Giolesso pouero, ma se hauesse hauuto due, ò trè Boui, non poteua esser pouero, perche hauendo quelli, bisognaua, che hauesse anco campi. Per altro non era Gioleffo la uoratore di terra, ma fabro di legname.

E se mi dirai, che nel presepio, quando nacque Nostro Signore, vi era vn Bue, & un Asino, risponderò, che il presepio
era alla foresta in vn luogo, alli
pastori per ridursi al coperto di
notte, e quando pioueua;e però
può esser, che quel Bue sosse di
qualche pastore, & essendo di
notte l'hauesse fatto andar al
coperto: & ess riconoscendo il

loro Creatore, con il fiato lo ri-

Ma torniamo à Maria. ò anima dinota che camina alla volta di Betelemme, con il suo S. Spolo: e contempla quella santa Purità caminare, & alcune volte per stanchezza sedere:ascolta quelli ragionamenti, che fanno infieme. Ragionaua Maria. tanto altamente delle cose di Dio, che il santo Sposo tutto s'infiammaua dell'amor di Dio: e chi hauesse veduto S.Giosesso. e Maria con il suo caro Puttino nel suo sacrato ventre? O quanti disagi patiua. Maria, come tenera Verginella, ma tutto patiua per amor di Dio, e questo fece il suo dolor tanto maggiore, che patendo la Midre, patiua anco il Figliuolo.

O con quanta mortificatione caminaua! & haucua!a santa-Vergine un'aspetto venerando, e maestoso, che restauano attoniti quelli, che la mi auano; rendeua tanta diuotione à chi laguardaua, che mai cadeuanopensieri ad alcuno, se non santi, de honesti, e quando parlaua, diceua parole diuine.

Felici, & auenturati si possono chiamar quelli, che scordati de'proprij interessi darano principio ad una nuoua vita, trasformandosi nell'amato Sposo Giesù, cercado con sincerità di cuore quel Dio, che creò noi, e tutto l'uniuerso, e che viene in

Digitized by Google

que-

questa valle di lagrime dall' altezza de' Cieli, rinchiudendosi nel sacro ventre di Maria, sacendosi Huomo per nostro amore. È per esser questi santi giorni della Natiuità, vorrei, che giorno, e notte contemplassero questi alti, e diuini misterij. Vedete Sorelle la nostra Signora Maria, che v'inuita; mirate, anime, lavostra Imperatrice, quella, ch'è Madre di Dio, andiamo in spiriso entro nel presepio.

Era gionta questa santa Vergine in quel pouero luogo con S. Giosesso per il lungo viaggio stanca, & assista, cercando in. Betelemme alloggiamento; cercò da Nobili, da mercanti, & arsisti, da Contadini, e da nessuno trouò luogo d'alloggiare; furno costretti ritirarsi fuori della Città in una grotta, doue stauano g'animali al coperto, quando pioueua.

Va hora, ò anima diuota, escontempla Maria, e Giolesso Eutti assitti, e stanchi; risguarda, e contempla quel santo ventre con gl'occhi della mente tua; vedi il tuo tenero Giesti patire, che patendo la madre, patiua anco il Figliuolo; vedi quella tenera Verginella, che resiciandosi alquanto, il santo Sposo la compassionaua, la consolaua, e la santa Vergine consolaua il suo Giosesso. Parmi vedere, che volendo la santa Vergine alquanto riposare, lo Sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo Sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo Sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo Sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo Sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo Sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo Sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo Sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, lo sposono estata de la santa vergine alquanto riposare, la santa vergine alquanto riposare, la santa vergine estata de la santa de

fo cauandosi il suo mantello infieme con un poco di paglia, di sieno l'accomoda un letticello, facendouela sedere sopra; parmi udire in spirito, che dicesse il santo Sposo alla sua amata Sposa: O santa mia Signora, riposiate alquanto, sino che venirà il giorno, che Iddio ci prouederà, non temete, ò Madre di Dio. Ementre, che cosi parlaua, il pouero Sposo stanco, & addolorato si addormentò à canto dell'amata sua Sposa.

Hora contempla, ò anima ditota, Giesu, e Maria, che poco doueua tardare la fua Natività.

O Dio, ò Dio! in quella Città tanto fauorita dà Dio, conla sua presenza, e di sua madre, non trouar albergo? O quanti peccatori stauano nelli morbidi letti, in palaggi, in camere, appresso li delicati cibi, e la Regina degl'Angioli co l'istesso Dio, se ne stà in pouera stalla.

O stupore, ò marauigiia, ò eccesso della gran carità di Dioi non piangi tu; ò anima, non gel mi d'un caso tale?

Vedi, ò anima, la tua Regina, come se ne stà pouera in un vile presepio: patisce fame, sete, freddo, e patendo la madre, patiua così anco il suo caro Figliuolo.

Contempla, anima mia, e ve. di quella gran Regina, che in, cambio di dormire, se ne stà in altissima conteplatione di quell' inestabile misterio dell'Incarna-

tio.

sione del Verbo. Si stupius, & ammiraua della gran çarità, & humiltà di Dio. Sentiua ella entro al suo santo vetre il Figliuolo di Dio, che muouendofi quafi dicena alla santa Madre, che hormai lo partorisse.

O che giubilo, ò che allegrezza, sentiua la B. Vergine, quale haueua un' ardente desiderio di veder l' Vnigenito Pigliuolo di Die per accarezzarlo, & ado-

rarlo.

Essendo hormai venuta l'hora di douer partorire la luce del mondo, fi pose quella gran Signora genusiessa, solleuando se Ressa in altissima contemplatione di questa Natività del Figliuolo di Dio, andando in Estati fuori di se stessa, e cominciádo à comparire Angioli dal Cielo co' suoi splendori; staua la... gran Madre d' Iddio con gl'occhi leuati al Cielo, con il cuore infiammato di Dio, e ripieno di Dio, per dar al mondo con il suo anto vetre l'vnigenito Figliuolo di Dio; staua ripiena di gaudio, immerfa in vn mare di delicie fuora di se stessa; e mentre che cosi staua, partorì il suo caro Puttino, non in morbido letto, ma sù la nuda terra:

Contempla, ò anima divota, vedi Maria tutta in Estasi, vediin spirito il tuo Giesù sù la nuda terra, vedi come muone quelle manine, e piedi, come piange; e forse alcuna di quelle paglie, ouero fafti gli punse quelle tenere carni, che scaturiuano goccie di sangue da quella beata humanità.

Riuolgeua iteneri occhi questo santo Mammellino verso la sua diletta Madre,e con sguardi, e piati l'incitaua à prederlo nelle braccia: non vedi, non con-

templi, ò anima diuota?

Se ne staua il pouero GIESV' sù la nuda terra, e mentre cosi staua, vedi gl'Angioli del Cielo, ch'entrano in quel santo luogo à schiere, à schiere, adorano il lor'Iddio, ammirando la gran. carità, & humiltà del Figliuolo di Dio, & intuonando , Gloria. iz excelsis Deo, & il pianto del nato Fanciullino destò la gran. Regina dal soaue sonno; e vedendosi adornata, & adorata... dagl'Angioli, in mezzo di tanti canti, esplendori, benche di mezza notte, gli parcua esser trà tanti Soli.

Vidde poi appresso di se quel caro Mammellino Giesù, il quale haueua partorito in vna stalla, luogo pouero, oue non si vedeua altro, che sterco d'animali, e tele de'ragni, oue tiraua vento in tempo freddo; e slaua, ò anima mia, il tuo Dio nudo, piangendo,e tu non piangi? piangeua la gran Madre d'Iddio, vedédo appresso di se quella gloria... celeste.

Contempla, ò anima diuota... l'atto, che fece la B. Verrgine,

Vedendo quel caro Giesà portato nel suo ventre per noue mesi; vedi quelli sguardi, che daua, al suo Figliuolo, li sguardi, che daua il Figliuolo alla Madre, che feriuano il cuore di Maria; oue genusiessa à piedi del caro Figlio adorò, baciandogli quelli santi piedi; à chi non s'aprirà il cuore di tenerezza, e compassione?

Piangeua il caro Puttino, perche patiua freddo, & incommodo grande, & il suo letto era la terra; piangeua la diuota Madre in vedere il suo Figlio Iddio in tanta pouertà, & humiltà.La riuerenza, che haueua verso il fuo Figliuolo, non comportaua, che lo pigliasse nelle braccia; e Pamor materno la spingeua per inuolgerlo in poueri pannicelli; oue stando con questi alti, e profondi pensieri dall'amor materno vinta, gemendo, e lagrimando, prese quel tesoro del Cielo nelle sue care mani; e stauano presenti gl'Angioli adorando Pyno, el'altra. E chi hauesse. sentito quelli canti , e laudi;stupiuano in veder quel caro Puttino, ch'era anco il loro Iddio; Rupiuano in veder quella gran. Regina, che teneua nel suo grebo quello, ch'essi Angioli non. poteuano capire, e mentre que-Ra Giouanetta haveua il suo caro Putsino nelle braccia, lo Aringeua al petto, l'accarezzaua,e lo baciaua.

Siede questa santa Purità, no

in sedia regale, non in camera regia, ma in pouera stalla, sù la nuda terra, e quiui si accommoda nel suo seno il suo Dio, e Figliuolo, e non ci era suoco da scaldare li poueri pannicelli; ma la santa Vergine, come prudente, mettendoselo dentro al suo seno, lo riscaldò alquanto, e di là leuandoselo, v'inuosse detro quello, che non capiuano si Cieli.

Riposaua in questo mentre il Bambino, e risuegliandosi cominciò di nuouo à piangere. Sapeua la Vergine, che piangeua per same, & essa Madre, beche haueua partorito, non haueua però latte; onde leuando la mente al Cielo ricorse al Padre Eterno, dicendo: O Inessabile Iddio, hauendo la Maesta vostra mandato l'vnigenito vostro Figlio à prender carne humana nel mio pouero ventre, doue lo portai per noue mesi, & hora stà in vna mangiatoia d'animals.

Hora, ò Eterno Padre il vofiro Figliuolo piange per fame, hauendo fin'hora piato per freddo, & altre necessità, & io non, hò,che darli, non hauendo latte nelle mammelle per nodrirlo.

E mentre la Beata Vergine così oraua, sentì in vn subito riempirsi le mammelle di latte, oue tutta contenta ringratiando Iddio si accomodò sopra d'esfa il tenero Bambino, che per la fame piangeua.

O Ani-

O Anima diuota, contempla hora questo atto, che sece la B.V. cauando il seno, e mettendo alla bocca del Babino quelle mammelle; vedilo prender quel latte, che vien dal Cielo. O con che tenerezza quella Madré poppaua il Figlio; & egli mentre lattaua, accarezzaua con le manine la Madre, la quale con dolci parole, & atti incitaua il suo Puttino à prenderil latte. Godeuasi la B.V. in vedersi al petto il Figliuolo di Dio, e piangeua di tenerezza.

Contempla, come cadendo da quegl'occhi le beate lagrime, à guisa di perle, cadeuano sopra la faccia del Puttino, & anco sopra le proprie mammelle, sì che mentre il caro Puttino gustaua il dolce latte, in vn'istesso tempo gustaua anco le lagrime della Madre, & era tanto dolce, questo latte di Maria, che il suo dolcissimo Fig!iuolo lo volse, temperare con le lagrime; e chi vidde maital cosa, tal'eccesso di carità?

Su, venghino hora le Religiofe de' nostri tempi, le Vergini,
dedicate à Dio, che hanno fatto
voto solenne di pouertà. Contempino il loro pouero Christo
con la sua diletta Madre, mirino quella pouera stalla, quel
letto del loro Sposo, quella camera adornata di tele de'ragni,
quelle tapezzarie, quelle sedie,
quei poueri panni, e fascie: con

che popa se ne staua in tanta pouertà la Regina degl' Angioli; altra abbondanza, non era. in quel Palaggio se non estrema pouertà, e necessità; e quando , ò Vergini hauerete contéplato la pouertà di Giesù, e di Maria,ogn'yna di voi fi riuolga à se stessa, e con sentimento rimiri la propria cella piena di ricchezze, e tapezzarie, le casse piene, i letti morbidi, veste sopra veste, cibi delicati, pitcure, &c. e queste sono cose esterne, ma quello, che più importa. ogn'vna rimiri nell'interno, che io non passo più oltra .

Rimirate, ò Verginelle, la., pouerta del vostro amato Sposo; ese vi trouarete lontane da lui, tornate a lui, a questo vi chiama Giesù, vdite la voce sua.

Frà tanto torna, ò anima diuota, al pouero presepio, e genustessa adora il Figlio con la. Madre.

Contempla quella santa Purità, vedi, come da il latte al suo tenero Bambino, vedi quando lo muta, quando l'infascia; aiuta ancora tu, ò anima, quella pouera Verginella, e mentre sarà infasciato, dimandalo alla sua Madre, stringilo, abbraccialo, adoralo, bacialo, e dimandagli la pouertà, purità, humiltà, patienza, & altre virtù, per poter servir, e ben amare questo Figliuolino, ch'è tuo Dio, e poi ritornalo nelle braccia della Madre.

O quante volte il delicato Giesù sentiua il letto duro, che affligeua la sua tenera carne, e perciò piangeua; onde di nuo-uo ripigliandolo Maria nelle braccia, lo placaua.

Chi potra mai contemplar à pieno, questa Beata Natiuità? Non restar, ò Anima, di quanto potrai, acciò Nostro Signore resti almeno sodisfatto dellatua buona volontà, e se bene ti par poco, si contentarà: si come anco gi Angioli te ne fanno testimonianza, cantando: Gloria in Excelsis Deo, & in terra pax hominibus bona voluntatis. (a)

Erano in quelli contorni, molti Pastori pascedo le loro greggi; à questi andorno gli Angioli santi, inuitandoli, & annuntiadoli con gaudio grade il Nascimento del Saluatore del mondo, con dire, che andassero al presepio à vedere il Bambino nato; onde inuiandosi à quellavolta, viddero il Puttino tutto splendente, vdirno li canti degl'Angioli, & entrando adorarono il Saluatore; cosa che non su fatta da ricchi di Betelemme.

Io vi lascierò, ò anime, nel Presepio con li Pastori à contemplare la pouertà, & humiltà del Figlio di Dio vostro Sposo; imparate quegli innamoramenti, e colloquij; e chi sà, che cosi rinascerete ancor voi da vitij, e peccati, adornando l'anime vostre d'ogni vera, e santa virtù.

Ma lasciamo Maria col Figlio di Dio, e Gioseffo, nel Presepio, e parliamo qualche cosade' Magi, che vennero d'Oriente ad adorare il nuovo Re de' Giudei nato nella Città di Betelemme.

### CAPITOLO VII.

Dell'Adoratione de'Magi.

PRofetizzò Balaam Profeta, che farebbe nato il Messia, e Rè del Popolo Hebreo, ci il segno quando fosse nato, sarebbe stato questo, cioè; che saria apparsa in Oriente vna Stella straordinaria, e quando vederanno questa Stella, all'hora questo Rè de'Giudei, sarà nato. E ciò haueuano questi popoli per traditio(a) Luc. 2. 7. 14.

ne; onde frequentemente mirauano il Cielo, per veder, se compariua questa Stella, & anco teneuano guardie, acciò se fosse, comparsa, ne dessero auiso alla Prencipi.

Erano trè Rè in Oriente, chiamati Magi, perche erano sapieti, & haueuano studiato la Sacra. Scrittura, & erano anco Filosofi,

I, & intendenti di molte scienze; & haueuano setto, che questo Rè doueua esser grande, e potente. Desiderauano questi Magi veder questo gran Rè de'Giudei, per riconoscerso, & adorarlo, facendosi volontariamente. Tributarii di lui.

E mentre cosi viueuano, comparse questa bramata stella tutta risplendente, inuitandoli in. Giudea, à veder il Rè nato. Osseruauano questi Rè la legge di natura, e bisogna dire, che sossero molto zelanti d'essa, e molto timorofi di Dio, e che faceffero bene à tutti, e non facessero male ad alcuno, amando il proffimo; perche facendoli Iddio gratia d'effer i primi, che conoscessero il Messia, per adorarlo, offerirgli doni, e baciarlo, e veder quella beata, e felice Verginella, bisogna dire, che questi Rè fossero anco della stir. pe, e famiglia di Giob.Si sà, che li loro nomi furono Baldassare, Melchiore, eGasparo. Hor questi vedendo la stella, si misero in ordine, portando Doni, e Presenti; e per far presto il viaggio, presero Dromedarij, che sono velocissimi Corsieri, e partendosi da loro Regni s'inuiorno alla volta della Giudea, precedendoli (empre la stella, lampeggiando con chiari raggi, e mostrandoli ladritta via ; Si stupiuano li Rè in veder tal maraniglia, e rallegradosi molto doneuano lodare Iddio d'vn tanto fauore. Era quel sta vna sola stella, e pur si facena vedere da trè Rè lontani l'vn dall'altro, ne vno sapeua dell'altro, e pur'erano d'vn' istesso volere, e tutti andauano per honorar'Iddio.

Questi Rè, voglio io piamente credere, che non troppo lungi da Gierulumme, conferissero insieme,e si manifestassero l'vno all'altro, oue andaua, & à che fine, raccontando, come la stella l'haueua, sempre guidati.Conobbero, che tutti erano d' vovolere; onde rallegrandófi mol. to, rendendo gratie à Dio & insieme caminando, arriuorno alla grande, e famosa Città di Gierusalemme; hauendo sempre la stella, ouero Angelo, che si fosse. auanti d'essi; e cosi entrorno nella Città, e quì la stella disparue, lasciandoli in gran trauaglio, per vedersi priui di cosi gran lucerna, e pretiola compagnia; oue non sapendo, che fire, ne potedo seguire il viaggio, risolfero di far capo con il Rè Herode. e l'andarono à trouare, manifestandogli à che fine erano venuti d'Oriente, per adorare il nuouo Rè de' Giudei, e che la stella gli haueua lasciati all' entrar di Gierusalemme, e non sapendo, dou'era nato questo Rè, à lui erano ricorsi, acciò li fusse insegnato, perche erano venuti con tributi per adorarlo.

Oquanto doucua sentire all'

E 2 ho-

hora Herode, sentendo, ch'era nato il Rè de'Giudei, e questi Rè erano venuti senz' alcun timore ad adorario.

O in quanta amaritudine si ritrouaua questo Rè empio, e dissimulando meglio, che poteua,
li trattenne, con dire, che haueria congregato li Sacerdoti, e
Dottori di Legge, per saper da
loro, oue doueua nascere questo
Rè de'Giudei. Ed hauendo cogregato li Dottori, gli manifestò la venuta de' Magi con sommo dolore, dicendo il S. Vangelo, che si conturbò egli con
tutta la Città di Gierusalemme.

O cecità, ò ignoranza di Herode, e de'Dottori, e di tutto il Popolo, che in cambio di rallegrarsi al sentir, ch' era nato il Messia, e vero Rè, si contristano! Herode non era vero Rè de' Giudei, ma Rè forestiere, teneua il Regno tirannicamente; era huomo ambitioso, e crudele. O poueri Rabbini non haueuate, studiato le Profetie, non sapeuate, che doueua venire il Messia, & hora, ch'è venuto, vi turbate?

O infelici, e ciechi, lontani dal vero bene; Erate sogetti à Romani, tiranneggiati da Herode, non poteuate sperare, che se era nato il vero Rè, e Messia tanto desiderato da' Patriarchi, e Profeti, vi haueria liberato da tanta tirannia, e tanto più, che à pena nato questo Messa, vengona trè Rè sino dall'Oriente, à farseli tributarii, & adorarlo.

O Popolo ingrato, e sconoscete! il tuo Rè à pena è nato, e tu lo pigli in odio, e ti contristi, che

sia nato.

Ma torniamo alli Magi, che stanno aspettando risposta da Herode, il quale hauendo congregato li Satrapi, e Dotti della Legge, disse loro, che il Messa hauena da nascere in Betelemme, si come hauenano detto li Profeti,

. O Poueri Regi, pensate forsi, che Herode vadi co quella semplicità, ch'andate voi ? Domandar'ad Herode vn nuouo Rè nato nel suo Regno? non vi accorgete, che lo metterete in sospetto,e potrà esserui fatto qualche dispiacere? Ed al sicuro, l'hauerebbe fatto Herode, perche eratroppo zelojo del suo Regno, se no folle restato per il desiderio, ch'haueua di trouar il Messia per dargli morte.Ma voledo questo crudele seruirsi di voi per tro+ uar il Messia,per dargli morte co voi , dissimulando disse,che il Rè era nato in Betelemme, poco da Gierusalemme discostaje mettedoli in viaggio, disse che andassero, & attendessero con diligenza, e trouatolo, ritornassero à lui in Gierusalemme, che anch'egli voleua andar ad adorarlo, mostrando vna simulata. allegrezzaje così partendosi if MaMagi contenti, & allegri, mentre vícirno dalla Città, la Stella di nuouo tutta fiammeggiante apparendo, tornano à proseguire il viaggio, la cara guida conducendoli alla volta di Betelemme.

O quata allegrezza doueuan' hauer questi Magi! caminauano festosi, & allegri, doueuano ragionare delle grandezze di questo Rè; mà mentre caminano, torniamo noi vn poco ad Herode.O Sapienza inenarrabile d'Iddio, quanto iono grandi, & inuestigabili li giuditij vostri!no poteua questo empio Rè mandare Elploratori dietro alli Magi, acciò trouato il Messia gli portasiero la nuoua senza sidarfi de' Magi? O empio Rè non haueui Cortegiani fidati nella... tua Corte, per mandarli in B: telemme? Si tratta di leuarti il regno con adorare vn nuouo Rè, e tu dormi? e non fai prender partito? O pouero, & infelice, che pensi preualer con tuoi inganni alla Sapienza di Dio.

Non è questo vn Rè, come ti pensi, terrenc; questo Rè è Messia, & è Dio, quello, che creò i Cieli, e la terra; Messia figurato da Patriarchi, prosetato da' Proseti, Rè di Maessà, Liberatore d'Israele, Iddio, che ti priuera del tuo regno: Iddio venuto tanto pouero, che se tu lo vedessi in che pouertà è nato, di certo, non haueressi paura, che que-

sto tal Panciullo ti priuasse del regno.

Hor torniamo alli Magi, li quali essendo gionti appresso Betele nme, la stella si era fermata sopra il Santo Presepio, il quale era suora della Città, vicino ad vn vago colle, ou'era vn., coperto incauato, dou'era nato il Rè, che li Magi cercauano. Vedeuano la Stella, che quasi inuitandoli con li suoi chiari raggi, ad entrare, pareua, dicesse, che iui vederiano il nuouo Rè, che cercauano,

Pareua loro strano, vedere vna grotta,nella quale doucuan adorare va tanto gran Signore, perche li Magi forsi pensauano d'entrar nella Cictà con Maestà. e veder vn sontuosisimo Palaggio, ricco, addobbato, con serui, e schiaui; e vedendo poi vnagrotta, ò cauerna, si stupiuano di vn caso tale. Ma accostandofi, e vedendo gli splendori illuminanti quel santo luogo, conobbero, che vi era il Rè de'Giudei;e forse gl' Angioli furono quelli, che l'inuitorno, e gl'ammaestrorno, si come haueuano fatto anco alli Pastori.

Ed è da credere, che Iddio hauesse già riuelato questa venuta de' Magi alla B.V. oue sentendo il romore de' Dromedarij, & il bisbiglio, sapendo esser gionti li Rè, si rallegrò molto. Onde parmi, che Maria dicesse al Santo Giosesso (il quale for-

se spauentato per la moltitudine dubitaua di male) che non si pigliasse trauaglio, ch'erano i Regi d'Oriente, che veniuano con Doni ad adorare il suo Figlio, e però andasse ad incontrarli, & inuitarli. Andò dunque il santo Patriarcha, e parmi sentire quei Magi dimandar, chi era., vedendolo così pouero, e mal vestito; e che S. Gioleffo rilpondesse, ch'era lo Sposo di Maria... Madre di Dio, Rè de Giudei, & ess ammirati, estupiti, conosceuano, che questo Mistero non. era cosa humana, ma Diuina.

Staua in tanto la gran Madre di Dio, aspettando li Magi accommodatasi al meglio, che potcua, con il suo caro Puttino, e Dio, nelle braccia, inuolto in poueri panni, legato con pouere fascie; & entrando li Magi in così pouero luogo, diedero di occhio al Puttino Rè del Cielo, e de'Giudei; viddero vn aspetto Diuino, come il Sole risplendente, gettando raggi dà tutte! parti, apportando giubilo, & allegrezza tale, che ben furno fatti certi,che quello non era solamête huomo, mà era anco Dio. Non si ricordorno più delle fatiche passate, anzi gli pareua hauer ben speso quel tempo, per veder questo Dio:perche voglio io credere, che Idaio consolasse questi suoi diuoti, dandogli allegrezze tante, che li pareua esser in Paradiso.

Rimirauano questa S. Vergine di aspetto tanto venerando, che pareua quali vna Dea; rimirauano il Piglio, & egli rimiraua li Magi, quali con cenni, e gesti rallegrandosi con loro della sua venuta : risplendeua quel luogo con gran chiarezza, vedeuano d'intorno gran moltitudine d' Angioli, con celesti voci cantando le lodi del loro Dio,e Signore; onde ammirati di tante grandezze, genuflessi à piedi di Maria, adorarono il Rè tanto da loro desiderato co Maestà, e riuerenza baciando

quei santi piedi.

Ed anco voglio credere, che lo dimandassero alla S. Vergine, la quale porgendo loro quel sáto Puttino, esti l'accarezzassero, e stringendoseli al petto lo baciastero, raccomandandogli se stessi, e li Regni loro; e tornandolo alla Madre dicessero:O gran Regina, e Madre, vi preghiamo, che quando sarà in Età questo gran Rè vostro Figliuolo, vogliate 'ricordargli la nostra venuta, & adorario, come hora facciamo noi, raccommãdandogli le nostre Persone, Figliuoli, e Regni, e per segno d'amicitia, ecco, vi offeriamo questi Doni, porgendo vno, Oro; l'altro Incenso, e'l terzo Mirra. Furno accettati questi Presenti dalla gran Madre di Dio a nome del Figlio; & hauendo li Magi passate alcune hore in quel ſansanto Presepio, ragionaua quella santa Purità, proferendo parole Diuine, e celesti, più chehumane.

O quanto godeuano in sentir ragionare Maria; le cui parole penetrauano li cuori loro; lasanta Vergine li ammestraua... nella Diuina legge, facendoli capaci in parte del Misterio dell'Incarnatione. Non sapeuano partirsi dal santo Presepio; poteuano dire questi Regi quello,che disse S.Pietro nella Trasfiguratione: Domine bonum est, nos bic esse, faciamus bic tria Tabernacula. (a) perche tanto godeuano in quel pouero tugurio. che nelli loro Regni non haueuano mai veduto tali cose . Ma, ò santi Regi, si può risponder à voi quello, che Iddio rispose à questo S. Apostolo, perche cercaua i contenti, e non gloria del Signore. Così dirò à voi, ò santi Regi, bisogna partirsi, perche se Herode saperà, doue è nato questo Puttino, lo farà morire,e già vi aspetta, che li diate nuoua, per mettere ad effetto la mala volontà sua.

Onde douedoss partire li Regi, di nuouo adororno il Figlio, con la Madre, e licentiandossi dalla santa Vergine tutti diuoti, e compunti, d'allegrezza ripieni si partirono vscendo dal S.Presepio, oue l'aspettaua la sua cara Guida, che d'Oriente

gl'haueua condotti; e tutti allegri in veder la Custodia d'Iddio, furono dalla medema Stella ricondotti alli Regni loro per altra via, hauendo ingannato il Rè Herode, il quale staua ad aspettar li Magi, per ssogar poi la sua iniqua, e mala volontà.

Hor torniamo, Anima diuota, al S. Presepio, oue habbiamo lasciato Maria co'l Pigliuolo di Dio, e Giolesso, Haueua riceuuto la gran Madre di Dio li Tesori da' Magi offerti, e trà le stessa pensaua quello, che doucua fare con quelle ricchezze. Sapeua benisimo Maria, che il suo Figliuolo d'immensi Tesori pieno, non cra venuto dal Cielo per possedere in questa valle di lagrime tesori terreni: poich era quell'istesso Dio Creatore del Cielo, e della terra, con tutte le coleje li era fatto Huomoj hauendo voluto esfer partorito da vna pouera Verginella, e. nafcere in vna pouera Italia , sù la nuda terra, & essere inuolto in poueri panni, posto in vn... vil Presepio; che quando hauesse voluto posseder ricchezze, e Tesori terreni, haueria eletto p Madre figliuola di Rè, ed'Imperatore, ò di Monarca del Mondo, e sarebbe venuto con-Maestà, e grandezza. Sprezzò quest'Iddio le dignità,e ricchezze terrene, è venne dal Cielo in pouertà, e con humiltà quasi in-

(4) Matth.17.7.4.

cognito. Così sapendo Maria. la volontà di Dio, che haueua... fposata la pouertà, la quale doueua esser cara, e famigliare del suo amato Figlio, ammestrata da Dio à dispensar quei tesori, determinò dispensargli à poucri bisognosi, e conferendo questo suo santo volere al suo Sposo Giolesso, egli si conformò in tutto con la volontà della sua cara Sposa, sapendo benissimo, che non poteua errare, per esser ripiena di Spirito santo, & ammaestrata dall'istesso Iddio: Onde disse Maria al Santo Giosesso. che pigliasse quei tesori, e che andasse in Betelemme, e cercasse li poueri, e dispensasse quelle ricchezze, e che ne riseruasse vna particella per portare, & offerire al Tempio in Gierusalemme, oue essa era stata alleuata; perche si approssimaua il tempo, di douer andare à purificarfi, ficome comadaua la legge.

Andò S. Gioleffo facendo la volontà di Maria, distribuendo à poueri bisognosi; doue che ogn' vno si ammiraua, vedendo, che faceua limosine grandi; e tanto più in vedere vn huomo sorestiere di bassa conditione, mal vestito, e che la sua Sposa haueua partorito vn Puttino in vn. vile presepio, inuolto in poueri panni, in tanta pouertà, e poi vedergli fare così larghe limosine, & essi patire per far star bene gl'altri poueri, conosceua-

no questa esser gran opera di Dio, e lodauano la Diuina Maesta, che al Mondò si trouasse, huomo, e donna tanto osseruatori della diuina legge, qual cómandaua, che si amasse il prossimo, come se stesso; anzi, che faceuano di più, perche voleuano essi patire, per far star bene il prossimo.

n prommo.

Era visitata Maria dalle donne di Betelemme, perche li Pastori, che si trouauano la notte della Natiuità, e che haueuano veduto quelle cose miracolose, haucuano publicato in ogni luogo quel tanto, che haueuano visto: onde voglio piamente. credere, che facessero molte uscite di Betelemme, per visitare la S. Vergine; mà vedendo poi vna pouera Donnicciuola... con il suo Puttino, nè vedendo altro, la giudicassero vna Donna, come l'altre; e che quello, che haueuano detto li Pastori, fossero sogni, giudicandoli huomini semplici, & ignoranti.

O Santa mia divota Maria, e che pensasti, e che facesti all'hora? e come conservasti nel tuo cuore tutte le cose? ò come sapesti nascondere sotto vnaprosonda humiltà, vna tantatua grandezza; E voi ò Cittadini, se haueste conosciuto questa Giouane; Beata, e Felice Città sopra ogn'altra Città; ma ò crudeltà de'tuoi Habitanti! poiche viene da tela Reg, degl'Angioli,

con

son l'istesso Messa, e non giè dato alloggiamento, che bisognò ritirarsi suora della Città in luozo cosi pouero; però meritasti, che il Rè del Cielo non ti facesse alcuna gratia, come fece alli Pa-Rori; e te ne restasti cieca senz' alcuna notitia del Messia, che in te era nato, nondimeno questa Donna Beata, che haueua da te riceuuto scortesia, volse dispensare in te le sue ricchezze, suffragando li poueri, mostrando, & insegnando in questo à far del bene, da chi fi riceue male, perdonar l'ingiurie, far bene, e patir male.

Comandaua la Legge, che li Maschi fossero circoncisi, e se ben N.S.non haueua bisogno di questa Circoncisione, per essere Dio Fattore di questa legge, vol-- se però farsi sogetto alla Legge della Circoncisione. E desiderando il Figlio, e la Madre ambidue adempir la Diuina Legge, confiderando però ella, che il suo caro Puttino doueua in questa occasione sparger il suo purissimo sangue, e sentir tanto dolore, come sentiuano gl' altri fanciulli in tal'occasione, che come aftermano gravi Autori, molti ne moriuano di spasimo,e di dolore. Piangeua, e sospiraua que-Ita Beata Madre: e mentre l'infasciaua, sentiua estremo dolore. e compassionado quelle tenere. e delicate membra, si doleua di compassione; e venendo il giorno preciso, che doueua circoncidersi il Figliuolo di Dio, à quan to dolore sentiua la Madre Maria.

O caro Puttino, ò caro mio Iddio, sete piccolo, ma sete anso quel grande, Immenso, & Infinito Iddio, che li Cieli non vi possono capire. O Sposo dell'anima mia, sapeui pure, che doueui sentire tanto dolore; vedeui pure la tua cara Madre in tanto tormento; ma l'amore, che portaui al genere humano, nonti lasciò, ne trattenne, che sentito non hauesiil taglio, nè ti lasciò muouer l'amore della Madre. che incominciato non hauessi l'opra, per la quale eri venuto dalCielo in terra.O carità, ò pietà, ò ineffabile Iddio, e chi potrà giamai capire l'amor vostro verso questo huomo tanto ingrato, e (conoscente?)

Con passar auanti, ò anima. mia, contempla come la B.V.hauendo accomodato il Figliuolo, vede, che il santo Sacerdotopiglia il coltello nella mano. Era... questo coltello di pietra tagliete; La cara Madre teneua il suo Puttino nelle braccia, ouero in altro modo, quando tagliò col coltello, quella delicata carne. O Dio, o Dio, non odi anima. diuota il tuo Redentore? senti il taglio, penetra il dolore, scaturisce il sangue. Deh, mira il pianto, vedi le lagrime; spasimaua il caro Figliuolo per l'estremo dolore, rimirava la cara Madre dimandando aiuto: rimira anima mia il Figlio, rimira la Madre; guarda il caro Figlio fua Madre, rimira la Madre il fuo caro Figlio; fingoltiva il Figlio, fingoltiva la Madre; era addolorata la Madre, era addolorato il Figlio, fi lamentava il Figlivolo, fi doleva la Madre.

O Dio, o eccesso della catità immensa di questo tenero Fanciullo! scorreua il sangue del caro Figliuolo, e la Madre medicaua il dolente taglio; se lo stringeua per compassione al petto, lo baciaua per tenerezza, l'accarezzaua, lo poppaua per amore, dandogli il dolce latte.

Fù posto Nome:GIESV: al Figuolo di Dio,si come sù annuntiato dall' Angelo; e mentre lo medicaua, contempla Animadiuota, quanto durò la feritado, durò anco il dolore, e le lagrime al Figlio, & alla Madre.

O quante volte quella B. V. lagrimando, e singoltendo rimiraua con cuor pietoso il suo Figlio, e Dio; l'accarezzaua, lo baciaua, si stupiua, ammiraua di vna tanta carita.

O quante volte il Figlio rimiraua la sua cara Madre! li sguardi del Figlio feriuano il cuor della Madre.

Sino à questi termini vieneil Figliuolo di Dio per tuo amore, ò anima mia, ma meglio anco vdirai, e tu non piangi? non ti rammarichi in veder il tuo Dio posto in tanti dolori, & affanni per tuo amore? Ancor fanciullo, à pena nato, sparger il sangue, e tu mai piangi, mai gemi? e non ami questo Dio? l'offendi, e viui spensierato? ah crudele? non ti accorgi, che sei ingannato.

Hor ritorna anima al tuo Dio, che patisce, e sparge il sangue, e piange per tuo amore, e nonesser crudele; ritorna a lui, che cessarà di piangere, essendo l'amore, che ti porta, smisurato, e quello è, che lo sà piangere.

O amore dell' anima mia, vi vedo languir per amore à voi ritorno, a voi mi consacro, voi solo sarete il mio tesoro, la miavita, il mio solazzo, il mio Consolatore, à voi mi lego, e dono;
perche sete il mio Dio, Creatore, e Redentore, sete ò Giesù,
tutto il bene: periscano per me
tutti li miei beni, che non sono
in voi, e per voi:non voglio módo, nè gusti vani, e meno Paradiso, nè gloria.

Voi, o Giesù, da voi in poi non voglio altro Paradiso,nè altra gloria. Per voi ricuso ogn'altro bene, perche hauendo voi, hauerò tutte le cose, tanto celesti, quanto terrestri. Voi caro, carissimo, & amantissimo Iddio sete il sonte di tutti li beni, anzi sete quel mar prosondissimo di ogni vero bene; in questo maresommergetemi, accioche à guifa di pesce sepre nuoti in questo mare, essendo sempre vnito alla Maesta vostra: E si come il pesce viue dell'humor dell'acqua, cosi amorosissimo, e cordialissimo Iddio, fate, che io viua della, presenza vostra, viuendo più in Cielo, che in terra, amandoui, e seruendoui con interno amore, non rimirando me stesso, nè li commodi, & interessi proprij, ma tutto purgato operi per il

folo interesse vostro: saettatemi il cuore con li dardi infuocati delle sante inspirationi, acciò essendo tutto allardato possi esser posto nello spedo dell' amor vostro, pesser poi posto nel suoco della sornace ardente dell'amor vostro, acciò essendo cotto prima, possi esser cibo del Cielo a gloria del Padre, del Figlio, edello Spirito Santo.

### CAPITOLO VIII.

## L'occisione degl'Infanti, Purificatione, e Presentatione nel Tempio.

Edendosi Herode illuso dalli Magi, tutto sdegnato, e pieno d'ira andaua machi nando, come poteua vendicarsi con sfogar l'ira sua verso questo Rè nato de' Giudei: e mentre se ne staua in strani pensieri, fù chiamato à Roma dà Ottauiano Augusto Imperatore sopra le querele dateli; oue bisognò partirsi per Roma, non potendo mettere ad effetto il suo empio propofito, ma purgato delle querele, su ammesso nel Regno della Giudea; e tornato, che fu, essedo paffati due anni in circa dalla venuta de' Magi, sino à quel tempo, che ritornò Herode da Roma, e ricordandosi de' Magi venuti per adorare vn

nuouo Rè nel suo Regno, tutto turbato, & acceso di sdegno per assicurarsi, determino far vecidere tutti i fanciulli di Betelemme, e suo territorio, fino da quel tempo, che vennero li Magi, cosi mettendo ad essetto questa crudeltà, sece vecidere tutti li fanciulli, com'è detto di sopra.

Quanto fossero grandi li lamenti in tutto il paese di Betelemme, ogn'vno, che ha figliuoli, lo può pensare, quanto grandi fossero i pianti de'dolenti Padri, quanto grandi i lamenti dell'assitte Madri. Io no m' estederò troppo in lungo à trattar di questi fanciulli, solo dirò, chefurno tanto fauoriti da Dio con permettere, che sossero vecisi

F 2 per

per amor suo e fatti degni di così alta corona, quanto è quella del martirio; che se Iddio, non li togicua dal mondo in quella tenera età, e fossero poi venuti in età matura, sariano forse stati danati, perche alcuni di loro sariano forse stati cotra il Signore. l'haueriano biastemato, perseguitato. & anco sariano forse stati di quelli, che l'haueriano preso, legato, flagellato, e crocifisso; onde facendoli il Signore Martiri, furno salui, & amici di Dio, e collocati in quella felice Patria.

Il fine di questo Herode su (come meritaua tanta sua crudeltà) che curando egli vn pomo, con le sue proprie mani si trapassò il petto, morendo insieme in ani-

ma, e corpo :

Bra venuto il tempo, che la...
B.V. doueua partirsi, per andarein Gierusalemme per purificarsi, si come la Legge comandaua, portando la sua offerta al Tempio, scuotendo secondo la possibilità sua dalle mani del Pontesice il suo parto, che quelli, ch'erano poueri dauano due colombe, ouero tortorelle.

Hora contempla, ò anima diuota, come quella B. Verginella, essendo finiti li quaranta giorni, doueuasi partire per Gierusalemme. Vedi come prende il Rè del Cielo nelle braccia, e co'l Santo Glosesso esce dal beato presepio, oue haueua partorito quel Tesoro del Cielo:

O santo tugurio! quanto ti puoi gloriare, poiche alloggiò in te quel Dio, che haueua la stanza in Cielo; e qual Palaggio su mai tanto fauorito da Rè, e da Imperatori con la presenza loro, quanto su fauorito questo pouero tugurio con la presenza del Rè del Cielo.

O santa Verginella, quanto voglio io credere, che amaui quel pouero luogo, che lo rimiraui, l'haueui in tanta riuerenza, che douendoti partire lo benedicesti, lo raccomodasti à Dio, acciò non fosse profanato.

Haueua S.Gioleffo comprato un giumento per commodità della Beata Vergine, che douene do far viaggio lungo, da Betelème in Gierusalemme, e da Gierusalemme in Nazaret, e douedo portar quel caro Puttino in così lungo viaggio, S. Gioleffo compassionaua la B. V.

O anima mia, contempla, come fà salire quella grande Imperatrice, Madre di Dio soprali Asinello; vedi anima, come Giosesso l'asinta ad accomodarsi; vedi come gl'assetta le vesti; vedi come pigliando Giosesso, lo porge alla cara Madre; vedi come Maria si accommodali suo caro Puttino. O Dio, ò Dio! à chi non scoppierà il cuore per tenerezza, in veder Maria con Giesò nelle braccia! O quanti incommodi patiua Maria,

Digitized by Google

Fia, e patendo la Madre, patiua anco il Figlio; l'incommodo della Madre, era incommodo del Figlio. Caminaua cosi alla volta di Gierusalemme, seguiua. Giosesso l'Asinello, e lo guidaua.

O quante volte per la via si fermaua, e rimiraua il caro Figlio. O quante volte pigliandolo dalle braccia della Madre, lo portaua à piedil e quante volte, occorrendo smontare alla B. V. la poneua riuerentemente in terra! e quante volte cauando la B.V.di seno le beate mammelle. daua il latte al caro Pigliuolino! e quante volte il tenero Panciullo piangeua, & essa l'accarezzaua, e se lo stringeua al petto, genuttlessa l'adoraua, e piangeua... per tenerezza, vedendosi quel Dio del Cielo, nelle sue beare mani.

A questo modo arrivò la B. Vergine alla famosa Città di Gierusaleme, della quale li Profeti haueuano tanto prosetato, e d'essa, e del Messa.

O Città di Gierusalemme, se tu hauessi conosciuto Maria, & il suo Figlio, quando entrò in te, voglio io ben credere, che l' haueressi riceuuti con gran pompa, e Maestà; ma perche sempre sosti di natura crudele mostrando crudeltà contra li Proseti d'Iddio, vecidendoli, e perseguitandoli, non mi marauigliarò à vederti perseguitare anco il tuo Messa.

Arriuata, che su Maria co'l Dio degl'Angioli in Gierusaleme, stanca, & assilitta dal viaggio, contempla, ò anima mia, Maria; rimira Giesù, contemplali, mentr'entrorno per quella porta di Gierusalemme; e sorse su quella, per la quale doueua vscire il Figliuolo d'Iddio con la Croce in spalla, mentre andaua alla morte: Fermati, ò anima mia contemplatiua, e voltati à quell'intemerata Vergine.

O Santis. Vergine degl'Angioli, chi vi hauesse all'hora detto, e mostrato il luogo del Caluario, in quel luogo! O santapurità, quel Piglio, che all'hora portaui nelle tue braccia, l'haueui à veder trafitto con chiodi in una Croce, e con tuoi occhi vederlo render quella beata. Anima . E chi vi hauesse detto quella porta della Città, oue hora entrate, vostro Figlio n'vscirebbe per quella tutto insangui. nato, e mezzo morto. E mentre caminaui alla volta del Tempio con il Figliuolo di Dio nelle braccia, chi vi hauesse detto: in questo luogo caderà il tuo Figlio fotto la dura Croce: in quest' altro luogo gli saran dati pugni, calci, e bastonate, con molti vilipendij:in questo altro luogo, ò Verginella, voi stessa incontrandoui coll' Amato vostro Figliuolo, abbracciandolo, voi, & esso cascarete tramortiti per cocesso di dolore; in vn'altro lucgo, vna sua diuota Sposa vedendo il caro Sposo, tutto insanguinato, gli porgerà vn sudario, asciugandogli quella beata faccia, nel quale sudario restarà per sempre impressa l'Essigie del Saluatore. (Ed hoggi si conserua. la Reliquia in Roma, doue si può vedere, quanto disformato sosse il Signore per la grand'assistione.) E quella S. Donna, che l'asciugò la faccia, si chiamaua. Veronica.!

O santa Verginella, chi vi hauesse all'hora mostrato il Palazzo di Pilato, e dettoui, che iui
saria stato condannato a morte
il vostro Figliuolo, e che in quell'altro di Herode, sarebbe vituperato, e sprezzato; e vi fosse
andato mostrando luogo per
luogo; e che tutte queste cose
vi sarian'occorse sin'che saria venuto tempo, che voi stessa con,
i proprij occhi l'haueresse vedute.

O Santa mia diuota, hora, che ve ne andate tutta allegra, e contenta, portando nelle vostre braccia il Tesoro, e la ricchezza degl'Angioli per offerirlo al Tempio, ma non vi partirete, che vdirete in esso parole, che vi passaranno l'anima, & il cuore.

O ineffabil Regina, mentre cofi caminasti, portando nelle braccia quel caro Puttino, e mentre lo rimirasti, non piangesti ? non mostrasti alle volte il

dolore, non lo vedesti alcuna. volta mutarsi in faccia, mostrădo mesticia ? Echi sà , ò cara... Maria, che quel caro Piglio di Dio, vedendo quei luoghi, doue doueua patire tanti dolori, come vero Huomo, che era, non mostrasse mestitia? perche ben'era Dio, era Huomo; e però voglio piamente credere, chemostrasse esteriormente qualche segno di tristitia con mutarsi in faccia, ò altro moto. E se bene il Figliuolino era piccolo, haueua nondimeno luce della ragione, fin dal ventre della Madre, e discorreua, e conosceua tutte le cose, e però mentre Maria lo portaua per la Città di Gierusalemme, vedeua benissimo, chenell'età di trenta trè anni doueua iui patire tanti tormenti, e l'istessa morte: e perche l'Humanità era unita alla Diuinità, vedendo quel Fanciullo quei luoghi, doue haueua à patire, come Huomo gli sentiua. E chi sà, che quella Beata Verginella, che offeruaua quel caro Puttino, accorgendosi, che patiua qualche incommodo, l'accarezzaua, e gli daua il Lattc.

Ma,ò sata Purità, non sai hora il misterio, lo saperai al suo tépo. E così entrò questa gramadre nel Tepio con il Figlio di Dio,e S. Giosesso. E mentre se ne stava Maria tutta eleuata in Spirito, adorando l'Eterno Iddio; rin-

ringratiandolo, e benedicendolo, lasciamola vn poco, & andiamo al S. Simeone Sacerdote.

Era Simeone huomo giusto, e timoroso d'Iddio . & haueua... hauuto riuelatione, che lui non laria morto, se prima non hauesse visto il Messia, il desiderato dalle genti, e la Redentione d'Ifrael; & hauendo questo santo Amico di Dio consumata la vita sua nel Diuino seruigio, era ridotto in vecchiaia; e come Vecchio, naturalmente poteua hauer poco di vita: & hauendo hauuto tal riuelatione, staua ad aspettar il Messa, che comparisse nel Tempio. Oue mi dò à credere, che questo Santo Simeone facesse feruente oratione, pregando Dio, che hormai consolasse l'anima sua, con farli vedere il promesso Messia.

Et essendo nella sua stanza, facendo oratione a Dio, gli su di nuouo riuelato, che andasse nel Tempio, che haueria veduto il Messa tanto da lui desiderato. O che giubilo doueua setir questo Vecchiolonde tutto infiammato, acceso dall'amor di Dio, leuandosi andò nel Tempio, crimirando, vidde vna Giouanetta, che gettando raggi da quella beata saccia, su fatto certo, che quella era la Madre di Dio, & approssimandosi alla Beata. Vergine vidde, che teneua il suo

caro Figliuolo inuolto in panni, e si rallegrò.

Vidde Simeone quella gioia Celeste, che à guisa di Diamante risplendeua. O con quanto giubilo rimiraua Simeone quel tenero Fanciullo! e che dolcezza sentiua nel cuore questo Vecchio; sentiua dentro di se vnainenarrabile allegrezza, che ben lo faceua certo, che quello era il vero Messia.

Vedi, anima mia, come quel Santo Simeone gittandosi à terra, adorò, e baciò quel Dio, tanto da lui desiderato; e piangendo, e gemendo per compassione, prese quel Reliquiario del Paradiso in mano.

O chi hauesse veduto quell' Atto di Maria,quando porgeua il suo caro Figliuolo nelle mani di Simeone, ò con che riuerenza lo prendeua egli nelle sue braccia loue il Bambino lo rimiraua, e Simeone rimiraua lui. Si stupiua à veder Iddio in tanta pouertà: e mentre che questo Vecchio teneua il Figliuolo di Dio nelle braccia, tutto ripieno di Spirito santo comminciò à profetare, cantando quel Cantico: Nunc dimittis Seruum tuum. Domine, secundum Verbum tuum in Pace; quia vider unt oculi mei salutare tuum, quod parasti ante faciem omnium populorum; Lumen ad reuelationem Gentium, & gloriam plebistue Ifrael. (a)

(a) Luc. 2.

E riuoltatosi alla Beata. Vergine profetando di nuouo zl'annuntiò, che quel Figliuolino le saria stato vn coltello, che gl'haueria trafitto il cuore, e l'anima; e ponendo il caro Figlio sù l'Altare, l'adorò, lo benedi; e fatto . ch'hebbe le Cerimonie solite nella Purificatione, tutto allegro, per hauer visto il Figliuolo di Dio, lo tornò alla. Madre; la quale, prendendolo nelle braccia, tutta addolorata rimase per le parole del coltello, che gli haueua profetato Simeone.

Questo coltello, mentre, che visse Maria, sempre gli stette nel cuore, e mentre si ricordaua. Maria di quelle parole, se gli rinouaua quella ferita.

Era ancora viua, e presente quell'Anna prosetessa, Maestra della B. V. della quale habbiamo parlato di sopra, & e tanto commendata dal S. Euangelio.

Questa S. Matrona disse cose grandi del Fanciullo Giesù. O santo Simeone, con le tue parole trafigesti il cuore d'una così tenera Verginella, e la tua lingua serue per coltello: le ferite per medicamenti si guariscono; ma la ferita di Maria non si guarisce, sin che viua, perche la memoria delle parole vostre gli teneranno sempre il coltello del dolore sisso nel cuore.

Ah Simeone, quanto furono alla Regina del Cielo, amare le

vostre parole! O quanto penetrò il coltello della vostra lingua! O quanto, voglio io credere, che mentre cantasti quel Cantico, si consolasse, vdendo, che haueui conosciuto il suo Figliuolo, confessandolo per Dio; ma poco durò questa consolatione, perche prorompendo in quell'altre parole, gli passate il cuore, e l'anima. E non durò, ò santo Simeone, questo dolore vn giorno solo, ma durò, tutto il tempo della vita sua.

Haueua la sconsolata Maria il suo Puttino nelle braccia, ma haueua anco il coltello nel cuore; piangeua la sconsolata Vergine d' vna sì aspra Profetia, e dolente presagio. O santa Purità, pur troppo venirà il tempo, che si adempirà questa Profetia di Simeone, fra tanto portarai la memoria scolpita nel tuo cuore.

Voglio credere, che questo Simeone accorgendosi dell'asfanno di Maria, per hauergli detto queste parole di tanto dolore, al meglio, che potesse, la consolasse. E partendosi Maria dal Tempio, mi dò à credere, che sosse in unitata dalla Santa Anna Profetessa, con la quale era statanti anni in compagnia; & il S. Simeone hauendo veduta la Redentione, & il desiderio delle genti, vado pensando, che poco da poi morisse, e che quella Beata anima andado al Lim-

Digitized by Google

bo portaffe sicura nuoua-della venuta del Messia, e cheessa l'haueua veduto, & hauuto nelle braccia; e che quell'anime de' santi Padri molto si rallegraffero; e tanto più, che questo era un gran Personag-

gio, e d'autorità.

E finalmente, voglio credere, che quelle sante anime nel Limbo dimandassero à Simeone della qualità del Messia, e di Maria, e che egli raccotaffe quanto haueua veduto; e rallegrandosi molto, rendessero gratie à Dio, ringratiando la Diuina Maestà, che si era mossa à pietà d'essijoue quelle sante anime stauano ad aspettare, che le liberasse da tanta oscurità, nella quale erano state tante migliara d'anni.

Benedetto Iddio, poiche vi ricordaste della vostra plebe, e de' vostri Patriarchi, e Protett.

Deui contemplare, animamia, mentre che fù riccuuta dalla Profetessa Anna, quante carezze fossero da lei satte a Maria, e da tutte quelle Vergini, delle quali ancora molte douevano esser nel Tempio, quando vi era la B. Vergine. O quanto doueua effer'accarezzata da tuttel chi la baciaua, e chi diceua: fiate benuenuta, ò nostra Maria, e Maestra: e chi pigliaua nelle braccia quel caro Puttino. O come era da tutte accarezzato lO che contento insolito doueua. sentir quella Purità! ò Verginelle, se hauessiuo conosciuto quel Figliuolino di Maria.

E quanto fi douca goder il Fanciullo à vedersi accarezzare da quelle Verginelle, ch' erano compagne della sua cara Madre. O Verginelle, quanto vi paga... bene questo Iddio con lasciarsi prender nelle vostre bracccia... quello, di cui non fono degni gl' Angioli del Ciclo, che alla suapreienza contremiscono.

Haueua portato Maria vnaparte di quelle ricchezze de'Magi, che offerle à quel santo luogo, & à tutte quelle Verginelle, facendogli limofina; e uolendofi partire da Gierusalemme, per tornar à Nazacet sua Patria, si licentiò da quel santo Colle-

gio.

Penía, Animamia, come fu accompagnata alla porta del Tempio, e come ogn' vna abbracciauase baciaua Mariasconfolandola.Si parti S.Maria,con. il Puttino , e Giofeffo alla volta di Nazaret; ementre passaua Maria per lestrade di Gierusalemme co'l suo Figlio, forse che il tenero Panciullo vedeua di quelli fanciulli, che doueuano effergli contra nella sua Passione, e con cuore pietoso li rimiraua.

Pinalmente vscirono dalla. Città, ma tu ti parti Maria con il coltello di Simeone nel cuore: yenirà il tempo, che ritornarai in questa Città; e non morirai,

perche Iddio titenerà in vita; ma tanti, e tali faranno li dolori, che patirai, che il coltello di Simeone fara poco, à quello,

che patirai all'hora.

Ritornando, ò B.V. à questo coltello, voglio io credere, che l'Angelo Gabriele ve l'annuntiasse, senza però parlarne; perche, ò ineffabil Maria, essendo voi dotta, e letterata per scienza da Dio infula, & anco haué. do studiata la sacra Scrittura... fopra ogn' altro, che hauesse intelligenza d' essa, delli passi più dubiosi per diuino fauore à voi fu data la vera interpretatione; e però hauendo voi studiato il Misterio deil' Incarnatione, cioè, che vna Vergine doueua partorire il Messia, desideraste d'esser serua, e schiaua. di quella Vergine, tanto priuilegiata da Dio; Onde lo pregasle, che à voi facesse tal gratia, hauendo letto anco le figure de Patriarchi, e Profeti, & in. particolare Geremia, Isaia, Dauide, che vanno lamentandosi, qualmente il Messia sarebbe venduto, flagellato, coronato di spine, trafitto con chiodi. abbeuerato con fele, e morto; & in fin'le vestimenta sue sarebbono divile, e tratta sopra d'esse la sorte; sapeui, che quella. Vergine Madre del Messa, douendo veder cole tali, gli saria... stato al cuore, non vn coltello, ma vna tagliente spada; e però, à voi, ò Madre di Dio de toccò questa spada, quando l'Arcangelo Gabriele vi annuntiò, e vi sentiste gravida del Verbo Eterno: e se nella Purificatione, ò santa Purità, vi disse Simeone, che il vostro Figlio vi saria stato un coltello, su un rinouarui qual serita, che gia haueui setito.

O anima diuota, deui contemplar piamente questo dolor di Maria, e considerar, che mentre partori l'vnigenito suo Figliuolo, mentre visse stette in continuo dolore, e martirio. O quante volte lagrimando, e singoltendo, si ricordaua Maria delle Profetie di Geremia, che doueuano adempirsi sopra il suo ama-

to Figlio.

O quante volte quell' ineffabil sapienza di Dio, fatto Bambino per nostro amore, compassionaua la sua cara Madre! perche come Dio, vedeua tutte l'amarezze di lei , e come Piglio la. compassionana: onde sentendo mesticia, e dolore la Madre, in. veder, che il Figliuolo di Dio,& anco suo, doueua patire tanti dolori, cosi il caro Figlio si doleua in veder la sua cara Madre posta in tanti dolori per amor fuo. O felice Madre, che meritasti patir tante angustie, per amor di vn sì caro Figlio? felici lagrime, beati singolti, ò ben. aueturate fatiche, poiche questo vostro Figlio, e Dio tato vi subli. mò, che la fedia vostra sarà appreflo

preso la sua, sopra tutti li Chori degl'Angioli ld'onde prego à ricordarui di questo pouero scrittore, il quale altro non vuole.

che amore; e però esclamarò, Amore! Amore! trafiggete il cuor mio, acciò io viua, e muora per amore.

## CAPITOLO IX.

# La Fuga nell'Egitto, e ritorno à Nazaret.

niamo à Maria, che erain viaggio per Nazaret, e contempla la tua Signora con cuor
pietofo, con il caro Figliuolo, &
il fanto Sposo Gioseffo; vedilahora caual cando sù l'Asinello,
con il Caro Puttino nelle braccia, e Gioseffo con il bassone
guidando il giumento; vedi alcune volte Maria caminare à
piedi, portando il suo Dio inbraccio.

O quanti incommodi patina!
O quante volte essendo sù lanuda terra, infasciaua il suo tenero Puttino! O quante volte piangendo il caro Figlio, piangeua anco la cara Madre, & essa lo placaua con il Latte!

Ochi hauesse veduto quella Purità, mentre caminaua conquel Reliquiario al collo! Tal volta il Santo Giosesso, vedendo stanca la Madre, pigliaua, e portaua ancor esso il Puttino. Oinessabil Colomba, ò purissima Verginella, chi all'hora vi hauesse detto, sappi, ò Maria, che non passarà molto, che ti

bisognarà fuggire con questo Bambino in Egitto, fuggendo vna dura persecutione, in pacse tanto lontanojdi certo, ò mia... caristima Diuota, che si saria. aggiunto vn altro coltello al voltro cuore. Pensate forse, ò cara Maria di andar nella vofira Patria in Nazaret, e goder in essa la pouera casa vostra con il vostro amato Figlio, allenandolo con la vostra pouerta? Ah Madre di Dio, e gionta, che sarete alia Patria, non passarà molto, che di nuouo bisognarà partirui.

Arriuò Maria in Nazaret saca, & afflitta; staua nella suapouera casa, si godeua in nodrir l'amato Figlio; e così stette due anni (a) che era cresciuto il Figliuolo di Dio, che caminaua,, parlaua, staua vbidiente al Padre, & alla Madre, si quali lauorauano, e del guadagno sostentauano se stessi, & il Figliuolo di Dio.

Fù rimandato Herode dà Roma, nel Regno di Giudea, da. Ottauiano Augusto, essendo

(a) variant AA.

espurgato dalle querele hauute; & essendo passati circa due anni, da poi che vennero li Magi d'Oriente per adorar il Rè de' Giudei, si come di sopra narrai, & incrudelito mettè ad essetto quello, che haueua disposto di fare, quando deluso si vidde da i Magi: Onde l'Angelo di Dio apparue in sogno à Giosesso, dicendoli, che pigliasse il Fanciullo Giesso con la Madre sua, e che fuggisse in Egitto, perche Herode cercaua di darli morte.

Così il santo Sposo osseruò, quanto gli su da Dio commesso; quanto gli su da Dio commesso; que deni contemplare anima dinota, questa suga del tuo Dio ancora tenero fanciullo, che su perseguitato da vn Rè così crudele in paesi tanto lontani, trà genti barbare, & idolatre.

Conferi Gioseffo con Maria quanto che Iddio gl'haueua comandato. O che dolore sentì all'hora Maria! all'hora il coltello gli trapassò il cuore.

Era di notte, quando S. Giofessio prese il Figliuolo di Dio
con la Madre, e caricando il suo
Asinello di robbe al meglio, per
venderle in altre Città, e Terre,
per doue haueua da passare, si
parti incognito dalla Patria, co
quelli due Luminari Celesti alla
volta dell'Egitto, perche hauedo sorse sentito qualch'vno di
Betelemme, come Herode haueua satto morire tutti li sanciulli di quel territorio, per ha-

uer qualche guadagno, haueria potuto dire ad Herode, qualmente vna certa Maria da quel tempo partori vn Puttino; e che li Pastori gl'haueuano detto di hauer visto gran cose in quella notte, mentre nacque; & anco qualcheduno, per mettersi in gratia appresso Herode, qualmente vna, co nome Maria era fuggita, doue che Herode, l'haueria fatta seguitare da ogni parte, e fattala prendere ; onde andando à questo modo secretamente di notte hebbe tempo d'allontanarsi.

O Sapienza di Dio, quanto inscrutabile, e quanto differente sei dalla Sapienza humana! O anima mia, non stupirai, non ti ammirarai, non gemerai, non piangerai d' vn caso tale, in veder il tuo Dio, con la Madre fuggir dalla Patria sua di notte in fretta? veder quel Dio, che haueua creato il Cielo, e la terra, fuggir dalla faccia d'Herode? O Carità immensa, ò abisso di pietà, ò caso mai più vdito! O Stupore, veder fuggire il Creatore dalla creatura, il vero Messa, e Rè de' Giudei, suggir da vn empio Rè! O Amore, mai più vdito! quel Dio, che con. vn cenno poteua distruggere Herode,lo sopporta,gli da tempo,l'aspetta à penitenza.

O Anima, contempla Maria, e Giesù; và in compagnia di questa Madre, e Pigliuolo; vedi

COME

come si parte dalla Patria, lascia la propria casa, e Parenti.

O quanto dolore doueua senuire quella tenera Verginella.! caminò tutta la notte col suo Puttino nelle braccia, e parmi vederla hora stanca, & assitta, tutta coperta di lagrime; parmi vedere il S. Giosesto, che la consolaua, al meglio, che poteua.

Era il viaggio da Giudea in Egitto da quaranta giornate, per deserti, e luoghi pericolofi, oue stauano Lioni, Tigri, & altre bestie seluaggie. Entrò questo Dio nelli deserti; ma auanti che passi più oltre, contemplanima fedele, Giesù, Maria, en Giosesso; vedi Giesù, hora nelle braccia di Maria, hora in quelle di Giosesso.

Era Giesù di due anni, e per portarlo in così lungo viaggio lo portaua hora la Vergine sù l'Afinello, hora lo portaua nelle braccia à piedi, hora il caro Figliuolo se ne staua solo su l'

giumento.

Chi hauesse veduto Maria da vna parte, e Giosesso dall' altra così caminare in beata compagnia; alcune volte essendo stanchi per il lungo camino, sededo sù la nuda terra si resiciauano al quato; e chi hauesse veduto quel caro Figliuolo, mentre mangiaua, come era accarezzato.

O quante volte genusiesa, quella B. V. l'adoraua! ò, conquanta riuerenza lo maneggia-

na! oche parole piene di Diuinità diceua il Pigliuolo alla Madre! ò come era ferita la Madre dalle parole, e da i sguardi dell' amato Piglio! o quanti incommodi patiua la Madre, e patedo la Madre, patiua il Figlio, si copaffionaua l'vno l'altro: i Lioni steffi, le Tigri, & altre bestie feroci veniuano, e mutando natura facendofi manfuete, fi humiliauano al loro Iddio, & al meglio, che poteuano l'honorauano; gl'vecelli per l'aria à schiere volauano attorno al caro Figliuolo, e con li canti lodauano il lor fattore, e quante volte li più vaghi, e canori, gli volauano in mano, & il caro Puttino li accarezzaua.

Era accompagnato Iddio dall'Esserciti d'Angioli, e piamente voglio credere, che mentre Maria passaua per quelli deserti, oue era il popolo di Dio passato, quando fù liberato dall'Egitto, quei Paraninfi eletti parlado con la loro Regina, Madre del loro Iddio, differo ; ò nostra Signora:quì in questo luogo il vosto Piglio fece piouer la Manna sopra il popolo, & in quest'altro gli prouidde di Coturnici, essendogli venuta in fastidio la Manna; in quest'altro luogo, fecero il vitello d'oro, adorandolo per Dio, che gl'hauesse liberati dall'Egitto; in questo altro Moisè vecise tante migliara : Et andauano in questo modo gl'Angiogioli, mostrandole luogo per luogo, le marauiglie, che haueua operato il suo Piglio, per quel

popolo ingrato.

Così arriuò la Cara Madre al Mar rosso, oue era passato il popolo, quando su liberato dall' Egitto, dalla seruitù di Faraone; e parmi in Spirito vedere, che gl'Angioli dicessero alla Madre di Dio: Ecco il luogo, oue arriuò il popolo, & il crudel Paraone col suo Estercito su insieme con lui sommerso; e forse quell'istesso Iddio, che sece aprire quel mare per il popolo, facendolo passare a piedi asciutti, maggiormente l'hauerà satto alla sua Cara Madre, & à se stesso.

In somma, ò che passassero à piedi alciutti il mar rosso, ò che caminassero sopra l'acque, ò che dag! Angioli fossero trasportati, entrò Iddio con la sua Madre in Egitto, doue caddero tutti li Simolacri à terra, rompendos, e fracassandosi con altre maraui-

glic.

Mi dò à credere, che S. Giosesso andasse ad habitare inqualche Città, acciò potesse lauorare dell'arte per sossentameto della sua pouera famiglia.

Pigliò questi huomo di Dio vna pouera casetta ad affitto, accommodandosi meglio, che poteua. O Dio, in quanta pouertà si trouauano trà gente barbara, idolatra, nemica di Dio! ò quante volte la B.V.pa-

tiua delle cose necessarie, same sete, & altri disagi, che sogliono patire le persone pouere.

Cominció Giosesso à lauorare dell'arte sua, & à guadagnare; e voglio credere, che sosse Eccellente Legnaiuolo; e chehauesse sempre da lauorare; eche sacesse star bene la sua Famiglia, e che à poco à poco sornisse la sua pouera casa; e Maria lauoraua in cucire, guadagnando acor esta, e dando il guada.

gno al Santo Gioseffo. Così era alleuato, e

Così era alleuato, e nodrito da San Giosesso, e Maria il Figliuolo di Dio; e quante volte, mentre il Padre lauoraua, gl'andaua il caro Figliuolo attorno, e con le sante mani toccaua quei ferri. O cuor humano, non côtempli questi Misterij? non ti intenerisci, veder il Dio degli Angioli, che patisce tanti incómodi per tuo amore? O Dio, ò Dio, vedere il Facitore del Cielo, e della terra in tanta bassezza, e dispregio.

Vengano hora li Regi, i Precipi, e Nobili del Mondo, e contemplino il Monarca del Cielo; mirino la sua stanza, in quanta estrema pouertà se ne staua. O quanto si ramaricaua la B.V. in veder, che il suo Figlio, che pur sapeua esser anco Figlio di Dio, patiua tanti incommodi. O quante volte S. Giosesso menaua il caro Figliuolino con esso hui, e la Cara Madre l'aspettaua.

10

lo medicatis, statua sempre col enore vnita à lui.

Andaua tal volta sù la porta della sua pouera casa, rimirando da lontano, se lo vedeua cóparire; e quando lo scorgeua, ò che allegrezza sentiua, ò che sguardi daua il Figliuolo alla. Madre, e la Madre al Figliuolo! chi hauesse veduto quelle carezze, quei colloquij, mentre lo nodriua, e mentre lo spogliana, mettendolo à dormire.

Chi potrà, ò Dio, arrivare à questi alti, e prosondi misterij? à chi non si liquesarà il cuore, meditando la vita del suo amato Christo! O santa Vergine, quate volte ti consolaui, ti ricreaui per le carezze del tuo Figio? con metterti le mani al collo, baciandoti; con metterti le sue mani sopra la tua faccia, dicendo paroline, che ti penetrauano il cuore: diceua,ò cara mamma, non piangete più; e vedendoui lagrimare, lagrimaua anco il caro Figliuolo.

Era il Benedetto Giesù suddito alla Madre, & à Gioseffo: gli
comandauano, & egli gli ubidiua con tanto amore, che beato, chi poteua parlar con lui.
Non faceua questo santo Pigtiuolo cose di leggierezza, come gl'altri fanciulli, ma faceua
cose da prudente, che rendeua
marauiglia à chi lo miraua. Riprédeua gl'altri faciulli, che co-

metteuano cose in ossesa di Dio, e si mostraua cotrario a'sigliuoli disubidienti. O quante andanano à visitar Maria, per veder il suo caro Figliuolo; era in somma da tutti amato, & accarezzato, mercè, che da quella beata faccia scaturiuano raggi diuini, che teneua quel Sole della Divinità dentro alla santissima Humanità.

Maria vedeua tutte queste cose, e l'osseruaua nel suo cuore. Era cresciuto il Figliuolo di Dio inetà, e Giosesso l'aiutaua; doue il buon Giesu l'aiutaua, trattaua quei serri, e quegli stromenti, e saceua altr'opere di marauiglia, che lascio à contemplatiui, poichemai si finirebbero le marauigliosse operationi, che Dio sece.

Hora mi rivolterò à te,ò Aleffandria (a) Città d'Egitto? felice, se hauessi hauuto occhio, per conoscere questo Fanciullo, che habitaua nella tua Provincia.

O selice Patria, poiche il Facitore, e Creatore di tutte lecose, si degnò dimorare in te, e volse esser chiamato d' Egitto. Ex-Egypto vocani Filium meŭ.(b)

O caro Figlio, ò dolce Giesù, non vi ricordate, che voi sete, quel Dio, che tanto trauagliò questo popolo, che lo priuaste de Primogeniti, gli convertiste l'acqua dolce in amaritudine, & in sangue; che gli mandaste le.

(a)dd Heliopoli. (b)Matth. 2. v. 15.

zenzale, le rane, & altri flagelli; e finalmente sommergeste Faraone col suo Essercito nel mar rosso.

O Dio dell'anima mia, se vi hauesse conosciuto quel popolo, forse in cambio di fuggire la persecutione d' Herode, vi haueria perseguitato, & haueressi riceuuto molti disgusti da coloro, che haucuano per auanti tiraneggiato il vostro Popolo eletto, non volendo lasciarlo partir con Mosè, vostro seruo. Ma andando la Maestà vostra... in Egitto, v'andò per trattar pace con l'Egittiani, facendo ad essi fauori tati, e tali, che l'Egitto si può gloriare trà cutte le Nationi del mondo, che per sette anni cibò in tempo di persecutione il suo Redentore.

Et egli in contra cambio, volse far à te, à Prouincia, gratie tanto grandi, che frà l'altre stimo la maggiore, che essendo tu idolatra, venendo in te, gettò à terra gl'Idoli, segno, e caparra, che frà poco tempo doueressi conoscere il vero Dio, mandandoti li suoi santi Apostoli à predicar il Vangelo; e che riceueressi la Fede con tanto ardore, che le Città, e Castelli, e tutta la Prouincia sarebbe tantoChristiana, che in nessun'altro luogo sarcbbe tant'abbondanza di serui, e serue di Dio; siorendo, ò santa Provincia, le tue Città di Mona-Aerij di santi huomini, che fan-

no stupire il mondo; e non solo le Città, e le case, per la benedittione, che arrecò in te questo santo Fanciullo, doueuano fiorire in virtù, e santità, ma li monti, li colli, & infino li deserti, e cauerne della terra, doucuano riempirsi di monaci, e santi Romiti, seruendo a Dio con. tanto feruore, spirito, & auste. rità, che sariano stimati huomini più tosto Angelici, che humani:Come fù un Paolo primo Romito, un Antonio, un Girolamo, & altro numero infinito di santi Padri, che chi leggera la. vita loro, non potrà, se non stupire di tanta santità.

Fin le tenere Verginelle, come su una Caterina d'Alessandria con tanti Filosofi, diedero la vita loro al suoco per Chri-

fto.

O quante anime sono hora in Cielo, che godono Iddio, chefurno di questa Provincia, mercè, che Iddio, mentre vi stantiò lungo tempo, santificòlla conla sua presenza.

Bra stato Giesù sette anni in. Egitto, hauendo circa noue anni, quando l'Angelo di nuouo apparendo à Giosesso comandògli, che se ne ritornasse in Giudea co'l Figlio di Dio, e con la B. V. perch'era morto Herode. Oue anima diuota, deui contéplare, come il santo Sposo di Maria, hauuta la riuelatione da Dio, vende subito quanto si ritro-

trouaua nella sua pouera casa, per sar danari, comprando di quelle cose, che erano necessarie in viaggio sì lungo, conserendo con la S.V.si la riuelatione, come anco il partirsi. Hauedo dunque preparato il tutto, si partì alla vosta di Giudea con il suo Afinello. Et il nostro Giesui in quella tenera eta hor caminaua a piedi, & hora trouandosi stanco, montaua sopra l'Afinello, e cossifaceua la B.V.

O quante volte quel tenero Fanciullo stracco, & afflitto sedeua sù 'a terra, quello, che hà la sua Sede alla destra del Padre Eterno. O quante volte la B.V. lo pigliaua per mano, caminado buon pezzo! a quel modo il (antof inciullo diceua alla fua cara Madre; ò cara Madonna Madre, io vedo, che voi sete stracca; di gratia, montate sopra l'Asinello; e l'illesso diceua la Madre al Pigliuolo: à caro Pigliuolo mio, montate voi, voi, che sete di tenera età; e con queste amorose contese faceuano il viaggio, & ouunque passauano erano accarezzati dalle fiere, adorati da gli animali.

O chi hauesse sentito la cara Madre parlar co'l caro Figlio, che parole doueuano proferire que le beate lingue.

Dimandaua Maria à Giesù, se hauesse fame; & egli rispondeua di si, e subito l'apparecchiaua la mensa sù la nuda terra piena

di pouertà. O chi hauesse veduto il Rè del Cielo, con la Regina... degl'Angioli, mangiar con quella pouertà, & humiltà.O stupore,ò eccesso del tuo Dio! O quáte volte dormiua alla (copertain quei deserti! ò quanti furono li patimenti del Figliuolo, e della Madre! La Madre compasfionaua il tenero Figiluolo, & il Figliuolo cópationaua la Madre; il Figliuolo faceua animo alla Madre, e la Madre confolaua il Figliuolo; & à questo modo andauano allavolta diGiudea,& incominciorno hormai à scuoprir la terra.

Ma, anima mia, fermati alquanto, e dimanda al tuo Dio, che le ne va in Gudea; ò Creatore del Cielo, e della Terra, ò mio Dio; è vero, che Herode è morto, ma quanti Herodi trouarete voi in Giudea, che vi perseguitaranno! è vero, che sete tenero Fanciullo, ma sete anco Dio, che tutte le cose vede : vedete anco, quante persecutioni patirete da questi vostri Patrioti, che vi perfeguitaranno fin' alla morte. E che cola vi fà andare in Giudea, se non l'amore fmifurato, che portate all'anime nostre? questo vi faceua soppor-, tare, e superare ogn' affanno.O quante volte, ò Sposo dell'anima mia, contemplaui li dolori, & angustic, che haueui à patire, mail voltro Amore superaua... ogni difficoltà.

H Ar-

į

Arrivo, ò anima mia, il tuo Dio in Giudea con la sua cara... Madre; passaua il tuo Creatore per quelle Città di Giudea, que doueua esser perfeguitato. Quate se gli rappresentavano alla. memoria di quelle cose, che doueua patire, e come huomo sentiua dolore, nè poteua far di mãco, di non mostrar alcune volte esteriormente mestiria; oue la. S.V. accorgendofi, che il suo Figliuolo patiua qualche trauaglio, gli dimandaua: O Figliuol mio, che hauete, che io vi vedo pallido in viso? Voi mostrate di hauere qualche dolore, & affanno:gli rlspondeua il caro Figliuolo; non è tempo Madre, ma verrà tempo, che lo saperete, e vedendola addolorata, la consolaua e la Madre consolaua il Figliuolo.

Ed à questo modo s'andauano auicinando alla Città di Nazaet, oue essendo gionti, andorno ad habitare nella loro pouera. casa, accomodandosi al meglio, fostentandosi con le fatiche. lauori, prouedendo delle cose necessarie la casa. O S. Giosesso. che meritasti sostentar con li tuoi sudori, quello, che sostenta il Cielo, e la terra! O quante volte mentre Gioseffo lauoraua, l'aiutaua il Figliuolo di Dio, li porgeua i ferri l'aiutaua à tirar la lega,tagliaua, faceua falcetti di legni, li portaua à casa; gli comandauano Giolesso, e Maria, & effo vbidiua. O flupore! ò humiltà del Figliuolo di Dio! e tù ò Anima, sarai superba, non fuggirai le cose vili, e basse? vedi ceme il tuo Creatore, si fà vbidiente per amor tuo, nè si vergogna far cole vili; scopaua la. casa, aiutaua à lauar le massaritie alla Madre. O quanti atti d'humiltà faceua il tuo Signore, per dar essempio à te ò anima, acciò ancor tù facessi atti d'humiltà per suo amore. O quãte volte stupita Maria si humiliaua, & in compagnia di Gioseffo, genustessi adoravano il Figliuolo di Dio.

Cresceua frà tanto in età.virtù, santità, e persettione: se bene su sempre persetto, e santo, perche era Iddio, Creatore del Cielo, e della terra; nientedimeno,come huomo mostraua nella vita sua persettione tanta, cheogn'vno ammiraua in veder vn Pigliuolo tanto santo, e perfetto. Era questo Fáciullo accarezzato, e stimato da tutti. O chi hauesse sentito Giesù, quando parlaua, e praticaua in terra... che parole di fuoco d'amor di Dio doucua dire, che rapiuano i cuori di quelli, che l'ascoltanano: parlaua egli delle figure de' Profeti, e della Legge,che ogn' vno si stupiua, à sentire vn fanciullo di così tenera età, parlare tanto altamente delle Scritture.

### CAPITOLO X.

Come su perso Nostro Signore, e trouato nel Tempio in mezzo de' Dottori, e di quel, che fece sin'à 30. anni.

E Ssendo Giesù d'anni vndeci in dodici, per dar principio à far palese la sua Celeste dottrina, ando con Maria, e Gioseffo in Gierusalemme alla solennità della Pasqua; ma essi ritornando verso Nazaret, lui restò

per trè giorni perso.

Hora contempla, che fece il tuo Signore quelli trè giorni, pouero, senza danari, à piedi,e scalzo. O caro giouinetto, oue alloggiaui?oue māgiaui?ò stupore,ò eccesso,ò carità immesa: for se alloggiaua al coperto di qual. che casa; ouero in qualche hosteria; e forse anche se ne staua al sereno. Andana cercado vn pezzo di pane, hor in vna casa, hor in vn'altra, e beueua dell'acqua.

O quante voste sedeua sù la. nuda terra! e quante volte hauerebbe mangiato, hauendo fame, se de cibi hauesse hauuto! e quante altre vrtando con quei facri piedi in pietre, ouero caminando sù le spine, si pungeua, si che n'vsciua il sangue! O pupilla degl' occhi miei voleui forse far pruoua dell'as-

pri chiodi, che doueuan trapalsarni i piedi ? ed all' hora nel ricordarti ò Dio ineffabile, quanti disagi, patiua la Maesta vostra in questi trè giorni. O amor dell'anima mia, non vi passaua il cuore à veder la vostra affitta Madre, come ebra d'amore, quádo non vi vidde ritornare, cercandoui fra parenti, & amici? Vedeui pure, ò caro Giesù, li dolori suoi, che erano anco dolori vostri, si come li vostri erano suoi: poteui lasciarti veder da essa, accioche non sentisse tanto tormento; poteui anco senza lasciarti vedere, leuargii dal cuore tanto dolore; poteui anco ò caro Giesù, auanti lavostra partenza, dire alla cara... Madre la vostra intentione di restar in Gierusalemme, che il dolore non saria stato tanto grande, e pure non faceui alcuna di queste cose, ancorche eri tutto amore; ma questo, credo lo facesse, acciò tanto più li do-Iori della Madre fossero grandi, per prepararle tanto maggior corona in Ciclo.

> H 2 Eſ

Essendo dunque, ò anima mia, il tuo Gicsu partito da Maria, e Giolesso, se n'andò al Tempio, oue trouò, che li Dottori della. Legge disputauano; & il nostro Iddio andando auanti, s'accostò à questi disputanti.

Fra tanto Maria, e Giolesso hauendolo cercato fra parenti, & amici con gran trauaglio, nè hauendolo ritrouato, si partirono, & andarono in viaggio alla volta di Gierusalemme; è mentre caminauano, à tutti, che incontrauano, dimādauano, se per sorte haueuano visto vn Fanciullo, e può esser, che alcuno rispodesse: noi habbiamo incontrato uno, chera della tale statura: che all'hora si rallegrasse Maria, sperando di ritrouarlo.

O quanto dolore sentina questa gran Madre per l'assenza di

un tanto Figlio.

Hora ò Anima dinota, eratrafitta Maria dal coltello, che-Simeone gli predisse, & andaua pensando, se forse hauesse dato disgusto al suo caro Figliuolo, per essersi da lei allontanato. O, che ragionamenti faceua cost Santo Sposo Giosesso; non stimaua lei la fatica, e meno si curaua di patire, purche trouasse l'amato Figlio.

O quante lagrime spargeua.
Maria, e quanti gemiti mandaua dal cuore. O quanto patì lafantissima Verginella in questo
viaggio, caminando giorno, e-

notte, lamentandofi, & affligen? dosi, Si riuolgeua all' Eterno Padre, e piangendo diceua:O Dio, Padre del mio Figlinolo Giesù, oue si ritroua hora il diletto dell'anima mia, che io muoro, se non mi fate trouar il vostro, mio Figliuolo. O Eterno Iddio, fate, che io torni à veder tutto il mio Bene. O Figliuol mio dolcifsimo, e che cosa vi hà fatto questa vostra afflitta Madre, che cosi presto l'hauete abbandonata.O caro mio Giesù, oue sete? O Dio, Figliuol mio. Io sò pure, che come Dio sapete il cuor mio, e li dolori miei. O Figlio, ò Figlio, habbiate hormai pietà della vostra assistissima Madre. e se volete, che io muora, lasciateui prima vedere Figliuol mio, cuor mio, pupilla degl'occhi miei, mio Bene, mia ricchezza, mio Paradiso; doue vi trouarò, ò figliuolo delle mie viscere, lasciatcui hormai vedere, perchei to muoro di-dolore, ò caro mio Gicsù.

छि, nessuna cola gli dà gusto, ि prima non troua il riposo dell' anima sua. A questo modo arriuò Maria in Gierulalemme stanca. & afflitta, e subito andò al Tempio, sperando quiui trouare il suo amato Figlio; & hauendo adorato nel Tempio l'Eterno Padre, voltdi'occhio, e vidde nna moltitudine di gente, che vdiua la disputa, che faceuano li Satrapi, e Dottori della Legge. Si auicinò Maria con quel desiderio di cercare, chi tanto amaua, e vidde l'vnigenito suo Figliuolo in mezzo di quei Dottori, che stauano tutti attoniti, Aupiti in lentir tanta lapienza , rimirandolo ogn'uno, e dicendo frà d'essi; ò che aspetto venerando lò che Sapienza Dinina l di chi è Figlio? di che Patria? Alcuni d'essi godeuano in sentirlo cosi ben parlare; altri inuidiandolo , fi vergognauano di disputare con un Fanciullo di età cosi tenera, e chi diceua una cosa, ehi un'altra.

Maria lasciò finire la disputa, e poi andando alla volta del Figliuolo, l'abbracciò, e tutta dolente, & allegra insieme, con lagrime di tenercaza, tenedolo trà le braccia, diceua: Che hauete fatto, ò figliuolo mio caro, che io, & il Padre vostro dolenti, vi andauamo cercando Fà quali rispose il Figlio: E perche mi cercauate voi, non sapeuate, che bisognaua, che io facessi la volotà

del mio Padre?Hor fermatianima fedele, e contempla questo incontro di Giesù, e di Maria.

O quanta allegrezza douè ella sentire! ò che parole doueua dire, al Figliuolo? ò quali risposte daua il Figlio alla Madre!no si poteua satiare la B.V. di rimirarlo, baciarlo,accarezzarlo, & egli consolaua la cara Madre;rimiraua in faccia Maria, & essa... vededo il Figliuolo pallido, perche haueua patito fame, sete, e stracchezza,e forse anco patito, dormendo al fereno non hauédo in Gierulalemme Parenti , onde conuenne médicare: compassionandolo S. Gioleffo con la suacara Sposa, comprorno del pane, e co altri cibi poueri lo reficiorno.O chi hauesse veduto, e sentito Maria far animo al Figliuolo, acciò mangiasse; lo rimiraua, lo contemplaua, fi stupiua in vederlo come Dio, in tanta pouertà, e bassezza.

Vengano hora quelli, che sono amatori de'loro corpi, e cotemplino Giesù; vengano li Spirituali, e timorati di Dio, vengano le Verginelle dedicate à Dio, contemplino il loro Sposo, che in età tanto tenera comincia a patir fame, sete, stracchezza, e pouerta; imparino à seguitare per la via del patire il loro amato Sposo, e gli compatiscano in spirito, l'abbraccino, l'accarezzino, l'osseriscano per stanza il loro cuore, gl'osseriscano danari, l'accuore, gl'osseriscano danari, l'ac

com -

compagnino con Maria, e Giosesso alla sua Patria, & alla sua

pouera casa in Nazaret.

Quanto stesse in Gierusalemme il Figliuolo di Dio, lo dicel'Euangelista, che stette trè giorni assente dalla Madre; dopò i quali, voglio piamente credere, che la B.V. lo riconducesse à Nazaret, e che poco tempo si trattenesse in Gierusalemme.

Contempla dunque, con quãta allegrezza fe ne tornaua la... gran Madre di Dio à Nazaret, hauendo seco il suo caro Pigliuolo.O chi hauesse veduta la fanta Compagnia, mentre che caminaua; ò che ragionamenti, ò che colloquij doueuano passare infieme,e cô che diuota attétione doueua Maria ascoltare il fuo Figlio; Gli dimandaua tal volta, se egli era stracco, e mettendogli le mani in seno, toccaua se era bagnato dà sudore, l'asciugaua, lo faceua riposare. O Dio, à chi non scoppierà il cuore, considerando questi punti.

Arriuò finalmente Maria con Giesù, e Giofesso in Nazaret stanchi dal viaggio, ma colma la Madre d'allegrezza, vedendosi presente il suo amato Figliuolo, il qual'era nodrito, e alleuato dalla S.V. e cresceua in età, e virtù; era amato da tutti per li suoi rari costumi, vbidiente alla Madre, e à Giosesso, aiutando loro à far li seruiggi di quella pouera casa, e con

tanta humiltà, e basiczza, cheo ogn'uno andaua in eccesso, contemplando così gran bontà.

Queste, e simili altre infinite maraviglie operò il tuo Dio, è Anima diuota, dalla sua nascita sino all'età di dodici anni; e dalli dodici sino alli trenta, non dicono altro gl' Euaugelisti della

vita del Saluatore.

Solo,che dalli dodici, alli treta, vorrei Anima contemplatiua, che contemplassi meco quello, che faceua,& operaua il tuo Dio,e Creatore, perche no cessò mai di operare per amor tuo. E se li santi Euangelisti, non ne faceuano métione fù, perche Iddio si riseruò il manisestarsi al mondo,& alla sua Chiesa à tempi opportuni, si come hà fatto à i tempi passati, riuelado ad Huomini santi, e sante Donne le cose, che doueuano auuenire, determinando nelli Diuini Concilij; opponendosi agl' Heretici, fulminando,e scomunicandogli; facendo Leggi, e Statuti; scoprendo la fanta Concettione della gran Madre di Dio, con. l'assuntione del corpo, & anima al Cielo, e con tante altre cole maranigliole, che sarébbe lungo tempo à raccontarle : si come anco nell'Apocalisse si vedono li tempi successiui, manifestati per lo Spirito Santo, sin'al fine del mondo.

Cosi parimente mi dò à credere, che Iddio operasse in queRo tempo cose ammirande, quali si riseruasse manisestare à tempi, che pareua à Sua Diuina. Maestà, ponendo silentio alla. Beata Vergine; che non ne parlaffe, e gl' Euangelisti Scrittori del santo Euangelo scriuessero dell'Incarnatione del Verbo, sin all'età del Figliuolo di Dio di anni dodici, e poi si fermassero non passando più oltra; e chedalli trenta, fin'à trêta trè anni, scriuessero per propria veduta, quando che il nostro Dio alla. scoperta si manifestò al mondo per vero Messa, hauendo eletto li santi Apostoli, e Discepoli à questo; e però mi dò à credere, che li santi Apostoli famigliari della gran Madre di Dio, con. ogni diligenza l'interrogassero, di quanto haueua operato Christo suo Figlinolo in questi 18. anni, facendo grandiffima instanza per saperlo, e poter metter nel S.Euangelo anco quello, che haueua operato in questo tempo, e che la Madre di Dio, sapendo la volontà del suo Figliuolo, pose termine, e silentio alli Santi Apostoli, lasciando la cura à Dio, di manifestar quello, che operò in questi 18.2nni, 🗢 che cosi li SS. Apostoli restassero sodisfatti.

E se meglio vorrai sapere ò auima diuota, quello, che sece il tuo Dio; dico, che pensauali casi tuoi, & alla tua salute; vedeua questo Iddio, che si era.

fatto huomo fogetto à patimenti, & alla dura morte per tuo amore, e dall'altro canto vedeua la tua ingratitudine; vedeua tante anime redete co'l suo pretioso Sangue, e sì poche, che doueuano feruirfi del beneficio; vedeua tate anime care à Dio, che si doueuan dannare per propria colpa,e priuarfi dell'heredità del Cielo; e che gl' huomini commetteriano tante iniquità, contrafacendo alla Diuina Legge, sprezzando il suo pretiosissimo Sangue; e che in vece d'effer grati, voltarebbono li calcagni cotra esso Dio, ribellandosi con. infinite abominationi da vnatanta Maestà, dandosi in preda... al Diauolo, nemico capitale. dello stesso Iddio, e cambiando le felicità del Cielo, con le pens eterne dell'Inferno.

Questo pensaua il tuo Dio d Anima diuota, questo vedeuain spirito, di questo si affliggeua, si ramaricaua, espesse volte piangeua. O quanti dolori patiua il suo cuore per tuo amore.

Oltra di ciò, pensaua, e contemplaua il tuo Iddio, il tuo Creatore, e Redentore, la tua, vita, il tuo tesoro, la tua pace, e Requie la sua dura Passione, e morte; penetraua quei misterij della Croce, chiodi, siagelli, corona di spine, le contumelie, vilipendij, stratij, & angonie, che doucua patire; e pur'erano pochi dolori questi, à paragone, degl'

degl'affanni, e spasimi, che sentiua per l'humana generatione, e per tante anime, che erano, sono per dannarsi. Ma in particolare l'affligeua il veder quel Popolo, tanto da lui accarezzato,& amato, che doueua crocifigerlo, non accettando la sua... fantaDottina, & Euangelio; perquesto piangeua la destruttione, e la futura rouina, soprala Città di Gierusalemme. Pensaua ò anima mia,il tuo Redentore in particulare alla sua Pasfione venendo il Venerdì, perche in tal giorno doueua patire l'aspra morte. Vedeua il mansuetissimo Agnello in ogni tempo li suoi dolori, e gli erano sempre presenti in quel modo, che faria ad vn Giouine Nobile, ricco, e bello il saper, che in età di trenta anni in circa, douesse esser fatto morire di morte atroce,& abomineuole, in presenza di tutta la Città; e che questo Giouine conoscesse dentro di se la sua innocenza, e sapesse al sicuro, di non poter fuggir quefta morte.

Penía ò anima mia, come si potrebbe questo Giouine consolare; certo alcuna cosa mai lo cosolarebbe, perche la memoria di quell'aspra morte lo tenerebbe in continuo astanno, & amaritudine; e tanto più, quando si andasse auicinando il tempo presisso, crescerebbe il suo dolore. Così à punto aqueniua al noftro Carissimo Giesù, mentre, era giouinetto, sapendo, che d'età di trenta trè anni, doueua morire di morte atrocissima; e più se l'accresceua il dolore, sapendo, che il popolo, e suoi amici gli doueuano dar questa morte, la quale frequentemente consideraua, e della cui memoria, come huomo grandemente si assigna, e per questo si legge, che mai su visto ridere Nostro Signore, ma ben sì piangere.

Ma tu ò Anima mia, che cosa hai fatto, ò fai per questo tuo Dio, che per tuo amore operò, e pati tanto? che per dar vita à te, e per condurti al Cielo, venne egli stesso in persona a cercarti con tanto amore, e diede morte à se stesso e tu ò Anima, non ami, non cerchi, non corri à dietro ad vn tanto innamorato?

Ricordati de'dolori di Chri-Roje dà amor per amore; ah ingrata, esconoscente al tuo Iddio, più dura, che diamante, più cruda, che Lione, ritorna al tuo Pattore, che languisce, e muore per tuo amore; corri al tuo Creatore, e Redentore con veloce corso; rendi lagrime per lagrime;dolori per dolori; affanni per affanni; muori, perche ancor egli è morto;dona il tuo cuore à chi lo diede per te sù l'asprai Croce; habbi sempre nella memoria la vita, e la Passione del tuo inamorato Christo.

O in-

🔿 ineffabile Iddio,ò Sapienza del Padre, ò Bontà inenarrabile, ò Dio del Cielo, e della terra, amantiffimo mio Dio , ecco genuflesso à piedi vostri, vi prego per quanto operò la Maestà vofira in quel tempo delli 12. sin. alli 33. anni, che vogliate rimirare me vilifima ercatura, e nó guardare alli demeriti mici, ma riguardar me pouero peccatore con occhi di pietà, per li forami delle vostre trafitte mani. che così non vederete, se nonmisericordia, e pietà, essendo quelle ferite fatte dalla meramilericordia vostra. O Caro, e Carissimo Iddio, date à me gratia, che io languisca per vostro amore.

O pupilla degli occhi miei, vinificate in me la memoria de' vostri dolori. O Intimo del cuor mio, fate che l'anima mia siasempre ricordeuole de'vostri benesicij.

O innamorato Giesù, date à me il voltro puro amore;impiagate l'anima, & il cuor mio, che non posi giamai esser risanato da tal ferita. O Bellezza, ò ricchezza, ò gioria degli Angioli, ò giubilo del mio cuore, non permettete, che io vi ami, con il mio amore, perche non sò amare, le non me stesso, e le cose basse; mà fate, che io vi ami con. l'amor vostro, il quale m'insegnara il dritto camino del puro, e filiale amore, acciò amandoui con fincerità di cuore,lontano da ogni mia proprietà, possi, mediante la vostra misericor. dia, venir nella celeste Patria, à goder'il Padre co'l Figliuolo, e lo Spirito santo, Amen.

### CAPITOLO XI.

Del palesarsi al Mondo doppo 30. anni, delli Miracoli, predicationi, e Conuersione di Maria Maddalena.

Ssendo gionto, de Anima diuota il tuo Dio all'età di 30. anni, hauendo passata la vita sua sino à quell'età, in angusie, & assanni così interni, come esterni; patito pouertà, same, sete, persecutioni, freddo, stracchezza, assilictioni di sughi viaggi,e cose particolari,ed indicibili per la continua memoria della sua Passione; e sopra tutto, estremo marticio per la dannatione di tante anime, che doueuano perire dal punto della sua Natività sino al sine del Mondo, se quali anco là giù nell'Inferno, restano con quest obligo d'amarlo perpetuamente, per g'infiniti fauori.

Comminciò questo amantissimo Iddio à farsi conoscere. manifestarsi al mondo per vero Messia, consegni, e miracoli, risuscitando morti, sanado infermi, dando la luce à ciechi, drizzando stroppiati, sanando leprosi, paralitici, & in somma, vsciua dal nostro Giesù virtù tale, che rilauaua ogn'yno, latiaua la... moltitudine degl'affamati con pochi pani : predicaua hora in... vna Città, hora în vn altra, andaua à piedi da vna Città all'altra:patina necessità, come fame. fete, freddo, caldo, stracchezza; e quante volte non hauendo da mangiare, scrollaua le spighe ne' دampi,e mangiaua il grano ; ف quante volte essendo scalzo, vrtaua con li sacri piedi in pietre. e spine, con gran sentimento di dolore.

O quante volte era sudato, e non haueua con che asciugarsi! e quante volte entrò nelle Citta, e Terre, fraeco, assamato, assetato, e nissuno l'inuitaua; onde bisognaua, che andasse mendicando.

Doueua nostro Signore star al Mondo ancora trè auni, & in questi trè anni far il fondamento della S. Chiesa instituendo la nuoua legge Euangelica, e rinutiando la legge Vecchia; annullando la Circoncisione, & introducendo il Battesimo: doueua farsi vedere il Mistico Isac con le legna per il Sacrificio, il Giolesso venduto da i fratelli, il figurato da i Patriarchi, il profetato da i Profeti:si doueua far veder quel promesso Messa nella legge,che liberasse li santi Padri dal Limbo, quel vero liberatore d'Iraele dalla Seruitù del Diauolo: perciò elesse questo. Nostro Redentore 12. Apostoli, e 72. Discepoli, huomini di bassa conditione dell'arte di Pescatori, li quali doueuano esser Prencipi del Mondo, soggiogando quello all'Imperio di Christo.

O chi hauesse veduto il Saluatore del Mondo caminare: con li dodici Apostoli, huominiscalzi,mal vestiti, e poueri, ementre con quelli caminauada vna Città nell'altra, predicaua, & ammaestraua questi suoi Prencipi.

O quante volte erano affamati, patendo fame, e per nonhauer da cibarli, entrauano ne campi, e mangiauano le spiglie. Viueua il Saluatore di Limosine; il Borsario era Giuda Apostolo, & haueua il Signore moltidiuoti, che lo manteneuano con darli danari per se, e per li suoi Apostoli, ma non erano tanto abondanti le limosine, che molte volte non patissero disagi.

Era

Era cresciuto il Signore in. tanta fama, e stima, che fu seguitato da gran moltitudine di popoli, quali lo chiamauano Pro. feta grande, Saluatore, Figliuolo di Dio vino, Christo, e Messa con altri attributi , e lo voleuano far Rè. Da tutti era applaudito, da tutti riuerito, & adorato, perche vedeuano li segni, e miracoli grandi con resuscitatione de' morti, e tutto in propria virtù: perche comandaua à venti, al mare, à monti, all'infermità, à Demonij, alle pietre, & altrecole insensibili, & il tutto l'ubidiua. Solo li Prencipi de Sacerdoti,e Rabini sdegnati arrabbiauano contra questo mansuetisfimo Agnello Christo, perche li riprēdeua in publico, ed in priuato delle loro (celeraggini; onde non lo potendo sopportare, faceuano configlio trà di loro per farlo prendere, e darli morte.

Ma, perche lo vedeuano ingran credito appresso il popolo, non ardiuano sasso prendere in publico, ma cominciorno à perseguitarlo, tassando la vita sua, e de'suoi Discepoli, & insieme li suoi miracoli.

Andauano per il Tempio, per le Sinagoghe, nelle piazze, ne' ridotti, nelle botteghe, dicendo ogni male del Saluatore, mettëdolo in difgratia del popolo, cercando di tirare alla lor' opinione quanto poteuano; e forle.

anco pagauano chi dicesse male di Christo, ordinandogli, che osservassero le sue attioni, per haue l'occasione di accusarlo. E cosi molti ne diceuano male, lo tassauano per beuitore di vino ; che no si lauaua le mani, quado andaua à mangiare; che praticauá con Samaritani; che non. offeruaua il Sabbato; che era. seduttore del popolo; che volcua distruggere il Tempio, & in trè giorni rifarlo; e che si faceua di huomo, Iddio, & altre calunnie, per hauer'occasione di condannarlo alla morte, e prenderlo senza pericolo, e tumulto del popolo.

O quanto male fà l'inuidia. nel Mondo! la qual'è cosi fiera, e pellifera, che non perdona, ne ad huomini, nè à done, nè à Santi: tutto converte in male, non lascia veder' il bene; il Santo sa parer trifto, & il trifto Santo:& è tanto antica quest' inuidia, che cominciò in Cielo trà gl'Angioli, quando una parte di loro voleuasi uguagliare à Dio, ma... Dio scacciandola precipitolla. dal Cielo nell'Inferno; oue sdegnata questa pestifera bestia.sfogò l'ira sua contra il pouero Adamo, & Eua; andò poi à trouar Caino, e fece, che per inuidia ammazzasse il suo Fratello Abel.

E cosi successivamente hà fat; to in tutto il mondo, con inenartabili stragi, e rovine de Regni, e Città, Regi, Prencipi, Nobili, Ignobili, Poueri, e Religiosi, d'ogni sorte di gente, e d'ogni stato; nè cessarà sinche al sine del mondo sara rinchiusa nel suoco eterno contutti li suoi seguaci, che hanhauuto ardire di perseguitar co inuidia, sino il Figliuolo di Dio.

Conuerti Nostro Signore vna Matrona Nobile, ricca, e bella, chiamata dall' Euangelista:Maria Maddalena, dal nome del Castello Maddalo:e dice il S Euangelista, che era una Donna peccatrice nella Città, che haueua un Fratello nominato Lazaro,& una sorella chiamata Marta, molto diuota del Signore;e questa, dice, che delle sue facoltà lo sostentaua, & era Albergatrice del Saluatore. Brano morti li Genitori di Maria, e di Marta, & erano rimaste orfane, sicome ben spesso auuenir suole à pouere Figlie:cominciò Maria ad abbellirsi con adornamenti vani,li quali sono il principio della rouina di molte, che non stimando la vanità, cadono poi in maggior rouina; e così venne la nofira Maddalena à gl' innamoramenti, e sguardi lasciui; era seguitata, e presentata da Nobili, e non gli mancanano innamorati, che li feriuevano lettere, oue la pouera Maddalena cominciò a ri pondere d'amore à gl' amãti,e finalmente cadendo nel peccato, diuenne famola Meretrice; e per tale era da tutti tenuta. La sua sorella Marta era molto diuota del Signore, il quale frequentemete andaua in casa sua, e essa li ministraua con le sue sostanze; à Marta dispiaceua molto la prattica di Maddalena, e spesse siate la visitaua, l'ammoniua, e la pregaua, che lasciasse questa mala vita.

La fama del Signore volaua per ogni luogo per l'infocate Prediche:e Marta pregaua Maddalena, che almeno una volta... ascoltasse questo Giesù, al quale tutti concorreuano per sentirlo; Ma Maddalena se ne rideua. sprezzando l'ammonitioni della Sorella, come auuenir suole à pouere fanciulle, che fano più cóto, e stima d'una Vecchia, che l'induce al mal fare, che d'una. persona, che l'indurrà al bene. La buona Marta conferiua col Signore sopra i fatti della Sorella; e mi dò à credere, che egli la confolasse con dirle, che l'haue. rebbe convertita, e che vedesse in ogni modordi condurla alla... fua prefenza.

Torno di nuouo Marta, à perfuader la sorella ch'andasse ad ascoltar questo gran Profeta, e-Messa, et aiutandola il Signore, cominciò à dirle: ò cara sorella, fammi tanto fauore di venir meco à veder questo Messa d'aspetto tanto venerando, vago, ebello, che ti parerà un Angelo; gl'occhi rapiscono i cuori, e-

Pa:

Pare, che dalla sua faccia scaturiscano raggi splendenti; le cui parole sono tanto dolci, e soaui, che chi le sente, gli resta persepre obligato, e tutto il mondo gli corre dietroje così tu ancora faressi ò cara sorella, se venessi una sol volta meco à sentirlo. B mi do à credere, che anco Lazaro facesse il medesimo con Maria Maddalena, sentendo dispiacere del dishonore, che faceua la sorella alla fua cafa; onde no è da dubitare, che Lazaro non solamente l'ammonisse, ma anco minacciasse di far di quelle cole, che sogliono far li parenti in\_ casi tali, e che Maria dubitasse di qualche dispiacere, e ne parlasse con i suoi Amanti; e che essi minacciassero Lazaro, il quale essendo di buona natura, si ritirasse dalla pratica della sorella, eleggendo (, come fanno gli huomini prudenti, quando non v'è altro rimedio) di due mali,il minore.

Pinalmente su tanto stimolata Maddalena dalla sorella Marta, che diede parola, di visitare una volta in sua compagnia il Saluatore, e sentire uno de' suoi Sermoni, più per veder le bellezte di lui, che per voglia, che hauesse d'ascoltar prediche. Si rallegrò Marta di tal nuoua, e subito ne ragguagliò il Signore, auisandolo del giorno, che domeua andare à sentirlo con lasorella.

Cominciò Maria al suo solito ad adornarsi, & abbellirsi, (douendo comparire in publico) có vanità, ed acconei, con ori, es
gioie, con prosumi, ed un vngueti di gran prezzo, come à suo luogo s'intenderà: e così andò Maddalena accompagnata da.
Diauoli (che hormai dubitauano della sua conversione) e seguitata, e corteggiata da molti
Amati, tanto pomposa, & orgogliosa, che convertiva à se gli
occhi d'ogn'uno.

Aspettaua il Signore questa. Maddalena: & ò felice Donna! hora,che (ei rimirata dal più caro Amante, che mai hauesti; poiche questo Giesù viene dall' altezza de' Cieli per goder del tuo amore. Voleua innamorarii di te, ò Maddalena questo celeste. Spolo, ma l'andaui fuggendo, lasciando per gli amanti terreni, il vero Amatore:hora non fuggire più, acciò non auuega à te quello, che alla Sposa ne'Cantici auuenne,che mêtre la Spafo la cercaua battendo all' vício, acciò l' aprisse, & essa non volendoli aprire, per vltimo si parti lo Sposo; onde bisognò, che essa poi ādasse per la Città, per le strade, e per la piazze cercadolo,e dicendo:Num , quem diligit anima mea, vidifiis? (a) cosi guarda,che noix auuenga a te, Maddalena, fe tofto non apri Pvício del enore all'inspirationi, & al batter, ches

(a)Cant.3.vz.

fà col mezzo di tua sorella, questo Celeste Sposo; che si partirà lasciandoti ferita d'amore; onde ti conuerrà poi cercarlo impazzita, e scapigliata, sinche mosso da pietà, si lasciarà trouare, e tu goderai di quell'amore, che godono gl'Angioli in Cielo.

Rimirò con occhi diuini queflo caro innamorato la vana... Donna piena d'iniquità, & incontrandosi gl'occhi di Maddana con quelli di Christo, restò presa questa Piera da quel Celeste sguardo, in modo tale, che si sentì accesa nel cuore; e seguitando il Signore con diuine parole, tutta commossa Maddalena, cominciò dirottamente à piangere, e con infocati gemiti gettar fuora da quell'immondo cuore tanta contritione, e dolor de' peccati, che di fuori cominciò à spogliarsi delle perle, ori, gemme, &c. gettando perterra tutti quegli addobbamenti co general stupore d'ogn' uno, in veder'una così famosa. peccatrice riduesi in un fubito à tanta contritione.

O quanto doueua goder Marta per la Conversione della sorella! Andò Maddalena à casa, e voglio credere, che tutte quelle cose mal'acquistate le desse à poueri, restando con il suo Patrimonio, e così ben convertita, & impiagata d'amor di Dio, che cestò in lei chinto l'amor proprio, la propria estimatione, & il proprio interesse, perche cercaua senza alcun timore, ò vergogna il suo Maestro con tanto
amore, & assetto, che d'altro no
teneua più conto, se non del suo
Signore; lo bramaua, lo desideraua, gettaua sospiri dal cuore,
che pareua, che auampasse d'
amore; andaua cercando questo
suo innamorato con li capelli
giù per le spalle, e negletta: vsciuano dagl'occhi suoi sonti di lagrime; e non si vergognaua d'andar per la Città à quel modo,
che ogn'uno si stupiua, e l'ammiraua.

Andò il Signore à desinare in casa d'un Fariseo, e mentre magiaua, ecco la nostra Maddalena scapigliata, e piangendo se n'entra nel luogo, oue era il Signognore, e gettatasegli dietro, non hauendo ardire di comparirgli d'auanti, pigliò quelli santi piedi, & inchinandosegli sopra col capo incominciò à versar fonti di lagrime sopra d'ess, asciugandogli con i proprij capelli, e con frequenti baci baciandogli.

O Maddalena, vuoi tu forsi intenerire quel beati piedi, acciò li duri chiodi non diano tanto dolore al tuo Maestro? O beata Peccatrice, e se hora piangi tanto, lauando solamente la poluere di quei santi piedi, che sarai poi quando li vedrai trasitti, & infanguinati? Conserua, o Maddalena desie lagrime, per lauar poi il Sangue de' piedi del tuo

Digitized by Google

Mac-

Maestro, quando n'hanera più

bisogno,

Il Farisco, che vidde questa... Donna abbracciante i piedi del Signore, fi marauigliò, e scandalizò, & accorgendosene il Redentore, gli diffe, che era entrato in fua cala, e non gi'haucua... pur dato vn bacio di pace, nè lauato i piedi, come era l'vio degl'Hebreijlà doue, questa Donna, diffe, entrando in casa tua, mi hà lanato i piedi con le lagrime, & alciugatigli con i capelli; nè celsa di baciar li miei piedi, riuolgendosi alla Donna, gli diffe; Fides thate falnam fecit, vade in pace.(a)

Da quel tempo diuene Maddalena tanto innamorata Discepola del Signore, che sedendo ordinariamente à i suoi piedi, su da esso ammaestrata nella via spirituale. Et era tanto continua la sua contemplatione, che Marta diligente Albergatrice del Signore si lamentò vna volta, dicendo: fate Signore, che Maddalena anch'essa mi aiuti à ministrarui.

O Amore di quest'altra Sorella Marta, à cui non bastaua. Marcella sua Segua, ma voleua, che anco Maddalena l'aiutasse; doue che il Signore la riprese dicendo: Martha, Martha folicita es, & c. (b) Lascia così Maddalena, perche essa ha eletta la miglior parte. Hora non dirò altro di questa Donna, sin'à suo luogo.

### CAPITOLO XII.

Del principio della Passione di nostro Signore, come mangiò l'Agnello Pasquale con suoi Discepoli, e del lauar loro i piedi.

Mdauafi auicinando il tepo dell'alpra Passione, e
Morte del Saluatore, se ben tutta la vita sua su vna continua.
Passione, non dimeno douendo
dar sine, e compimento alla nostra Redentione, che per tal sine, e per vbidire all' Eterno Padre, era disceso dal Cielo: si ri-

dusse questo mansuetissimo Agnello vicino alla sua final Passione, douendo esser preso dasuoi nemici.

Non andaua Christo in publico, perche l'haueuano volutolapidare, quando si nascose daloro, & víci dal Tempio; & inaltre guise hauean voluto la-

(a) Luc. 7. v. 50.

(b) Luc. 10. v.41.

cerarlo, & infamarlo. Faceuano configlio gl'Hebrei contra. Giesù dicendo: che facciamo, che non prouediamo alli segni, che fà costui? tutta la gente gli crede, e verranno i Romani, e ci priuaranno delle cose no-Are, e de'nostri. O interesse mondano, quanto grande è il tuo potere! poiche non guardi in faccia,nè anco a Dio. O quati ne precipita questo diabolico interesse! che senza hauer riguardo à sorte alcuna di persone, fà cadere i più Potenti, i più fauij, i più Santi, & amici di Dio, e penetra tanto, che non è così famigliare vn amico con Paltro, quanto sono questi interessi à gli huomini. Cominciorno questi interessi fino dagli Angioli nel Cielo, perche non volsero adorar l'Humanità di Christo, volendo ponere la Sedia loro in Aquilone, & assomigliarsi à Dio. E forse quando fossero stati vguali à Dio, haueriano voluto escluder dal Cielo l'istesso Iddio, e farfi esti tanti Dei; si che l'interesse fù il primo, che precipitò Lucifero; poi la superbia, tutte due male Sorelle, vna cattiua,l'altra peggiore: Dio ne difenda da ambidue per sua misericordia.

Finalmente andauasi auicinando il tempo della morte del Saluatore: onde andando lui alla volta di Gierusalemme, mostrò

alli suoi Apostoli vn Castello vicino alla Città, e sotto il mote Oliueto, comandando à due di loro, che andassero, che trouarebbono vn Asina, & vn. polledro, ò Asinello legati, che gli slegassero, e gli conducessero à lui; e se alcuno dicesse niente, douessero dirgli, che il Signore n' haueua bisogno.

Fecero i Discepoli quanto il Signore gli hauea commandato, e cauandosi di vantaggio le proprie loro vesti, le posero sopra l'Asina à modo di sella, e vi salì il Rè del Cielo; & entrando con questo apparato in Gierusalemme; ò stupore, ò eccesso di humiltà! seguito da poueri scalzi, che li seruivano per paggi.

Le turbe del Popolo vedendolo, si cauorno per instinto Diuino le vesti, e le distesero per la via, doue haueua à passare il Signore; & altri tagliando rami d'oliui, li spargeuano per la strada, honorando, e ricèuedo il Saluatore; e quelli, che seguitauano, ad alta voce esclamauano: Hosanna Filio Danid, Benedistus qui venit in Nomine Domini, Hosanna in Excelsis.(a)

O Anima mia, come doueua il tuo Dio rimirare con occhi di pietà quel popolo, che horagli faccua tanto honore, e convoci intonanti lo confessava perMessa, e poi frà pochi giorni

(4) Mat. 21. 7.9. 15. Marc. 11. 7.10.

doueua esclamare contra di lui: Crucifige, Crucifige eum? Doueuansi li santi Apostoli gloriare, che il loro Maestro fosse tanto honorato, e pensauano forse, che all'hora il popolo lo douesse far Rè de'Giudei, come altre volte haueua tentato di fare: e forse trà se stessi pensauano, che ancor essi sariano stati Grandi; doue che ogn'vno à gara, s'era mostrato pronto ad accarezzare il Signore, facendosi veder da sui, per esser poi essaltato à dignità, e grandezze.

La B. V. inteso l'honore, & applauso, con che era riceuuto il suo Figlio, e le lodi dateli da' Fanculli, doueuasi ancor essar rallegrare. Mà, ò pouera Vergine, ò poueri Apostoli! non passarà troppo, che la vostra allegrezza si conuertirà in tristez

za,e pianto.

Hora ò anima mia, contempla il tuo Dio, che per queste medesime strade di Gierusalemme, oue hora trionfa, lo vedrai frà poco portar l'aspra Croce, & il popolo seguirlo, ingiuriandolo, e biastemandolo, e condurlo alla morte; e queste istesse strade vederai tinte del pretioso sangue del Figliuolo di Dio.

Li Prencipi de Sacerdoti vedendo tanto applauso, arrabbiauano contra il Saluatore, cercado di dirne ogni male, mettendolo in difgratia del popolo, efacendo Consiglio contra di lui, e cercando modo, e via di farlo prendere. Onde il mansuetissi mo Agnello vedendo, quanto si trattaua contra la Maesta sua, come vero huomo, se n'attrissaua.

Compatisci ò anima diuota il tuo Sposo, e non esser ingrata à vn tanto Benefattore, che per te hà operato tanto, e tanto

sofferto per amor tuo.

Dopò questo, il Saluatore se. ne ritirò in vn Castello, chiama-> to Betania, oue dalla sua cara... Albergatrice Marta fù ben riceuuto,e trattato;e mentre staua con gli Apostoli à tauola, ecco la Maddalena dietro alles spalle, al solito, del Signore, che (pezzando vn valo d'alabastro, e pieno d'unguento, lo versò sopra il suo Capo; di che Giuda. Borsario si scandalizò, e ne. mormorò, dicendo, che meglio faria stato l'hauer dato quell' vnguento à védere, & il prezzo datolo à poueri.

Ma il Signore lo riprese con dire, che non gli sariano mancati poueri,ma che lui non sempre l'haueriano hauuto, scusando la Maddalena, che hauesse, fatto vn'opera santa, e buona.

E dopo d'hauer operato il Nofiro Redentore tate marauiglie, vedendo, che era venuta l'hora d'andar' al Padre, tutto angufiiato, e dolente per la Passione, douendosi partire dalli suoi cari figli, che tanto amaua, & anda-

re

re alla morte, ammaestrati prima gli Apostoli, fece loro un. solenne banchetto; e su conuito tanto sontuoso, che con verità fi può dire, effer stato il più ricco, & il più famoso, di quanti mai ne siano stati al mondo di qualfiuoglia Rè, ò Prencipe. E douendo preparare questo coui. to, mandò Nostro Signore alcuni de suoi Apostoli, comandando, che andassero in certo Juogo, done trouariano uno, che portaua un' anfora d' acqua inuna cafa; è ch'entraffero iui, e dicessero al Padrone, che il loro Maestro voleua andare à far la Palqua in cala lua; e che gli haueria mostrato un luogo grade, doue preparassero la cena; perche facendo gli Hebrei una folennità, mangiando l'Agnello Pasquale, come la Legge comádaua, volle Nostro Sig. anche egli offeruarla, per dar'effeinpio à Prencipi, Prelati, e Giudici, che facendo loro Leggi, 🗻 Statuti, debbiano effer primi-ad offeruarli.

Hosa ò anima diuota deui cotemplare quest'ultima cena del tuo innamorato Christo, il qualeti preparò un cibo così pretioso, che contiene in se ogni dilettamento. O beato cibo! O beati Apostoli! che meritaste, che il Dio degli Angioli, vi amministrasse una viuanda così saporosa, e gustenole, impastata dallo Spirito Santo nel ventro, di Maria; cotta, arrostita, e preparata dall' istesse mani del Figliuolo di Dio; cibo di carità, e d'amore, che con ragione possono invidiare gl' istessi Angioli del Cielo.

Contempla ò anima diuota, che essendo preparata la Mensa, il Signore se ne và à sedere, con li suoi Apostoli; rimira attentamente quello, che passa, con loro.

Cominciò à mangiare : ò che sguardi d'amore doueua dare hor all'uno . hor all'altro compassionandoli. Rimiraua il pouero Giuda, che doueua effer traditore, & à lui, mi dò à credere, che usasse particolar amoreuolezza, con fguardi, e parole, dandogli parce delle viuande, che doueua mangiar egli stesso, cercando pur di ridurre quella pecora persa all'ouile. Diffe anco il Signore alli suoi amati Discepoli, che tutti quella notte l'haueriano abbandonato; e vantandosi Pietro, chelui mai haueria ciò fatto, e che più presto saria morto con lui, rispose il Signore, che auanti, che il gallo cantaffe, lui in particolare l'haueria negato trè volte. Disse anco, che uno de' dodici l'haueria tradito, é questo diede gran noia agli Apostoli; e rispondendo Giuda: sono forsi io quello ? Diffe il Signore: Tu l' haidetto.

Maglialtri aggranati dal do-

tore, the il Maestro hauea detto loro, che uno lo doueua tradire, non l'intesero. Ma Pietro
conferedo con Giouanni lo pregò, che domandasse al Signore,
chi haueua da essere quel traditore; oue bisogna dire, che Giouanni sosse appresso il Signore,
posche hebbe tal commodità di
parlargli all'orecchio, e rispose
il Signore a Giouanni:quello sarà, al quale io darò il pane intinto nel mio piatto; e subito lo
diede à Giuda.

E Gio: per il dolore s'appoggiò al petto del suo Maestro, oue imparò cose tali, che sin'a quest' hora, parte si sono manifestate, e parte si manifestaranno, sin che durarà il mondo, come appare nell' Apocalissi. O Beato Apostolo 1 à cui sopra ogn'altro furono riuelati secreti, e misteri celesti.

Hanena Nostro Signore mangiato l'Agnello con li suoi Apostoli, e perche si usa ne' conuiti riseruar le consettioni nel sinedel banchetto, pensò sar unainuentione la più amorosa, che mai sosse sa mondo.

Ardena il euore dello Sposo dell'anima tua di tanto amore, che è impossibile à capirlo. O caro Iddio, ò immamorato Iddio, ò Sposo dell'anima mia, ò sommo Bene, ò intimo del mio cuore, che cosa sperani da quest' huomo, che tanto amore gli portasti? O Dio inessabile! quando

hauerete ben fatto, e stentato, patito, e morto per quest'ingrata, ed humana natura, vi pagarà, come secero gli Apostoli i più fauoriti da voi, che nel vostro maggior bisogno v'abbadonorno; e se non l'hauesti rimirati con gli occhi della vostra misericordia, che cosa sarebbe stato d'esti?

Hora contempla anima diuota l'operationi amorose del tuo Dio, che nó sono da raccontarsi con la voce esterna, ma da ruminarsi con l'interno. Vedi, come hauendo cenato il Dio dell'anima tua, volendo instituire il Sătissimo Sacramento, Cibo degli Angioli, Resettione dell'anime nostre; cauandosi la sopraueste, rivolgendosi le maniche, e mettendosi un drappo d'auanti, si leua da tauola.

Stauano à vedere attoniti gli Apostoli, quello, che volcua sare il loro Maestro, e parmi, che dissero: che nouità è questa ? Signore comandate à noi, che ci tocca seruire, volcte sorse lauare i piedi? non sarà mai vero, che il Maestro laui i piedi à i Discepoli.

Ritorna ò anima al tuo Dio, vedi, come pigliando un catino ui mette l'acqua con le sue proprie mani.

O Dio, ò Dio, ò eccesso, ò supore, ò Eterno Padre, ò Angioli, ò Santi, ò amici di Dio! venite à vedere Iddio Humanato in...

K 2 tan-

tanta humiltà, che voglio ben. credere, che l'Eterno l'adre in. quest'atto si commouesse, e si Atupissero gli Angioli. E tu anima, che fai? che non ti confondi, e non ti humilij fin nel profondo, per amor di questo tanto humiliato Iddio. Ah non cessino gli occhi tuoi di lagrimar giorno, e notte. Venghino hora quelli, che hanno il capo, & il cuore pieno di superbia, e contemplino il Rè di gloria in atto così humile, & imparino l'humiltà dal Saluatore. Venghino quelli, che sono bramosi di cofe nuoue, che io per me stimo questo un'atto di tanta compuntione, e diuotione, che può star al pari d'ogn'altro misterio. Ma anima diuota, vedrai ancora di meglio, le con cuore pietolo starai attenta.

Stauano i Discepoli à veder il fine di quanto il suo Maestro operaua, il quale rinolgendosi, li chiamaua, che andassero al catino, che teneuano d'auanti.

Chi fosse il primo, l'Euangelista non lo dice, ma è ben vero, che osseruando la Chiesa questa Cerimonia per memoria del Saluatore, usa, che il minore sia il Primo nel lauarsi i piedi; e però si può credere, che il Signore cominciasse anch'egli da Giuda, che su il minimo, perche eratraditore, e già haueua il Diauolo nel cuore. Voglio eredere, che ogn'uno degli altri Apostoli,

vedendo quest' humiltà del Sal. natore, facesse resistenza da Giuda in poi, il quale come superbo. e mal affetto verso il suo Maestro, poco lo stimaua; se ben l' Euangelista dice solamente di S. Pietro, che facesse resistenza. e se pure non fecero resistenza, può esfere, che hauendo vdite le parole, che disse il Saluatore à S.Pietro: se non ti lauarò, non hauerai parte in me:non più facessero resistenza, nè hauessero più ardimento di parlarne. Hora contempla con cuor pietolo, e con lagrime, il Creatore prostrato à piedi della Creatura, il Giusto à i piedi dell' ingiusto, il Santo à i piedi del peccatore, il Padre à i piedi de'figli; quelle mani, che hanno creato il Cielo, e la terra , lauar li piedi à vili creature; veder'il Dio degli Angioli, col capo basso, inclinato. O stupore! à Dio! à Anima mia contempla, mentre lanaua i piedi à Giuda suo tradi. tore, come li stringeua quei piedi,e con quanta carità li lauaua: usò maggior diligenza con lui, l' accarezzaua, lo rimiraua con. sguardi interni, & esterni, per yeder di farlo pur riconoscere. E chi sà, che forse anco il pouero Signore mosso à pietà di quell'infelice, che vedeua dannarsi. non gli lagrimasse sopra li proprij piedi: che se pianse la temporal morte di Lazaro, maggiormente hauerà pianto la

morte eterna dell'anima di Giu-

O pouero, & infelice Discepolo ! anzi ò crudele, & ingrato Giuda, che già ti sei scordato di tanti beneficij ! non ti ricordi più de'miracoli ? non pensi, quate volte ti liberò dalla same? en quante volte t'empì la borsani il tuo Maestro, per spender per lui, e tuoi Condiscepoli?

O pouero Giuda! se per auaritia tradesti, e vo seui danari, no poteui dirlo à Maddalena, & à Marta, ò à Lazaro, che di nuouo t'haueriano empita la borsa se ti vergognaui, perche forse, n'haueuano dato poco prima, e non voleui esser tassato da ladro, ò auaro, perche non dirlo al tuo Maestro, che con poco pane, e pesci satiò tante migliara di persone ed ancora à te haueria fatto crescere danari, per non la-

fciarti ingannar dal Diauolo.

O pouero Giuda! non ti accorgeui, mentre ti lauaua li piedi, che cosa voleua con quelle carezze, se non scoprirti il suo amore, e chiamarti à penitenza. ehe forse anco per intenerirti il cuore, asciugandoti li piedi, li bacio con le lagrime à gli occhi, per il dolor, che sentiua della... anima tua?

Venite hora, ò ditoti nel Signore, e meco contemplate il Nostro amorosissimo Giesù, che feguita in lauar li piedi agli Apostoli, il che sece con molta fatica; perche essendo essi dodici, vi andaua del tempo, e quell'atto non fece Christo Nostro Sig.per cerimonia, come usa la Chiesa, ma li lauò bene; onde tanto più l'aggrauaua la fatica, essendo gli Apostoli sempre andati scalzi; e forse eran molti giorni, che non se li erano lauati, hauendogli perciò infangati, e sporchi; onde accrebbe molta fatica al Saluatore. O Dio! chi hauesse veduto il pouero Giesù, nettar con le mani quei piedi, ch' erano per fuggire la notte seguente. Chi l'hauesse visto lagrimarui, e sospirarui sopra.

Parmi sentire quelli Apostoli, che pieni di vergogna dicessero; Hor non più, ò caro Maestro: finite hormai; & egli più li stringeua, e lauaua co maggior'amore, e gli ammaestraua con ragio-

namenti dicendo:Exemplum dedi vobis, ut quemadmodum Ego feci, ita, & vos faciatis. (a)

(a) Ioan, 13.v. 13.

CENT



#### CAPITOLO XIII.

Come instituì il Santissimo Sacramento, è del licentiarsi dalla sua santissima Madre.

Auendo il Saluatore lauato i piedi à fuoi Discepoli, considera anima mia, come
era stracco, e sudato per la fatica; perche essendo stato almeno
vn'hora, e mezza genus lesso,
pensa anima, come staua il tuo
Dio; e sorse, che nessuno degli Apostoli gli asciugò il sudore, che scorreua per quella beata Humanità.

Si leuò poi l'ascingatoio, che haueua d'inanzi, si ritornò le ma. niche al suo luogo, e si mise il manto. Rimira tutti quest'atti, che sece il Saluatore, piangi, compatisci il tuo Sposo, che

tutto sà per tuo amore.

Andò dipoi il Signore à sedere alla mensa, facendo parimente sedere li suoi Apostoli, per dar principio ad va altro Banchetto più pretioso. Horanima diuota, se ti sei stupita dell' humiltà del Figliuolo di Dio in lauar i piedi a'suoi Apostoli, che dirai in vederlo preparare vn Cibo à tutta la Christianità, con tanto eccesso di carità, e d'amore? E se nel lauare inuitai tutte le creature, à ve-

der la Santissima Humilità del Figliuolo di Dio, hora inuito la Santissima Trinità, li noue Chori degli Angioli, tutto il Cielo, il Sole, la Luna, le Stelle, Huomini, Done, Elementi, e l'istes l'Inferno, à veder vna marauiglia trà tutte l'altre la più alta, e diuina.

Contempliamo quello, che prepararà adesso questo Potente Iddio à quelli, che crederan no nel la sua santa Legge.

Portaua il Saluator del Mondo vn amore tanto smisurato à suoi Apostoli, se à tutta la Generatione humana, fedele, e credéte nel Santo Buangelio; che douendosi partire, e dar compimento con la morte alla nostra Redentione, e sparger per le nostre colpe il suo pretiosissimo Sangue, volse prima resiciarli con vn Conuito, con va Cibo, con vn Agnello Pasquale il più pretioso, che giàmai sosse veduto.

Quest' Agnello non su terreno, ma Celeste, quanto alla Diuinità, perche su vero Figliuolo di Dio, & yguase al Padre; ma terreno, quanto all'Humanità,

per-

perche su Figliuolo di Maria... Vergine, formato del suo purissimo Sangue, per opera dello

Spirito santo.

Staua dunque questo nostro innamorato Dio alla menfa, sedendo: e volendo dare à mangiare il suo santissimo Corpo, Divinità, & Humanità insieme, non tanto per cibar l'anime. nostre, quanto per star con noi fin' al fine del Mondo, Institut il Santissimo Sacramento dell'Eucharistia, pigliando nelle. sue sante mani il Pane, e benedicendolo, lo confacrò, trasformando quel pane nel suo stesso Corpo, e Sangue; oue non effendo più pane, diuentò vero, e reale Corpo, e Sangue, Anima, e Diniță di Christo; quell'istesso, che partori Maria Vergine, quell'istesso, che haveua creato il Cielo,e la terra, è tutte le cofe. E rompendo questo pane in pezzi, lo diede alli fuoi Apostoli, communicandoli con le sue proprie mani.

O Pane degli Angioli! O Agnello immaculato! in cui iono poste tutte le pretiosità del Cie-

lo e della terra.

O Anima diuota, vedi horacon che Carità communicò Christo gli Apostoli, e che parole gli diceua codi anima diuota, darli l'istessa Autorità, che haucua l'istesso Iddio, di trassormare vn poco di pane, nel suo Santissimo Corpo.

E non solo diede questa Antorità a'suoi Apostoli, mà à tutti li Sacerdoti, legitimamente confacrati d'Autorità Pontisicia Romana, è Vicariato di Christo.

O Felice, e beato Pane! poiche in vn picciol Communichino si troua il vero Dio, fatto Huomo; iui si troua, dopò dette quelle parole della Consacratione, il vero Agnello Christo, mangiato dagli Apostoli, e dan tutti i fedeli.

O felici, e beatiquelli, che gustaranno questo Pane Celeste! qual maggior refettiones poteua darci Iddio, quanto darci se stesso, sotto specie di Pane, e di vino? Si che gli Angioli possono inuidiar l'huomo d'un tâto priuilegio. Gli Angioli vedono, e godono l'essenza di Dio in Cielo, e l'huomo gode insterra questo Santo, e Divino Sacramento, il quale è il medesimo Iddio, sotto specie di Pane, espossamo anco noi riceverso ogni giorno.

B però, che hà da fare il pane della propositione, che mangio Dauide, e la Manna nel deterto, che mangiorno gi'Is aeliti, che haueua ogni sapore è e che hanno, che fare le Coturnici, che pioueuano dal Cielo all'issesso popolo è Cedino pure le Figure al Figurato; questo il è solenne Banchetto, che fece il Rè Assuero a'suoi Prencipi. O Felici

Hei Apostoli, Felice Christianefimo, poiche hai in te quell'istesso Iddio, che hanno gli Angioli in Cielo. O beata Christianità! quanto ti puoi gloriare, poiche tu tieni il Figliuolo di Dio rinchiulo in quel santissimo Sacramento, al quale ogn'hora puoi ricorrere ne tuoi bisogni, dimãdando il suo Diuino aiuto. O Sacramento ammirando! quáto sei pretioso, à chi si accosta à te con fincerità di cuore! che,se per mangiare il pane materiale vi bilogna preparatione, queflo, che è pane disceso dal Cielo, maggiormente richiederà preparatione. Il pane materiale prima lo fà il Contadino con. molti sudori, e stenti; semina il grano con amaritudine, lo raccoglie con stenti, con sudore lo netta, si macina, s'impasta, si cuoce: quante fatiche si fanno per questo pane,à sostentamento del puzzolente corpo? e per dar uita all'anima col Celeste. pane, che l'istesso Padre Eterno hà riposto nel ventre di Maria Vergine, con quanta diligéza, con che purità di mente, e di corpo doueremo accostarci à questa Mensa, & à questo pane Celefte?

O viuanda condita dall'istesso amor di Dio! Panem Angelorum manducauit Homo. (a) O quanti Serui, & Amici di Dio mangiando questo pane, sono grassi,

(a) Psal.77.7.25.

e contenti; anzi, che quelto pane fortifica, ingraffa, e consola 1 trauagliati, & afflitti. Per questo li primi Credenti, divotà · amici di Dio, riceueuano questo pane di refettione ogni giorno, e daua loro tanto nodriméto, che fino le tenere Verginelle andauano al Martirio contanta constanza, e fortezza, che hoggidì il Mondo ne resta stupito à legger le vite loro. O Felice Chiesa Romana! poiche hai vn Teloro, che mai venira meno, e potrai cibare il popolo tuo, che si mantenerà forte per combattere contra li tuoi nemici; e questo durarà, sin che dura il Mondo. Et il proprio di questo pane è, satiar l'anime de' fedeli,ne mai venire in fastidio à chi diuotamente lo gusta. Gustate, & videte, quoniam suauis est Dominus, (a) Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel. ori meo.(b)

O quanti Serui, & Amici di Dio, gustando questo pane, si leccauano le labra, come se le hauessero melate, & inzuccherate. Il fattore di questo pane, che permise, che sosse arrostito nel duro legno della Croce, su il Pedre Eterno; e l'amore su quello, che lo trattenne trasitto co duri chiodi. O beato pane! Pane di vita, ò inessabile Sacrameto! sortezza inespugnabile del Christianesimo, Sacrario d'ogni

(a)Pfal.3.v.9. (b) Pf.118.v.113.

Bene, ricthezze, che mai veniranno meno; conforto degli afflitti, vera ficurtà del Paradifo, viatico di falute, cibo d'affamati, porto della falute, cibo, che-

apporta ogni bene.

O santissimo, amabilissimo, e non inuestigabile Sacramento! io confesso, che sete il pane degli Angiolije vedendo l'anima... mia affamata, ridotta à termine di morte, conoscedo l'infermità. e debolezza mia, à voi ricorro, ò Dio della anima mia, acciò la... Maestà vostra mi dia il celeste cibo, acciò à guisa del Proseta; mangiando il pane cenericio, faccia il lungo viaggio della Patria de'Beati. O venerando Sacramento, io vi adoro, vi lodo, vi benedico in eterno, e vi prego per quel pane, e vino nel Corpo,e Sangue vostro, che vogliate trasformar me, da peccatore, e nemico, in amico, e giusto, e di lontano, in vicino alla Maestà vostra. A voi mi consacro, o dignissimo Sacramento; à voi mi dono perpetuamente, propone. domi di venir frequentemente à questa celeste Mensa, mangiando il vostro Corpo, e beuendo il vostro pretioso Sangue, à gloria del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito lanto.

E per meglio prepararsi per riceuere quest' Agnello Christo, deui contemplare Anima sedele, quell'attioni, che sece il Saluatore dopò la Cena, auanti che consecrasse il pane, & il Calice. perche il tutto operò per infegnarci questa preparatione . B. però, che vuol dir, altro quel leuarsi dalla mensa, se non leuarti dal peccato, & andare à piedi del Confessore ; e quel leuarsi il manto, t'inlegna à spogliarti dell'amor proprio , e della propria estimatione, e dell'huomo vecchio; e quel riuolgersi le maniche, t'insegna riuolgerti a Dio, preparandoti ad operare virtù d'humilta, e patienza, comefeceChristo à lauari piedi all'Apostoli, & a Giuda; equel panno di lino, che si mise auanti t'insegna, esser puro di corpo, e d'anima infusa nel corpo, e che stiamo sempre nelle mani d'Iddio, come stettero li piedi deli' Apostoli nelle mani di Christo: e quell'atto d'inginocchiarsi auanti i Discepoli, t' insegna, che frequentemente deui far' oratione, esser diuoto, e riceuer questo santissimo Sacramentoie quel lauar'i piedi, t'insegna far spesso l'atto d'humiltà con il tuo prosimo, si come disse: Que. madmodùm Ego feci,ita,& vos faciatis. (a) Ti volse anco insegnare con il lauare, che deui leuar dall'anima tua l'oggetti terreni, che non sono in Dio, e per Dio. E quell'asciugar le lagri. me dagli occhi, che con perseueranza deui spargere lagrime per

(a) Ioan.13.7.15.

per la memoria de tuoi peccati passati,e per memoria della sua amarissima Passone: e quel leuarsi in piedi, t'insegna a solleuarti in Dio per mezo della. contemplatione;e quel ripigliar la sua veste,tinsegna vestirti di veste nozziale d'ogni virtù, acciò possi sedere à questa mensa, e non esser dal Padre di famiglia scacciato; E quel tornar'à sedere, t'inlegna, che hauendo fatto tutte le cose sopradette, potraiancora tu sedere alla mensa della perfettione, ed vnione con. Dio nella pace, quiete, e contéplatione de'Misserij Diuini, gustando la manna del suo sacratissimo Corpo, e beuendo il vino: del suo foaussimo Sangue, gustando anco li colloquij, e baci dell'amor luo.

Per maggior preparationes, à anima diuota quando t'acco-Rarai al Celeste Cibo de ui andare con grand'humiltase diuotione, pregando Iddio, che egli tiprepari per riceuer quelto pane. Angelico; e quando ti sara dato. questo. Cibo, deui pensare, chequel Dio Trino, ed vno., è quel pane, che par pane, e non è pane , ma è quel vero Pigliuolo di Dio, partorito da Maria Vergine, il Creatore del Cielo, e della terra; quello, che venirà à giudicare li viui, e li morti, che è Sposo dell'anima tua, Dio così: buono, così caro, così amabile, il cuo bene., la tua vita, il tuo.

Redenuore; quel Dio, che t'amail &c più tro, che non lei tu in se: stesso : e che altro pon brame. date le non che tu lo riceni nello anima tua per fame,e per pieno. possesso di te stesso. E peròrie ceuilo con timore, amore, e confidenza, perche è vn Dio tutto innamorato dell'anima tua : quando l'hauerainella bocca... non l'inghiottire subito, mà tienilo alquanto, e contempla la... pretiosità di quel Celeste Cibo. e la dolcezza, piangi, finingilo, accarezzalo, sforzalo à star teco: dimandali quelle virtù, che: conosci hauer di bisogno, parlagli con divote, & affettuofe. parole, come faria.

Signor mio, Iddio mio, amordell'anima mia, Giesù, del mio cuore, vero cibo, e consolazione: mia, hor non vi lascio andare: hora che fete nelle mie mani. datemi il vostro puro amore, fate, che per voi io languisca, emi consumi; voi solo sete il mio-Teforo, nè altro Sposo voglio, che voi ; e con queste, & aitresimili parole, riuolgendoti al. tuo Dio , lo potrai inghiottire, dicendoli: Và à Dio dell'anima mia . tu che sei la vera luce. illumina le tenebre dell'anima. mia, che muore di fame; và à Sole, riscalda il mio aggiacciato. cuore, prendete possesso, à Sig. nelli sentimenti miei, acciò più non vi offédino; andate, ò Pace, e Requie dell'anima mia perche: ottut

Digitized by Google

tutto mi dono a voi, & à voi mi consero eternamente. E deui credere fermamente, d'hauer entro l'anima tua, quel Puttino, che partori Maria; e deui produrre atti frequenti d'amore. verso di lui, che sentirai effetti di doleezza tanta, e tale, che restarai stupefatto; perche questo, che io poueto vermicello hà detto, è un punto, è un niente à comparations di quello, che no fi può dire ma foly li gulla, e. pratica nell'internoje folol'istefso Iddio può ammaestrar l'anima amante a capirle.

Ma o intemerata Madre di Dio, doue eri, che à questa cena non sosti presente con il vostro Figlinolo è e possibile, ch'egli volesse sar l'ultima cena con l'interuento di tutti gli Apostoli, cibandoli del suo sacratissimo corpo, e non volesse, che la sua diletta Madre, la qual'egli amaua sopra tutti gli Apostoli, vi sosse, e la volesse privare d'una così alta, e salutar rifettione?

O forte fi ritrouò ancora alla confacratione di questo diviniffimo Sacramento, e su communicata dalle proprie mani del suo
amato Bigliuolo? ò forte su presente al lauar de piedi, contemplaudo con marauiglia quell'humiltà d'amore, ramaricandosi in
vederlo posto in tanto dolore? ò
forse il saluatore ad esta riuelò
aganci à Giouanni, il traditore,
alla quale riuelaua cutte le cose,

essendo essa Sceretaria de'dinini misteri? O quante volte quella Verginella rimirando, e compassionando il suo caro Figlio, scorgendolo in viso pallido, ed addolorato, se il siglio, vedendo l'angustie della sua cara Madre, l'haueria consolata.

Renche nel S. Euangelo non si fa mentione della partenza di Nostro sig, dalla sua santissima Madre, nondimeno ella piamente si può contemplare a questo modo.

Vedendo il Signore l'angustie di sua carissima Madre, la consolaua con dire: O Amantissima Madre, non sapete, che l'Eterno Padre mi mandò dal Cielo a sarmi Huomo nel vostro santo vetre, acciò con Passione, e morte, ricuperassi la salute del Genere. Humano?

Sò io ò carissima Madre, che voi patirete dolori, doue bisognerà, che adopri la Diuinità per trattenerui in vita, perche saranno tali, che se la Diuinità non vi sossentasse, moriressi non una, ma più volte; ma non temete o Madre mia, vi consolo, pehe so sarò co voi in tutti dolori, che per amor mio patirete, sin quando mi vedrete render l'anima su la Croce, e sarà trapassata in quel punto ancora l'anima vostrà.

Rallegrateni Madre, che preflo finitemo i tormenti, e maggiore fara poi l'allegrezza, qua-

do il terzo giorno mi vedrete risuscitar Glorioso, e Trionfante, e sempre più crescera il vo-Aro gaudio, vedendomi liberare dal Limbo tanta moltitudine di santi Padri, Patriarchi, Profeti, li vostri cari Genitori Gioachino, & Anna, il mio Precursore Gio: Battista, & il vostro fedele Spolo Giolesso, co quali parlarete,& esti con voi, sin che, e voi, e loro trasportarò al Cielo; così vi ricompensarò di quato hauerete per me patito. Staua la gran Madre di Dio ascoltando il luo caro Figlinolo, 😅 piangeua amaristimamente in. sentir cose tali.

O chi fosse stato presente à veder'è setir quello, che passaua frà loro, come non se li saria liquesatto il cuore! và hora, anima diuota, e contemplaquell'atto, quando si licentiò il tuo Dio, dalla sua cara Madre, per andare alla Morte.

Piangeua Giesù, piangeua. Maria, che staua genusiessa a piedi del suo caro Figlio; staua. Maria abbracciando il Figlio, se il Figlio la Madre. O che ragionamenti lagrimabili do-ueuano esser di questi due tormentati Amanti I cara Madre, diceua il Figlio, lasciatemi hormai andare, perche l'hora è tarda.

E doue ò caro Sposo dell'anima mia vi lasciate tirare dall'amore? Pensate forse trouar nuoui Amanti, che vi habbiano da feruire, & amare, come questavostra afflitta Madre, che languisce d'amore? state con lei, econsolatela. Ah Beata Vergine stringete il vostro caro Figlio, acciò non parta da voi, perche se si partirà, sarà condotto dall'amor suo nelle mani de' nemici, & alla morte, nè più l'hauerete nelle vostre braccia, se nonmorto, e ricoperto di Sangue.

Finalmente, così essendo la volonta del Padre Eterno, si coformò anco Maria al Dium volere, e dimandò la Benedittione
al suo amato Figlio, e baciandolo più volte, si partì egli alla volta dell' Horto di Getsemani, oue era solito d'orare al Padre.

O Eccesso d'amore! non vedete Dio mio, che questo vostro-Amore è cieco, e nó vi condurrà se non à gli estremi, & al precipitio ? chi è questo vostroamante, e che aspettate da lui? è cosa vile, huomo peccatore, odiolo alla Maestà vostra, e voi sete tanto innamorato di lui, che lo chiamate quasi Dio, dicedo: Di estis.(a) meglio sarà, che il vostro amore l'haueste impiegato nelle Tigri, e nelle Fiere, che maggior pietà vi hauere se trouato, che negli huomini, che, tosto gli sentirete gridare: contra di voi: Crucifige, Crucifige. O Cc-

(a) Pfal.81.7,6.

O Celeste Giesù! O caro Iddio! O dolce vita! O inenarrabile, & incomprensibile Dio mio! quanto grande su il vostro amore! O Huomo ingrato, che tanto ti amò questo Iddio, che d'amore si lasciò condurre alla, morte. O anima diuota, ama, chi t'amò, e scrui à chi t'hà seruito sin'alla dura Croce.

### CAPITOLO XIV.

Dell'Oratione nell'Horto, e come fù dà Giuda tradito, e preso.

T Ssendo dunque partito il E Signore con li suoi Apostoli dal santo Cenacolo, sen'andò nell'Horto di Getsemani, la sciandone otto di loro vn pezzo lontano dall'Horto, dicendogli, che orassero, per non cadere in tentatione; e menò seco-Pietro, Giacomo, e Giouanni, lasciando però ancora questi alquanto lontano; & il nostro Christo andò più auanti, e genustesso cominciò à far'Oratione all'Eterno Padre. E fece, ò anima diuota il tuo Dio, come faria vno,che hauendo à portag vn graue pelo sopra le spalle, prima fà proua di muouerlo, & alzarlo con le mani. Così il tuo Amato Christo, ò anima dinota, doueua portare il graue peso dell'acerbissima Passione,e tutti li peccati del Genere humano, perciò volse veder questo peso, e lo maneggiò con le mani della Consideratione; e quando se gli presentorno à gli occhi tutti i peecati dell'vniuerso Mondo, & insieme tutti quei dolori, che doueua patire, e l'i-stessa morte, gli pareua tanto pesante, e graue questa carica, che sudò sangue in tanta abondanza, che trapassando la veste, scorse quel sudor sanguigno sinoin terra; e parendogli peso insopportabile, ricorse al suo Eterno Padre, à dimandargia aiuto, che li sosse rimestendos però al Divino Volere, dicendo: Non mea, sed tua voluntas sat. (a)

E perche l'vnigenito Figlio di Dio fù venduto per 30. denari à Prencipi de' Sacerdoti, hauendo già se stesso consecratoall'Eterno Padre per la Redontione nostra, rimirando il Padre
il suo vnigenito Figlio in tantaangustia, e tormento, gli mandòr
vn'Angelo, che lo consolasse, facendoli animo à portar quell'amaro peso.

Contempla ò anima djuota

(a) Luc. 22, 7 42;

il tuo Christo, e prepara gli occhi à lagrimare, & il tuore per gemere, e sospirare: và à anima all'Horto, e vedi, e contempla... con cuore pietoso questo Misterio, che trà tutti li Misterij del Saluatore, stimo al pari d'ogni altro, degno di pietà, e compasfione.

Però v'inuito, à Angioli santi à veder'il vostro Iddio in Eccelso d'amore: Venite tutti peccatori à veder'à che termine hanno conducto di vostri peccati il Pigha di Dioz invito il Ciclo, la serra, gli animali, i posci, gli elementi, à mirare il lor Creatore. Vieni hora spofa de Cantici, à contemplare il tuo Sposo nell' Horto di Getsemani tanto difforme; che no hà aspetto d'huomo; quì lo vedrai coronato di corona di spine, e non corona di Sponsalitio, che gli diede sua. Madre; vedrai quel capo ricoperto di Sangue, e Sudore, che. scorre soprà la terra.

Permati danima diuota della Passione, à ponderar benequesto Misterio, perche in esso vedrai tutto quello, che doueua patire il pouero Giesù, essendosegli quì rappresentati tutti li dolori in vn fascio. Quì vidde Christo li slagelli, la corona di spine, la Croce, le sue mani, epiedi trasitti da' chiodi: vidde il suo Costato aperto, gustò il siele, e l'aceto, vdì tutti gl'impro-

4. **6** ( )

perij, che doneya fentire. Tutto il sangue se gli commose, e scorrendo al cuore in. tanta agonia, nè hauendo esito, legli aprirno li pori, vlei Săgue in tanta abondanza, chetrapassando le sante vesti, bagno anco la terra. E mi dò à credere, che da quelle parti,che doueuano patir più nella Pafsone, vscisse anco in quest'agonia più Sangue, come fu dal Capo, douendogli effer posta la Corona di spine; dal Lato, ouero Cuore, che doueua esser trafitto dalla Lancia, eche doueua. esfere la stanza di tutti i doloris e dalle mani, e piedi, che doucano effer trafitti da aspri chiodi,

Hora fermati, à Anima, vedi il

tuo Christo, che sudando di

vien pallido, vedi quegli fuenimenti, quegli atti; rimira quel-

la faccia Diuina coperta di Sa-

gue; vedi quei rinoli; -che-

scorrono per quel beato volto;

yedi quegli occhi purisimi an-

nunolați di Sangue.

O Dio! O Dio! O Stupore!
O Eccesso! Vedi il tuo Giesu, come agoniza per il dolore.
Staua il mio Redentore genustesso, con la faccia eleuata al
Cielo, pregando l' Eterno Padra, che se sosse sombile gli leuasse quel Calice tanto amaro;
si rimetteva però al voler di
Dio dicendo: Non mea, sed tua
voluntas siat. Que non poten-

dof

dosi ergere in piedi, nè star genustesso, per l'estremo dolore vascò in terra.

Hor vedi anima mia, quell' arto di tanta compattione, che fece, quando agonizando calcò in terra con la faccia, riceuendo dura percossa nel santo Capo per la cascata.

O santa Vergine, oue setenhora? Venite Madre di Dio, à veder'il vostro Figliuolo, e portare un panno di lino, per asciugargli le lagrime, il sudore, &

il langue.

Venite d'anti Angioli, à veder' il vostro Dio spassmare in tanta amaritudine, & agonia...

O Padre Eterno, non vedete hora il vostro vnigenito Figlio? non udite la sua voce, che vi prega, che se possibile è, gli leniate quel calice tanto amaro.

Deh, moueteui à pietà Padre pietofo. Contempla, ò anima., come vedendo il Padre Eterno il suo amato Figliuolo in quell' agonia , mandò un Angelo à confortarlo. O caro Giesù, voi fete il conforto, e la gloria de gli Augioli, ed hauete hora bilogno d'uno, che vi conforti?Gli: annuntiò quest' Angelo da parre del Padre, che bisognaua beuer quel Calice amaro, per redimere la Generatione Humana;che sebene la più parte degli huomini sariano stati ingrati al. suo pretioso langue, lariano antui haueriano creduto, egli saria stata la salute, mettendogli
inanzi tanti santi Padri, e tanti
Martiri, che per il suo Nomes
haueriano patito tormenti, es
Martirij, e fatto cose inaudite
nel Mondo per amor suo: mettendogli in mente tante anime
de Santi Padri, che stauano nel
Limbo, aspettando, che questo
Messa gli liberasse da quelle tenebre.

Oue il signore pigliando animo, vedendo, che con la suamorte faceua tanto beneficio, e che apriua le porte del Cielo, si leuò, & andò da'Discepoli, che dormiuano, dicendo; che stessero vigilanti, acciò non entrassero in tentatione.

Ritornò poi all' Oratione: ò Eterno Iddio! duando li vostri serui, & amicistanno addolorati, & afflitti, se ricorrono alla-Maesta vostra, gli consolate, e. date: dolcezza rale, che mai si spartono da voi senza consolautone.Lo fanno tanti Martiri, e Verginelle, che negl'istessi cormenti, e morte, fentiuano refrigerio. Lo sa quel: voltro gran. feruo Francesco, lo sa quel gran-Contemplativo Frat'Egidio, che al solo Nome di Gicsù and aua... in Rhafi, e tanti altri, che à raccontarli:laria lúgo ; & il voltro: Figliuolo istesso:, lo consolate à questo modo con pronuntiarli la: morte? Se un Prencipe mandasse: àdir

à dire ad un suo Figliuolo, che il giorno seguente lo volesse sar morire d'atroce morte, e che sosse innocente; di certo, che questa nuona gli saria un' estremo dolore, e principio di morte.

E voi, ò Dio Eterno chiamamate conforto il mandar'un Angelo, à pronuntiare vn'atrociffima morte al vostro vnigenito
Figlio? non credete, che questa
morte gli saria un principio di
morte? ò Dio, che nouità è questa vostra? che li Martiri cercando la morte, gli era contento, e refrigerio, & il vostro Figliuolo pensandoui suda sangue, andando in agonia, che sela Diuinità non lo soccorreua.
saria morto.

O santi Apostoli voi dormite, & il vostro Maestro suda sangue? il vostro Maestro si troua in tanti dolori, e non lo consolate? en andatelo ad asciugare, che è tutto bagnato di sangue. O anima diuota, va ancora tu in spirito, ad asciugare, e lauare quelle membra, che da tutte le parti scaturiscono sangue, e se non hai atr' acqua, adopra le tue lagrime.

O Maddalena, oue sete hora, che il vostro Maestro haueriabisogno delle vere lagrime, e de' vostri unguenti.

Venite hora, ò Giouanni, e Giacomo, e non dormiate; vedete, se vi bastasse l'animo di better il Calice, che hora beue il vostro Maestro, si come una volta v'inuitò, e voi rispondeste; che l'haueressuo beuuto; e pur vi vedo dormire in tanto bisogno.

Quanto grande fosse l'ago? nia di N.S.si può cauare da queste parole, che poco d'auanti disse alli 3. Discepoli: Triftis est anima mea, v sque ad mortem, (a) perche non muore mai l'anima,hauendola Iddio creata immortale; e quel dire, che l'anima di Christo era addolorata fino alla morte, volle dimostrare quato atroci fossero li suoi dolori. non folo nel corpo, ma anco nell'anima;e tanto più grandi,quãto che l'anima è del corpo più nobile; e tanto sempre maggiori, quanto che l'anima di Christo, & il suo corpo, degli altri corpi, & altre anime furono più beati, e più santi.

Questo Misterio, ò anima mia, deui hauere à cuore, e frequentemente contemplarlo, piangedo, gemendo, e compassionando il tuo Dio, pregando con lagrime di sangue questa pupilla degli occhi miei, questo Dio dell'anima, questo nostro Consolatore, che scolpisca ne'nostri cuori questo misterio diuotissimo, acciò giorno, e notte lo contepliamo per gloria della Maestà sua.

Frà tanto l'infelice Giuda,es-

(a) Matth. 26. 7.38.

sendo da N. Signore con gli altri Apostoli communicato, e sentito da lui, che facesse presto quello, che voleua fare; mentre che il Signore andò secondo il suo consueto all'Horto per orare, lui come pecora dispersa, & vscita dall'ouile Apostolico, si parti verso il luogo, doue erano congregati li Prencipi de' Sacerdoti: li quali, conforme al patto, già auanti con Giuda fatto. aspettauano molto pensierosi l' auiso, come potessero hauerlo nelle mani; giache altre volte, hauendolo voluto predere, s'era nascosto, non essendo ancor venuta la sua hora. Temeuano ancora, che si solleuasse qualche tumulto nel Popolo, che per li suoi miracoli, e per hauerlo veduto con tanto honore entrar' in Gierusalemme, molto l'amaua. Oltra che sapeuano, che sempre con dodici huomini caminasse, e sosse amigo di Persone ricche, e potenti, come furono Lazaro, Maddalena, e Marta... &c. Onde cõfultauano trà di loro con la Corte, il modo di prenderlo:anzi dauano ordine al Capitano, che in tutti i modi lo prendesse; promettendoli buona paga, che facesse pur quanti soldati voleua, dandogli suprema... autorità; e che non guardasse à spese, nè à cosa alcuna, purche lo menasse prigione. Così mettè quecento Soldati: E mentre

metteuano quest ordine. ecco Giuda il traditore, che fi presentò nel Concilio a'Prencipi de'Sacerdoti, li quali conosciutolo. standono attoniti, cominciò l' infelice à parlare, dicendo: Che adeffo era tempo opportuno di prendere Giesu, essendo con pochi Discepoli nell'horto diGetsemani per orace, conforme alla. sua usanza. Sentito ciò li Sacerdoti si rallegrorno, e giubilorno. e lodorno Giuda, che s'era mosso con tanto zelo della Legge. E mi dò à credere, che l'accarezzassero molto, facendogli animo, e che gli haueriano dato qualche grado d'honore, e fattolo mettere nelle Croniche, per opera tanto honorata, e grata... à Dio; e mettendo mano alla. borsa gli diedero trenta danari. che pigliasse quelli per all'hora, che non haueriano mancato di dargli maggior cosa:cosa prendè Giuda i danari, & i Prencipi per honorarlo chiamorno il Capitano, commettendogli, che andaffe con Giuda, insieme con tutti quelli soldati, che haueua fatto. e che facessero, quanto egli comādaua, perche gli haueria senza romore dato nelle mani Giesù. Onde essendo in ordinanza. li soldati, e sbirri, &c. con lancie, spade, bastoni, lanterne, corde, e catene, per legare questo mansuetissimo Agnello, caminail Capitano in ordinanza da cin- «ua Giuda appresso il Capitano, dandogli ordine come si haueua M

à fare: Io sò benissimo, diceua., doue lui sarà, & andarò io auanti, e quello, che baciarò, prenderete, perche vi è un Discepolo, che tutto se l'assimiglia, e per non far'errore, lo bacierò e così auicinauansi all' Horto, oue staua il pouero Christo, che il antto vedeua.

O pouero Giuda, che d'Apofiolo sei diuentato traditore di
Dio, & ancospione, birro, ecapo de'Sbirri. O quanto sei digradato dalla tua prima Dignitale che pensi, ò Giuda, che con
30. danari sarai ricco? O ingrato, e crudel traditore del tuo
Maestro, che tanti fauori t'ha
fatto! Asriuò la Compagnia appresio! Horto, oue era Giesù in
oratione.

Hora anima mia vedi il tuo Dio addolorato, che vedendo auicinarsi li suoi nemici per prederlo, andò da suoi Discepoli, che dormiuano, e destandoli disfe loro: sù, leuateui, andiamo, she si auicina il mio traditore. O Dio! che cosa è questa, chemi fate vedere? Perche andate Signor mio co tanta prontezza alla morte? pensauiuo forse, che douesse hauer pietà di voi, vededoui a quel modo pallido, & insanguinato? Ah no, che non regna pietà in quel cuore.

Pensauivo forse, ch'egli fosse stato in Gierusa!ēme à comprar cibi, ò akto, per rificiarui dallo spargimento di sangue, che has ueuino fattolò che fosse stato da Prencipi de'Sacerdoti, per riçãciliarui con loro, sapendo, che. vi portauano odio mortale, 🗻 che quella turba venisse per codurui in Gierusalemme, per farui Rè de'Giudei?O vita trà tutte le vite Beata! O Autor della vita, sapete pure, che vengono per prenderui, legarui, e condurui prigione, come dunque mostrate tant'animo, andandogl'incontro?le poco fà agonizauiuo, che non vi poteuate muouere, come hora con tanta fretta caminate? O Anima mia, per tuo amore caminaua Christocon veloce passo alla morte, per questo diceua : Desiderio desideraui hoc Pascha manducare vobiscum (.a) Questo era la Pasqua, la sua atrocissima morte; per questo disse à Giuda, che facesle presto quello, che volena fare, tanto era grande il desiderio d' adempire la salute nostra: disseanco, che lo pigliassero pure, perche gliera data di sopra tal. Potestà, & autorità, ma che lasciassero andar li suoi Apostoli. O Abisso di carità! andate pure: nelle mani dell'arrabbiati nemici, che non si satiaranno di farui ogni male. O Padre Eterno, non bastaua una gocciola di sangue di vostro Figlio, à redimer mille mondi, senza che ne spargesse tanta abbondanza? & an-

(a) Luc. 22. 7. 15...

corà non fi contenta, ché và nelle mani de'suoi nemici, per spargerne quanto ne hà. O Dio dell' anima mia i chi potrà capirequesto amore ? sapete bene, ò Iddio, che l'huomo è finito, enon può capire un'amore infininito, quale è il vostro, che nè anco li Serasini vi possono arriuare.

O gloria del Paradiso, qual sarà già mai quell'anima diuotanella contemplatione, che possa almeno in parte penetrare quest'infinito amore verso il Genere Humano? O amore di Dio, come maltrattasti il mio Signore, s'acciecasti, si bendasti gli occhi, non lassiadoli vedere sudori, lagrime, spine, chiodi, slagelli, croce, siele, e lancia. O amore smisurato di Dio, sin'a qual termine conducesti Iddio?

O Signore, elclamarò, piangerò, gemerò giorno, e notte, lametandomi dell'amor vostro, che tanto egudele su alla Maestà vostra, medandoni alla dura, & aspra morte.

Vi lodo, v'adoro, ò amoreincreato di Dio, che per voi à me fù data la vita. Ma mi dolgo, e lamento, che diedi morte al mio Creatore. O amore, che fofli à me dolce, ma amaro à Dio degli Angioli.

O Angioli santi, non vi stupite, & ammirate d'un tal'essere del vostro Iddiole come sopportate, e come non pregate, ò alti

Cherubini, ò ardenti Serafini.il Padre Eterno, che mandi uno di voi à patir morte per la Generatione Humana? Rimirate hora, ò Angioli santi, se questo è quel Dio glorioso, e maestoso, che vi creò, e che fiede alla destra del Padre, uguale à lui!e, che volete forse aspettar di peggio? Non vedete la moltitudine de'manigoldi, che sono vicini à prendere il voltro Dio, per farne ogni stratio, e vituperio?non vedete, come è guidato da diuino amore? Ah Dio, che tocca à me peccatore il patir, non una, ma mille morti.

O buon Giesù, quanto vi sono obligato, poiche per me sodisfacesti alla Giusticia dell'Ererno Padre. Ah che la Generatione. Humana, non può intendero questo vostro estremo amòre.

Ma o anima diuota, preparati à veder in peggio il tuo Iddio, seguita il tuo Sposo, il qual parti dall'Horto, & andò verso Giuda traditore, che veniua con la turba per prenderso. Stà ò anima mia attenta, vedi, e contemla quanto gli occorrerà, e vedrai cose da non poter dire, nè parlare, nè scriuere, ma da farti andar'in Estasi, per marauiglia, e stupore.

Contempla, quell'atto di tanta compassione, che hauendo il tuo Dio tanto patito dall' agonia, e spargimento di sangue, che un corpo di bronzo si saria coa-

M 2 fu-

sumato; tuttauia spinto dall' amore và incontro al Traditore.

Vedi anima mia, come comparendo Giuda con la Corte, vanno auanti al Signore, Pietro, Giacomo, e Giouanni, e caminando Giuda alla volta di Christo, e Christo verso Giuda, slargò il traditore le braccia, & abbracciò Giesù, e baciollo, dicendogli: Aue Rabbi, e rispondendo Giesù, disse à lui, Amice, ad quid venisti? Vedi ò anima hora il tuo Dio circondato da birri, à quali dicendo il Signore: Chi cercate voi? e rispondendo essi: Giesù Nazareno: dicendo il Signore: Ego sum: cascorno in terra, come morti, e Pietro cominciò à maneggiar il suo coltello, e tagliò un'orecchio à Malco: & il Signor lo riprese, e toccando l'orecchio lo risanò. E tornando un'altra volta il Signore ad interrogarli, forse alle predette parole, Ego sum:di nuouo cascorono in terra come morti.

O pouera gente, non bastaua per farui conoscere, che quello era Dio, e Messia, non potendo huomo puro operare cose tali, se non la potenza di Dio? O pouero Giuda! come ti trouaui all'hora mentre con la turba giaceui per terra? voglio ben credere, che all'hora restasse tutto consuso, che perciò l'altro giorno auuedutosi di un tanto tradimento, andò dà Prencipi de'Sacerdoti, e gettan-

dogli li danari, diffe, che haueun tradito il Sangue giusto.

Torniamo ò anima mia, al tuo Dio, che hauendo dato autorita alla Corte di prenderlo con dirgli; prendete me, e lasciate andare questi; vedi come subito quell'Agnello immaculato è circondato da i lupi, vedi quelle genti infuriate come l'assaliscono con armi, con bastoni, corde, catene, &c. chi lo piglia per le braccia, chi per li piedi, chi à trauerso gettandolo, vituperandolo, battendolo co'piedi, e co'bastoni, & usando infinite insolenze.

Contempla hora Anima mia, come stà il tuo Christo in mezodi quella vilissima canaglia: vediquelle mani tanto strettamento legate, che la carne s'inalzò sopra le legature: ò che spassimo doueua sentire il pouero Giesù!

Và anima mia in spirito à vederlo tirar suora dell'Horto, accompagnalo, senti, come quelle genti sono allegre, è contente, ascolta i vituperij, che gli dicono:Camina Traditore,e chi mai haueria pensato, che tu sossi tato tristo, che tutti ti teneuano per santo? Hora li Prencipi ti daranno la mercede delle tue iniquità.

Sentiua il pouero GIESV il tutto, e forse anco gli sputauano in faccia; e perche era scalzo, spingendolo urtaua spesso con li fanti piedi hora in.

mma

vna pietra, hora in vn'altra; caminaua sù, i sterpi, e sopra le spine, doue senza dubbio doueua hauer li piedi tutti insanguinati; e quante volte douè cader'à terralper debolezza fermati, à anima fedele, e rimira. quanto grandi furono li patimenti da questa sua presa, sin'alla casa d'Anna.

O S. Vergine, se fossi stata. presente à questo Spettacolo,& kauessi veduto li stratij, vilipedij, e patimenti del vostro Figliuolo, di certo saressi morta; ma ben sentirete presto la nuo-

ua della prela.

O quanto dolore anima mia, puoi credere, che sentisse Maria, quando Giouanni gli portò la nuoua di Giesù, che era stato fatto prigione, e che Giuda l'haueua tradito, e tutti gli Apostoli l'haueuano abbandonato. All'hora voglio credere, che tramortisse di dolore. O S.Vergine, hora comincia ben da douero il coltello à passarti il Cuore.

Cotempla anima mia l'afflitta Madre, ma non ti scordare del suo tribolato Figlio. Contempla Giesù, contempla Maria, e contempla gli Apostoli fuggiti, chi in vna parte, e chi in

**v**n'altra.

O Maria Maddalena, ò Mar-

ta, come doueniuo ancora voi effer trauagliate! O Maria mia diuota, & amantissma, come staua il vostro cuore ? senti anima, i lamenti, & i sospiri di Maria. O Figliuol mio dolcissmo, diceua, che hauete voi fatto, che tanto odio hanno conceputo. contra di voi questi popoli? O Giesù mio, ò pupilla degli occhi. miei, ò Tesoro mio, non sete voi. Iddio, Creatore di tutte le creature?come dunque, o Dio mio, volete così presto patir la morte?O Pigliuol mio, perche non. muoro con voi?

Piangeuano anco le Marie, lamentandofi insieme, e consolauano al meglio, che poteuano la B. Madre Maria: & in questi, & in altri simili lamenti puoi credere, che passasse la Beata. Vergine quella notte; e Giouanni era presente, perche egli haueua portato la nuoua di Christo à Maria. Potrai anco penfare anima mia , come staua il cuore di Giouanni, compatendo Christo, e la Madre; piangeua amaramente, e si doleua della... fuga degli Apostoli. In somma, quella notte ò anima mia, su acerba, & amara à Christo, alla B. Vergine, & all' Apostoli,

restando tutrin grand'afflittione.

## CAPITOLO XV.

## Come N.Signore fù condotto alli Tribunali d'Anna, Caifas, e Pilato.

🕦 Itorna anima diuota, 🐱 contempla il tuo Dio, che essendo gionto alla casa d' Anna.flanco,& afflitto, e più che mezo morto, pieno d'amaritudine da tutte le parti del Corpo, vedi come quei manigoldi lo presentano ad Anna, huomo ambitiolo, e crudele. Contempla ò anima, il tuo Giesù legato con le mani di dietro, inanzi à vn huomo empio, che si lascia... da esso interrogare; però poche parole diffe il Signore. Doue che Anna lo mandò à Caifas suo Parente, il quale era quello, che profetizò, che era bene, che vno morisse per il Popolo.

Pensa ò Anima, che essendo Christo di nuouo menato a Caifas Pontesice, se ne và legato, che à pena poteua starin piedi, condotto con infiniti vituperij, e dispregi. E tu ò anima, nonpiangi, non ti duoli, non gemi vedendo il tuo Dio in tante passioni? Non cessino li tuoi occhi di lagrimare, in veder quello, il quale è la tua vita, è tutto il tuo bene, che per tuo amore si espone à tanti dolori. Seguita anima diuota il Signore in casa di

Caifas, doue presentato, fù interrogato della sua dottrina, de'suoi Discepoli. (a) Odi la... voce del Rè del Cielo, come risponde à Caifas. O Humiltà del Figliuolo di Dio ! che stà auanti ad vn Giudice empio, crudele, in mezo à quelle turbe arrabbiate:e forse trà quelli, che lo maltrattauano, ve n'era aleuno, che haueua riceuuto delle gratie da lui, ed in vece di riconoscerlo, lo trattaua più male. O ingrata anima! la tua pietà era persa verso il tuo Dio, e su dislegata la crudeltà, e l'ingiusitia. Le creature insensibili mostrorno pietà, e tutte le cose: del Mondo s'attristorno nellamorte del Saluatore; l'anime. Resse sentirno mestitia, se bennon sapeuano la causa; e tu ò amima, fola frà tutte le creature sei scordeuole del tuo Dio? compatisci, piangi, sospira; nonesser da meno dell'altre Creature.

Vedi, come questo Caisas cogregò il consiglio contra Giesù, nel quale il sommo Sacerdoteinsieme con gli altri Rabini cercauano testimonij contra di

(a) Vide Corn. à Lapide in Ioan.

Iui; & hauendone trouati molti, trà i quali alcuni dicessero, che Christo haueua detto di distrug gere il Tempio, e che in trò giorni l'haucrebbe riedificato; leuandosi il sommo Sacerdote, marauigliato della Patienza. del Signore, che nulla contradidicesse à chi l'accusava, l'interrogò, se lui era il Figliuolo di Dio? e rispondendo il Signore: Tu l'hai detto, io sono, e vedrete il Figliuolo dell'Huomo ascendere alla destra della virtir di Dio, e salire frà le nuuole del Cielo: il sommo Sacerdote gridojhà biastemato; e stracciando. fi la veste, disse : che altri testimonij desideriamo noi ? questo: folo basta per dargli morte, perche di huomo si sa Diore ripolgendosi à gli altri, disse: Hauete vdito questa biastema degna di morte?

O quanto pati Christo in questo luogo, perche all'hora cominciorno quelle turbe à maltrattarlo, dandogli delle guanciate, e percosse, imbendandogli l'occhi, e dicendogli, che prosetizasse chi l'haueua percosso: sputandogli nella S.faccia, tirandogli li capelli, e la barbacon altri infiniti stratij. O chi hauesse all'hora veduto Christo, con quanta patienza sopportana quegli oltraggi!

Và hora ò anima in Spirito,e guarda il tuo Dio, come se nestà; contempla quei gesti, quella.

benda sù gli occhi, valli appresfo,abbraccialo,adoralo,baciagli i fanti piedi ; ammira tanta patienza; parlagli vn poco, e dimandagli, come stupesatta di tanto suo eccesso; d Dio, d Dio, e che nouità è questa vostra! O abisso di misericordia, ò gloria del Cielo, ò Bellezza degli Angioli, à gaudio mio, à Consolatore! à me tocca dipatir questi tormenti, io sono colpeuole, برمنا l'innocente, e voi Signore, ، tolerate quesse cose ? e perche Iddio mio,hora non muoro, acciò non vedeffi il mio Dio in tati tormenti. O Ineffabile Dio. quanto grande è la pietà vostra, e misericordia verso l'huomo tãto ingrato! l'anima mia non... può vedere tanti vostri doloria meglio farà,ò Giesù, che mi priuiate di vita; e se pur volete. che io resti al Mondo, concedetemi gratia di sempre piangere, e gemere per memoria di questa vostra Passone; acciòconsumi la vita mia per amor vostro, e commemorando la.... vita vostra, e la morte, possi essercommemorato dalla Maesta vostra, con darmi gratia di sempre: amaruj, e fernirui in questa valle di lagrime; e finalmente ester introdotto nella felice Patria. & jui senza fine lodarui, e benedirui, vedendo, e godendo quelle ferite, che ancora: porta la ... Maesta vostra per gloria vostra, e contento de vostri santi; in.

particolare di quelli, che furono diuoti della vostra amarissima Passione.

Fù condotto finalmête il Redentore, doppo tanti stratij, da. Pilato; hauendo li Scribi, e Dottori della Legge accusato il masuetisimo Agnello con fassi testimonij, intimando all'istesso Pilato: che era degno di morte.

Hora contempla anima mia, come mentre lo conducono per quelle strade, era mal menato, strascinato, biastemato da ogni vno:nissuno haueua pietà di lui, era stanco, & assilto per li patimenti, che à pena poteua reggersi in piedi, e spesse volte per debolezza cadeua in terra. Concorreua tutta la Città à vedere il Signore, e tutti lo rimirauano, essendo molto ben conosciuto per li miracoli, e segni, che haueua fatto.

E li Rabini haueuano contra di lui concitato il Popolo, e dettone ogni male; onde tutti l'odiauano, e nel passare per la... Città sentiua molti vituperij; chi diceua: Questo Giesù si voleua far Rè sotto specie di Santità, à chi si hà più da credere? Altri diceuano: bisogna, che questo Huomo sia vn gran tristo: Altri; costui è vn falso Proseta. Et il pouero Christo il tutto sentiua. O quante uolte gli su detto: và pure, che meriti la., morte; e forse nel passare, gli dauano de'piedi, e li sputauano addosso per dispregio?

Arriuò ò anima mia il tua Dio al Palazzo di Pilato Prefidente dell'Imperator Romano, e fu dalli Prencipi de' Sacerdoti à lui presentato per condanarlo à morte, con querela, qualméte si faceua Dio, e che souuertiua il Popolo, e prohibiua di dare il tributo à Cesare, e conaltre calunnie cercauano di dar gli la morte. Ed interrogato Giesù da Pilato, se esso era Rè de' Giudei? Rispose egli: Tu l'hai detto.

E ritornando Pilato a'Sacerdoti, & à tutto il Popolo, disse, che non haueua trouato alcuna colpa in quell'Huomo, & esse esclamauano, che haueua commosso il Popolo per tutta la Giudea sino a Galilea: intendedo Pilato, che Christo era Galileo, lo mandò ad Herode.

Contempla hora quello, che patì Christo, mentre stette inazi à Pilato; come li Sacerdoti, & il Popolo l'accusauano, e l'odio mortale, che gli portauano, & in quanti patimenti si ritrouò il tuo Dio, sostentato dalla Diuinità, acciò sentisse maggior dolore, perche sarebbe più d'ynavolta morto.

Così mandò Pilato il nostro Christo ad Herode, il quale su in quei giorni in Gierusalemme, acciò da lui sosse giudicato. Hora anima diuota, deui contemplare, il tuo Christo, che ve-

Digitized by Google

dendo il Popolo, che Pilato non l'haueua condannato, dubitando, che Christo suggisse la morte, pensa con che rabbia, e surore lo presero; e cominciorno à strascinarlo per la via alla volta d'Herode, con speranza, che egli l'haueria condannato alla morte, massime per chiamarsi Rè de' Giudei; & esso Herode inquel tempo era Rè de' Giudei, mà però Tributario de'Romani: e trà l'altre accuse, questa li faceua più à proposito, essendo Herode geloso del suo Regno.

Hora vedi anima mia, il tuo Dio mezo morto per li patime ti passati; vedilo comparire sù la cima della scala di Pilato, vedilo tirare senza pietà giù per essa. Et il Popolo staua nella, piazza aspettando, in particolar li Rabini tutti sdegnati, che Pilato non hauesse voluto sententiarlo. Vedi, come segli fanno attorno biastemandolo, e dicedo: adesso ingannatore non suggirai la morte; e spingendolo, & vrtandolo, l'accompagnorno ad Herode.

Vàlli dietro ò anima diuota, e contempla quello, che gli accade in questo, come nell'altri

viaggi.

### CAPITOLO XVI.

Come fù beffeggiato nella Corte d'Herode, da Pilato flagellato, coronato di spine, e condannato à morte, portando la Croce al Caluario.

E Ssendo presentato Giesù ad Herode, il quale era molto desideroso di vederlo, per li segni, che haueua vdito dire, che faceua. Contempla anima mia, il tuo Dio, la tua Vita, e Tesoro, auanti vn Rè empio, e crudele, e vedi con quanta mansuetudine se ne staua auanti d'Heróde, non rispondendo alle sue interrogationi, che gli faceua; per il che hauendolo egli più volte interrogato, nè mai risposto cosa

alcuna, tuttauia non cessauano li Prencipi de'Sacerdoti iui presenti d'accusarlo. Finalmente Herode lo trattaua da Matto, dandolo nelle mani de' suoi Ministri.

Hora ò anima mia, contempla quate insolenze furono satte al Benedetto Christo in casa di Herode da quelli arrabbiati nemici. Vedi come lo vestono di bianco, non già di veste nuoua, ma di qualche pezzo strac-

Digitized by Google

ciato, e sporco per scherno. Così vestono il Rè del Cielo, che è vestito di gloria alla destra del Padre.

Vedilo anima mia sedere sù d'vna Sedia, ò scanno rotto, circondato da tanti nemici. Hora deui piangere per il tuo Dio, vedendolo in tanto vilipendio.

Contempla, come gli bendano gli occhi, gli danno vna canna in mano, e percuotendoli il capo con essa, genustessi dicono: profetiza, chi ti hà percosso? chiamandolo per dispregio, Rè de'Giudei.

O quante percosse riceuette nella santa sua faccia! quanti sputi stomacosi! quante volte gli pelauano la barba, gli diceuano villanie! Così Herode trattò Giesù, pigliandoss egli, e li suoi Cortegiani spasso di lui.

Stauano in tanto allegri li Rabini, vedendo, come Christo era maltrattato, aspettandone il fine, con speranza, che Herode lo facesse sententiare a morte; si che Herode stracco d'hauersi preso gioco del Saluatore, lo rimandò a Pilato.

O S. Vergine se haueste voi veduto qui il vostro Figlio così maltrattato, al sicuro sareste morta. Mà Cara Maria, che direte quado frà poco l'incontrarete portar la Croce, che tramortita caderete in terra?

O santi Apostoli, venite hora à vedere il vostro Maestro; ò diuoti di Giesù, venite, e contemplate il vostro Dio in tâte amaritudini, apparecchiate li vostri occhi à lagrimare per amore. Pensa anima diuota, che essendo il tuo Christo rimenato à Pilato, così maltrattato, peggio ancora lo trattorno nel ritorno; perche dubitando, che non lo liberasse, cercauano di trattarlo alla peggio: e però li principali faceuano animo alli birri, acciò morisse almeno di percosse, e. mali trattamenti.

E così di nuouo menorno Christo à Pilato, e subito su congregato il Concilio de' Prencipi de' Sacerdoti, & il Magistrato della Plebe, dicendo loro Pilato: Hauete a me condotto questo Huomo, il quale accusate, chediuerte il Popolo, e pure alla vostra presenza io l'hò interrogato, e non trouo in lui colpa alcuna, si come nè anco Herode, che l'hà à noi rimandato.

Et era in quei giorni vn certo Barraba Ladro, & Homicida in prigione, e così propose Pilato di liberar Giesù, e dar loro Barraba per farlo morire; ilche sentendo il Popolo esclamaua: Tolle bunc, & dimitte nobis Barabbam. Crucifigi, Crucifigi Christo, e libera Barraba. Tornò di nuouo Pilato, e diffe al Popolo: volete lasciar' andar Giesù? inalzò la voce il Popolo; Crucifige, Crucifige eum.

AI-

All'hora la terza volta diffe-Pilato; e che male hà Egli fatto? che io non trouo causa inlui, che meriti morte. Ma il popolo sempre replicana: Crucisigàtur, aggiongendo: se lo liberi, non sarai Amico di Cesare.

Onde sentedo Pilato le minaccie, che li faceuano, che non saria Amico di Cesare, dubitando, che seegli tiberaua Christo, l'haueriano forse querelato à Roma al Tribunale di Gesare, per compiacere al Popolo, e Prencipi de'Sacerdoti, diede la crudel sentenza contra Giesù, che sosse Crocisisso, facendolo prima sagellare alla Colonna.

Prepara gli occhi Anima diuota, per piangere amarissimamente, e mandar gemiti al Cielo, considerando il tuo Dio, posto in mari d'amaritudine, e di

dolori.

Senti, à Anima, quella crudel fenteza proferita dall'épio Giudice contra il Rè del Cielo, e della Terra.

Ma prima lo fece Pilato flagellare, pensando pur con tal mezo placar' il Popolo; & hanendolo flagellato, lo mostrò tutto insanguinato, e lacero, che haueria mosso pietà le pietre: nè anco questo giouando, lo diedero finalmente nelle mani della Corte, perche fosse crocisisso.

Contempla hora, ò Anima il tuo Giesù, che à pena per tanti patimenti poteua reggersi in.

piedi, come è menato in un luce go, oue era una Colonna, & è spogliato delle sacre vesti.

Apri Anima dinota gli occhi della mente, e vedi il tuo Dio, come fi lascia spogliare da quei manigoldi. Vedi, come con rabbia, e dispregio gli tirano d'attorno quelle sacre vestimenta, e mentre lo spogliano, quante villanie gli dicono, sputandoli in faccia.

O Anima, il tuo Giesù, che hà vestito gli animati di peli, gli vecelli di vaghe piume, li pelci di squame, il Cielo di Stelle, il Sole di raggi, gli huomini di varij vestimenti è quello, che hora. Rà nudo per tè! Rimira quella. Humanità candida, e vermiglia, quella, che gli Angioli non sono degni di rimirare; quell' Humanità partorita, e nodrita dalla... Purisima Vergine; quelle membra tanto da'Essa accarezzate; quelle carni con tanta riuerenza, & humiltà maneggiate:hora le vedi in tanti vilipendij, che puoi hora ben pensare, che quado il tuo Signore si vidde così nudo alla presenza di si fatta. gente, sentì estremo rossore, e confusione. Vedi come lo pigliano nelle braccia, appoggiandolo alla Colonna, gli legano le mani, stringendolo à trauerso.

Contempla hora, ò Anima, mia il tuo Christo legato; vedi con che patienza, & humiltà aspetta quei manigoldi, che pi-

N 2 gli

elino nelle mani li flagelli di spine, ouero bacchette, ò corde. Stupisci, e con liquefarti piagi, ò Anima; vedi con che iniquità leuano le scelerate mani in alto, e cominciano à calare sopra la S. Humanità di Christo con rabbia, e furia, i flagelli. Riguarda anima mia, nella faccia del Signore, e vedi quell'atti di pietà, che faceua. O come divien' hora fmorto! Vedi, come cominciano à diuenir quelle carni rosse, poi negre, poi rompendofi la pelle penetrorno li flagelli più dentro, & andauano fin fopra l'ossa, che scaturiua da per tutto il san. gue, scorrendo fin'in terra. O Anima diuota, vedi il tuo Creatore, in che stato si trouaua all' hora, che se la Dininità non lo fosteneua in vita, fu tanto atroce questa stagellatione, che non un corpo humano faria morto, ma un corpo di metallo si saria... confumato.

Vedi Giesù, come morto, eli Manigoldi da stracchezza afsitti, e stanchi, che cessorno di battter Christo; e mentre riposauano, vedi quell'anima beata del tuo Redentore, che era quasi puscire da quell'Humanità: ma perche Iddio teneua ancora una fornace d'Amore, accesa dentro di quella verso di teò Animamia, trattenne la Divinità inquell'Humanità la Beata Anima, acciò sosse cessimonianza di questa sua infinita carità, &

amore; ed acciò s' adempissero le Profetie, che il Signore morisse sù la Croce, restò in vita...

nella flagellatione.

Hora o anima diuota, vedi il tuo Dio, come da Capo à piedi era tutto scorticato, & insanguinato: e dislegandolo dalla. Colona, cadde in terra per morto, nuotando nel proprio sangue; e forse i manigoldi stessi credettero, che sosse morto, sapendo, come l'haueuano trattato. O Spettacolo non più veduto giamai! cominciano di nuouo à dargli de'piedi, pigliandolo nelle braccia per farlo leuare, con villanie, e stratij gli misero le sue sante vesti.

Hora ò anima mia, come non scoppi di dolore? come non piagi fin'al Sangue?hai veduto con gli occhi della mente quest'aspra flagellatione, che pati il tuo Christo; come è possibile, che possi passar la tua vita in spassi, e contenti, e delicie, se di cuore pensarai, che quelli tormenti, che sopportò il tuo Creatore, fono stati in pura verità (chenè anco li Demonij negaranno questo ) per tuo amore, come sarà possibile, che non piangi notte, e giorno, e non indrizzi tutti li tuoi pensieri in questo Christo?

Voi Angioli del Paradifo, come stauiuo, e che faceuiuo, quado vedeuate il vostro Dio fotto tanti flagelli ? non piangeste.?

non

mon vi doleste de se pure come. Habitatori della beata Patria,, non poteuino patir passione, tuttauia voglio piamente credere, in quel modo, che si può eredere, che mostrauate dolore, e compassione.

O Santissma Vergine, ò Padre Eterno, rimirate il vostro Figho ubidiente alla Maestà vofira d'una ubidienza tanto amara; non vi fà hora pietà, vederlo posto in un mare di tanti dolori?d diuoti, e diuote, contemplate hora, e sempre questo misterio di tanta compassione, che dalla Crocifissione in poi, è frà tutti li misterij il più compassioneuole; fate, che gli occhi vo-Ari sempre siano bagnati d'amaro pianto per l'amarissma Passione del Nostro Signore: sicuri di godere in contracambio nell'altra vita i gaudij, e l'allegrezze eterne del Cielo, e vedere à .faccia à faccia le piaghe gloriose del Redentore, come veraci Instrumenti della nostra salute.

Non bastorno, ò Anima mia, questi slagelli, ma gli posero anco una Corona di spine in capo, le quali erano durissime, e lunghe.

Questa corona gli copriua, e circondaua il santo capo à modo di cappello; e con bastoni la ricalcauano, facendola penetrare nel santo Capo Et à qual'huomo tristo, e scelerato, su viata, mai una tale crudeltà, & inuen-

tione? Penetrauano quelle, spine fin'all'ossa con asprissmo dolore; alcune più dure, e lunghe sin'al ceruello, & altre per durezza dell'osso si rompeuano, e la punta faceua una nuoua, piaga trà l'osso, e la carne.

O quanti dolori senti Christo in questa Coronatione! Contempla Anima diuota li spasimi, i riuoli, che scorrono per quella. fanta faccia; gli occhi acciecati dal fangue, i capelli, e le chiome del capo rabuffate. Entra... un peco, ò anima in spirito nel cuore di Christo, e penetra una particella di quei dolori, & appresso tanti tormenti, i vituperij, e vilipendij, che fecero : imbendandoli gli occhi; dandogli de'bastonisopra la corona nel fanto capo, dicendogli : Rè de' Giudei, profetiza hora chi ti hà percosso ? e con altri infiniti vilipendij, con li quali trattorno il Dio degli Angioli, mettendogli per dispregio un panno stracciato di porpora sopra.

A questo modo anima fedele, fù trattato il tuo Christo; manon contenti di quanto hanno fatto, sentirai più okra l'essecutione della crudele sentenza di Pilato. Menorno dunque Giesù maltrattato ad esser crocissso. O Anima diuota, và in spirito, e vedi il tuo Creatore comparire ancora in cima della scala allanolta della piazza. Vedi quanta Caualleria, gridi, trombe, e ro-

mo-

mori. Vedi, che comincia à scender per quella scala; e perche il Signore stentaua à caminare. e reggersi, vedi quei manigoldi dall'una, e l'altra parte spingerlo, e tirarlo. Era il pouero Giesù legato, e mentre scendeua... , cascorno molte gocciole di sangue. Et io ritrouandomi in Roma, feci alcune volte quella santa scala à ginocchi nudi con. mio gran contento, & in essavi sono-ancora alcuni luoghi, que calcorno queste sante goccie, che li Fedeli vi mettono le dita, e fanno toccar le Corone per loro diuotione.

E forse casco Christo per debolezza sopra questa scala. Vedeua il Signore molti de'suoi Discepoli, e la sua cara Madre addolorata, la Maddalena, con l' altre Marie, accompagnar sua... Madre, e gli accresceua i tor-

menti.

Giunse finalmente Nostro Signor Giesù Christo nella piazza, oue era la moltitudine del popolo arrabbiato, che nonvedeua l'hora di vederlo morto, dubitando, che Pilato, ò Herode non lo liberasse; & era tanto maltrattato, e dissorme, che ben si verisicaua di lui quel, ch'haueua detto il Profeta: Et nos putauimus eum quasi Leprosum, & percussum à Deo. (a) E così sù condotto al Caluario, per esser crocissso. Vedrai hora anima mia

cose tali del tuo Dio, che il Sole, la Luna, e le stelle, con tutti gli Elementi mostraranno dolore; il Sole, e la Luna si oscurerano, sentiransi terremoti, si diuidera il velo del Tempio.

E tu ò Anima, che farai? Va in spirito, e contempla il tuo appassionato Christo, Figlio di Maria, quasi mansuetissimo Agnello, che giunto trà quei lupi rapaci, ehe non vedeuano l'hora di diuorarlo, trouò apparecchiata una graue, e pesante Croce. Li manigoldi portauano, chi chiodi, e martello; chi corde, e chi catene; iui era la Corte tutta in armi bianche, con alabarde, spade, trombe, tamburi, per accompagnarlo al patibolo.

O che cosa vedo io, Dio mio! che quì ci vorrebbe virtù, & intelletto d'Angioli per scriuere questi misterij. Pigliate, d Dio Voi la mano mia, & aiutatemià scriuere queste vostre alte, e

profonde Attioni.

Vedi anima mia, con che furia diabolica predono quel Dio, fommo bene, che agonizaua per il dolore, e gli pongono sopra le lacere spalle il graue peso della S. Croce. Era questa Croce lunga di trè stature d'huomo, e graue, che à pena trè huomini commodamete l'haueriano possuto portare; e pur Christo Figliuolo di Dio per tuo amore la portò sopra di se, con tutto

(a) Isa.53.7.4.

che fosse tanto martirizato. Seguita adunque il tuo Redentore, che comincià à caminase al meglio, che poteua alla volta... del Caluario, e faceua à se fiesso animo;ma era tanta la debolezza, che più non poteua star, in. piedi: & essendo con le mani di dietro, gli caulaua grandissimo - dolore, non potendosi aiutar con le mani, nè tener la Croceje era calpestrato dalla gran moltitudine della gente, e dalli Sbirri tirato con corde: e douunqu<del>e</del> passaua, gli erano dette villanie, e vituperij.

Non poteua il pouero GIESV più portar la Croce, cadedo sotto più volte, pigliando dure percosse con estremo dolore:e se gli accresceusno altri infiniti dolori;pehe essendo da flagelli tutto scorticato, le sacre vesti s'erano attaccate alle dolenti piaghe, e nel caminare si rinouauano quel le ferite con aspri tormenti; oue scorrendo il sangue pretioso per il sacro corpo, bagnaua la terra: nè perciò gli haueuano quei manigoldi alcuna pietà, anzi aggiungeuano sempre dolori, e lo biastemauano, lo malediceuano, dicendo anco parole ingiuriose contra la Beata Madre, che l'hauefie partorito.

E vedendo questi manigoldi, che più non poteua caminare con la Croce, deliberorno di far-

la portare da un'altrot per arriuar più psesso à darli morte, e capitando ini un pouero Contadino, con nome: Simone. Cireneo: gli posero la Croce in spalla, e secero portarla per sorza...

Lasciamo hora GIESV nelle mani de' suoi nemici, & andiamo à trouare l'afflitta Madre Maria.

O gloriosa Madre di Dio, Regina de gli Angioli, Figlia, dell'Eterno Padre, Sposa dello Spirito Santo.

Venice hora, ò cara Spola. de' Cantici, à veder quello Sposo, che già andaui cercando con dire: Num quem diligit anima mea vidistis. (a) OGloriosa Vergine, vi vedo impazzita di amore, non riguardate al Cielo, perche ancora, non è il tempo, rimirate pur la terra, e vedrete i riuoli del langue, che vi condurranno, doue stà il diletto dell'anima vostra, non coronato di gloria, nè di corona Regale, ma di corona di vituperio. edolori, fatta dipungentispine.

Andaua Maria tutta addolorata con Giouanni, Maria. Maddalena, & altre diuote del Signore, cercando il suo Diletto Figlio. Vedeua la moltitudine del Popolo, che correua per veder Giesù, ma non. poteua la pouera Madre accostarsi:

(a) Cant.3.v. 3.

stars: Vedeua il sangue pretiofo calpestrato da manigoldi, & infino dalle bestie, e giumenti; e maggiormente s'assligeua, sapendo, che una gocciola sola val

più, che mille mondi.

Giouanni menò questa gran Donna in un luogo di patfaggio, doue bisognaua, che l'incontrassero; e così vennero li Sbirri con trombe, tamburi,& armi, & il Banditore, che andaua leggendo il Processo della crudel sentenza; s'incontrano insieme. O lacrimeuole incontro! che farai hora Maria...? O Dio, ò Dio! come stauano all'hora quei due cuori, di Madre, e di Figliuolo? Vedi à Anima, come allargando le braccia la Madre stringe al petto l' Amato Figlio! O Dio immortale, chi potrà scriuere, e capire l'agonia d'ambidue!

O Santa Vergine! tenete frà
le braccia il Rè della Gloria,
e mentre lo stringete, non vi accorgete, che li rinouate le piaghe? che gli urtate nella Corona di spine, che gli fate sentir
nuoui dolori? & anche, mentre
stette Maria à Christo abbracciata, agonizauano insieme la.
Madre, & il Figlio. Ma poco durò quest'incontro, perche i ma-

nigoldi dubitando, che morifica auanti il tempo d'inchiodarlo in Croce, s'affrettauano; es tirando il Figliuolo con violenza dalle braccia della Madre, restò Maria in agonia, e strascinorono Giesù alla volta del Caluario.

Hora lasciamo Maria, e torniamo à Giesù, che vá alla morte. Portaua Simone Cireneo la Croce, e Giesù seguitaua, noncaminando; perche era consumato per debolezza, e malaméte poteua reggersi in piedi.

E mentre così debole andaua, ecco una Discepola del Signore, chiamata Veronica, vedendolo in tanti dolori, segli rappresentò inanzi con un sudario, asciugandoli la Diuina faccia; al qual sudario restò

impressa l'Effigie del Saluatore, e tuttauia si conferua in Roma, dal quale anco si può vedere, quan-

disformata fosse la santa faccia.





#### CAPITOLO XVII.

# Come Christo fù crocifisso, se se se nel Limbo.

A Rriud finalmente il No-Rro Redentore al Monte Galuario, oue doueua esser crocifisso, tutto lacerato, insanguinato, maltrattato, cófulo, e vituperato, con gli occhi incauati,e pieni di sangue, che à pena si vedeuano. O Buon Giesù, riposo degli Angioli, e che vi faranno hora li vostri nemici? Vi daranno forse qualche riposo? Si suol pur dare, d Dio mio, alli condannati da beuere, e da rificiarsi per facilitarli la morte, ma per voi solo non si troua pietà alcuna. O Veronica, si come portasti vn sudario, perche non portasti anco vn poco d'acqua per rificiar il tuo Maestro? O Santa Albergatrice Marta, ò innamorata Maddalèna, doue sete hora, che è tempo di essercitar la pietà, & amore verso, il vostro Maestro?Doue sete à Ss. Apostoli 2 Ah Pietro, almeno su, chefaceui tanto il brauo, ma hormai trè volte l'hai negato, e per paura d'vna vil feminella congiuramento hai protestamo di non hauerlo conosciuto; e se il Celeste Padre di Famiglia non. ti rimiraua ò Pietro, à che termine ti saresti trouato?O lagrimabil caso, & horrendo Spettagrime di langue, hora si possono spezzare li petti dal dolore. O marauiglia, ò Amore, ò Carita infinita, veder'il Dio degli Angioliester posto in Croce! Venite hora, d Patriarchi, e Profeti, venga tutta l'Humana Gene-. ratione à veder'il suo Creatore. Rimirate hora, ò Santissima. Trinità, e vedete l'ammirando Eccesso, che operò il Verbo Incarnato. Venite ò contemplatiui, stupite Cieli, terra, e mare di questo amore di Dio, verso l'huomo. E chi potrà giàmai intendere, e capire questo Eccesso del Nostro AmatoChristo.

Contempla, de Anima mia con pietoso cuore, che vedrai cose, indegne d'un tale Iddio; perche proprio di Dio è creare i Cieli, elementi, Angioli, de altre cose marauigliose, ma Dio per amor dell'huomo sopporta cose crudeli: e che si troui hora in atto di tanta Passione, chi potrà intendere tanta contrarietà? O Dio della gloria! che cosa vedo io? O signore, pigliate voi la mano, acciòche co'l mio basso, e vile Spirito possi scriuere la vossira Crocissisione.

mine ti saresti trouato? lagri- Pensa, è anima mia, come vomabil caso, & horrendo Spetta- lendono canare al Saluator lecolo! hora si possono versar la- sacre vesti, gli tolsero prima dal

O capo

capo la pungente Corona di spine, che lo trafigeua; e mi dò à credere, che molte di quelle punte si rompessero, e restassero nel capo trà l'ossa, e la carne. Oue ò anima mia, vedi scorrere quel pretioso sangue per la. Diuina Faccia, e pensa, che dolori all'hora sentisse. Fatto questo Spettacolo, vedine vn'altro maggiore. Spogliano Christo, e perche quelle vesti erano attaccate, non alla pelle, ma alle carni, leuandoglile, leuorno anco la pretiosa carne, talche in. molte parti del pretioso Gorpo restorno l'ossa spogliate. Oue potrai, ò Anima diuota contemplare li spasimi, e dolori del Redentore . Ah Dio! come si rinouorono all' hora tutte quelle sante ferite! e come scorreua da per tutte le parti il sangue, che quei manigoldi calpestrauano, e se ne tingeuano con les mani. O dolcissimo Giesù vi vedo, quali morto, e pur non. stracco di patite per l'huomo ingrato, e sconosceate di quello Beneficio.

Vedi vn' altr'horrendo Spettacolo, che hauendogli leuata... la Corona di spine, per spogliarlo, hora di nuouo la rimettono. O duro, & horrendo tormento! gli mettono quella dolente corona di spine, e con bastoni la... premono nelli primi forami, e... sano nuoue ferite, penetrando sin'al ceruello. O quanti dolori fentì all'hora il Patiente Chrifto, & il tutto con tanta costă za, che ben poteui gemere, lagrimare, e lamentarti, o S. Gieremia, di vn caso tale.

Contempla anima, questi alti, e profondi Misterij, fermati sopra di esti ; e se bene io scorro con la penna, non scorrer tu có il péliero, mà penetra lagrimando,e piangendo, perche vn folo punto basta per contemplarli settimane, e mesi intieri, & anco gli anni. O felice quell'anima, ò beata, che si farà diuota, e samigliare della Passione del N. S. Giesù Christo, perche se terrai memoria de' suoi dolori, anco egli terrà memoria nell'hora di tua morte, e sarà con te in tutte le tue tribulationi, & angustie.

Giunie finalmente l'hora, che il Saluatore del Mondo doueua per la generatione humana effer confitto in Croce. O pouera-Humanità! O addolorata Anima del mio Christo! Pigliano li Birri quella Beata Vittima, che flaua involta nel proprio sangue, chi per le mani, chi per li piedi, e chi per il Capo. Bran iui distesa in terra la Croce, sopra la quale gettorno co grand' empaco i manigoldi quel Diuino Corpo, lasciandolo cadere con dura percossa del Capo. E penía, come di nuono quella... Corona di spine rinonò li dolori.

Yedi hora il tuo Dio, ò pec?

eatore, lopra la Croce per amor two; Ah Buon Giesù, non ve lo diffiio, che il vostro amore era smisurato, senza termine, e misura, e che vi haueria condotto à tal termine. O huomo sconoscente, vedi hora il tuo Dio, à che termine si ritroua: ma questro anco è poco in comparatione di quello, che hauerebbe fatto di più; perche se fosse bisognato star sù la Croce sin' al giorno del giuditio, ci sarebbe stato per amor tuo, ingrato huomo, e sconoscente.

O lagrimabil casol pigliano li Manigoldi vna mano diChristo, la pongono al forame satto nella Croce, e mettono vn rugginoso, e spuncato chiodo sopra

la mano,

Senti horà Maria, che per la... calca del Popolo nó ti puoi appressare à vedere; senti il colpo del coltello nel tuo cuore. Alzano il martello sopra quel chiodo, e raddoppiando più volte i colpi, trafigono quella santa mano. O anima mia, penía, che dolore all'hora senti Christo, fracassandogii il chiodo quei delicati nerui, emofcoli. Pigliata poi l'altra maso, che più non arriuaua al buco fatto nella. Croce, la legarono, tirandola... per forza: & all'hora senti Giesù dolori così grandi, che ben. voglio credere, che fossero al pari di qualunque altro, che patise; perche la tirorno così as-

pramente, che quasi li spiccorno il braccio dal petto, e posto il chiodo sopra la mano percotendo, come haucuano satto all'altra, mentre trapassorno la mano, trapassorno insieme il cuore di Maria, che era bersaglio di tutti i dolori del Figlio; e così restò Christo trasitto per le mani nella dura Crose.

Contempla poi, come se se vanno alla volta de piedi, & essendo quel Beato Corpo per l'estremo dolore delle mani tutto ritirato, bisognò à forza di corde tirar li piedi al segno destinato; sì, che gli snodorno tutti li nerni, allargandogli le serite delle mani, e posto il chiodo sopra li santi piedi, có più gagliardi colpi l'inchiodorono ambidue sopra la Croce.

O Spettacolo horrendo, e copassioneuole! O dolore sopra, tutti lidolori del Mondo! ò ma; rauiglia sopra tutte le maraviglie operate da Dio. Oue sono hora li cuori di bronzo, e di Diamante.

Venite cuori, poneteui nel fangue caldo di questo Drago Celeste, acciò siano spezzati. O cuori induriti, ò occhi chiusi, hora è il tempo di versar fonti di lagrime.

Hauendo Christo le mani, & i piedi trasitti, preparorno corde,e stromenti per leuar la Croce in alto, e piantarla in terra... alla presenza di tutto il Popo-

O 2 lo,

lo, che stana con desiderio di vederlo, & à questo sine molti anco di loro aiutarono à leuar la Croce, sentendosi per ogni banda romori, e gridori.

Stava la B. V. & affiitta Madre à veder' il successo del suo Amato Figlio, e quando lo vidde così trasitto insanguinato, e dissorme, lasciarò alli Diuoti il contemplare, come stava il cuor di Maria: mentre io passarò avanti à descrivere li dolori del Figliuolo Giesù, per ritornar poi à voi, ò gloriosa V. Maria, Madre di Dio.

.Contempla dunque, ò peccatore, il tuo Dio, il quale per tuo amore fi è condotto sopra vna... Croce; la quale douendo piantare i manigoldi nel buco à quest'effetto cauato, pensa anima mia, come si sentisse all'hora Giesù, quando in quell'atto pigliò vna grande scossa, che essendo à peso di chiodi attaccato, se li fracassorno tutte le mébra, e li nerui, allargandosi le ferite nelle mani, e ne' piedi; mentre fermorno in terra la... Croce, non poteua effere senza scrollamenti, e dolori.

Hora anima mia, potrai verfar fonti di lagrime, trouandosi il tuo Christo in tante calami-

tà, e tormenti.

Crescenano al tuo Dio li dolori, perche lo biastemanano, e vituperanano, dicendogli: Dirifà il Tempio di Salamone. Si, gloriauano quei Sacerdoti per hauer condotto Christo in tormenti tanto grandi, & alla morte, & affligeuano il Signore con molti vituperij, talche gli cresceuano dolori à dolori, e pene à pene. Ma il maggior dolore di Christo era, vedere sotto la Croce l'amantissima sua Madre Maria.

O cuore humano, contempla quest' horrendo caso; agonizaua la Madre, agonizaua il Piglio. haueua la dolente Madre compassione del Piglio, & il Piglio, compatiua la Madre; li sguardi della Madre saettauano l'addolorato cuore del Piglio, & il Piglio, della Madre, e si ramaricaua, e diceua parole tali, che à pieta haueria mosso le pietre, e tutte erano saette al cuor di Christo: e così andana consumando il Signore per l'eccessiui. dolori.e si raccomandò all'Eterno Padre.

Doue sete hora, à Sposa della Cantica, che andaui cercando il tuo Diletto Sposo, dicendo: Quarsini, illum, & non inueni. (a) Venite hora, che lo trouarete, perche non può suggire, hauendo le mani, e piedi forati, & essendo con grossi chiodi attaccato alla croce; hà il Capo coronato di spine, & è tanto insanguinato, che à pena lo conoscerete. Sta-

(a) Cant.3.v.I.

tía la gran Maddalena presente, e piena di dolor languiua, abbracciando la Croce, e gemendo, e lagrimando rimirava Christo; e cadendo le goccie del suo pretioso Sangue, era da quello

tinta, e coperta.

O Beata Donna, non v'accorgete, che di nuouo crocifiggete il vostro Maestro? Vi compatisco, ò mia Diuota, perche l'amore non vi lascia veder li dolori, che date à Christo,nè vi accorgete, che mentre abbracciate la Croce, la scrollate, e gli fate rinouar le ferite? Adesso faria bifogno de' vostri vnguenti, con quali gli vngeste il Capo: quell'unguento fu cagione, che Giuda vendesse il suo Maestro. che hora se ne stà in tormenti. & agonie, senza alcuno refrigerio d'aromati.

O Buon Giesu, già esclamaui: Chi hà sete venga da me, e beua. (a) O dolcissimo liquore, Ecco hora i fonti delle piaghe, che sillano sangue, & acqua; acqua d'amore à giusti, e sangue à peccatori, acciò emedino la lor vita, vededo vn'insolito amore.

O peccatore, cotempla il tuo Signore, al quale effendo vícito il suo pretioso Sangue, effendo arido, e secco, ed il sonte estinto, domandò da bere, e gli su negato. Si soleua dare vino ottimo à condannati per facilitargli la. morte, mà à Christo Creator del mare, de' fonti, e de' fiumi fu dato fiele, & aceto, con vna sponga sopra vna canna; e questo gustò il ramaricato Christo per tuo amore, ò peccatore, Es cum gustasset, noluit biberc. (b).

O Buon Giesù Figliuolo di Dio, à te fù negato vn poco d', acqua in tanta tua sete. O caro, Giesù, è vero, che la sete corporale molto vi affligeua, ma molto più la sete, che haueui dell'anime nostre. O peccatore, conuertiti al tuo Creatore, dagli l'anima tua, che gli leuarai la sete.

Stanano le Marie con Gionanni, ma la Madre di Dio era in agonie . S'auicinaua l'hora... di rendersi al Padre l'addolorata anima di Christo, essendo adépite le Figure de'Patriarchi, e le Profetie, e pagata la giustitia di Dio, vinta la morte, e chiuso Lucifero nell'inferno, aperto il Cielo.e dato rimedio alla falute del. l'Huomo. Onde Christo disse alla sua Diletta Madre prima. di spirare, con alta voce: Ecco Donna il tuo Figliuolo Giouani . raccomandando à Gio: la B. Madre. O che dolore apportorno all'hora à Maria, & à Giouanni quelle parole! ò che amaro cambio per Maria! il Discepolo in luogo del Maestro, il Creatore per la Creatura...

Contempla anco l'estremo dolore, e confusione del tuo Redetore, d'esser creçissso trà due

<sup>(</sup>a) Ioan.7.v.37.

<sup>(</sup>b) Mat. 27. v. 34.

ladroni, de quali, quello dalla.
finistra vituperana il Rè della.
gloria, biastemando, con dire:
che s'egli era Dio, scendesse dalla Croce, e liberasse se, e loro:
ma questo dalla destra ammoniua il compagno con dire; che.
Christo era giusto, de innocente, se essi colpeuoli di morte; e.
riuoltatosi à Christo, lo confesso per Dio, raccomandandosi
à lui; onde merito d'udire quelle
felici parole: Hodie mecum eris in
Paradiso (a)

Era venuta l'hora, che Christo in croce non poteua più durare in vita, passando circa trè hore, che in essa si consumaua, per l'uscita del sangue; onde no gli restando altro humore, che poco sangue, & acqua, ritiratosi al cuore, per souenire quella. Beata Humanità, leuando Christo gli occhi al Cielo tutti infanguinati, con voce alta esclamò, raccomandando lo spirito all'Eterno Padre, & inchinando quel glorioso Capo sopra il petto, mandò suora lo spirito.

E nel morire del Signore si spezzò il velo del Tempio, si sentirno terremoti, si divisero li monti, s'oscurò il Sole, e la Luna, e gli huomini si stupirono per tutto il mondo, sentendo gran dolori in se stessi, senza saperne la causa; anco gl'istessi ammali irragionevoli sentirno in quel punto mestitia. E tuò

anima, farai delle ficre più fieral. Ah piangi giorno, e notte la. morte del tuo Redentere, e cessa dal peccare, per non farlo morir più. Revertere, Revertere Sunamitis, ad Deum, qui te creanit, qui pro te passus est. (b).

Hauendo li manigoldi visto il sine, che haueua satto il Redentore, divisero stà di loro le vessimenta, e sù quella sopraueste, satta per mano della Beata Vergine senza cuciture, gettorno la sorte; e mi dò à credere, che sacessero ciò sotto la croce à vissa della B. Vergine à suo maggior dolore: e la veste era tinta dò sangue, quella, che portaua sopra la carne, e ra da più parti macchiata, et attaccata dalla carne, e pelle.

E come permettesti ò Dio, che le vostre carni, pelle, e sangue, andassero in mano di così fatti facrileghi? Bra il confueto,che quelli, che si crocifigeuano, se li rompessero le gambe, perche mettendoli in croce, durauano un buon pezzo,e per finirli, non hauendo queste serite mortali di chiodi, ma ben gran dolore,e spasimo, gli soleuano romper le gambe, come fecero ácora à que fti due ladroni; ma vedendo,che ki Signore era già morto, noal gli suppero le gambe, ma un. foldato chiamato Longino (che fù poi grand'amico di Dio ) con una crudel lancia, gli trapalsò il

(a)Luc.23.7.43.

(b)Cant.6.7.12.

pet-

petto, & it cuore infleme.

O Longino, tu sapeui pure, che Christo era morto, che vai cercando dunque in quel petto? La punta di questa lancia eralarga, che S. Tomaso potè commodamente metter la mano in quella S. Cicatrice, e la B. V. su presente à questa lanciata, ci la S. Gio: il quale notò nel suo S. Euangelio per testimonio, chedalla ferita ne vidde yscir sangue, & acqua.

Contempla, ò anima, quando Maria vidde quel cuore aperto, quanto gli doucuano crescere i suoi dolori. O pouera, & afflitta Madre! che quando vi pensauiuo, che fossero finiti i tormenti, vedete un nuovo caso tanto fieso, che è il suggello di tutti gli altri.Hora potrai, ò peccatore, veder'il cuore aperto diChristo, e contemplar la fornace d'amore, che ti auampaua. Per dimostrarti questo Celeste Mercante, che haueua ricomprato la Generatione Humana, volfe **vuotare il cuore, come borsa del** fuo Teforo, & amore, mostrando, che se hauesse hauuto più Langue, e più cuori, tutti l'haue-

Pose Pilato il Titolo sopra... la S.Croce: Iesus Nazarenus, Rex Indeorum, e si lamentorno li Précipi de'Sacerdoti con Pilato so-

ria posti sotto la crudeltà della

lancia, in legno di imilurato a-

pra di quel Titolo, riputando ciò à vergogna; ma rispondendo loro disse, che quello, che haueua scritto, staua bene: Quod

scripsi,scripsi. (a)

Andorno Nicodemo, e Giofeffo d' Arimatea, Discepoli del
Saluatore da Pilato, e gli dimadorno il corpo di Giesa, e gli su
concesso: così ritornorno al Mòte Caluario, portando un lenzuolo, aloe, & altri aromati,
con scale, e tenaglie, per leuar
dalla croce il corpo del Signore.

Quando Maria vidde da lontano questa gente, dubitaua, che venissero per sar qualche, altro vituperio al corpo del suo Figlio; onde mi dò à credere, che si voltasse a S. Gio: dicendogli: Ecco Eigliuol mio, che non sono anco satij di far'oltraggi costoro.

Fù deposto da questi santi Discepoli il santissmo corpo del Saluatore dalla Croce, e depositato in grembo alla Madre Santissma. Hora qui inuito gli Angioli santi, e tutti li serui di Dio, à veder un eccesso di carità, e de amore del nostro Dio.

Contempla Anima diuota...
Giesù,e Maria; quello morto, questa agonizante: vedi la Santissima Vergine sopra l'humanità del Figliuolo, che giunges faccia à faccia, petto con petto. Rimirana la gran Madre di Dio! quel.

(a) [048. 19.7.22.

quelle labra aride, e secche, lauaua con pianto quella facciaancora sputacchiata, e difforme.

Maria Maddalena al solito suo, saua abbracciata alli santi piedi del suo caro Maestro, & erasattorniata quella santa Humanità da tutte l'altre Marie, Discepoli. O che pianti l'ò che lamenti faccuano quell'anime sante sopra il corpo del Redentore! ma sopra ogn'altro, addoloratissima era la Madre di Dio, qual'era da S. Gio: e dall'altre consolata.

O Maria Maddalena, nou hauete hora aromati, per far rimenire la Madre di Dio? O santi Angioli, venite hora à veder, se questo è il vostro Dio glorioso, e maestoso. O Padre Eterno è questo l'unigenito Figliuol vofiro? O Genere Humano, vedi quanto caro costi il tuo peccato al Figliuolo di Dio; e se il velo del Tempio si spezzò, e se si aprirno li monumenti, come non A aprirà, e spezzarà il tuo cuore di dolore? O Anima mia, và in spirito, e contempla quello, che paffaua su'l Caluario à piè della. S. Croce, trà li semiuiui Discepoli, e Christo morto.

L'hora era tarda; onde il santo Discepolo Giouanni pose termine alli lamenti, dicendo alla Beata Vergine: ò gloriosa Vergine è tempo di dar' alla, sepoltura il vostro Figlio, mio

Signore, e Maestro, perche questi Satrapi nemici capitali di lui, odiano per conseguenza ancoravoi; e perciò non tardiamo più à dargli sepoltura, acciò à lui, & à voi, & à noi tutti non faccino qualche oltraggio. Così s' accommodò alla volontà dis. Gio: la B. Vergine, e replicando tutti i pianti, e li sospiri, inuolsero il Saluatore nel lenzuolo, che haueua portato Nicodemo con aromati, & aperto un sepolchro nuouo, ini lo collocorono.

Hora lasciarò alle pie menti contemplare questo pietoso misserio, ex il dolore, che sentì la B. Vergine, con l'altre Marie, dopò tornata in Gierusalemme in casa di Maria Maddalena per quei trè giorni, che stettero prisue del Signore, i ragionamenti che passauano, li colloquij, l'alte contemplationi, che saccuano sopra la morte, e passione di Nostro Signore; altro conforto non hauendo, se non che gli haueua detto il Saluatore, che il terzo giorno saria risuscitato.

Per questo stauano aspettando, che comparisse, e sopra di ciò, stauano in contemplatione contando l'hore, e si momenti, massime la B. Vergine, che sapeua benissimo, che se parole di suo Figlio non poteuano mentire, perche erano adempite l'ali tre proserie, e solo restaua la. Resurrettione, come suggesso di tutte.

Hora inuitarò li Santi Apostoli fuggiti per timore de'Giudei. Il vostro Dio, se ne stà nel santo Sepolchro inuolto, e voi, doue sete? non comparite all' Esseguie del vostro Maestro? Oue sei, ò Pietro ? doue le larghe promesse, che facesti, che più presto saresi morto, che negarlo?ritorna hora, ò glorioso Apostolo, venite, ò santo Collegio, che se bene hauete offeso col fuggire, il vostro Redentore nó hà più mani per castigarui, che l'hà trafitte da duri chiodi: Venite à condolerui con la vo-Ara Signora, e Madre di Dio, dell'aspra morte del suo Piglio, che d'auantaggio ancora si asslige per l'assenza di voi altri Apostoli, e quando vi vedrà, potrà mitigare alquanto li suoi affanni, e dolori.

Andauano li santi Apostoli hora l'uno, hora l'altro à visitare la Beata Vergine, e si condoleuano amaramente, piangendo, e dimandauano perdono d'hauer' abbandonato il loro caro Macstro.Perdonateci, diceuano, Signora nostra, Madre del nostro Iddio, e Regina degli Angioli; ò quanto dolore sentono l'anime nostre, per hauer'abbandonato il vostro Figlio, nostro Amantissimo Maestro! habbiamo errato, faremo la penitenza, e leuando gli occhi al Cielo, gemendo, e piangendo, diceuano: O Dio Nostro Signore! rimirateci con

gli occhi della vostra pietà, non riguardate li peccati nostri:e vero, che habbiamo errato, ma è anco vero, che fiamo pentiti, doluti; e per l'auuenire saremo tanto più fedeli, e pronti à dar le vite nostre alla morte per vostro amore, e per difesa del vostro S. Euangelio.Li consolaua la sconfolata Maria, asticurandogli, che Iddio gli haueria perdonato. Et essi dimandauano à lei,& à Giouanni della Passione del loro Maestro, li quali di punto gli discorreuano della Passione, e. morte del Saluatore, e tutti infieme commemorando, faceuano un Coro di lamenti.

Stettero questi trè giorni rinchiusi, passando la vita in continue contemplationi della morte del Signore; & approssimandosi il fine dellitrè giorni, la Maddalena, come suribonda cerua, assetata, & impatiente sù la prima, che uscì di casa, & andò al Caluario, cercando il sonte chiaro, per attustarsi in esso.

Cercaua questa Santa Giesù con tanto ardore, che andauaper la Città scapigliata, e come fuora di se; ode meritò esser la pri ma à vederlo dopò la sua madre.

Maauanti, che passiamo più oltra, fermiamoci alquanto, escontempliamo, come quella beata Anima, dopò che vscì da quella santiss. Humanità, restando in Croce il corpo, andò con la Diuinità al Limbo accompa-

pagnata da vn numero infinito d'Angioli, e d'anime, che Christo haueua liberato dal Purgatorio, concedendogli Indulgenza Plenaria; oue facendo bella, e vaga Corona al Signore, con. splendori, e gloria lodauano l' Agnello, adorandolo, e benedicendolo. Mi dò à credere, che. questa beata anima di Christo, portaua in vn certo modo ineffabile l'insegna, e lo stendardo della sua vittoria hauuta contra Satanasso: cioè quelle sacre ferite, ò cinque piaghe, per spauentose tremore de'suoi nemici, و per gloria de'suoi cari amici: co questi gloriosi trofei s'appresétò il gran Rè del Cielo in quelle oscure cauerne del limbo, e spezzando le porte, entrò doue erano quei Santi Padri, Patriarchi, e Profeti, con gran numero di Santi, e Sante, che stauano aspettando il Messia, che li liberasse. Hora anima mia, deui contemplare il tuo Dio glorioso, che con la fua chiarezza, e splendore illumina le tenebre di quell'oscuro luogo,e con la... gratia le menti di quelle Beate Anime, facendos conoscere per vero Messia, che già era venuto per liberarle, e condurle alla. Celeite Gierulalemme.

Vedi, come Adamo, & Euaprostrati à piedi del Signore li dimandano perdono della suacolpa. Si fecero auanti tutti li Santi Patriarchi, e Proseti, &

٠٠.٠

adoranano il Signore. O Santo mio dinoto Patriarcha Gioseffo! ecco il vostro Figlio, hora vedrete la vostra Sposa Maria.O quanto accarezzò Anna, Gioachino, Geremia, e gli altri, riempiendoli il Signore di gloria!

Voglio ben credere, che componessero qualche Cantico nuouo, lodando, e benedicendo il Signore, talche quel luogo del Limbo diuenne in vn subito vn Paradiso, mercè, che vi era comparso il vero Sole di Giustitia.

Christo N. Signore.

Essendo stato in quel luogo oscuro il Saluatore, o come hò detto, in quel nuouo Paradiso, e volendo partirsi per resuscitar'il suo Corpo glorioso, incateno Lucifero co'suoi seguaci. O poueri,ed Infelici!che vi giouorno tanti inganni, con che precipitaste Adamo? Non hauere saputo, che alla sapienza Diuina, non è, chi possa resistere? Ecco, che hora si ripiglia quell'anime, e Trionfante le riconduce alle sedie, donde voi foste scacciati per la superbia vostra, rinchiudendoui nelle tenebre, doue pensauate tener rinchiuse le anime.

E piamente voglio credere, che Dio gli mostrasse per maggior loro confusione ciascunadi quell'anime de' Santi Padri, che haueuano da goder quella sedia, che essi prima godeuano in Cielo; siche ciascuno de' segua-

ci di Lucifero d'indi in poi conosceua quell'anima, che doueua goder la sua sedia. O chedolore puoi pensare, che sentissero quei maligni Spiriti! O in quanta confusione restorao !

ò che romori, stridori, lamenti, e
biasteme doueuano far nell'inferno.

#### CAPITOLO XVIII.

## Come il terzo giorno resuscitò, apparendo alla Santissima Madre, e Discepoli.

Ontempla anima mia, come essendo venuto il terzo giorno, che Christo si doueua resuscitare; partendosi dal
Limbo con quella S. Compagnia, e moltitudine de'Santi Padri, s'inuia alla volta del Caluario, con Canto, e giubilo, portado lo Stendardo della S. Croce.

Gionto al fanto sepolchro, oue era riposto il sacro Corpo, riuosse la pietra con Maestà, e Potenza, restando spauentate le guardie, che lo custodiuano.

Contempla anima mia, quando quelle BB. Anime viddero il corpo del Signore inuolto nel Sacro Lezuolo, ogn'vna à gara dell'altra l'adoraua, lo benediceua, fi stupiua in veder quella. S. Humanità così maltrattata.

Rimirauano quelle sacre piaghe delle mani, e de' piedi, e del Costato, le lambiuano, le baciauano. O con che riuerenza, & humiltà le contemplauano!

Finalmente benedicendo Id-

dio la sua Humanità, entrò quella B. Anima in quel Corpo, viuificandolo, e resuscitandolo da morte à vita.

Ochi fosse stato presente à vedere, quando Christo vscì dalla sepoltura tutto glorioso, e risplendente! A questa Resurrettione erano presenti tutti li Santi Padri; i Patriarchi vedeuono adempite le Figure, perche vedeuano il Figurato; i Profeti vedeuano compite le Profetie, perche vedeuano il Profetato; gli Angioli vedeuano quella B.Humanità, che non volse Lucifero con suoi seguaci adorare. Ocome godeuano tutti delle glorie, e grandezze di Christo!

Godeua l'Eterno Padre, inveder l'Vnigenito suo Figlio accompagnato da quelle beate. Spoglie de Santi Padri, trionfar de Demonij. Godeua l'istesfo Christo in veder, che haueua a dempita l' vbidienza del suo

P 2 Eter-

Eterno Padre. O chi hauesse veduto quei Paraninsi Celesti! come lodauano, e ringratiauano Iddio, cantando, e giubilando per allegrezza. E con questi Apparato partendosi il Signore, menò quelle BB. Anime a pigliar le stationi, e visitar tut ti quei Luoghi Sati, doue haueua patito, comminciando dal Monte Caluario, e mostrando loro la Croce, il sangue, i chiodi, cogni altro Misterio di luogo in luogo.

Puoi ben pensare, anima contemplatiua, come quelle beate Anime adorauano tutti quei Luoghi; e puoi anco credere, che se hauessero potuto patire, haueriano sentito dolori estremi, & haueriano bagnato la terra con lagrime; ma in quel modo, che poteuano s'attristauano, e cotemplauano quei luoghi mirandi, doue Iddio haueua operato la salute del Genere Humano.

Apparue il Signore prima alla sua S. Madre: e se bene gli Euangelisti non ne sanno mentione, non è però da dubitare, che quel Figlio, che haueua veduta la cara Madre in tante, amaritudini, mentre se ne staua sotto la Croce, e che tanto ardeua di desiderio di riuederlo resuscitato, volesse prima apparir ad altri, che à lei. E se li Santi Euangelisti dicono, che, apparue prima alla Maddale-

na, si deue intendere, che fose la prima dopò la gran Madre di Dio, & anco credo, che non nominassero la B. V. perche teneuano di certo, che à nessuno douesse venire questo dubbio, la. quale, si come su la prima à veder Christo Nato, così doueua esser la prima à vederlo resusciscitato. Anzi voglio piamente credere, che la B. V. fosse quella, che dicesse à Maddalena, qual sempre staua appresso di lei, che gli era apparso il suo Figlio tutto glorioso, e risplendente, accompagnato da numero infinito d' Angioli.

Per questo Maddalena, che ardeua, & auuampaua di voglia di veder'il suo caro Maestro,come ebria d'amor di Dio si parti la mattina per tempo alla volta del Caluario, e gionta vicino al S. Sepolchro, con altre Donne sue Compagne, and au ano trà di لـــاloro ragionando، chi l'haueria rimosso la pietra dal monumento?e rimirando questa gran santa innamorata del Sepolchro di Christo, lo vidde aperto, & in. esso due Angioli vestiti di bianco, vno da capo , e vno da piedi con il lenzuolo, oue su posto il Santissimo Corpo del Signore: si spauentò Maddalena, e gli Angioli dissero, che non temesse, perche Giesù, che cercana, non era iui, ma era refuscitato, e che vedesse il luogo, oue era stato posto, e che andasse, e dicesse à gli Apostoli suoi, & in particolare à Pietro, che gl'appariria in Galilea, & iui lo vederiano, fi come disse loro.

Cercaua Maddalena il suo Maestro con tanta ansietà, che era diuenuta, come pazza, e frenetica d'amore; per questo andaua hora in vna, hora in vn altra parte cercando; e parmi vedere il Signore, che godesse di questa innamorata discepola, e riuolto à gli Angioli, & a'Santi Padri, che sempre li faceuano corona, la mostrasse loro dicendo: O quanto mi ama questa! che m'alloggiaua, e sostentaua... me,e li mici Discepoli con le sue fostanze.

E finalmente hauendo prouato vn pezzo la sua patienza, si lasciò vedere il Signore dalla fua Serua, ma in forma d'Hortulano. E non sapendo Maddalena, che quello fosse il Signore, dimandogli: se per sorte haueua egli tolto il suo Maestro? e che ce l'inlegnasse; ma parlaua fuor di proposito questa grand' innamorata; nè mi marauiglio punto, ò Santa mia Diuota, che parli à questo modo, perche eri أmpazzita d'amore, e l'amore, che portaui à Dio causaua, che non osseruassi i termini; e però se gli Angioli v'haueuano detto, che Christo era resuscitato, e faria apparso à gli Apostoli in. Galilea, à che proposito dimandate ad vn'Hortulano: se egli

l'hà tolto? E se questo caro Hortulano gli hauesse detto, che il suo Maestro era incasa. d'Herode, ouero di Pilato, ò in capo del Mondo, amaua tanto il suo Dio, che senza alcun timore sarebbe andata in ogni luogo à pigliarselo, essendo affatto estinto in lei l'amor proprio, es la propria estimatione.

Finalmente volendo questo Celeste Hortulano consolarla, la chiamò per nome: Maria; e subito ella conobbe il suo Macstro, dicendo: Maestro; e genuflessa volse abbracciar quei Santi piedi, secondo il solito, mà il Signore disse: non mi toccare:e ponendogli la mano alla fronte, la trattenne, E chi hà veduto questa S. Testa, dicono, & è anco vero, che ancora hà la carne in quel luogo, doue fù toccata... da Christo.

Altre volte apparue il Signore à Maddalena consolandola, e la S. Donna andò da Discepoli, e narrò loro quello, che haueua veduto, e che haucuano detto gli Angioli'; e che con gli occhi proprij haueua veduto il suo Maestro resuscitato. Andò il Prencipe degli Apostoli, con il Diletto del Signore S. Giouanni al sepolchro, e viddero, esser vero. Finalmente vi corfero gli fanti Apostoli, e discepoli, à quali congregati, e spauentati per timor de' Giudei apparue Christo glorioso, dicendo: Pax

. Digitized by GOOGLE

70-

vobis, ego sum nolite timere. (a) E mostrandogli le mani, & i piedi, essortandogli con parole dolci.e soaui illuminaua le meti loro, fortificandogli nella Pede. A questa apparitione non era presente Tomaso Apostolo. O quanto doueriano imparare li Prelati da questo Celeste Maestro la pietà, e la tolerãza! Poteua il Signore apparir'à fuoiApostoli formidabile,& irato, che n' haueua ragione; perche hauendo essi veduto tanti miracoli, ad ogni modo chi l'haueua tradito, chi negato, chi rimase ostinato, e tutti l'abbandonarono: nondimeno mostra di non esser'osseso, simula, apparisce pacifico, con annuntiargli la pace, e molte volte gli appare, e mai gli ricorda l'offese, se non in vitimo, quando è per salire al Cielo. O che bellissimi documenti per trattar co'sudditi! apunto, come fece Chri-Ho con la mansuetudine, e non con sdegno, & ira. Imparate ò Regi, ò Prencipi, ò Giudici, ò Prelati; imparate dal Rè della. gloria à gouernar l'anime redente col sangue pretioso di Giesù Christo. O quante pouere anime si danano per trop. po Seuerità! Se si hauesse vn'ampolla del sangue di Christo, con quanta custodia si teneria? con quanta diuotione, e diligenza si maneggiaria? così bisogneria...

maneggiare anime; sapendo; che ogni anima è vn, ampolla di pretioso sangue di Christo.

E se per correttione, & essempio si hà da vsar la giustitia.; temperala con l'oglio della misericordia; che così l'adoprò l'istesso Dio, mentre su al Mondo con li suoi santi Apostoli.

Hora ò anima diuota, torniamo al Saluatore, il quale essendo apparso alli suoi Apostoli, accarezzandoli, ammonendoli, e cosolandoli, come di sopra hai inteso, apparue anco altre volte; come à quelli, che andauano in Emaus, che lo conobbero nello spezzar del pane, pratticando, e ragionando con esti co tanta Carità, e famigliarità, che gl'istessi discepoli restorno tanto imfiammati, & ardenti della Carità del loro Maestro, che dicessero, che gli ardeuano i cuori, mentre il Signore ragionaua con esti; e come anco apparue a gli Apostoli, dopò otto giorni, quando era presente Tomalo,e l'ammonì, facendoli mettere le dita nelle fissure de' chiodi delle mani, e piedi, e facendosi metter la mano nel co-

Hor mi fermarò alquanto, contemplando quella santa piaga del costato, nella quale douendo mettere Tomaso vna mano, bisogna ben dire, che sosse
vna gran piaga; e che il ferro,
che

(a) Luc.24.v.36.

che trapassò quel B. Petto del Nostro Amantissmo Christo, fosse vn ferro grande assai: (e) ben le piaghe dopò morte si allargano ancora più, ritirandosi la carne, e lasciando aperte le ferite, come si vede ne' Corpi Humani. O glorioso Apostolo Tomaso! come staua il tuo cuore? e che pensaui, mentre vedeui il tuo Maestro, che t' inuitaua à toccare quella sacrata piaga? O quanta Vergogna, e rosfore all'hora sentiui! O quanto lontano douette fuggire da lui l'incredulità, & ostinatione, che non volse credere, nè alle Donne,nè all' Apostoli, nè alla stessa Madre di Dio, che lo certificauano della Resurrettione di Chrifto.

O Santo, ma cieco Apostolo! non bastaua l'hauer veduto co gli occhi vostri la Resurrettione di Lazaro? il Figlio della Vedoua di Naim? con altri infiniti miracoli, per credere, che quell'istesso, che gli haueua operato, potesse anco resuscitar se medesimo. Ma lo permise Iddio, acciò con la propria bocca confessassiuo alla presenza di quel santo Concistoro Apostolico, e dell'istesso Dio, dicendo: Dominus meus, & Deus meus. (4) che egli era Dio, & Huomo, e genuficifo, voglio ben credere, che con sospiri, e lagrime dimandassiuo perdono al vostro Maestro;

&cesso, come caro Padre vi perdonaua. O come su riceuto da Dio questo perduto Apostolo, che l'haueua negato, con no voler credere la S.Resurrettione!

Gli Apostoli, ancora loro, sopra tutti la B.V.si rallegrauano della fedeltà di S. Tomaso, e tutti vnitamente l'abbracciauano, e lo consolauano, vedendo lo amaramente piangere il suo peccato. O gloriolo Apostolo, fauorito sopra ogni altro da... Dio, che volse, che le tue mani toccassero quelle piaghe gloriole: (Privilegio, e Gratia, nonconceduta à Maddalena, nè adaltro Apostolo ) voglio bencredere, che sentessi in quel sianco tanta consolatione, che ti rapisse il cuore, e t'infiammasse di ardentissimo amore, verso questo sì caro Maestro:

Non pensare anima mia, che quelle Sacre Ferite fossero, come sono quelle de' poueri mortali, che rendono horrore, 🗢 spauento; anzi, ogn'vno, che le vedeua, vagheggiaua la Bellezza, e pareuano pretiose gioie legate in oro, in quella Beata Humanità; anzi risplendeuano, come tanti Soli, e Stelles rilucenti, che fino all'istesso Iddio rendeuano vaghezza ; fi come al presente rendono à tutto il Cielo gloria infinita, & in particolare à quelli, chefurono diuoti di queste selici **D12-**

(a) Ioan.20.7.28.

piaghe, e frequentemente lecontemplarono in terra, compassionando il suo Dio, che per nostro amore si lasciò trassgeremani, piedi, e costato. Preghiamo questo S. Apostolo, che con particolar Priuilegio contempla hora in Cielo le glorie di queste piaghe, che voglia intercederci gratia, d'esserne ancora noi diuoti; acciò compassionando in questa vita il Saluatore, che per nostro amore le sossii, possiamo contemplarle gloriose nel Cielo, con giubilo, e conteto dell'anime nostre, insieme co questo santo Apostolo Tomaso, à gloria del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito Santo, Dio Trino, & Vno, Amen.

#### CAPITOLO XIX.

#### Christo apparue l'ultima volta, & ascese al Cielo.

E Ssendo Nostro Signore stato per quaranta giorni dopò la sua S. Resurrettione, & essendo apparso più volte alli suoi Santi Apostoli insegnandoli, ammaestrandoli, e fortificandoli nella fede; che non si vidde mai Padre, che con tanta sollecitudine cercasse il bene de' proprij sigliuoli, & assicuratili, che non. temessero de'Prencipi, e de' Sacerdoti Hebrei, che gli perseguitauano (e per paura de'quali stauano nascosti, e ritirati, nè si lasciauano veder'in publico) ma che larebbe stato con essi, sin'al fine del Mondo: nè temessero quelli, che possono uccider'i cor pi, ma si ben quello, che può uccidere l'anima; e che andassero à predicar l'Euangelio per l' Vaiuerso Mondo, nè dubitassero

di comparir'auanti Regi, & Imperatori, per annuntiar la sua. santa legge;nè pesassero à quello, che hauessero à dire, perche egli gli daria spirito, e sapienza per superar'i contrarij, & ess haueriano fatto prodigij, e miracoli: dettoli anco, che gli man-ر , daua come Agnelli tra lupi datigli altri documenti con parole amorose, e piene di celeste dottrina; promettedogli la pienezza delle consolationi alla venuta del Santo Spirito, acciò fossero pieni d'allegrezza, e nuotassero, come pesci nel torrente de' piaceri: e per fine inondasse. fopra d'esti il giubilo, e la letitia, scacciando ogni timore, come à suo luogo trattarò.

Finalmente essendo venuto quel felicissimo giorno, che doueua ueua salire al Cielo, apparue l' ultima volta à discepoli, mentre erano nel Cenacolo ritirati con la santissma Vergine; & apparue questo celeste Maestro differente dall'altre volte, perche sempre gli era apparso amoreuole, e con la Pace in bocca, Pax vobis: ma in quest' ultima partenza, gli riprese, ammonendogli della durezza de' loro cuori, e della loro infedeltà, con altre fimili parole: poi volle mangiar con esi, e finalmente gl'inuitò, che andassero al Monte Oliveto. che quiui l'hauerebbono veduto ascendere al Cielo:

Volle il Signore ammonire, e riprendere li suoi Apostoli quest'ultima volta, perche douendo succedergli tant'allegrezza, invederlo salire al Cielo alla gloria, e dopò venir sopra d'esti lo Spirito Santo Paraclito, che gli doueua pur ardere, e bruciare nel Diuino Amore, vosse dico prima turbarli, acciò venendo in esti un torrente di delicie, fossero più forti in riceuer tali gratie.

Ma prima è da credere, chefe bene il Signore apparue l'ultima volta à gli Apostoli (essendoui anco presente la Santissima
Vergine) douesse ad ogni modo
apparire ad essa sola, dicendogli
queste, ò astre simili parole: Carissima, & amantissima mia Madre, Regina degli Angioli, douendo io partirmi dal Mondo,&

andar' al Cielo, hauendo adempite le Profetie, fatta l'ubidienza dell'Eterno Padre, redento il Genere Humano, elettigli Apostoli, e commessagli la Predicatione del Vangelo per tutto il Mondo; però douete voi restare, caristima Madre per refrigerio, & aiuto loro, perche voi, degnissima Madre farete la Base. e la Portezza della mia Chiesa\_: Voila configliarete, e darete documenti di vita; e vi ringratio. dolcissima Madre delle fatiche, che per me hauete fatte. patite; e per aggrandir meglio la vostra gloria, e corona, restarete anco un poco di tempo al Mondo, sin'à tanto, che si fondi la mia Chiesa. E se ben patirete trauagli voi, e li miei Aposteli, goderete però, perche vedrete con proprij occhi le marauiglie loro, le Conuersioni di Città, e Regni, e di molti, che verranno à voi, per vederui, e voi li fortificarete nella fede;e li miei Apostoli di lontano vi scriueranno, e voi scriuerete à loro, consolandoli, e fortificandoli, & ammaestrandoli nell'intelligenze delle Scritture.

Staua la gran Madre di Dio genusiessa à piedi del suo amato Giesù, ascoltando le diuine parole con dolore, & allegrezza; dolore, per la partenza del Figlio, allegrezza, per le glorie di lui: Finalmente conformata, e trasformata nel diuino volere,

s'offerse al Beneplacito di Dio,e riuolta al Figlio disse:O caro, & ineffabile Dio, voi sete il mio Teloro, e la mia speranza, voi quello, che vi degnaste d'elegger me pouera Vergine per vostra. Madre, & io ui partorij, vi alleuai con tanti incommodi, si come comportaua la mia pouertà; e con i miei occhi, e con estremo dolore vi viddi render la beata Anima vostra su'l duro legno della S. Croce: io vi posai nel monumento, vi viddi resuscitato,& hora glorioso vi veggo, che volete ascendere al Cieto.Però Figliuol mio, e Dio mio, ecco che mi humilio alla Maestà vostra. e fottopongo la mia volontà alla vostra, dimandandoui perdono, di non haueruiseruito, & honorato, come meritaua una. tanta Maestà, e ringratiandoui de'doni, e delle gratie, che hauete fatto à me sopra ogni altra. Donna:e piangendo, & abbracciando quei santi-piedi, e baciandogli humilmente dimandò la sua benedittione. E disparendo Nostro Signore dalla sua cara Madre, l'inuitò al Monte Oliueto. Si parti la S. Vergine con la compagnia Apostolica, & altri Discepoli, e con Maria Maddalena alla volta del Monte Oliueto. O che raggionamenti, e colloquij doueuano fare infieme! ogn' uno ragionaua di Dio, chi raccontaua una cosa..., chi un'altra, e la S. Vergine rifolueua li dubbij, cofolaua ognatuno, faceua animo à tutti, gl'infiruiua à preparar li loro cuori, per vedere ascendere con Maestà al Cielo l'Vnigenito Figlio suo.

Gionti finalmente al fanto Monte, si accomodò quella beata compagnia nella cima d'esso, oue era un luogo delicioso, pieno di vaghi oliueti, preuedendo la venuta del loro Signore.

Quì parmi vedere quella celeste Colomba, Maria Nostra-Signora, che accomodaua quei cari Figli à modo di corona; & essa in mezzo di tutti con gli occhi riuolti al Cielo staua aspettando, & inuitando il suo Dio, conforme alla promessa.

Hora qui invito tutti i Contemplatiui, Huomini, e Donne, à contemplare la gloriosa Ascésione di Christo. Andiamo ancora noi, Anime diuote al Monte Oliueto, più felice, e gloriolodel Caluario stesso; poiche quello c'inuita al pianto, questo all' allegrezza: in quello fù trafitto, crocifisso, e morto il Signore; in questo Trionfante, e Gloriosoaccompagnato da innumerabili schiere d'Angioli, e Santi se n'ascende al Cielo. Contempliamo co'Santi Apostoli, e con lasantissima Madre, come benedicendoli tutti il Signore, alla presenza loro circondato d'infiniti lumi più risplendenti, che Soli, COL

Digitized by Google

con musiche, canti, e lodi inenarrabili se ne sale dall' Oliueto pian piano verso il Cielo.

O che giubilo sentiua la B.V. vedendo il suo caro Figliuolo in tanta gloria! Vedeua il suo Sposo Giosesso in luogo eminente; vedeua li suoi Genitori, Gioachino, & Anna, e la santa Madre del gran Battista; vedeua il Precursore Giouanni, vedeua la sua Generatione; & ogn'uno, che la salutaua, la benediceua, rallegrandosi seco della sua dignità, e grandezza; & essa si rallegraua, e godeua parimente co tutti, della loro gloria, e grandezza.

Essendo Nostro Signore asceso al Cielo, contempla, anima
diuota, có che pompa su riceuuto dall'Eterno Padre. Parmi vedere in spirito, che partendosi
egli, senza mai partirsi dal suo
Trono, accompagnato dalla.
Corte Celeste, con inenarribili
melodie andò ad incontrare l'
Vnigenito suo Figlio.O Dio lò
Dio! come ardisco io pouerello
di descriuere quest'incontra?come i Trionsi, gli Applausi, i Canti, le Glorie del Figlio di Dio?

E se l'Apostolo S. Paolo, che su rapito sino al terzo Cielo, e gli su mostrata una sola particella di quella gloria, tornando in se stesso, dice hauer veduto, e sentito cose, che non è lecito all'huomo il parlarne; come potrò io, huomo rozzo, e semplice

idiota, senza lettere, e senza spirito di Dio, trattare della gloria, e selicità dell'istesso Dio, edescriuere i Trionsi del suo Vnigenito Figlio, senza particolar aiuto di voi, ò Dio mio.

Pù riceuuto Giesù dall'Eterno Padre: gioiuano gli Angioli in. veder quella B.Humanità. ammirauano quelle ferite, che riépiuano il Cielo di splendore, e prostrati à piedí del loro Iddio. l'adorauano, e benediceuano . Il Padre ringratiaua il Figlio della ubidienza fatta, per redimire il Genere Humano;Il Piglio ringratiana il Padre; & in quel modo da Coro in Coro faliua accompagnato da quelle schiere d'anime, che haueua scarcerate dal Limbo, & anco da mole. che haueua liberate dal Purgatorio, trapassando li Cherubini. e li Serafini; mentre restauano quelle sante anime de' Santi Padri, chi in uno Coro, chi in un. altro, seguendo i gradid'amore, che haueuano hauuto qui interra al suo Dio. Si assise finalmente il Dio degli Angioli nel suo Trono, alla destra del Dio Padre, coronandolo con Diadema, non più di spine, e d'opprobrij, ma di Maesta, e di gloria; dandoli lo scettro, non di canna, ma di Dominio sopra il Cielo, e la terra; non in Trono d'Herode, vestito di bianco, ma nel Trono della sua Diuinità.lodato, & adorato da tutta la... Q molmoltitudine Celeste, e da tutta. hora, & in Eterno, Amen. la Chiesa Militante, oue regna.

#### EPILOGO.

Ineffabile, inenarrabile, inuestigabile, & incomprensibile Dio dell'anima mia! io pouerino, indegno di leuar gli occhi alCielo, alla Maestà vostra, degno solo dell'Inferno; hauendo scritto una minima particella della vostra Santissima Vita. Morte, & Ascensione, genustesso à piedi vostri, ò mio misericordioso Dio, prego la Maestà vostra, per la dura morte vostra, e per l'Ascensione vostra, che vogliate rimirare me vilissima. creatura vostra co l'occhio del-🖒 la vostra pietà, non riguardando à demeritimiei, ma rimiratemi per li forami di quelle beate piaghe: perche passando per quelle gli occhi vostri, non potrà la giustitia vostra cader sopra di me, giàche quelle ferite furono fatte dalla pietà, e milericordia, che haueste del Genere Humano. O Pupilla degli occhi miei, si come rimiraste Tomaso, e Maddalena, rimirate anco me, acciò non vegga altro, che voi, ò caro Dio mio, leuate dal mio cuore ogn'altro ogget. so. O Altezza del mio Redentore, dimando alla Maestà vostra, che mi diate un cuor nuouo, acciò languisca giorno, e notte; amando voi co amor vero, forte,

spropriato, dissteressato, e morto à tutte le cose create, amando il solo interesse di vostra Maestà, nascondendomi dentro la ferita del vostro santissimo Costato, acciò io contempli, ò Dio dell'anima mia, e che d' hora in poi mi impieghi tutto al seruigio vostro; consumando per vostro amore il corpo, e l'anima mia.; spargēdo sopra di me un raggio del vostro santo spirito, acciò la luce vostra chiarifichi la cecità mia, e le tenebre, che non lasciano vedere voi, Dio mio. O Sposo dell'anima mia, date à me l'anello della Speranza, e della Carità, acciò io accompagni tutto me stesso nell'amor vostro ..

O Dio consolatore, consolate me pouerello, poiche ardo, es brucio senza fiamma; nó si cuoceno le fornaci solo con le bragie, ma ci vuol'anco la fiamma; hauete dato à me le bragie del desiderio, datemi anco le fiamme delle sante virtù, acciò bruciando, & ardendo possi con il vostro aiuto immergermi, esommergermi nell'ardente fornace della Carità vostra'.

O dolcissimo Dio, venite hormai, spargete à pieno l'abbondanza delle vostre gratie, acciò io sia vno spettacolo à gli Angioli. gioli, & à gli huomini, e facci frutti al Cielo odoriferi, e vaghi à gli occhi vostri, viuendo più in Cielo, che in terra.

O Santo, d Eterno, & immortale Dio, ricorro à voi, che sete il fonte d'ogni bene, che sete il Mare magno delle gratie,e doni di vi rtù, di fantità, di carità, di perfettione: sommergetemi, Signore nell' onde delle gratie vostre, altro non pretendo da. voi, che amore: questo è la Passione, che io pouero verme bramo, e desidero, cioè, amar voi Dio mio: altro bene, non vi dimando, altro Paradiso non cerco, nè altra felicità, nè altra gloria, nè altri contenti io voglio: ma solo aspiro al vostro amore. amandoui, perche sete degnissimo, e meritissimo d'ogni vero amore, & io degno d'ogni male.

O Signore, non prolongate più quest'amore, perche protesto alla Maesta vostra, che se vole-

te, che io vi ami, dirò: che io non vi posso amare, se voi non date à me quest'amore. Lo dimando alla vostra Diuina Maestà, solo per gloria vostra, à confusione de'Demonij, per piacer solo alla pupilla vostra; e dopò che v'hauerò amato, e seruito con quell' amore, che volete voi, che fi degnarà darmi la Maestà vostra. altro non vi dimanderò, se non che mi rimetto alla Misericordia vostra, perche in voi spero, e confido, e sò certo, che quella misericordia, che usato hauete à tanti Peccatori , l'usarete anco à me,ancorche io ne sia indegno: acciò in questa vita mortale posta amar voi amabilistimo Dio, e salir finalmente alla Celeste Gierusalemme, oue regna il Padre, il Figliuo-

gna il Padre, il Figliuolo, e lo Spirito Santo Paraclito con tutti li Santi. Amen.







# PARTE II. Delle Compositioni di Frà Tomaso da Bergamo Laico Cappucino.

SCALA DI PERFETTIONE

Composta, e dedicata

AL SERENISSIMO ARCI-DVCA

## LEOPOLDO

FRATELLO DI FERDINANDO II. Imperatore.

#### Al Lettore.

Vertirai, Benigno Lettore, come al Principio fù insinuato, che questo Volume fu dedicato dall'Autore à detto Prencipe ; e lui stesso l'accenna nella Dedicatoria alla Serenissima CLAVDIA: ma questas Dedicatoria, è il Volume presentato al Prencipe, benche con ogni diligenza cercato, non si ha possuto hauere: però mi son seruito d'on altro Essemplare, trouato nell'Archinio nostro d'Insprugg, benche non cost perfetto, come sarà stato quello, che poi fù descritto, e presentato dall'Autore al Prencipe; mancando in questo il Primo Trattato della Vita esterna, d Attiua : & d tutti gli seguenti Trattati (e Capitoli di Trattati) mancauano gli Titoli, li quali sono da me posti quant'hò possuto (iuxt à Discretionem ) raccogliere dalle materie; nelle quali difficilmente si trouano le leggi della buona Divisione: replicando l'Autore il medesimo in molti lueghi, & in vn medesimo luogo subito passa da vna materia all'altra:anzi che per tutto ( & in questa seconda, e terza parte delle suc Compositioni) quasisempre parla d'on'istessa, e medesima cosa : cioè del puro amor di Dio,e delle sue marauiglie,effetti,conditioni, propriétadi,di-Spositioni & d. senza osseruar alcun Ordine Filosofico, d Teologieo: nons hanendo l'Autore studiato altra Scuola, che d'amore, il cui Ordine è sen24 Ordine, seguitando l'amore la varietà d'affetti, che non comportano effer'inclusi dentro certi termini : come si vede nella Sposa de' Canticila quale benche si gloria, che Iddio in essa habbia ordinata la Charità: Introduxit me in cellam vinariam, ordinauit in me charitatem. (a) però nel suo parlare altro ordine non si vede, che numeroso cumulo d'affetti : essendo fatta ebria nella cella vinaria d'amore. Così anco il nofiro Autore, hauendo copiosamente beunto di quel vino, non è da marauigliarsi, che come ebrio amorosamente straparli; poco, ò nulla guardando all'ordine di materie, ò parole, ma più tosto indrizzando tutto il suo potere adinfocar se ftesso, & altri nell'ardente fornace del diuino amore, del quale più volte con tanta altezza fauella, che più rappresenta la persona d'un buon Teologo Mistico, che di semplice Laico, d Contadino, e Pastore di pecore. Il Lettore crederà quello, che parlo, leggendo li seguenti Trattati d'amore, specialmente frà gli altri, il settimo di questa seconda parte, er il terzo,e quarto della terza parte: anzi tutte l'altre compositioni di questo Dinoto Cotemplante, hanno molto della Teologia Mistica:benche, d quelli, che vorranno far frutto, & arrivare al dono della contem-

platione,& vnione con Dio, faccia bisogno di leggere, e molto
pratticare il seguente secondo Trattato della Vita interna, e Mortificatione; hanendo l'Antore à questo
fine detto Trattato posto à Capo auanti
gli altri.

- (a) Cant. 2.7.4.



TRAT-





# TRATTATO II. Della Vita Interna, e Mortificatione. CAPITOLO I.

Delle Tentationi, che occorrono à chi vuol far Vita Interna,e quanto sia necessaria l'Oratione Mentale.

E vorrai far acquisto della Persettione, (co-sa tanto eminente, e-sara à Dio) e d'yna.

cara à Dio) e d'vna Vita interna; essendoti prima... essercitato nella vita esterna, si come hai inteso, (e tanto pratticarai la vita interna, quanto hauerai essercitata l'esterna ) e per far bene acquisto della vita Înterna, ti deui fortificare con vna soda,e forte Perseueranza. di voler più presto morire, che riuolgerti in dietro dalla via incominciata: perche in questi Principij t'auuerranno molti contrarij, e tentationi, sterilità di Spirito, malinconie, e diffidenze di non potere proseguire il tuo intento : e molte volte ti trouarai in graui occupationi di mente, e di cuore: ma se con

perleueranza dimanderai aiuto à quel Diosche vuole da te questa Perfettione, dicendo: siate Perfetti, si come il Padre vostro l'istesso Dio non t'abbandonera giamai. Vn'Orefice, auanti, che habbia fatto, e reso à persettione qualche vaso, prima li da molte martellate, ponendolo nel fuoco, finalmente lo riduce à perfettione: Così Dio farà verso di te,ò anima, perche douendo tu esser'vn vaso pieno di virtù, e Perfettione, il Maestro, & Artefice vorrà metterti nel fuoco, e darti molte martellate. per ridurti à Perfettione: e però Beato te, se ti lasciarai reggere da questo Celeste Maestro; e quando ti sentirai martellare. con tentationi, con affanni, e co angustie, rallegrati, perche il

Celeste Artefice ti và riducendo alla perfettione. E però sopra ogn' altra cosa deui hauere سم gran confidenza in Dio, و frequentemente ricorrere à lui, dimandando il suo Diuino aiuto; e quando ti troucrai in angustie derelitto, sappi, che pur all'hora t' andarà leuando اوب passioni, gli affetti, l'amor proprio;& all'hora ti deui rallegrare, perche Dio all'hora leua da te il male, à guisa d'vn Cirugico, che taglia la piaga, facendo fentire al patiente dolore, mafrà pochi giorni si vede risanato:così auuerrà à te, quando ti trouerai in affanni, e dolori, ricordati, che il Celeste Cirugico taglia da te le piaghe fetenti de'vitii,e de'peccati, per ridurti in fanità.

E per cominciare ad istruirti, deui considerare la Nobiltà, la. Bellezza della Virtù, e quanto ella à Dio piace, e che senza virtù l'huomo giamai potrà piacere à Dio : e questa virtù è tanto cara à Dio, che Dio giura di no voler' esser' amico dell'huomo, se non sarà vestito di virtù.

L'Huomo Virtuolo può con ficurtà accostarsi à Dio, e dimadarli i bisogni suoi; Iddio d'altro non è nemico, se non del vitio,e peccato:e però vedendo il tuo Dio tanto amico di Virtù.e nemico del vitio, deui volere la wirtu, perche Dio da tela ricer-«2, per adoperarla solo per il

compiacimento suo, scordato del tuo proprio interesse, & odiar'il vitio, e peccato, perche Iddio l'odia, & abborrifce:lasciando questo peccato, non. per timore della pena, non per gola della gloria, ma odiarlo, perche dispiace à Dio, cercando in ogni luogo, e tempo di

compiacere à Dio.

E per ottener questasi pregiata gioia della perfettione, deui superare ogni difficoltà, mortificandoti di cuore, hauendo gran fame, e sete di questa... Perfettione; e la fame di questa Perfettione ti farà parere facile l'acquisto d'essa: e però andarai frequentemente alle piaghe di Christo, facendoti famigliare l'oratione, e contemplatione. E no pensar giamai di potere far" acquisto delle virtù sante, se prima non ti farai familiare l'oratione mentale; perche facendo acquisto dell'oratione metale, farai acquisto aco delle virtù interne,e co questa gioia dell'oratione farai acquisto dell'istesso Dio:& hauendo tu Dio, hauerai anco tutte le cose, che piaciono à Dio. E però la deui dimandare, deui pregarDio co frequenti orationi, acciò ti dia questo Dono dell'oratione, e quando hauerai quest'oratione, potrai trattare con Dio, con la S. Vergine, con i Santi del Cielo, e da essi ottenerai quanto à te farà bilogno per amar'il tuo Dio. Et acciò fappi, che cosa sia l'oratione, mentale, io te ne dirò breuemete quello, che il mio pouero Spirito può dire per esprimere con parole; perche di quello, che si prattica entro dell'anima, nonfe ne può parlare, & è inesplicabile; e quello, che io ti posso dire con la mia balbutiente lingua, odi quanto ti dirò.

#### CAPITOLO II.

## Che cosa sia l'Oratione Mentale, e comes s'habbia da fare.

L'Oratione Mentale non è al-tro, che eleuarsi in Dio sopra se stesso con la mente, lasciãdo la terra, solleuandosi in Cielo, in quel modo, che fà vn'vccello lasciando la terra, e vola... nell'aria. Così l'huomo deue lasciare la terra, e l'occupationi terrene, folleuandofi con la méte, e con lo Spirito nelle cole Dinine, scordandosi delle cose vane. e transitorie: perche vn'vccello hauesse attaccato vn gran peso alli piedi, di certo no potrebbe volare: così non potrà volar'al Cielo, alli Diuini Misterij quello, il quale hauerà affetti disordinati, e che sarà trattenuto da cose terrene, e vane.

E quando libero sarai da quefii pesi, potrai con agilità volare all'amato Giesù; & acciò volado sappi, oue hai da riposare, eche meglio possi orare, deui cercar luoghi à proposito per orare al tuo Dio. Quali siano i luoghi per orare à Dio; io dirò, che sono luoghi solitarij; perche di quest' oratione mentale il suo proprio è, di cercar suoghi rimoti, come celle, oratorij, chiese, monti, colli, grotte, valli, suoghi ombrosi, deserti, & altri suoghi simili: quando vorrai far questa diuota oratione, ti ritirerai in questi luoghi.

Eprima con la mente tua. farai breuemente vna raccolta delle tue Imperfettioni, co proposito d'odiar'il vitio, e volere la virtù, dimandando perdono à Dio d'ogni tua colpa, e genuflesso à piedi del Signore, dimáderai il suo Diuino aiuto; protestando alla sua Diuina Maestà, di voler spēdere quel tempo in leruigio luo,e poi con la méte tua hai da discorrere, e pasleggiare per li Diuini Misterij;e questo si fà con vn breue discorso di mente, abracciando quello, che vedrai, che la mente tua più hauerà à gusto, e diuotione:

R 2 ma

ma in particolare deui discorrere sopra la vita, Passione, e. Morte del Saluatore; come per essempio, la Natiuità, la Circoncisione, l'esser nell'Horto, la Presa, la Flagellatione, la dura Morte, l'Ascensione, la Gloria de i. Beati, le pene del Purgatorio, dell'Inferno, con altri simili.

E non ti deui obligare, come. fanno molti, ogni giorno vn misterio, l'altro, vn'altro misterio, se però non fossi principiante: poiche il principiante, si deue regolar'in quel modo, che più li parerà di far meglio l'oratione. flando ad'aspettare con patienza.che Dio lo muoua à maggior lume. Ma parlo à te in particolare, che brami d'ascendere à Persettione; perche se vorrai. ascender' à questa scala della... Perfettione, ti deui molto affaticare nell'oratione mentale. mentre per mezzo d'essa arriuarai alla sommità della scala, oue trouarai la vera requie; anzitrouarai l'istesso Iddio, Autore d'ogni requie, e d'ogni Perfettione.

E non pensare giàmai di poter salire tanto in alto senza la santa oratione: e quando vorrai far questa santa oratione, deui cercare luoghi solitarij, e rimoti; e quando ti porrai in oratione, non ti deui mettere li Diuini Misterij, come cosa lontana, voglio dire, che non ti deui pesare, che sian 1600, ani, che Christo pati per tuo amore, ma ti deui metter'in oratione, come se all'hora fossi presente: perchequest' orare à Dio presente, sa, che l'oratione sia più diuota,, muoue l'anima à maggior compuntione, muoue l'assetto, s'apre il cuore, si solleua con maggior velocità in Dio, muoue il cuore à gemiti, muoue alle lagrime, copatisce con maggior dolore il suo Signore; e ti deui molto imprimere nel cuore, e nella mente, questi Diuini Misterij. Ti daro vn'essempio.

Quando vorrai orare, ò meditare il Misterio, metre il tuo Diostaua trafitto in Croce, ti deui. mettere genuflesso sotto la Croce, come se all'hora l'hauessi presente, e con cuor pietoso lo deui. rimirare, e con gli occhi della. mente tua vedere quella Beata... Humanità, considerando, chequello è tuo Dio, & il tuo Creatore, e Redentore: & hai da veder'il Dio della anima tua tuttoinsaguinato per li duri flagelli, lo vedrai, che riuolgeua il suo santo. Capo, hora sù d'yna, hora sù l'altra spalla, hora l'inchinaua sopra il petto,hora lo drizzaua,& vrtando nella. Croce con la corona di spine, sentiua estremo dolore. Vedrai quelli sguardi, che daua al caro Figliuolo la... fua cara Madre; vedrai quella... Beata faccia, e quegli occhi coperti di sangue; lo vedrai pallido, tutto lacerato à pelo di.

tre

erè chiodi: vdirai quelle parole. che dice in Croce alla sua cara Madre.

Queste sono cose esterne : deui,anima diuota, penetrar quell'interne: O quanto erano grandi li dolori, che patiua quellabeata anima! O come era angustiato quel cuore! O quanta sete sentiua il tuo Dio! O quante volte, anima fedele, ti parerà d'esser presente, e più presente,. che se ti fossi trouata attualméte presente:e non deui discorrer' in prescia, ma deui ponderare punto per punto, come sa vno, che io conosco, che starà sù d'vn sol chiodo le settimane, & anco-

mesi, trouando abondantissime gratie; e da questo modo d'orare nascono poi abondantissime lagrime, gemiti, e sospiri. Alcune volte parédoti di veder'il tuo Dio in tanti dolori, proromperai in voci, compassionando il tuo Diose sentirai alcune volte certi dolori d'amore, che ti sentirai ardere nell'interno; & in questo modo deui meditare la Passione del Signore. E questo ti serua per essempio nell' orare, e meditare tutti gli altri misterij del Signore; ma acciò meglio impari questa Santa, e Divina. Maestra dell'Oratione mentale. io te ne dirò vo'altro.

CAPITOLO III. Essempio d'Oratione Mentale; de' suoi Frutti: per vnirsi à Dio, bisogna mortificar gli affetti contrarii.

MEntre Nostro Signore por-taua la croce, deui far le considerationi di sopra: seguita il Signore, vedi con gli occhi della mente tua quel Dio, che è tutto il tuo Bene: vedilo con vna pelante Croce in spalla, tutto insanguinato, coronato di spine, fiacco, e debole, mezo mor to; seguitalo, vedilo in quante angustie si ritrouaua; vedilo cader per debolezza, prendendo dure percosse; vedi, mentre camini dietro al tuo Dio,

quel pretiolo sangue, che spargeua il tuo Dio: odi le vilianie, i vituperij, che li faceuano; vedi come lo tirano, lo spingono, li danno delle botte, gli dicono villanie; vedi lo scontro, quando s'incontrò co la sua cara Madre. O quato furono grandi li dolori, che pati all' hora il Nostro Iddio ! O come lo trattauano male ! vedilo cader sotto la pesante Croce. O quante percosse prendeua nel çapo, & in tutta la sua B. Humanità.

nità! vedi come spasimaua, in... quanti dolori si ritrouaua, vedi come il suo pretioso Sangue era calpestrato da Manigoldi; vedi come era tirato con corde; vedi come lo prendeuano per la. barba, e per li capelli, tirandolo, e strascinandolo, dicendoli villanie, e biastemandolo; vedi quelli iacrati piedi scalzi, quali forle erano infanguinati per le molte percosse, che in essi pigliaua urtando, e caminando sopra le scaglie, e spine: vedi anima il tuo Innamorato Chriflo, mêtre era condotto al Caluario, con la pesante Croce in. spalla, tutto infanguinato, coronato di pungenti spine:e mentre passaua per il popolo, non odi, come li diceuano villanie, li sputauano nella santa faccia. O quanti insulti furono fatti al Saluatore! O quanti calci, bastonate furono date al Dio dell'anima tua! da queste considerationi nasce entro l'anima... una compassione, un dolore, che la farà languire , lagrimare , ف fingoltire.

E da queste cose nascono gli affetti amorosi, li proponimenti, i desiderij,i colloquij,l'emendatione, & un'ardéte desso di far' acquisto delle virtù sante, di patire, di mortificarsi, di dispregio, d'odio del Mondo, e di sestesso.

Questa è quella, che con tanto ardore, e sollecitudine essercitauano li Santi, & Amici di Dio, che congiungeuano il giorno con la notte: quest'oratione mentale è quella, che ci apporta la vita, ci da refrigerio, ci consola, ci da speranza della sutura gloria; questa è quella, che c'insegna la sicura via della Persettione, e delle sante virtù.

Questo poce discorso hò voluto fare, acciò sappi il valore diquesta santa oratione. E per dar principio alla Vita Interna. io dirò quello, che il mio debole spirito saprà dire;aiutandomi voi, ò Dio dell'anima mia,acciò fia honorata, & amata la Macstà vostra; e che cosa sia Vita. Interna, nella quale confiste ogni nostro bene: Dirò, che non è altro, che un'affetto,un'ardente desio, che hà l'anima verso Dio : e che l'anima non s'unisce à Dio, ne può far cosa, che li piaccia, se non è vestita di sante virtù; e vedendosi priua di queil' adornamento vede, che virtù non è altro, che humilià, patienza, odio del Mondo, e di tutte le cole vane, e transitorie, il dispregio, & odio di se stesso, abbassamenti, vilipendij, mortificationi, con altre fimili virtù. Conosce l'anima per il lume, che Dio gli hà dato per mezzo dell'oratione detta di sopra, che non può accostarsi à Dio, sino à tanto, che non hà questa santa virtù; e vede, che Dio vuole da essa questa virtù, e scorge, che

che non v'è altra via d'accostarfi à Dio, se non la via delle virtù. E si come la Sposa adorna il corpo suo con vaghi vestimenti, & adornamenti, per piacer'ad un huomo fetente, indegno d'effer amato; quanto maggiormente dourà adornarsi quell'anima, che vorrà piacer'al suo Dio, degnissimo, e meritissimo d'esser amato, e seruito? e però deue la Spola di Dio adornarsi, e vestirsi di sante virtù, acciò possa comparire alla presenza dello Sposo Christo, è possa esser'accarezzata da Sua Diuina Macstà, e deue adornarsi di virtù, perche Dio dall'anima lo ricerca, e lo vuole, e non deue l'anima voler la virtù, è meno odiar il vitio per suo interesse, e commodo, ouero per altro suo fine; ma deue voler la virtù, perche così è il compiacimento di Dio: e per far cola grata à Dio, deue voler' il bene, & odiar'il male, e tutte le cose sono male, che non faranno regolate in Dio, e per Dio.

Et acciòche facci tutte le cofe in Dio, e per Dio, deui hauer'
una rettitudine di cuore, e di
mente, operando tutte le cose
per Dio; e tanto nelle cose spirituali, quanto nelle corporali,
e temporali, e tanto nelle interne deui rimirare nella sola pupilla degl'occhi di Christo, sacedo, & operando tutte le cose
, per il solo amore di Dio, scorda-

to del tuo proprio interesse, ed hauere l'occhio aperto al solo compiacimento di Dio, hauendo l'occhio della retta intentione aperto, non guardando à comodi, nè al proprio interesse,e meno rimirare à quella Celeste Patria co amore disordinato;nè ti deui muouere ad operare, ne per Paradiso, nè per gusti, nè deni guardare alla destra, ne alla finistra, nè in Cielo,nè in terra. ma deui hauer l'occhio solo à Dio, operando il tutto per puro amore, con cordial affetto. amando Dio con amor filiale, il quale Dio è degnissimo d'esser amato, e seruito, lotano da ogni interesse, perche è un Dio così caro, così Pretioso, Misericordioso, Immenso, ed Infinito, che è ogni nostro Bene, e Felicità.

È per far cosa grata a Dio, deui star'sù la custodiadel cuore, stando sù l'auiso, vedendo i germogli della corrotta natura, la quale essendo immortificata, e fensuale non sà produrre, se non triboli, e spine:e perciò bisogna far l'officio di buonGiardiniero, il quale stà vigilante, acciò non fi produchino spine; e vedendone alcune, come prudente le taglia, e caua non lasciando produrre herbe cattiue; e non solo le taglia di sopra la terra, ma. fradica, cauando la radice, oue la diligenza, e custodia del buon Giardiniero è cagione, che rederà il giardino vago, e bello, & ador-

Digitized by Google

#### 136 Parte II. Cap. IV. La Ragione è il Giardiniere dell'horto, Ge.

adorno de'frutti, e d'odoriferi fiori, in modo tale, che il Padrone, e Signore del giardino molto inuaghito in vederlo così bene accomodato, fi rallegra, fi gode in veder tante varie sorti di frutti, e d'odoriferi fiori, oue măgia, odora li fiori, e gustando li dolci frutti, accarezza, & ama sì diligente Giardiniero.

#### CAPITOLO IV.

#### La Ragione è il Giardiniero dell' horto dell' anima, per fradicare li cattiui germogli.

Osì, Anima diuota, hà il Ce-leste Signore, e Dio nostro molti giardini, che sono l'anime nostre,e l' hà dati in custodia alla Ragione, acciò sij diligente Giardiniero; questo giardino è un terreno grasso, e morbido. che se il Giardiniero della Ragione non sarà vigilante, andarà in esterminio: e però chi vorrà dar frutti maturi, e soaui à Dio, bisogna star sù l'auiso, per vedere li mali germogli, e vedendoli, li deue saperli tagliare, ed esterminare, acciò non soffochino l'herbe buone, e gli odoriferi fiori delle virtù.

E però Anima fedele, stà attenta; hai il corpo, & anco lo spirito: l'horto è la tua Carne, & il tuo Senso; e la Ragione, è lo Spirito: questo Corpo, e Seso germogliano spine, cioè impersettioni, peccati, interessi, & amor proprio, attendendo solamente à queste cose basse della terra: Lo Spirito, e questa inselice ani-

ma è creata da Dio, e dotata di Ragione, acciò hauesse da coltiuare questo giardino di questo senso; e però deue vigilare sopra d'esso giardino, acciò quest' Anima nostra... creata da Iddio à fua Imagine, e fimilitudine hauesse da coltiuare questo giardino, mortificando hora un vitio, hora un'altro: sino che durerà questa fragil vita, mai s'hà da fidare di quest'infame corpo, il quale non attende ad altro, se non à questo senso, & à queste cose basse della terra. E però seruo, & amico d'Iddio, hai preso una gran pugna, e combattimento; Onde deui tener'il freno,e li sproni al fianco, e quest' animale lo deui domare, e ridurlo in feruitù dello Spirito;nè giàmai fidarti d'esso, ma come Padrone, e Signore, quando à te dimanderà qualche cosa sensuale, sotto qual pretesto fi sia, non dar'ad esso cosa. alcuna, se prima non ti consulti

bene con la Ragione, la quale, come giusta, dà à tutti la sua parte, e guarda, che è tanto vitiato questo corpaccio, che per hauer' un minimo gusto, singerà, e verrà à te coperto d'amor di Dio, & in verità sarà tutto amor proprio. E però Iddio hà dato all' huomo questa parte suprema, acciò occorrendo alcuna disterenza, habbia ricorso principalmente à Iddio, & alla Ragione.

#### CAPITOLO V.

Non bisogna sidarsi di se stesso, e del motiue per operare.

Per veder l'imperfettioni, e mancamenti di questa carne, deui stare sù la custodia, e nó fidarti di te stesso, ma deui hauere aiuto anco dà altri illuminati nella via d'Iddio; e per veder la volubilità di questi nostri fensi rubelli alla virtù, non deui passare da un' opera, ad un' altra, le prima non ti confulti con la ragione, e veder nel tuo interno, chi ti muoue ad operare, e questo si sà con gli atti interni, & hai da vedere, chiti muoue à far quell' opera ; e per vedere, le in far quell' opera v'è il vitio, ò la Virtù, deui rifletter' in Dio con la mente tua, racco-Anandandoti à lui. Perche se con fincerità di cuore ricorrerai à Iddio, egli ti farà veder nel tuo interno il vitio, ò la virtù, che sarà in quell'attione, che pretendi di fare: e tu, come prudente Giardiniero, deni renuntiar' il vitio, abbandonandolo, & odiandolo, perche Iddio l'odia. Similmente,

vedendola virtù, deul abbracciarla, perche piace à Dio, e per far cosa grata a Iddio, la deui volere, e desiderare, e deui far'atti frequenti. E tanto, quanto il vitio fara graue, anco in te deuono esser frequenti, & efficaci; e così dirò della virtù: tanto, quáto ti vedrai lontano dalla virtù, tanto frequentemente deui essercitarti negli atti; e tanto più, che ti uedrai assalito da nemici. tato hai da essercitar la virtù. E così dirò per odiar'il vitio; considera la sua indegnità, la sua. viltà, bruttezza,&c. e ch' è tanto odioso à Dio, che l' Angelo creato da Dio in tanta Maestà; e dignità, comettedo il vitio, Dio lo precipitò nel profondo pieno di tanta calamità. Dall'altro confidera, quanti Santi, e Sante. che furono huomini virtuofi, che p gloria di Dio in qîta valle di lagrime si vestirno d'habitodi virtù, furono trasportati dalla terrra al Cielo, oue godono un. perpetuo bene,

#### CAPITOLO VI-

#### La Mortificatione si comincia nelle cose picciole.

Per fare acquisto di questa gema, sopra tutte le geme, deui farti famigliare questa so. urana Virtù, e deui dar di mano alla mortificatione, mortificando ogni tuo disordinato appetito, cominciando dalle cose picciole, ed essercitandoti nelle cose vili, quantunque minime:Dico à te, ò Anima, che brami, & aspiri all'unione di Dio, & alla Perfettione, perche non intendo di dar gemme à chi no n'ha cognitione. E però per essempio; vedrai un fiore, il senso lo vorzia adorare deui far'un'atto vir. tuoso, e per amor di Dio lo deui renutiare. Vn'altro: vorrai fare, ouero dire qualche leggierezza, deui fare l'atto, e raffrenare la lingua;; vorrai bere, ò mangiare per sensualità, deui fare come di sopra ; l'occhio tuo vorrà veder qualche sēsualità, deui per amor diDio mortificare l'occhio:vorrai ridere, vorrai dir qualche. burla, & altre cose simili. E se bene à te pareranno cole friuole, lo sà Iddio, di quanto profitto ti sono. E queste cose, che paiono friuole, sono scalini per

afcender'alla Perfettione; e fedele sarai in osseruar le picciole, sappi di certo, che fedele sarai à Dio anco nelle maggiori: perche la Perfettione è una scala altissima, che arriua dalla terra al Cielo, e nella cima d'effa... fi troua quella pace, quella requie, si come intenderai; anzi che trouerai l'istesso Dio, che ti consolarà, e ricrearà, dandoti: aiuto, e fortezza, per proseguire maggiori cose; perche Dio conla sua potenza ti può trasferire dal principio alla cima, focendoti perfetto in un momento.

Ma sappi, che Dio vuole, che tu passi per i mezzi, e che conpatienza, e perseueranza vadi salendo questa scala, e che mortischi hora un vitio, hor un'altro; hora che facci un'atto, hor un'altro; hora, che da te si vinca un disetto, hor un mancamento sin tanto, che con l'aiuto d'Iddio resti vittorioso di te stesso,

lontanandosi dall'anima...
tua tutte quelle cose,
che non sono in...
Dio, e pez
Dio.

#### CAPITOLO VII.

#### Si scuopre il fondamento, perche sia necessaria la Mortificatione delle proprie Passioni.

Trà tutte le cose, che deui fare per l'acquifto della. Perfettione, una è molto notabile, e mai deui pretendere d'acquistar la Perfettione, se prima mon farai acquisto di questa, che hora pretendo di scopristi; anzi questa è l'istessa Persettione. E però di nuouo parlo à te, ò seruo, & amico di Dio, 🕒 dico,che dopò la caduta del no-Aro primo Padre Adamo, restò tutta la sua Posterità (che sù tutto l'Humano Genere) macchiata,& auclenata; essendo noi sottoposti al peccato Originale; onde questa nostra natura è sottoposta à tante calamità, quanti sono li capelli del capo, & in particolare alcune, che le chiamarò passioni : e queste passioni fono tanto nemiche dell'huomo interno, che non hà maggior nemico, quanto queste; perche sono tanto temerarie, & insolenti nemiche del bene dell'anima, che se non saranno tenute in freno, mortificate, e sottoposte alla Ragione, faranno tato male, e tanta rouina, che di-Aruggeranno ogni virtù, ogni bene; perche sono in tanto numero, e similmente unite al male, che guai, à chi si lasciarà do-

minare da esse. E queste pouere passioni sono tanto potenti, che se bene sono granserui, & amici d'Iddio-le non staranno vigilanti, daranno ad es ferite mortali. E non bisogna giamai fidarfi d'esse, perche queste proprie passioni uengono il più delle volte sotto specie di bene, e di grand'amicitia, e questo per meglio infettare, & uccidere li serui d'Iddio; e guai à chi si lasciarà dominare di esse, perche sono talmente nemiche della. virtù,& illuo proprio è, di perfeguitare quelli, che vogliono attendere a Perfettione, & all'Vnione con Dio; e sono tanto fiere, e crudeli queste passioni, che non temono d'affalir'anco quelli, che sono in gran sato di Perfettione. O quanti n'hanno feriti, uccifi, e condotti nelle fiamme dell'Inferno!

E però, Anima fedele, se vorrai diuentar'amica di Dio, comincia à tenerle sogette, eschiaue; e per conoscere, quando t'assaliranno per abbatterti, ricorri in tutte le tue cose à Dio, dimandando il suo Diuino aiuto; perche Dio ti mandarà dalla Ragione, la quale hà posta in te stessa, come una Fortezza; e que-

S 2 Ra

sta Fortezza è custodita da Dio, e dagli Angioli. E Dio l'hà posta nella parte superiore tua, acciò quando sarai assalita da nemici, posti ritirarti in essa à consigliarti, & à fortificarti, mentre in questa Fortezza della Ragione, Dio hà posto Consiglieri di gran giudicio, quali non possono errare, perche dipendono da Dioce però, Anima mia, non sar giamai alcuna cosa, quantunque minima, se prima non ricorri alla Ragione, la quale darà à te consegli di vita.

Et hai da rimirare dentro, e fuori di te stessa, che in tutte le cose tue, il solo Dio t'habbia da muouere ad operare, lasciando ogn'altro interesse e non ti partire giamai da un'opera, per fare un'altra, se prima non vedi molto bene, chi ti muoue à far quell'opera, abbracciando sempre la Virtù, e risiutando il vitio; e questo lo deui fare col Conse-

glio della Ragione, perche le passioni sono tato radicate dentro, e fuori di noi, che in tutte le cose, che farai, si vorranno interessare, e verranno esteriormente, & anco interiormente. E però deui con grand'animo combattere, e non hai da temere, perche coll'aiuto di Dio, e della tua Configliera Ragione, le ridurrai nella seruità dello Spirito: e però comincia pur à mortificare ogni tua voglia, cominciando da quelle cose,che paiono picciole, che à te parera, che non porti la spesa, parendoti cole friuole; e queste passioni verranno con tanta sottilità, con tant'arte, che anco à gran feruidi Dio parerà, che siano mosse dal puro amor d'Iddio, e nientedimeno saranno mosse dall'amor proprio; e però stà sù l'auiso, ricorri alla Ragione co atti frequenti, & interni.

#### CAPITOLO VIII. Che cosa sia Passione, e del modo di supe. rarla.

Ti dirò, che cola è Passione:
per essempio; ti vien satto
un dispiacere; quell'alteratione,
che tu senti nel tuo interno,
quella vendetta, che cerchi di
fare, quello sdegno, che tu concepisti contra quello, che t'hà of-

felo; quella è la passione, che tà hà assalito, e cerca di farti rompere il collo, con farti fare la vendetta: sin qui domina la passione. Ma se tu non vorrai acconsentire, e non cader in esta, e vorrai restar con vistoria, nel pri-

primo incontro, che sentirai la passione volerti dominare, deui ricorrere all'armi interne, confar'atti violenti, mortificando quella passione, con produrre atti d'amore verso quel tale; en non parlare, tacci al meglio, che puoi, rissettiti in Dio con atti virtuosi; considera il gran bene, che ci osserisce Dio, e non rimirare, che quella tale ingiuriati venga dall'huomo, ma pensa, che Iddio te l'hà permesso per maggior tuo bene, e persettionare l'anima tua.

E se tu senti, che la passione non si quietarà, solleuati con la mente tua in Dio, e mentre zi ri-

troui così afflitto, & appaffionato, dirai: O Dio, soccorrimi, aiutami in tanto mio bisogno; perche all' hora udirai dentro l'anima tua la risposta, che ti dirà al cuore; O figliuola, io ti hò mandato quest'incontro, per mio amore, voglio, che con patienza sopporti; e tu sentendo il tocco di Christo, che ti dimanda, che per suo amore sopporti, fa un'atto violento, & inclina... la volontà, sottomettendoti alla volonta di Dio, sopportando quel contrario per suo amore, che per te sopportà la dura... morte.

CAPITOLO IX

Aiuta assai star del continuo, come se sempre ti bauesse à venire qualche contrario.

Molto t'aiutarà lo star preparato, stando del continuo sù la custodia de' tuoi sensi, tanto esterni, quanto interni; come se sempre t'hauesse à venire qualche contrario: per essempio; vuoi andar suori di casa à sar qualche tuo negotio, prima hai da sar' una consideratione, cioè: dimandar conto conla Ragione, consigliandoti, eveder quello, che hai à sare, sein esso negotio v'è vitio, à virtù; e questo l'hai da sare con il lume della Ragione: vededo il vitio,

l'hai da rinuntiare có l'atto virtuolo, e così con l'istessi atti hai d'abbracciare la virtù; e finito questo, ne farai un'altro, es così hai da fare in ogni tuo esfercitio. Ma per tornare al proposito; vuoi fare qualsiuoglia essercitio, deui andar preparato, come se ti hauesse da occorrere qualche accidente sinistro; perche quado andarai co sentimeto di Dio, verbi gratia: Verrà uno, il quale ti dirà villanie all'improuiso: se prima sarai preparato, e se starai sù la custodia del

CHO-

cuore, la passione sarà quasi morcificata per gli atti, che hauerai fatto, & aggiongendoli anco gli atti, che farai, la passione restarà sogetta, e vinta; ma senza preparatione sarà tanto viua, chese bene tu farai la parte tuacon gli atti, difficilmente al tutto restarà mortificata.

Vna Fortezza non è guardata solamente nel tempo dellagiornata, nè solamente disesa di giorno, mà anco di notte, & inogni tempo è custodita per resistere à nemici; così, anima, deui star preparata, e star alla custodia per resister'à tuoi nemici; esperò in ogni luogho, one anderai, deui andar preparata, e far gli atti premessi, come se t'hauesfero in ogni luogo da assalire li tuoi nemici: perche, quando posi t'auuenisse strano accidente, la passione tua nemica, saria quasi vinta, e superata auanti il tempo del conssitto; perche per gli atti, & essercitij fatti, saria spauentata, che non haueria forzada ferirti, e tu la potrai reggere, facendola sogetta, e schiaua alla Ragione.

#### CAPITOLO X. Il Danno delle Passioni, e felicità di quello, che le supera.

Veste proprie Passioni sono tanto nemiche delle Virtù, che chi non le metterà gran guardie, restarà vinto, e superato, e mai farà profitto nella via di Dio:e però, Anima fedele, non temere di così brutta, & infame passione, perche se vorrai vlare, & adoprare Parte, sappi, che con l'aiuto di quel Dio, che creò i Cieli, e la terra, si darà à te forza, e sapere, di virilmente combattere contra d'esse passioni, apportando Vittoria: oue potrai trionfare, dando gloria à Dio all' esterminatione di sì vil

cola, come sono queste passioni.

E se si troua felicità in questa vita, io dirò, che non la può possedere, se non quello, che hà vinto, e superato le sue proprie passioni; ce al contrario: se si trouano dolori, angustie, ed affanni; dirò, che quelli, che sono appas-

fionati, tiranneggiati, & oppreffi dalle paffioni,
fono quelli, che
hanno vna
caparra
dell'inferno in quefta vita.

CA-

### CAPITOLO XI-

#### Le Passioni impediscono l'Unione con Dio.

Dirò, che la nostra natura è tanto vitiata, che nó è posfibile, che possa viuere senza. qualche diletto, ò sensuale, e terreno, ò spirituale, ò celeste: cosa chiara, che chi vorra seruir'à Dio, e far'acquisto delle sante virtù, bisogna, che habbia gusto di Dio, e che goda le cose dello Spirito, e che s'allontani da i diletti sensuali, e terreni; perche non può solleuarsi in Dio,e gustare le cose del Cielo, chi vorrà immergersi nel fango, come immondo animale. E però è cosa certa, che chi vorrà seruir'à Dio. bisogna negare gli appetiti difordinati, mortificando le proprie passioni, che ad altro non. attendono, che alli diletti sensuali, e vani, & alli suoi proprij Interessi. Non si può gustar Dio, & il senso; non si può vnir alla Virtù il vitio; non si può mefcolar l'acqua con l'oglio; non fi può amar Dio, oue è senso, e passione; non può volar nelli Cieli quello, che hauerà attaccato. alli piedi vna gran traue; non. potrà esser'amico di Dio, quello,che è pieno di passioni . La.. passione sa, che l'huomo diuenga nemico di Dio, & amico del Diauolo; la passione è quel-

la, che tiene incatenata l'anima nella proprietà di questo fallace Mondo; e chi vorrà esser'amico di Dio, bisogna conculcare, distruggere, & annihilare queste Passioni.

O quanta strage fanno nell'Anime quelte passioni le se vuoi saper meglio, che cosa siano queste passioni, acciò te ne possi guardare, fuggirle, elontanarti da esse, e non resti preso, 🝛 calpestrato: quando sarai da esse dominato, il nero ti parerà bianco, il bianco nero; il dolce amaro,l'amaro dolce;il giusto ti parerà peccatore, il peccatore, giusto; il vitio ti parerà virtù, la virtù, vitio. O quanti Serui cari di Dio, diuennero nemici de Esso, pche si lasciorno possedere, e dominare da queste nefande passioni! e giamai non credere di falire tanto in alto, quanto è la Contemplatione, se prima... non sarai vbidiente à Dio.

> & alla ragione: & acciò meglio fappi, che cofa è la paffione, fenti, che breuemente te lo dirò.

#### CAPITOLO XII.

## Che non bisogna lasciarsi dominare dalle Passioni.

P Assioni sono : colera, sdegno, rancore, odio, ramarico,inquietitudine,diffidenza, rispetti, sospetti, allegrezza, tri-Rezza, malinconia, & altre cose fimili; e queste si chiamano Pasfioni disordinate, perche sono fuori di Dio, e sono vitiose, e dannole, massime, quando l'huomo, si lascia dominare da esse. E per questo, Dio hà dato all'huomo la parte superiore, accioche con la ragione queste passioni siano tenute in freno; perche lasciandosi dominare dalle passoni, sarebbe, come à punto va-Seruo, che volesse dominar'il Padrone: e molto meglio saria, che il Seruo dominasse il suo Padrone, che le passioni dominassero lo Spirito.

E però Anima fedele, deui odiar'à morte queste tue passioni,e con atti frequenti,e violenti, le deui soggiogare alla Ragione; dando ad este la parte sua: mà quando vorranno dominarti, deui star da Padrona, tenendole schiaue; perche tanto danno non sà vna crudel siera, quanto faranno le tue proprie passioni, quando le lasciarai do-

minare.

E però in tutte le cose, che farai, prima consultati con la. Ragione, e mai fare qualunque cola sia, se prima attualmente non senti nell'interno, che Dio ti muoua à far quello, & à lasciare quell'altro : e quando trouarai, che la passione ti muoue ad operare qualunque cosa, deui renuntiarla, e regolare l'intentione, volendo tutte le cose in Dio, e per Dio : e deui molto ben considerare la nobilità della virtù, e perche à Dio piace la. virtù, la deui bramare, e desiderare per gloria di Dio, no volédo possedere alcuna virtù per Interesse proprio, ma solo la deui possedere, acciò con essa possi lodare, seruire, & amare il tuo Dio : e con esse virtù deui combattere contra le passioni, quali tanto dispiaciono à Dio,e non le deui lasciare pigliar possesso, nè lasciarle domina-

re,fin'à tanto,che non l'hauerai fradicate,ò almeno alla-Ragione fatte vbidienti.

### CAPITOLO XIII.

Della Passione della Vana Allegrezza, Timore,e Malinconia.

Dirò della Passione della vana allegrezza: niuna cosati hà da rallegrare, se non la virtù, e ti deui rallegrare d'hauere vn Dio così caro, Buono, Misericordioso, così Santo, Giusto, &c.e così tuo Amico; e che questo Dio sia tutto tuo, e più tuo, che non sei tu di te stesso.

E di Dio, e delle cose di Dio ti deui rallegrare; suori di Dio deui raffrenarti, e mortificarti, lasciando ogn' altra allegrezza vana, volendo vna sola allegrezza, che è l'istesso Dio, e le cose, che sono in Dio, e per Dio.

Similmente dirò della passione del timore, ouero malinconia:deui raffegnarti in Dio, con far'atti contrarij à quella malinconia, non fermandoti in. quella, e vedere da chi è cagionata quella tal tua afflittione: se à te pare, che per il peccato ti fia auuenuta tal'occupatione, deui con atti di contritione humiliarti à Dio, edimandare perdono; e puoi moralmente esfer certo, che Dio t'hauerà perdonato: e con vua confidenza... ritorna à lui, e così, fatto ficuro del perdono, ti deui rallegrate.

nel tuo Dio, vedendo in esso tanta pieta, e misericordia.

E se l'occupatione sarà d'altra forte, ouerofarà cagionata da altri accidenti, deui trouare la radice d'essa, e far'atti contrarii. violenti, e frequenti, e deui resistere ad essa : e se pur non si partirà dal tuo cuore tal' angustia, humiliati à Dio, & inclina la tua volontà, facendo atti virtuofi. di voler comportare quell'afflittione per amor di Dio;e frà tanto che durerà il conflitto, non. cessare di far'atti virtuosi, di volerla per gloria di Dio; non lasciando le tue diuotioni, ancorche tu sij arido, e secco, seza humore di Diuotione, perche anco la sterilità dello Spirito, è diuotione, la deui volere nell'i-

ftesso modo detto di
sopra, della malinconia; e sacendo così,
viuerai
sicuro
senza pericolo, che la
passione t'inganni.

T

#### CAPITOLO XIV.

#### Modo di sopportare l'ingiurie, e superare l'affetto di vendetta.

E Così dirò à questo proposi-to, per essempio: la Passione ti pone auanti; che vno ti perseguiti, e dica ogni male di re,e dica di quelle cofe, che mai hauerai fatto: le la passione sarà mortificata, poco disturbo ti darà, ma se sarà viua, e che ti domini, ti darà molti colpi, e ti penetrarà il cuores Prima ti comoue rà il sangue, ti muouerà alla Vēdetta, lo vedrai có mal'occhio.e ti ridurrà à mal partito (se però lasciarai, che la passione ti domini) ma le vorrai refistere, e riportare vittoria, pensa ches per vn fol peccato meriti, che ogn'vno dica male di te;penfa... che Christo path cose maggiori;

fà atti di volontà, di voler patire quelle persecutioni per amore di chi tanto pati per te.

Così ancora, quando la passione ti domina, pensa che Dio permette quel tale per perfettionarti: pensa il gran bene, che à te risulta in sopportare conpatienza quel tale; pensa, che ti sia amico, perche ti dà occasione di meritare; e quando lo vedrai, inclina la volontà con atti virtuosi d'amore verso quel tale, e parlali amoreuolmente, fagli seruigio, se potrai; perchecon questo mezzo farai gran. bene a te, & ancor'a lui, gli darai lume, e di te restara edificato.

#### CAPITOLO XV.

#### Spiega il medesimo con altre occorrenze.

To dirò anco, se occorresse (come ben spesso auuiene) chesossi percosso con bastonate, ò ferito, ò in altro modo; in questo caso la passione suole molto alterarsi: se l'huomo hauerà legate le passioni, e che siano sogette alla ragione, e che sia preparato, e che stia sù la custodia, potrà essere con l'aiuto, di Dio,,

(hauendo fatto gli atti premefi) che co faciltà sopporti quell'accidente. Perche essendo le passioni mortificate auanti, che li venga tal'incontro (e se bene in questo caso s'alterassero) non potrà fare gran colpo, perche per li frequenti atti, che hauerà fatto il Seruo di Dio, essendono indebolite, non haueranno son

Digitized by Google

forza di farlo cadere in far vendetta; poiche essendo la passione mezo morta, gli aggionge anco attualmente gli atti prattici, che la tiene sogetta, e schiaua alla ragione, non lasciandola ricalcitrare.

E quanto il Seruo d'Iddio sarà prattico nel seruigio d' Iddio, tanto sentirà il colpo: ma se la passione sarà viua, e quello, il quale sarà assalito da tal'incontro, che nó hà essercicio, e che sia huomo sensuale, lotano dalla vir. tù; l'aiuti Dio, perche altro rimedio non v'è per aiutare vn tale.

E perche io non intendo di parlare con huomini proprietarij, sensuali, non ne dirò altro; perche il mio intento è parlare con Serui, & amici di Dio, che aspirano alla Perfettione: è però riuolgendomi à te, ò Christiano, che aspiri all'acquisto delle sante virtù, dirò.

Per essempio: ti viene vn'incontro grande delli maggiori,
che à te possino venire; cioè, che
à te sia ammazzato il Padre,
ouero Fratello, ò Figliuolo,
quali amaui, come la pupilla.
degli occhi tuoi; e presopponedo, che habbi soggiogato le passioni, e che stiano in vbidienza,
ma per esser'il caso graue, & importante, che le passioni s'alterassero (si come di certo fariano) se bene, per esser state da te
tenute in freno, non si muoueriano con quell'empito, e furia,

come haueriano fatto, se suffero state libere.

Tutta volta io cocedero, che faccino qualche gagliardo moto, per esser'il caso doloroso, per la morte di vn sì caro, & amato: che cola hai da fare, ò Seruo di Dio? Perche la passione inuita alla vendetta, all'odio, e mormoratione; oltrache ti fenti alterato, & irato, ma ancora non hai dato il confenso, lasciandori dominare dalla passione; perche il buon habito, che hauerai fatto nella virtu, & anco le passioni non haueranno tanta forza. di farti cadere, ma ti troui in pericolo in questo caso, mentre ti troui in questo conflitto, e vi vuole tutta l'arte.

Ma sopra tutte le cose deui trouare Dio, dimandandoli il suo santo aiuto;e ti deui sitirare lontano, rinchiudendoti in camera,ò in altro luogo folitario, per consultarti con Dio,e con la parte Superiore, non acconsentendo alla parte inferiore; Perche ascoltando la parte inferiore, non hà altro incorso, se non alle sfrenate passioni, co le quali si gouerna, cercando di fare alla peggio. E però se vuoi restar co vittoria, ascolta l'inspirationi interne di Dio, che in tal bisogno ti foccorrerà.

Similmente deui fare ricorso alla Ragione, ò al lume di Dio, li quali ti daranno conseglio; e se tu senti gran ribellione, cossde-

T 2 ra,

ra, che quanto più sono grandi li trauagli, tato anco è maggiose il premio, e la corona: e se faressi vn piacere ad vn tuo amico, quato maggiormete lo deui fare à Dio, che ti dimanda ingratia, che tu perdoni di cuore per suo amore à quel tuo nemico.

Oltra di ciò, questa è la maggior virtù, che tu possi usare, perche supera di gran lunga. tutte l'altre: confidera, che una volta bisogna morire; Dio hà permesso, che sia morto quel tale di morte violenta, hai da credere, che in quell'atto Dio gli habbia dato il suo aiuto, dandoli cotritione, e dolore de'suoi peccati. E se mi dirai, ch'è morto seza confessione; io dirò, che quado l'huomo muore con suoi sentimenti, è in obligo di confessarsi, e far testamento, communicarsi, hauer l'oglio santo, raccomandarii l'anima, con altrecole: ma à quello, che all' im-

proviso muore, il basta perdonare à chi li da morte, & hauere una vera contritione de' suoi peccati. E però deui con atti frequenti voler quello, che vuole Dio, conformandoti intutto, e per tutto al Beneplacito di Dio; e se la passione ti stimola, e tu stai forte nella rassegnatione, e negli atti, pensa, che superando quella passione, dai gusto à Dio, & à tutta la. Corte del Cielo, & à te apporta un gran bene, & al Mondo buono essempio, & hai da star'in. quest'atti, sino che senti, che la passione si và quietando; perche con l'aiuto d'Iddio, se farai la. parte tua, di certo restarai con gran gusto dell'anima tua, e no si possono esprimere con parole, i gusti, i contenti, l'allegrezze, la pace, la quiete, che gode quello in terra, il quale tiene in freno le sue proprie passioni; solo lo sa Dio, e quell'anima, che prattica un tale stato.

#### ČAPITOLO XVI.

Fà bisogno dopò superata la passione, di non accostarsi alli suoi sigliuoli, e si tratta dell'amor proprio.

A hai da sapere, che questa vitiata passione hà molti figliuoli, delli quali io ne dirò alcuni, acciò venendoti auanti, e pratticando con essi, li sappi conoscere, perche se la Madre è peruería, & ingannatrice, anco li figliuoli sono pessimi; e però, anima diuota, se vorrai proseguire il sine della persettione, deui stare atteta. Perche se hauerai vinta la passione, e ridottalanel-

nella seruitù dello Spirito, deui auertire di non t'accostare à suoi figliuoli, perche non hanno altro sine, se non di ridurti di nuotuo in schiaua di sua Madre, dico della passione: e però verranno questi ghiottoncelli sotto specie di bene, e di Spirito buono, per ingannarti; perche essendo tu nemico di sua Madre, & hauendola trattata male, si vorranno vendicare contra di te.

Et il primogenito di questa. passione, si chiama Amor proprio, amore di se stesso: quest'amor proprio è tanto famigliare del vitio, che è un'istessa cosa con il vitio: ma quello, che più importa vuol' essere virtuoso, e vuole pratticare, e domesticarsi co'lerui d'Iddio,e con quelli,che attendono alla perfettione: & è tanto vitiolo, e temerario quest'amor proprio, che và vestito d'humiltà, di purità, d'amor d'Iddio; e non camina, se non. con persone di gran Spirito. No si degna questo ghiottoncello di trattare con huomini immerfi nelli peccati grandi, perche questi li lascia in preda, sottoposti alla sua Madre passione: ma và con serui d'Iddio, che cercano di purificare l'amor loro con. attendere alla perfettione. Perche questi tali amici di Dio, cercano d'operare con fine alto, di solo operare per puro amore di Dio; mortificando dentro, e fuori tutte le cose, che non sono in

Dio, e per Dio, cercano con ogni diligenza di purificar l'intentione, & il cuore d'ogni fumo di vanità, regolando la vita loro tutta in Dio. Et il principale scopo, che hanno questi serui d'Iddio, è di fare, & oprare tutte le cose, tanto interiori, quanto esteriori, tanto corporali, quanto spirituali, per puro amore, có filiale, e cordial' amor diDio; e nó danno un solo passo, e meno uno sguardo, se primanon sentino, che Iddio li muone à ciò fare.

Di questi sì cari serui d'Iddio tutta la vita, non è altro, che amore; perche tutte le cose,che auuengono tanto di bene, come di male, tutte le vogliono per il fo'o amore d'Iddio: e se mangiano, se beuono, se dormono, se si vestono, se caminano, se operano qualche cosa, tanto dentro, come fuori; tutte l'abbracciano per il solo amore del suo amato Christo. E perche la natura. corrotta germoglia vitij,e peccati, cercando le stessa in tutte le cose; questi diuoti dell'amor d'Iddio, con ogni loro studio, diligenza, e perfettione, per tutta la vita fua mortificano l' amor proprio, perche l'huomo, e donna spirituale, non hà maggior nemico, quanto è l'amor proprio:e mai farà profitto il Seruo d' Iddio, se non sarà nemico di quest'amor proprio. Perche è tanto importuna questa bestio-. la .

#### 140 Parte II.Cap.XVII. di von accoftarfi alli fuoi figlinoli, &c.

la, che si sicca perogni cantone; e no teme clausura di Religiosi, e Religiose, perche con tutti vorrebbe amicitia: e con tutto, che si trousno serui cari, famigliari, e molto prattici nella vita spirituale, nientedimeno restano molte volte seriti, e superati da quest'amor proprio.

O quanti Amici d'Iddio ha ingannati, e n'inganna l percheaffalisce ogn'uno con tant'arte, che anco a molto gra prattici li parerà d'operare per puro amore d'Iddio, e nondimeno sarà amor proprio: & io diroà miaconfusione; molte volte hauere fatto atti, che à me pareuano, che non fussero altro, che amor puro di Dio; nientedimeno dope hauer fatto quell'attione, che mi pareua tutto amore d'Iddio, dando io poi un'occhiata, hauerò trouato, che tutto era fatto con amor proprio. E quanto à me: stimo gran Prattico della vita interna quello, che non si lascia muouere da quest' amor proprio; perche è quello, che auelenò, & ammorbò l'opere buone, e sante de serui d'Iddio.

# CAPITOLO XVII. Proseguisce l'Autore gli danni dell'amor proprio, con vary Essempy.

Tacció possi conoscere bene quest'amor proprio, e te ne possi guardare, e non tener prattica con esso; io te ne sarò un discorso lungo, ma non ti rincrescerà d'ascoltarmi, perche tutto il fondameto dell' huomo interno, consiste in conoscere, & esterminare dall'anima sua questa mala semenza dell' amor proprio.

Nè giamai potrai esser'amico d'Iddio, se vorrai esser'amico di quest'infame amore, perche Dio Podia à morte, e l'hà bandito dal Cielo à guisa di Lucisero: e se Iddio lo permette, lo sa per proug de'suoi fedeli serui; anzi lo lascia, acciò con esso il seruo d'Iddio si persettioni, perche quanti atti farà contra d'esso amor proprio, tante corone acquista in Cielo.

E però amor proprio sarà, quado ti trouerai in Chiesa, e ti vorrai communicare, e mentre starai diuoto, & unito à Dio, verrà quest'amor proprio, e nel tuo interno dirà; O come sei diuoto! quelli, che ti veggono, t'hanno in buon concetto, ti tengono per molto diuoto; e tu essendo sprouisto, non stando sù la custodia, può essere, ch' entri, e penetri il cuore, con hauer'à caro d'es-

Digitized by Google

d'effer tenuto, e Aimato du chi ti vederà:ma se starai sù la custodia, tu vedrai subito quest'intereste, e vedendolo, come cosaindegna, lo deui mortificare con atti interni della volontà; renutiando il vitio, piantando, e volendo la virtù.

· E se per sorte hauerai acconfentito all'interesse, deui dolerti, son fare proponimeti di star più vigitante: e ti deue essere questa caduta di maggior fortezza,, con stare in maggior custodia: e deui imparare dall'asino, che doue cade una volta, mai più vi casea. E così non cadendo, ca anco cadendo, quando ti seruirai della ragione, il tutto ti tornarà in bene, e l'amor proprio restarà consuso.

#### CAPITOLO XVIII.

Come l'amor proprio priua l'opera di frutto,

Imilmente dico, e può effere: Saranno due, che faranno un'istessa attione, ouero opera, che per esser pij, andaranno tutti due à communicatii, e tutti due riceuerano l'istesso Dio nell'anima sua; ma l'uno lo ricenerà con premio, e corona, e l'altro riceuera Dio, ma quasi senza frutto alcuno; qual sia la difserenza, io te la dirò. Quello, che non apporta frutto, và alla Communione con poco sentimento d' Iddio, accompagnato dall'amor proprio; andatà con qualche interesse, ò per hauere gusto, o per andare in Paradiso, ò per esser tenuto diuoto, ò per altrisimili rispetti: se bene, in.

quanto all'opera, che fà, l'è buona rispetto al fine, e però non è gran cosa, che resti senza humore di gratià.

Quell'altro andarà con sentimento à riceuere il suo Signore, solo per fare cosa grata alla pupilla degli occhi suoi, spogliato d'ogni interesse d'amor proprio, cercando il solo compiacimento di Dio: e questo lo farà con atti di virtù, con li qualitanto s'uni-

sce con il suo Dio, e tanto meritarà più di quell' altro, quanto è lontano il Cielo dalla terra...

CAPIL

# CAPITOLO XIX

Si proua con un' altro Essempio.

I O dirò meglio: Saranno due, che magierano pane, & acqua, e sarano due altri, che magierano pane, e carne; e niente dimeno può essere, che meritaranno più quelli, che mangiano pane, e carne, che non faranno quelli, che mangiano pane, & acqua; e questo sarà rispetto al fine, perche vno lo farà con.

maggior motiuo. Ma quando tutti quattro saranno al pari de' motiui, e degli atti, che tutti li faranno con sentimeto d'Iddio; io dirò, che quelli, che faranno maggiore astinenza saranno più grati a Dio, quando però vi sarà la discretione, e che non darà negli estremi, perche gli estremi sono tutti vitiosi.

# CAPITOLO XX.

Si spiega con essempio d'un Religioso, che viue spensierato.

Vesto tignoso dell' amor proprio, è tanto insolente, che non guarda à Religiosi, nè à Religiose; anzi fà gran danno nelli Chiostri, massime con quelli, che viuono spensierati, e che non stanno sù la custodia; dirò per essempio.

Sarà vn Religioso, ò Religiosa, che sù la mezza notte si leuarà à lodare Dio à Matutino; quando si sentirà chiamare dal Sacrestano, ò Sacrestana, il senso lo trattenerà, che non vorria leuarsi, massime in tempo di freddo. Che sà l'amor proprio? si veste dell'amore di Dio, e dirà: O pouerello! e che diranno gli

altri, che non ti vedranno al Matutino? diranno, che tu sei sensuale, pigro, e ti tassaranno per negligente, perderai il credito, il Superiore ti ammonirà, ti correggerà, &c. e però leuateui pure. Quando ché l'inesperto si leua con questi sentimenti, e che è guidato da questi Interessi, non và per amor di Dio, ma và, patisce freddo, solo per amor proprio, e nó hà da aspettare premio da sua DiuinaMaestà, ma l'hà d' aspettare dall'amor proprio:perche il vero Seruo d' Iddio non hà l'occhio à premij,ma hà l'occhio aperto di fare cola grata a Dio.

CA-

# CAPITOLO XXI-

Come in tal caso bisogna diportarsi, e del danno, che sà il proprio Interesse.

M A se vuoi rimediare alla tua strage,e rouina, deui fiare sù la custodia; e quando vorrai leuarti al Matutino, fenti, che l'Amor proprio t'assalisce, e che ti mette auanti quei interessi. detti di sopra, deui rinuntiarli, non volendo acconsentire; e lo deui fare con. atti di volontà, odiando il vitio. & abbracciando la virtù. volendo leuarti al matutino à lodar'il tuo Dio, solo per gloria fua, perche così Dio vuole, e per compiacere alla pupilla... degli occhi del tuo Signore, il quale t'aspetta, e t'inuita alle diuine lodi, per compiacere di te; e tu dunque con motiui interni di puro amore, deui andare à lodare, à benedire questo tno Creatore. E mentre, cheandarai in Coro, pensa, che iui t'aspetta con tutta la Corte Celeste; e però lì deui andare con il cuore eleuato, e con copositione di corpo, pensando, che Dio ti vede.

E gran pazzia saria di quel Seruo di Dio, che volesse stentare, e patire senza frutto, e co di spiacere di Dio, e per ingrassare l'amor proprio: perche può essere, che vno viua tutto il tepo

della vita sua, & in capo di tanti anni, non habbia meritato cosa veruna;e pure hauerà fatto vita spirituale, con frequentare li santissimi Sacramenti, discipline, & altre opere buone in se stesse: ma perche l'opere sue saranno fatte con Intereffi d'amor proprio, à Dio non faranno state grate, perche in effe opere hauerà cercato se stesso, con hauer'à caro d'essere stimato, honorato, & esfere tenuto spirituale. Se sarà lodato, si compiacerà. vorrà essere veduto; si compiacerà, che si dica per la Città: il tale è santo, e diuoto; hauerà certe compiacenze interiormete, ragionarà di cose di Dio, per effere lodato; farà concetti di se stesso buoni, & hauerà sentime. to d'essere qualche cosa.

E se bene all' aperta non si scoprirà di no acconsetire à cose tali, la natura nondimeno andarà pascolando, pigliado yn boccone in yna cosa, yn'altro in yn altra cosa, e così andarà pascolado il senso: e però bisogna hauere gran custodia, perche molte yolte anco gran Serui di Dio restaranno presi, y intirda questi Interessi; perche sono cose tanto sottili, che si siccano per ogni

Digitized by Google

Ca'n-

cantone. E però chi non starà sù la Guardia, e starà vigilante, sarà facilmente ingannato.

O quanto dispiaciono à Dio quelli, che cercano il premio in questa vita, e che non hanno altro fine, che li suoi proprij interessi! Il vero Seruo di Dio notama, nonserue al suo Dio per Paradiso, ò per questi commodi, nè per paura della pena, ma opera per la cosa amata, scordato del suo proprio interesse: solo si ricorda dell' Amato suo, estutto sà per fare cosa grata à

luise tutti li patimenti, e fatiche, le fà senza oggetto d'interesse: anzi, il vero a nore è cieco,
perche vede il solo Dio entro
l'anima sua, nè ad altro guarda,
che al solo compiacimento di
Dio; nè d'altro si rallegra, e si
gode, se non di vedere il suo Dio
servito, amato, & essaltato: & è
sempre preparato à patir per la
cosa amata, & hà tanto potere
l'amor puro di Dio, che chi lo
possede diuenta pazzo, e frenetico d' amore, sicome al suo
luogo ne parlerò.

CAPITOLO XXII-

L'Amor proprio è tanto sottile, che non è conosciuto dalli propriètarij : mà dalli soli Serui di Dio.

Amor proprio è tanto sottile, che non è veduto, se non
da Serui di Dio; nè si lascia vedere all'aperta, perche singed'essere amor di Dio, e non è.
Altra disserenza tra l'amor di
Dio, e l'amor proprio no v'è; che
l'amor di Dio è regolato, e retto da Dio, e chi possiede, quest'
amore, sà tutte le cose in Dio, e
per Dio; hà vn intentione retta, lontana da ogn'Interesse, vestito con la veste nozziale della
Carità.

Ma l'amor proprio cerca in tutte le cose se stesso, e mai si muoue con altro sine, che d'o-

perare per interesse proprio; quest'amor proprio vuole le cose, che vuole Iddio, ma con fine diuerfo: perche l'amor proprio non t'impedirà, che tu non digiuni, che non ti communichi, &c. ma ti vorrà impedire, chequeste cose non le facci per puro amor di Dio, ma che tu le facci per amor proprio, e per tuo proprio interesse. E però non conosceranno quest'amore quelli, che saranno proprietarij, perche l'amor proprio si fà veder lotto specie di bene, e credendo, che sia bene, operano co. fine basso di proprietà. Li

Li Serui di Dio vedono questrinteressi, perche stanno sù la-Guardia de' suoi sentimenti, no passando da un'opera all'altra, se prima non si consultano conla ragione: e questo è, che l'Amor proprio non hà, che farein questi vigilanti amici di Dio.

E può essere con l'aiuto d'Iddio, che uno sia tanto vigilante, e talmente stia sù la custodia,, che nell' istes atto reprima, molti colpi, che gli apporterà l'amor proprio, e la mala, e corrotta natura, vitiata, e ribella, alla virtù; e lo sarà con tanta, agilità, quanto sarà il palpitare

dell'occhio: e questo mercè al lungo habito, che hauerà fatto negli atti, e nella virtù, in quel modo, che un prattico Maestro di scrima riparerà i colpi del suo nemico. Così l'huomo virtuolo prattico degli atti,e degli moti, riparerà li colpi dell' amor proprio, il quale vorrebbe auclenarli il fondo della virtù, acciò l'opere sue fossero imperfette. e fatte con basso sentimento. O da quanti è abborrito l'amore di Dio, esi lasciano guidare dall' amor proprio, che altro fine non hà, che dar morte con veleno così pestifero, a'serui di Dio!

## CAPITOLO XVIII

Spiega il medesimo danno con essempi di quelli, che per amor proprio muoiono dannati:e li seguenti quattro Capitoli dell' Autore manifestano un notabilissimo inganno.

I O dirò un'inganno notabile dell'amor proprio, forse da pochi osseruato, tanto pericoloso, che può essere causa della dannatione dell'anime.

E dirò per esperienza: mi sono trouato alla morte de'molti,ma in particolare d'alcuni huomini, e donne triste, homicidiali, biastematori, e carnali; in somma, huomini bestiali, che ritrouandosi alla morte, mostrarono atti di dolore, lagrime, singulti, &c.chiamando Dio, & i suoi Santi, in suo aiuto, facendo atti d'allegrezza, e giubilo mostrando di morire con grand' allegrezza, facendo ragionamenti, come se sussero Predicatori; restando gli Vditori edificati, emarauigliati, per essere stato quel tal'huomo tristo, sin'allamorte, e che così all'improuiso mostri d'essere un Santo.

V 2 CA-

# CAPITOLO XXIV. Comincia à dichiarare il predetto inganno.

IT altri io hò veduto, huomini giusti, e santi, che haueranno consumato la lor vita nel seruigio di Dio, con tanta essemplarità, e persettione, che il mondo gli hauerà applauditi, e stimati; e pure non mostraranno nella morte tati segni esterni di Santità: anzi all'incontro, mostraranno atti d'impersettione; benche quanto all'interno, saranno rassegnatissimi, è uniti alla volontà di Dio.

Qual sia la cagione di questi moribondi; io la dirò, acciò ritrouandosi ogn'uno di noi nella morte, possamo ripararci, e suggire il vitio, abbracciando lavirtù: perche in quell' ultimo tutti li nemici nostri vi mettono tutte le sorze sue, per ingannarci; e trà tutti li nemici, che ci assaliscono, l'amor proprio stimo il maggiore; sicome in essetto vedrai

E per cominciare dalli primi moribondi, che di sopra hò raccontato: Anima diuota, stà attenta, perche questo è un punto notabile, che lo sò pratticato da ciascheduno.

# CAPITOLO XXV. Proseguisce, e spiegalaradice di quest' Inganno.

Però quello, ch'è stato di mala vita, mentre si vedemoribondo, che morendo lascia di se mala fama, e male odore, vorrebbe la natura corrotta rifarsi in quel poco di tempo, che le resta, ouero l'amor proprio, il quale sempre è stato di lui Padrone, l'assalisce, e molte volte li fara dire parole d'Iddio, li sarà fare atti di sancità, acciò morendo si dica: il tale è morto santamente, bà detto Giesù, è morto

con tanta contritione, che hà fatto supire, & s. E così la natura vitiata, e corrotta per i mali habiti, pretende à questo modo di rifarsi, e non hauendo acquistata sama, mentre viucua, pretende di rifarsi almeno dopò la morte; perche la natura dell' huomo cerca tanto se stessa dell' huomo cerca tanto se stessa mondana, andarà per silo di spadate moltevolte l'huomo inesperto, mosso dall'amor proprio, e suo proprio

Digitized by Google

interesse farà, e dirà nell'ultimo della vita sua cose tali, che chi bo vedrà, restarà molto edificatos nientedimeno s' aggiongerà vitio à vitio, peccato à peccato; e molte volte gli assistenti dirāno parole: O come muore bene! Osia benedetta quell'Anima! O come andara in Paradiso,&c. con altri simili parole; oue il pouerello pieno d'amor proprio, hauendo vissuto con mali habiti, aggiongendoli le centationi diaboliche di vanagloria, cascarà in superbia; e così la sa-Inte di quel tale sarà disperata.

E perciò questi tali bisogna. tenerli bassi; e quando diranno cose di santità, mostrando esteviormente allegrezza, e parole di Dio, bisogna auisarli, e darli lume dell'amor proprio; facendoli fare attiinterni, mostramdoli il pericolo, dandoli lume dell'amor puro di Dio: e che in quel punto si guardino dall'amor proprio, dagl'interess, dalla proprietà, e dalla vanaglosia, tenedoli bassi, e mortificati, dandoli lume della contritione filiale, con la quale, in quello Rato (extrd Sacramentum) solo possono saluarsi, e farsi amici di Dio, ancorche gran peccatori fusiero.

Bisogna anco auisarli ad effe-

re vigilanti, à non consentir giamai à dire, ò far cosa, che nonsiain Dio, e per Dio; perchein quel punto consiste ogni nostro bene, & anco male, si come
si legge d'uno, il qual'essendo in
transito, sentì dire: O come muorebene! O beata quell'Anima!
oue il ponerello gonsiandosi di
vanagloria, acconsentì, e spirando quell'inselice Anima, morì dannato; & apparendo ad un
suo amico, li manifessò, ch'eradannato per la superbia hauuta,
mentre era moribondo.

Hor veda ogn'uno, in quanto pericolo stà l'anima, quando è adulata, & essaltata, mentre è moribonda; non bisogna dunque lodare l'huomo, ò donna, chessia in stato tale: e mentre viuerai, farai tutte le cose per puro amore di Dio; acciò facendo tale habito nella virtù, non habbi poi nella morte da precipitare.

O quante cose potrei io direin questa materia! ma il
mio intento è di parlare con huomini
desiderosi della
perfettione.
Ritornarò
all'huomo moribondo,
amico di Dio.





# CAPITOLO XXVI

### La morte d' un seruo di Dio, che hà mortificato le sue passioni.

Però, ritrouandosi il Seruo di Dio in agonia di morte, per l'habito buono nella virtù,e per i continui atti, nelli quali fi sarà essercitato, e per il continuo uso degli atti d'amore, sarà molto prattico in Dio; e per la mortificatione delle proprie passioni, l'amor proprio non hauerà forza di separare da Dio un tal feruo di Dio: perche venendo li nemici per ferire il pouero patiente; con atti frequenti, e con il lume di Dio ferisce li suoi nemici, non acconsentendo à suoi inganni: e se parlarà, farà atti di fantita, di gran rassegnatione, lo farà con humiltà, e si muquerà con attiinterni di volontà, renuntiando il vitio, & abbracciando la virtù. E questa virtù la vuole solo per gloria di Dio no ritenendo per se stesso cosa alcuna; si rassegna con motiui interni alla volontà di Dio, e con prontezza d'animo: e se pure è assalito da timore, ò da troppo confidenza, vuole solo quello, ch'è di piacere à Dio, rassegnadosi alla Diuina volontà.

E questo lo fà con la virtù interna, pigliando il bene, e lasciado il male: e ciò lo vuole, perche vede, che Dio lo vuole; e però tutte le cose fà, e lascia di fare per il solo compiacimeto di Dio; ed essendo l'huomo vestito di virtù interna, potrà nella morte parlare di quel Dio, che mentre visse, sempre la lingua sua su impiegata in lodario. E potrà dare documenti, e ricordi à gli assistenti; perche hauendo il fondo della virtù, potrà co libertà mostrare ancora esteriormente segni di santità, per buono essempio de'prosimi, si come si legge de'Santi. Non deui però giamai fidarti di te stesso, ma devi stare vigilante, acciò non entri l'amor proprio, il quale non guarda,nè alla Santità, nè alla perfettione, come temerario affalisce ogn' uno: onde deui in tutte le cole fare gli atti, e mai lasciarli, acciò non t'impedisca.

E però se parli, se vedi, se operi alcuna cosa, prima lasciati guidare da Dio, facendo atti frequenti di voler quello, che la ragione ti dirà, che sia il voler di Dio: e così nell'istesso modo deui fare in lasciar'il vitio, ilche s'hà da fare, abbracciado la virtù, e suggedo il vitio; voler la virtù, pche Dio la vuole; odiar'il vitio,

per-

pche Dio l'odia. E così morendo l'amor proprio, non hauerà, che fare in quest' anima così benipreparata; perche adornata di virtù volara nell' Amato Christo, à godere eternamente quel Dio, al quale seruì, e morì concordiale, e filiale amore.

E può esfere, che ( aiutandoti Dio, e tu facendo la parte tua, con li continui atti mortificando hora la Passione, hora l'amor proprio, il proprio parere, la. propria estimatione) con l'arte, e con i continui combattimenti, mortificando hor vno, hor l' altro, veghi à sottomettere que-R'indomite, bestie alla ragione:e doue senteui nel principio gran ribellione, le venghi à ligare, & incaténare in modo, che fiano à guila di cani legati, che non possino far'altro, se non abbaiare, e non possino mordere, se non vo-Iontariamente à bella posta se li porgesse il consenso. E le puoi ridurre in tanta (eruitù, che con vn'atto le puoi quietare; e quello, che prima ti pareua difficile, & amaro, ti si converte in dolcezza, e soauità: mercè, che con continuo moto, e mortificatione,& atti interni,& esterni, soggiogato l'hai à Dio, & alla ragione.

E se in questa vita si può dare felicità, e contento, io dirò, che la goderà solamente quello, il.

quale hauera vinto,e superato li suoi appetiti, e che hauerà superato le proprie passioni, e ridotto all'vbidieza dello spirito. Tutti i trauagli, rispetti, sospetti, inquietitudini, ramarichi, odij,racori, &c. nascono dall'immortificatione delle proprie passioni, dall'amor proprio,e dal proprio interesse. E però quando queste bestiole saranno ridotte all'vbidienza dello Spirito, e ragione, in modo tale, che come Regina dominara, impererà a queste inferiori parti, e come caualli indomiti li tenerà in freno, all'hora sentirà quella felicità, che l'huamo può hauere in questa vita; poiche in altro modo non la può hauere

E tanto saranno sogette alla ragione, quanto sentirai di questa felicità. In questo termine puoi venire con l'aiuto di Dio. O quanto felici, e ben auentura-

ti fono quelli, che daranno
principio ad vna tant'alta sapienza,
la quale s'impara nelle
care piaghe del
Crocifisso! sapienza da po-

fisso ! sapienza da pochi conosciuta,e da pochi pratticata.

# CAPITOLO XXVII-

# Segni dell'acquistato Prositto in questa Scuola.

I Segni di chi vorrà atten-dere à questa scuola, e vedere il Profitto, che farà, sono questi: Che quanto farai profitto in ella scuola, tanto, e có magzior'humiltà ti conoscerai in. verità di non far cosa alcuna: quando sarai sprezzato, perseguitato, calunniato, odiato, tenuto in vitissimo concetto, mo-Arato à deto dal Mondo; e che all'hora, quando t'auuerranno questi casi sinistri, starai saldo, forte, nó muouendoti à sdegno, nè à colera, nè ti contristerai.nè t'affligerai; e che non cercarai aiuto, e meno ti scusarai, nè difenderai, nè concepirai odio, nè mala volontà, nè dirai parole per sfogarti; ma con patienza, e fortezza d'animo, e con vna total rassegnatione filiale, il tutto riceuerai dalla mano di Dio, pigliando da esso, e non dagli huomini,quanto t'auuerrà; credendo nel tuo interno di meritare peggio per i tuoi peccati, amando di cuore, chi t'hauerà effercitato in cose di tanto dispregio, mostrando ad essi faccia allegra, tenedoti molto obligato ad essi, come se t'hauessero dato qualche bella gioia di gran valore; e che anche sentirai gusto in. quelli vilipendij.

E quando sarai, ò diuota Ani-

ma, gionta à questo stato, io dirò, che come Regina, e Padrona dominarai le tue passioni, e.
l'amor proprio, il proprio parere, con tutti gli affetti terreni: e
tanti gradi di persettione, dirò,
che hauerai, quanto che la Ragione, come Regina dominarà
queste parti inferiori: e se la Regina dominarà poco, anco la
persettione haurà del poco; se
affai dominarà, anco affai sarà
la persettione; e se totalmente
dominarà, anco grande sarà la
persettione.

E da tutti questi segni potrai sapere, in quanti gradi di persettione ti trouarai; e però deui, Anima, ben studiare questa dottrina celeste, che ti può far beata: e sa ben vuoi studiare, leggi frequentemente quelli cinque libri delle piaghe del Crocifisso; poiche altra strada non puoi trouare, che il camino di questo appassionato Christo, il quale ammaestra li svoi scolari nella. solitudine dell'amor suo, tingëdo la penna nel calamaro del suo Costato, scriuendo entro del tuo cuore la dura, & aspra mozte del tuo Redentore, leggendo tutto il tempo della vita tua la passione, e morte del tuo Christo;piangendo, gemendo, e`pregando questo Dio con tantaco mag-

Digitized by Google

maggior' amore, à gloria dell'i- Spirito santo, trè Persone, & va fesso Dio, Padre, Figliuolo, e solo Dio.

#### CAPITOLO XXVIII.

Essempio, per conoscere l'amor proprio, e come s'habbiano da mortificare i sensi, es amor proprio.

Taceiò habbi maggior lume dell'amor proprio, e te ne possi guardare. Era in vna... Città vna Gentildonna molto stimata, e tenuta da tutti di gra persettione; era Giouane, dedicata à Dio, sino dalla sua fanciullezza: questa figliuola conferiua meco, & io l'ascoltai più volte; mostraua ne' suoi ragionamenti, d'esser molto purificata, e morta al mondo, & à tutte le creature.

Vna volta trà l'altre, volendo io fare vna proua del suo Spirito, e della sua persettione; effendo dimessa, & andando vestita bassa, & humilméte, le proposi questo esfercitio, dicendo: io voglio, che vna volta ven'andate nel Duomo, Chiesa Catedrale, vestita di colore, con le perle, ò coralli al collo; foggiongendo, che le daua vn termine di giorni quindeci, acciò potesse prepararsi, e sentedo ribellione, potesse rassegnarsi, mortisicarfi,e facesse tal'atto; ma di più, partendomi dà essa, mi dichiarai dicendole, che io non volcua,

che facesse cosa tale; ma chemi bastaua mortificare la passione, riducendola sogetta alla ragione, e che quando io hauessi voluto, ch'andasse nel Duomo così adornata, fusse preparata, e rassegnata d'andarui.

E così partendomi da essa., stetti da giorni venti in circa.; onde andando io à trouarla, e visitaria, ragionando con essa di quanto haueua fatto, mi rispose quasi vergognandos: Padre, io vi dico la verità, che hò tanto imparato da questo vostro essercitio, che in mia vita non hò imparato tanto; e vi dico la verità, che non hò fatto altro in. questo tempo, che essercitarmi con atti virtuosi, con mortisicarmi, con mettermi auanti il grā bene, e che n'hauerei acquistato il compiacimento di Dio, &c. con tutto ciò, Padre mio, perdonatemi, che non mi bastaria l'animo di far questo, ancorche me lo commandati, perche mi pareria, che tutta la Città dicesse:la tale è diuenuta matta,

Digitized by Google

e mi pareria d'essere mostrata à deto da tutta la Città; oue humiliandos, conobbe sin'à che stato era di persettione. Da questo essempio può imparare ogn'uno, quanto sia pericoloso l'amor proprio; perche altra co-sa è la prattica, che non è la Teorica.

E però deui considerare, quato Dio si compiace, che tu operi per puro amor suo, e per dar gusto à Dio:e per adempsre la volontà sua deui operare con il più alto motiuo, che potrai; aiutandoti l'istesso Dio, che da tericerca la persettione, dicendo: Estote ergo vos persetti, sicut & Pater vester calestis persettus est. (a)

E però deui flar con gran vigilaza, e custodia, per fare tutte l'opere per puro amor di Dio t perche in verità non si può trouare la maggior nobiltà, la maggior dignità, quanto è l'operare per Dio; nè giamai si può trouare la maggior indegnità, e viltà quanto è operare per amor proprio, e per proprio interesse: e quando l'huomo hauerà questo fine del suo proprio interesfe, farà fimile à gli animali, che non hanno altro fine, fe non il mangiare; e giustamente lo fanno, perche non hanno la ragione, come l'huomo: e però l'huomo fi deue feruire della ragione, muouendosi in tutta la sua vita, ad operare le cose per il solo copiacimento di Dio; perche Dio venne dal Cielo per amor dell' huomo, non hauendo altro interesse, nè dell'huomo haueua... bisogno.

E per quell'istessa scala, the Christo discele dal Cielo, l'huomo deue salire, perche li scalini d'essa scala sono fatti dall'amore di Dio. O Beati! O felici, e ben auenturati quelli, che salirăno per questa scala del uero. purissimo amor di Dio! essendo. che nó può falire per questa scala quello, che sarà pieno dell'amor proprio, e proprio interesse: poiche il fine dell'amor proprio, è il centro dell'inferno, oue habita il suo Prencipe Lucisero, che per amor proprio si volle assimigliare à Dio,e però giustamete Dio lo precipitò con tutti li fuoi feguaci.

E però quest'amor proprio, essendo tanto odioso, e nemico di Dio,e degli huomini, lo dobbiamo abborrire,& odiare, e no tener'amicitia con esso; & acciò ancora meglio l'habbi da conoscere, io ti dirò alcune cose, perche verrà à te vestito, hor d'un colore, hor d'valatro, e quello p meglio inganarti:dunque deut star su l'aniso; quado verrà à tes fotto qual colore fi voglia, nó ta fidare, ma estamina prima bene, che cola vuole da te ; e l'hai da... fare con atti interni, votendo sépre la virtu, e rifintando il ni-

(a)Mattb.5.7.48.

tio; e però ti pongo auanti quesp'essercitio.

Vorrai andar'à mangiare, & à bere; insomma, vorrai andare alla mensa; non ti deui muouere à far quest'attione dall'appetito, ma lo deui regolare, cioè con atti della volonta,e co vno, ò più, deui rimirare in Dio, mortificando la sensualità, la. quale si muoue dal solo proprio interesse, à guisa d'animali: E deui fare vn breue discorso con. gli atti di volontà, dicendo: Signore, mi hauete fatte fottoposto à questo mangiare, e volete che io mangi; e pesò andarò alla mensa, e mangierò, perche così piace alla Maestà vostra... acciò con tal mezo, possi seruire, & amare voi Dio mio, piacere à voi, e non à me : & il nodrimento, & il gusto di tali cibi, folo li pigliarò per honore, e per il solo compiacimento vostro. E con questi, & akri simili sentimenti, deni andare alla. menta.

Con questi motiui interni, deui arricchire l'anima tua; e però queste medeme ricchezze le deui volere, perche Dio le vuole: E questi motiui t'insegnaranno, de ammaestraranno, che piglierai il cibo con misura di discretione; e quando magierai, ricordati, che il tuo Dio molte volte era stanco, assilitto, assamato, assetto, e no haueua, che mangiare; ma scrollando le

spighe ne' campi mangiaua il grano: e frequentemente deuifar'atti di compassione, compassionando il tuo innamorato Christo. E quando beuerai, ò mangierai alcuna cola, che il gusto larà trasportato, passando i termini, la deul almeno rinontiare al meglio, che potrai, volendo quel gusto per seruirsi d'esso, per maggiormente amare Dio. E perche non fi può far di meno di non sentir gusto, perche quel gusto, che si hà nel mãgiare, è quello, che dà nodrime. to al corpo, e cessando il gusto, coffaria anco la vita ( se però non fosse per particolare prinilegio di Dio, e per il lungo habito fatto in mortificare questo gusto ) deui volere tal gusto per Dio, e non per te stesso:voglio dire; deui volere quel gusto per seruirti d'esso, in maggiore lode di Dio. Quando in questo modo lo vorrai, non farà per te, ma por amor di Dio; tutte le cose, che farai, e sentirai, entro, e fuori, le deui volere per questi motivi, e conquesto fine

Io conosco vn Religioso, che mentre mangia, è tanto eleuato da queste considerationi compassionado Dio, che per tant'incommodi, che pati, singulta, piage, mangia, e beue; ma non sa, che cosa mangi, nè che cosa gusti, tirato dalli sentimenti, & eleuationi di mente in Dio; che se

mon si fortificasse, faria eccesso: questo dico, acciò ogn'vno sappia, sin'à che termine viene l'huo mo, mediante l'aiuto di Dio. E mentre hauerai d'auanti qualche boccone, ouero frutto, ò qualche cosa, che t'accorgerai, che il tuo appetito non vedenora di deuorarlo, che il senso viè molto attaccato; sa vn atto virtuoso, e rinuntia quella cosa, non volendola mangiare per amore di quel Dio, che tante

cose pati per tuo amore. E se è cosa tale, che tu sij costretto à mangiarne, mangiane, ma prima rinuntia per amor di Dio quel gusto, sentendo almeno dispiacere, per nó poterti totalmête mortificare in lasciarla; e quest' arte deui vsare in tutte le cose, che vedrai, che il senso t'inclina. O santa Sapienza da pochi intesa, e da manco pratticata!

#### CAPITOLO XXIX.

Dellagran Pace,e Tranquillità; hauendo mor tificato l'amor proprio, e le passioni, delle quali mai si deue fidare.

E Con l'aiuto di Dio, e con il continuo moto,& atti frequenti, e mortificationi, può ascendere tanto in alto, e può esser tanto feruido, e caldo, che hauendo fatto l'habito nella... virtù, e le passioni essendo sogetse alla ragione, hauendo estinto l'amor proprio, e legato, & incatenato il proprio parere, e la propria estimatione, che gustă-.. do l'anima quella felicità, quella requie,e pace interna,& vnione in Dio, resti quella assorta, & allagata, e profondata in vn mare di delitie: in quel modo, che riependo vn valo di pretiolo licore, che mentre è ripieno,

aggiongendovisi, inonda anco il vaso di fuora, e facendo partecipe il medemo vaso della. fragranza, e dolcezza di detto licore. Così sta l'anima nostra, posta da Dio in questo vaso di terra di questo corpo e però l'anima essendo vnità à Dio per puro amore, si riempie della. gratia di Dio in tanta copia, che aggiongendo Dio il licore della gratia sua,tanto si riempie, che è sforzata ad adacquare anco questo vaso del corpo nostro: onde sentendo questo vaso vna tanta dolcezza, e vna tanta fragranza, muta quafi la natura; & oue prima cercaua di ben man-

Digitized by Google

mangiare, e bere, adesso fugge tutte le cole sensuali : e crescendo l'anima in adacquar questo corpo, per le continue gratie, che Diole sa, cresce anco in questo corpo maggior voglia, d'accostarsi alla voglia dell'anima, e maggior gusto, perche è incomparabile; mentre al corpo li pajono i cibi, che gli hà posto auanti, molto più soaui, e delicati. Oue il senso, le passioni, l'amor proprio, con altri sentime. ti interni, & esterni, tutti vniti, e d'accordo fanno vna pace, ouero tregua con l'anima, e con la ragione, contentandosi diquelli cibi, che gli porgerà l'anima. Perche l'anima non gusta altri cibi, che le sante virtù, humiltà, patienza, temperanza, Sacramenti, orationi, contemplationi, con altricibi spirituali; e però essendo unito il corpoje l'anima ( come Regina ) confultandofi con la ragione (che le ne stà, come suprema Imperatrice, vigilando sopra l' anima, & il corpo, acciò per sorte non si facesse ribellione)si cotentano delli medefimi cibi.

Et essendo questa parte inferiore ubidiente alla ragione, viue l'anima, & il corpo in quella pace, che in questa vita si può hauere; & oue prima questo corpo abborriua digiuni, discipline, orationi, contemplationi, & altre cose simili, fa il contrario; perche incita l'anima, e l'aiuta

nelle cose spirituali; se bene si muoue sempre per il suo proprio interesse, cioè per gustar quei cibi spirituali, che si porge l'Anima.

E che questo sia vero, che il corpo gusti più volentieri le cose spirituali, che temporali; lo dicano quei Santi antichi, 84 hoggi lo dica chi è gióto à que-Ro santo luogo di persettione, e chi hà ridotto queste proprie passioni alla ragione; poiche si vedrà, e si dirà, che io dico la verità: perche, ò quanti serui di. Dio più gusto sentiranno in essere perseguitati, in digiuni, in. star solitarij, in star trè, ò quattr'hore in oratione, che non. sentirà un carnale, stando inuolto in quante delicie, potrebbe. dare il Mondo.

Il Serafico Padre S.Francesco diceua: tanto è il bene, che io aspetto, ch'ogni pena m'è diletto; e tanto contento sentiuano li Santi, che aggiongeuano il giorno alla notte, stando in continue orationi. E si legge di Sant'Antonio, che si lamentaua... del Sole, perche di mattina percuotendolo, bisognaua, che si ritirasse. Equanto siano grandi l'allegrezze, gusti interni, & esterni, i giubili, gl'innamorame. ti, i colioquij, le delicie, che Dio dà à queste tal'Anime, non le può sapere, se non chi le gusta, e prattica: Perche sono tanto grandi, che sono inesplicabili,

ine-

inenarrabili, ed indicibili; equelli stessi, che le gustano, non le potriano esprimere con parole; ma solo nell'interno le gustano, mostrando anco nell'esterno, atti di grangiubilo, e d'al-

legrezza. È quando sarai arriuato à que-No flato di perfettione, e che le paffioni, e l'amor proprio, e la propria stimatione, & il proprio parere saranno ubidienti allo Spirito, & alla ragione; rallegrati, anima in Dio, e godi, e gusta quello, che non è lecito parlame à gli huomini: ma contutto che tatte le cose ti siano ubidienti, e ti feruano, conforme alla ragione, non ti deut mai fidar di queste bestie, dico, delle passioni dell'amor proprio; perche se hoggi ti seruono, e ti ubidiscono, di mani si possono ribellare, e darti morte, perche queste passioni sono più siere di Leoni; e si sono vedute moste volte fiere indomabili, ridurst con l'arte domestiche, e familiari; oue il Padrone viuendo sicuro, la fiera hà poi veciso il Padrone. Così tu, anima, guarda... di mai fidarti di queste bestie. delle passioni;e se bene sono ubidienti, tienile nondimeno il freno in bocca, e li sproni al fianco, acció non habbiano da ricalcitrar contra lo Spirito: perche, sebene un Prencipe hà pace

nel suo stato, tiene però le guardie nelle Portezze, per ogni buono rispetto: Così, anima, se vorrai viuere sicura, guarda bene le Fortezze del tuo cuore, acciò per mala sorte non entrassero questi nemici, e potriano accordarsi insieme, e ribellarsi, so que sei Padrone, ti potriano fare schiano, e seruo. Si come di moltis e veduto, che hauendo gran stato di persettione, surono satti vassalli, e serui de suo Padrone, se il Padrone Seruo.

E le bene un Prencipe mette guardie nelle sue Forteaze, non si flda però, ma mette guardie anco al suo Palaggio, & anco all'istessa Camera; e se li Prencipi terreni fanno tante guardie, quanto maggiormente le deue fare il Seruo d'Iddio?che di continuo giorno, e notte, viue conli nemici in casa, li quali mangiano, e dormono con lui; e però li deue tener'in freno, leuandoli l'armi, acciò no possino dargli morte; poiche, credi à me, anima diuota, maggior nemico non hai sotto il Cielo, quanto le proprie passioni; & in particolare hai da essere molto vigilante all'amor proprio, perche ti farà dell'amico cordiale, e mostrarà di volerti far beata, per darti maggior colpo.

# CAPITOLO XXX.

### Differenza trà il buon Figliuolo, e mercenario Seruitore; e quanto sottile sia l'amor propr<del>io</del>.

TN buon figliuolo serue al Padre per amore; e se bene il Padre lo percuote alcune volte, non cessa però il figliuolo d'amare, e seruire al Padre, non hauendo l'occhio à premio, perche è suo Padre; ma il feruitore mercenario, serue al suo Padrone per il premio, e cessando il premio, cessa anco la seruitù: così il mercenario Seruo di Dio: perche serue, & ama Dio per suo interesse, quando opera per andar'in Paradifo, ò per fuggire l'Inferno, ò per hauer gusti, ò per esser lodato, e stimato: questi tali no operano per amor di Dio, ma per il premio, che aspettano, ò per fuggire la pena, che temono; e perciò non si possono chiamare Serui di Dio, ma Serui di se stess.

Il vero Seruo di Dio nonguarda à premio, nè à gloria, nè
à diletti, ma opera per la cosaamata, che è Dio; amando, e seruendo per amore, e con amore,
mon hauendo l'occhio al premio. E non consiste la perfettione in amare, e seruire à Dio,
main amarlo, e feruirli bene;
non guarda al molto, che facciamo, ma che quello, che facciamo sia tutto bene, con cordiale,

e filiale amore. E se vn gentil' huomo vuol' essere seruito bene da suoi serui, anco vuole, che l'vbidiscano in quel modo, che esso vuole; e se non è seruito bene à modo suo, non l'è grata, quella seruitù; anzi la spesa, non stima: e se vn huomo ricerca questo da suoi serui, quanto maggiormente lo deue ricercar Dio dalli serui suoi?

Il vero Seruo di Dio, quando hauerà amato il suo Dio co alta persettione, questo tale è preparato, per gloria di Dio, (no già per li suoi peccati) d'andar'anco nell'inferno: e non è cola, che il Seruo di più s'esserciti, quant'è il purificare l'intentione degl'interess: e non guarda nè à gloria, nè ad inferno, nè à gusti, &c. ma al suo amato Dio:anzi che il patire gli è somma contentezza, matime quando vede, che il suo Dio di ciò si compiace in quel modo, che si diletta il Gapitano , in veder'vn Soldato -combattere per suo amore.

Così il Soldato di Christo, vedendo, che il suo Dio si compiace in vedere il suo Seruo patire, e stentare, li stenti li sono di sommo piacere, perche vede il suo Dio.

Digitized by Google .

Dio, che si compiace, e per compiacere à questo suo Dio, cerca sempre di far quello, che più gli

aggrada.

Io dirò vna sottilità d'amor proprio: tu sarai huomo, ò donna, che hauerai fama di spirituale, stimato da tutti; la natura è vitiata, e corrotta, e mai cessa di cercare se stessa; aiutandola... l'amor proprio, come diligente maestro, che mai cessa d'ammaestraria, attendendo sempre alla firage, e rouina dello Spirito, per impadronirsi d'esso. Per essempio: ti è detto, ò fatto vn torto, ò sei incolpato, d'hauer fatto alcuna cosa, e starai alla presenza di molti; oue t'assalirà entro, è fuori di te stesso vn dispiacere, vna ribellione: lo spirito vorrebbe, che per l'amor di Dio tu sopportassi, e che non dicessi cosa... alcuna in tua difesa, e che lasciassi quell'impressione di te, à quelli, che haueranno sentito dire male dite: ma la vitiata... natura, guidata dall'amor proprio, dirà: O pouerello! questi ti tengono per huomo diuoto, e tanto bene si dice di te, e che si dirà poi per la Città? sei in. obligo di scusarti, e sar capace queste creature, che hanno vdito dir male di te. E così la natura ti farà vna ribellione, volendoti privare d'vn tanto merito, quant'è il tacere, e non volendoti sculare, nè giustificarti.

E se bene ti parerà cosa friuo-

la, ehe con vna sola parola potesi fare capace ogn'vno; nientedimeno sappi, che l'amor proprio pretende con quella parola, di priuarti d'vn tesoro celeste; e per farti dire quella parola, verrà coperto di virtù, con. dirti, che lei in obligo, e che non è gran cosa, e che restarai infamato, e ti metterà vergogna, e rossore. E però, Seruo fedele, se vorrai ottenere vittoria, deui far quello, che fà il prudente Castellano, il quale stà vigilante, acciò non entrino gli nemici, per impadronirsi d'essa...

Il Castello è l'anima tua, la ragione è il Capitano, che gouerna, gli nemici sono le tue passioni, el'amor proprio: e però lasciati gouernare dalla ragione, & in tutte le cose confultati co essa; e venendo li nemici per prenderti, ritirati alla ragione. Perche, come prudente, e sauio retto da Dio,restarai sempre con vittoria, e gli tuoi nemici, restaranno superati; anzi schiaui della ragione: mercè, che sarai stato sù la guardia, non acconsentendo all'amor proprio: e quando l'hauerai fatto leruo, e lchiauo, t'vbidirà, e leruirà in quel modo, che vorrai; ma non te ne fidare, tienilo da schiauo con la catena al col-

lo, acciò non fugga, perche ti farà maggior guerra di prima.

CA-

#### CAPITOLO XXXI.

Si spiega vn'altra sottigliezza dell'amor proprio nelle opere buone.

T N'altra sottilità di questo nostro senso: ti tronerai in Chiela, in Oratorio, oue te ne starai diuoto, eleuato in Dio, e piangerai la Passione del Signore,ò altro misterio, ouero li peccatituoi; verrà l'interesse, cioè l'amor proprio, e sottilmente ti dirà: sei veduto piangere; Oh quanto ti tengono per diuoto! Panderanno dicendo per la Città: io hò veduto il tale, ò la tale, ch' era tutta eleuata in Dio, e piangena dirottiffmamente; Oh che anima santa le se bene la parte superiore, che stà sù la vigilanza, farà atti contrarij; nientedimeno interiormente sentirà qualche gusto, cioè, pigliarà qualche boccone.

In questo caso vi vogliono no solamente gli atti virtuosi, rinunciando quel tantino di gustetto, che ti và raddolcendo, e melando il cuore; ma deui pensare, che per quel tantino ti prina, e l'opera, che fai, non è compitamente satta per Dio, many è dell'interesse proprio.

E se meglio vuoi vedere, se hai hauuto attacco, ò nò; considera se hai più à caro di non esser veduto, che d'esser veduto, e se quado à caso t'accorgerai, che alcu-

no ti guardi,ò parlerà teco di qllo, che t'hauera veduto piangere, ò fare altr' opera buona; [ehauerai compiacimento, e volontieri ti trattenerai con esse. massime che la natura ti porgerà, e dirà: questo ti hà veduto piangere, daltr'opera, che facesti: io dirò, che può esser'amor proprio; ma quando sentirai dilpiacere, e dolore delle proprie lodi, e che combatterai contra il proprio interesse, e che in verità vorressi mai esser veduto da alcuno:e che folo hai à caro.che Dio ti veda, e che nascondi quanto puoi le tue virtu; e quádo farai alcun bene, che sarà veduto, non ti partirai dal tuo fondo, tenendo per te quello, che è tuo,cioè il peccato,dando à Dio il bene, che è tutto suo, non ritenendo per te cosa alcuna, quantunque minima; all'hora l'amor proprio non hauerà parte.

Quando dunque sarai tenuto per santo, seruiti di quell'applauso, per honorar Dio; humiliandoti con tanta maggior bassezza: stando in questo caso molto auertito, acciò non entri l'amor proprio, il quale farebbes gran strage nell'anima tua: e però vi vuole sa vigisanza, e custa

dia, non lasciado passare pur va pensiero, vn'attione, se primanon ti consegli con la ragione; e l'hai da fare frequentemente, acciò non ti penetri questo veleno dell'amor proprio, il cuore; perche Dio è tanto puro, anzi purissimo, che vuole, ene l'huomo sia persetto, sicome il suo Padre è persetto. Estote ergo vas persessi, sicut & Pater vester Calestis persessus est. (a)

Però non farà il Seruo di Dio con perfettione l'opere sue, quando vn tantino d'amor proprio ammetterà in esse; non dico già, che non le possa fare con qualche grado di perfettione, che anco saranno grate à Dio; ma dirò bene, che non sarà fatta con perfetto motino quell'opera, che sarà mescolata con interesse, e con amor proprio, & va tantino, che ve ne sia, l'opera no è compitamente satta: e queste sottilità di persettione, non saranno vedute, se non dal vero, e filiale Seruo di Dio: perche gli huomini inesperti, e sesuali, non intenderanno, che li persetti, cari, e samigliari di Dio non daranno va passo, se non sentono, che attualmente Dio li muoue à far quello, & à rinuntiar quell'altro.

Oh quanti sono, che si humiliano, per non esser' humiliati ! Oh quanti hanno patienza, per non esser tenuti impatienti ! Oh quanti s'essercitano nelle virtù, per esser tenuti virtuosi ! Oh quanti mostrano di suori persettione, per esser tenuti persetti!

#### CAPITOLO XXXII.

La terza sottigliezza in altri essercity spirituali, e del puro motiuo all'oprare.

I O dirò vn'altra sottilità dell'amor proprio; per essempio: hai vn'assittione, la quale t'assigge molto, e tanto ti disturba, & inquieta, che non hai humore alcuno di diuotione, nè per atti, che sai, nè co rassegnatione, nè con mortificatione ti lascia quella tale inquietitudine: e mentre starai così arido, e fecco, t'occorrerà per sorte, qualche gusto, à commodo, à ricreatione temporale; in vn subito si parte quella inquietitudine
dal cuore, e tu essendo consolato, anco la diuotione cresce, e
con prontezza ritorni in te stefso. lo dico, che è amor proprio;
ma sia, à non sia, deui seruirti di
questo in bene: e giache la na-

(a) Matth.5.v.48.

tura t'aiuterà per far bene, deui imparar da ogn' vno, e ti deui molto effercitare, perche quello che farai, durerà poco, & il fondamento è fondato sopra l'arena, essendo cominciato dal-

l'amor proprio.

Et è tato temerario quest'intereffe, ò amor proprio, che bene sia gran Seruo di Dio, hà d'hauer' in sospetto tutte le cose, che la natura abbraccia, & appetisce; e deue frequentemente consultarsi con la raggione, acciò vegga le quello, che dimanda, l'amor proprio, ò l'amor di Dio lo spinge à voler quello, che hauerà presente. Per essempio; t'inalzi à contemplar la gloria de'Beati; e mentre te ne passeggierai con la mente tua in quella felicità, gloria, e beatitudine, e che anco tu per li meriti del Signore, spererai di salire à quella celeste Patria, non deui fermarti,nè mettere il tuo affetto in effa; ma il veder quella felicità, e che ancora tu speri d'andarui, ti hà da seruire per maggiormente farti solleuare in Dio, gustando quella felicità in Diose per Dio, e volerla,e defiderarla, perche Dio la. vuole: e ti deni affaticare per ofseruar quanto Dio vuole, che tu facci, per ascendere à quella felice Patria.

Vedendo dunque il voler di

Dio, deui operare, e fare, perche così Dio vuole, e voler la gloria del Cielo, perche Dio vuole che tu l'habbi, e non ti deui fermare nelli doni, ma nel Donatore: Dio ti dona il Paradiso, non ti deui fermare in quella felicità, ma... nell' Autore, che la creò, che è l'istesso Dio. E non deui amar quell'allegrezza, ma amare, seruire, & adorar quel Dio, che seppe creare vna tant'alta felicità: e se ti muouerai à fare, ò operar'alcuna cosa, & à fruir quella gloria, non dando tu il luogo principale à Dio; dirò, che l'amor proprio ti guida, e non\_ il puro amore ti guidarà,

O gran cosa! che l'amor pro= prio cerchi se stesso, anco nelle cose del Cielo; e però deui sottilmente essaminare te stesso, e star sù l'auiso, vedere se è Dio, ò il proprio fenfo, che ti muou في, e se siano cose spirituali, ò temporali, che t'apportino giubilo, & allegrezza. Dico, ò Seruo di Dio, che in queste più, che nelle cose di pena, di contrarij, di disgusti, v'è maggior pericolo, e vi vuol maggior custodia; perche molte volte quello, che sarà senso, vorrà essere Spirito. O Dio! O Dio! e chi giamai potrà resistere à tante calamità? che giorno, e notte apporta questa nostra natura vitiata, e rubella...

alla virtù.

Y 2 CA-

# CAPITOLO XXXIII. Qual sia lo spirituale falso, e vero.

[ 7 Na cosa mi sà stupire, che saranno spirituali, Donne,& Huomini, che attenderano tutto il tempo della vitafua alla frequenza de' Sacraméti, à star tutto il giorno nelle Chiele, appresso li Confessori, à parlare sempre di Dio; che il vederii efferiormente, monstraranno d'essere santi: nientedìmeno, se si toccheranno vn tantino nella propria estimatione. si risentiranno come se mai hauessero haunto lume di Dio: fono tanto pieni di se stessi, che per vna parolina, detta contra la sua propria estimatione, mo-Arcranno tanti risentimeti, che sarà cosa di stupore; saranno impatienti, si vorranno sculare, vorranno far capace ogn'vno, che non hebbe mal'intentione: haueranao affanno, che siano tenuti in vil concetto; vorranno ester stimati, honorati, e tenuti in conto: e quando s'accorgeranno, che fono in poco credito, in poco stima, viuono con ramarico, addolorati: e la mala natura vitiata, e corrotta, cerca pure con atti di fuori, fimulationi d'humiltà, di patienza, per ricuperare quello, che hauerà perlo.

Ma quando sentirà vna tal'a-

nima qualche cosa d'essa in propria lode, ò stima, si gode, si rallegra nel suo interno : e se qualch' vno dice bene di lei, l'ama, l'accarezza, sugge quelli, che la mortificano, e li tiene in vil conto.

Questi tali sono guidati dall'amor proprio; e però non è gran cola, che anco in capo di tanti anni, che haueranno fatta vita spirituale, fi veda tanto poco profitto, e non fi vedano, le: no risentimeti, interessi, proprietà, amor proprio, & altre simili imperfettioni:e però ogn'vno si metta la mano al petto, e veda chi è veramente sprituale; perche non fi può dize, nè chiamare spirituale quello, il quale viue con tant' interest, e contato amor proprio: e però chiamo vero spirituale quello, il quale hà vn folo interesse, vn. fol fine, vna sola retta intentio-

ne, vn fol filiale amore, operando il tutto, quantunque minimo per amor di quel Dio, che operò per nofiro amore, amandoci fin'alla morte di Croce.

CAPI

#### CAPITOLO XXXIV.

Con per seueranza bi sogna combattere contra l'huomo vecchio vitiato, e sue inclinationi; per puro amor di Dio.

Y N fomma, anima, the brami A di far'acquisto della perses. tione, e virtù interna, deui sempre stare sù la vigilanza de'tuoi kentimenti interni,& esternize ti deui spropriare, disintereffare, spogliare, mortificare, e conculcare quest'huomo vecchio, vi tiato, pieno, e colmo di mille pro prietà, che tutte attendono alla tua rouina, e strage; e mai teco faranno pace, perche di fua natura sono più fiere de' Leoni. E se le vorrai ridurre alla seruitù. & all'vbidienza dello Spirito, ti converrà piangere, gemere, e vigilare di,e notte, vlando quell'arte, che vsarono tanti Santi, Serui, & Amici di Dio, & hai da fermar nella mente tua, che questo sia il maggior negotio, che habbi fotto il Cielo; e le vsara i quella diligenza, che vsano i mondani nelle cose del modo, e le Donne in particolare, in adornarsi; io ti dico, che non solo dominarai le tue passioni, e l'amor proprio, ma dominareffi le più crudeli Fiere del Mondo.

È però, per dominare li tuoi appetiti,e passioni, deui metter-

ui tutto il tuo Spirito; perche se tu ti raffredderai con vlare diligenza vna lettimana, vn mele, e poi le lascierai riposare, tu non farai cosa veruna:perche quello, che farai hoggi, dimani lo perderai, e così mai le dominarai, perche fono di sua natura crudeli, rubelle, e nemiche della. virtù ; e mai gli hai da dar'vn. minimo respiro, & ancorche l'hauessi ridotte alla seruit ù dello Spirito, le deui tener'in freno, vigilando sopra d'esse: e vuoi vedere, fin'à che termine Dio vuole, che tu arriui col suo aiuto; sappi che vuole Dio, che tu l'ami con tutto il cuore, con l'anima, con la mente, e con tutte le forze tue.

Onde, ò anima, che brami amar Dio in questo modo, deui lontanare da te l'amor proprio, tener soggette le proprie passioni alla ragione: perche mai amarai Dio in quel modo, che Dio vuol' esser'amato, se prima non disamerai te stessa : e non puoi hauer'il maggior motiuo, quatoè il muouerti ad amare Dio, perche esso Dio da te so ricer-

ca,e

ca, e to per termine d'amore sci in obligo d'amare quel Dio, ch'è così degnissimo d'esser'a-

mato,e feruito.

E però deui frequentemente fare atti d'amor vero ad vn tato Dio, con intenio affetto; e deui farli, perche Dio vuole, che tu li facci: & ancorche tu sapessi. che doueressi andare nell'inferno, non deui però cessare d'amare questo sì caro Dio. E quello, che ti parerà forse difficile, se perseuererai (ricorrendo à Dio, & alla Madre sua, & alli Santi del Cielo) si conuertirà la dissicoltà in facilità, l'amarezza io... dolcezza; perche anco il Soldato, ouero Capitano, dopò vna... lunga guerra, hauendo vinto li suoi nemici, e trionfato d'ess, fente anco vna gran pace, es quiete, godendo le spoglie de' fuoi nemici.

Così à te auuerrà, à Capitano di Christo ; hai da combatter ف €ontra li tuoi nemici interni, & esterni; e deui combattere virilmente contra le proprie passio-

ni,l'amor proprio, e contra 👟 stesso; deui combattere, perche il tuo Dio lo vuole, e per dare gusto à Dio, e per compiacere à lui; deui combattere, e mai celfare, sin ch'hauerai uinto tutti li tuoi nemici , ò almeno ridotti in (eruitù , facendoli tributarij, tenendoli in seruitù. E guarda, che Dio ti vede, e gode in vederti combattere ; e tu-deui cobattere, & apportare vittoria, non per te,ma per gloria di Dio principalmente: perche se hauerai riportato vittoria, fappi, che hai combattuto con l'armi dell'aiuto di Dio, e se hai vinto, sappi d'hauere vinto con quello, che è di Dioje però non à te, ma à Dio lo deui dare,& all'aiuso,che Dio ti diede: e se pur ancora tu vuoi alcuna gloria; non ti pare vna gran gloria, goderti, e rallegrarti della gloria del tuo Dio? il quale prepara à te quella celeste felicità, & anco in terra, quella pace, e quiete, che godono quelli, che tengono in freno le proprie passioni.

#### CAPITOLO XXXV.

Come il timor seruile si deue mutar'in amor filiale.

Auendo io detto molte. L cose della vita interna. per quelli, che aspirano alla perfettione; dirò vn principio an-

cora à quelli, che si convertirano à Dio, per paura della pena, onero per la gola della gloria,ò per timore seruile: e se benes questa connersione non sarà per amor di Dio, ma per amor dell'interesse,à che aspiraua; tutta... volta Dio voleffe, che anco molti peccatori si convertissero con quest' interessi : perche da que-Ho si potria sperare, che s'hauelsero poi anco da conuertire in. amor di Dio; ma sappi però, che quando larai convertito per amor feruile, e che starai in questo grado, non proseguendo altrofine, stando solamente nella... prima conversione servile, e per tuo interesse, sappi dico, che poco hauerai acquistato.

E dirò per essempio: ti troui nella morte d'vn tuo Parente, ouero Amico; entro di testesso fazai ferito dal timor della morte, e ti risoluerai di mutar vita; poiche quello, che è auuenuto hoggial tuo Parente, ò Amico, dimani verrà anco à te; e conquello sentimento ti conuerti, per timor della morte, per paura dell'Inferno, ouero per andar' in Paradiso: & in questa prima conversione, Dio non hauerà parte in questo motiuo, dal quale fosti mosso, ma il solo interesse, & il solo amor proprio v'hauerà, che fare: con tutto ciò, fia l'huomo mosso con interesse, si può dire, che vi sia qualche bontà, perche comincia qui la via... di persettione. Initium Sapientia timor Domini. (a) E da quest'interessi sarà tirato da Dio ad

va'altro lume maggiore, che li darà lume del vero amor di Dio; oue à poco, à poco, andarà perfettionando quello, ch'era amor proprio, e lo conuertirà in amor di Dio.

Ma sappi, che quando nonpasserai oltra, e che ti fermerai in quest'amore, nulla hauerai fatto; e però t'essorto, che quando sarai convertito per interesfe, deui paffar più oltra, lasciando la strada dell' amor seruile, che non ti può dar'altro bene, e meno ti farà vero amico di Dio, sin'à tanto, che tu non ti conuerti per amor filiale; con il quale farai incaminato per il dritto camino del Cielo. E però quando ti trouerai in questa... conversione servile, considera, che Dio vuole altro da te: e che cosa vuole Dio ? vuole che camini bene, lasciando il proprio interesse, & il proprio amore: & hai da riflettere in Dio, e veder che cofa vuole da te. Perche se con verità sarai conuertito à Dio, hauerai il fondo dell' anima tua, per profeguire il vero amor di Dio : e con frequente oratione dimanderai il fuo divino aiuto, e Dio ti darà lume interno, e ti farà vedere, che è cofa indegna l'amar Dio con proprietà, e dentro l'anima tua vedrai l'amor di Dio.

Vedrai, che con questo sol'amore, Dio vuol'esser seruito da:

lc,

#### 176 Parte II.Cap.XXXVI.La firada più degna,e cara à Dio,

tele tu vedendo, che Dio si compiace dell'amor tuo, e tanto più a compiace, quanto che il tuo. amore sarà purificato, e difinterestato, deni inclinar la volontà. à far'atti virtuofi co quelli maggior motiui,che potrai,con vn. fine retto, puro, e candido: considerando, che à Dio non fi deuono dar'atti, imbrattati degl'interess, di proprietà, e d'amor proprio: perche in verità puzza alle nari quel cuore, ch'è pieno di tante calamità; e tu deui dar'à Dio, amor puro, perche è vn Dio amatore di purità, e candidczza.

E tanto più lo deui fare, perche così Dio lo vuole, & è degnissimo d'esser'amato, e seruito con il più alto motiuo, che gia-

mai sia possibile;e tanto alta sarà la tua perfettione, quanto saranno alti li motiui, con i quali opererai, non solo nell'interno, ma anco nell'esterno: e per dar principio ad vna tanta virtù, ti deui humiliare principalmente à Dio, & anco a'Serui suoi; acciò ti diano aiuto, insegnandoti questa strada delle sante virtù;e possi arrivar finalmente alle celefti nozze, oue con verita pratricarai, che quello, che io pouerello t'hò detto, sarà vn niente, à comparatione di quello, che Dio ti scuoprirà nel tuo interno, che tu stesso volendolo manifestare, non saprai con parole esprimere, e sarai costretto à dire, Domine Deus, ecce nescio loqui .(a)

#### CAPITOLO XXXVI.

La strada più degna, e cara à Dio è una total mortificatione di se stesso, per il semplice compiacimento di Dio.

Per dire il vero, non è sotto Dio strada più ampia, più degna, più nobile, e cara à Dio, quanto è la mortificatione, ed il dispreggio di tutte le cose create, che non sono in Dio, e per Dio; e che totalmente siamorto al mondo, à tutte le creature, et à se stesso; e che total-

mente sia Padrone, che domini le proprie passioni; e che la sensualita, & assetti vani, e transitorij siano del tutto distrutti, & annihilati; e che viua, & operi non per se stesso, ma per Dio, volendo per Dio tutte le cose, sentendo virtualmente, & anco attualmente, che Dio lo muoua, e spin-

(a) Ierem.1.7.6

e spinga à fare il tutto per il solo compiacimento suo; non volendo in questa vita, nè nell'altra, se non quello, che puramente, e semplicemente sarà il
beneplacito, la gloria, l'honore, & il compiacimento di
Dio; non rimirando, nè à premio,ne à castigo, ma solo rimirerà nell' intimo del cuore di
Dio, ancorche sapesse d'andar
all'inferno à patire quelle pene,
non già per li suoi peccati, ma
per gloria di Dio.

E se bene questo non può esfere, che tu amando Dio, t'habbia da mandare all'inferno; tuttauoltaDio si compiace d'hauer Serui così ben preparati, che habbiano atti di tanta virtù. Ad alcuni parerà forse difficile il capire questa verità, che l'huomo venga in tale stato, che per gloria di Dio sia preparato d'adare all'inferno à patire, non già per effere separato da Dio; 🗪 a quando faranno gionti à quello stato di perfettione, & vnione in Dio,capiranno questa verità,& anco cole maggiori. E sicome l'amore vero accieca, e fà impazzire gli huomini, tirati da quell'amor vano, e sensuale; così chi sarà tirato dall' amor puro di Dio s'impazzirà, che non temerà Mondo, nè inferno, nè tormenti, nè angustie, quantunque grandi fiano; anzi gl'istessi tormenti li saranno per refrigerio, patendo per il suo Dio,

il quale tanto ama. Si come s'è veduto nelle senere verginelle, che andauano alli martirij con tata costaza, e fortezza, che pareuano d'andare alle nozze, in modo che leggedo le vite loro, ci fanno stupire, e marauigliare.

O quanta potenza,e fortezza hà il puro amor di Dio! perche non teme cola alcuna, per difficile, che sia: ò beata l'ò felice anima! che ami il tuo Dio con filial'amore; poiche à te sola è data potenza nel Cielo, nella. Terra, nel Purgatorio, e nell'Inferno; tu sei sopra tutti i beni, tutti ti sono vbidienti; e quello, che può vn'innamorato di Dio. lo sà l'istesso Dio, che condescēde alle voglie, concedendo ad essi quanto dimandano: e Dio stesso incita questi suoi cari innamorati, à dimandarli gratie, e doni, per il gran contento, che hà, in far bene all' huomo vestito d'amore.

E sicome il Sole, scaldando la terra sà germogliar'herbe, piante, e frutti saporosi, e gustosi a chi li mangia; così l'amor di Dio puro, e filiale, sa germogliare frutti di sante virtù, che gustadoli l'anime nostre diuentano belle, e vaghe negli occhi di Dio: ma l'amor proprio sà germogliare frutti acerbi, e setidi, che gustandoli l'anima, diuiene brutta, debole, e stomacosa nella mente di Dio: e essendo rubella à Dio, diuiene amica di Lucise.

Z ro,

ro, dal quale si lascia reggere, e gouernare; e però non è grancosa, che questi proprietarij, & interessati, attendano sempre à cose vili, basse, e di niun valore, odiosi à Dio, & à Santi del Cielo.

Oquante saette auelenate tira l'amor proprio alla virtù ! questa pouera virtù, è del continto oltraggiata, e tiranneggiata dall'amor proprio, & hà tanto potere, che quelli, che sano in guardia contra d'esta, apena possono resistere à questo
Tiranno crudele. E come faranno quelli, che se li danno in
preda, lasciandosi reggere daquesto sì infame amor proprio,
lontano da Dio, quato è lontano
il Cielo dalla terra, e la virtù dal
vitio?

#### CAPITOLO XXXVII.

Dominar se stesso, e sue sfrenate voglie è un Regno dell'anima.

Hi desidera d'esser gran. Rè,ò Imperatore in que-Ra vica, quello sarà grande, che dominarà se stello, con tutte le iue sfrenate voglie, & appetiti, tanto interni, quanto esterni: perche con verità non si può trouar'il maggior dominio, il maggior'Imperio, quato è quello, che impera, e che domina le stesso, e le proprie passioni; mentre questo tale è Padrone di tutto il Mondo, e tutte le cose li fono fogette, & vbidienti; e no folo del Mondo, ma è Padrone anco del Cielo, & è amico di Dio. Anzi di più,gode vn regno felice, perche il Mondo flima. infelicità, angi dura morte le persecutioni, infamie, vilipēdij, pouertà, opprobrij, &c. e quelli, che hanno superato le fue pro-

prie paffioni, ed estinto l'amor proprio, setono vn Regno detro l'anima sua : e quanto sono le passioni vbienti alla ragione, tanto sono li regni, che domina, e fignoreggia.

O Felicità de' Servi di Dio! e le il proprio della natura è, cercar dignità, grandezze, occ. qual maggior grandezza il può trouare, che leruir'à Dio con purità di cuore, con filiale amore ? questi tali faranno grandi negli occhi di Dio; questi fono quelli, che gouernano bene, e di-

fendono bene i regni
fuoi da nemici:
merce,che
hanno
ridotto all'vbidienza ii
fuoi vassalli,che fono te proprie
passoni, CA

#### CAPITOLO XXXVIII.

# Prattica quotidiana della mortificatione de sess.

77 N'atto dirò di molta perfettione: Sarai secolare, andarai in piazza, vedrai alcuna cola, che il tuo senso molto l'appetisce, e la vorrebbe hauere per mangiare, per gustarsi d'essa con sensualità sfrenata, non essendo quel cibo necessario, mavi larà la sola gola; e tu t'accostarai per comprarlo, e spenderai otto,ò diece foldi, più, ò meno,&c.e però dico à te, Seruo di Dio, deui rimirare quella cosa, che il tuo senso vorrebbe, e poi deui leuare la mente tua à Dio,e per amor suo la deui rinuntiare. volendoti priuare di quel gusto; e questo devi far con atti di volontà.

E ti deni prinare di tutte le cole, che il lenso appetisce, che non sono in danno della sanità del corpo, ma dico di quelle,

oue non è altro, che senso: & in queste cose frequentemente ti deui effercitare, per far gli habiti buoni. Et ogni giorno douereffi defiderare d'hauere qualche occasione, per poterti esfercitare;e quando non hauerai, in che t'esserciti, da te stesso ti deui esfercitare, con metterti auati di quelle cose, che la natura. abborrisce, & odia, e con atti premesti frequenti deui mortificarti, come se tu l'hauessi presenti; perche se bene la cosa sarà lontana, farai la parte tua; e quando anco t'auuerra qualche incontro, la passione sarà quasi mortificata, e con agilità, e faciltà la passione non ti farà tata ribellione; e con poco essèrcitio resterà vinta, & vbidiente alla ragione.

#### CAPITOLO XXXIX.

# E si faccia per buon motivo, non per auaritia.

A fappi, che non sia auaritia, che ti trattenghi, che tu lasci di comprare quella cosa detta di sopra; perche sarebbe cosa facile il lasciarla di comprare, quando l'auaritia vi mettesse mano: e però per nonesser'ingannato, hauendo tu lafciato di comprare quella tal cosa, priuandotene per amor di Dio, deui dar'à poueri quel prez zo, che hauerai tolto alla tua sensualità, per l'istesso amor di Dio: in tanto, che priuando te stesso, se il tuo senso, tu vienia cibare il pouero di Christo: Et

Z 2 oue

one la natura ti daua occasione di darli gusto sensuale; tu conl'arte, e con gli atti interni l'hai priuata di quel gusto, e resti co vittoria, & hai fatto acquisto della virtù,& hai acquistato due corone di tanto valore; vna, çó negar'at tuo senso quello, che è superstuo,e sensuale; l'altra, perche hai dato à poneri il prezzo.

#### CAPITOLO XL.

Il ben Prattico s'accorge subito dell'astutie dell'amor proprio, e vitiata natura.

🖪 A natura è tanto vitiata..., Le che del continuo fà guerra mortale alla virtù, & all'huomo virtuolo; e sarà gran prattico quello, il quale saperà conoscere gl'ingani, l'astutie, gli andameti, il veleno, che cotinuamente apporta gita nostra viciata natura. Ma à tutti i modi l'huomo, che attenderà alla custodia, vedrà per la prattica, che hauera gl' inganni, l'astutie, e la sottigliezza, con la quale cerca se stessa:e con l'istessi veleni, con i quali cerca l'amor proprio d'anelenare l'opere buone, e rette del Serno di Dio;co l'istess veleni, dico, auelena vn tal Prattico l'amor proprio, e le proprie passioni.

E l'huomo interno tanto è Prattico, che la natura non ha così tosto conceputo vna voglia, vno sfrenato appetito, che subito l'huomo virtuoso se n'accorge, e con gli atti lo mortisica, non lasciandolo giamai respirare. In quel modo, che vn schicitante conosce, quando gli

hà da venire la febre, e perche, da accidenti, ò caldo, ò freddo, conosce, che la febre è propinqua : così il Seruo di Dio prattico degli appetiti, e sensualità che vuole questa vitiata natura, indrizzato da Dio, auanti, che vengano all'effetto, le n'accorge auanti il tempo. E quando fono già venuti, ed il senso vorria godersi in ese voglie, già il prattico Seruo di Dio hà posto guardie, che gl'inimici non pono entrare, ma sono constretti à ecdere , e renderh vinti alla... ragione: oue à poco, à poco, s vanno debilitando le forze delle passioni, e dell'amor proprioje la parte superiore và pigliando forze, impadronendosi de'suoi nemici : e tanto fà con l'aiuto di Dio, che diviene Padrona de'nemici suoi, & hauendoli soggiogati allo Spirito, gode poi quella quiete, e quella pace, che non è lecito ad huomini proprietarij di gustarla.

CA-

#### CAPITOLO XLI.

## Prattica di mortificarsi in mensa, nel mangiare, ò non mangiare.

TO dirò vn' effercitio nobilis-I fimo, degno d'effer pratticato da gran Serui di Dio, e molto mortificati, e sarà questo. Ti trouerai nella mensa,& hauerai auanti vn cibo molto saporoso, e gustoso ; lo vorressi lasciar di mangiare peramor di Dio, ma il senso lo vorria mangiare; con tutto ciò, mortificandoti con. gli atti interni, lo lasciarai, e priuarai il senso di quel gusto, e finalmente lo sottopporrai alla. ragione: e vedendo il fenso, che non può far'altro, lo lascia, e più non vi penía, perche la feníualità è restata vinta, e superata.

Vi saranno altre persone, che mangieranno teco; e sarai molte volte pregato, & inuitato à mangiare di quel cibo, che hai rinunciato nel tuo interno, e li convitanti non si saranno accorti della virtù, e dell'essercitio, che hauerai fatto: sarai importunato, e quan sforzato à mangiar di quel cibo; io dico, che in questo caso, per non mofirarti partiale, essendo già la... matura mortificata, ne potrai mangiare, ma con vn motiuo interno, e con vn'atto di volontà ne mangierai, non per compiacer'alla natura, ma à Dio; facendo, e rompendo la tua volontà, sentendo maggior mortificatione in mangiarlo, che inlasciar'il detto cibo.

Io dico, che questo sarà vn'essercitio molto caro à Dio, e sarà di gra premio; se bene l'huomo vero Seruo di Dio mai deue operare per premio, ma per amore; e se pure vogliamo operare per premio d'alcuna cosa... come sarebbe, per andar'in Paradiso; lo facciamo, perche Dio vuole, che andiamo in Paradito, e per andarui, Dio vuole, che offeruiamo la fua sata Legge. E però noi dobbiamo essercitar la legge di Dio, per andar à goder quella felice Patria, perche così è la volontà di Dio; e noi vedendo la sua volontà, dobbiamo operare, e fare tutte le cose per puro amor suo ; e voler il Paradiso, perche così Dio vuole.

Ma in questi essercitij non si hà da metter quello, che nonsarà prattico; perche in cambio di privar la natura di qualchegusto, andaria à pericolo d'ingrassarla, e da essa restar vinto, e superato: e però hai da veder bene, chi ti muoue ad operare.

CAPI-

#### CAPITOLO XLII.

Mezo, per arrivar presto alla Virtù, e Perfettione.

C E brami, e defideri di presto far'acquisto della virtù, & infieme della perfettione; io ti conseglio à voltarti, e riuersandoti quello, che hai di dentro. metterlo di fuori,e quello,che sarà di fuori, metterlo dentro. Voglio dire, che totalmente ti Iproprij, e difinteresti cercando il folo Dio in tutta la vita tua: non folo in terra, ma anco le cose del Cielo, le deui volere per Dio, e non per te stesso; e per far' questo, deui vigilare sopra te stesso; e questa vigilanza la deui volere, perche Dio da te la vuole:stando del continuo attento. per veder'entro di te quello,che Dio vorrà da tesper fedelmente fare, e pratticar'entro l'anima... tua quello, che vedrai, che sarà il compiacimento, e la volontà di Dio: cercando di purificar l'intentione, formando i puri atti d'amore, che potrai. E tutta la vita tua, hà da effere spesa, e consumata in continui, e frequenti atti d'amore, hauendo del continuo l'occhio à Dio, & à te stesso: à Dio, per far tutta. la vita tua con i più alti motiui, che potrai; à te, attribuendoti quello, che t'appartiene, cioè il vitio, e l'imperfettioni.

Ed acciò la vitiata natura no ti tiri alle sue voglie, deui hauere tutte le cose, (ancorche buone ti paiano) sospette; e prima ti conseglierai con la Ragione. e con lo Spirito di Dio:perche le con diligenza ti confeglierai. con difficoltà caderai nelle mani di questi tuoi nemici. E mai ti deui fidare, per qualfiuoglia pretefto, ò fotto qualfiuoglia ragione, ancorche ti paiano buone, se prima non ricorrerai alla tua

maestra Ragione.

E con frequenti atti, e virtuosi deui ricorrere à Dio, dimandando il suo santo aiuto; & auanti, che passi da vn'opera ad vn'altra, deui sentire dentro di te il tocco di Dio, che dica al tuo cuore: fà questo, lascia quel-Paltro: e nel fine dell'opera, vorrai farne vn' altra con l'istesso fentimento di Dio; deui far'il tutto, quafi attualmente, che Dio ti guidi in tutte le cole, tanto interne, quanto esterne, tanto corporali, quanto spirituali; deui caminare alla volta. del Gielo, stando in guardia de' tuoi sentimenti; raffrenandoli in quelle cose, che vorranno, che non saranno in Dio, e per Dio.

Abbraccia quelle, che vedrai, che

che saranno in Dio, e per Dio; rallegradoti di seruire, & amar' vn Dio tanto buono, tanto caro, e degno d'essere amato, e seruito, con il più alto sine, che lo Spirito ti mostrerà: perche in.

fine non puoi fare sotto Dio opera più alta, nè più degna, quanto è amare Dio, lontano da ogni nostro interesse, e proprietà.

#### CAPITOLO XLIIL

Felicità delli spropriati, & infelicità di quelli, che oprano per interesse: e quanta forza habbia l'Humiltà, per debilitar le passioni, & arrivare alle Virtù.

C Appi, che più proficto farai in diece anni, caminando co atti amorofi, affettuofi, & interni, e con frequenti motiui, cercando Dio per Dio, e non per te stesso, che non farai in cento anni, se tanto viuessi, seruendo à Dio in altro modo: e gli anni, che consumeranno quelli, che seruiranno à Dio con l'interno, e che seruiranno à Dio lontani dal suo interesse, saranno anni felici,e pieni di delitie:nè lingua humana può esprimere i giubili,l'allegrezze, i contenti, i colloquij, gl'innamoramenti, i lumi, le cognitioni, che Dio dà ad vna tal'anima. Nè si possono dire i dolori, i tormenti, gli affanni, l'agonie, che patiscono quelli, che seruono à Dio con interess, con proprietà; perche sono tiranneggiati, e maltrattati dalle

fue passioni, che mai li lasciano in pace, ma li fanno sepre crudel

guerra...

O Dio! O Dio! chi potrà mai effer libero da canti lacci, quali tende questa nostra corrotta natura rubella della virtù? io dirò, ò Dio dell'anima mia, ciò, che la Maestà vostra disse al glorioso S. Antonio, quando vededo tutto il mondo pieno di lacci, disse à Dio: O Dio! e chi suggirà ginmai tanti lacci, che non resti preserispondendoli la Maestà vostra: Antonio, quelli suggiranno, che saranno veramente humili.

Così dirò di quelli, che no laranno tiranneggiati dalle sue proprie passioni, che saranno possessori di questa santa virtù, Humiltà: perche non è cosa più potente, ne più cara compagna per prendere, e debilitare que-

ŨC

#### 184 Par .II. Cap. XLIV. Effendo gionto alla tranquillità, ò pace, &c.

ste nostre passioni, quato è questa santa humistà; nè giamài pésare, Seruo, ò Serua di Dio, di poter far acquisto delle sante virtù, se non darai di mano, e prin-

cipio all'Humiltà.

O beati gli humili! perche chi hauerà in ainto l'humiltà, farà con essa l'acquisto di tutte le virtù Christiane: quest'humiltà è la più sauorita Dama, che habbia Dio nella sua Corte; stà alla destra di Dio, vestita di Sole, adorata dagli Angioli, coronata da Dio; nè alcuno giamai sarà introdotto in Cielo, se non hauerà l'humiltà; perche chi haue-

rà in suo aiuto l'humiltà, hauerà ogn'altra virtù, mentre l'humiltà tira seco ogn'altra virtù.

Ed acciò possiamo hauere quest'humiltà, & insieme tutte le persettioni, ma in particolare della vita interna, della quale io hò scritto questo breue Trattato; ricorriamo alla gran Madre di Dio Nostra Signora, con vna breue, e diuota oratione, conforme alla vita interna; pregando quest'alta Regina, che ci ottenghi dal suo Figliuolo la persetta humiltà, e la persettione d'ogni vera virtù.

## CAPITOLO XLIV.

Essendo gionto alla tranquillità, ò pace, e morte delle passioni, si potrà l'huomo alzare alla Contemplatione.

Oppo che sarai gionto con l'aiuto di Dio, à questo stato,cioè, che hauerai ridotte le proprie passioni alla seruitù dello Spirito, e fattele vbidieti alla ragione, e che come Regina dominarai tutti li tuoi appetiti; e che l'amor proprio, & il proprio parere, & estimatione, con tutti gli affetti disordinati saranno mortificati, e sogetti allo Spirito, & alla ragione; e che viuerai in quella pace, & vnione in Dio, che sogliono goder quelli, che sono gionti à questo stato;ti potrai trasferire alla contem-

platione delle cose del Cielo, contemplando Dio, e li suoi diuini Misterij: perche non hauendo tu peti attaccati al collo, potrai à guisa d'Aquila volante, volare nel Sole di Giustitia, & iui fiffar gli occhi della mente tua in quel Celeste Sole, gustando il calor de' suoi infocati raggkil quale è'à guisa del Sole materiale, che con i suoi raggi percuotendo la terra, fà germogliar frutti in abbondanza:e così percuotendoti questo diuino Sole, l'anima tua potrà far frutti in. abbondanza.

TRAT-



# TRATTATO III-

OFERO

PRIMO

DELLA CONTEMPLATIONE; ò Vita Contemplatiua, & Vnitiua.

# CAPITOLO I.

Lo Stato, e Vita Contemplativa è più Celeste, che terrena.

Auendo ió trattato della Vita esterna, ò Attiua, e con vn'altro Trattato della Vita inter-

na , e mortificatione delle proprie passioni; trattarò alcune, cose della Vita Contemplatiua, & Vnitiua: e perche questa Vita, e Stato de' Contemplatiui è più presto cosa d'Angioli, che, d'huomini; nientedimeno può l'huomo (aiutandolo Dio) diuenir da huomo terreno, celeste: Dico celeste, perche l'huomo, ch'è gionto à questo Stato, la, Vita sua è più celeste, che terrena, e più conuersa in Cielo, che in terra. Nostra autem Conuersatio in Cælis est. (a)

Questo Stato di contemplatione, è vno Stato eminente, &c vn tocco di Dio, con il quale, l'anima purificata vola nel suo centro à guisa di pietra, che tirandola ad alto, ritorna alla, terra, che è il suo fine, e suo centro: così l'anima purgata vola à Dio, il qual'è il suo fine, e suo centro, & è tanto vnita à Dio per amore, che difficilmente si può separar da Dio: e contanta velocità non vola l'vccel-

. (a) Philipp, z.v. 20.

la

lo nell'aria, quanto fa l'anima, vnendosi à Dio, il quale ama sopra tutte le cose create; e non sa quest'atto con difficoltà, ma con fommo gusto, e diletto, & inogni tempo, & in ogni luogo, e quando vuole.

# CAPITOLO II. Che cosa sia la Contemplatione.

Che cosa sia la Contemplatione, io dirò quasi vergognandomi, d'hauer' ardimento di trattar di cosa tato alta, e degna; vi vorria vn Serasino, per trattar di cosa più celeste, cheterrestre: tuttauolta, essendomi stato imposto per vbidienza, (a) snoderò sa mia balbutiente, lingua, e dirò vna minima particella di questa contemplatione, e che cosa sia, e chi sa causi: e per cominciare, dirò; aiutandomi Voi,ò Dio dell'anima mia.

La Contemplatione è vn'atto purissmo, che sa l'anima. amante, solleuandosi in Dio, e lasciando la terra vola nel suo Amato; perche essendo vnita. l'anima per amore, fuor del suo oggetto non troua requie, nè ripolo; mentre, le l'anima è attaccata alle cose vane, e transitorie, questo auuiene, perche s'hà lasciato tirare al basso, & alle voglie di questo corpo: ma inquanto, come Spirito, che è l'anima creata da Dio, ad imagine, e similitudine sva, di sua natura è d'attender'ad alto, con-

templando le cose cesessite però non è gran cosa, che con l'aiuto di Dio(hauendo incatenato le proprie passioni, & hauendo dominato il suo corpo, & in vn. certo modo spiritualizatolo) sia vbidiente allo Spirito; e ch'essedo l'anima senza pesi de'vitij, e peccati, voli nel suo centro, ch'è Dio, e le cose di Dio: io dirò vn'essempio, che cosa sia la Contemplatione, e che la sola Meditatione.

Saranno due, che anderanno in vna Chiesa, oue vederanno vna bella palla con diuerse figure; vno anderà rimirando hor vna figura, hor l'altra, ed hora. rimirando quelli belli, e vaghi colori,e quei lineamenti, e si và trattenendo horin vna cola. hor in altra; quell'altro rimira. quella palla, ma in vn solo fguardo s'imprime nella fua-Idea quello, che l'altro gode, e vede in più modi, discorrendo hor'in vna figura, & hor'in vn' altra: il primo rappresenta la. Meditatione; il secondo, la Contemplatione.

(a) Ex Obedientia hac scripsit.

Digitized by Google

CAPI-

#### CAPITOLO III.

# Più si spiega, che cosa sia la Contemplatione.

Osì dirò, che sia la Conté-platione; perche quello, che contempla Dio, tutto s'immerge in quell'abisso di Carità, folleuandoss in Dio in quel modo, che il Sole tira i vapori della terra ad alto; così l'anima è tirata dal Sole di Giustitia Christo nostro Signore in quell'immensità, e tutta si trasforma in. quell'oggetto, che è tutto il suo bene; & iui si ferma, fissando gli occhi in quello specchio, dal quale (caturi(cono raggi d'amore: e perche di questo Peritore il proprio suo è, di ferir'il cuore; essendo l'anima ferita nel cuore, non può esser medicata, se non dall'istesso Peritore, che è Christo.

Ed essendo il cuor dell'huomo ferito, muore, non potendo viuere quel Corpo, che hauerà ferito il cuore; così l'anima, che sarà ferita, & impiagata d'amore, morirà à tutte le cose create, & anco morirà à se stessa, viuendo nel solo oggetto, che è Christo; e tanto à lui s'vnisce, che no troua requie, nè riposo, se non, tanto, quato che è vnita à Dio.

E però s'vnisce con Dio con vincolo indissolubile di carità; & hauendo l'anima fatto vnastretta Parentela, & Amicitiacon Dio, l'istesso Dio s'vnisce al-

l'anima; & eleuandofi l'anima, Iddiola tocca con raggi delle sue divine gratie: e tanto l'inalza sopra se stessa, vnendola à lui, che mutando natura, diuiene,come frenetica,non potendo gustare altra cosa, che Dio: per il fuoco, che Dio ha posto nell'anima amante, corre à gui. sa di torrente nel suo Amato Christo. Et è tanto vnita à Dio quest'anima, che cento, e più volte all'hora si solleuerà in Dio; e con tanta faciltà lo fara. quanto sarà facile il palpitare dell'ocehio, e con tanta dolcez. za, che si sentirà liquefare.

Bd essendo l'anima vnita à Dio; Dio vedendola adornata, e vestita di Carità, la và tirado à se, mostrandole la sua dignità, le sue grandezze, ricchezze, e te-sori; e le sa vedere quella gloria, che godono li Beati, la sua Bontà, e Misericordia, con altri Attributi in modo, che vedendo l'anima, tanto s'infiamma nel-

l'amor di Dio, che non può fermarsi in alcuna co-

fa fuor d'esso; es
tutte le cose, les
sono materia di
solleuarsi in
Dio.
A 2 2

CA-

## CAPITOLO IV.

# La Contemplatione non discorre, ma tiene impresso l'oggetto.

Quelli, che sono gionti in questo stato felice di Contemplatione, vn folo Misterio del Signore basterà per contemplare le Settimane, & anco i Mesi;come per essempio. Contemplarà la Coronatione di Spine, non discorrerà altro; solo si metterà nella memoria quel sacrato Capo coronato, se l'imprimerà nella mente, e tanto ve lo tenerà, come se l'hauesse presente: oue piangerà, e sospirerà con tant'abondanza, che se bene partirà dalla Contemplatione, li resta però impressa quell'imagine, che benche caminerà, opererà, parlerà, la memoria del suo Dio non si partirà dal suo cuore: e tornando di nuouo, li resta, impressa la memoria di tal Misterio, che quel solo saria bassate tutto il tempo della sua vita tenerlo in quella contemplatione.

Et io conosco va Religioso, che non può contemplare misterio, nè ricordarsi di Dio, che anco nell'istesso punto non piaga dirottissi mamente: e quanto durerà la memoria di Dio, dureranno anco le lagrime, ed i siagolti.

#### CAPITOLO V.

Contemplationi di due forti: Il Letterato Teologo humile è più habilo à contemplare, che l'huomo semplice, ma non il superbo.

Per ascendere à questa Contemplatione, vi sono due, vie; vna mossa dalla speculatione dell'intelletto, e questa apporta poco frutto, perche lascia l'anima arida, e senza humore, di diuotione; mentre l'intelletto scorre nelle cose del Cielo, del Sole, della Luna, &c. contemplando in esse la grandezza di Dio: ma perche è mosso dallasola speculatione, e tirato dalle cose curiose, iui si serma, nonpassando più oltra. E questacontemplatione non lascia, che l'huomo si spogli della sua vo-

Digitized by Google

lontà, e meno lascia profondare l'anima nelle Virtù Christiane. Questa cotemplatione haueuano anco i Filosofi antichi, che contemplauano il bell'ordine di questa gran machina del Cielo, e della Terra.

Contemplauano vn Primo Motore, vna prima causa, manon sapeuano però, chi susse questo primo Motore: nè giamai seppero speculare, nè conoscere, chi era questo Dio così potente, che seppe sar cose tali: e però quella contemplatione no seppe insegnarli questo Dio, e meno li seppe dare cognitione delle Virtù Christiane; giache erano pieni di propria estimatione, e di propria lode.

In questa contemplatione molti letterati fanno profitto, perche cercano Dio, e sanno dire cose grandi di Dio; ma inprattica fono lontani dalla vera Contemplatione, poiche saranno lontani dalla vera virtù. Io dirò, & è la verità, ch'essendo vn Contemplativo letterato, e sapiente, se sarà humile, che habbia anco la vera Cótemplatione, dirò, che sarà meglio vn. tale, e più habile, che non sarà il semplice, & idiota. Come su San Girolamo, S. Gregorio, S. Agostino, S. Tomaso, S. Bonauentura,&c.che hebbero la Scienza scolastica, & anco l'infusa; ed hanendo l'vna, e l'altra, fecero tan-

to profitto, che diuennero gran Santi,& Amici di Dio.

Ma se il Letterato, e grando Teologo hauerà la sola Scienza scolastica, senza la scienza dell'humiltà, e sante virtù; io dirò, che questo tale sarà in pericolo di cadere, come Lucisero: e per questo dice il Nostro Saluatore: Consiteor tibi Pater, quia abscondisti hae à sapientibus, & prudentibus; reuelasti ea paruulis. (a)

La Contemplatione dell'intelletto, s'acquista senz'ordine, perche può nascere dallo studio letterale;ma la vera contemplatione è regolata, perche si passa da vn grado all'altro, cioè dalla Vita Purgatiua all' Illuminatiua; da questa all' Oratione, e Meditatione, e poi alla Mortificatione delle proprie passioni;e così di mano in mano se ne và alla Contemplatione. E questa Diuina Sapienza non è come l'altra, che s'impara nelle scuole, ma s'impara nella scuola del Crocifisso. Et ogn'ingnorante; semplice, & idiota, può di-

uentare gran letterato, ficome s'è veduto in tanti Huomini,e Donne semplici, &
idiote.

CA-

(a) Luc. 10.7.31.

### CAPITOLO VI.

# Si spiega la vera Contemplatione Affettiua.

Auendo io detto della.
Contemplatione dell'intelletto, dirò della vera Conteplatione; se bene anco la Contemplatione dell'intelletto sarà buona, quando sarà accompagnata dall'humiltà, e santo timor di Dio: sicome erano li sati Dottori, che di sopra hò detto, perche haueuano la Sapienza infusa, con la quale operauano cose grandi di stupore, edi marauiglia.

Contemplatione vera, e grata à Dio, sarà, quando passato sarai per i mezi già detti, e che in te sarà estinto l'amor proprio, contutte l'altre imperfettioni, e ti trouerai puro, e Mondo de' vitij,e peccati,e tenerai in freno le tue proprie passioni. Così diuiene l'anima leggiera, & agile, e per il continuo moto, che hà fatto nelli santi essercitij, e per i frequenti atti d'amore, che hauerà prodotti verlo il suo Dio: non hauendo ribellione dalla. Parte inferiore, per hauerle sog. giogate allo Spirito: l'anima. s'vnisce à Dio in quel modo, che s'vnisce vna goccia d'acqua in vna gran botte di vino, oue quella goccia diuiene vino, esfendo prima stata acqua.

Così è l'anima nostra, perche è quella goccia d'acqua, po-

sta in quel pelago della Carità. & Amor di Dio,& essendo quest'huomo tutto trasformato in Dio, diuiene vn'istessa cosa con Dio, e quello, che vorrà Dio, lo vorrà anco l'huomo : e perche l'anima amante vede il volere del suo Dio, rimirando in quel divinissimo specchio, oue vede il voler di Dio, vbidisce à quanto comanda; e questo lo sá con grand'agilità, mentre, non essedo aggrauata da'vitij,fà tutte le cole con sommo piacere. Anzi sente sommo diletto in operare per l'Amato suo; poiche non fà cosa veruna, se non la fa con setimento grande; e tutta la vita fua, la passa quasi in continu Contemplationi, e tutte le cose, che vede, & ode, tutte le soileua in Contemplatione: e può essere tanto Prattica, che cantando Salmi, quanti sono li versetti d'essi Salmi, saranno anco اف Contemplationi, e gli Eccessi mentali;& alcune volte vorrebbe esser in luogo solitario, per poter'isfogare il calore, che sente nel cuore.

Questa Contemplatione non è per via dell'intelletto, ma è per via dell'affetto, perche intutte le cose si lascia guidare dall'affetto; e questi saranno quelli, che faranno gran prosit-

Digitized by Google

to nella Contemplatione; giache l'affetto amorolo, che hà l'anima verso Dio, è vn fedel Guardiano, il quale è causa, che tenghi l'anima humile, e diuota.

Quell'atto amorofo è come l'ali dell'vccello, il quale vola. ne'monti, colli, alberi, aria, &c. così l'affetto amorolo verso Dio, è appūto, come l'ali, perche vola nelli diuini misteri, pascolando hor in vno, hor in vn altro modo: e che cola gusti l'anima... amante, io dirò, che non è lecito parlarne con huomini mortali; essendo vn tocco di Dio così soaue,e cosi felice, che solo l'anima,e Dio, lo ponno sapere, e godere vna caparra di quell'eterna felicità: perche quando vuole, & in ogni tempo si solleua. l'anima in Dio,parla, e tratta... con Dio; il suo maggiore scopo è, di rallegrarsi della grandezza, e gloria di Dio, e sente nel suo interno vn godimento, che Dio sà quello, che è.

Gode similmente in vedere, che questo suo Dio sia così pozente, sauio, e buono, e che niuna cosa possa contra d'esso; e gode, e si rallegra, che questo Dio sia adorato, e seruito dalla moltitudine de'Santi, & Angioli; gode d'hauere un Dio, che sia tutto suo, e più suo, che non è di se stessa; hà desiderij così seruidi, e caldi, che ama, e li pare di mai amare; uede il suo Dio, così degnissimo d'esser'amato, seruito, stimato, & adorato, &c. che uorrebbe, che tutte le Creature l'amassero con i più alti motiui, che giamai susse possibile.

Quell'anima, che è gionta in questo stato felice di Contemplatione, il suo amore non è alaltro, che uno smisurato affetto senza misura; perche non tiene ordine qui in terra, per essere unita l'anima à Dio,e prattica. con Dio, e con i Santi: e però questi Contemplatiui faranno cose, che gli huomini non potranno capire quello, che uedranno : e perquesto non sarà gran cosa, che gl'intelletti humani non capiscano quelle cose, che uerranno dal Cielo. Questi tali haueranno un cuore aperto, per riceuere le Di-

uine Contemplationi;
la mente loro sarà così ueloce, quáto
saranno le saette, tirate da gagliarda
mano.

CAPI-

# CAPITOLO VII. Li Desidery del Vero Contemplante.

C I ritrouano quest'Anime così ben preparate, che hanno desiderij si efficaci, che del continuo ardono di voglia, d'operar per Dio cose grandi;e doue non ponno arriuare con l'opere, v'arriuano con gl'infuocati desiderij, di patir cose grandi per amor di Dio: vorriano potere amar Dio in quel modo, che è amato dalli Santi in Cielo; e non finiscono qui li desiderij d'vn vero Contemplatiuo, maforma con la sua Idea mille amori, perche ascende sopra la. sua capacità, evorria amar Dio in ogni Beato:voglio dire, che in ogn'vno di quelli Beati Spiriti vorrebbe l'anima fare in seruigio di Dio lei sola quello, che fanno tutti li Santi:e con ardenti defiderijs'abbassa, s'humilia...

à tutti quei Beati Spiriti, acciò vogliano lodare, amare, ed adorare il suo Dio ad instanza sua; e non contenta di ciò, vorrebbe l'anima, se potesse, dar sentimento ragioneuole al Sole, alla Luna, alle Stelle, agli animali, & à tutte le creature, acciò amassero, e seruissero à quel Dio, cheessa ama, e serue.

E non potendo far questo, offerisce al suo Dio la sua volontà, e desiderio; e non contenta di ciò, vorrebbe, che tutte le creature, huomini, e donne, ricchi, e poueri, &c. amassero il suo Dio: O quante volte è solleuata l'anima in Contemplatione, che

arde appunto, come fiamma ar-

dente! oue anco di fuori mostra cose tali, che alcune volte pa re-

rà come pazza.

# CAPITOLO VIII. Parole del Vero Contemplatore.

Ostrarà anco di fuori voci,e parole di tanto amore, di tanto affetto riuolto al suo Dio, che li parerà, che se l'apri il cuore, e dirà: O Dio mio! O Creatore! O Redentor mio! aiutatemi; io muoro, io mi brucio, io mi consumo, io me ne muoro: O. Sposo dell' anima, mia! non più; Signore, voi sete Dio mio carissimo, amabilissimo, e clementissimo; voi sete ogni mia gloria, felicità, e pace: Voi, ò inessabile Dio, sete ogni mio compito Bene; à voi ricorro, ò dolcissimo Giesù! in voi spe-

spero; Voi, ò pretioso Christo farete la mia disesa: altro bene non voglio, altra ricchezza non bramo, altro tesoro non desidero, ne altro Paradiso voglio: Voi, ò Santo Giesù sarete il mio Paradiso, e più goderò con voi nell'Inferno, che senza voi nel Cielo.

Voi, voi bramo, voi solo desidero, e cerco; nè altro voglio, tanto in questa, come nell'altra uita, che uoi solo: & a uoi, e per uoi darei il Cielo, la terra, e tutte le cole create; il mio cuore non può più capire altro, che **V**oj. O clementissimo Dio ! quãdo mi unirò, mi trasformerò, mi liquefarò, mi consumerò, mi bruciarò nella fornace dell'amor vostro? Vieni hormai, Dio del Cielo, ad habitar nel mio cuore: O Vita dell'anima mia! quando mi sommergerete nel profondo mare della vostra cazità? e quando, ò Dio mio, tutto mi suenirò in anima, & in corpo per vostro amore?

O Dio! O Dio! Vieni hormai, che più non posso: Veni Domine, & noli tardare. (a) O Dio
mio! muoio, languisco; O Carità immensa del mio cuore!
O Dio del Cielo, e della Terra!
create in me vno Spirito nuouo,
vn'amor nuouo, vn desiderio
nuouo, vna volontà nuoua, acciò la vita mia sia tutta in Voi,
e per Voi: altra cosa non posso

volere, Voi solo bramo; Voi, ò caro Giesù, sete il mio cibo, la, mia beuanda, il mio letto, li miei vestimenti, e tutte le mie ricreationi, & il tutto darei per uostro amore, altro amore'non, posso più capire, che Voi; udite hormai, ò Dio la mia uoce, li miei gemiti, e li miei clamori.

O Signore, à Voi mi dono perpetuamente, à Voi mi consacro, al uostro beneplacito rassegno la mia uita, morte, Paradiso, & Inserno, &c. il tutto uoglio per uoi; e suori di uoi, muora, e perisca tutto quello, che può essere per me: periscano per uoi lemie proprie passioni, l'amor proprio, à me basta l'amor uostro purissimo: e dopò, ò Dio mio, che io u'hauerò amato, altro da uoi non uoglio, che la uostra misericordia.

E stimarò gran misericordia, ò Dio, se mi mandarete nell'Inferno; ma con questa conditione, che ui uoglio amare con il più alto amore, che possi hauer l'huomo, aiutandolo uoi; nè uoglio esser separato da uoi, nè ui uoglio andare per li miei peccati, ma bensì con uoi, e con. l'amor uostro, senza peccato, à patire per gloria uostra.

Oh Dio mio, quanto uorrei io far per uoi! ma con il uostro aiuto; poiche senza uoi un niente sopportarei: O quanto dosce cosa è il patir per uoi! O quan-

Bb to

to sono amare le dolcezze di questa uita senza di Voi!O gloria de'Beati!O sostegno de' Cieli! O coforto de'poueri mortali !O speranza de' Purganti! Ocassigo de' Dannati! quanto sono inenarrabili, & inuestigabili le marauiglie uostre? O indicibile, ò inuestigabile Altezza, e Profondità! O eccelfo Dio! e quando l'anima mia farà tutta vnita alla Maesta vostra? e qua-. do diuentarò io pazzo per vostro amore? e quando, Dio mio, verrò io in quella celeste Patria à lodarui, à benedirui? O Signor mio! mi liquefarò, mi consumero, mi distruggerò per amor vofiro; Oh quando sarò tutto vnito à voi? Oh quando tutti li miei penfieri saranno posti in. voi?Oh quando sarò io tutto vostro? O innamorato Giesù! rimirate me vile creatura, congli occhi della vostra pietà; rimirate dalli forami delle vostre mani, acciò passando li vostri iguardi per esse ferite, possa restar l'anima mia ferita dall'amor vostro. O Giesù, ò buon Giesù. prendi il mio cuore, e non me lo dar più; e come potrò io vinere senza di voi? Voi, ò Dio sete la mia Vita, la mia memoria. il mio intelletto, la mia volótà, & il mio cuore: tutti li miei sentimenti interni, & esterni siano à voi sogetti. E doue anderò io,ò intimo del mio cuore,senza di voi? O grandezza, ò Sapienza,ò potenza di quel Dio,ch'è la Gloria de'Beati!

O Daniele posto nel lago de Leoni: O Gioleffo venduto da. fratelli! O Isaac, che porto le legna con le proprie spalle, ou doueua esser sacrificato ! O Agnello immaculato! O Vittima. che fù sacrificata ! O Sangue pretioso, che pagò le nostre colpe! O Figliuolo di Dio! O Pigliuolo di MARIA! O Dio dell' Angioli! O Creatore del Cielo, e della terra! quando sarò io tutto conforme alla vostra Diuina volontà? perche non sono io vn Dio, sogetto à voi?acciò io possa maggiormente amarui, e seruirui: e se io fossi vn Dio à voi sogetto, io per maggior gloria vostra vorrei gettar questa mia Deità a' piedi vostri. Riceuete, ò ineffabile Dio li miei defiderii. O Dio! che io mi vorrei annihilare per gloria vostra, ò Tabernacolo dell'anima mia l O mia luce, altra luce non voglio, che voi, ò GIESV! O Fortezza, ò Perfettione d'ogni mio bene! O Maestà! O Immensità! O Carità! quanto vi sono obligato! Se io potessi esser Dio, voriei esser Fra Tomaso, e Voi vorrei, che foste Dio, come veramente sete: Voi sete il mio carissimo, amabilissimo, e dolcissimo Dio.

o quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel ori meo! (a)
O Dio! perche non posso io far
(a)Psal 118. per

per Voi cose grandi, e magnanime? Signore, riceuete l'anima mia, il cuor mio, per lodarui, e benedirui: io vorrei, che tutte le foglie degli alberi fussero lingue; O Dio ! insegnate à me pouerello cantici nuoui, lodi non più vdite: Oh, e perche non pofso far genuslettere tutte le creature alla vostra vera adoratione?e perche non posso io snodar tutte le lingue degli huomini, e delle donne, e degli animali, acciò vi lodassero à mio modo, e per dir meglio, à modo vostro?

O Ineffabile Dio 1 perche nonposso io conuertire tutte le genti del mondo alla vostra verafede? al vostro vero conoscimeto? e perche, Sposo dell'anima mia, non posso io fare, che fquame de'pesci, le piume degii vccelli, li peli degli animali sussero, vi benedicessero? e se potessi farlo, sapete pure, ò Amor mio, che di buon cuore lo farei; almeno, ò gioia dell'anima mia, vi osserisco li desiderij miei: riceuete, ò Dio, almeno la mia, volontà, la quale pur sapete, che io farei, se lo potessi fare.

O Santo! O misericordioso Dio! aiutatemi; date à me quella persettione maggiore, acciò vi ami d'un nuouo amore: muoio, mi consumo, ardo senza calore, brucio senza bruciarmi, muoio senza morire: fate ò Dio, che io vegga, oda, camini, operi, non per me, ma per Voi; fate, che io camini conveloce corso à Voi.



TRAT.



# TRATTATO IV.

E SECONDO

DELLA CONTEMPLATIONE;
ESEMPI DI CONTEMPLATIONE.

ESEMPIO I.

Contemplatione sopra il Capo di N. Signore, mentre se ne staua in Croce.

#### CAPITOLO I.

La Contemplatione, & Affetti sopra li dolori, & affanni del Capo di N.S.

Leggi questo Tratiato con dinotione, che ti muonerà il cuore :mostr ando qui l'Autore il suo gran Spirito, & Assetto, in contemplar la Santis-fima Passione.

Nima diuota contempla quel Sacratissimo Capo del tuo Dio, mêtre era trasitto con chiodi; và in Spirito al Caluario, e rimira co gli occhi di pietà, quell'horrendo spettacolo; vedi it Rè, il

Dio degli Angioli, quello, cheti creò, mettiti fotto la Croce, vedi il Fattor di tutte le cole in Croce; vedi MARIA Madre di Dio fotto d'effa Croce; vedi GIESV ignudo, contempla quel capo coronato di pungenti spi-

ne, che lo trafigeuano tutto; parte delle quali arriuauano fino all'ossa, e rompendofi fi riuoltauano, facendo tra l'ossa, e carne vn nuouo buco, sentendo il Signore intensi dolori.

Altre spine più dure penetrauano sino al ceruello; riuolgeua, Anima mia, il tuo GIESV il suo addolorato Capo, hor sù d'vna spalla, hor sù d'vn'altra, hora l'inchinaua sù'l petto, hora lo drizzaua in alto, e trouando la dura Croce, in essa vrtaua co la Corona, sentendo estremi dolori; altro non poteua muouere, che il pretiossimo Capo, e quella beata lingua.

O stupore! O eccesso della carità di Dio! e chi vidde mai vno spettacolo tale? O sacrato Capo! io t'adoro, ti benedico. Rimira, anima diuota, il tuo Dio: vedi quei beati occhi del Signore, che mirauano la sua afsitta Madre, e gli occhi della Madre rimirauano il Capo dell'amato Figlio: e chi vidde mai due Amanti tanto innamorati?

Feriuano li (guardi di GIESV il cuore di MARIA; feriuano gli occhi di MARIA il cuore di GIESV: vedeua GIESV l'a gonie della Madre, e la Madre vedeua li spasimi di GIESV: fi lamentaua, e piangeua MARIA, i dolori della Madre erano anco del Figlio: GIESV copassionaua la Madre, & ella copassionaua il Figlio; saettaua.

GIESV il Cuore dell' affitta.

Madre, saettaua la Madre il cuore dell'amato Figlio. Scorreuan giù per le beate mascelle di GIESV riuoli di sangue; O chi hauesse veduto quelli beati occhi, e quelle chiome rabussate couerte, e tinte di sangue! e quella beata barba, e quella facrata faccia, che gli Angioli non erano degni di rimirarla, tutta insanguinata, scolorita, pallida, e tutta lacerata!

Piangeua il Sole, la Luna, le Stelle, gli Elemeti; il velo del tepio si diuise: e tu non piangi? non gemi? ah crudele! sino à questi termini il tuo Dio arriuò per tuo amore, e tu no daiamore per amore? ritorna, ò Anima, al Capo del tuo Dio. O quanti dolori patiua! vedeuano gli limpidissimi occhi di Christo tutte l'angustie, che doueuano patire tutti gli huomini, & amici suoi dalla morte sua, sin'al fine del Mondo; e quelli dolori erano anco fuoi, patendo il manfuetifimo Agnello in vedere, che tanti doueuano dannarsi.

Era quella beata lingua brueiante, e languente per la sete;
eh come staua quel palato? O
quanta sete sentiua? era vscito
dal Capo abbondanza di Sangue, era rimasta la fronte secca,
arida, e dimandò da bere. Erarimasta quella beata lingua, e
quel palato, che non haueuapatito, perche tutti gli altri me-

pri

bri haueuano patito li suoi dolori, vosse il tuo Dio patire anco in quella parte, e però disse: Sitio. Sapeua il Signore, che haueuano preparato fiele, & aceto, e dimandando da bere, gli su dato fiele, & aceto; & hauendo gustato, & auelenata la sua lingua, e palato, più non vosse.

O anima mia, e che dirai hora?che farai per questo Dio tanto Caro, e pieno d'ogni pietà? come non ti struggi il cuore per vn tuo tanto innamorato? Ritorna, anima mia, alla gran... Madre di questo Dio. O dolcissima Maria! è quello il Capo del vostro Figliuolo, che non vi satiaste di rimirarlo? è quella... la faccia di quel Giesù, che tante volte baciaste, e mai vi satiaste di rimirarla? Sono quei gli occhi, che con i vostri pareuano due Soli? Sono quei gli capelli, che tante volte accomodasse? è quello il Capo, che tante volte lauaste, e non vi satiaste mai di farli bene? & hora vedete quel Capo colmo d'ogni necessità; O quante horrende biasteme fentiuano quelle beate orecchie! O in quati spasmi si ritrouaua quel beato Capo! O quati Regi si ritrouano nel Mondo pieni d'ingiustitia, coronati di corone ingemmate, & il Capo del tuo Dio giustissimo, è coronato di spine, che li trapassauano il Capo, sentendo ineffabili dolori! e quanti nel Mondo si ritrouauano, li capi de' quali erano adornati, & inbalsamati? & il Capo del Signore era insanguinato, sputacchiato, e maltrattato!

O Maria! è questo il Capo di vostro Figliuolo? sono quelle, le labra, dalle quali vsciuano parole di vita? hora n'esce parola di morte, dicendo: Consummatum est. (a)

E chi vidde mai vn Capo tato lacerato, e maltrattato? O quante punture sopportò! O quanti schiassi tolerò! O quanti tiri surono dati alle sue santechiome! O quante bastonatericeuè quel beato Capo! O come erano incauati quei beati occhi! O quante lagrime scaturiuano da essi!

Ah Dio! e chi potrà gia mai capire l'agonie, che sentiua il vostro beato Capo? Voisolo, ò inesfa bile Dio, lo potete capire, e sapere. Ah Dio dell'anima. mia! e chi vi coronò di spine, facendoui sentire tanti dolori? Ah dolce,e soaue mio Giesù! no vi lamentate degli Hebrei, emeno delli Christiani: Non sapeuate voi, ò Sapienza del Padre, che l'huomo v'haueria così maltrattato? non sapeuate voi, che l'huomo v'haueua da vsare tanta crudeltà, tanta ingratitudine? e se lo sapeuiuo, perche dun-

(a)loan 19.7.30.

dunque tanto affettionarui all'huomo più crudele d'ynLeone?

E però, Amor mio, lamentateui del vostro grande amore, il vostro smilurato amore vi condusse à questi termini: O Capo glorioso del mio Dio! quanto furono grandi i vostri dolori? O faccia veneranda, quanto eri differete da quella, che la B. V. tante volte lauaua, e baciaua! O beatiocchi! non sono quelli, che illuminauano le tenebre? O beate labra, come fono scolorite! O sacrata lingua! è forsi quella la lingua, che parlaua co parole di vita? O glorioso vdito! fono quelle l'orecchie, che vdiuano i Canti Angelici ? sono forse quelle le chiome indorate. che hora vedo tutte insanguinate? è quella la fronte, che buttaua raggi nel monte Tabor,& hora la veggo cinta d'aspre,e pungenti spinelè quella la voce sonora, che gli Santi Apostoli diceuano, ch'era voce di soauità, & hora odo vna voce di pietà, che muoueria à compassione infino le pietre ?

Ah Cara, e Dolce Vita! ah Giesù mio; non sete voi la vera luce? e come hora vi vedo ri-uolto in tante tenebre di dolo-ri, e spasimi? Che diranno gli Angioli del Cielo? O santi Angioli stupite d'un caso tale, il vostro Dio posto in tanti dolo-ri! O come è disserente hora da

quel, ch'era in Cielo glorioso! Ego autem sum Vermis, & non Homo. (a) Sin à questi termini, venne il vostro Dio per amor dell'huomo ingrato. O Dio, quáto vi trattò male questo vostro amore! poiche per amore vi lasciate mettere vna Corona così amara, e dolorosa.

E chi può capire questo vofiro amore? O Amor di Dio! deuo lamentarmi di voi? nò, nò; perche se foste amaro al mio Dio, foste tanto più dolce à me, mentre per mezzo vostro sui riconciliato con Dio, e da nemico, diuenni amico della Maestà vostra.

O Amore di Dio! tu fosti cagione dell'aspra morte del mio Redentore; & io già morto, fepolto nel peccato originale, & attuale, fui refulcitato per te da morte à vita, mercè à Voi, ò pouero Amore del mio Dio. Mi lamento, ò amore del mio Signore, che facesti tanto male al mio Dio; mi rallegro, che à me facesti vn tanto bene: piangerò la morte di Giesù, e mi rallegrarò della vita mia; mi lamēto,ò amore, che menasti il mio Dio dal Cielo in questa bassa. terra, à patire tanti dolori, e mi rallegro d'ascendere al Ciclo; io mi lamento giorno, e notte, lagrimando, e fingoltendo : O Amore di Dio! poiche menasti il mio Giesù per 33. anni in vn.

(a) Psal.21.2.7.

con-

continuo conflitto, e mi godo, che à me desti vna perpetua.

pace.

O Amore, quanto fosti amaro al Figlio di Dio! e quanto dolce, e soaue fosti all'animamia! O amore, quanto abbassa-sti Dio! poiche per amore lauasti i piedi à Giuda, & inalzasti me al Cielo, per gustare, e possedere Dio.

Finalmente, ò Amor di Dio, tutto il Mondo ti deue adorare, poiche per mezzo tuo riceuemmo noi mortali tanti beni, non folo temporali, ma spiritua-

li:e però non si può esser grato ad vn tanto amore, se non conl'altro tato; amando, chi t'amò; cercando, chi ti cercò; dando tutte le cose tue, à chi per te diede se steffo nella dura, & aspra morte. E sicome l'amor di Dio, lo menò à te, l'istesso amore ti menarà à Dio, se ti lascierai guidare da esso: perche ti condurrà alla Maestasua, oue goderai, non dolori, come esso Dio, che ne su pieno, ma ti condurrà in vn'amore di delitie, oue goderai quella pace,e quella quiete, the non licet homini loqui. (a)

## CAPITOLO II.

# La Contemplatione si conchiude con l'Oratione.

Sant'Amor di Dio! à voi m'offro, mi consacro in... eterno; ò amato! guidatemi, **≪onducetimi al mio Dio,non mi** lasciate fermare in cose fuor di Dio: e le haucte codotto il mio Iddio à me, hauédomi per mezzo vostro, e mezzo della Contemplatione fatto amico, e famigliare d'esso Iddio; tenete la... vostra diuina mano sopra il mio capo, acciò, se per mia mala sorte fui lontano dal mio Dio, mi vogliate far ritornare à lui, non lasciandomi per qual siuoglia... accidente allontanare dalla. Maestà sua.

O santo, e venerando amor

d'Iddio! vigilate sopra di me, custodite il mio cuore; O fuoco diuino! Vi serua il mio cuore per lanterna, la mia anima per albergo: mandate, ò amor d'Iddio, alla mente mia i siumi celesti dell'amor vostro; escano questi siumi dalle sinestre de' miei occhi, non lasciandoli vedere, se non quello, ch'è in vostro piacere.

O fuoco d'amore! riscaldate l'anima mia tutta aggiacciata; illuminate le tenebre, e l'oscurità del mio rozzo Spirito: purificatemi, illustratemi, acciò io benissimo vegga la chiarezza, elimpidezza della faccia vostra.

Vic-(a) 2, Cor. 12, v.4.

Digitized by Google

Vieni, ò sant'amor d'Iddio brucia il mio cuore, acciò viua per amore: O amore d'Iddio, se imbēdasti gli occhi al mio Dio, menandolo à tanti tormenti, fate, che anco io sia orbo, guidandomi voi per quella via, che piace al mio Dio: siate voi mia guida, incaminandomi per il dritto camino della Croce, nella quale caminò il mio amato Giesù.

Voi,ò caro Giesù, date à me hoggi (che è la vigilia della mia Cara Diuota Maria Maddalena, e Festa della Diuota Santa Prassede)che mi preceda quella guida,che desti ad esse Sante, acciò ancor'io sia ammaestrato, e guidato per quel camino d'amor puro, e spropriato, e disinteressato, nel quale caminorno queste Sante mie diuote, che finalmente furono introdotte nella cella

vinaria dello Sposo; oue tanto beuerno, che come vbriache di amore, tato s'vnirno al suo Sposo Christo, che quasi diuennero vn'istessa cosa co il loro Amate.

O Santa Maria Maddalena, o santa Prassede, assistete per me auanti quell'Iddio, ch' è tutta. la vostra gloria,e felicità, acciò per me ottenghiate da esso Iddio quell'amore, con il quale, ò Sate Dilette del Sig. tato l'amaste: e ch'ancor' io vostro diuoto ami quell'Iddio, che voi amaste, e seruiste, acciò amandolo quì in terra, ancor'io venghi dopò questa vita mortale in. quella celeste Patria, à far quell'officio, che ancora voi fate à Gloria, e Nome dell'Eterno Iddio, il quale sia sempre honorato,& adorato in sacula saculorum, Amen.

# ESEMPIO II. Contemplatione sopra il Cuore di GIESV.

# CAPITOLO I. Delli suoi Dolori, & affanni.

Sacrato Cuore, del mio Amabilissimo Signore: io riuolgomi à voi, e con esso voi ragionerà l'anima mia, essendo voi, ò caro Cuore, il mio ricorso, ed il mio consolatore. O caro Cuore del mio amantissimo Signore, quanto surono grandi lì

vostri dolori! desidero, che me ne diciate vna particella, perche io sò, che surono tanti, e tali, che il mio rozzo spirito non potria capirli; poiche li misuraste, e li pratticaste. O beato Cuore, io vi sono diuotissimo, epiangerò, e singultirò dì, e notte la vostra dura motte.

Ah Cuore del mio Iddio! Cuore, oue se ne stana, e sedeua quella beata Anima; Cuore posto in mezzo al Corpo del mio Saluatore; Cuore formato dalla potenza d'Iddio; Cuore colmo dell'istesso Iddio; Cuore ripieno d'ogni Sapienza, Bontà, Carità, d'ogni Amore, e di tutte le Persettioni; Cuore dininissimo, nel quale habitò l'istess' Iddio per amor dell'huomo.

O dolcissimo Cuore del Nostro Redetore! quate volte per li dolorosi affani gettaui gemiti, e sospiri tutti ardenti d'amore? stando per amore dell'huomo per spatio di 33. anni in questa milera vita: Oh come ardena... quest'affannato Cuore? Staua, -anima mia, questo Celeste Cuore immerlo in vn mare d'amarissimi dolori; tirauano, bruciauano li peccatori in questo dolcisa simo Cuore: O quante volte era addolorato, e trafitto dalle saette de'tuoi peccati! O quante volte era lacerato, & afflitto dalle tue iniquità!

Tutte le ferite, e percosse, che pati Christo in tutte le parti del suo Corpo, & anco dell'Anima, tutte il Cuore di Christo le patiua, e sentiua : era il Cuore à guisa di bersaglio, e così nonsentiua l'Humanità di Christo dolore, quantunque minimo, the non andasse à ferire il Cuore del Signore.

O quante volte sentiua affan? ni, angustie, e suenimenti. O anima diuota, se hauessi possuto vedere quel santo Cuore del tuo Redentore ! e se non t'è stato concesso di vederlo, vedilo hora almeno in Spirito: O chi hauesse veduto quest' Iddio, composto d'amore, é carità, mentre caminaua per la Giudea stáco, afflitto, affamato, assetato, & addolorato! e se quel Corpo era in tante afflittioni, pensa, che quel Cuore era nelli stessi dolori:anzi, quanto più l'huomo è nobile, tanto più nobilissimo è anco il Cuore.

Era l'Humanità del Figliuol d'Iddio nobilissma, e delicatissma, poiche l'Eterno Dio l'haueua formata per opra dello Spirito santo del purissimo Sangue di Maria; e trà tutti i membri, il Cuore è il più nobile, e conseguentemente capace di maggior dolore: e però patendo la... nobilissima.e divinissima Homanità di Christo in tutti li suoi membri, patiua incomparabilmente il Cuore di Christo; mentre tutti li dolori de'membri di Christo, che patì, andauano à ferire quell'addolorato Cuore; in modo tale, che quei flagelli, fpine, chiodi, percosse, vilipendij. opprobrij, il portare la Croce, l'agonie, e tutto, che pati quella beata Humanità, patì ancoraquel pretiofisimo Cuore del Nostro Saluatore.

E @

E sicome in parte si poteuano vedere esteriormente i tormenti del Signore, e vedendoli apportauano, & apportano a' Serui di Dio tanti dolori, compassionando, e compatendo il Signore; quanto maggiormente si deue compatire il Cuore, il quale era il Riposto di tutti i dolori? Il Cuore del Nostro dolce Signore, è vn'altra vita del Saluatore.

Voglio dire, Contemplatiui, se patina il Capo coronato, le mani trafitte, i piedi conficcati; patiuano di certo dolori intolerabili: ma ohimè! che il Cuore del mio carissimo, e dolcisimo Signore sentiua i chiodi delle mani, e piedi: haueua tutte le spine del Capo trasitte in esso, & ogn'altro membro, che patiua, il Cuore tutti li patiua; in... guifa tale, che mentre era il Nostro GIESV in Croce trafitto, coronato, e flagellato, e che s'angolciaua, e moriua; il Cuore del Signore era trafitto ancor esso con chiodi, e patiua tutti li dolori, che patiua la sua santa... Humanità.

Ah facrate membra del mio Signore! non vi monea à pietà quell'addolorato Cuore? non vi poteuate contentar di patir voi, che senza pietà andauate saettando anco quel Cuore? B voi mani, non sapeuate, che tante martellate, che dauano ne'chiodi (trapassandoui, e facendoui fentire intolerabili dolori) al Cuore erano un'altro martello, che lo trafigeua à E così dirà delle spine, e di tutti gli altri tormenti, che patendo Christo, li patì anco il suo sacrato Cuore.

Deh anima mia! le contempli la dura, & aspra Passione di fuori dell' Amantissimo Signore, contemplala anco interiormente, & in particolare quell'affannato Cuore; e se piangi, e uersi lagrime d'acqua, per la. Passione esterna del Signore, piangi con gl'occhi interni à lagrime di langue per la lua interna Passione. Oh quanto su smisurata la Passione del Signore esterna! ma molto più su l'interna: e se li dolori esterni furono tanto grandi, che l'istesso Dio solo li può capire; quanto maggiori douerno esfere quelli, ch'hebbe nell' interno? era il Cuore di Dio la sedia di tutti li dolori; e sicome li fiumi, e torrenti corrono al mare, essendo esso mare il fine, e centro di tutti li fiumi; così tutti li dolori del Signore furono come tanti torrenti, che scorreuano al Cuore. facendoli sentire intolerabile dolore. Non fù già membro tanto cruciato, quanto fu il Cuore del Signore: tutti gli altri membri l'affligeuano, perche uedendosi in tanti dolori, & affanni, ricorreuano al Cuore per aiuto, come membro trà loro princi-Cc 2 pale;

pale;& in questo erano anco come dardi,e saette,che trafigeuano il Cuore del nostro Amantis-

simo Signore.

O Cuore santo lO Cuore dinino! O Cuore più dolce di tutte le dolcezze! quanto sei degno di lode, di benedittioni, degnissimo d'essere compassionato sopra ogn'altro membro del Signore: io t'adoro, ti benedico in eterno, e propongo di giorno, e notte contemplarti, facendo di te, ò Cuore del mio GIESV, vna nuoua Passione: ma non finirò, ò caro, ò dolce Cuore, le vostre, marauiglie, li vostri tormenti, ma seguirò tuttauia i dolori vostri, acciò li vostri Diuoti possino contemplare la Passione del mio Signore, quanto all'esterno, & habbiano anco da contemplare la Passione interna.

#### CAPITOLO II.

Profeguisce nel contemplare il Cuore di Christo.

Nima diuota, hai mai sen-. tito dire, ouero t'è intrauenuto, ch'essendoti stata detta al. cuna parola ingiuriofa, tu habbi detto: quella m'hà trafitto il Cuore, m'hà penetrato le viscere: di certo, che ti sarà accaduto accidente tale, ouero hauerai hauuto alcuna volta dolori così grandi, che hauerai detto: il cuore non può più sopportare, il cuore mi và in pezzi: certamente l'hauerai fentito da molti, & anco sarà intrauenuto à te: così anima mia auuenne al tuo Dio, perche fù posto in vn mare di dolori, e tutti i dolori andauano à ferire il Cuore del mansuetisimo Agnello Christo. O quáte volte quel pretioso Cuore faceua interiormente moti, che-

chi l'hauesse posso vna mano sopra, l'haueria sentito palpitare! O quante volte si sentiua mancare il Cuore per debolezza, e necessità! O quanti insuocati sospiri gettaua quel beato Cuore, che staua nel suoco dell'amor suo, che portaua al genere humano!

Cercaua alcuna volta di refrigerarlo con qualch'anima, che lo riconoscesse per Dio; ma ohimè! quanto poco refrigerio gli era dato: si chiamò refrigerato dalla Samaritana, dalla Maddalena: O quanti pochi erano quelli, che li dauano refrigerio, à comparatione di quelli, che giorno, e notte, li trafigeuano il Cuore! O quanto grandi furono li dolori, che patì N.S.ma

in particolare quel Cuore dolce, e caro, su per 33.anni Martire.

Il nostro Dio cominciò il suo Martirio nel ventre di MARIA, perche hebbe il compito vso della ragione, & anco come. Dio, vedeua tutte le cose, e tutti i dolori, che doueua patire, e da niuna parte haueua refrigerio:se miraua il popolo Hebreo, per il quale era venuto dal Cielo in terra, vedeua, che li doueua dar morte atroce: se miraua gli Apostoli, vedeua Giuda, che lo

doueua vendere, e tradire, vedeua Pietro, che lo doueua negare, e tutti gli altri, che lo doqueuano abandonare.

Se si riuolgeua alla Gentilità, vedeua, che doueuano stare nella sua durezza, e perseguitaril suo santo Nome, con dar morte à tanti Martiri, e Vergini: se rimiraua la Christianità, vedeua, che tanti pochi doueuano saluarsi, dicendo lui stesso: Che molti sariano li Chiamati, ma pochigli Eletti.

#### CAPITOLO III.

Altri affanni, e dolori del Cuore di Giesù; e del suo Amore.

M A non finiscono quì gli affanni, e dolori del Cuore di N.S.Contempla, anima divota, quante volte andò in agoniaje l'agonie nalcono propriamente dall'affanno del cuore: contempla, quati furono li martirij del Signore, tante furono le pugnalate al Cuore del tuo Amabilisimo Iddio; in modo tale, che quando vedrai, e conteplarai quell'agonia nell'horto, deui penetrare quel sacrato Petto,e vedere,come se ne staua quel Cuore: e se ti muoui à pietà, in vedere il tuo Dio di fuori posto in tante agonie, entra anco nel Cuore, che lo vedrai tutto lacerato; e ti muouerà à tanta pietà, che restarai trassitto dal dolore, compassionando il tuo Signore.

Contempla, anima mia, il tuo Dio; seguitalo di luogo in luogo, di passo in passo :e done patiua quella beata Humanità,anco il Cuore nell'istesso luogo eratrafitto, e lacerato. E chi vidde mai vn Cuore posto in tanti dolori.& affanni? O Cuore del mio dolcissmo Signore! e chi vi hà giamai condotto à termine tale ? L'amore, che io portai à te, anima crudele, mi ci conduste; e tu non lo pensi? ah ingrata..... e sconoscente! al tuo Dio mo-Ari tanta ingratitudine? per amore, mi fai dishonore? per

carr

tanti beni, che t'hò fatto, tu fai fempre male? e per tante dolcezze, che ti diedi, tu mi dai fiele, e mi trafigi il Cuore?

Conosci anima mia quel Dio, che ti liberò dalla crudel morte dell'Inferno; ritorna al tuo Liberatore, il quale con tanta pietà t'aspetta à penitenzaje non. temere, anima, perche son ferito, impiagato per tuo amore, & il mio Cuore è trafitto. Non vedi. che io agonizo, sudando Sangue, & Acqua? & il mio Cuore piange, suda, agoniza ancor esso per tuo amore: e se temi il castigo; non vedì, che io non. mi posso muouere per l'affanno, e dolore? E che la mia pietà soprauanza tutte le tue iniquità: Confide fili. (a) Ritorna al tuo Celeste Padre; e se sei aggrauata, ed affaticata, vieni à me, che io ti rificiarò , dandoti da bere di quell'acqua, che io diedi alla mia Samaritana; il mio Cuore ti seruirà per vaso, essendo io ripieno di pretiofo vino, il quale per tuo amore se ne stà nel Cellaio fresco del mio Petto.

La chiaue d'essa sarà vna lancia, il Cantiniero è Longino, che aprendo l'vscio penetrò sino nel Cuore, e beuè vino ottimo; oue si satiò in modo tale, che di mio nemico, diuenne mio grande amico: gustò questo mio Seruo vino nero, e bianco; spilò con la lacia quella botte del mio Cuo-

(a) Matth.9.7.2.

re, e restò quel forame aperto per refrigerio de'mici diuoti. O quante Verginelle beuerno di questo mio cuore! O quanti Santi, e Sante hanno beuuto, & hoggidì ne beuono li mici Serui!

Questo mio Petto è quella. Cella vinaria, oue le mie Spose beuono nel Cuore dell' amor mio; in questo celeste vaso era vino ottimo, nero, e bianco: e di ciò, ne su testimonio il mio diletto Apostolo Giouanni, che si ritrouò presente, quando Longino con la chiaue della Lancia aprì la Cantina del mio Cuore, e n'vscì sangue, & acqua; dicendo, che su presente, e che vidde, e ch'è vero il testimonio suo.

O beata, ò felice Cantina! ò dolce vino! O beuanda pretiofa! ò beati, felici, e ben auenturati quelli, che beueranno di questo celeste vaso, riposto inquel celeste, e diuino Cellaio! di cui diceua il nostro Dio, inuitando li suoi cari amici: Chi hà sete, venga à me, che lo risciarò, dicendo, che gustassero, e vedessero, quanto soaue è questo celeste, vino: Gustate, & videte, quoniam suauis est Dominus. (a)

Oh quanti dolori pati N.S. ma in particolare, mentre se ne staua in Croce! e chi sarà quello Spirito così eleuato, che possa penetrare, e capire quanto pati quella beata Humanità,

quel -(a) Psal.33.v.19. quelle sate membra, ma in particolare, quell'affannato Cuore? Ah Dio! ah Dio! io parlarò di questo Cuore, io piangerò dì, e notte la vostra dura morte; ma trà ogni vostro patire, penetrarò il vostro addolorato Cuore, quanto dalla Maestà vostra mi farà concesso. Ah fossi io stato presente, per vedere con S. Giouanni quel Petto aperto, quel cuore spalancato, mentre Longino lo trapassò, e n'vscì sì pretioso licore!

Oh come doueua scaturire quella delicata beuanda iui per quell'Humanità 10 beato Longino 1 come beuesti vn sì pretioso licore? che hauendone gustato, non solo restasti illuminato nel corpo, ma anco nell'anima; mercè à questo licore, che scaturì da quel beato cuore.

O chi hauesse veduto, mentre staua il Santissimo Signore in Croce trafitto, addolorato, e posto per amor nostro in tante agonie! vedeua il pouero Christo la sua afflitta Madre à piedi della Croce, piangendo, e fingoltendo; rimiraua GIESV con li suoi occhi pietosi, e mentre la rimiraua, prima feriua il suo cuore, perche tante volte, che Christo rimiraua la Madre, tante saette al cuore prima dana à se stesso; e quante lagrime, quáti gemiti, che gettana Maria da quel beato cuore, tante ferite erano al cuore di Giesuje quanti fguardi daua Maria al fuo Figlio, tante ferite erano al cuore di N.S.

Erano due Amanti tanto innamorati, che Maria saettaua... il Cuore di GIESV, & egli sacttaua il cuore di Maria, e queste saette erano fatte, e composte d'amore. Ma ohime ! quelle saette, che feriuano il cuore di Giesù , le penetrauano fino nell' vltima parte, rispetto all'amore, co il quale GIESV amaua MA-RIA; esebene l'amore di MA-RIA era grande,e quanto era... grande l'amor di MARIA, tanto grande era anco il dolore, ma l'amor di Dio verso la sua. diletta Madre su smisurato; e però i dolori, che patì, furono anco imilurati, in particolare quelli del gloriofo cuore.

Mentre MARIA presentò il suo Figliuolo nel Tempio, le su trafitto il cuore con vn coltello, per le parole di Simeone; e queso coltello restò nel cuore di MARIA, fino che lo vidde resuseitato, ed asceso al Cielo Gloriolo: così il cuor di GIESV fù trafitto con vn'altro coltello. e durò sin che spirò quella beata Anima. E quale su il coltello, che trafisse il Cuore del nostro amato Signore? fù lo lmilurato amor suo verso la sua diletta. Madre, & à tutto il Genere humano.

E però vedendo N. S. tutti li dolori, che doncua patir Maria

nel tempo della vita sua, erano tanti coltelli al cuore di Christo: e tutte l'anime, che doueuano dannarsi per la colpa delle loro iniquità, erano tanti colpi al cuore di GIESV: e tutti li tormenti de'Martiri, delle Vergini,&c.erano dolori alCuore di Christo, e dolori di morte, se Dio non hauesse sostentata quella. S. Humanità con la potenza sua, non per refrigerio, ma per maggiori dolori, & affanni. Oh quate volte il pouero Christo piangeua, e sospiraua, & anco il pouero cuore piangeua! haueua... Giesù nel suo cuore vn'amore così ardente, così infocato, che li seruiua per vn continuo martirio; e tanto più quest'amore verso l'huomo era grande, e trafigeua quel pouero Cuore, vedendo, che tanti Popoli doueuano prinarsi, e no seruirsi di que-No divinisimo amore, privandosi affatto dell'istesso. Et io dirò, che se l'huomo, ò donna... potesse à pieno capire l'amor di Dio, non potrebbe durare in vita;ma che dico à pieno? vna sola parte saria sufficiente di darli morte, perche l'amor di Dio è in comparabile, inenarrabile, & indicibile.

Che cosa è Estasi, se non vna morte di stupore, ed'ammiratione? vedendo in Dio tanta carità, tanto amore verso la creatura tanto ingrata, e sconoscente; e chi potrà mai capire l'amor di Dio? forse li più persetti? non per certo : questa scienza dell'amor di Dio, solo è riseruata à lui, e lui solo può capire questo eccesso di carità, & amore: e se andaremo al Cielo, e cominciaremo à dimandare alli Cori degli Angioli, forse, ch'essi saprande l'amor di Dio? di certo, che nè ancor'essi saprebbono questa diuina Sapienza.

Ma anima mia, và dalli Cherubini, dalli Serafini, che ardono fopra ogn'altr'Angelo nell'amor di Dio; forse essi sapranno darti notitia di quest'amore? nè ancor'essi à pieno ne sapranno dire: forsi la gran Madre di Dio? nè anco essa hà possuto arriuare, & à pieno capire, quanto susse grande quest'amore, dell'Vnigenito Figlio d'Iddio.

E che dirò io dell'amore di questo nostro Dio ? io dirò, anima mia; che sicome non si ponno contare le Stelle del Cielo, l'arene del mare, le piante, & herbe della terra, così no si può raccontare, e meno capire con mente humana, nè con santità di vita, nè tutti gli Angioli del Cielo, l'amore, con il quale Dio amò l'huomo, creato dalle sue proprie mani, e redento con il suo pretioso Sangue: anzi io dirò, che gli Angioli delle tenebre, creati da Iddio in tanta gloria, quando Dio li mostrò, che doueua farsi kuomo, non poteuano intedere, nè capire có quest' intelletti così eleuati, che Iddio douesse farsi huomo per amore dell'huomo, e che Dio doueuea amare tanto quest'huomo; es perciò si ribellorno da Dio, non potendo capire vn tanto, e così prosondo Misterio.

#### CAPITOLO IV.

## Parla ancora dell'amore, e ripiglia detta Contemplatione.

Tio dirò, che se Dio desse cognitione à tutti di questo suo seleste amore, come hà fatto, e come fà à suoi cari amici, giudico, che il Mondo andarebbe al fine; perche se Dio si fà vedere dall'anima, scuoprendoli vna particella di questo suo amore, tanto s'ammira, si stupisce, che lascierà per amor d'Iddio, non questo Mondo, ma cento mila mondi.tirata dal soaue.e dolce amore d'Iddio: sicome saceuano li Santi, e Sante Verginelle, che lasciauano le Corone, gl'Imperi per amore del loro amato Spolo. E giuro per quel Dio colmo d'ogn'amore, che chi non gusta l'amore puro d'Iddio, non può, non può sapere, che cosafia bene in questa vita: solo lo prattica, lo gusta quello, il quale ama questo Viuente Dio, e tanto gusterà quest'anima, questa... felicità, quanti gradi d'amore hauerà verso Iddio.

Ma Anima Contemplativa, torniamo al Cuore di Nostro S. ch'essendo spirata quella bea-

ta Anima da quel beato Corpo, era rimasto questo S. Cuore acora palpitante dentro quel beato Petto; era rimasta la S. Humanità di Christo pallida, e smorta, perche era vscito quel pretioso Sangue da quell'Humanità, e quell'afflitte membra erano restate senza moto, solo il Cuore ancora palpitaua.

Cuore ancora palpitaua.

Haueua mostrato il Signore

l'amor suo verso l'huomo, con spargere il suo beato Sangue: ma ohime ( cafo horrendo ) voleua, che quel Cuore fusse veduto dall'huomo, perche era tanto ardente, che moriua di doglia di mostarlo all'huomo, che se bene era morto,era nondimeno il suo Cuore pieno d'amore; mentre hauendo spirata l'anima, l'amor di Dio s'era ritirato al Cuore; voleua Dio, che l'huomo vedesse quest'amore, e però li su aperto il Cuore co vna crudel Lacia; e per fegno, che viueua nel Cuorel'amor d'Iddio, n'vsci Sangue, & acqua, che scorreua giù D d

Digitized by Google

per quella beata Humanità.

E se si dirà, che il Sangue di Christo su Sangue d'amore, con il quale redemì l'huomo; questo, che Christo sparse dal suo Cuore dopò la Morte, su Sangue, pretiosissimo, su vn'estremo Eccesso d'amore, su l'vltimo Suggello dell'amor suo.

E se tu, ò peccatore, dato inseprobo senso, non ti vuoi conuertire per il Sangue sparso dalle vene del tuo Amato Christo, almeno conuertiti per quel Sangue, & acqua, che sparse dal suo pretioso cuore; rimira quel cuore aperto, nasconditi in esso, sà in quello la tua stanza; quel cuore potè capire tutti li Santi del Cielo, e cape tutti suoi serui, che sono in terra, capirà ancora te, anima crudele. Reuertere, remertere Sunamitis. (a)

# CAPITOLO V.

Dal Cuore aperto di Christo vsci Sangue, & Acqua d'Amore, e Misericordia.

A quella beata ferita del Costato di Christo, quale tanto fù grande, che commodamente poteua entrare vna mano, sicome si vede, che Christo apparne à San Tomaso, e li disse: metti Tomaso la tua mano nel mio Petto, e non voler'essérincredulo, ma fedele: da questa beata ferita dico, vici sangue, & acqua; così la Lancia aperse il petto, e trapassò il Cuore, dal quale scaturinano quelli due fiumi d'amore, e di carità, acciò ogni giusto, & amico d'Iddio, potesse bere dell'amor suo, & anco li peccatori potessero bere il Sangue sparso della sua mise-

ricordia, e l'acqua soauissima. dell'amor suo.

Oh chi hauesse veduto quel Cuore aperto, ed vscire quel beato sangue, & acqua, comedue siumi! vno della misericordia, ch'era il Sangue, oue poteua, e può andare ogni peccatore, sperando la certa misericordia; e l'altro siume dell'acqua,

alla quale ficuramente poteua, e può andare, ogni fedele amico di Dio, fperandone aumento di virtù, e perfettione.

CAPI-

# CAPITOLO VI.

Nel Corpo deposto, contempla con la B. V.

specialmente il Cuore.

T V deposto il S. Corpo del Siguore dalla Croce, e su dato in grembo della sua Diletta... Madre. Hora, anima mia, vedi quell'addolorata Madre con il Figlio nelle braccia, piangendo, e gemendo; spasimaua, agonizaua, e vedeua il suo Figlio così maltrattato,e quel ságue, che ancora era fresco: miraua hora li piedi, hora quelle ferite, hor quel beato Capo, cinto di pungenti spine, e rimiraua quella... beata faccia,e la baciaua.

O quanto erano grandi le lagrime,i fingolti,li lameti,e li do-Iori! O chi fusse stato presente à veder quello, che passaua trà la Madre, & il Figlio! Si poneua la Santissima Vergine con la. faccia sopra la faccia del Caro Figlio, e baciaua quelle beate membra. Staua Maddalena. in quelli beati piedi, oue haucua trouato tanta pietà; e tu, anima, và ancora in Spirito, e troua il tuo Dio nelle braccia. della Madre, adoralo, contemplalo, miralo. Contempla, che per tuo amore su così maltrat. tato;ma in particolare, vattene al Cuore trafitto, e spalancato: e se la sua Beata Madre sarà sopra d'esso Cuore, come puoi pensare, che trà tutte le membra, che

Maria miraua ( io non dubito) il cuore non fusse il princi-

pale.

O quante lagrime Maria douette spargere sopra d'esso Cuore! Oh come lo miraua, baciaua, si lamentaua, e doleua! E tu anima mia, vattene à quel cuore spalancato, e contempla il tuo Redentore; penetra con gli occhi della mente tua , e vedi quel Cuore, che per tuo amore tanto tolerò, e sopportò: tu sopra d'esso sa vn lungo lamento, piangi, laua quella ferita con le lagrime,e fà, che penetrino le tue lagrime dentro di quel Cuore: metti le tue labra à quell'apertura, e grida con cordial'affetto à quel cuore, acciò habbia pietà ditanti tuoi peccati; prometti d'emendarti, di dare il tuo euore, per amor di chi lo diede per amortuo, e d'amare quel Dio, che tanto amò te, e di dare per questo Dio te stesso, che ancor lui diede se stesso alla morte per tuo amore: piangi, gemi, compatisci il tuo Dio, & anco la suasanta Madre.

O S. Vergine mia Signora ! è questo il Figlio vostro, che partoreste, ed alleuastessono queste quelle mani, che formarono i Cieli, e la terra? sono questi i Dd 2 pic-

piedi, che caminauano sopra l'acque? sono questi gli occhi, che illuminauano le tenebre? è questo lo spalancato, e trafitto cuore, che in se capiua tutte le cose? è forse questa la bocca, che haueua, e proferiua parole di vita? sono forse,ò Maria queste quelle chiome indorate, che inuaghiuano gli occhi vostri? è forse questa la faccia, che rispledeua, come il Sole? è forse questa l'Humanità, che partoreste per opera dello Spirito S.? è forse questo quel Dio degli Angioli, Pattore del Cielo, e della terra? è se esso è, come veramente è, io come tale l'adoro, e benedico in eterno. Oh come lo veggo difforme,e tutto lacerato!

O Beata Vergine! con ragione poteui ben piangere, e lamétarti in vedere il vostro Pigliuolo così mal trattato! Oh chi hauesse veduta Maria! rimiraua hora il Capo, hora le mani,& altre membra: le bagnaua con. lagrime, piangeua, aggiongeua faccia con faccia, e tramortendo sene stana sopra la faccia dell'amato Figlio, mettendo le labra in quel beato Cuore, che era aperto. Oh chi hauesse all'hora veduto il Cuore di Maria! quanto dolore sentiua! O

in quant'agonia fi ritrouaua. erano aperti li cuori d'ambidue. & il cuore di Maria, no solo era aperto in vna parte fola, ma era trafitto in tante parti, quante furono le spine del Capo del suo caro Piglio: era trafitto con la Lancia, e se non vsciua sangue dal cuore di MARIA. vsciuano almeno fonti di lagrime, vsciuano gemiti così ardenti, e caldi, che haueriano accelo vna fornace.

Oh sacrato Cuore del mio Signore! quanto grandi furono li vostri dolori! e per questi dolori, ò Dio dell'anima mia... concedete per vostra pietà, che io resti serito d'amore, acciò giorno, e notte contempli il vostro appassionato cuore, 🗢 che il mio cuore fia sempre vnito al vostro cuore trafitto, e di due cuori, fiamo vno folo; & essendo il vostro cuore trafitto per amore dell' huo-

mo ingrato , fia anco il mio trafitto,& impiagato, amando VOI folo, e tutte le cole, che sono in voi,e per voi.

#### CAPITOLO VII.

# Contemplatione della Lancia, che trapassò il cuore di Christo.

ا Lancia empia,& atroce ! così sei battezzata dalli diuoti, con questo nome sarai chiamata per la tua crudeltà: perche dopò la morte del mio Signore, hauesti tanto ardire di spalacare il Petto del tuo Creatore. O Lancia atroce! contanta audacia ardisti d'arriuare fin'al Cuore di Nostro Signore? e la tua dura, & aspra punta volesti bagnare nel suo pretioso Sangue? Il velo del Tempio nel-12 morte del mio Signore fi diuise per mezzo, mostrando pietà del Signore, le pietre si spezzorno, li monumenti s'apersero, fifecero terremoti, s'oscurò il Sole; tutte queste cose mostrorno pietà del loro Signore.

E tu sola, o Lancia crudele, non hauesti alcuna pietà! e come arrivasti à quel S. Petto, e non tinteneristi?e se pur volesti aprirlo, perche trassigere il Cuore? quel Cuore, che non erano degni di rimirarlo gli Angioli, tu hauesti ardire di trassigere? non ti creò sorse questo Dio, e tu trassigi il tuo Creatorere se se tutte l'altre cose insensibili mostrorno pietà, tu sola, ò

Lancia, fusti tanto crudele: Ben veramete degna sei d'odio, perche dopò morte, dai morte al Cuore del mio dolce Signore; e però ancor'io dirò: O Lancia empia, & atroce, che hai trapassato il Cuore del mio dolce Signore!

Anima diuota, quando vedrai lancia, contempla la crudeltà, che vsò contra il tuo Dio, e per meglio ridurti à memoria que-No misterio di tanta pietà, tenghi nella tua casa alcuna lancia, e ricordati, che le essa su crudele, tu non hai da effer crudele, ma hai da vsar pietà, ricordado. ti giorno, e notte; piangendo, e fospirando à quel cuore aperto. aspettando con patienza, che scaturisca da esso torrente di misericordia, acciò la uandoti in eso, post finalmente approsimarti al tuo Dio, bianco, bello, e

vago negli occhi suoi,e da...
questa vita mortale,
possi essere trasportato all'immortale, celeste,
& eterna..
Amen.

TRAT



# TRATTATO V. Ch'è il TERZO, DI CONTEMPLATIONE.

Vesta diuina, e celeste trasformatione in Dio, ha per oggetto Dio, e conseguentemente le cose di Dio, & in., particolare la Contemplatione delli diuini Misterij: questa Contemplatione muoue con li suoi

lumi l'anima ad vnirsi con Dio; e quando la Contemplatione trasuolarà nelli diuini Misterii, anco l'anima con maggiore vnione s'vnirà con Dio: e per trattare della Contemplatione, lasciaro di dire dell'Vnione.

#### CAPITOLO I.

Il Contemplante sia leggiero, e purificato da pesi degli affetti terreni.

Vello, il quale possederà il Dono della Contemplatione, deue molto effer purificato da vitij, e peccati; perche quello, che hà d'attendere all'alto, vola à guisa d'Aquila. nel celeste Sole di Giustitia;e chi hà da fruire i diuini secreti, non potrà volare, se hauerà attaccato graui pesi all'ali. E mentre soppongo, che quelli, che haueranno il dono della Contemplatione, siano leggieri, agili, puri, e mortificati, e che facciano più presto vita celeste, che terrestre; seguirò di questa sourana Virtù della Contemplatione, e dirò con il mio rozzo Spirito quello, che voi,ò Dio mio, mi farete dire; perche essendo io semplice, ignorante, terreno, peccatore, & immerso nella terra, come potrò parlare delle cose celesti,è diuine? poiche,ò inessabile mio Dio, questa Contemplatione, e cosa sublime, e quelli che l'essercitano sono vostri Secretarij, come tali assistono alla vostra. Maestà, e veggono in Spirito li vostri diuini Secreti, conuersando più in Cielo, che in terra.

CAPI-

#### CAPITOLO II.

Che cosa sia Contemplatione, la quale abbraccia trè gradi, cioè, Meditatione, Oratione Mentale (gradi inferiori) e la Vera Contemplatione.

A contemplatione è vn'at-L to purissimo, che sà l'anima; perche effendo l'anima vnita à Dio per amore, vede Dio sommo Bene, e vedendo Dio, vede anco in Spirito le marauiglie di Dio, l'opere di Dio, in quel modo però, che fi può vedere dall'intelletto humano; perche le cose di Dio sono incomprensibili, inuestigabili, & anco indicibilize questa Contemplatione, quanto con maggior humiltà,e simplicità si solleuerà in Dio, tanto con maggior intelligenza fi trasformara nelle cose d'Iddio, e con maggiore chiarezza s'vnirà alli divini misteri. Questi divinissimi Misteri sono quelli, che operò il nostro Dio in. Cielo, & in terra, ma in particolare quelli, che operò per nostra salute; come su la sua vita, la sua Passione, e Morte, con altri, & infiniti Misteri commemorati dalla sacra Scrittura, tanto vecchia, come Euangelica, spiegata da tanti santi Dottori, e santi Serui di Dio, e Serue di nostro Signore; quali studiauano nella fcuola della pretiofa, & amara.

Passione del nostro Redentore.

Questa Contemplatione può essere in trè modi, li quali in se. abbraccia, cioè, Meditatione, Oratione mentale, e Contemplatione vera; le due prime parti sono molto inferiori alla terza, della quale io pretendo di parlare; perche può il Contemplati uo nella Contemplatione possedere il grado inferiore, & esser priuato del superiore; però non sarà vero Prattico della conteplatione, chi non possederà la. Meditatione, & Oratione mentale: ma quello che non hauerà, se non la Meditatione, non sarà capace dell'Oratione, se benequeste due virtù sono quasi equali, che facendo vna d'esse bene, farà anco l'altra; ma la Contemplatione abbraccia in vn'istesso tempo tutti trè questi gradi. Douendo trattare della. Contemplatione, lasciarò la. Meditatione, & Oratione, perche hauendo la Contemplatione, hauerà anco la Meditatione, e l'Oratione.

CAPI-

### CAPITOLO III.

L'Humiltà, e cognitione di se stesso sono dispositioni alla Contemplatione.

A Contemplatione è vn do-L no fingolare di Dio, che prima abbaffa quell'anima nella cognitione delle sue miserie, della sua nihilità; e quanto farà profitto nella cognitione di Resta, tanto con maggior essicacia sarà tirata da Dio in maggior altezza della Contemplatione; perche (così Dio vuole) chi hà da volare tant'alto ne' Diuini Misteri, bisogna hauere molto famigliare la cognitione del suo niente, e della sua bassezza: perche estendo l'huomo con-Remplativo in Stato tale, etanto sublime, che più conversa con Dio,e con li Diuini Misteri, che con il Mondo; così l'huomo, vedendosi tanto fauorito da Dio. acciò per mala sorte non cadesfe, come Lucifero, insuperbendosi, e precipitandosi à guisa di quello da vna tant'altezza in. vn profondo di tenebre; vuol

Dio, che quello, che sarà tirato da lui nell'altezza della Cotemplatione (essendo fatto per gratia Secretario dell'istesso Dio') acciò non hauesse da insuperbirsi, vuole, dico, che fra tutte le virtu sia sempre accompagnato dall'humiltà, la quale nasce dalla cognitione del suo niente.

Nèpensi di salire tanto inalto, quanto è la contemplatione, se non sarà molto prattico dell'humiltà; e quanto con maggior humiltà si prosonderà sinnell'abisso, tato co maggior cognitione di Dio s'inalzarà sino all'altezza del Cielo, e con maggior lume contemplarà si Divini Misteri, & in essi goderà, fruirà quel Dio sommo Bene, il quale lo sece suo Secretario; conuersarà, pratticarà, gustarà il suo Dio in quel modo, che si può fruire in questa vita mortale.

#### CAPITOLO IV.

La Conteplatione, è Vita incognita, & indicibile, & apporta seco la Perfettione di tutte le Virtù.

Per dire della Contemplatione, che cosa sia; io dirò può dire quello, che prattichi vna

#### Parte II. Trattato V. Cap. IV. La Contemplatione è Vita, &c. 217

vna tal'anima, nè quello, che si troua in vn tale stato può à pieno dire quello, che vi si gode. e Vi si pratticate quello, che si può dire, è vn punto à comparatione del maggiore, che non fi può dire, perche essendo la Contemplatione cosa diuina, e celeste, non si può esprimere con lingua humana,e terrena: e però à questo proposito diceuz il Profeta; Domine nescio loqui.(a) pche le cose di Dio sono incomparabili, & indicibili; quali possed l'anima nel cuore, dicendo il Profeta. In corde meo abscondi eloquia tua.(b)

Questo Stato di Contemplatione, apporta con le la Perfettione di tutte le Virtù Christiane; perche quello, il quale hà da conuersar con Dio nelli Diuini Misterij, non può sopportar vitio; giache essendo Dio purissimo,nemico de'vitij, conseguentemente anco quelli, che hanno da habitar nella Casa di Dio(efsendo fatti Camerieri del gran. Re)deuono effer virtuosi, immaculati, nemici del vitio, & amatori delle virtù : e non solo amatori d'effe, ma le devono cercare con maggior cumulo di perfettioni, abbellendole, & adornandole con i più efficaci, & alti motiui, che potranno.

Quello, che hà d'attendere

al più nobile effercitio, che possa far l'huomo in questa vita. ch'è il contemplar Dio ) officio, che fanno li Santi in Cielo)deue ancora con maggiori gradi di perfettione, e con maggior fine cercar la virtù; mentre mai potrà volar ad alto quello, che hauerà attaccato all'ali pesi terreni, lontani dalla vera virtù ; c quanto sarà più agile, tanto volarà con maggior velocità al suo fine, e centro, ch'è Dio; & iui fi fermarà, e ripolarà, gustando la quiete, e la pace della Contemplatione, e sedendo alla mensa delli Diuini Misterij; nelli quali l'anima amate si sommerge in quei profondi abissi, pratticando qui in terra vn principio di quella Contemplatione dell'eterna fruitione, che ha da. succedere in quella celeste Gierusalemme: oue à pieno fruirà il figurato da Patriarchi, il profetato da Profeti, il predicato da gli Apostoli, il pratticato da gli Contemplatiui, & il

da gli Contemplatiui, & il glorificato da tutti li Santi del Cielo,

oue
fe ne stà sedendo nel Trono della sua Maestà, Glorioso, Immenso, & Insinito, à gloria della Santissima Trinità.

(a) Ier.1.7.6. (b)Psal.118.7.11?

### CAPITOLO V.

## Li veri Contemplatiui sono Cortegiani, e Prencipi del Rè Celeste, e da lui sommamen. te fauoriti.

C Ogliono li Regi terreni hauer Signori grandi nella fua Corte, e questi assistono con il Rè, seruendoli, conuersando, e ricreadosi con l'istesso Rèje quato sono amati dal Rè, anco con tanta maggior familiarità conuersano con esso, & egli con. questi suoi fauoriti ragiona, li manifesta li suoi secreti, li fa doni, e presenti, mostrando in ciò

l'amore, che li porta. Così è il gran Rè Iddio, Fattore, Creatore, e Redentor nostro: hà molti Signori, e Baroni nella sua Corte; ma n'hà alcuni molto famigliari, e cari, i quali conuersano con il nostro Dio, e Dio tratta con loro conparticolar familiarità, manifesta ad essi molti secreti, dà ad essi dignità, e grandezze, gli presenta doni, e ricchezze, tenendo Dio grā conto di questi così cari, e famigliari amici. Questi Prencipi sono tutti li Contemplatiui, quali assistano nel Regio Palaggio, Itanno nella Camera del gran-Rè, conuersano con esso, lo lodano, lo benedicono incessabilmente, cantano Cantici nuoui in lode del suo Rè, e l'adorano; questi per l'amor, che portano

à Dio, se hauessero milioni di corone, e scettri, li gettariano à suoi piedi senz'alcun'interesse; nè per amor proprio, ma solo per gloria, e bontà del Rè gioifcono godono, e si rallegrano, co-

me le fossero le proprie.

Il proprio di questi Contemplatiui non è altro, se non gioire, e rallegrarsi delle glorie di Dio ; e perche stanno assistenti à Dio, per lo stretto vincolo dell'amore, vedono, e godono Dio nelli Diuini Misteri: e Dio sommamēte Buono vede questi suoi cari Prencipi, e per l'amore, qual vede, che li portano, gli accarezza, li dà doni, li fà presenti delle gratie sue, inalzandoli, accrescedoli i lumi, le ville, e le cognitioni; onde sono forzati à laguire per amore, e quanto più cresce l'amore, anco tanto più crescono i lumi mentali.

Questi lumi tengono-l'anima in bassezza, e quanto s'abbassa, tanto con maggior lume ved Dio, il qual'è tutto il suo Bene, e felicità: e questa felicità la gode per mezo della Contemplatione delli Diuini Misteri, ne' quali vede l'anima il suo oggetto, & in esso, e per esso gode il

Digitized by Google

iuo

suo Diletto, da cui nascono, e scaturiscono laghi, fonti, e torrenti di gratie celesti, le quali l'anima aggradisce, per maggiormente amare, e seruire à Dio: oue tal'anima talmente, si riempie di Dio, che la vita sua. non è altro, ch'eccessi mentali, gemiti cordiali, e lagrime cotidiane; e questo nasce dal fonte delle diuine gratie, in cui crescedo le gratie di Dio nell'anima, cresce anco l'amor verso di Dio, con il qual'amore vorrebbe far per Dio quello, che non può fare per debolezza del corpo, ch'è fragile, come vetro: e perche l'anima non può operare per questo corpaccio, concepisce odio, odiando questo corpo per esserle d'impedimento; e quanto cresce l'odio di se stesso, tanto cresce nell'anima vn desiderio così vehemente, che non potendo operare per la debolezza del corpo, opera con desiderij sì grandi, che non si ponno esplicare con linguà mortale.

Questi desiderij, stimo, che fanno tanto frutto nell'anima... che sono vn'altra vita incognita, la quale da pochi sarà intesa; e quelli, chel'intenderanno, bifogna, che l'intedano con l'Humiltà, con l'amore, e con la Contemplatione; perche altrimente facendo, questo Stato del desiderio nuoceria all'anima, per la gran fame, e sete, ch'hà di Dio:

poiche operando quello, che vuol Dio, che operiamo, l'anima, ch'è insatiabile, sempre vorrebbe operare per Dio; e giache il corpo l'impedifce, nafce que-Maltra Vita del desiderio, mentre con i desiderij arriua l'anima, oue non può arriuare con.

l'opere.

B questo Stato di desiderio no ferue à quelli, che possono operare con l'opere, e non operano; ma serue à quelli, che operano, adempiendo la legge di Dio, e la perfettione, & il rimanente luppliscono con desiderij, & all'hora serue il desiderio. Ma potendo digiunare, e voler'esser contenti col desiderio, questo saria vn'inganno, vn'errore: bilogna... dunque operare, e poi hauer defiderio di cose maggiori. E le Dio vuol castigare vn desiderio cattiuo, vorrà ancora premiare vn desiderio buono; e quanto grande sarà il desiderio cattiuo, tanto lo castigarà con maggior castigo; così anco, quanto maggiori saranno li desiderij nostri buoni, tanto il premio , e la corona sarà maggiore: e perquesto Daniele su da Diochiamato: Vir desideriorum. (a)

Questi Contemplatiui sono quelli, che operano con opere grandi,& anco operano poi con desiderij grandi, ardenti, & essi. caci: O quante cose hauerei da dire intorno à questi desiderij!

Ec 2

(a) Dan.9.7.23.

#### 220 Parte II. Trattato V. Cab. V. Li Veri Contemplatiu i. etc.

namorati figliuoli, che amano fenza premio, ma con fine retto.

ma lilasciarò pratticare à gl'in- e filiale;perche quest'amore l'insegnarà l'Amor del desiderio.

## EPILOGO. Alla Glorio sa Madre di Dio.

Gloriosa Madre di Dio, ò felicissima Contemplatiua; poiche in carne contemplaste il Figliuolo di Dio, & anco delle vifcere vostre, & hora lo cotemplate glorioso in quell'eterni Tabernacoli: lo genuflesso, gemendo, e lagrimando, vi prego per quelle lagrime, e fingolti, che spargeste, mentre contemplaste il vostro Vnigenito Figliuolo, quando se ne staua in Croce, che vogliate ottenermi dal mio Dio, e vostro Figlio, il dono di contemplare di, e notte la Paffione, e Morte sua, e che

il mio cuore sia trafitto dal suo celeste Amore.

O carissma, & Amantissma. Signora, mia Diuotissima; Vi prego, che riuolgiate gli occhi della vostra pietà, ottenendomi dal vostro amato Figlio tutte alle virtù, che più possono abbellire l'anima mia negli occhi di Dio: acciò rimirandolo io con. occhio d'amore, possa esser rimirato da lui, con accrescere in me le gratie sue, a gloria del Figlio vostro, e di Voi Maria. Vergine Madre, mia Signora, & Auocata.





## TRATTATO VI-

# DI CONTEMPLATIONE. CAPITOLO I.

La Contemplatione de'Beati deue esser' imitata dalli Mortali.

L contemplare Dio, è vna-cola d'Angioli; officio, che si fà in Cielo, perche gli Angioli, e Santi, altro non intendono, che contemplare, amare, benedire, & adorare il loro Dio; mentre rimirando in quello specchio della Divinità veggono cose tato alte, e degne della Bontà, e Grandezza di Dio, ch'eleuatifi sopra se stess, s'immergono in. quell'immenso pelago della Carità di Dio, e languiscono nell'-Amato Dio. E vedendosi tutti trasformati in quell' immenso mare, si conoscono esfer' esfaltati, e sublimati à tanta gioria, à tanti beni, non da esti, ma dal loro Dio: & ammirandosi d'una tanta carità d'Iddio, s'infiam-

mano d'amore verso vn suo tanto innamorato Dio; sodano, amano, adorano Dio, e non cessanti perche in Cielo non è notte, e meno quelli beati Spiriti dormono, nè mangiano, ma è vn sempiterno, e beato giorno.

E sicome questo felice giorno durerà in eterno, così anco quelle Beate Anime, e le sue lodi, benedittioni, adorationi, e simili, sono sempre continue, e dureranno in eterno. Sono sempre vestite d'una veste nozziale di perpetua carità; mangiano, e beuono nella mensa del suo Signore Dio: e qual'è la mensa di quell'anime beate è la mensa è l'istesso Dio, li cibi, che gustano

10-

#### 222 Parte II. Trattato VI. Cap.I. La Contemplatione de'Beati, &c.

fono le lodi, benedittioni, adorationi, l'amore, la carità, vn gufto, & vn godimento, che hanno,
di vedersi amici di Dio, e che per
niun modo possono perderequesto Dio, e che questo Dio sia
tutto suo: oue ripieni d'vna tanta gloria, giubilano, hanno allegrezza, crescono in tanto suoco, e siamme d'amore, verso il
loro amato Dio.

Godono di vedere il suo Dio in tanta gloria, e che quella gloria non la possono perdere; si rallegrano d'hauer'vn Dio così ricco, così potente, così buono, così santo, giusto, e misericordioso; godono delle sue dignità, e grandezze, fi rallegrano quando è ornato, aggrandito, ed amato da gli huomini qui in. terra; sono assorti da vna luce diuina, nella quale veggono in. Dio.come in vno specchio, tutte le cose desiderabili in Cielo, & in terra; In questo specchio veggono il suo Dio pieno, e colmo d'ogni felicità. È che cosaveggono?che odono?non pensare, huomo mortale, di saperlo.

Ma se pur brami, e desideri saperlo; opera, sà quello, ch'essi secero, acciò lasciando poi questa spoglia mortale, sij da Dio essaltato, e sublimato nell' altezza de' Cieli, à contemplar

le grandezze di Dio, sicome hora fanno tutte quell' Anime; & all'hora saprai, quanto importa hauere amato, e seruito il tuo Dio, perche potrai sissar gli occhi dell'anima tua, rimirando le dignità, e le grandezze di Dio.

E però, huomo mortale, se vorrai contemplar Dio quì in questa bassa terra, deui imparar da quelle beate Anime; perche seesse godono, amano, e contemplano Dio in Cielo, tu in terra deui andare à gara con ess, in lodare, in amare, e contemplare il tuo Dio: e se grande è la Dignità de'Santi in Cielo, grande ancora sono quelle d'vn vero Seruo di Dio quì in terra.

O gran priuilegio dell'huomo! che con l'aiuto di Dio possa superare anco gli Angioli in amare Dio; e però, anima diuota, ti deui seruire di tanta pietà, e carità di Dio, inuidiando li Santi del Cielo, non perche siano in tanta gloria, e Maestà, ma hauedo vna sata inuidia, volendo con cuore, con lodi, con benedittioni con essi Santi fare in terra quello, che loro fanno in. Cielo; cioè di contemplare Dio, facendo vn perpetuo giorno, à gloria, & honore di Sua Diuina Maestà.

#### CAPITOLO II.

## Contemplatione comparata all' Aquila, e delle sue proprietà.

T Auerai inteso quello, che H in Cielo fanno i Santi, cioè, che contemplano Dio: comincia ancora tu in terra, à contemplare Dio. La Contemplatione è quell'eccesso mentale, e quella fiamma, che sente l'anima; è quel desiderio intenso, che senti dentro l'anima tua... che ti spinge à solleuarti in Dio à guisa d'Aquila, che solleuandosi dalla terra vola in alto, e fissa gli occhi suoi nel Sole materiale: così l'anima, calda d'amor di Dio si solleua dalla terra al Cielo, fissa gli occhi mentali nel Sole, ch'è Christo.

Iui à guisa de'Santi, che rimirano nello specchio della Diuinità, e veggono in Dio alle cose,che non è lecito di parlarne ad huomini mortali; così l'anima, essendo vnita à Dio, rimira nell'istesso specchio, nel quale rimira l'anima beata. Iui vede le grandezze, le ricchezze, e la. maestà del suo viuente Dio, vede cose tante, e tali del suo Iddio, che si sente tutta liquesare, come neue al Sole, e come cera al fuoco; e resta l'anima come vbriaca; e quest'ebrietà la solleua à maggior lume, e cognitione, perche vn'Anima Contemplatiua si può con verità dire, che la sua Conuersatione siapiù in Cielo, che in terra. Nostra autem Conuersatio in Cælis est. (a)

La Contemplatione è vn'Oratione dello Spirito Santo; & il proprio dello Spirito Santo è, di bruciare, di riscaldate, sicome fece apparendo alli SS, Apostoli in lingue di fuoco. Così questo Spirito Santo sa, che quelli, che sono gionti alla Contemplatione, ardano, brucino dell'Amor di Dio in modo tale, che sono tanto caldi, che quando vogliono, si solleuano in Dio con tanta facilità, e prontezza, quanto è facile il palpitar dell'occhio. E niuna cosa v'è d'impedimento, ma tutte le cose gli sono materia di solleuarsi in. Dio, e comè libri per leggere, e contemplare il suo Dio; vn tale hà vna mente tanto agile, che vola quando vuole nell'Amato suo à contemplare; & è si tirata quest'anima amante à gli abbracciamenti, che si strugge per amore, e contempla Dio in vn modo indicibile.

Il cuore del vero Contemplatiuo solo sa quello, che passa tra Dio,

(a) Phil.3.v.10.

Dio, & effo, perche è tanto trafitto dalli lumi sopranaturali, che si solleua in Dio in quel modo, che farebbe vna pietra tirata ad alto,e subito ritorna al suo centro.ch'è la terra: così il cuore: l'anima amante stà in terra. mentre è rinchiusa in questo corpo, ma per il continuo moto, essercitio, & habito, che hà fatto in contemplar Dio, si solleua. frequentemente contanta facilità, con tanta perseueranza, che quasi del continuo stà con Dio, amandolo, seruendolo, e contemplandolo: poiche non mangia, non beue, non dorme, e non opera, se non per contemplare Iddio; perche hà trouato in Dio tanta pace,e tanta requie, che il fermarsi fuori d'esso, gli lascia. vna dura morte ; è però tutte le cose vuole per Dio, & in Dio.

Il contemplar Dio, è vna cosa santo alta, e degna, che l'anima non si può fermare in altr'oggetto, fuor di Dio; e se alcuna. volta esce fuora nelle cose esterne, ritorna al suo Dio con tanta velocità, quanto è veloce l'vccello, volando in aria: non ripofa..., non si ferma, non ode, non gusta, non parla, e non opera, le non in Dio,e per Dio, & hà desiderijsì efficaci, che gli parerà di douer rendere l'anima à Dio. E se camina, se parla, se opera, &c. nó è però giamai trattenuta, che non contempli quel Dio, il quale è tutto il suo Bene. E tanti

gradi di Contemplatione hauerà, quanti saranno i gradi d'amore, con i quali amarà Dio; e se l'amore sarà grande, puro, spropriato, e difinteressato, anco con maggior purità si solleuarà in contemplatione.

L'huomo veramente Conteplatiuo, alcune volte sarà tanto soprapreso dalli raggi diuini, dalle visite interne, dall'vnioni in Dio, e dalli colloquis, & innamoramenti in Dio, che parera insensato, ed attonito, in guisa, che la sola memoria di quel Dio, che ess'anima ama, lo tirerà in alto alli diuini Misteri, in quel modo, che il Sole, tira i vapori dalla terra; & anco sarà tanto seruente, che senza, essercitio alcuno s'vnirà à Dio.

Altre volte il solo vedere l'imagine del suo Signore, il sentire, à nominare il suo Santisimo Nome, à del Cielo, ò del Paradiso, tutto s'accenderà in Contemplatione: saranno quest'anime tanto vnite à Dio, che del continuo haueranno la Presenza sua in vn modo indicibile; e se bene saranno occupate esteriormente, non cessaranno però di contemplare il suo Dio anco esteriormente; piangeranno, gemeranno, e fi leuaranno in Dio, quando vorranno, si fermeranno in esse Dio in ogni tempo, ed in ogni luogo l'amaranno, e serviranno.

Io direi qui molte cose di quelquello, che dirò nel Trattato d'Estasi, perche la Contemplasione, & Estasi sono quasi vna istessa cosa; anzi l'Estasi è vofonte, che scaturisce dalla Contemplatione.

## CAPITOLO III.

## Stato di Contemplatione spiegató con lo Sponsalitio, à Matrimonio.

Vesto Stato di contemplare Dio non lo potranno essercitare, se non persone, le quali saranno pure di cuore;perche douendo l'amante volare tant'alto, non potrà volare quell'anima ne' divini Misseri, che hauerà attaccato all'ali vn graue pelo d'imperfettioni: ficome vn'vccello non potria... volare, se hauesse attaccato all'ali vna pietra; così l'anima... contemplatiua, che hà da volare ne' Cieli per contemplare Dio, deue esser'agile, e leggiera, cioè pura senza pesi de'peccati; e però l'huomo puro senza peccati, sarà tirato da Dio, & eleuato sopra se stesso, contemplado Dio in vn modo indicibile, perche il proprio dell'anima. amante è, di stare sempre vnita à Dio. E sicome il Matrimonio è vn vincolo indiffolubile, così l'anima, che sarà vnita à Dio per amore, è vn legame indissolubile; e ficome la Sposa deue effere vnita per amore al suo Speso, e quello, che vorrà lo Spolo, deue volere la Spola, e

quello, ch'è dello Sposo, è anco della Sposa (però in cose lecite. e sante:) cosi la Sposa di Chri-Ro, ch'è l'anima amante, tanto è vnita in carità con Dio, che vedendosi essere sposata con-Christo, gode delle cose di Dio, come cole sue: e però ad altro non attēde l'anima, che ad amare,seruire, e contemplare Dio, rallegrandosi d'hauer'vno Sposo sì ricco; oue contempla Dio,e le cose di Dio, come Padrona; non può più volere, se non le cose di Dio, e quelle cose, che non sono in Dio, e per Dio, l'odia; e così quafi conuerte la natura in vn'altra, perche prima staua attaccata con amore disordinato alle cose transitorie.

Ma hauendo l'anima fatto parentela con Dio per lo Sposalitio fatto, essendo prima pouera, diuiene ricca; e godendo Iddio quella selicità, e gloria in, Cielo, le contempla essa quì in, terra, solleuandosi con la mente in Cielo, contemplando la gloria, la selicità, la bonta, la carità, la misericordia, l'humiltà, la pas-

f tio-

fione, e la morte del suo Dio, co altre simili cose pertinenti à Dio;e queste cose le contempla, come cose di Dio, se anco, come cose sue à se donate dal suo

Spolo.

Sucle alle volte ben spesso intrauenire, che vn Prencipe innamorandosi d'vna pouerella. Giovanetta di hasso Stato Ja. préde per sua Sposa, quale effendo auanti auezza à lauorare la terrase vestirsi poueramente, per virtù del matrimonio diviene ricca, e nobile, si veste di ricchi. vestimenti, e s'adorna di pretiose gioie:& oue prima le ne staua. in pouera villa, hora sene stà in. vna ricca Città, in vn sontuoso palaggio, godendo, e rallegrandofi delle ricchezze, de'tesori del fuo Spolo: e quel ch'è dello Spolo, è anco della Spola.

Così appunto fà Iddio con. l'anima: Dio è quel gran Prencipe, Fattore, e Creatore del Cielo,e della terra : l'anima nostra è quella pouera Contadina, mal nestita; Dio inuaghito, & innamorato di questa pouera Giouanetta, la prende per moglie, (posandola in sede, adornandola di gioie delle sante virtù, e vestendola della veste nozziale; done questa: prima gustaua cose vilidella terra, inuolta nel fango de' vitij, de'peccati, tiranneggiata dalla propria pouertà, dalle proprie passioni, dall'amor proprio dal proprio parere, e dalla

propria estimatione; per lo sporfalitio satto con Dio, lascia le cose vili della terra, e menando-la lo Sposo nel suo Palaggio, diviene ricca, e nobile, godendo le cose del suo amato. Sposo, comessue. E. perche le ricchezze di Dio non sono altro, che quella beata selicità dell'eterna gloria de'Santi; gli Angioli, come gio-ie, e pietre pretiose rilucenti, e come tanti Soli in quel celeste. Palaggio di Dio, lodano, benedicono, amano, et adorano il suo Signore Iddio.

E così l'anima, mutando la natura bassa, e vile, diuiene nobile, godendo della nobiltà dignità, e ricchezze del suo Dio. E che contempla l'amante Sposa di Christo? io dirò, che contempla la misericordia, la giustitia, la bonta, la carità, l'humiltà, la gloria, la dignità, la grandezza, le ricchezze, li tesori, la santissima Trinità, l'Incarnatione del Verbo, la Natinità, la Passione, la Morte, l'Ascensione, & altr'infiniti Misteri, che operò Iddio in Cielo, & in terra.

E che cosa côtempli l'anima, quando si mette nella memoria questi Diuini Misteri; io dirò, che S. Paolo, mentre su rapito al Cielo, e contemplò quella gloria, tornando in se stesso, non seppe dir'altro, se non, che non licet homini loqui. Mà ben lo sapeua entro l'anima sua.

Così dirà del Glorioso Serafi-

ÇQ

eo Patriarca San Francesco: si sà, ch'eleuato in altissime Contemplationi era tanto assorto in Dio, che il corpo era leuato in aria, come riferisce F. Leone suo compagno, e Secretario, che lo perdeua di vista; ma non si sà però, e meno esso Santo potè dire quello, che vedeua, e sentiua d'Iddio. Bensì lo pratticaua nel cuore il S. Proseta, quan-

do diceua: Domine Deur ecce nefeio loqui. (a) E se pur alcune cose hanno detto i Santi Contemplatiui, sappi, ch'è vn punto, à comparatione delle maggiori: e quando sarai giunto à questo Stato, all'hora comprenderai, & intenderai nel Cuore, che io pouero F. Tomaso dico la Verità.

#### CAPITOLO IV.

Il Contemplante gode in certo modo quella felicità,che godono i Santi in Cielo.

E Se li Santi in Cielo contem-plando Iddio, lo fruiscono insieme con quella felicità eter, na; così in terra, se si troua felicità, la gode l'anima, contemplando il suo Iddio: e se li Santi in Ciclo godono, e gustano Iddio, lo sà Iddio, che non può errare, che anco in terra li Conteplatiui godono dolcezze tante, e tali, che chi le gustasse, diria, che io dico la verità: e se li Santi in Cielo fono fempre infieme vniti in carità, così li Contemplatiui in terra, sono vniti in. carità con gli loro proffimi ; e se bene saranno percossi, calunniati da loro profilmi, non restaranno però d'amarli: e se li Santi in Cielo veggono tutte le cose in Dio, così il Contemplati-

uo in terra vede tutte le cose in Dio, perche non vuole, ne pretende, se non quello, che vuole Iddio; in Cielo, & in terra altro non vuole, se non il beneplacito d'Iddio. E se i Santi veggono quì interra noi altri mortali, noi qui in terra vediamo Dio in. Spirito: e se li Santi comandano à noi, noi ci raccomandiamo ad esti, e per mezzo d'esti, e delle loro Intercessioni, otteniamo da Dio li bisogni nostri: e se essi in Cielo lodano, cantano, & adora. no Iddio, il vero Contemplatiuo ama, loda, canta, & adora il (uo Iddio.

E se gli Angioli, e Santi in, Cielo (senza mai satiarsi) sono sempre satiati di quella divinità, & Essenza d'Iddio; così anco

(a) Ierem. 1. v.5.

l'huomo qui in terra mangiaquell'istesso pane (che mangiano li Santi, & Angioli) nel Santissimo Sacramento. Panem Angelorum manducauit homo. (a)

 coli, essendo sempre in nostro aiuto: e se in Cielo si dice: Chiesa Trionsante, in terra si dice: Militante: e se in Cielo, come hò detto, li Santi cantano, lodano, & adorano il suo Dio, e noi qui in terra cantiamo, lodiamo, & adoriamo l'istesso Iddio in questa Chiesa Militante.

## CAPITOLO V.

## Proseguisce il medesimo Punto.

Felice Vita de Contemplatiui! poiche stando in terra, vanno in Cielo, fanno interra quell'officio, che fanno li Santi in Cielo, e godono quì in terra vna caparra di quella gloria, che godono li Santi in Cielo . O felice stato d' huomini mortali, che viuendo in terrafanno vita d'Angioli, e conuerfano più in Cielo, che in terra! O ben'auuenturate anime, poiche da terrene, si fanno celesti per mezzo della Contemplatione de Divini Misteri! O felisissimi Secretarij d'Iddio! che ad effi il celeste Monarca manifesta i suoi tesori, e secreti!

Questi huomini Contemplatiui sono quelli Prencipi, che faranno coronati di Corona-Regia dal celeste Imperadore; questa è quella vita incognita à superbi, e peccatori; questi godono quella vita, che non licet bomini loqui: questi sono quelli, che ascedono per quella scala di Giacobbe: questa è quella Vita... Serafica, che pratticaua S. Francesco, quando l'apparue il Serafino, trafigendoli le mani, e piedi; & il S. P. diceua: Deus meus, & omnia.

Questa è quella vita tanto esfercitata da S.Paolo, e dalla Serafica Maddalena, ch'era elevata sette volte il giorno dagli Angioli à sentir le lodi, e le musiche del Cielo: e S. Antonio staua... tanto contemplando Iddio, che congiongena il giorno con la... notte. O felicità! O gaudio! O Paradiso! O contento! O allegrezza de'Contemplatiui! mentre qui in terra godono vi principio di quell'eterna Felicità, ed essendo salti per la scala, che vidde Giacobbe, standono nella

(a) P[al.77.7.25]

eima

cima d'effa, contemplano eminentemente il suo Iddio e Sposo cel la di quell'eterna fruitione.

gustando col cuore vna parti-

#### CAPITOLO VI.

Oratione dell'Autore verso Dio,e delle grandezze della Contemplatione.

Spolo dell'anima mia! chi giamai potrà raccontare lo flato d'vn vostro seruo innamorato, impiagato, e ferito d'amore, che contempla la Maesta vostra, e li vostri divini Mi-Reri? O Dio! che vi vorria vn Serafino, per potere narrare le vostre marauiglie, operate in. tal' Anima; poiche huomo mortale, e finito, no potria raccontare cose infinite, ma ci vuole la vostra Maestà per narrare le marauiglie, e le grandezze, che la Maesta vostra opera in vn'anima, che sia vostra famigliare.

OGiesù mio! li Santi & amici vostri gustanano, e sentinano nel cuore vna particella della... gratia vostra, perche lingua humana non può parlare di cole diuine, e celesti; e la Maestà vo-Ara diceua . Si terrena dixi vobis. G non creditis; quomodo, si dixero vobis cælestia, credetis ? (a)

O Ineffabile Dio! sento nel euore, che la Maesta vostra mi tocca, facendomi sentire vna. picciola caparra della Bontà vostra, e del lume, che mi fa vedere. Da vna tanta vostra Bon? tà, Carità, & Amore vinto, confesso, ò Giesù, che sete incomparabile, confesso, che sono inenarrabili le dignità, le grandezze, e le virtù , che operate in vn'anima amante; poiche, ò pupilla. degli occhi mici, sete quell'Oceano grande, da cui scaturiscono fonti, e fiumi, che portano la vita. E se questi siumi apportano tanti beni, e ricchezze, che farà poi, ò specchio Christo, l'i-Resso Oceano? bisogna dire, che sia tutto Zucchero, e Mele; se li fiumi sono tanto dolci, e soaui alli vostri serui, che sarà poi la... Maestà vostra? Quam dulcia fancibus meis eloquia tua, super mel ori meo! (b)

Voi sete ogni dolcezza, anzi fete l'Autore d'ogni dolcezza; e per tanta vostra Dolcezza, Bontà, Carità, e Misericordia deuo lodarui, amarui, adorarui, e contemplarui, non conmodiordinarii . ma vi vorria amatori Serafici, per maggiormente aggrandire il vostro Nome.

Io confesso, e giuro, è Caro, &

(b)Psalm. 118.v.103,

(a)Ioan. 2

Inestabile Dio, che voi sete vn. Mare maggiore d'ogni vero bene; in questo sommergetemi, ò Dio Santo, acciò à guisa d'vn. pesce ionuoti giorno, e notte, e viua non per me, ma per voi, stando attaccato all'hamo, e gustando l'esca del vostro amore; acciò gustando voi, possi odiare il mare amarissimo di questo fallace Mondo, calpestrado tutte le cose vane, e transitorie, non potendo hauer'altro ricorso, &

aiuto, che voi, ò Cuore dell'anima mia; e fissando gliocchi della mente mia in voi, ò Sole di Giustitia, sia riscaldato da raggi vostri, facendo, mediante il calore vostro, nascere nelle venedel mio cuore l'oro del vostro persetto Amore, e cacciando l'anima mia nelle viscere del mio cuore, possi ritrouare oro finissimo di vere Virtù, con le quali siate sempre honorato in sacula saculorum, Amen.

#### CAPITOLO VII.

L'Oggetto della Contemplatione sia la Vita, Passione, e Morte di Christo: si spiega anco, che cosa sia la Contemplatione per vna Similitudine.

Tacciò sappi in quali cose, più ti deui essercitare, e contemplare; dirò, che la vita, Passione, e Morte del Saluatore, le deui sempre hauere famigliari, meditando, e Contemplando con cuore pietoso quelli diuini Misteri, massime quelli di pietà, ò dolorosi; muouendoti co ogn'astetto interno à pietà, à compassione del tuo Dio piangendo, e gemendo, vedendolo in tanti dolori, & agonie per tuo amore: e deui penetrare, e profondarti con la mente tua dentro quelle sante piaghe, contê-

۷

plando, chi è quello, che patisce?

e per chi patisce?

Quel Dio Immortale, Creatore di tutte le cose create, patisce per amore d'vna creatura ingrata, sconoscente, e degna di mille Inferni, patisce per suamera Bontà, è Pietà. Ed essendo in questo Dio tanta Bontà, e Misericordia, ti deui accendere, & infiammare tutto di suoco d'amore verso questo tuo Innamorato Dio; accendendo suori di te stesso, e solleuandoti sopra di te in ammiratione, e stupore, d'vna tanta, & insolita Bontà, ch'es-

Digitized by Google

chessendo Dio Immortale, & immenso, si fece mortale, patendo per amor tuo così aspramorte.

E tu, anima, vedendo in queflo Dio vn'Amore così suiscerato, deui ancora tu produrre atti d'intenso amore, volendo da-

re amore per amore.

E quando vedrai, che Dio t'amò senza interesse; essendo, che Dio non haueua bisogno di te: cositu anima, ti deui accostar'à Dio con quel maggiores amore, che potrai, acciò hauendo vn'amore puro, semplice, cordiale, ed affettuolo, possi volare ad alto sopra te stessa; contemplando Dio, immergendoti tutto in quel Mare amarissmo. & amorofissimo della Passione, Morte del tuo Signore, facendo vn'habito virtuolo, e facendoti: famigliare quelli Diuini Misteri. E tutto il tempo della vita tua la Passione del tuo Saluatore ti deue essere cibo, beuanda... nutrimēto, fortezza, aiuto,gaudio,e fimili; poiche in verità (lo sa Dio ) se sotto il Cielo si può fare maggior beno, quanto è il frequente contemplare la Pasfione, e Morte di N.S.

Alla memoria della Passionedel Signore inuito tutti li Contemplatiui, acciò facciano il suo nido in quelle Celesti ferite; tin-

gendo l'anime sue in quel prez tioso Sangue, con il quale surono lauate, e purificate; liberandole dalla morte, dandole la vita, acciò contemplassero, amassero, e seruissero il suo Liberatore, or anco Redentore.

Dirò vn Essempio materiale, che cosa sia Contemplatione: se fuse vno, che fusse alleuato tra monti, e che mai hauesse veduto cosa alcuna, e che fusse menato questo tale in vna nobilissima Città, e che gli fussero. fatte vedere tutte quelle grandezze, quelli sontuosi palaggi adornati, & addobati, e le tauole preparate con delicati cibi; e che gli fussero fatti sentire canti, suoni, e vedere Nobiltà vestita con varij, e pretiosi vestimenti, con altre marauiglie; di certo, che questo tale Contadinello alleuato trà

montagne, si stupirebbe, ammirarebbe d'vnanouità tale, e tanto faria lo stupore, che restarebbe come attonito, ammirandosi di quan-

to hauesse veduto.

\*\*\*

CAPI-

## CAPITOLO VIII.

## S'applica detta Similitudine à spiegar la Contemplatione.

Osì appunto stà la Con-templatione: mentre che l'huomo è ancora nella Vita... Purgatiua, è come quel pouero Contadino detto di sopra; maquando sarà passato dalla Purgatiua, e che à poco, à poco sarà introdotto alli colloquija gl'innamoramenti, à gliabbracciamenti(hauendo lasciato le montagne, e le valli de'vitij) e ch'è introdotto nella nobilissima Città del Cielo; e che li sono mostrati quelle ricchezze, quelli tesori, e quelle marauiglie di Dio; e che vede questo Dio, che per l'huomo siè fatto huomo, sottoposto à tanti dolori, & all'istessa morte : e che Dio ama tanto questo pouero Contadino, e tanto lo Aima; e che li stà preparato vn. Paradilo pieno, e colmo d'ogni felicità; e che quella felice Paeria durerà in eterno: all'hora... l'anima amante, ch'è gionta à questo Stato, eleuara sopra le Ressa, s'ammira, si stupisce, e resta attonita, come fuor di se stessaie táto cresce lo stupore, quate fono le viste interne, i lumi, le cognitioni, le dignità, le grandezze, e gli Attributi, che Dio

fà vedere nella mente de Contemplatiui.

E per ordinario quelli, che sono gionti in questo Stato, la. vita loro non è altro, ch'Ecceslo, e quali lempre stanno in vn. continuo stupore,e marauiglia... delle grandezze di Dio; e si vedrà il più delle volte, che questi tali per il continuo riflesso, che fanno in Dio, e Dio in esti, si vedranno come fuori di se stessi : e parlando con essi,pareranno,che non parlino à proposito. Et altre volte diranno cose da fanciulli, & altre volte saranno come astratti, & altre volte piangeranno, gemeranno, e diranno parole (proportionate, e faranno cose,che chi li vedesse, restarebbe ammirato, & attonito: e più profitto farà vna parola, detta da vno di questi innamorati di Dio, che non faranno molte dette da altri, che non haueranno questo Spirito di Dio: anzi dirò, che

Dio, quante parole, che dirà, tante faette al cuore faranno à chi l'vdiranno.

vn'amico caro di

CAPI-

#### CAPITOLO IX.

## Segni di questa Contemplatione, ò di Veri Contemplativi.

C Egni di quello, che hauerà J questa Contemplatione sono alcuni, cioè: vn tale desidera la solitudine, e con faciltà grande s'vnirà à Dio; li verranno alcuni suenimenti interni ; la sola memoria di Dio l'inalgarà alli Divini Misteri; il sentire parlar di Dio l'infiammarà il cuore. che sempre è inclinato, e spinto à parlar di Dio; e quando non. Può parlare có le creature, parla con il Creatore, con la Madre di Dio, e có li Santije quello, di che parla l'anima con Dio, con la. lingua non si può esprimere; e tutte le cose, che vede, & ode, tutte li sono materia di contemplare Dio; anzi dall'istesso male caua il bene.

In quel modo, che il Sole percuote la terra, così Dio percuote l'anima amante; & in quel modo, che il Sole tira i vapori in alto, così Dio tira l'anima; & in quel modo, che fi congela. l'acqua nelle nuuole, facendo piouere sopra la terra; così Dio fà, che l'anima tirata in alto, pianga con abondanti lagrime, e gemiti in tanta abondanza, che non solo ricrea, e ristora questo corpo di terra, ma anco se stessa. La fola imagine del Signore, e de'Santi,l'incita alle lodi di Dio.

Vn tale è tardo à parlare,& à midere; le sue parole sono misteriole, ama li contrarij, gode nelle persecutioni, camina sempre nella preseza di Dio ed ha sempre abondante materia di contemplar Dio; & anconegliestercitii manuali contempla Dio, hà sempre il cuore aperto, come diceua il Profeta; Erustanit cor men verbum bonum. (a) hà sempre la lingua snodata per lodare il suo Signore, hà sempre gl'occhi lagrimosi, hà sempre la mente vnita à Dio: non si ferma nella. terra, ma trapassa nelle cose del Cielo, hà sempre fame delle cose di Dio, hà vn'ardente sete d'operar bene; è sempre preparato per riceuere le gratie di Dio, & hà gran vigilanza, e sentimenti: frequentemente starà astratto. come attonito, e stupido per le frequenti, e continue visite del Cielo, che del continuo lo vanno purificando, allontanandolo dalle cose vane, e transitorie.

Il più delle volte sarà d'allegra faccia; quando parlarà, lesue parole penetraranno licuoti di chi l'vdirà: tali sono tem-

(a) P[al.44.1.

pc-

perati nel mangiare, nel bere, e nel vestire, & in tutte le cose saranno temperati, modesti, affabili,e domestici;e se bene parlaranno, & opereranno di fuori, nondimeno nel suo interno saranno vniti à Dio : e tanto contemplaranno il suo Dio nell'occupationi esterne, come se fussero anco in solitudine; e moltes volte di fuori saranno giudicati da gli huomini inesperti, come gli altri;nondimeno saranno grā Serui di Dio, perche nascondono quanto ponno le gratie di Dio; stanno in grantimore, & humiltà, dubitando, che Dio. per mancamenti suoi non li priui di gratie tali.

Sono ancora molto vigilanti, per non cadere nelli peccati veniali, sapendo, quanto siano di danno all' Anime Contemplatiue;, viuono in vna perpetua pace, e requie dell'anima sua, pigliado dalla mano di Dio tanto il bene, quanto il male : niuna... cosa di questo Mondo gli dà molestia ; e sono così ben fondati nel fondamento dell' humiltà. che i venti della superbia nonli ponno muouere, nè separare da Dio; e fono più forti della morte, perche non temono nè Vita, nè Morte, ne Inferno, nè Paradilo, ma temono solo d'esser separati da Dio; e per Dio andarebbero in Cielo, e nell'Inserno, purche hauessero Dio; di / altro non si curano, & in Dio hanno posto il loro scopo, e suori di Dio non ponno volere cosa alcuna: viuono, e muorono solo per Dio, godono, e giubilano, quando veggono, che quel Dio, ch'essi amano, sia amato, seruito, & adorato.

Godono che il suo Dio sia. quello, che ama, chi l'ama; vorrebbero la prattica di tutti li Serui di Dio, e li pare, che tutti amano Dio, fuor ch'essi. Le campane, quando suonano li sollevano nelle diuine lodi; il canto delle creature, li suoni, le musiche, ed il canto degli Angioli, tutti li sono materia di solleuarsi in Dio: dormono nelles braccia del suo Dio, non sanno. vn passo,non dicono parola,non muouono vn fguardo, non terminano vn pensiero, se non... mossi da Dio: non è così pronto l'vecello per volar'in aria. quanto è veloce l'huomo Contemplatino, volando nel Ciclo alli Diuini Misteri.

Il vero Contemplatiuo gode più in vno sguardo amoroso in Dio, che non sarà l'huomo carnale in tutta la vita sua; hà vna mente tanto veloce, che andaria in Gierusalemme, alla S. Casadi Loreto, à Roma, à S. Giacomo di Galitia, & in altri luoghi Santi; e più vedrà, e gustarà, che non farà quello, che v'andarà corporalmente: questo vedrà con gli occhi del corpo quelli luoghi Santi; ma quello che và sì con la Con-

Contemplatione, in spirito vedrà, e penetrarà non solo i luoghi, ma penetrarà, e contemplarà anco li Misteri, che Dio, & i Santi operauano in tali luoghi: e non solo contemplarà le cose, che Dio operò in terra, ma in. alto,e sopra i Cieli contemplarà le grandezze, le marauiglie di Dio,que non licet homini loqui.

O grandezza! O priuilegio de'Contemplatiui! poiche, dahuomini terreni (viuendo coa. il corpo in terra) viuono conlo Spirito in Cielo; e vedendo gli huomini, veggono Dio in. tutte le creature, e conuersando con gli huomini, couersano con Dio; & in vn'istesso tempo saranno con gli huomini, & anco con Dio,e si priuaranno (senza... priuarsi giamai di Dio ) per bene,e salute del prosimo; gustano ( senza quel tanto, che veggono in spirito)che il suo Dio si compiaccia,e goda; (prezzano, & abborriscono tutte quelle cole, che non sono in Dio, e per Dio; & hanno desiderio tale, e tanto, che l'istesso Dio solo lo può capire:hanno vna vista così acuta, che penetrano quelle cose, che non può capire, nè vedere tutta la superbia humana del misero, e fallace Mondo; hanno sentimenti di Dio tanti, e tali, che l'istesso Dio solo li può capire.

Resta nell'huomo, che con-

templa, vna caligine, che in esta resta sommerso: ma quando volesse parlare, non sapria parlare, per esprimere quello, che ode, e vede di Dio; e le cose, che contempla di Dio, non les contempla come cose lontane, mal'hà presenti, come se sussero all'hora in atto.

Dirò vn'esempio: sono 1600. anni, che Christo sù slagellato nella Colonna: il vero Contemplatiuo contempla questo misterio in quel modo, che se all'hora fusse presente: & in verità (chiamo Dio in testimonio) che gli parerà all'hora d'effer presente, e vedrà quell'attioni, che successero, come se l'hauesse presenti; perche non hà che fare l'occhio del corpo con quelio dell'anima;e quanto è più nobile l'anima del corpo,così anco è più nobile l'occhio dell'anima.: e con l'occhio del corpo non può vedere, se non cose presenti;ma con l'occhio dell' anima vedrà le cose presenti, & anco l'assenti; e non solo vede Pocchio dello Spirito le cose terrene, ma vede anche le cose celesti,& in Spirito vede ancora l'istesso Dio in quel modo, che si può vedere quì

in questa vita mortale.

> €A-Gg 2

## CAPITOLO X.

## Altri Segni, à Effetti dell'Huomo Contemplatiuo.

Ltri Effetti dirò dell'Huomo Contemplativo, dico di quella Contemplatione, che viene da Dio; perche la Contemplatione vana, e diabolica. gonfia l'huomo di superbia à guisa di Lucifero, che ancor'esso contemplaua Die in Ciclo;ma... perche il fine della sua Contemplatione non era buono, mentre cercaua il suo proprio interesse, li fu cagione della sua superbia; e conseguentemente per la sua... temerità, fu scacciato da vna tant'altezza, in vna tanta baslezza.

E trà tutte le cose, il Seruo, & amico di Dio deue vigilare molto contra questa superbia; perche sono tante le visite di Dio.e le gratie, & i doni, che Dio dà ad vn'Anima Contemplatiua... che vien tirata da Dio in vn'altezza tale, che deue vigilare; e sadendo, andarebbe in tanto precipitio che difficil cola sariail ritornare in vn Stato tale: e tanto grande saria la percossa, quanto saria l'altezza, dalla... quale cascò. E quanto maggiore fu l'altezza degli Angioli delle tenebre, così tanto fù la di lono caduta maggiore: è però il xero Contemplatiuo, quanto

farà inalzato nelli Dinini Misseri, tanto anco con maggior sentimeto s'abbassarà sino nel profondo; e quanto Dio con lachiarezza illuminarà l'huomo, tirandolo à vedere le sue marauiglie, tanto l'huomo s'ascondera nelle sue oscurità, tenendosi vilifimo, & indegnissimo di tanti fauori, e gratic, nascondendosi nella sua nihilità. E non solamente di fuori si conoscerà da niente, ma anco nel suo interno s'abbassarà à tutti, si porrà sotto i piedi delle più vili, e basse creature del Mondo. Ama le persecutioni, le calunnie, li vilipendij;giudica tutti rettamente,conoscendosi trà tutte le creature la più vile; hà vna confidenza. accompagnata con vn fanto timore; non teme l'Inferno, nè qualfiuoglia incontro, ma folamente teme il suo Dio.

In tutte le cose vede il suo Dio, tutte le cose sa per Dio; alcune volte parerà di venir meno, con dolcezza nel cuore tanta, e tale, che li parera di non poter durare in vita; alcune volte riuolto à Dio, dira: Ah Signore! muoro, non più, mi consumo; Signore, non più. Altrevolte si muouerà quasi ad impanien-

Digitized by Google

volte proromperà in voci, ed in clamori, che chi lo vedesse, n'haueria pietà: & in questi eccessi resta elevato in altissime Contemplationi; gustando vna dolce requie; & hauerà del continuo altissimi sentimenti di Dio, non per parlarne, ma per pratticarle nel cuore.

Quest'anime sono sempre ripiene di Dio, che saranno sforzate à mostrare anco di fuori il calor dell'amor di Dio, che haueranno dentro del euore: faranno anco atti corporali, per il calore vehemente di Dio; dormono nelle braccia di Dio, gustando in quelle beate piaghe di Christo vn soane latte, che li tiene satolli senza mai satiarsi. e sentono nel cuore le diuine infpirationi; gli occhi di questi più celesti, che terreni, mandano abondanti lagrime, lauando (e. Resi, & anco li prossimi con le loro intercessioni; godono in vn folo sguardo quello, che non. ponno godere gl'huomini senfuali in cent'anni, se tanto viuessero: il ricordarfi della morte, gli è vn dolce refrigerio, il pianto l'addolcisce, li gemiti, e sospiri gli sono vn soaue contento, la pouertà li è ricchezza, le persecutioni gli sono di sommo conforto; gli applausi, gli honori, le grandezze li sono di fommo dispiacere, e li suoi penfieri sono sempre posti in Dio: &

in quel modo, che il prattico Timoniero guida la naue carica di merci, e che il Cane cerca la Lepre; così l'Anima cerca il fuo Dio.

E chi potrà mai raccontare, con parole le visite, le gratie, i fauori, e gli affetti, che possiede l'anima dedita alla Contemplatione, & à Dio? che non è lingua mortale, che possa capire, nè penetrare quello, che Dio opera in tali anime, perche sono indicibili, & inenarrabili. E se alcuno in parte ne vorrà sapere, deue essercitarsi in questa sourana Contemplatione, perche Iddio li fara sentire nel cuore cose inenarrabili, & incomparabili.

E chi dunque non si risoluerà d'essercitars, passando per li mezi, che ci ponno condurre ad va-Stato tale? E pure gli huomini s'affaticano tutto il tempo della vita loro, mai pigliando requie, nè riposo, per accumulare vn poco di robba; che molte. volte è cagione di tanti ramariehi, e dolori, & anco con pericolo di perder l'anima. E per acquistar la virtù, mediante la quale siamo condotti di grado in grado all'altezza della Contemplatione; facendosi d'huomini terreni, celesti, conuertando più in Cielo, che in terra,facendo vita d'Angioli piena, e coltra d'ogni felicità; gustando quì in terra vna caparra di quella felicità eterna, per hauere dopò questa fragil vita à godere quella beata Patria; per acquistare, dico, la virtù, è pur vero, che scordati di quell'eterni beni corriamo, come pazzi dietro à cose indegne, vane, e transitorie.

O pazzia! O cecità de' poueri mortali! che sono acciecati da cole tanto momentance, sprezzando l'oro, e le gemme pretiole.per vn poco di fango, fuggendo la luce per le tenebre, lasciado di contemplare Dio, per cotemplare la terra. Ah Dio mio! e chi vidde mai vna cecità tale? O poueri mondani! e chi vi priuò mai d'vn tanto bene? cercando le crature per il Creatore. Reuertere, reuertere Sunamitis: (a) ritorna al tuo Dio,ò anima, il quale t'inuita alle nozze dicendo; Veni Sponsa Christi.

O dolce inuito! non d'huomo terreno, ma d'Iddio Celeste: Deh apri gli occhi, rimira, chi ti mirò con tanta pietà, odi la voce del tuo Maestro, apri il cuore, accio possa quel Celeste Sposo habitar'in te: Prabe Fili mi cor tuum mihi. (b) diceua il tuo Dio; etu così crudele sarai, à non rispondere ad vn tanto tuo Innamorato? deh non essere tanto crudele! rispondi alla cara, edolce voce del tuo Dio, il quale t'inuita con tanta pietà, & amore; e non temere, perche questo

Dio è composto di carità, & amore. Gustate, & videte, quoniam suauis est Dominus.(c)

O quanto dolce! O quanto soaue è questo Giesù, à chi lo teme, à chi l'ama! O poueri mortali! che foste nati, & ingannati, seguitando il fallace. Mondo, che altro non può darui, se nó guai, & affanni, e lasciado i veri Beni del Cielo; anzi lasciando l'istesso Autore d'ogni vero Bene.

Ritorna, anima, al tuo Dio, il quale t'inuita dicendo: Se sete aggrauati, venite à me, che io vi risiciarò. (d) dicendo, che lui è la vera Luce del Mondo, e la vera Vita. O Caro inuito! O dolce conforto! chi vidde mai vn tal inuito? vna tale resettione? vna sì chiara Luce? & ancora non ti muoui? ancora te ne stai nelle tenebre, e nell'oscurità? muo; uiti hormai, lasciati muouere da Dio, apriti il cuore alli raggi diuini, riscaldati à quelli raggi celesti.

O cecità! O viltà! O crudeltà dell'huomo ingrato, che lascia d'amare, di servire, d'adorare, e di contemplare Dio, e le cose d'Iddio, e s'immerge in cose tanto vili!

Gustano tato quelli gran SS. la Contemplatione, che lasciano le ricchezze, l'addobbati Palaggi, li ricchi vestimenti, e sontuose mense con delicati cibi, e-

(a) Cant.6.v.12.(b)Prou.23.v.26.(c)Pf.33.v.9. (d)Matth.11.v.28.

dolci beuande, ritirandosi inluoghi deserti, vestiti d'aspri cilicij, mangiando l'herbe, e leradici; riputandosi felici, stando giorno, e notte in Contemplatione, e solleuandosi nelli diuini Misteri.

O quanta felicità godeuano! (lo sà Dio) perche più conuerfauano in Cielo, che in terra; e chi potrà mai narrare li gusti, l'allegrezze, la felicità, la pace, laquiete, i lumi, le viste, gli abbracciamenti, gl'innamoramenti, gli colloquij, gli suenimenti d'amore, che godono quelli, che contemplano Iddio.

O tempi lagrimeuoli de' no-Ari giorni!oue lono andati quelli, ch'attendeuano à questa vita tanto felice? O Dio! hora sono piene le Città, Ville, e Castelli di genti, che contemplano le lascivie, la terra, e se stessi, lasciado affatto la Contemplatione delle cose celesti. O quanto sono pochi hoggidì nel Mondo, che attendono alla vera Contemplatione! oue sono hora li Deferti, li Monasteri, le Solitudini de nostri Antichistutte le crea. ture piangano pure vna cosa tale: O poueri Christiani, tanto fauoriti da Dio ! e non conoscete le gratie, li fauori, li doni celesti, che Dio vi sa ?aprite. hormai gli occhi! e riuolti à Iddio, dité con humilta, e fincerità di cuore questa dinota Oratione,

O Buon Giesù! O Amantissimo Christo! O Figlio d'Iddio, e della S.Madre Maria! prego la-Maestà vostra per quelle Contemplationi, che hanno fatte i Santi, che hora godono la Maestà, gustando il soaue frutto delle loro fatiche, e Contemplationi, che vogliate dare à me questo Dono Celeste; infondendomi vn raggio, e trafigendo il mio cuore, acciò ferito, & impiagato d'amore, io mi solleui in alto, cercando voi, e Contemplando la Maestà vostra ; acciò languisca, arda, mi bruci; gettädomi la Maestà vostra in quell'ardente fornace del purissimo Amor vostro . O Celeste Signore! non rimirate all'indegità mia, ma rimirate alla Dignità vostra; non rimirate allabaffezza mia, ma rimirate all'Al tezza vostra. O Amantissimo Dio, soccorretemi; cada, ò Iddio, sopra di me la rugiada del vostro Amore, acciò in me s'estingua la sete della Contemplatione delle cose terrene, vane, e transitorie. Date, o Caro Giesù à me pouero assetato da bere di quell'acqua viua, có che inebriaste la Samaritana; conducete me pouerello nella Cella vinaria oue conduceste la vostra amata Sposa; acció beuendo iodi quelli vini celesti dell'amore vostro, vada acorio per le piazze, e per le strade, cercando il mio Diletto: Num: queme diligit

ani-

anima mea vidiftis? (a) acciò finalmente meriti, che il mio Dilecto Giesu, per sua pietà venga
à cenar meco contemplandolo
quì in terra, e solleuandomi neco
Cieli, con frequente amore mi
vnisca alli diuini Misteri; per
hauerlo poi à contemplare doppo questa Vica mortale, oue sarà ogni compito bene; mirando in quello specchio rilucente
della Diuinità, dal quale scaturiscono sonti, e torrenti d'ogni

vera felicità; nelli cui torrenti, prego la Maestà vostra, che anco quì in terra vogliate sommergermi; acciò sia sempre l'amina mia ripiena di voi, tirandomi à voi, solleuandomi nelli vostri diuini Misteri; acciò allettato, & inuaghito d'vn tanto amore, io sia sempre vnito alla Maestà vostra, contemplandoui giorno, e notte, ad honore, e gloria del Padre, e del Pigliuolo, e dello Spirito S. Amen.

#### CAPITOLO XI.

Oratione dell' Autore à tutti li suoi Santi, e Săte del Cielo, per impetrare da essi il Dono dell' Amor di Dio, e della Contemplatione, e Persettione.

Gloriofi Apostoli, Tomaso, e Giouanni, ò Serassico Padre S. Francesco, ò S. Bonauentura, ò Glorioso Proseta Geremia, ò S. Arcangelo Michele, ò S. Patriarca Gioseppe Sposo della mia amantissima Signora, Maria Vergine: ò S. Martire Lorenzo, ò S. Daniele, con i tuoi SS. Compagni, Pietro, Adiuto, Ottone, Berardo, ed Accurso, gloriose Primitie del Serassico Padre S. Francesco, e Martiri di Dio:ò S. Angelo mio Custode, ò Dinotissimo Contemplante.

Fr. Egidio, ò S. Serafica Maddalena, ò S.Marta Albergatrice
del Signore. E voi, ò S.Chiara, e
Sorelle Santissime Potentiana, e
Prassede, e voi Diuote Innamorate del Signore, Geltruda, e
Metilde, e voi, ò Sant'Orsola, con
tutte le vostre Compagne: e
voi, ò tutti gli altri Santi dell'vno, e dell'altro sesso; à voi, che
sete li miei Auocati appresso il
vostro, & anco mio Dio, à voi
ricorro genusiesso, e co gemiti, e
lagrime vi prego, acciò m'otteghiate da Dio, che io l'ami, e lo

(a) Cans.3. v.3.

COR-

contempli in modo tale, che

mai sia separato da lui.

O Santi, e Sante, miei Diuoti; à questo fine io voi elessi nelli primi anni della mia Conuersione, acciò soste miei Disensori, e Protettori, appresso Dio: e sempre son ricorso alle vostre preci, e da Voi sui sempre aiutato; & hora, Santi miei, ricorro à voi, acciò dal uostro, e mio Dio mi ottenghiate il Dono della Contemplatione, & in essa fia illuminata l'anima mia; acciò io vegga il mio Dio, e sia da lui am-

maestrato, & incaminato nella via purissima dell' Amor suo, amandolo, e seruendolo con, amore filiale, spropriato, e disinteressato, vedendo lui solo in, tutta la vita mia.

O Amabilissimo Dio, souenite hormai à me vilissima creatura, trassgetemi il cuore, soccorrete à me pouero, con la ricchezza dell'abondantissime gratie vostre; con la chiarezzailluminate le tenebre mie, e con la bellezza vostra visitate la mia bruttezza.

## CAPITOLO XII.

Continuala dett'Oratione à detti Santi, & à Dio.

Oslorioù miei Santi Diuoti; vdite hormai li gemiti, le lagrime mie, muoueteui à pietà: O quant'anni sono! che io esclamo à voi, e grido ex toto cordemeo, acciò m'ottenghiate dal Commun Signore, che mi faccia santo, e persetto amico suo; & ancora mi conosco lontano dal vero bene:hora di nuouo ricorro alla pietà vostra; hormai è tempo,ò Santi, e Sante, che io m'vnisca à Dio mio; e sò pure, che nello specchio della diuinità vedete li desiderij miei.

Ah Dio mio l'riuolgete la faccia vostra verso di me, e rimiratemi co gli occhi della vostra pietà: O Giesù mio, nonpiù amor proprio, non più amor
del Mondo, non più peccati; ma
date à me il vero lume di conoscere me, e di conoscere voi
Gloria de'Beati. O Consorto de'
poueri mortali, ò Autore d'ogni vero bene, aprite il mio cuore, e d'esso prendete pieno possesso o pupilla degli occhi miei fate, che io vegga voi solo, e
per voi consumi l'anima, &
il corpo mio; fate, ò Dio, che
io camini veloce nella vostra.
Legge Diuina.

Ah Dio! sapete pure, che io languisco, muoro, e brucio d'vu intenso desiderio d'amarui, e

Hh fer-

feruirui; non tardate più, venite hormai, no rimirate a' miei demeriti, ma alli meriti vostri, che foprauanzano ogni mia iniquità: ah ! abbassate la superbia. mia, profondatemi nella memoria vostra, non sia più vita per me, ma tutto sia per Voi, non. fra per me Vita, nè Morte, nè Gloria, nè Modo,nè Inferno. &c. Voi solo farete tutte le cose mie: perisca il mondo, le creature. e tutte le cose create; à me, ò buon Giesù, voi solo bastate, altro più non voglio, nè bramo capire, che la Maestà Vostra... lo non temerò Regi, nè Imperatori, nè Inferno, nè Gloria, ma Voi , ò Dio, temerò, amarò, e seruirò. Angioli santi, soccorretemi, acciò ami quel Dio, che so veggo nella mente mia:e Voi. O Dio, che pur vedete i miei lamenti, le mie lagrime; e quando, ò Dio, mi date quel perfetto amore? Ah! non più, Dio mio. non più prolongate; passa il tempo, gl'anni, & i mesi; tiene la morte i lacci tesi, per condurci nelle sue reti.

Ah Dio ! non tardate più, venite hormai, à caro Dio, poiche vn'hora pare à me mill'anni: O quanto sono grandi i mici desiderij ! perche mi consumo tutto per amor vostro. E quato durerà questo mio pellegrinaggio ? viuo, ma non viuo; viuo, perche volete, che io viua; e se volete che io v'ami, date pure,

ò Dio, la morte à me, mentre. altra vita non bramo, nè voglio altro, che amase Voi. O caro Giesù, sete la mia vita, la mia. felicità, la mia gloria, ogni mio bene je di buon cuore più bramo star nell'istess'Inferno, voftro amico, che di ftare in Cielo, vostro nemico: altro Paradilo non cerco, le non il vostro Cuore, la vostra amicitia, e protesto alla vostra Maesta, che nissuna cola voglio in terra, nè in Cielo, se non Voi; e se bisognasse star'in croce per vostro amore, sino al giorno del Giudicio, lo sapete Voi, quanto volencieri vi Aarei.

Ah Christo! ah Giesù! Ah Figlinolo di Maria! io vorrei potermi far Dio, perche vorrei gettar la mia Deità alli piedi vostri, e quello, che io vorrei fare per gloria vostra, lo sapete pure Scrutatore de cuori; e le è vero (come lo sà la Maesta Vostra) Voi sete il mio Testimonio.

O Dio, quante volte muoro, e non posso morire! O quante ferite sono date al mio cuore le non possono esser medicate, se non da Voi, ò Sourano Cirugico; Ah Signore! vedete pur l'anima mia impiagata! e chi giamai la potra medicare? Voi solo lo potrete fare: Ah Medico Celeste l'mandate l'vnguento del vostro S. Spirito, acciò io sia medicato, e restado sanato possetto rinonarmi nell'Amor vostro.

O Santi, e Sante, miei diuoti, venite in mio aiuto, legate, e sforzate il vostro Dio, acciò io non più sia huomo terreno, ma celeste:e protesto à Dio, & à tutta la Corte Celeste, che no intédo voler da Dio, se nó il suo beneplacito, la sua gloria, & il suo honore:e quando l'hauerò amato,e seruito con il più alto amore, che giamai habbia fatto Santo alcuno; per gloria del mio Dio,e per compiacere alla Maestà sua, le mi comandasse, che io mi gettassi nell'Inferno, io di buo cuore mi ci gettarei, sperádo nella sua sola misericordia: e quello, che non posso, vorrei dire,ma se posso dire, lo sapete Voi,ò caro, & innamorato Dio.

O Dio! e perche non posso io legarui con catene d'amore? e se la Maestà Vostra mi mettesse in libertà, che io vi potessi dimandare tutto quello, che io volessi, e potessi; lo sa la Maestà Vostra, che altro non saprei dimandare, se non, che formassiuo vn nuo-uo amore incomparabilmente, maggiore di tutti quelli, ch'hebbero li Santi vostri; e con quell'amore vi vorrei amare, e mi scordarei del Paradiso, e di quella gloria, e con tutte le forze vi vorrei amare.

Ah Dio! che pur sapete, e vedete tutte le cose, vedete ancora li desiderij miei: Ah Dio! sate, ch'eseguisca ancora l'opera de' desiderij. O Dio! lo sapete, che io bramo di far l'opere, non, aspettate, che io non possi operare cosa alcuna di bene: quando, ò caro Maestro, m'aiutarete? questo solo dimando, che mi vogliate fare vno de'più gran Serui, che habbia la Maesta Vostra in questa vita.

O Dio! tacerò, e nasconderò à gli huomini quello, che non posso parlare; Voi, ò Dio, sapete il mio cuore, à voi l'ossero, lo sacrisse in eterno. O abisso di carità! ò Dio d'ogni bene! non posso più sopportare, nè posso più viuere senza questo uostro puro Amore; e se non uoleste, ò Giesù, dar'à me questo perfetto Amor uostro, non ui doueste sasciar uedere dall'anima mia; posche hauendoui ueduto, muore, e languisce d'infocati desiderii.

Saluator mio, in desiderij non cedo ad un'huomo mortale, ma cedo ad ogni creatura in amarui: Deh date à me anco questo Amore, d Signore. B tu, anima. mia, non temere, spera, pregaquesto Dio,e credi pur, che non t'ingannerà: finge d'effer lontano,e nondimeno t'è uicino;t'arricchirà finalmente dandotil'amor suo; perseuera pure, non temere; si compiace in ueder li tuoi desiderij, e la tua buona uolontà: offerisci pure al tuo Dio li defiderij tuoi, e darà anco à te l'esseguirli; non cessino pure le tue dimande, ricorri alli tuoi

Hh 2 Pro-

Protettori; è sia certa, che Dio sinalmente ti benedira, spargendo in abondanza le sue gratie so-

pra di te.

Benedetto il mio Dio in eterno. Io, ò caro Dio, starò in aspettatione perseuerando auanti la Maesta Vostra, dimandado quell'Amore, con il quale volete, che io v'ami; e se anco giamai me lo daressuo, almeno viuerò sino alla morte con questo desiderio, fperando nella sola misericordia vostra, la qual' è incomparabile, & indicibile: nella vostra misericordia spero, e sperard insacula saculorum. Amen. à laude, e gloria di Dio, e de'miei Santi, e Sante, Diuoti, e Protettori: vinendo, ò gloriosi Santi, con speranza certa, che mi habbiate da ottener da Dio, quanto brama, e defidera l'anima mia,acciò final-· mente sia trasportata da questa vita mortale à quell'eterna; nella cui nita nascono tutte le vite, e beni, tanto terreni, come celesti; il cui Autore è quell' Agnello Immaculato Christo Giesù: quale fù arrostito nel duro legno della Croce per nostr'amore, pregandoni, ò Agnello Pretiolo, che uogliate concedere à me, che sia arrostito nel fuoco del uostro Amore; acciò finalmente fia cibo alla Maestà Vostra, di sante virtù, e d'una santo, e persetto Amore; e uiuendo in questa uita mortales operi le cose tanto interne , quanto esterne, tanto corporali, quanto spirituali, per il solo compiacimento uostro, & honore, e gloria uostra; e scordato del mio proprio interesse, mi ricordi solo della pupilla dell'occhi uostri, essendo ogn'altra amore (fuori di Voi) uano, e transitorio.

## CAPITOLO XIII.

Spiega la Contemplatione con l'amore d'vn'Innamorato, il qual'amore riprende.

Huomo, che possede bene questa Contemplatione, è come quel Giouinetto, ch'essendo innamorato d'una uaga, e. bella Donzella, tirato dalle sue bellezze, e dall'amor uano, che le porta, se ne uà come frenetico; non teme satiche, stenti, e sudori;non guarda notte, nè giorno, nè pioggie, nè venti, nè nemici, nè paure, nè morte, nè vita; ama la cosa amata in ogni tempo, e luogo, tirato da quell' amor vano, sensuale, e transitorio.

L Dio volesse, che così nonfusse; fusse; che pur troppo si vede in. prattica, con gran danno delle pouere anime redente co il pretiolo Sangue di Giesù Christo; quali lasciando il vero Bene, si danno alle carogne fetenti delle creature indegne d'effere amate; e bisognarebbe, che fussero odiate à morte, perche rubano l'anime, & anco li corpi. O infelice Mondo! O pouero Genere humano! à che termine sei tu venuto per cose tanto vane,e Jasciue! non t'accorgi, quanto lontano sei dal tuo innamorato Christo? deh apri gl'occhi;e vedi il tuo Dio, che t'inuita: Venite voi, che sete aggrauati, che io vi rificiarò. (4)

O caro inuito ! O dolce parole vícite non da huomo mortale, ma da Dio viuente! O voi, che contemplate le cose dellaterra, transitorie, e vane! andate dal Dio vostro, che v'inuitaalla Contemplatione delle cose celesti, permanenti, duranti, & 
eterne; lasciate, lasciate hormai 
il fango, per l'oro; la terra, per 
il Cielo; le creature, per il Creatore; l'oscurità, per la chiarezza; 
la bruttezza, per la bellezza,

O pazzia de' poneri mortali! poiche lasciano Iddio, per vnacreatura vile,e stomacosa; lo sà Dio, che non può mentire, & io dico la verità: O! quanti sariano gran Serui di Dio, se nonc

(a) Mattb.11.7.28.

fi lasciassero tirare da questi appetiti uani, e sensuali, più uelenosi d'Aspidi, più uoraci delle.
Fiere, e delle Tigri. Oh quanti
cadono, e sono già caduti dagran Stato di persettione, per
cose tanto indegne! O cecità,
non più ueduta! s'allontanano
da Dio Antore d'ogni bene,
e s'accostano à cose piene d'ogni ueleno; li cui ueleni cominciano in questa uita mortale,
per esser'eternamente auuelenati, e cruciati nel baratro infernale.

E però, ò Anima, odi la uoce del tuo Dio, & anco la uoce del pouero Scrittore, il quale in-Nome di Dio ti chiama all'Ouile: Reuertere, reuertere Sunamitis: renervere, renertere, vt intucamur te. (a) Acciò accostandoti à questo tuo Caro, & Amabilisfimo Dio, possi lasciare il contemplar le cose della terra, per contemplare le cose del Cielo; con le quali ti potrai far' amico di Dio, e lasciar le carogne della terra per le cose beate. e felici del Cielo, che dureranno in eterno, ad honore, e gloria del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito S. Amen.

(a) Cant. 6. v. 12.

CAPI-

## CAPITOLO XIV.

#### Applicatione di detta Similitudine, e dell'Ardore d'una tal' Anima.

Osì è l'Anima Sposa di Christo, amando il suo Dio; tanto s'unisce per amore all'Amato suo, che quasi la uita sua è un continuo ristesso in. Dio, e del continuo produce. atti uolontarij d'amore uerso il suo Dio: e l'istesso Dio(riceuendo questi riflessi, & atti d'amore) e l'Anima sono ambidue à guisa di due Innamorati, che l'uno all'altro si danno Presenti: così stà l'anima amante, non attende ad altro, che ad offerire atti d'amore, uerso l'Amato suo Dio. E perche scaturiscono da un. fonte di puro Amore, Dio li riceue, rimirando quelli Presenti belli, e naghi; e così, corrispondendo lo Spolo all'Amata sua... Spola, ancor'esso offerisce Presenti d'Amore, facedo uedere alla sua Innamorata Sposa le bellezze, e le ricchezze dell'Amato Sposo, e mirandolo in un modo indicibile nella mente sua, lo uorrebbe sempre uedere, e fruire.

Etanto s'infiamma l'anima, che arde à guisa d'una grande, & ardente fornace scintillante fauille di fuoco: così l'anima per la uista haunta della bellezza.

dell'Amato Dio, ardendo il suo euore, scintilla fauille d'Amore, che parerà appunto una fornace, gettando da gli occhi abondanti lagrime, e dal cuore gettando gemiti, e sospiri tanto ardenti, che se bene uolesse trattenerli, non potria: e tutta interiormente si sentira ardere, che appena potrebbe respirare, & in faccia farà tutta auampata\_; e toccandoti la carne, parerà di toccare una bragia ardente. E quello, che sentirà quest'anima unita per carità, & amore à Dio; l'istesso Dio sà, e l'anima... non già può parlarne con huomini mortali, ma ben può pratticarlo nel cuore. Et è tanta la memoria. e la Presenza di Dio nelle menti de Contemplatiui, che se Dio alcune uolte nons'ascondesse, non potria l'anima durar'in uita, tanto è il fuoco interno, che si sente. E N.S. lo tempra col nascondersi dalle menti loro; e mentre l'anima... se ne stà priua della vista del suo Spolo Dio, che cosa sente? io dirà, che questa è vna delle maggiori probationi, che capisca l'anima, nè si può capire, se non da chi è in stato tale.

CAPI-

#### CAPITOLO XV.

## Spiega più la Similitudine dell'Innamorato; la Carne gode dello Spirito, ch'è suo Maestro.

On finiscono qui, Anima diuota, le marauiglie da Dio operate in tal'anima; perche se l'amor degli huomini, impiegato in vna carogna indegna d'essere amata, tanto cresce, che molti diuengono pazzi; che comparatione s'hà da far dell'Amor di Dio, con l'amor d'vn'huomo?

Si legge d'vna Matrona, che, dileguado nell'aceto vna gioia, di valor d'vna gran Città, n'acconciò vn'infalata al suo Innamorato: e che hà da fare l'amor di questa Matrona, con l'Amor di Dio verso l'anima amante ? e l'Amor dell'amante verso il suo Dio? perche il vero Innamorato non dà à Dio solamente vna gemma, ma tutto il mondo, & anco se stesso alla morte, per amor del suo Innamorato Christo.

E se l'istesso Cielo susse suo, lo daria per l'amor di Dio; e l'istesso Dio dà all'anima il Cielo con la gloria de' Beati, & anco quesso medemo Dio hà dato se stesso ad vna dura morte di Croceper Amore; el'Amore, che por-

ta Dio all'anima amante, solò l'istesso Dio lo può capire; e quello, che passa trà l'Anima,, e Dio, con lingua humana non si può esprimere; e quello, che si può dire, è vn punto, rispetto à quello, il quale contempsa. Dio: & esso può dire, che quì in terra gode un principio di quella sutura gloria.

Anzi potrà vn tale con vérità dire; Cor meum, & caro mea; exultauerunt in DEVM vinum:(a) perche non solo gode l'anima, ma ancola carne; che, se bene il corpo è creato di fango, e di terra, non può di sua natura volere, se non le cose della terra, ma con. l'aiuto d'Iddio può peruenire. da terreno, Celeste; facendo quest'Attise Mortificationi (che del continuo hauera fatto, non essa Carne, ma lo Spirito) & essercitando la carne in quel modo, che vn'esperto Maestro hauerà essercitato vn suo Discepolo, quale con l'arte, & ammaestramenti ridurrà à perfettione in modotale, che da ignorante Discepolo, diviene vn persetto

Cosi

(a) Pfal.83,2.3.

Macitro.

#### 348 Parte II. Tratt. VI. Cap. XV. Spiega più la Similitudine, etc.

Così appunto stà lo Spirito, e la Carne; lo Spirito, è il Maestro; la Carne, è il Discepolo: e spesso il Maestro tanto essercita. questo Discepolo, che lo riduce alla perfettione. Oue prima. tutto attendeua à se stesso (essendo grosso, ignorante, & incapace del vero bene) diuiene amico della virtù, e nemico del vitio, mercè allo Spirito, che gli è fatto Maestro, e Guida per quella uia, p cui effo camina; hauendoli sempre l'occhio aperto, acciò non trabocchi nel uitio. E quest'occhio, è la continua Contemplatione delli diuini Misteri, perche la Contemplatione, è un Atto purissimo, che sa all'anima amante cercare Dio suo amato Sposo; e uedendo il suo Dio Purissimo, Santissimo, e Perfettissimo, cerca di purificarsi, e santificarsi, per potersi unire con uincolo d'Amore con il suo Dio. E quella purità, che ricerca Dio dall'anima, la uede nella mete sua per mezzo della Contemplatione, la quale le serue per sedele Maestra. B con quest'occhio interno regola, e raffrena anco questo corpo, e sentimenti, tanto interni, quanto esterni: & il

lume superiore serve per instru? mento all'anima, per contemplare Dio in modo tale, che questo corpo suona tanto, quanto è toccato dall' anima; perchequesto corpo diviene spiritualizzato per il continuo moto, co il quale è stato effercitato; giache viene ancor' effo à sentire una particella di quelli colloquij, lumi, e gusti, che gode l'Anima.

E quado il corpo, & i setimenti sono ridotti in ubidienza, no sono d'impedimento all'Anima: anzi faranno officio di Paggio, seruendo all'anima in quel modo, che uorrà els'anima; anzi, dico. con un solo cenno, & atto questi Paggi seruone allo Spirito: sicome di molti Santi filegge, ch'erano tanto ubidienti allo Spirito, che si scordauano di mangiare, e di dormire, pri-

> uando il corpo del fuo proprio cibo: & effo corpo, in quel tãto, che uoleua lo Spirito, li seruiua ad ogni loro beneplacito.

> > CAPI-

#### CAPITOLO XVI.

Come il Corpo possa gustar'il cibo dell'Anima.

D acciò sappi, in che modo il corpo possa gustare cosa spirituale, essendo cibo dell'anima, & i cibi del corpo sono le cose terrene; & in che modo il corpo gusti, e mangi cibi dell'anima; con un essempio te lo dichiarerò in quel modo, che un. Paggio serve alla mensa d'un.

Prencipe. Questo seruitore porta in. mensa cibi, e beueraggi delicati; e mentre porta detti piatti al Prencipe, alcuna volta questo Seruo gusta qualche boccone; nel fine del mangiare del Signore, và ancora lui à cibarsi degli auanzi, che auanzano al Prencipe, gustando ancor lui de cibi del Padrone. Così, l'Anima è questo Prencipe; il Seruo, è questo Gorpo sogetto all'anima,& allo Spirito; e le viuande pretiole, sono li Divini Misteri: l'anima, solleuandosi in conteplatione mangia, e gusta quelle delicate viuande, posteglida. Dio auanti, nella mente sua co. templando, e profondandosi in. quell'alti, e diuini Misteri; nonpotendo quella gustar'altri cibi, perche questi sono proprij cibi

Questo Corpo serue all'Anima, perche l'Anima è stata sedel Maestra del Corpo, & il

dell'anima.

Corpo fu fatto vbidiente allo Spirito in modo tale, che il Corpo leguita la Ragione, e conseguentemente ha fatto pace con l'Anima. Et il Corpo essendo vnito all'Anima, che frequentemente fiede nella mensa della. Contemplatione, gustado quelle viuande saporosissime, che le vengono portate dal Cielo, il Corpo dico, che serue all'anima, gusta ancora lui vna particella di quelli cibi dell'anima, per gustare poi gli auanzi dopò questa misera uita mortale : ف sentendo il Corpo le delicatezze di quelli cibi dell'Anima, no è gran cosa, che ubidisca allo Spirito, e seguiti l'Anima; e che uenghi à stato tale, che li cibi terreni del Corpo li uenghino in fastidio; e non potendosi il Corpo reggere, nè uiuere senza mangiare, così mangia quasi per forza per suo sostegno, per potere uinere, e seguir l'Anima, participando con essa quelli cibi celesti, odiando li cibi terreni, uolendo il semplice sostentamento; & anco questo lo uuole, perche uede, che Dio così vuole,hauendo à dispiacere tutti li gusti terreni, transitorij, e vani; e se questo è vero, lo dicano quelli santi, che arriuorno a questo felice stato.

I i

#### CAPITOLO XVII.

Oratione da farsi all'Eterno Padre, per impetrare dalla sua Diuina Maestà il Dono di contemplar li suoi Diuini Misteri.

Potenza infinita del nostro Carissimo, & Amantistimo Padre! Pater D. N. IESV Christi, Pater misericordiarum, & DEVS totius consolationis. (a) Io mi riuolgo à voi, à Dio dell'anima mia, genustesso à piedi vostri; e con quella maggior humiltà, che posso, e con quella. maggior contritione, e con gemiti, e con lagrime, di tutto cuore prego la Maestà vostra. à rimirarmi con gli occhi della vostra pietà; e non rimirate à miei demeriti, mà rimirate inquelli forami delle mani,e piedi del Vostro Vnigenito Figliuolo, Signor mio Giesù Christo: e per essi forami, io pouero verme della terra vi dimando questo Dono della Contemplatione, acciò giorno, e notte consumi la vita mia in contemplare li Divini Misteri, & in particolare la Morte, e Passione del vostro Figliuolo, mio Signor Giesù Christo; e contemplandolo con gli occhi dell'anima, e del corpo quì in terra, quando sarò glorioso, lo possi più persettamente

contemplare nel Cielo.

O Ineffabile Dio! no più tardate; venite hormai, consolatemi con darmi questo Dono Celeste della vera Contemplatione. O Dio degli Angioli! O Creatore del Cielo, e della terra! io non vi dimando argento, nè sanità, nè Paradiso, &c. mà dimando d'amarui, di seruirui, di contemplarui; altro non dimando Padre Eterno, se non, che mi solleuiate nella Cotemplatione del Cielo.

O Sostegno del Cielo, e della terra; venite hormai ad habitare nel mio cuore. Veni Domine, noli tardare; inclina auremo tuam ad preces meas: vide Domine afsistionem meam, & clamoremo meum: audi Domine preces meas; vide Domine afsistionem cordismei, quia in te speraui.

A voi me ne vengo, ò fonte d'ogni bene, acciò io beuedo in questo fonte delli vostri Diuini Misteri, vegga la Chiarezza de vostri segreti; introducetemi, Signore, nella camera segreta dell'Amor vostro, acciò ami,

ler-

(a) 2.Cor.1.7.3.

ferui, e contempli la Maestà vofira, rallegrandomi della grandezza, e dignità, e nella gioria... del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito fanto. Amen.

#### CAPITOLO XVIII.

Similitudine d'un Stalliero: dell'Oro prodoteo dal Sole, e delle Perle generate nell'Ostreca.

Ran fauore, e gratia faria
vn Prencipe, se inalzasse
vn Stalliero, facendolo suo Segretario: così sa Dio Creatore
del Cielo, e della terra; semo noi
Stallieri, di basso Stato sogetti à
mille mali; e Dio si degna d'introdurre questi Stallieri nellasua Camera, facendoli suoi Camerieri, & anco Segretarij, facendoli saper le sue diginità, sesue grandezze, e vedere i suoi
tesori.

Questi sono quelli cari serui del nostro Sourano Dio, che sono assonti ad vna tanta dignità, e del continuo alla Presenza del gran Rè contemplano le grandezze, e le ricchezze del suo Dio. Questi sono cari, & innamorati Serui, che contemplano Dio, rimirando con gli occhi della mente sua in quelli Diuini Misteri, tirati da sguardi amo rosi del suo Innamorato in quel modo, che il ferro è tirato dalla Calamita; così l'huomo Cotemplatiuo è tirato dalli sguardi amorosi del suo Dio; e tanti sono li sguardi, quanti sono gli

atti virtuofi, con i quali l'anima amante incita la Maestà sua. nell'istesso modo, che il Sole con isuoi raggi percuote la terra, facendola germogliare frutti in abondanza; & in quel modo, che l'istessi raggi solari producono l'oro, entro le minere della terra. Così l'istesso Dio Sole di Giustitia, con i suoi ardenti raggi riscalda l'anima amante, facendola germogliare frutti celesti d'amore forte, e puro, e produrre atti d'Amore, & atti virtuosi di tanto fuoco, con tanta. perseueranza, e faciltà, che vn. mantice non soffiarà tato, quato foffiarà l'anima amante,& innamorata verso il suo Amato Giesù.

Quelli raggi diuini penetrando nella cauerna del cuore, edell'anima, concepiranno oro finissimo di Carità, d'Amore, ed'ogn'altra virtù; oue il Minerario Celeste potrà raccogliere da quella minera del cuore della sua cara Innamorata, oro finissimo di sante Virtù. Oh Beata anima! ch'hà meritato per li

meriti del suo Amato Sole Giesù, d'esser percossa da raggi d'un tanto cuocente Sole.

Il Contemplatiuo è ancor'à guisa d'Ostreca, che aprendosi raccoglie in se la rugiada celeste, & in essa genera perle di gra valore. Così li Contemplatiui hanno aperto il cuore, rice uendo in esso rugiada celeste, che racchiudendola il cuore genera. perle di gran valore; essendo il proprio cuore ripieno d'infuocati, & ardenti desiderij verso 1'Amato suo Christo, prorompedo in gemiti, e sospiri in guisa, che alcune volte si sentirà scoppiare il cuore d'Amore; e prorompendo lagrime à guisa di perle, che li caderanno dagli occhi, si sentirà tanto calore nell'interno, che li parerà d'ardere, e bruciare.

Questo suoco tanto crescenell'Anima, che no si saprà reggere; il Corpo (di sua naturafragile, come vetro) patirà notabilmente; e quato sarà l'amore, che porta l'anima à Dio, tanto il calore nell' interno sarà maggiore: & in questo Stato li bisogna gran lume, e deue misurare le sue forze; e quando vedrà, e sentirà questo suoco nell'interno, deue lasciare quel sume, e pigliarsi vn altro sume più

basso; eccetto, se non fosse preuenuto dal Sourano Macfiro: e Dio, il quale per ordinario guida l'Anima secondo il suo beneplacito: & in questo Stato, Dio è molto zeloso dell'anima, perche ogni picciola imperfettione macchia l'anima, essendo Dio purissimo; e chi vorrà essere vera Sposa di Christo. bisogna, che sia l'Anima pura, & Immaculata, per potere vnirsi à quella chiarezza, e limpidezza dell'Amato suo, facendo di due cuori, vn solo; vnendo, e trasformádo questo nostro Niete in quel profondo pelago della Carità, & Amor di Dio: al quale li Cieli, la terra, e l'Inferno si deuono sottoporre, essendo questo Dio immenso, & infinito, e vi vorrebbe ancora vn. cuore infinito per amarlo; ma non potendo noi arriuare ad Amori infiniti, almeno dobbia-

mo giongerui con il maggiore amore, che fia...
possibile; gustandosi esso Dio,
il quale è
degnissimo, e meritissimo d'esser'amato, e seruito.
§

CAPI-

## CAPITOLO XIX.

Similitudine del Cielo vestito di Stelle, di Sole, e Luna, che illuminano la Terra.

L'Huomo fanto, virtuofo, & amico di Dio, che contempla li Dinini Misteri, è come il Cielo vestito di Sole, di Luna, di Stelle, che co quelli splendori illumina questa bassa terra. Così dell' huomo Contemplatiuo; tante sono le Stelle, quanti sono gli atti d'Amore, che produrrà verso l'Amato suo; illuminando questa terra có i raggi rilucenti delli buoni esempi, e santi documenti, hauendo il Soles della Carità del prossimo; illumina la notte, e le tenebre de' peccatori, introducendoli nel chiaro Sole della Contemplatione: oue per mezzo di quella fisfa gli occhi in quel celeste Sole; E se prima staua nelle tenebre odiando la luce, hora diviene amico della luce, e nemico delle tenebre: & oue prima pascolaua, e gustaua cose della terra. hora solleuandosi con la mente fua, và pascolando nelli pascoli ameni del Cielo; hauendo per Guida, e Scorta la Contemplatione per la retta intentione, contemplando il suo Amato Dio: perche così Dio si compiace d'essere amato, servito, e contemplato, cioè, che ti lasci tirar da Dio in quelli lumi, e viste,

che à lui piacerà; non volendo tu tirare Dio. Ma con patienza, e perseueranza deui aspettare, che Dio con la gratia sua ti muoua; e tu, sentendo il tocco di Dio, che ti muoue, deui solleuarti in quelli Misteri, a' quasi vedrai, che Dio t'inuita: e mentre te ne starai ad aspettare, che venga Dio per muouerti à solleuarti in esso, deui far dal canto tuo, quanto potrai; acciò il Signore ti troui disposto, e preparato, per sigillarti nel cuore l'Amor suo, e con esso Amore possi preparare l'anima tua à maggior gratia; perche questo nostro Innamorato Dio, tanto t'inalzarà nella Contemplatione, quanto saranno li gradi d'Amore, con li quali l'amarai.

E sappi, che il tuo cuore, bisogna che sia ripieno, ò dell'Amor di Dio: se sarà ripieno di cose terrene, e vane; sappi, che mai ti solleuarai in aria, mentre le cose della terra sono per sua natura pesanti; e chi hà pesi tali non può volare, e bisogna, che stiani terra contemplando, e gustando cose terrene; ma se hauerai il cuore ripieno dell'Amor di Dio, potrai con agilità volar'in... alto.

alto, contemplando li Diuini Misteri; e tanto in alto volarai con la Contemplatione, quanto l'Amore, con il quale amarai Dio, sarà puro, filiale, disinteressato, e spropriato; e per meglio

volare, e contemplare Dio, deui cercare i più puri motiui, che giamai potrai; poiche tanto Dio ti darà le gratie sue, quanto con maggior purità, e candidezza l'amarai.

## CAPITOLO XX.

Sospiri infocati allo Spirito Santo, per ottenere il fuoco d'Amore.

Santo, e Divinissimo Amore, Spirito Paraclito, sommergete me pouero verme della terra nella fornace del vostro Amore; accendete il mio cuore, trasigete il mio cuore, bruciate l'anima mia; acciò ardendo di puro Amore verso il mio Dio, con sincerità di cuore possiscintillare fauille d'Amore, e cercare il mio caro Innamorato Dio.

O Santo Spirito, terza Persona della Santissima Trinità, io v'adoro, vi benedico in eterno: e sicome v'è attrribuito l'Amore (essendo Voi tutto suoco d'Amore, e la Maestà Vostra, conoscendomi tanto aggiacciato) cosi pregoui, ò sacro Fuoco, à riscaldarmi. O Spirito S. illuminate hormai le tenebre dell'anima mia; saettatemi, ò Dio, hormai co i dardi del vostro puro Amore in modo, che resti impiagato, e ferito dall'Amor vostro: discendete hormai, ò lingua di fuoco sopra di me, come discendeste sopra il Santo Collegio Apostolico. Venite è luce del mio cuore, è luce beata, riempite il mio cuore di luce celeste.

O Spirito S.Consolatore, consolatemi; nè altra consolatione
voglio, che il puro Amor vostro: scaturite hormai, ò luce
del Cielo, illuminate le tenebre,
e l'oscurità della mente mia, acciò possi essere riscaldato da
Voi, Divinissimo Fuoco.

Vieni, ò Padre de'poueri, vieni, ò luce del mio cuore; vieni, ò fanto Confolatore; vieni, ò dolce Hospite ad albergare nell'anima mia, perche quando voi, ò Dio santo sarete in me, sentirò vn dolce refrigerio nelle fatiche, & vna dolce requie. O luce beata, riempite il mio cuore, acciò io sia vn vostro seruo fedele; e del vostro Amore accendete tutto il mio cuore, acciò io languisca, mi consumi, arda, mi bruci nell'ardente fornace, della.

qua-

quale ardeuano li santi Apostoli,e co il cui fuoco secero ardere tutto il Mondo; ed ancor'io ardendo dell' istesso successo possi bruciarmi: anco scaturiscano da me scintille, che accendano li cuori de' prossimi miei, dando esempi di santità, solleuandomi à guisa di suoco, che contempli la grandezza, bellezza, Vita, e Morte del mio Signore Giesù Christo; acciò possa innamorare il prossimo mio, per solleuarsial Cielo contemplando li pascoli ameni del Padre, del Figliuolo, e di Voi, Spirito Santo. Amen.

#### CAPITOLO XXI.

## Si descriue lo Stato dell'Huomo Contemplatiuo.

Vanto sia grande, & eminente lo Stato d'vn'Huomo Contemplativo, solo l'istesso . Dio lo può sapere; imperoche è vno Stato tanto dolce, soaue, delitioso, ameno, diletteuole, nobile, potente, ricco, grande, alto, e sublime,&c,che si può dire vna caparra dell'eterna fruitione: vna requie, vna pace interna, & esterna; vn'elettuario composto da Dio, che lo stesso Dio non lo dà, se non à grandi Innamorati fuoi : è vna delitia tanta, e tale, che li Padri antichi Contemplatiui, per attendere à questo santo Esfercitio lasciavano i Regni, li Scettri, le Città, & i gusti vani di questo fallace mondo. e si ritirauano ne'deserti, & vniuano il giorno con la notte perattendere alli Divini Misteri: e tanti erano li gusti, che l'istessi corpi fentiuano, che veniuano meno di dolcezza. O santo es-

sercitio! quanto da pochi sei conosciuto, e meno pratticato!

Questo stato è così felice. questa divina Contemplatione è così beata, e piena d'ogni bene, che l'huomo viue in vna tanta. requie, e pace dell'anima sua. che si scorda del corpo, e di tutte le cose create; solo conuersa con gli Angioli Santi, e con l'istesso Dio: anzi diviene Segretario, e Cameriero dell'istesso Dio. E quelli segreti, quali non può capire tutta la sapieza humana, li capirà vn'Huomo d Donna Contemplatiua, quantunque vile, & abietta.; perche questa santa Contemplatione Dio la dà à cuori, & all amori puri, che operano per il folo Creatore.

O à quanti ignoranti, semplici, & idioti Dio diede gran Sapienza! facendoli capire, & intendere quelli Misteri, quelli Passi

Digitized by Google

Passi oscuri della Diuina Sapienza, che tutta la Superbia... del mondo, no potè giamai capire: e questa sì alta Sapienza... s'insegna nelle care, e dolci ferite del Crosisso.

O beata Sapienza! venite hormai, ò Christiani, mentre il vostro Dio vi sa vncaro inuito; e chi non doueria correre per vna sì cara via composta di miele, e di dolcezze? Ah Religiosi! Ah Religiose de' tempi nostri! oue è fuggito quel tempo de'vostri Antenati, che tanto erano dediti à contemplare Dio, che quafi scordati d'ogni altra cofa, attendeuano giorno. e notte alla Contemplatione, ed ardeuano tanto peramordi Dio? O quanto è cascato que-Ro Stato! O quanto sono pochi quelli, che hanno lume d'vn sì felice Stato! piangano pure giorno, e notte vna tanta strage: Oh quanti mali nascono nel Mondo, e nelli Chiostri, per non attendere alle cose celesti! Oh quanti diuengono temerarij, superbi, ed ambitiosi, per non. possedere questo celeste dono!

Oh quanti contemplano laterra, perche non contemplano le cose del Cielo! Oh quanti cadono in precipitio, per non hauer introduttione nelle cose di Dio! O poueri mortali! che possono goder qui in terra il Cielo con li Diuini-Misteri, e vogliono goder qui in terra vna

caparra di quell' horrore de Dannati.

Oh quanti si specchiano nelle cose terrene, lasciando quello specchio rilucente della Diuina Contemplatione delle cose celesti! O tenebre! O cecità! O temerità de'poueri mortali, che lasciano il suo Dio per cose tanto vili!

E qual maggior Sapienza si può giamai imparare sotto il Cielo, quanto è il contemplar Dio è questa Sapienza è quella, che imparò il S. Proseta, che spendeua sette hore il giorno per lodare Dio; questa è quella sì alta Dottrina, che imparorno li SS. Romiti ne' deserti, quali stauano, e consumanano la lor Vita in continue meditationi, e contemplationi.

O beata Sapienza! che fà gli huomini da terreni , celesti , Segretarij, & Amici del grand'Iddio, famigliari degli Angioli, possessori della terra, dominatori di tutte le cose, e Padroni di se stess, famigliari della virtà, nemici del vitio, terribili alli Demonij: e che cosa non possiede l'huomo Contemplatiuo? Stà con il corpo in terra, e con lo Spirito in Cielo; ciba il corpo non per se, ma per Dio: e sicome gli huomini sensuali hanno la presenza delle creature presenti, amandole con amor disordinato; così l'huomo purificato de'vitij, e de'peccati, s'vnisce

Digitized by Google

al

al suo Dio, amandolo con perfetto amore: e non solo l'ama, ma lo contempla; non solo lo contempla, ma l'hà presente, e lo gode: e tanta soauità troua in esso Dio, che per niun modo può da lui esser separato, mercè, ch'ha trouato tanta dolcezza in esso Dio, ch'è appunto come vn sonte limpido, e chiato.

Così l'Anima amante, hauédo tronato il suo Dio, lo gusta, & in esso si riposa, cauando non acqua chiara, ma miele dolcissimo: e che il Signore sia dolce, non vi ricordate del Patriarca. S. Francesco, che lambiua le labra al solo Nome di Giesù, parendogli d'hauerle melate: & il S. Proseta diceua: Quama dulcia fancibus meis eloquia tua, supèr mel orimeo! (a) Et il sonte d'ogni vero bene, per bocca di Dauid: Gustate, & videte, quoniam suamis est Dominus. (b)

Etu, huomo, non vorrai gustar questi tali cibi? puoi viuere felice, e vuoi viuere infelice?
O beata Contemplatione! perche non sei conosciuta da Christiani? io dirò a nostra consusone, che gli Antichi Filososi, che
non haueuano la cognitionedel vero Dio, tanto attendeuano alla Contemplatione del Cielo, delle Stelle, e de'Pianeti, che,
come si legge di molti, lasciauano le ricche Città, & ogn'altro
diletto, per attendere alla Con-

(a) Pfal. 118. (b) Pfal. 33. v.9.

stelle; & in questa Contemplatione trouauano tanto gusto, e contento, che si scordanano d'ogn'altra commodità.

E noi Christiani, noi Religiofi, che habbiamo la Cognitione del vero Dio, ch'è Causa Causarum, Creatore di tutte le cole, non contemplaremo la sua Potenza, la sua Botà, e la sua Grandezza? e per contemplare le cose del Cielo, non adopraremo ogn'industria ? non ci faremo amici della virtù ? con la quale, e per la quale ci possiamo fare amici, e famigliari d'Iddio; con la cui amicitia potremo ottenere da questo si caro Dio,di contemplare, non folo lui,ma tutte le cose.

O Dignità de' Contemplatiui le qual maggior felicità si può trouare sotto Dio, quanto è contemplare Dio? Deh anima mia diuota! se brami quiete,pace,gusto, e gloria, contempla il tuo Dio, che trouerai va. mare dolcissimo , soauissimo, ي d'ogni dolcezza: Eh,anima mial poco si può dire con queste nostre lingue, della Contemplatio. ne; solo d'essa si può gustare nel cuore vna particella, giache lingua mortale non può parlare di cosa tanto alta, e degna; solo si prattica nell'interno, non. per parlarne con huomini, ma per pratticarlo nel cuore: per-

KK che

che la lingua humana non può formare parole, per parlar di cose celesti; e quello, che si può parlare della Contemplatione, è vn niente à paragone del maggiore.

Diceua già il Glorioso S. Fracesco: Deus meus, et omnia! esche cosa sia quest'Omnia, chi lo potra capire? & in vn altro suogo diceua: E tanto il bene, che io aspetto, ch'ogni pena m'è diletto. Ah Dio! e chi dimandasse ad vn huomo sensuale, che cosa senta nelle persecutioni? al sicuro diria, che li trassgono l'anima, & il cuore.

Pur è vero, che chi dimadalse ad vn Seruo d'Iddio, che cosa fenta egli? diria, che le persecutioni li sono vn dolce refrigerio: e l'huomo, che attende alla Cōtemplatione, è tanto vnito con Dio, & è conforme al voler di Dio, che brama, e desidera, che în quelle cofe, che vede, vi fia il compiacimeto di Dio. Vede, che Dio voll'esser perseguitato, calúniato, flagellato, e morto per amore;cosi l'huomo amico d'Iddio quando si vedrà perseguitato, calunniato, ed afflitto, vede ch'il suo Dio, qual'ama, si compiace, che sopporti cose tali, e cosi fi conforta con il suo Dio; e con tanto amore le sopporta, che d'amarezze, che sono, le couerte in dolcezze, merce all'amore, che porta al suo Signore; mentre l'amore è composto di dolcezza, & è tato grade la dolcezza, quanto grande è l'amore.

E però non è gran cosa, che منة vna tanta dolcezza mescolata con vn'amarezza faccia diuentar la cosa per sua natura amara, dolce; mercè al dolce, e soaue Amor di Dio. E se la. Contemplatione è cosa tanto degna, e tanto grata à Dio, perche non dimandi à chi te la può dare? perche non riccorri alli-Santi del Cielo, acciò te l'intercedano? E se brami il tuo bene. non t'accorgi, che no si può hauere, se non da Dio? e se sei lontano da Dio, perche non t'accosti à lui.

Oh quanto sei ingannato, se ti sermarai nelle creature! Oh quanto male impiegarai il tuo cuore, se non t'accorgi, che amado le creature, ami vn poco di terra! E qual maggior viltà puoi fare, che amare vn niente? se so vuoi amare, ama Dio Autore d'ogni bene, il quale ti può fare beato in Cielo, e selice in terra.

Il vero Amico d'Iddio domina tutte le cose, & à tutte le cose egli comanda, & impera : comanda à se stesso, & alle proprie passioni; niuna cosa l'è di molestia, poiche le ricchezze d'Iddio, e li suoi tesori, Dio li manisesta all'anima; e l'anima s'arricchisce delle gratie di Dio, e có queste ricchezze l'istes' anima si fortissea.

E però non è gran cosa, che l'ani-

Panima goda anco nella pouertà,e sterilità; e se vuoi gustare,e possedere queste ricchezze, ti bisogna diuentare pouero, ed humile di cuore,e con la pouertà bisogna ascendere alle ricchezze.

E per ascendere alle ricchezze celesti, ò quanto ti doueressi assaticare! O quanto ti douriano parer facili tutte le cose cotrarie, e penali! perche Dio conosce li Serui suoi nel patire. O quanto volentiere patisce quello, ch'è vero Innamorato d'Iddio! O dolce, ò soaue patire per Christo! perche non v'è dolcez-

za nel Mondo, che si possa comparare ad vna minima dolcezza dell'anima, alla dolcezza celeste, à gli colloquij, & à gl'innamoramenti dello Sposo.

Inuito tutti i Contemplatiui, à prosequire il fine della nostra Conteplatione, ch'è l'istesso Dio, il quale è la nostra felicità, in cui dobbiamo immergerci giorno, e notte; contemplandola quì interra, per hauerla poi da contemplarla in Cielo, & insieme fruirla in compagnia de'Santi, & Angioli, à gloria dell'Eterno Dio, che sia in eterno benedetto, & adorato Amen.

## Seguita à trattar di Perfettione.

Vel sommo Bene Iddio, da cui derivano tutte le sante Persettioni, è vn Immenso, e smisurato Mare d'ogni bene, che per sua Bontà lo dissonde à noi fitienti, & esausti fonti: in. cambio di ciò altro non ricerca, se non d'esser'amato, servito, & adorato con ogni fedeltà, e purità.

Se ne stà questo Dio nella sua Maesta glorioso, seruito dalla moltitudine degli Angioli, e Santi, in quella Celeste Gierusa-lemme, facendo vaga, e pomposa corona d'essi; li quali tanto lo lodano, quanto surno in questa vita adornati di persettione; e conquata maggior persettione in terra amorno Dio, con tanta

maggior sublimità sono essaltazi in Cielo, e compitamente lo fruiscono.

Quello, che sia questa diuina fruitione, io non credo, che humana intelligenza possa capire; e se pure si può gustare qualche سinima particella,dirò, che اعب gustano quelli, che attendono à questa persettione: in che consista la perfettione, scriuerò quello, che il mio rozzo Spirito può dire, acciò ogn'vno Innamorato d'essa, la cerchi, ela prattichi nell'intimo del cuore; cercandola, non con l'intelletto di curiofità, ma con l'affetto humile, forte, diuoto, e perseuerante: e tanto l'huomo sarà grande negli occhi di Dio, quanto hauerà l'ani.

KK 2 ma

ma grande di perfettione.

Ma l'huomo deue cercare tutte quelle cose, che lo ponno codurre à maggior gradi di perfettione; perche essendo Dio vn Amore incomparabile, vn Bene indicibile, dobbiamo amarlo có più caldi, & essicaci motiui, che possamo; aiutandoci però Dio, dal quale deriua ogni gratia, e dono. Vi prego, ò Dio, à dar lume à chi leggerà, acciò fia inteso il mio semplice Scritto; & à me date lume, che possi scriuere della Perfettione, acciò voi, à Dio dell'anima mia, siate amato, e seruito, à gloria vostra, & a mia confusione, se non adempirò quanto mi farete scriuere.

#### CAPITOLO XXII.

## L'Humiltà è il Fondamento della Scala di Perfettione.

NT On pensi giamai alcuno di salire à questa Celeste Scala della santa Perfettione, se prima no s'abbassarà sin'al profondo. E se bene l'Humiltà pongo per fondamento, sopra il quale s'hà da edificare l'edificio della Scala, che pretendo d'insegnarui; nondimeno questa... Virtù è santa, e perfetta, che dà perfettione ad ogn'altra virtù: e però deui da Dio imparare que-A'Humiltà, acciò, hauendo questo santo fondamento, ti paia... facile la salita della Persettione; e quanto con maggior Persettione haurai l'Humiltà, tanto con maggior faciltà la farai pratticabile.

Iddio hà posto ogn' altra-Virtù nell'Humiltà, & ogni bene; e sappi, che se sedelmente. t'humiliarai à Dio, & à tutte le creature per amor del Creatore, cominciarai prima à conoscere la tua bassezza, & il tuo
niente nel tuo intimo; vedrai,
che sei vn vermicello setente, e
dal tuo Niente poi potrai trasferirti alla cognitione del vero
Bene, ch'è l'istesso Dio.

Per accostarti anco à questo Dio, deui caminare per la più alta via, che potrai; perche l'anima nostra è creata da questa diuina Bontà, e deue incaminarsi à Dio, come suo finere si come la calamita tira à se il ferro, così tira à se Dio l'anima, mentre il suo fine è in Dio, dal quales esce l'anima.

Parimete sicome i siumi,e torrenti scorrono velocemente nel mare, come suo sine, da cui esco-

DQ

no; così velocemente deuono scorrere l'anime al mare di questa diuina Bontà, che riceue in se tutte l'anime vestite di perfettione: e si come non si può tenere vn rapidissimo siume, che non scorra al mare; così non si potrà tener'vn' anima vestita.

d'Amore. E si come i siumi tato velocemente scorrono, quato l'acque più inondano le riue; così tanto più velocemente correrà l'anima, e tanto maggiore sarà il suo corso, quanto maggiori saranno le divine gratie, con le quali sarà inondata.

#### CAPITOLO XXIII.

L'Animabrama distaccarsi da se stessa, e da tutte le Creature, e d'unirsi à Dio: del modo di far questo, e del primo Scalino della Perfettione, ò Cognitione di se stesso.

'Anima brama,e cerca di di-Le sunirsi da se stessa, e da tutte le cose create contrarie, per potersi con maggior Vnione vnirsi à Dio;però cerca di mortificare le pprie passioni, gliassetti disordinati, l'amor proprio, il pro prio parere, e la propria volontà;& odia se stessa, e tutte le cofe create per l'amor del Creatore. E perche vede, che non. può far quest'vnione con Dio. fino che non domi tanti affetti. e tante calamità; l'anima, per far quest' vnione, s'affatica con gran diligenza, hora in vna. parte, hora in va'altra, mostificando se stessa; e mai cessa, sin. tanto, che si veda debilitata: e. quando questa Parte Inferiore si debilita, anco l'anima... s'vnisce con Dio.

Questo Stato d'vnione, è tanto soaue, e dolce, che l'anima, vedendo tanta soauità, cerca co grand'ardire, e diligenza, di trassormarsi in Dio; e quest'ardore gli sa parere facile ogni mortisicatione, stenti, e fatiche: e tutte le cose le paiono dolci, e soaui per il desiderio d'vnirsi al suo diletto Christo, e per la vehemenza, che le sa Dio, tirandola à quest'vnione.

E tanto può questo calore, che in pochi mesi l'anima si ritroua in Stato d'vnione con. Dioje tutte le cose che sà,tanto corporali,come spirituali,tanto interne, quanto esterne, tutte le sà con oggetto, e con sine d'vnirsi à Dio. E quanto con maggior purità, e semplicità sa rà l'anima le cose soprascritte,

& in-

#### 262 Par II. Tratt. VI. Cap. XXIV. Spiega più il modo d'vnirse

& infrascritte per puro amore di Dio; tanto più verrà in Cognitione di se stessa, e del suo Niente.

Possiamo noi chiamare questa Cognitione, il primo scalino
della Scala appoggiata all'humiltà. Questa Cognitione di se
stesso di se successo della vala cognitione di se
stesso del niente interno;
questo ne sa vedere, e conoscere
vn Vero, & Immortale Bene,

ch'è Dio; il quale è fine, e scopo dell'anima, quale vede Dio, che sene stà nella cima della scala di Giacobbe, sopra di cui ascende-uano, e discendeuano gli Angioli; per significare, che quelli, che caminano per questa scala, sono Angioli in carne; mentre la lor vita si può chiamare più presto celeste, che terrestre; aspirandono sepre ad alto, e salendo di grado in grado per ritrouar Dio loro Bene.

## CAPITOLO XXIV.

Spiega più il Modo d'vnirsteon Dio,per il Lume della Cognitione di se stesso; e come si deue passar più auanti.

Vesto Lume della Cognitione di se stesso mostra, che bisogna cominciare vnanuoua vita lontana dal senso, dalla carne, dal mondo, e dal Diauolo; e vede, che in queste. cose no si ritroua bene, anzi v'è Morte: e tante vi sono delle Morti, quanti sono gli affetti terreni, l'amori disordinati, le Jusinghe della carne, le minaccie, e promesse del Demonio; e queste cose sono tante Morti. E però comincia à lasciar'i diletti vani del Mondo, e seguita la luce della perfettione, cominciando per la via della penitenza, mortificando in se stesso i pro-

prij appetiti, e scacciando da se il vitio, e peccato: e se bene in principio la sua conversione no sarà totalmente buona, perche sarà mossa da qualche proprio interesse, che non sarà in Dio, nè per Dio; sarà nodimeno buona, rispetto al fine, ch'hauerà, cioè di non fermarsi in questo Stato, che saria molto basso, e vile.

Ma perche pretende d'incaminarsi alla Persettione, salendo la scala, sarà buono; perche se bene sarà mosso ad operare per timor della pena, per gola della gloria, ò d'altri simili rispetti, sono nondimeno introduttioni à mag-

Digitized by Google

amaggiori gradi; ma quando l'huomo si fermasse solamente in quest'oggetti mercenarij, no passando più oltra, sarebbe in Stato vile: e però, non ti deui fermare, o Anima, che aspiri alla vera Unione di Dio, che disse Estote ergò persetti, sicut & Pater pesser cælestis persettus est. (a)

Nella legge si comanda, che dobbiamo amar Dio con tutto il cuore, con tutta l'anima, e co tutte le forze nostre; e quello, che amarà Dio, non amara se stesso disordinatamente: ma chi vorra approsittarsi nella via di Dio, deue dar di mano alla mortificatione delle proprie passioni, de gli assetti, & amori terreni, e dell'amor proprio: deue vigilare dentro, e suori di se stesso, per opprimere quanto la na-

tura corrotta porgerà all'anima, per farla cadere nelli profondi abissi del peccato, e farlanon attendere à quel fine, à che Dio l'hà creata.

E perche l'huomo non può attendere al più alto fine, quanto è attendere à questa Perfettione dell'Amore, & Vnione d'Iddio; vedendo l'anima, che questo Dio è meritissimo d'esser amato, e seruito comincia à lasciar l'interesse di se stessa, con. altre proprietà (quali militano con fine basso d'amor servile) e comincia à gustare l'amor filiale: e tanto sarà grande, quanto da gli occhi di Dio vien rimirata; e tanto l'anima guarda in. Dio con occhi d'amore, quanto da Dio con le sue diuine gratie. sarà preuenuta.

## CAPITOLO XXV.

Altri Gradi, della Perfettione: Purgatiuo, Illuminatiuo, Affettiuo, ed Aspiratiuo.

Però, essendo l'Anima passa, viene introdotta all'Illuminatiua; e con questo lume vede le sue colpe, vede, che la Vita Purgatiua non operaua per amor retto, ma per fine basso, e mercénario. Questo lume la sa vigilate, purificado il fondo, quale era corrotto, e comincia à co-

noscere à poco, à poco l'indegnità di questo basso amore : oue, essendo questo lume ammaestrato dal lume d'Iddio, vede in esso Dio, che merita esser'amato con amor filiale, e spropriato; e quello, che nel primo grado non vedeua, hora, per mezzo della lucerna della Vita Illuminatiua, lo vede per caminare per la via dell'Amore. Que-

(a) Matth.5.7.48.

## 264 Par.II.Tratt.VI.Cap.XXV. Altro Grado della Perfettione, & C.

Questo Stato abbraccia vn'altro Stato, che chiamo: Stato Affettiuo:perche si muoue ad operare per Amore, e con Amore,; quest'affetto sà tutte le cose con gran consolatione, con gran. prontezza, quiete, e pace, e congusto dell'anima sua. Questo diletto è vn'Vnione, ouero gratia dello Spirito Santo, che li fà parere tutte le cole dure, aspre, e difficili;dolci,e soaui: quest'affetto, è molto necessario à far profitto nella perfettione, perchenon hà che fare la speculatione dell'intelletto con l'affetto: l'inselletto pasco l'anima di curiosità lasciandola arida, sterile, e senza alcuno frutto. Questa. speculatione d'intelletto haueuano anco i Filosofi, e pur erano infedeli.

Però essorto ogn'uno à lasciare l'intelletto, seguendo l'assetto, quale ne sarà salire alla Persettione con somma pace, e quietedell'anima nostra, e ne condurrà alli pascoli soaui della carità, & unione con Dio.

L'affetto porta all'Aspiratione, ch'è vn grado maggiore, perche questo grado è vn'aspiratione amorola, che hà l'anima.

in Dio; mentre hauendo già l'affetto gustata la dolcezza di Dio, l'Aspiratione poi, come grado maggiore, non solo gode la dolcezza di Dio, ma in. maggior grado la gode, poiche l'aspiratione è un continuo eccesso, è vna continua memoria. dell'amato. Et in quel modo, che vno hauerà entro di se qualche dolore, & affanno, che continuamente geme, e sospira; così dirò, che faccia l'anima. hauendo vna continua aspiratione, per l'ardente amore, che hà di far cose in seruigio di Dio: questo non è altro, se non eccesso di gran voglia di seruire à Dio; e questa è la causa

d'vna fame, d'vna sete inestinguibile di
Dio. Questa
aspiratione
poi mostra all'anima vn'altro grado maggiore,
cioè il seguente.

\* \*

## CAPITOLO XXVI.

# Vn'altro Grado, ò Stato di Perfettione, ch'è l'Unitiuo.

Vesto grado lo chiamo Vnione, perche l'anima, s'vnisce con Dio, pratticando in parte l'aspiratione; quest' Vnione partecipa delle cose celesti, e quanto maggiore sarà l'vnione con Dio, tanto maggiore sarà la frequenza delli santi esserciti; & in quelli più particolari, quali vede, che la possono condurre à maggiore Vnione con il suo Dio.

Quest'vnione si ritroua in vn luogo, e tempo, perche l'amore caula l'ynione, l'amore troua. l'amato, e l'amante non sopporta d'esser priuo dell'amato. In quest'Vnione l'anima volentiere con somma pace, e quiete cerca Dio nel patire; sendo che l'anima qual'è vnita à Dio, si conforma con Dio in tutte le cose,e massime in quelle, che la ponno maggiormente trasformare in questa Dinina Vnione. Vedendo dunque l'anima, che Dio sommamente si diletta della Croce, di patiboli, di vilipendij, opprobrij,& altre cose simili; cerca ancor'essa in queste cose d'unirsi con Dio, e farsi familiare: vnita poi l'anima, e fatta familiare, gode gran quiete, pace interna, & esterna; poiche essendo l'anima vnita con Dio hà trouato quello, che l'asserto desiderana, e quello, che l'aspiratione pratticana.

Quest'Vnione si sà in diversi modi; maggiore, e minore, ò sianniente; e questo nasce dalla diligenza, ò negligenza di chi opera, facendo, & operando conmaggior lume, e sentimento interno: perche Dio tanto savorisce l'huomo, tiradolo alli gradi delle sante virtù, quato l'huomo è diligente in operare, e che con maggiori motiui d'amore, operi. E tutto lo scopo della vita spirituale consiste nell'amore, cioè che operi con sine alto, e sublime, per la so-

la gloria di Dio. Di
quest' Vnione ne
parlarò à
lungo
per
effere vn'punto notabi

## CAPITOLO XXVII.

#### L'Vnirsi con Dio presoppone l'uniuersal distaccamento dalle Creature.

🔼 Non pensare giamai di sa-L lire tant'alto, le prima non ti lontani da tutte le cose terrene; e quello, che sarà inuolto in queste cose, mai s'inalzerà: machi vorrà ascendere sopraquesta scala bisogna prima impararsi di piangere tutte le cose create, opprimerle, esterminarle, odiarle, perseguitarle, calpeftrarle, e farsi vbidiente à tutte le cose, prendendo solo quelle, che li faranno necessarie per il sostentamento della natura,& il vitto humano: & anco questo con... dispiacere, per non poter fares dimeno, mentre così Dio vuole, che viuiamo per seruirlo, & amarlo, e per adempire la sua... S. Volontà.

Dobbiamo dar'al corpo nofiro il suo nodrimento per compiacere à Dio, e seruirci di que-

ste cose per meglio vnirci à Dio, e per gloria d'esso Dio; suori di questo motivo, dobbiamo rinuntiare ogn'altra cola, che sia fotto Dioje da tutte le cose dobbiamo cauare bene, & aumento di virtù, e tutte le cose deuono seruirei per maggiormēte vnirci con Dio; perche questo Dio è vn Bene tanto grande, che se il Cielo con quella gloria, e tutte le ricchezze, e telori del Mondo fusiero à nostro beneplacito, bisognaria dare il tutto per questo Dio , ancorche sapessimo di stare in continue croci, affanni, e dolori, per vnirci à Dio; giache

maggior glosia stimarei, le
stare con Dio sù laCroce, che di stare in gloria,
senzaDio.



TRAT-



## TRATTATO VII.

Ouere

PRIMO

DELL' AMORE PYRO, RETTO, E FILIALE.

Et è vna sublime Teologia.

#### CAPITOLO I.

Per piacere à Dio bisogna fare ogni cosain Dio, e per Dio.

ER effere il desiderio mio così grande, che il mio Dio, e Signore GIESV Christo sia sommamente amato,e servito; non hò possuto lasciare di dar'alcuni auertimenti à tutti li Serui di Dio molto necessarii, quali con persetto amore desiderano servire Dio; perche trà tutte le virtù, l'amore tiene il primo luogo nel Cuore del nostro Innamorato Giesù Christo.

Se dunque vogliamo fare cofa grata à Dio, dobbiamo vigilare entro,e fuori di noi, hauen-

do Dio nell'anima per amore, e fuori in tutte le cose; facendo,& operando ogn'attione, tanto corporale, come spirituale, tanto interna, come esterna con. vna rettitudine di mente,e cuore, la quale rimiri al solo Dio. operando tutte le cose per la. sola gloria di Dio, scordandoci del proprio interesse; non rimirado alla gloria,nè al Paradiso, nè alla pena dell'inferno, nè alli comodi,e gusti, nè alla destra, nè alla finistra; ma alla sola pupilla degli occhi di Christo caminando con sentimento interno nella

Ll 2 yia

#### 263 Par.II. Tratt. VII. Cap. II. Bisogna raffrenare i fensi efterni, &.

via di Dio; mortificando le proprie passioni, tenendole in freno, sottoposte allo Spirito, mortificando l'amor proprio, il proprio parere, la propria estimatione; vigilando sopra li sentimenti, tanto interni, comeesterni, volendo tutte le cose in Dio, e per Dio: seguendo il nostro Innamorato Dio per viad'amor siliale, e riuerentiale, renuntiando l'amor seruile, eproprietario: non volendo fare cosa alcuna fuor di Dio, ma tutte le cose in Dio, e per Dio; amando quel Dio, che ci amò cò
tutto il cuore, e con tanto amore, hauendo non solo vn'amore
virtuale, ma attuale, che ci muoua attualmente à far tutte le
cose, non per il proprio interesse, ma per la sola gloria di Dio;
sentendo attualmente nel cuore, che Dio ci muoue ad operare tutte le cose per lui, e conamore della sua Diuina Maessà.

#### CAPITOLO II.

Bisognaraffrenare i Sensi esterni, & interni; volere la virtù, e renuntiar'il vitio, perche Dio così vuole.

Obbiamo anco stare molto vigilanti alla custodia de' nostri sentimeti interni,& esterni, tenendoli in freno, fottoposti alla ragione, non dando ad essi, se non quello, che sarà à gloria, & honore di Dio; volendo sempre la virtù, perche Dio la. vuole, e renuntiando il vitio, perche Dio l'odia, & abborrisce: e questo s'hà da fare con atti interni della volontà,non facendo. alcuna cola, quantunque minima, se prima non habbiamo vifto,se à cio fare ci muoua l'amor proprio, ò l'amor di Dio.

E se vedremo, che l'amor di Dio ci muoue ad operare, lo dobbiamo abbracciare, mentre-Iddio così vuole: ma se vedremo, che sia l'amor proprio, bisognarenuntiarlo, non volendo, se non la pura virtù; anzi dobbiamo cercare l'intimo della virtù, perche tutto il fondamento della persettione stà nella virtù, e quanto con maggior sentimento di virtù, l'opere nostre saranno satte, tanto maggiore sarà anco la nostra persettione.

E però dobbiamo cercare Dio con il più alto motiuo, che poffiamo, perche il nostro Dio è degnissimo d'essere amato, e seruito con amor cordiale, e siliale, hauendo vn sol cuore, vna sola

**m**2

intentione, e volotà, & vna rettitudine di mente; qual ci faccia vedere il nostro Carissimo Giesù, il quale è più dolce, che il miele, & il fauo: nè speriamo di falire alla vera vnione di Dio, se prima non mortificaremo ogni nostra voglia, sottoponendola intutto, e per tutto allavolontà di Dio, hauendo vncuore aperto alle diuine inspirationi: e bisogna esser molto frequenti all'Oratione mentale, & alla Contemplatione delli diuini Misteri, massimamente della Passione di Nostro Signore, lasciando la speculatione dell'intelletto, e seguendo Dio per via d'assetto, e cercando sempre il maggior bene, honore, e gloria di Dio.

#### CAPITOLO III.

Via d'Amore è incognita à mercenarij; l'Amor creato dipende dall'increato, e non si ferma nelli Doni, ma nel Donatore, e nell' Amore stà la vita.

E Se vogliamo approfittarci nella via di Dio, è necessario, che raccogliamo in Dio tutta la vita nostra, operando confentimento di Dio tutte le cose nostre; ne altra via si può desiderare, che la via d'amore; inquesta via vinuito tutti: questa via d'amore, è via incognita à sigliuoli mercenarii, e proprietarii, ma solamente è veduta da'sigliuoli filiali, che amano Dio, non per se stessi, ma per l'istesso Dio.

Quest'amore gustaua la Sposa de' Cantici quando diceua (a) Quia amore langueo. Lo gustaua il mio Serassco Padre S. France-

sco, quando quella notte non si poteua satiare di dire: Deus meus, & omnia. Quest' amore è quell'amor increato, che crea nell'anima nostra l'amor creato; e quest'amor creato ama l'amor increato, perche l'amor increato del nostro Eterno Dio tira à sel'anima vestita d'amore; e tanto cresce nell'anima l'amore, quanto Dio nell' anima cresce con le gratie; e tanto cresce l'anima... nell'amore di Dio, quanto Dio cresce nell'anima con i lumi, e viste;e tanto vede l'anima, quanto è illuminata da Dio.

Con questo lume tira Dio l'anima ad vn'altro lume, con il qua-

(a) Cant. 2. v.5.

quale vede Dio con maggior chiarezza; e quanto più fedele farà l'anima in custodire le diuine gratie, tanto più sarà anco Dio fedele in dare all'anima اوب fue diuine gratie. Il vero amore non si ferma ne'doni, ma nel Donatore . ch'e l'istesso Dio : il vero amore vuol patire per l'amato, ma non vuol'esser separa. to dall'amato Dio;l'amore nonopera, se non con oggetto, che vuole Dio: Dio è l'Amato, l'anima è l'Amata; Iddio è lo Sposo, e l'anima è la Sposa; Dio rimira l'anima, e l'anima rimira Dio; li sguardi di Dio sono d'aniore;e li sguardi dell'anima sono pure d'amore: poiche presero il vedere dalla vista di Dio; e però Dio ferisce il cuore dell'anima. qual dice: Quia amore langueo. (a) Così anco l'anima ferilce il cuor di Dio, il quale dice : Vulnerasti Cor meum Soror mea Sponsa. (b)

O Dio! O Dio! quanto grandi fono li colloquij, l'innamoramenti, le viste, i lumi, che gode l'anima innamorata del suo Amato Christo! dall'amor di Dio nasce l'amor dell'anima; nell'amore stà la vita, e la nostra vita stà in Dio; suor di Dio, è morte; la cui morte è principio dell'e-

terna morte, la cui morte è lon-

Questa vita del nostro Dio è posseduta da figliuoli innamorati, che amano, e seruono la vera virtù del nostro Immortale. Iddio; questo Dio è tutto amore, e carità, e chi hauerà amore, e carità, starà con Dio: quest'amore del Nostro Signor Giesù Christo si gusta nel cuore, si prattica nell'anima, e si vede nellamente, contemplandolo; quest'amore si chiama Giesù, e questo Giesù è anco Dio.

Questo Dio è anco posseduto da cuori innamorati, spropriati, e disinteressati, morti al mondo, ed à se stessi, e viui solo à Dio: questo Dio è anco amore, e chi vorrà trouar questo Dio, bisogna trouarlo nella cognitione di se stesso, abbassandosi sino nel profondo,fino nell'abisso della... fua nihilità, nella patienza, ne' dispregi, nelli vilipendij, nelle persecutioni, nelle lagrime, ne' fingolti, ne'ritiramenti, nella solitudine, nella Contemplatione delli Diuini Misteri, ne' colloquij,ne'lumi, nelle viste di Dio,e nella mortificatione; ma entro dell'anima bisogna trouarlo.

CAPI-

#### CAPITOLO IV.

Alta Dottrina d'Amore, spiegata con la Similitudine del Sole: Vita, e Morte d'Amore.

Vesto Dio è Luce, che dà il vedere à gli ottenebrati; questo Dio d'amore cresce conil suo chiaro Lume à gl'illumina. ti, e con il Lume trona l'huomo l'amore; oue con l'amore amal'Innamorato Christo, & amandolo lo possede, possedendolo lo fruisce, e fruendolo diuenta. per gratia vn vero innamorato: diuentando l'anima, ardente, non può più volere, ne gustare. altra dolcezza, che la dolcezza. del suo Signore. In questo Signore l'anima hà posto ogni suo amore, e pensiero; onde Dio tira à se l'anima amante in questo modo. Sicome il Sole materiale tira à se li vapori della terra;cosi il Sole di Giustitia Christo tira à se l'anima amante: e sicome il Sole conuerte li vapori in rugiada, & acqua; così il Sole Christo converte gl'innamorati figliuoli in pioggia, & in rugiada, spargendo abondanti lagrime dagli occhi, che seruono à guisa di nuuole: e ficome dalli stessi vapori nascono tuoni intonanti; così da cuori caldi d'amore nascono gemiti, e sospiri sì intonanti, che il suo ribombo arriua fino al Trono di Dio.

E sicome dalli tuoni nascono molte volte saette, tempeste, e grandini ; così nell'anima amãte nascono molte volte eccessi tanto cordiali, che, se Dio non. temperasse questo calore interno dell'anima,non potria durare in vita:questo calore è vn fuoco interno, che procede dal fuoco celeste: e sicome l'amor di Dio è senza fine, e senza termine, così l'amor dell'anima non hà termine,nè fine; perche, quanto crescono nell'anima le gratie di Dio, tanto anco cresce l'amor in Dio, e quanto cresce l'Amore, tanto crescono li stupori, le marauiglie, gli eccessi in modo tale, che l'anima muore, ma di morte d'amore.

In questa morte troua la vita, nella vita troua la morte, e quanto muore, tanto anco viue: in questa vita l'anima si ferma, e riposa, il cui riposo è Dio, il quale è la vita à gl'innamorati, e morte all'ottenebrati: questa vita gustaua la Sposa de' Cătici, quando diceua: Ego dormio, es cor meum vigilat. (a) Dormiua con vn soaue sonno nell'anima, quando diceua: Inter vocra mea commorabitur. (b) Trà les mames

(a) Eant.5.V.2. (b) Cant.1.7.12.

#### 372 Par. 11. Tratt. VII. Cap. V.L. Amor puro altro non vuole, etc.

mammelle stà il cuore, perche per amore portaua il suo Diletto dentro del cuore; vigilaua di fuori, acciò gl'inimici non turbassero la quiete, la pace, e l'vnione, che gustaua l'anima con il suo Signore: vigilaua soprali sentimenti esterni, acciò li sentimenti interni potessero attendere al suo fine, ch'è Iddio. E però diceua: Dilettus meus mihi, & Ego illi. (a)

Perche l'anima stà per amore nell'immenso amore di Dio, e Pamor di Dio stà nell'amore dell'anima, oue da due amori, dinenta vn solo amoreje però può dire l'anima à Giesù : O buon. Giesù, prendete il mio cuore, nè me lo date più;e quello,che passa trà questi due amanti, dite

voi ò Dio dell'anima mia, che lo potete dire, perche il vostro amore è smisurato, & infinito. che nè huomo, per gran letterato che sia lo può esplicare: nè Santo, per grand'innamorato che sia, lo può capire; nè Santi del Cielo, nè Angioli lo possono misurare; nè l'istessa Vergine Vostra Madre, à pieno lo può capire. Voi solo, ò inessabile Dio lo potete capire, essendo imilurato; Voi folo lo potete capire, mentre lo misuraste, venendo dal Cielo in terra. Quest'amore vede, e non è veduto, ama senza termini, e senza misura:e se l'anima ama Dio, l'ama con quell'amore, che li diede Dio.

## CAPITOLO V.

L'Amor puro altro non vuole, che Iddio, altro non teme, ch'esser separato da Dio.

Amor puro, e miaie di Lic ama senza premio, non. vuole altro, che l'istesso Dio; l'amore è più forte della morte, perche non teme morte, nè vita, nè inferno, nè gloria; ma teme il solo Dio, per amor del quale vuole vita, vuole morte, vuole gloria, e vuole inferno, purche sia il compiacimento di Dio. Altro non vuole, nè in Cielo, nè in terra, se non adempire (a) Cant.2.7.V.6.

'Amor puro, e filiale di Dio, la volontà di quel viuente Dio, che ama, & à cui serue: vna sol cosa si riserua l'anima, cioè, che non vuol'esser priua di Dio,perche Dio è il suo centro, il suo fine, il suo riposo; nè altro fine, nè ripolo vuole, che il suo Innamorato Christo, per amor del quale darebbe cento mila Paradisi, e cento mila glorie, amandolo sopra ogn'altra cosa. E se Dio mettesse in libertà ad vn'anim2

nima innamorata d'esso, che potesse farsi Dio, e che Dio potesse esser l'anima; io dico, che l'anima vorria esser l'anima, e vorria, che Dio fusse Dio.

Anzi dirò, che bramarebbe in vn'altro modo l'anima esfere

vn Dio, sogetta à Dio: & iq. quanti gradi d'amore sarà l'istels'anima, anco con tanti maggiori lentimenti sarà illustrata. dalla chiarezza di quel Dio, che ama\_.

## CAPITOLO VI.

Nessuno può arrivare à questa Cima della Scala, se non è passato per li gradi più bassi.

T O dubito, che non sarò inte-🗘 so, ma ben certo sò, che sarò inteso da veri innamorati di Dio; e non pensi huomo, nè dona di giamai salire tant'alto, quanto è quest'amore di Dio, se prima non intenderanno quel principio di questamia scala; passando prima per la Vita Purgatiua, Attiua, Aspiratiua, & Illuminatiua: per l'Vnitiua, mediante l'Oratione, Contemplatione, e Presenza di Dio.

B salendo questa Scala conpatienza, toleranza, e perseueranza, arriuarai alla cima d'essa, cioè dell' amor puro, cordiale, e filiale: e nella cima d'éss' amore, trouarai il tuo Innamorato Dio, e l'anima tua s'vnirà con. quel Dio, ch'è tutto amore; il qualeti darà il Basso dell' amor fuo, e t'introdurrà nella Cella... Vinaria, oue condusse la cara... Sposa de' Cantici; ed oue tu, ò anima, potrai beuere, & ine-

briarti dell'amor dello Sposo, e così ebra, cercar con la Sposa... il tuo Spolo, gridando per la... Città, circondando le strade, e piazze, piangendo, & esclamando: Num, quem diligit anima mea, vidistis? (a) Oue insieme con lei trouarai il Diletto dell'anima tua, & in esso gustarai quello, che gustaua il S. Proseta. quando diceua: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel ori meo! (b) Ed altroue: In corde meo abscondi eloquia tua . (c) Dio parla al cuore, e l'anima parla... al cuore di Dio: poiche dell'anima innamorata di Dio, si può dire, che la vita sua sia tutta. eccess, stupori, e marauiglie, mentre vede con l'occhio d'amore quello imilurato amor di Dio; e vedendo cose tali, si liquefà, e si consuma, come neue al Sole, e come cera al fuoco, morendo, ma di morte d'amore. (a)Cant.3.v.3.(b) Ps. 118. v. 103.

(c)Pf.118. 2.17.

CA-M m

## CAPITOLO VII.

## La Morte precede la Vita; e quanta sarà la Morte, tanta sarà la Vita.

· Quante volte muore l'anima! ma muorendo reuiue, per maggiormente morire; e quanto più muore, tanto più viue:questa morte è morte di gioire,perche nell'istessa morte gode quella vita, incognita à superbi, & innamorati di se stessi, che cercano la vita senza morte; ma questa morte è posseduta prima da cuori mortificati; poiche con la morte della mortificatione delle proprie passioni, dell'amor proprio, e del proprio parere fono introdotti alla vera vita dell' amor di Dio.

In questa vita v'è prima lamorte, e quanto più grande sarà la morte, tanto più grande sarà anco la vita; e se più grande sarà la vita, più grande sarà anco l'vnione, e l'amore in esta vita, la quale è Giesù, che dice: Ego sum lux mundi: Ego sum via, veritas, & vita; qui sequitur me, non ambulat in tenebris. (a)

In questo modo li Santi mo-

rirono', & hora godono la vita; la cui morte in questo Mondo durò poco, e la vita, che hora. godono durerà in eterno. L'istesso Dio della vita venne al mondo, e prima gustà la morte. e morte atroce di Croce;per dar essempio à noi suoi cari figliuoli, che douendo noi gustare la. vita, prima gustassimo la morte; ma morte d'amore, nella cui morte stà la vita piena, e colma di delitie. O beati! O felici noi! se intenderemo, per metterl'in prattica, questi miei poueri scritti:e chi mi vuol'intendere,m'intenda con amore, amando il Nostro Redentore; perche in vano s'affaticarà chi mi vorrà intendere con la sua sapienza. senza amore; ma la sapienza congionta con l'amore, s'impara... nelle Santissime Piaghe del Noftro Signor GIESV Christo.

Capi-

(a) so an. 8.7.12.14.7.6.

## CAPITOLO VIII.

L'Amore s'impara più con tacere, & humiltà, che con parl are.

Scienze acquisite, non d'humil cuor vestite, all'anime danno mortali ferite: questa, prattica più s'impara con tacere, che con parlare; più capiranno due amanti con segni, e conatti, che con parlare: vn'amore conosce l'altr'amore, perche vn simile ama il suo simile: l'amore non vede se non l'amato; l'amato vede l'amata, e gli occhi dell'
vno vedono gli occhi dell'altra;
l'amor di Dio stà ne' cuori humili, & innamorati; e l'amor
dell'anima stà nel cuore di Christo: e niuna cosa del Cielo, nè della terra, può satiare vn'anima innamorata di Dio.

## CAPITOLO IX.

Iddio Solo è Centro, e Quiete dell' Anima in quefta, e nell'altra Vita, ma con diuer so Lume; e bi sogna essere spropriato.

L Centro, e fine dell'Anima è Iddio solo, Dio può satiar l'anima amante, e l'anima mai mai si satiarà in questa vita; perche da vn'amore è tirata in vn'altro; e quando sarà contenta quest'anima innamorata? quando apparirà la gloria di questo Dio, il quale è goduto in Cielo da'Beati, & in terra è goduto da gli innamorati figliuoli, ma con lume differente; godendo questi Dio in Spirito nella Contemplatione.

Chi possederà quest'amore,

possederà anco Dio con maggior chiarezza; questa chiarezza stà nell'anima, e l'anima con il lume dell'amore si leua sopra se stessa, & in questa elevatione accende la mente, e la mente in. fiamma il cuore, ò ferisce la volontà, e la volontà tira à se l'anima: l'anima, e la volontà porgo. no all'amore la bellezza e la ricchezza dell' Innamorato Christo; oue l'anima con il cuore, co la mente, e con la volontà, s'vnisce all'amore; e l'amore, la sciando la speculatione dell'intelletto, si ferma nell'affetto.

Mm 2 Oue

#### 276 Par. II.Tratt.VII.Cap. IX.Iddio Jolo & Centro, & &

Oue l'amor dell'anima s'vnifce con l'affetto, e con l'affetto l'amore; e s'vnisce al Signore, amandolo con affettuosissimo cuore, con cordiale, e filiale, amore; il cui amore s'vnisce, con l'increato amore del suo Dio; accrescendo il Signore, quest'amore, con farli vedere in parte l'amore smisurato del suo Innamorato Dio.

Questo Dio sù veduto da' Pastori, lodato dagli Angioli, adorato da Magi in vna vile stalla, legato in pouere fascie, nodrito da vna pura Verginella; questo nostro Bambino è picciolo, e volentiere habita con cuori piccioli d'humiltà, con cuori pieni d'amore: con l'amore, e per l'amore venne il nostro Innamorato Dio dal Ciclo, e con l'amore dobbiamo noi salire in quella Celeste Gierusalemme; l'amore seguita l'Innamorato. L'Innamorato Dio si troua tra spine, trà chiodi, trà lancie, trà flagelli,& in vilipendij, & in amaritudinite chi vorrà trouare l'amato Spolo, si prepari, s'adorni della Croce, e con la Croce trouvil eruciato, & innamorato Dio , il quale troud la Croce piena di dolori. Ma li Martiri trcuorno nella Croce somma dolcezza; e però dice il Profeta: Gustate, & videte, quoniam suavis est Dominus . (a)

Questa soanità gusta l'anima.

innamorata, e spropriata, che serue, & ama Dio per Dio, non per se stessa ; nè giamai arrivarà alla perfettione, & vnione di Dio l'anima proprietaria, e mercenaria: ma li diuoti, & innamorati figliuoli arriuano alla perfetta vnione,e tato saranno vniti con Dio quanto disuniti saranno da se stessi; e tanto amaranno Dio, quanto odiaranno se stessi, e tanto conosceranno Dio, quáto conosceranno se stessi; perche Dio si sa vedere nella bassezza... dell'humiltà: e non consiste la... perfettione in amare,e seruire Dio, ma il punto stà in amarlo, e seruirlo bene, scordandoci del proprio interesse, ricordandoci solamente dell' interesse di Dio, ch'è degnissimo re meritissimo d'essere amato, e seruito con ogni fincerità, e purità: lentendo attualmente nel noftro interno, che Dio ci muoua ad operare tutte le cose, quantunque minime; tenendo il cuore aperto alle divine inspirationi, sentendo gusto, contento, & allegrezza, che Dio sia quello, ch'è; e rallegrandoci della gloria suain mille modi, lodandolo, benedicendolo, amandolo, feruendolo, & arriuando con li desiderij, oue non possiamo arriuar conl'opere; hauendo vna fame, e lete ardente d'unirci, e di lique. farci nell'amor suo; accrescendo il nostro amore con atti internidi

(a) Psalm.33.v.9.

#### Par. II. Tratt. VII. Cap. X. Questo puro Amore in ogni cosa, &c. 277

di volontà, vedendo con il lume interno, chi ci muoue ad operare, se è Iddio, ouero l'amor proprio: e trouando la virtù, volerla per gloria di Dio, e trouando il vitio, renuntiarlo perche dispiace à Dio; e con atti, e con. affetti cercare il Nostro Diletto Christo, il quale si lascia vedere da' cuori innamorati, che non hanno altro da vedere, che il solo Dio, nudi, e spogliati d'ogni interesse, e proprietà. Accostati à Dio con puro cuore.

#### CAPITOLO X.

Questo puro Amore in ogni cosa hà per sine, e motiuo l'Amore, e Volont à di Dio.

Beati, e ben auenturati quelli, che daranno principio à questa diuina Scuola d'amore! che non daranno yn paffo, non vn sguardo, non termineranno vn pensiero, se prima. non si consultaranno con la Ragione, tenendo sempre le pasfioni rubelle, sogette allo Spirito, & à Dio; vigilando dentro, e fuori di le stessi, acciò tutta la. vita sia indrizzata à Dio; volendo Dio in tutte le cole in modo tale, che anco quelle cose, che la natura non può farne di meno, le voglino quasi per forza, non volendo altro gusto in esse, se non quel tanto, ch'è il voler di Dio.

Così mangiando, beuendo, dormendo, e simili, dobbiamo volerlo, perche Dio lo vuole, prendendo quel gusto, non per noi, ma per adempir la volontà di Dio; bramando in esso quel piacere, solo per gloria di Dio,

gustando in esso con sentimento d'amore, il nostro Signore, e viuere, perche Dio vuole, cheviuiamo per lodarlo, e benedirlo; cercando Dio dentro dell'anima nostra con atti frequenti d'amore, e fuori con opere virtuole, fatte pur con amore; hauendo Dio presente in ogni nostr'attione, dando all'opere nofire quel maggior motivo d'amore, che possiamo; mettendo ogn'arte, & industria, per perfettionar l'opere nostre, essendo il nostro Dio Persettissimo, Santiffimo; dobbiamo ancor noi con il maggior motiuo, che mai sia possibile, amarlo, e seruirlo, perche tutto il fondamento della vita spirituale sta in amare, e seruir bene à questo Dio d'amore, il quale altro non vuole da... noi, che questo filiale amore, O viltà ! O indegnità di quell'anima, che non serue al suo Dio per amore, e con amore!

CAr

## CAPITOLO XI.

Tutta la Perfettione Christiana stà nell' amare Iddiò, ch'è il riposo dell'anima, e le delitie d'un' Anima unita.

T Vtta la Perfettione Chrifiana confiste nell'amore:
Obeati! O felici voi innamorati! poiche con l'amore trouaste
l'Innamorato. Dio : in questo
amore confiste la gloria eterna;
e non hauendolo, la dannatione
eterna. O felicita dell' innamorati figliuoli! mentre vanno per
vna via piena, e colma di delitie, che nascono dall'Innamorato Christo, dicendo: Delicia mea
esse cum filis hominum. (a)

Dio l'anime innamorate, che à guisa di pesce, in quell'immenfo mare dell'amor suo nuotano; nel cui mare troua l'anima il suo riposo, ch'è Dio, il quale è cibo dell'anima, dicendo: Qui manducat me, & ipse viuet propier me. (b)

In questa vita gode l'anima quello, che non licet homini loqui. O Dio l'O Dio l'chi potrà mai raccontare le delitie, che gode quell'anima, ch'è vnita à Voi per amore? perche in quest' amore stanno tutti gl'innamorati, ammirandosi, e stupendosi del vostro smisurato amore, di Voi, dico, che sete Dio, verso vna vilissima creatura.

## CAPITOLO XII.

Iddio vuol'essere amato sopratutte le cose: e della Conditione d'un Mercenario.

Quanto doueressimo sare, per bene amare questo nostro Innamorato Dio ! doueressimo molto vigilare, per trouar nuoue inuentioni per bene amare, e per be seruire al Nostro, Viuente Dio, che vuol'essere.

amato sopra tutte le cose, dicendo: Diliges Dominum Deum tuums ex toto corde tuo, & ex tota anima tua, & ex omnibus viribus tuis. (c) ed anco: Estote ergò vos persetti, sicut & Pater vester Cælestis perfestus est. (d)

(a) Prou. 8. v. 31. (b) Ioan. 6. v. 58. (c) Luc. 10. v. 27. (d) Matth. 5. v. 48.

Quello, che ama se stesso disordinatamente con amor proprio, à per godere il Paradiso, ò per suggire l'Inferno, ò per hauere gusti temporali, ò spirituali, non hà che fare con l'amor puro del nostro caro, e carissimo Dio; e sebene farà opere buone in se stesso de l'amor perfette rispetto al sine, qual'è sregolato, mosso dall'amor proprio, e proprio senso: però non sarà ammesso il suo amore dall'amor di Dio. M'intenda, chi mi può inten-

dere, perche questa mia Lettione non sarà intesa da mercenarij, e proprietarij, che seguitano, 
& amano, non per Dio, ma per 
se stessi questi tali sono simili alli seruitori de Grandi, che seruono al Padrone tanto, quanto sono pagati, e se sono pagati, ben
seruono; così sono li mercenarij, che amano, e seruono à Dio,
o per gola del Paradiso, ò per
timore della pena dell'Inferno,
non hauendo altro sine, che il
premio.

#### CAPITOLO XIII.

## La Conditione di vn Figliuolo d'Amore.

🖈 A li Figliuoli d'amore, M seruono à Dio per amore, e con amore, non hauendo l'occhio à gloria, nè à pena; ma hanno vna rettitudine di cuore, di mente, e di volontà di fare tutte le cose per gloria, & honore di Dio, purche amino, e seruino Dio; d'altro non si curano, perche quell'amore, che si lasciò imbendare gli occhi in Casa di Herode per nostro amore, passa nelli cuori degli innamorati figli, no hauendo altr'occhio, che per vedere il suo Innamorato Dio; e per amor suo sariano preparati d'andar nell'Inferno, per patire tutti quelli tormenti per amor del suo Dio, non già per li fuoi peccati, e meno per esfere separati da Dio; poiche l'amor

vero sopporta il patire tutti si tormenti per amor del suo Dio, ma non sopporta l'offenderlo,nè d'esser da sui separato, che tanto l'amano.

Torno à rinouare questa.
Dottrina, che prastice non sara
intesa da proprietarij figliuoli,
e Mercenarij, ma bene l'intenderano li figliuoli spropria-

ti, & innamorati: equanto maggior
fara l'amore
verso Dio,
con tan-

maggior chiarezza l'intenderanno.

\*\*

CAPI-

## CAPITOLO XIV.

## Buon Ricordo del puro Motiuo nell'opera. re, al vero Spirituale.

Vetto lo scopo della Persettione Christiana stà nell'amore, e Dio si dichiara seruito dalli soli innamorati; nel Mondo è quasi estinto quest'amore, e Dio si lamenta giorno, e notte, della cecità degli huomini, che sono tanto innamorati delle, cose terrene, che hoggi sono, e

di mani più non sono.

O cecità, ò pazzia de' poueri mortali!e che sia vero, vediamo in prattica, e mettiamo le mani al petto; quì vederemo, chi ci muoue ad operare, se Dio, ò li nostri proprij interess? ma sappi, che io non parlo à te, Huomo Sensuale, e Carnale; perche se Dio volesse, che tu operaressi anco con sentimento d'amor proprio, vi saria anco speranza, che dall'amor proprio passaressi all'amorfiliale. Ma parloàte, ò Spirituale Seruo, e Serua d'Iddio, acciò vedi vn poco, chi ti spinge, chi ti muoue à seruire Iddio,e deui bene bene masticare questo punto, essendo molto notabile: e con atti frequenti deui molto vigilare, renuntiando gl'interess, e le proprietà, che

fono radicate dentro di noi;perche anco li gran Prattici restaranno vinti molte volte, mentre l'amor proprio si veste dell'amor di Dio; e se non starai molto vigilante sù la custodia, de' tuoi sentimenti, tanto interni,come esterni, l'amor proprio ti darà ad intendere, che sia l'amor di Dio.

E chi mai potrà, de Dio, dell'anima mia, fuggire quell'amor
proprio, quell'interessi proprij,
quali vengono con tanta sottilità? Li soli illuminati, & innamorati vostri potranno fuggire
tanti lacci: perche con il lume
dell'amor proprio, e con il lume dell'amor puro, vederanno Dio; e vedendo Iddio
non è gran cosa fuggir le
tenebre, essendo lui la

luce;e la luce dell'anima, nafce dal chia-

Sole, cioè il Nostro Amantissimo

Dio.

CAPI-

#### CAPITOLO XV.

Al vero Amante, quanto pare Iddio lontano, tanto all'hora gli è vicino: e tanto più crefce l'amore, & allegrezza, quando poi si troua Dio.

Vesto Nostro Dio è così caro,così pretioso,amabile, desiderabile, ricco, immenso, infinito, e simili; che vedendo l'anima cose tali in Dio, e dall'altro canto scorgendo in le stessa tante impersettioni, tante milerie, e calamità, s'ammira, si stupisce, che questo Dio di tanta Maestà, prattichi, e conuersi con creature, tanto vili, e basse, amando con tanto amore questo pouero huomo; che non potendo l'anima capire tante marauiglie, si liquesà d'amore, producendo atti volontarij d'amore; che vorrebbe esser Dio, fogetta d Dio,per maggiormente honorare, & aggradire al suo Signore, quale ama, e serue, non solamente quando và in Chiesa, in Coro, alla Communione, ed all'Oratione, ma l'ama in ogni luogo, e tempo: e poco amore stimo, che l'anima ami solamente in cert'hore determinate; perche il vero amore non è legato, ma libero.

E perciò l'amor vero s'vnisce à Dio in ogni luogo, e tempo, e l'anima per l'amore diviene

quasi frenetica, mentre non si può fermare fuor di Dio; e le pure per qualche accidete si ferma ritorna à Dio con tanta. prestezza, agilità, e faciltà, quanto l'è facile il palpitar dell'oc. chio; e non può perdere la vita del suo Diletto, perche già l'a. nima hà preso il possesso di Dio: e pure all'hora, quando li parerà Dio lotano, all'hora dico, gli sarà vicino, e molte volte si fentirà ardere il cuore per amore: quando pare all'anima, che Dio sia lontano, sene stà vicino, dilettadofi di veder l'anima così bene preparata, & vnita ad esso Dio.

E quanto più lontano è l'Amato, tanto più è vehemente
l'amore; perche quando la cosa
amata è presente, la presenza
causa, che tanto non si pensi alla
cosa amata, poiche la presenza
in parte satia, chi tanto vi pensa; ma quando è lontano l'Amato, l'amore è più feruido, è più pseuerante, e con maggior diligenza lo cerca, e l'ama; mentre
quanto più lontano è l'innamorato, con tanta più essicaia anco lo desidera: e però si vede in

Nn prat-

prattica, che quando vna Madre sarà stata lungo tempo, che non hauerà veduto vn suo caro siglinolo; vedendolo poi si liquesa, e si consuma d'amore per la sua presenza; ed anco molte volte s'è veduto morire delle Madri, per estrema allegrezza.

Così stà l'anima; perche amádo Dio cordialissimamente, e leuandogli Dio la diuotione (ch'è vn partirsi Dio dall'anima) mëtre l'anima se ne stà derelitta, & abbandonata, fi và confilmando, e struggendo per amore; e quanto grande sia questa probatione, Iddio, e l'anima lo posfono sapere, seruendo questa... probatione per maggiore accrescimento d'amore, che ritorna all'anima. E l'anima, vededo quel Dio, di cui diceua la Sposa,quë diligit anima mea,(a)si trasporta, e s'vnisce à Dio con tata vehemenza, che se Dio non ritrahesse il lume, che vede, l'anima morirebbe corporalmente. Non può però fuggire la morte spiritualmente, pche l'anima và in certi luenimenti, & eccessi amorosi, che caderà in certo eccesso, che molte volte non saprà oue sia, restandogli vna sola. memoria del suo Diletto Giesù: Et anco molte volte sarà tutt'assorta in Diosentendo in se stessa vna pace, vn'vnione in Dio, che non sà, se sia in se steffa, ò fuori di le; in modo tale, che si vede tutta trasformata in Dio, tirando l'anima Dio à se in quella, maniera, che la Calamita tira à se il serro, & attaccandosi il ferro alla Calamita, si resta.

Così all'anima auuiene; onde è sforzata à prorompere in eccesti, in gemiti, & in abondanți lagrime, e questo serue all'anima per sfogare il calore interno, che l'arde nel cuore: e questo sfogamento li serue per accendere maggior calore, scintillando fauille dal cuore con sospiri tanti, e tali, che pareranno più presto muggiti d'animali, che d'huomo; ode per il calore interno dira: Signore, non più, che muoro. Signore, non vi hauessi mai conoseiuto, per no hauerui anco d'amare: perche all'anima, quanto più fa, tanto manco li par di fare, & il lume interno, che Dio gli fà vedere, ricercaria d'esser'vn Serafino ardente d'amore; ma per debolezza del corpo non può seguire quel lume, e non potendo,resta in tal'incendio, che اف Dio non reggesse quell'anime, al ficuro non durariano in vita.

E perche il corpo serue all'anima, e l'anima regge il corpo, essendo fatto vbidiente allo Spirito, non potendo il corpo viuere senza cibo corporale, prende il douuto cibo con discretione, e misura, quasi per forza. Ma l'anima, cibandosi de'cibi celesti, sa parte anco al corpo in guisa ta-

(4) Cant. 3. v. q.

le, che come vn vaso, ch'essendo ripieno di pretioso liquore, và di sopra, & inonda anco il vaso di fuori; così l'anima stando in... questo vaso di terra del nostro corpo, e cibandosi de liquori dell'amore, e delle gratie di Dio, tanto si riempie, che non potedo capire più, và di sopra, inondando anco questo vaso di terra del corpo nostro: e sentendo il corpo vna tal fragranza, seguita l'anima, la sciandosi reggere secondo il suo beneplacito, hauendo già fatta tregua il corpo, le paccioni, e l'amor proprio, co l'anima:e però no è gra cola, ch'essendo il corpo quasi spiritualizato, seguiti l'anima, e l'anima lo domini, come Regina, e Padrona, essendo la parte inferio. re vbidiente alla superiore;e me-

no è gran fatto, che poi attenda à quel fine, che Dio la creò. qual fine è l'istesso Dio, mentre così gode l'anima il suo Creatore, e Redentore, conversando più in Cielo, che in terra. O beata Colomba! poiche impennando l'ali, voli in Spirito, doue habita il tuo Dio, godendo vna particella di quella... eterna fruitione, mercè al lume, che Dio ti diede; mentre con il lume trouasti l'amore, e con l'amore trouasti l'Innamorato Christo. In quest'amore tu ti puoi ben rallegrare, e gioire, per hauer trouato il tesoro nel campo, e la persa margarita; per che trouandola, è trouato, quato puoi trouare in Cielo, & in. terra....

#### CAPITOLO XVI.

Iddio si troua nel Patire, nella Croce, e nell'In.
commodi: E saggeratione contra quelli, che
seguitano li loro gusti.

Beata, o felice, o ben aucturata anima, se seguirai quest'Innamorato Dio! il quale non in giardini, non in comodità, ma nella Croce, nelle spine, nella, mortificatione, e ne'vilipendij lo trouarai.

Oh quanto lontani sono quelli, che cercano Dio nelli godimenti vani, in sensualità, in carnalità, in spassi, e piaceri ! perche questi tali trouaranno il Prencipe delle tenebre, con il quale habitaranno in sempiterno.

Oh quato sono lontani quelli Spirituali, che fanno professione di seguitare Christo, ma vo-Nn 2 gliogliono tutte le loro commodità,e danno alli loro corpi ogni fuo gusto,e commodo; perchequesta non è la strada, che insegna Christo, anzi c'insegna vna molto contraria, cioè la via della Croce, dicendo: Si quis vult post me venire, abneget semetipsu, et tollat Crucem suam quotidie, et

sequatur me.(a)

La Croce è amara, e questi vogliono vna Croce dolce, e saporosa; per termini d'amore, dobbiamo feguitar Christo con l' amarezza della penitenza, mortificando le nostre voglie, patendo, stentando, ed affaticadoci. Oh quanti pochi fono innamorati di patir per Christo, ma molto innamorati de' loro corpi. Oh Dio! Oh Dio! non. vedete cola sì strana? vedendo la via della penitenza, quasi derelitta,& abbandonata,posta in obliuione, e da pochi pratticataje pur è vero, che l'amore è conosciuto solamente nel patire.

O tempi lagrimeuoli! come è possibile, che possa sopportare, e vedere l'amore, il suo Innamorato Christo in tanti patimenti? in vna così dura morte per amor suo? e voglia poi lui viuere vna così commoda vita, e così rilassata? E come non ti vergogni, ò anima, se sei ragioneuole, mentre tanto dormi nelli commodi, nelli spassi così vani, e tra-

fitorij? e se non sei ragioneuole, puoi viuere con'gli altri animali; ma ohimè, che non vi valerà scusa!

Quanto erano intenti li nofiri passati nel patire le quante nuoue inuentioni trouorno per patirel e felici erano quelli, che più patiuano per amore del suo Signore Giesù Christo; Iddio proua li suoi amanti nel patire.

O Spirituali à nostri tempi, che facciamo? rimiriamo il Nostro Doloroso Christo, seguitando la via della Croce, insegnata da Dio, e da Santi; e non cilalasciamo ingannare da fassi Profeti, nemici del patire, perchessiendo loro sontani dalla Croce, no vogliono ancora lasciare di seguitar gli altri questa regia via.

O Dio! oue sono hora nel Mondo i digiuni, le discipline, i cilicij, li patimenti, le lunghevigilie, le frequenti contemplationi, le frequenti communioni, le mortificationi, e li proprij

dispregi,e fimili ?

O Dio mio! piango, e gemo giorno, e notte vedendo vna tal strada così rouinata: e quello, ch'è peggio, ò amor dell'anima mia, è il vedere delle persone, così nemiche del patire, che persuadono anco à gli altri (che haueranno sentimento di patire) di non patire.

O Santi Martiri , e Martire,

ONC

234

oue fete? O SS. Confessori, quati patiboli patiste, mortificandoui giorno, e notte con tantemacerationi della carne? O Santi Anacoreti, e Romiti, quante marauiglie operaste nel patireper amor di Christo? O Sensuali, non dormite più nella sensualità di questo Mondo; ma vigilate nella penitenza, tanto esfercitata da Santi, e dall'istesso Dio.

#### CAPITOLO XVII.

Dal Sole materiale, e dalla Luna, e Stelle s'inalza al diuino Sole; dal quale la Beata Vergine, come Luna, & i Santi, come Stelle riceuono Amore, e Chiarezza.

Orniamo al Nostro Dio, il 👢 quale se ne stà nella sua... gloria, adornata da Santi, & Angioli, quali fanno vaga, e pomposa corona al suo Eterno Dio, lodandolo, benedicendolo, & adorandolo; cantandogli Cantici nuoui in sua lode, rimirando in quella Diuina Chiarezza dell'Essenza di Dio. E si come il Sole materiale, con gli suoi lucenti raggi, dà la vita all'huomo, fà germogliare la terra, dado il frutto à tempo suo; così fà Dio vero Sole, all'anima: mercè, che il Sole di Giustitia. Christo Nostro Signore diede il calore, e la chiarezza à questo Sole, acciò rimirado l'huomo gli 'effetti, che ci apporta, trapassasse con l'intelletto in quel Dio, che seppe creare creatura, tanto da noi defiderata; e con questo sentimento hauesse d'ama-

re vn tanto suo Creatore.

E sicome la Luna dà splendore per illuminar la notte, e le Stelle con i loro scintillanti raggi danno il vedere alli Marinari, per solcare il mare, seruendo ad essi per Guida, acciò non diano ne' scogli; così questo Dio, Causa causarum, stà nell'alto della sua Maestà à guisa di Sole, e risplende qui giù in questa bassa terra con tante gratie, e contanta prouidenza, che sà stupire li gran Sapienti.

Etutte queste cose sono effetti dello smisurato amore: e guai al mondo, se Dio nó sosse Amore; e però risplende quest'Innamorato con li suoi sguardi sopra noi mortali, insegnando la via di salire all'eterni beni, oue habita esso nostro Celeste, & Innamorato Dio; del cui amore godono quelle beate anime, riceuendo

dal

dal chiaro Sole lo splendore.

Quanto bene può Maria No-Ara Sig.effer chiamata Luna, la quale con i suoi celesti, e chiari raggi benedice,e loda il suo Dio, & anco Figlio. Le Stelle sono tutti li Santi, quali risplendono, cantando con incessabili voci: Sanctus , Sanctus, Sanctus: nell'altezza di Dio. E ficome dal Sole materiale nasce lo splendore nella Luna, e nelle Stelle; così le Stelle, che sono gli Angioli, e Santi, e la Luna, ch'è Maria Nostra Signora, riceuono l'amore,e la chiarezza dal Geleste Sole: e con quest' amore, e chiarezza possedono, e gustano quella gloria, la quale nasce dal Sole di Giustitia, e nostro Viuente Dio: poiche la gloria de' Beati consiste in quella Diuina Essenza, rimirando con occhi d'amore in... quel rilucente specchio del suo Signore,e Dio ; dalla quale vista dell'istesso Dio escono torrenti, e mari di gloria;nella cui gloria sono sommerse quelle beate anime, nuotando in essa à guisa di pesce; e godono la gloria del suo Dio in tanti gradi, quanti hebbero d'amore in questa vita, mando Dio.

E sicome nel Cielo materiale fono le Stelle tanto lucenti, nictedimeno ve ne sono alcune più grandi, e rilucenti dell'altre; così appunto sono quelle Stelle del Cielo, oue habita il Sole di Giustitia, il nostro Innamorato

Dio, e tutte riceuono lo splendore dal Sole Iddio, ch'è la sua gloria: ma alcune risplendono con maggior splendore, & anco sono in maggior gloria, e grandezza appresso Dio; e questo nasce dall'amore, ch'hebbero verso Dio in questo mondo; vno più dell'altro, secondo li gradi che hebbero: e però sono anco in. Cielo in maggior gloria, e grandezza, poiche Dio premia l'amore, con il quale è amato, e seruito.

E chi vorrà essergrande in... Cielo, prima sia grande con l'amore in terra; e chi vorrà hauere in Cielo gran lume, s'assatichi
prima in terra, d'hauer gran lume d'amore, perche l'amore è il
compimento della persettione;
e se l'amore sarà grande, anco la
persettione sarà grande.

Ma quelli, che dicono di contentarfi d'un cătoncino del Paradiso, dicono anco di volere amare poco Dio; e se l'huomo sapesse, che cola sia l'amare, e seruire Dio, non diria cose sì friuole, lontane dall'amor vero di Dio: mentre l'amore ama senza oggetto di cantoncino, ma ama quanto può, aiutandolo Dio; e doppo d'hauerlo bene amato, non cerca da Dio cantoncino nella gloria fua,ma cerca la gloria lua:anzi per far cola grata à Dio, non solo vuole in Cielo luogo basso, ma rinouarà anco ogni gloria, e felicità del Cielo; imPar. II. Trattato VII. Cap. XVIII. Bifogna volere il Cielo, &c. 287

imperoche l'amor vero non há occhio puro di vedere quel Dio, occhio di veder premio, ma hà che ama l'anima sua.

#### CAPITOLO XVIII.

Bi sogna volere il Cielo, perche Iddio questo vuole; e quanto desiderabil cosa sia l'Amore.

Quato si diletta Dio d'hauer Serui così fedeli! e sebene è cosa buona il desiderare di volere andar'in Paradiso; io dirò, che non dico il contrario, che così non sia, ma dirò bene, che può essere amor proprio, il volere andare in Cielo; però se tu puoi sapere la via, senti il sine, che t'hà da muouere.

Iddio vnole, che tu vadi in. Paradiso, hauendoti à questo sine creato; e però deui desiderare, e volere quella gloria, per
gloria di Dio, perche così è lasua volontà, volendo quella gloria, perche Dio lo vuole, e sentendo quel gusto, non per se stelso, ma per adempimento dellavolontà di Dio, e per sar la volontà sua deui operare, & adempire quella.

Oh Dio! dubito, che da pochi sarà inteso, però fateli Voi intendere con l'amor vostro; perche l'amore supera tutti li dubbij, e tutte le dissicultà. E tanto grande è l'amor di Dio, che se Dio desse quel sentimento, che si copiace di dare à qualunque suo particolare amico, lo desse, dico, à tutti, il mondo andaria in niente: mentre il seruire, e l'amar Dio con quell' amore, che io intendo dire, à cosa tanto pretiosa.

è cosa tanto pretiosa, doke, e soaue, che

onde non vi saria chi lauorasse la ter-

ra\_,
e chi fabricalle palazzi,
ed il mondo andaria in nien-



## CAPITOLO XIX.

La Vita austera de' SS. Padri, e come erano Innamorati di Dio; l'Amor Diuino quanto
sia smisurato. Il Letterato di buona
Vita(cæteris paribus) più amarà,
che il Semplice, ma non
il Cattiuo.

Beati gl' Innamorati di questo Dio così caro, e così Pretiolo lopra tutte le pretiosità! e però vediamo in prattica questa verità, che quelli Sati Anacoreti, e SS. Padri, che gustauano quest'amore di Dio, faceuano vite aspre in continua... Contemplatione, ritirati ne'deserti folti, & oscuri; dandosi tato alla Contemplatione de' Diuini Misteri, gustando in quelli con le Fiere il suo Amato Signore, che congiungeuano il giorno con la notte; facendo Vita. più d'Angioli, che d'Huomini . O quanti colloquij, & innamoramenti faceuano con il suo Innamorato Dio!

Ma torniamo all'amor di Dio, che supera ogni capacità humana, & anco celeste, & Iddio solo lo può capire, perche lo misurò con tanti suoi patimenti; e quanto può capirne l'anima amante, è vn punto à compara-

tione d'vn mare. E sicome non si possono misurare, nè raccontare le Stelle del Cielo, e l'arena del mare; così anco non si può misurare, nè esplicare l'amore smisurato di Dio: ma quantosi può dire, si dica con l'amore, poiche il solo amore può capire in qualche particella l'amor di Dio. E se io volessi dire dell'amore, direi cose ammirande, mentre fù tanto grande quest'amore di Dio verso l'huomo, che venne à termini tali, che disse: Ego autem sum vermis, & non bomo; opprobrium hominum, & abie-Hio plebis. (a)

Venite hora, ò cara Sposa de'
Cantici, e ditemi vna minima
particella dell'amor di Dio, che
vi portauate; che tirandolo à
termini tali, s'innamorò d'vn
capello del vostro collo: e se vn
capello gli hà ferito il cuore,
che haueranno fatto gli occhi,
la faccia, e tutte l'altre membra

(a)P[al.21.7.7.

dei

del corpo; e sopra tutto l'anima vostra vestita della veste nozziale? Perche non si può capirequest'amore del nostro Amato Dio, essendo così grande, immenso, & incapibile, che tutti gli Angioli, e Santi del Cielo, insieme con gli huomini, non potriano capire quell' amore di Dio, che trapassa tutta la Sapienza del Cielo, e della Terra.

E quest'amor del nostro Dio, se in qualche particella è capito, & inteso, lo capisce quello, che ama ; e con l'amore può capire il suo Signore, e tanto si capirà, quanto s'amarà. Più capirà vna semplice Vecchiarella con l'amore, che non farà vn gran. Letterato senz'amore, poiche quella Vecchiarella, e semplicella con l'amore pratticarà il suo Signore; e quest' amore lo pratticarà nell'interno con l'affetto, che il Letterato (hauendo lasemplice Teologia, senza lo Spirito di Dio) caminarà per termini Scolastici, e per via dell'intelletto; e però non pratticarà nel cuore la vera Teologia.

E vero, che il Letterato hauendo la Scienza scolasticaaccompagnata con lo Spirito di Dio, molto maggiore amoreportarà à Dio, di quello dell'Idiota, e Semplice; quando però i gradi dell'amore del Teologo superano l'amore del Semplice, perche Dio non guarda allagranscienza, ma al grand'amore, con il quale è amato dall'; anima.

Molte volte il Letterato cercarà Dio nelli libri, e volumi; ma il Semplice lo trouarà insprattica dentro l'anima sua, e lo possederà, non nelli libri, ma nel cuore, e nell'anima: tuttauoltasio m'asseurarei più ne' dubbij, consigliandomi con vn Letterato, che con vn Semplice, quando però il Letterato sosse di buona vita, se bene non di tanta Santirà.

Ben'è vero, che dal Semplice s'impararanno cose più affettuose, e più diuote, perche il Semplice s'vnisce con Dio con, maggior semplicità, & humiltà: ma è cosa certa, che il Sapiente può hauere gran cognitione di Dio, più che il Semplice, quando si serue della Dottrina, con, sentimento d'amore, e d'humiltà; onde l'vno, e l'altro possono essere gran Santi, & Amici di Dio.

Ma essendo io semplice idiota', & ignorante, parlare consemplici, & idioti, & anco con-Letterati, se vorranno sentire, e leggere la mia semplicità, caminando per quella via, che io intendo di dire, la quale intendeua il Nostro Signor GIBSV Christo, quando disse: (a) Consiteor tibi Pater, Domine Cali, & terra, quta-abscondisti bac à sapientibus,

(a) Matth. 11. v. 25.

o prudentibus, o reuelasti ea parmulis.

Questa sapienza, e scienza, che il Padre Eterno ha riuelata alli piccioli, più s'impara nelle, piaghe di Christo, che in ogn'altromodo, però dice il nostro Dio: Chi ha sete venga à me, e beua. Questo sonte, al quale c'inuita tanto, è il cuore spalancato di Giesù Christo nostro Amantissimo Dio; oue hanno beuuto tanti Santi, quali hora godono il suo Celeste innamorato Iddio.

In questo beue il Serasico Dottore S. Bonauentura; perche andando l'Angelico Dottore. S. Tomaso d'Aquino à visitarlo, gli dimandò trà l'altre cose in particolare, che gli mostrasse la sua Libraria; e pensando di vedere vna bellissima, & amplissima copia di libri, lo menò il S. nella sua cella, e mostrogli il Crocisso, dicendoli: Padre mio, questa è la Libraria, dalla quale io imparo la vera Sapienza.

E tutti li Santi, e gran Letterati hann'imparato in questa. Scuola; & aggiungëdo poi anco le Scienze dell'altre Scuole, diuennero gran Sapienti, e gran. Santi: perche la Sapienza della S. Tcologia c'insegna à conoscere Iddio, e conoscendolo, l'amore lo fruisce, accostandosi à quel diuino lume del nostro eterno, & increato Dio; in cui stà riposta quella Diuina Sapienza, che non ponno saperla,

fe non i cuori humili, diuoti , & innamorati.

Quest'amore vigila sopra i vigilanti, infondendo nell'anime loro vera intelligenza, e sapienza; e gran Letterato chiamasi colui, che hauerà grand'amore verso Dio, perche tutta la vera Sapienza confiste in conoscere se stesso, & Iddio; e con quanta. maggior cognitione conoscerà se stesso, anto con tanto maggior sentimento conoscerà Dio, e conoscendolo, l'amarà, e lo sernirà. Perche la cognitione di Dio sà vedere la sua viltà, & indegnità, e dalla sua indegnità, e viltà conosce ancora la Grandezza, la Dignità, la Bonta, là. Carità, e la Misericordia d'Iddio; e conoscendo vn Dio così immenso, & infinito, l'ama, perche vede l'anima il suo Dio essere degnissimo, e meritissimo d' essere amato, e feruito, e cerca il più alto motiuo, che può, per amarlo:e doue non può con l'amore arrivar l'anima, arriva có ardenti desiderij, sino che può arriuare; mentre, essendo Dio vn'amore infinito, e l'amore dell'anima, finito, in quel modo, che può ( aiutandola Dio ) v'arriua con l'opre, e con il desiderio: & oue non può con l'amore arriuare l'anima già detta, con l'opre, nè con il desiderio, s'abbassa à Dio, mostrando con l'affetto, e coml'interno quello, che io mon polfo esplicare, & il solo Dio può sapere; viuendo l'anima quasi in continuo incendio, stà in vna fornace ardente, e s'abbrucia, e non si consuma; arde, e no muore, volendo così Iddio: e non essendo possibile, che humanamete possa viuere vn'anima, vera innamorata di Dio, si può dire con verità, che tal'anima viuendo muoia, e morendo reuiua.

Questa vita, & anco morte

stà nell'amore; giache amando muore, e morendo cresce maggiormente. O Dio 10 Dio dell'anima mia! che cosa mi sate scriuere del vostro amore, essendone io lontano? O Dio! auicinatemi, tiratemi, vestitemi con veste nozziale del vostro amore; acciò seguendo scriua cose dell'amor vostro, che innamori l'anime redente col vostro pretioso sangue.

#### CAPITOLO XX.

L'Amor dell'anima è una scintilla dell'Amor di Dio: l'Amore s'intende con pratticare, & è cibo dell'anima.

CE l'amore dell' anima, che ama Dio, rende marauiglia al mondo;cioè il leggere le Vite de'SS. Martiri, fà marauigliare, vedendo tenere Verginelle, anzi dirò Fanciulle, che per amor di Dio hannno fatte cose ammirande; e pure quell'amore cravna scintilla dell'amor di quel Dio, che esse amauano & esse. per virtù di quell'amore, faceuano cole tali, ch'erano spettacoli à gli Angioli, & à gli huomini: che sarà poi il Mare Oceano del Nostro Dio? il quale ci amò con amore, che non può esser capito dal mondo, nè dal Cielo, ma dalla sola Diuinità: e siçome Dio non può effer capito, se non da se stesso . così anco l'amor di

Dio non può essere capito, se non dall'istesso Dio.

O Dio! O Amor mio! che volete, che io dica del vostro amore? io direi pazzie dell'amor vostro, ò Giesù mio, ma mi raffrenarò, e tacerò, perche sarei giudicato pazzo: m'abbaffarò, e sotto la bassezza m'inalzarò, e senza parlare sarò inteso da veri Innamorati vostri; e mentre ad esi intendo di parlare, aiutatemi, ò Signore, acciò seguiti à parlare del vostro amore, e chi intende, l'intenda nel cuore, non. per dirlo, non per esplicarlo, ma per pratticarlo dentro dell'ani. ma: poiche il proprio cibo dell'anima, è l'amore, e tanto gusta questo cibo dell'amore, qua-

Oo 2 Ouc

to ama il suo Innamorato Dio-

O! quanti poueri, e semplici Idioti sianno nella mensa del suo Signore, gustando nella contemplatione li cibi, e beueraggi delicati, e soaui! che tutti li grandi del mondo, ne i loro Stati, e Regni, non gustaranno mai cibi così saporosi, e gustosi, quato gustara quel pouero Idiota, Ignorante, Semplicello, e Semplicella.

# CAPITOLO XXI.

Via d'Amore incognita al Mondo; tutti godono l'Amore,ma pochi amano: pochi sono amateri della Croce, e del Crocifisso.

Ammirando, stupendo, & incoprensibile Diol quanto sono differenti le vostre vie, dalle vie de'Sauij, e Prudenti del mondo! Non enim cogitationes mea, cogitationes vestra; neque via mea, via vestra. (a) Nolite iudicare secundum faciem, sed iustum iudicium iudicate. (b)

O quati nel mondo fono giudicati pazzi, vili, abietti, poueri, e piccioli stimati, sprezzati, vilipesi, confusi, perseguitati, ca-Iunniati, persoffi, & odiati da gli huomini le nondimeno saranno tesori, gioie, e margarite negli occhi d'Iddio: questi tali seguitano il suo Signore per via incognita al mondo, ma palese à Dio, perche seguitano quel Dio, che per lor'amore si fece vile. Ego autem sum Vermis, & non bemo; opprobrium hominum, & abiettio plebis.(c) E però questi tali innamorati del suo Signore, dicono ancor effi; seguen-. dulo: Nos stulti propter Christie. (d)

Oh Christo mio! quanto sete voi dolce, e soaue, à chi vi ama? Oh Dio, non è capito dal mondo il vostro amore! Oh Dio, come da pochi è seguita quessa via d'amore! Oh buon Giessà, aprite gli occhi à gli ottenebrati, acciò veggano la Lucedel vostro amore: poiche quelli, che capiranno il vostro amore capiranno anco quelle cose, che mostra l'amore.

O Giesù mio! il vostro amore risplende in ogni luogo, il vostro amore, ò Dio, lo godono Pedeli, & Infedeli; ma pochi vogliono amare, e conoscere voi, Innamorato Dio. Il Cielo, il Sole, la Luna, le Stelle, il Mondo, il Mare, gli Animali della terra, i pesci del mare, gli vecelli dell'aria, le biade, i frutti, e tutte

(a) Isaia 55.v.5.(b) Ioan.7.24.(c) Ps.21.v.7. (d) Cor.1.c.4.v.10.

le cose da voi create, sono parte dell'amor vostro, e tutto il mondo gode questi amori da voi creati. Ma ò caro, ò Amabile, desiderabile Dio, quanti pochi amano la Maestà Vostra con quell'amore, che volete voi ! equesto, perche non conosce l'anima l'origine, & il fonte di tati amori, che sete voi, à Celestei Signore, cioè vn solo amore, e diuersi raggi però sopra li vostri innamorati; accrescendo loro l'amore, il quale anco sparge i suoi raggi sopra gli ottenebrati, facendo loro bene.

E quanto cresce l'amore à questi ottenebrati, & infedeli sigli, tanto anco cresce la confufione,e le pene atroci, per non. conoscere vn tanto benefattore, suo Dio, e Signore: mentre riceuendo i beni dal Vero Diose legitimo Signore sperano inquelli Dei, come, se da loro riceuessero questi beni, seruendo ad vn Dio alieno, il quale è Dio delle tenebre, con tutti gli altri falsi Dei, che niente possono fare per le stessi; come dice il Santo Proseta: (a) Os habent, & non loquentur; oculos habent, & non videbunt; Aures habent, G non audient ; nares habent, & non odorabunt; Manus habent, & non palpabunt; pedes habent, & nonambulabunt, non clamabunt in gutture suo. E però restaranno anco esi senza occhi, senza odorato,

fenza orecchi, senza mani, co senza piedi d'amore.

E li veri figliuoli seguitarano per via d'amore il Dio d'Israele, il Dio degli Angioli, il Dio de' Christiani, appassionato, e morto per nostr' amore sul duro legno della Croce: e però li veri amatori seguitano la Croce, perche la seguitò, anzi la portò il suo Signore. In questa Croce gl'innamorati di Christo finiscono la morte,e cominciano la vita; e quato la Croce sarà amata tanto anco la vita sarà dolce,e soaue: & in questa Croce trouaranno il suo Dio, il quale è dolce sopra il miele, & il fauo. Anzi, standosene nella Croce il nostro Innamorato Dio, stillaua dolcezza per nostro amore da... tutte le parti, hauendo cinque fiumi maestri, che stillauano dolcezza d'amore ; hauendo ancora tante fontane, quante piaghe, ferite, e spine haueua nel suo sacratissimo Corpo, e Capo, che tutte stillauano amore di dolcezza.

A questi fonti, e siumi beueuano gl'innamorati del suo Crocissso: ma li nemici del patire, non possono gustare questi pretiosi fonti del Signore, perchebeuono nelle cisterne vecchie, e puzzolenti, piene d'amore vano del mondo, di carnalità, e sensualità.

O beati innamorati della Cro-

(a) Pfalm.113.v.13.14.15.

#### 294 Par II. Tratt. PII. Cap. XXII. Con vn' Apoftrofe verfo Die

ce! perche abbracciado la Croce abbracciano ancora per amo re il Crocifisso, & hauendo questo suo Innamorato Crocifiso, hanno anco quel Dio, che sece piouere la Manna, e le Coturnici à figliuoli Israelitici nel deserto; & hanno ancora quel panedegli Angioli nel Santissimo Sacramento, il quale hà ogni sapore, e dilettamento: nel cui dilettamento stà l'Innamorato Christo Nostro Dio, e Signore, che sù sigurato da Patriarchi, e prosetato da Proseti, & amò l'huomo senza termini, e misura; e tanto su grande l'amor suo, che quanto più, si dice d'esfo, tanto meno si dice.

### CAPITOLO XXII.

Con vn' Apostrofe verso Dio sinisce il Trattato, spiegando con la Figura di Sansone, e Dalila, la grandezza del divino Amore verso di noi.

Dio! ò Crator mio! parlate voi del vostro amore, giache tutti li Sapienti del Mondo, non sanno parlare di cosa infinita, essendo loro finiti; e voi, Dio mio sete infinito, & immenso: nondimeno, ò Signor mio, dirò, riuolto all'Amor vostro.

O quato male trattasti il mio Signore, ò amor del mio Redentore! poiche conducesti il mio Dio in tanti patimenti. Chi lo fece descendere dal Cielo in terra? Chi lo fece nel ventre di Maria prendere carne humana? Chi lo fece nascere così pouero, inuolto in poueri panni, legato di mani, e piedi in pouere sascie? Chi lo fece tanto stentare, e patire same, sete, e disagi? Chi lo fece instituire il Santiss. Sacrameto, e lauare li piedi à gli Apostoli, & ad vn Traditore? Chi lo fece agonizare nell'horto, e dar le mani per esser legate, per esser preso, strascinato, percosso, vilipeso, stascinato, percosso, vilipeso, flagellato, coronato di spine, crocisso, e morto? L'estremo, e l'estremissimo amore vostro lo sece, e ne su causa; quale amore portaui à quest' huomo ingrato.

L'amor vostro, ò Dio degli Angioli, v'imbendò gli occhi; però, ò Dio del mio cuore, mi posso lamentare del vostro amore, hauëdoui trattato così male: O Amore del mio Dio! mi dolgo, che tanto male facesti al mio Signore, e mi rallegro, che facesti tanto bene à me.

O Amo-

O Amore! quante angustie apportasti al mio Signore, e quati contenti all'huomo!

Sansone su figura del nostro sigurato Christo; perche se l'hauessi detto, e dimandato: Sansone, chi tagliò à te li tuoi capelli, done consisteua la tua fortezza s'haueria risposto: Dalila: chi t'imprigionò nel carcere de' Filistei? Dalila: chi ti sece menar la macina con tanti vilipendij, & opprobrij? hauerebbe detto: Dalila: perche l'amor, che portaua Sansone à Dalila, lo conduse à termine di tali casi miserandi.

Così anco fu il nostro mistico Sansone Giesù Christo; perche essendo cosi grande, e smilurato l'amore, che portaua Dio à Dalila, cioè al Genere humano, si lasciò questo Dio tirare dal suo increato Amore, ad amare tanto quest' huomo, che per amor fuo fece cose tali, che non si posfono capire; cioè, che l'amore, che portaua à questa crudele, & infedele Dalila delGenere humano, lo tirasse dal Cielo, facendosi huomo per nostro amore; patendo fame, sete, nudità, pouertà, infamie, dishonori, effendo preso, legato, flagellato, coronato di spine,e conficcato có chiodi nello mani, e piedi, trapassato con la lancia nel Sacratissimo Cuore, e morto con tanta ignominia.

O Dio! O Amor dell' Anima

min ! se Sansone poteua direz con verità, che Dalila, dico, l'amore, che portaua à Dalila, li causò il tutto; quanto maggiormente si potra dire dell'Amore della Maestà Vostra, che portasse à Dalila, cioè al Genere humano, che tutto ciò habbia fatto.'

Però, ò Dio sommo Bene, chì fu quello, che vi coronò di spine? chi vi trafiffe le mani, e piedif chi vi trapassò il costato con tant'altri vilipendii, dolori, affanni, & angustie? chi vi condusse sinalmente à si morte crudele? Dalila, dico il vostro Amore, ò Giesù,ò pupilla degli occhi miei vi condusse, e vi tirò à termini tali,che li Santi confiderādoui si stupiuano, s'ammirauano d'un tanto amore, & eccesso di marauiglia, e di stupore, da non esfere inteso,se non dalla Maestà Vostra. O Dio! O buon Giesù! Sansone s'impazzi per amore (ch'era solamente creatura, e fattura puzzolente, e fetente) verlo vn'altra fimile creatura...; ma Voi, ò buon Giesù, ch'erauate Dio, e Creatore di tutto il mondo, v'impazziste per vna. creatura tanto vile, & abietta: fapendo anco, che questa vi doueua far tanto male, odiando voi suo Creatore, e perseguitandoui, con darui si dura, & aspra morte. His plagatus sum in domo eorum, qui diligebant me. (a) Percuffus sum, vt fænum, & aruit Cor meum. (b) (a) Zacb.13.7.6. (b)Psal.101.



# TRATTATO VIII-

OVERO

SECONDO DELL'AMORE VERSO DIO.

#### CAPITOLO I.

L'Amore ver so Dio, adombrato nell'Amore d'un Vassallo caro al suo Rè.

ER dire dell'Amore, che porta l'anima à Dio; l'affiniglio all'amore d'vn.
Vassallo caro al suo Rè; questo Rè stà in vna ricca, e nobil Città, rinchius in vn regio, e sontuoso palazzo, ripieno di vaghi, & odoriferi siori, con soaui, e saporosi frutti, e pieno di tesori, e ricchezze; oue questo Rè accompagnato da Baroni, da Prencipi, e da Dame, se ne stà godendo con ogni suo contento, & allegrezza.

Se già vno de'suoi Vassalli andasse alla porta di questo palazzo per entrare; certo è, che leguardie vorrebbono sapere chi sia, e che dimandandoli, dicesse: io sono vn grand'amico del Rè, e l'amo più incomparabilmente di me stesso. Se ciò fosse riferito al Rè, e che per altro fosse dal Rè amato; certo è, che saria introdotto alla sua presenza, e sarebbe molto accarezzato, e gli sarebbono fatte vedere quelle ricchezze, tesori, e quelle grandezze; sarebbe menato à vedere quelli vaghi,e belli giardini, accompagnato da quei Prencipi, e Dame, anzi dall'istesso Rèssiche vn tal'amico del Rè goderebbe in parte le sue ricchezze, e bel-ادععو .

Ma questo Vassallo, & Ami-

co, non essendo della samiglia, del Rè, doppo hauer goduto delle sue glorie, e ricchezze, si parte, restando già priuo di tal gloria; nientedimeno per la stretta

amicitia, ch'hà con il Rè, frequente mente ritorna al regio palazzo, godendo più volte delle grandezze, e ricchezze di quest'amato suo Rè.

#### CAPITOLO II.

Si spiega detta Comparatione nell' Anima amante, e contemplante.

Osí dirò, che stia l'Animacon il gran Rè Iddio, nostro sommo Bene: questo, come vn Rè glorioso, se ne stà in quel-. la santa Città, chiamata Gierusalemme, rinchiuso nel sempiterno, e glorio fo palazzo della fua... Maesta, & Eternita; sedendo nel Trono della gloria sua, attorniato da Prencipi (che sono li santi Angioli) e Regi(che sono li Santi)e Dame(che sono le Sante) & iui stanno con iloro Scettri, e Corone auanti il gran Rè, e Dio; lo benedicono, l'adorano, noncessando mai dalle sue lodi. Oue dalla vista del Rè sourano, godono gli aromati, li frutti, li giardini, le ricchezze, i tesori, e le grandezze del suo Signore: dalla vista del quale ardono, & abbruciano per amore del suo viuente Dio, da cui nascono fiumi, torrenti, e laghi di gloria; nella qual gloria restano quelle beate Anime sommerse, e nuotano à guisa di pesci, incessabilmete cantando Cantici nuoui in-

lode del suo Dio: e tanto godono in questa gloria del suo Dio,
quanto goderno quì in terradel suo amore, e quanto in questa vita si prosondorno nell'amor suo: e tanti gradi di gloriagode l'anima in Cielo, con quanti gradi d'amore amò Dio quì in
terra-.

Ma per tornare al proposito, lasciando l'anime beate in quella gloria del Cielo, parlarò dell'anima, che aspira à quella celeste gloria, e che camina per via dell'amore. Adunque sicome. Dio è l'amore, così l'anima innamorata di Dio si può dire, che sia amore; e tanto grande sarà l'amore di Dio verso l'anima, quanto sarà grande l'amore, dell'anima verso Dio.

Io parlo à te, ò anima, vestita di veste nozziale dell' amore; e quando hauerai la veste della. Carità, hauerai anco quella sua eara sorella, la Contemplatione; perche l'anima vestita di peccato, non può comparire, nè la-

Pp sciarsi

sciarsi vedere dal suo Dio, e meno potrà capire, ò contemplar quella mente i Divini Misteri, quando sarà piena di vitij, e peccati. E però esfendo l'anima innamorata di Dio, viene ad esfergli amica, cara, e famigliare; e come fida, e cara Vassalla se ne và auanti alla porta del suo Rè Iddio, à cui per la stretta amicitia, che hà coll'issesso suo innamorato Dio, gli viene aperta . & è introdotta alla sua presenza. Ed essendo Iddio tutto amore, & anco l'anima vestita. d'amore, s'accosta à questo; che vedendo la sua Sposa, la riceue, l'accarezza molto, e gli mostrale sue grandezze, ricchezze, e tefori; passeggiando per li Diuini Misteri tanto celesti, quanto terrestri, come sono li Misteri, che Iddio operò per nostro amore in questa vita.

E cost l'anima innamorata vede quei celesti giardini, quei vaghi, & odoriferi fiori degli Angioli, e quelli soaui frutti di tutt'i Santi, e Sante, che furono traspiantati dal Celeste Giardiniero da questa terra mortale, à quelli Celesti Giardini del Pazadiso: oue quel Celeffe Giardiniero odora quei odoriferi fiori degli Angioli, e gusta i soaui frutti di tante varie sorti dell'anime, che fiorirno in questa vita:chi nell'humiltà, chi nella patienza, chi nell'amore, chi nella yenitenza, chi nelli Magtirij, chi

nella Virginità, &c. onde l'anima vedendo in Spirito quella. gloria, quella beatitudine, vorrebbe sempre stare in quelle viste, esfercitij,& oggetti;ma perche non è ancora il tempo, per essere in carne, è sforzata di ritornare in se stessa, riconoscendo la sua bassezza. E quando la gratia ritorna, all'hora la sua. Cotemplatione sarà ancora più sublime, e sarà leuata in maggior cognitione.

Adunque chi vorrà ben contemplare, impari prima il ben amare, perche tutto lo scopo cósiste nell'amore . E mai l'huomo verrà in gran stato di Contemplatione, se prima non verrà in gran stato d'amoreje tanto sarà facile all'anima il contemplar Dio, quanto sarà facile ad amarlo; e può essere, che in vn'istesso tempo ami, e contempli. E quando l'amore, e la Côtemplatione saranno vniti, anco l'innamorato è amato, e la Contemplatione. & il contemplato có l'istesso innamorato faranno vniti. B. perciò quest'vnione causa, che l'anima vorrebbe sempre, e senza intermissione amare il suo Signore; e la Cotemplatione vorrebbe sempre contemplarlo. E. però si vede negl' innamorati, che vorrebbonosempre stare in Contemplatione, perche l'anima data à questo dinino essercitio vede, e troua dentro quella, pace, e requie, che si può havere

in questa vita mortale. Ondevediamo tanti Santi antichi, e moderni, che con gran studio attendeuano à questo santo essercitio, che si scordauano del corpo; anzi si lamentauano, per esser sogetti à queste cose visit della terra, essendo che in Dio trouauano cose così pretiose, che non se ne può parlare.

### CAPITOLO III.

Seguita à parlare della Contemplatione, che non hà riposo, se non in Dio; & è vna continua Vnione con Dio.

Seguitando à dire di questa beata Colomba della Contemplatione: vola l'Anima contemplatiua con l'ali della purità, e dell'amore; e non ritrouando da riposarsi (perche li suoi riposi sono in Dio, nè in altra cofa può mettere il piede) vola nell'Oliuo della misericordia, riportando la pace della Cótemplatione: perche se si ritroua bene in questa vita, lo gode l'anima contemplatiua; anzi gode l'Autore di tutti i beni, ch'è il dolcissimo nostro Giesù, la cui dolcezza è supèr mel, & fauum.

E perche la Contemplatione è vna continua vnione, che ha l'anima con Dio, vorrebbe sempre stare alla presenza del suo Dio, e delli suoi Diuini Misteri; perche in questa Contemplatione vede cose di Dio, che gli accendono il cuore con tanto calore, e vehemenza, che vorrebbe

annihilarsi per amor di quell'Iddio, qual vede pieno, e colmo di
marauiglie,e di stupori;in guisa,
che alcune volte sarà tutta insiammata, e parerà anco nella,
faccia tutt'ardente,e bruciante.
E se queste viste, che vede in.
Dio, durassero molto, al sicuro
l'anima vscirebbe dal corpo,che
come fragile morirebbe; e l'anima volando dal corpo,vscirebbe
per amore: e sarebbe vna morte
piena di dolcezza, per andare,
a godere la vera vita.

Ma Dio leua dall'anima quelle viste, abbassandola nella sua. viltà, e bassezza; e mentre si troua così arida, e secca, và cercando il suo Diletto, come faceua. la Sposa nelli Cantici: Nàm, quem diligit anima mea vidistis? (a) Ma questa probatione, sterilità, & aridità di Spirito, serue per accendere maggior suoco nell'anima; perche tornando la gratia, si

Pp 2 (a)Cant.3.v.4.

folleua in Dio con tanta fame, e fete; che per amor del suo Diletto lo vorrebbe poter'inghiottire, e conuertirlo in se stessa.

Oue l'anima di nuouo ritorna à Dio con maggiore ardore, e con maggior fame. E molte volte sarà occorso (& io l'hò veduto) che amando alcuno di cuore vn'Amico, ouero affettionata, essendo lontana la cosa amata, non potendo ssogar l'amore, andarà quasi in accidente; e soprauenedo quell'ogetto da lui amato, è tanto l'amore, che molte.

volte và in accidenti, & anco muore.

Così auuiene all'anima: è tato l'amore, che porta à Dio, ch'essendo stata priua degli oggetti, che contemplaua (essendo quasi vna lontananza dal suo amato Christo) quado lo Sposo ritorna all'anima con nuoue gratie, econ nuoui abbracciamenti, è tato grande l'amore, che in vn subito l'anima s'vnisce con lui talmente, che non sarebbe possibile, che per se stessa de l'apparasse.

#### CAPITOLO IV.

La Vehemenza d'amore, come si vede in S. Maria Maddalena.

E L'Amore, che porta l'anima à Dio è così vehemente, che se l'huomo innamorato hauesse Dio presente in forma humana, (se però potesse Dio patire in quel modo, che si può dire, & anco capire) non osservarebbe termini, nè creanze; si come s'è veduto in molti Santi, e Sante, che trasportati dall'Amore, straparlauano, dicendo parole (proportionate: come auvenne alla grand'Innamorata di Dio, S. Maria Maddalena., quando cercaua il suo Maestro, chel'apparue in forma d'Hortolano, e disfeli, chiamandolo: Signore: se tu l'hai tolto, dimmi,

oue l'hai posto? s'hauerebbe possuto rispondere à questagrand'Innamorata: O Maria, se tu credi, ch'il tuo Maestro è Dio, à che proposito cercarlo morto? a che proposito dar del Signore, ad vn'Hortolano? si come parimente, quado lo conobbe per suo Maestro, pensaua (pouerella) d'abbracciarlo, conforme soleua fare e Dio la trattenne con la mano: si come anco s'hauerebbe possuto riprendere, mentre il Saluatore sene staua. in Croce, e l'istessa Maddalena... sotto la Croce : e mi dò à credere, che quest'impazzita Donna d'amore, rimirasse piangendo, e

Digitized by Google

fingultendo, il suo Amato Spofo; & anche mi persuado, che parlasse alcune parole, consolado il suo Maestro.

E pure piamente voglio credere, che cadendo il Sangue del Nostro Redentore, sussetuttaninsanguinata; e che abbracciando la Croce, per eccesso d'amore, la crollasse, e muouesse; empouendos la Croce, muouesse anco, e crollasse quella Beatan Humanità.

Oue Maddalena, tante volte, che abbracciaua la Croce, conficcaua l'istesso Giesù in Croce, perche li rinouaua le piaghe, facendoli sentire aspri dolori, rinouando quelle beate piaghe: ficome, quando andò al monumeto, doppo essere sepolto il Saluatore, andaua dicendo e chi ci

riuolgerà la pietra? e pur sapeua, ch'era sigillata col suggello di Pilato.

Oh Dio! che l'amore, che portaua Maddalena al suo Dio. l'haueua vbriacata, che non fapeua, che cosa facesse; perche l'amore era trasformato in vo. altro amore,e quest'amore l'haueua imparato dal suo Maestro: e se Dio Phauesse ripresa, hauerebbe possuro dire: Signore, voi me l'hauete insegnato; perche se voi. à Amor mio sete diuenuto pazzo per amor dell'huomo, che per amor d'vna carogna, sì ingrata, e crudele, che táto v'hà offeso, volesti morire in Croce; quanto maggiormente deuo io impazzirmi per amor vostro, che sete il Dio degli Angioli?

## CAPITOLO V.

Pazzie d'Amore: Due ali dell'Anima; Contemplatione, e Ripo so dell'Anima: Misericordia, Amore, e Giustitia.

Quanti Santi diuenero pazzi per amor del suo Signore le qual maggior si trouò giamai del P.S. Francesco? Di Fra Giacopone, vero Imitatore di detto Santo oltra le molte pazzie, n'è vna notabile; ch'essendogli imposta vna penitenza dal Superiore, cioè che andasse à definare vna volta nelli luoghi immondi; il Buon Frate v'andò, e mentre vi mangiaua, gli apparue il Signore, dicendoli: O Giacopone, tu sei pur pazzo à fare questo per mio amore; rispose l'innamorato Frate: O Dio, ò Signore, voi foste più pazzo, à lasciarui mettere in Croce per amor mio. Et io conosco vn Religioso, che trouandosi in Contemplatione, e solitudine, faceua cole, da pazzo; come fare atti, gridori, lamenti, dire parole sproportionate, come sarebbe: O Dio, che io non vi hauessi conosciuto! O Dio, non più, che muoro! con altri strani accidenti: chi hauesse veduto quel tale, hauerebbe detto, che suse diuenuto frenetico.

In questa, & altre cose simili, l'anime innamorate di Dio, vnite per amore à Dio, consumano la lor vita dell'amore; e quanto l'anima sarà unita per amore al fuo Signore, anco con tanta. Conteplatione, e maggior chiarezza contemplarà Dio, con il cui lume penetrarà li Diuini Misteri; mercè all'amore, che li serue, come per specchio, à fine di vedere le marauiglie di Dio. E Dio ciba l'anima innamorata. per mezzo della Contemplatione, preparandoli questi celesti cibi de'Divini Misteri: e questi cibi tanto sono saporosi, e gu-Rosi all'anima, quanto ella sarà in gradi d'amore; perche il sapore.& il condimento di detti cibi dipēdono dall'amore, cō il quale l'Innamorato Christo s'ama; 🕒 tanto crescono questi cibi celesti nell'anima, quanto con maggior virtù (arà adornata l'anima.

In particolare deue l'anima... hauere due ali; vna dell'Humiltà, l'altra dell'Amore: con que-

ste potrà pigliare il volo à quella Diuina Mensa, oue li saranno amministrati i cibi soauissmi, per mezzo della Contemplatio, ne, e potrà bere i dolci, e soaui vini della Cella vinaria del suo Amato Sposo, e bere con la Sposa de' Cantici, che tanto beueua, che languiua d'amore.

E potrà parimente l'anima. innamorata seguir la detta Spofa innamorata, chè andando, es cercado il suo Diletto, lo trouò, e lo gustaua, e possedeua à suo bell'agio, per mezzo dell'amore. Perche l'amore è lucerna ardente, che fà trouare l'Innamorato Giesù, che non si può nascondere dall'anima veramente innamorata; mentre Iddio con il suo immenso, & infinito amore, troua l'Amata;e l'Amata troua l'Amato: etrouato ch'hà l'anima il suo Dio, il suo Sposo, e Signore, lo gode, lo fruisce nella Cotemplatione, non potendo più veder'altro, che il suo innamorato Christo.

E però, la Contemplatione si può chiamare riposo, pace, e requie, perche in esso riposo gode quel Dio, che è tutti i Beni; dacui nascono tutte le glorie, e grandezze, tanto celesti, quanto terrestri: e per asso l'anima possededo Dio nella Cotemplatione, no è gran fatto, che tutte le cose, che sono fuor diDio, le vengano in fastidio, e che non possa più volere altro, che Dio, nel qua

le se ne stà, riposando nella quiece della Contemplatione: gustado il suo Signore in quel modo, chesi può gustare in questa vita, preparandosi poi anche à fruirlo in quella Celeste Patria, oue vedranno, e contemplaranno Dio à faccia à faccia, mentre in questa vita l'anima lo contempla velato.

E se apporta alli Contemplanti tanto diletto in questa vita, che sarà in Paradiso, il vedere il suo Dio in quella gloria, dalla quale nascono tutte le glorie? nella quale sarà sommersa, allagata l'anima innamorata; nel cui amore fruirà quell'Essenza di Dio; nella cui Essenza conteplarà le marauiglie, le glorie, le grandezze, le ricchezze, e tesorie

la cui seruitù le sara a pieno premiata di premio, che durera ineterno, e dalla qual' Eternità non potra giamai esser separata. O selice! O beata Colomba! poiche non sermasti il piedenelle carogne setenti de cada-

del suo Signore, al quale serue:

potche non fermassi il piedenelle carogne fetenti de' cadaueri sommersi dal Diluuio; manon trouado, oue fermassi i tuosi piedi, te ne ritornassi nell'Arcacon l'oliuo in bocca, della misericordia, giustitia, e pace. Lamisericordia è cara Sorella dell'amore, e l'amore non teme la-

giustitia; anzi l'amore, e la giustitia s'abboccano insieme, conuenendo à pari d'accordo. L'amore e la misericordia sono care Sorelle; questa misericordia camina con la giustitia, e più può con Dio l'amore, che non. può la Giustitia, e la Misericordia: perche l'amore lega la Giu. flitia, ch'è la spada del Celeste. Signore, che quando vuole sfodrare la spada per castigare i peccatori, l'amore è sempre presente à Dio, per la stretta amicitia. che hà l'anima innamorata di Dio:e però, vededo l'amore il suo Innamorato Dio, che dà di mano alla spada della sua... Giustitia, il primo ad opporsi, che non sfoghi l'ira sua cotra li peccatori, è l'amore, soggiogando poi ancora la Misericordia. R. non è cosa, che possa così trattener Dio, che non cassighi il Mondo, quanto l'anima vestita

d'amore : e guai al mondo, se non vi fussero Serui di Dio, che giorno, e notte assi stono al di lui Trono vestiti d'amore, che placano Dio.

#### CAPITOLO VI.

# L'Innamorati di Dio preseruano il Mondo dalli flagelli.

H da quanti flagelli preferuano quest'Innamorați
Serui di Dio, il Mondo! atteso
che Dio struggerebbe le Città,&
i Regni, per tanti peccati commessi; ma quest'Innamorati Serui, che nella Contemplatione
stanno Assistenti à Dio, vietano
il surore della sua Giustitia: oue
genustessi con diuote preci, e co
occhi lagrimanti pregano per il
pouero Modo; e l'Eterno Padre,
vedendo l'anima vestita d'amore,gli concede quanto vuole.

Sicome s'è ueduto in molti Sati, conforme auuenne al Serafico P.S. Francesco, & al glorioso P.S. Domenico, che volendo Dio distruggere i peccatori con la. Giustitia, bastò, che la Beata. Vergine mostrasse a Dio questi due Santi, pieni d'amore; e subito l'ira della sua Gustitia si quietò, riponendo la spada della sua. Giustitia nel sodro, e perdonado al Mondo per amor di questi due Santi.

• Si hà anco nella Sacra Scrittura, che (hauendo Dio sfodrata la spada della sua seuera Giustitia, per distruggere il popolo, che viuena idololatra) Mosè Capo s'oppose alla Giustitia có l'armi dell'amore, e con le braccia aperte della misericordia, esclamana à Dio; e tanto potè, che placò Dio, e si perdonò al Popolo.

Di S. Gregorio Papa si sà; che hauendo Dio sfodrata la spada della sua Giusticia sopra la pouera Roma (oue per la peste il medemo Dio faceua grandiffima strage, minacciando di struggerla) il S. Pontefice, mosso à pietà della ponera Città, cominciò con preci, processioni, e digiuni ad assistere al Trono di Dioje perche era amico di Dio, vestito d'amore, tanto potè, che meritò di placarlo. Onde con proprij occhi vidde sopra il Castel di S. Angelo, vn'Angelo, che metteua la spada della Giu-RitiaDiuina nel fodro, per segno della Misericordia di Dio: mercè.che il S.Pontefice era huomo giusto, & innamorato di Dio.

E chi volesse raccontare gli Esempi degl'innamorati di Dio, le gratie, e li doni, che riceuettero da Dio?nó si sinirebbono mai. E però beati, e felici innamorati! poiche con i loro amori otteneuano da Dio, quanto bramauano.

CA-

#### CAPITOLO VII.

Felicità dell'Anime, che sono arrivate all'Unione con Dio.

me, che sono arrivate anicara, e dolce Vnione con Dio, e che amano il suo Signore; mentre quì in terra con l'amoresono cibate degl'istessi cibi, chegustano i Santi in Cielo, per esser poi anco introdotte in quellafelice Patria, & in quella Divina Essenza, che hora godono quell'-Anime Beate: nella cui beatitudine goderà l'amata Sposa l'Amato, e Diletto Sposo, il qualeè bello trà tutte le bellezze, ric-

co trà tutte le ricchezze, Dio della gloria, Dio di pace, e Dio d'ogni vero bene: nelli cui beni l'anima sarà trasformata, e goderà quel trasformato Dio del Monte Tabor; oue sarà principio senza sine, gloria senza doiori, riposo senza fatica, alsegrezza senza trisfezza, securità senza dubbio di non poter giamai più perdere l'Innamorato Christo, al quale seruì, l'amò con ogni purità, e carità.

## CAPITOLO VIII.

Effetti dell'Union e; oue tratta delle Visioni esterne.

Thauendo lungamente trattato della Contemplatione, & Vnione, che hà l'anima con Dio; trattarò breuemente anco d'alcuni Effetti, che Dio opera in dette anime, vnite seco per amore; e questi saranno Eccessi, ouero Visioni, e Riuelationi: e queste Visioni quando saranno vere, nascono da vna grade amicitia, ch'hà l'anima con. Dio, e Dio con l'anima; perche Dio per la stretta amicitia con-

ferisce,e sa vedere all'anima le sue dignità, grandezze, e tesori: riuelando Dio, per mezzo di quest'Anime innamorate, alla. Chiesa sua Militante le cose appartenenti ad essa, scanco in generale, al mondo le cose presenti, e future: sicome hà fatto per mezzo di tanti Santi, e Sante, ch'hanno detto gran cose delle cose di Dio, che habbiamo vedute adempite, scanco, che nou sono adempite.

Qq Eper

E per trattare delle Visioni apparenti.dirò.che l'occhio corporale non può vedere cosa spirituale; ese mi dirai, che molti Santi vedeuano Dio,e la B.Vergine, e Santi, e Sante: replicarò, ch'è vero, & io ne sono buon testimonio di questa verità. Ma. sappi, che (confermando il già detto di sopra) se vedeuano con occhio corporale, com'è vero; ciò, che uedeuano, ò era Dio, ò Santi, e Sante, ò anime? dico, che prendeuano corpo d'aria, ò d'altra cosa: & in questo modo appariscono alle creature (parlando secondo che uuole Dio Joue sotto quella forma corporea, fà parere à gli huomini le Visioni; e uedendo con l'occhio corporale, uedrà ò Angelo, ò anime, che appariranno; ma sotto coperta di corpo acreo, ò d'altro, che sia poiche a gli Angioli è cosa facile il far cose simili, quando u'è la Volontà di Dio.

Queste Visioni sono molto pericolose, perche il più delle uolte sono illusioni del Diauolo; e massime alle Donne, che credono facilmente: e se io uolessi trattar di queste Visioni, e Riuelationi esterne, direi cose tanto grandi, che farei stupire, chi le leggesse: e quanto io direi, non sarebbe per udito, ma per prattica. Et houeduto, e sentito cose così enormi d'alcune creature, ingannate da l Diauolo, che tra-

passano la capacità humana: e quando mi fosse comandato dall' ubidienza, che io scriuessi tali cose; sò, che scriuerei cose grandi. Non restarò però di dire, che, se alcuna creatura hauesse uisone, deue stare in grad'humiltà, no vosedo giamai credere cose tali; perche i Diauoli sono le Simie di Nostro Signore; & il Diauolo ancora sà dare, e farevisioni, e riuelationi, ma sono inganni diabolici.

E però Dio c'elorta à non credere ad ogni spirito, perche gli Angioli di tenebre si trasformano in Angioli di luce; e quando vna creatura è illuminata dal Diauolo, non è maluagità, nè sceleratezza, che non commetta: oue il Demonio comincia... sotto coperta di spirito buono, con darle ad intendere, che pareranno questi tali, ò huomini, ò donne, Santize con termini d'humiltà persuadersi, che saranno tenuti per Angioli; ma nell'interno il maligno Spirito à poco à poco, và feminando la zizania, cattiuando quell'anima;e quando ha preso pieno possesso d'essa, ella commette cose, che io le taccio per modestia - (a)

Ma perche il mio fine non è di discorrere di cose tali, tuttauolta quando mi sarà comandato, da chi mi può comandare, io netrattarò lungamente, per dar lume alle pouere anime, che cre-

den-

(a) Vide Marcellinum in eius Vita.

dendo caminar bene, vanno à rompicollo all'Inferno. È pure hò veduto gran Serui di Dio Confessori, che guidando anime, haueuano visioni, e si sono ingannati; credendo esser quelle visioni buone, mentre publicauano quelle tali persone al modo per Sante, e poi si scopriuano indiauolate, & ingannate, con... vergogna de'Confessori, e graue dano della vita spirituale: (il che sia detto con riuerenza, & honore delle buone, che vengono da Dio)e prego N.S. che venga à cuore à chi tiene la mia volontà, per farmi scriuere sopra. questo particolare, atteso direi cose, forse non più vdite: & io ne trattarei, ma (per esser cola... importante, vtile, e necessaria... alla saluce dell'anime) lasciarò,

che Dio, per mezo dell'vbidienza me lo comandi; acciò per via d'essa, io habbia da mettere in. carta cosa, che sia à gloria di Dio,e salute dell'anime: perche, quando sarò spinto à dire, dirò cose, che forse non si potranno capire.

Questo è quanto hò voluto dire in materia delle Visioni esterne, che con occhio si possono vedere; se bene queste Visioni occorrono rare volte, massime quando sono buone, non tenendo però ordine. Hauerei quì da trattare delle Visioni buone per conoscerle, sicome anco per conoscer le cattiue:ma le lascio, conforme hò detto, finche vedro la volontà di Dio, mostratami per mezzo della santa vbidien-22.

# CAPITOLO IX.

# Delle Visioni interne, e dell'Imaginatiua.

7'è vn'altra sorte di Visioni, e di Riuelationi, non. meno pericolose delle già dette di sopra; e queste sono più Vniuersali, e pratticate per ordinario, da gran Serui di Dio;e se ben fono pericolofe, si trouano nondimeno molti, che l'essercitano. Queste Visioni sono intellettuali nell'imaginatione, perche hauendo l'anima, per mezzo dell'amore contratta famigliarità con Dio, lo gode nella Contem-

platione; e la Contemplatione non è altro, che vna stretta. Vnione, ch'hà l'anima con Dio. e Dio con l'anima.

E però l'anima si solleua in. Dio, contemplando le cose di Dio; per essempio: contemplarà quel Misterio quando portaua il Signore la Croce, ciò medita, e mentre lo contempla, come se all'hora vera, e realmente lì fusse presente; onde vedrà il suo Signore in Spirito, e con-

Qq 2

gli occhi della mente, vedrà con tanta chiarezza, come se l'hauesse d'auanti; vedrà quegli atti
dolenti, quel cadere in terra; lo
vedrà tutto pallido, impiagato,
& insanguinato; vdirà quellebiasseme de manigoldi, quello
spingerlo, quello sputargli infaccia, quell'vrtoni; vedrà quella Diuina faccia tutta copertadi sangue; lo vedrà legato, e
strascinar per terra; vedrà quel-

li sguardi, che alcuna volta daua à quelle genti per pietà, e lo vedrà mezzo morto, con altri innumerabili punti.

E queste cose le vedrà nellamente, come se sossero presenti; e le Visioni in questo modo sono vere, sante, e da esser pratticate, e cercate: e sicome hò detto del portar la Croce, così dirò di tutti li Misseri del nostro Saluatore.

#### CAPITOLO X.

Delle Visioni, e Riuelationi pure Intellettuali, e de Segni loro.

Ono altre Vissoni pure In-D tellettuali; ma in queste bifogna esser cauti, perche alcune volte sarà leuata l'anima in Consemplatione delle cose del Cielo, della Santicima Trinità, degli Angioli, e de' Santi: oue nella mente si vedranno cose grandi di Dio, e li parerà di vedere Angioli, Santi, & altre cose fimili ; come Canti, musiche, tante, e tali, che superano ogni capacità humana. E per ordinazio, le cose, che si veggono, sono cose tanto grandi, che non se ne può parlare, e vedranno, come se fussero presenti; massime, quando sono cose di Dio, esi vedranno i Misteri di pietà con tanta chiarezza, che l'anime piangeranno, sofpireranno, gri-

daranno, parlaranno, come fusiero presenti. Et anco li parerà di sentire le risposte, e nes sentiranno in se dolore, & allegrezza, come ancora vedranno in Cielo Santi, e Sante.

E può esser di più, che nell'imaginatione siano presenti; e che parlino in spirito con essi loro; e che (permettendolo Dio) le riuelino cose presenti, e suture, come in molti huomini Santi s'è veduto.

Contemplarà vno (per essempio) la Natiuità del Signore, e li parerà di vedere vn Fanciullino nelle braccia della Gioriosa. Vergine; e se bene questa Visione sarà nell'imaginatione, vedrà nondimeno con maggior chiarezza, che non farebbe con gli

Digitized by Google

occhi corporali; perche essendo più nobile l'Anima del Corpo, vedrà con la mente cose, che no vedrebbe co gli occhi corporali.

Queste Visioni dette da me, sono sempre buone, quando però vedrai, che nel tuo interno (crescendo queste Visioni) crescerà anco l'humiltà; mentre le Visioni buone hanno per sine d'abbassar la Creatura con maggiore humiltà, e bassezza, se bene alle voke il Diauolo con apparenze esterne mostrarà alcuni atti d'humiltà, ma non durerà molto; & il segno di conoscere

le vere Visioni è, quando perseuera in humiltà, e quanto più è fauorita da Dio, tanto più conmaggiore humiltà si abbassa. nella cognitione del suo Niente; & il Dianolo và sempre inalzando li suoi Serui nella superbia: e mai sarai ingannata,ò anima, se con fedeltà perseuererai in humiltà, perche il Demonio hauerà patienza per vn pezzo; ma quando vede l'anima perseuerante, non può stare saldo nell'anima veramente humile: e per questo l'humiltà non può essere superata da tutto l'Inferno.

# CAPITOLO XI.

# Continua à parlare delle Visioni Intellettuali.

E Queste Visioni Intellettua-li, quando vengono da Dio, fono vere, e reali; perche quel Santo, ò Santa, ò Angelo, ò Anima si rappresenta nell'anima, ch'è vnita à Dio in Contemplasione,e le fà vedere quell'oggetto nella mente, come permette Dio, che si veda: così anco, mentre contempla alcun Misterio. hà quell' oggesto vero, e reale, presente; perche l'anima innamorata di Dio s'imprime talmente quel Misterio, che l'istesso Dio molte volte consola quell'anima fua diuota, con mostrarle effentialmente detto Misterio, ch'ella contempla: come s'è veduto in molti Santi, che mossi

da oggetto di mestitia, piangeuano, e gridauano, dicendo: Ab Dio, Amor dell' anima mia, non più; non posso sopportar questa vita; io muoro: Ab Dio, che mi sate Voi vedere? Ab Madre MARIA, che vedo io del vostro Figliuolo! con altr' infiniti Eccessi.

E ciò, che io dico di mestitia, intendesi anco d'allegrezza; e conforme a gli Essetti, che veggono di dentro, mostrano la faccia di suori, & il più delle volte mostraranno giubilo, e faccia robiconda: e può essere, che l'anima sia tanto ben preparata, che mettendosi in Contemplatione (e questo ancora sia per lungo spatio) se ne stia semper lungo se suori della semper lungo semper lungo se suori della semper lungo se suori della semper lungo se suori della semper lungo semper lungo semper lungo semper lungo se suori della semper lungo semper lungo

bre

#### 310 Parte II. Trattato IX, Cap. I. Come Dia Fonte d'Amore,

pre in continue Visioni, Riuelationi, & Eccessi mentali: maper ordinario l'anima, la maggior parte di quel tempo gode in modotale nella mente, che se bene volesse, non saprebbe parlare, se non quanto Dio permette, che si dica per gloria sua, e salute dell'anime.

**の発送して発送した発送した済むの存送して発送して発送して発送して発送して発送し** 

# TRATTATO IX-

OVERO

TERZO.

#### DELL AMORE VERSO DIO.

#### CAPITOLO I.

Come Dio Fonte d'Amore, lo diffuse in tutte le cose, e specialmente nell Huomo.

Dio dell'anima mia ! e che deuo dire del vostro amore? poiche è immenso,& infinito;& essendo io finito, e vile peccatore, come potrò scriuere di quest'amore infinito? Voi Dio, lete il Sole, & io sono vn picciolo raggio di questo Divinissimo. Sole: e scrivendo del vostro increato amore, scriuerò scintille di quello. Essendo io lo Scrittore, e Voi il Direttore, nel Nome Vostro seguirò à dire del vostro amore, e dirò à tutte l'hore,gridando, & esclamado dell'-

istesso, acció gli huomini, conoscano il suo Amatore, da cui deriua il creato amore, e l'huomo riconosca, ami, serua, & adori il suo Signore.

Li Gentili, & Idolatri nonpoteuano capire, che vn Dio
Creatore del Cielo,e della Terra
hauesse per amor dell' huomo
operato cose tanto ammirande,
come patire, e muorire per l'amore dell'huomo. E però nonpotendo capire tant'altezza, esublimità d'amore verso l'huomo basso, e vile, se ne rideuano, e
burlauano de'Christiani, che per
amor

Digitized by Google

amor di Dio dauano le loro vite. Onde diceua N.S. di se stesso ( parlando del Santissimo Sacramento: Mysterium sidei: perche l'amor di Dio supera tutta la Sapienza del Mondo, e di tutti li Beati del Paradiso.

E perciò auanti, che susse il Sole, la Luna, e le Stelle, ardeua nondimeno il nostro Dio come Sole risplendente: questo Sole di Giustitia. Christo N. S. lo dissuse in tutte le cose, dicedo:Fiat Lux, e fu fatto: Fiat Birmamentum, su fatto, e così su di tutte l'altre cofe. Creò l'huomo, formando vna massa di terra, e soffiando in esso li diede vita, acciò co questa hauesse da conoscere, amare. & adorare il suo Fattore, e come Creatura, hauesse da conoscere il Creatore: & essendo vícito l'huomo da Dio, hauesse d'attendere anco alle cose alte d'esso Dio: perche essendo l'huomo raggio del Celeste Sole del nostro Dio, dà vita, e luce - à chi viue nell'ombra della morte; à cui come morto nel peccato, dà la luce per vseire da quello. & essere introdotto nella... sua luce delle sante virtù; e da. queste, à maggior chiarezza di perfettione.

Ed eleuandosi l'anima da vn altezza, ad vna maggiore, si và vnendo al Sole di Giusticia; se operando alte marauiglie, opera con l'aiuto del Sole Christo: perche essendo l'anima vscita dal

Sole, opera anco per esso, non. volendo altro, se non l'honore, e la gloria di Dio: e per essere creata da Dio, tende similmente all'Unione, e Conversatione d'esso Dio. E quell'officio, che Dio fà nell'anime nostre, anco fà l'anima ne'proffimi, ma differentemente; perche operando l'anima con essempi di virtù, lo riceue però da Dio come Autore d'ogni bene, conoscendosi in se stessa (senza Dio) soggetta à mille mali: & effendo ben fondata, e radicata nell'humiltà, estende li suoi rami carichi di frutti delle sante operationi ne' proffimi.

Questi frutti limatura Dio. dandogli co i suoi raggi compimento di perfettione; e quando l'huomo veramente farà perfetto, sarà sempre vnito al Perfetto Christo: e sicome il Sole materiale sempre risplende, hora in. vna, hora in altra parte; così questo Sole d'amore sempre risplende nell'anime innamorate. facendole operare, chi in vn... modo, chi in vn'altro; e facedo bella,e vaga armonia in lode, e benedittione di Dio, tanto fanno intonare li loro armoniosi, e deliciosi canti, quanto saranno accordate con l'amore verso Dio: e possono co l'aiuto di Dio gli huomini amare esso Dio con altri amori, poiche sono fauille, e scintille, ch'escono da quella. fiammeggiante fornace del noftro Dio. E (e

#### 312 Parte II. Trattato IX. Cap. I. Come Dio, Fonte d'Amore;

E se bene li Sati, e grand'amici di Dio, paiono all'huomini cante fornaci ardenti; sono nondimeno fauille, a comparatione dell'amore di Dio: possono bene gli huomini giusti, e Santi scintillare per il mondo concesempij, e virtù; però alli meriti di Dio, non v'è proportione, perche, chi potra giamai arriuare con opere, e con marauiglicall'immésità, & eternità di Dio?

O quanto sete buono, ò Dio mio! O quanto è immenso, & infinito questo vostro amore! e come potrà l'huomo arriuare con i suoi amori, all'amor d'Iddio? mentre è così smisurato. che da Dio, si fece huomo. O Dio del mio cuore! O pupilla. degli occhi miei! e che cosa sperate da questo misero huomo, più fiero d'un'Leone?ODio! auanti, che creasti l'huomo, l'amaui in quella vostra Diuina. mente: e dopò d'hauerlo creato (come vn Dio) nell'innoceza, si ribellò contra il suo Creatore.

O Signor mio! guardate bene, che Sansone sù figura di voi, co l'amore, che portaua à Dalila, e restò priuo di luce, e dell'istessa vita: e chi hauesse dimandato à Sansone, mentre li cauorno gli occhi, e che come somaro menaua la mola: chi ti cauò gli occhi? chi ti sa fare tante satiche? haueria detto: Dalila; perche l'amor grande, che ad essa portauo, su causa, che gli

manifestassi oue confistenano le mie forze, e così li miei nemici mi presero, facendo di me ogni vituperio; e l'amore, che portai à quest'infelice Dalila, m'hà condotto à questi termini.

O mio Caro, e Dolce Dio ! guardate, che l'amor vostro non v'acciechi; perche è tanto grade, che non può essere inteso, nè capito dal Cielo, nè dalla terra. O gran cosa! che il vostro amore vi spiccasse dal Cielo, facendoui huomo fottoposto à tormenti . & all'istessa morte di Croce per amor di Dalila, che fu il Genere Humano: E pure sapeuiuo.che v'haueria tradito. e dato nelle mani de' vostri nemicije pure erauate Dioje come Dio poteuate creare huomini secondo il cuore, e volontà vostra; e pure il vostro amore tato v'inchinò, e vi fece amare quest'huomo così empio, e crudele; e chi potrà penetrare quest'Alto Immenso, & Increato amore?

O Infinito Bene! come potrà l'huomo co suoi infiniti mali arrivare al vostro infinito Bene? cedano pure li noue Cori degli Angioli con tutti li Santi del Cielo, e tutti gl'innamorati, huomini, e donne del Mondo, al vostro infinito, & immeso amore. Quest'Amore Divino (auanti, che fusse in essetto) era nondimeno il Nostro Dio tutto amore; & auanti, che Dio creasse l'huomo, l'haueua nondimeno

crea-

creato nella sua Diuina Méte; e mentre vedeua l'ingratitudine dell'huomo, pensaua pure di sar bene all'huomo; e mentre lo formaua nella sua Diuina Mente, per essaltarlo, vedeua, che l'istels'huomo se gli opponeua, e mentre Dio amaua tanto l'huomo, vedeua, pure che questo lo doueua odiare, perseguitare, e

dargli morte.

O Abisso! O Eccesso! O Infinito, & Immortale Dio ! chi potrà ascendere, trascendere, ò intendere il vostro interminato amore? e tanto più dobbiamo stupire, e marauigliarci in vedere il Creatore humiliarsi alla-Creatura, dicendo di quella: Delicia mea,esse cum filiis bominu,(a) & abbassarsi all'huomo da vna suprema Altezza, Gloria, e Maestà, posto in vn'estrema bassezza, e viltà per amor dell'huo. mo! E che delicie potete, ò Dio mio, aspettare dall'huomo, così vostro contrario? Io non posso intendere, nè capire questo voftro interminato amore: O Huomo, à Donna ingrati! e come non vi si scoppia il cuore, in vedere vna Maesta, & vn'profondo abisso dell'amore, che porta questo Dio all'anime nostre? e tu non vi pensi? non ami conamor finito, l'Infinito? Ah crudele, & empio! quel Dio tanto caro, tanto amorolo, e sommo Bene, non amarai?

(a) Prou.8. v. 12.

Amaua quella profana Matrona Romana il suo Amante, che vinta dall'amor vano, che li portaua (come dissi di sopra) dissece vna gemma d'inestimabile valore, più d'vna gran Città, e n'accomodò vn'insalata al suo vano, e sensuale Amante. E che hà che sare l'amore di quessa Donna Cleopatra, con l'amore smisurato di Dio? e che proportione s'hà da sare dall'amore terminato, basso, e vile, all'amore interminato dell' Amato Christo?

Cedano pure tutti gli amori de' Beati del Cielo, cedano tutti gli amori d'Amanti Serui, e Serue di Dio del Mondo, e si faccia pure di tutti gli amori celesti, e terrestri, vn solo amore; e si moltiplichino pure questi amori in infinito, che non si potrà arriuare ad vna scintilla dell'Amoredel nostro Dio.

O Huomo! O Donna! quato sei ottenebrata, che non vedi, nó contempli quest'amore del tuo Dio? O Religios! O Religiose! O Innamorati di Dio! stupite-ui, marauigliateui d'vn tal' Eccesso d'amore del Nostro Christo; gemete, e piangete giorno, e notte la cecità, e le tenebre del fallace Mondo; oue viuono li Mondani seza memoria del N.S. Iddio: mandate voci intonanti al Cielo, vedendo, che non v'è memoria del retto, giusto, e santo Amor di Dio.

Rr CA-

#### CAPITOLO II.

# L'Amore ver so l'Huomo ingrato; auanti la Creatione nel Paradiso; nella Legge di Natura, e Mosaica.

Potessi io dire,& esclamare,sfogando il mio cuore! ma mi conviene mitigarlo, ruttando con gemiti, e lagrime, vedendo, come vn tale Dio è così malamente amato, e seruito; e tanto più s'accrescono li dolori miei, quanto, che veggo in spirito quelli, che doueriano riconoscerlo con seruità cordiale. & amore filiale, e stanno sonnolenti, tepidi, e negligenti. E bencon ragione poteua lamentarsi Dio peril Profeta, quando andaua dicendo: His plagatus sum in domo corum, qui diligebant me.(a)

O Dio! O Dio! che fusero intese queste parole, almeno da quelli, che habitano nella vostra Casa, che sono tutti li Religiosi, e Religiose; e che questa Intelligenza susse offeruata, e pratticata con amore, e per amore; con odio di se, e con amore in Dio, con lagrime, e singolti; con pouertà della Parte Inferiore, e con ricchezza della Superiore; co morte alle passioni, alli viti), & alli peccati, con hauer vita delle sante virtù, con vedere, e

con non vedere; con stare fra nemici, e nondimeno godere, somma requie, e pace; e sinalmente con suggire, e stare sermi. E chi m'intendera, ò Dio, ò Amor mio? sarai inteso (dice. Dio) dall' Innamorati miei Serui; e tanto sarai inteso, quanto amaranno meloro Dio.

Io feci la strada, venendo dat Cielo; questa strada è d'amore, & esta viene ad innamorare. l'huomo, chi però potrà caminarui secondo il mio S. Euangelio: poiche in esso non insegnai altro, che amore; nè altra viatrouaranno gli huomini per salire à me, suo Dio, che la viadell'Amore.

Questo mio Amore, auanti che susse la luce, ardeua nondimeno nel pettomio, e lo tenni nascosto dentro di me migliaia d'anni; se bene ab aterno io amauo l'huomo, hauendolo già creato nella mia Diuina Mente, e sinalmente lo scopersi; e sacendo l'huomo, lo riempi) d'amore, acciò conoscesse me suo Dio, e
Signore, facendolo quasi Dio simile à me, dicendo: (b) Ego dixi,

(a) Zach.13.7.6.

(b) Psal.8.v.6.

Dij estis, e da ess'huomo altro non voleuo, se non, che conoscendomi m' amasse, & adorasse.

Ma quest'infelice huomo più amò vn pomo, che me suo Dio; benche da me scaturiscano fonti, laghi, fiumi, e mari di doni, e di gratie, sicome per bellezza, vaghezza, e gusto dell'huomo, l'haueuo posto nel Paradiso terrestre. Onde per la poco corrispondenza d'amore, fui sforzato à scacciarlo da questo Paradifo, & il suo delitto meritaua di esser portato nell' Inferno con-Lucifero: ma il mio Amore s'oppose alla mia Giustitia; onde (come vbriaco d'amore verso quest'huomo)trouai rimedio alla sua salute, dandoli la Legge di Natura.

E se bene molti osseruorno questa Legge, e furono miei mol· to cari Amici; ad ogni modo s'accrebbe tanto la malitia, e l'abominatione dell' huomini, che la loro puzza, e fetore venne sino al Cielo, prouocandomi à sdegno. Ed essendo io Dio tutto innamorato, feci, che il mio Seruo Noè fabricasse vn'Arca. manifestando il Diluuio al Modo se non si convertivano à me fuo Creatore: ma in vano, perche gli huomini aggiungeuano al male, male peggiore; onde fui costretto à mandare il Diluuio lopra la terra, e così distrussi tutta l'iniquità; mi trattenne però il mio amore, che saluai

Noè con lutta la sua famiglia, acciò di nuono si moltiplicassero, riempendo la terra, e cominciando vna nuoua vita m'amalsero; e crebbero in tanto nume. ro, sicut arena maris.

Io diedi à questi popoli vna. Legge d'amore, acciò m' amassero, e mi conoscessero; e tanto crebbe la Santità, e l'Amore, verso me suo Dio, che da molti d'essi mi rendeuo seruito, e perciò mi diceuo Dio d'Israele, e l'accarezzauo, chiamadolo mio Popolo peculiare: & io in questa Legge mi vedeuo talmente seruito, ch' hebbe huomini di gran Perfettione, Santità, & Amore. Quanto io habbia fauorito questo Popolo, leggasi la mia Scrittura, e vi si vedrà l'amor grande, che io gli portauo.

Perseuerorno molto tempo nella mia amicitia; ma ricalcitrando poi contra lo spirito, si diedero in preda al vitio, & al peccato; e venne questo Popolo in tanta temerità, e biastema... ch'hebbero ardire di fare vn Vitello d'oro, adorandolo con feste, e giubili, e dandoli Attributi. che conveniuano à me, suo Dio, dicendo: questo è il Dio, che ci cauo dall'Egitto, con altre mille abominationi; di maniera che la mia Giustitia volcua, che io l'estirpassi dal mondo, e giustamente li mandassi nell'Inferno. Tanto crebbe la loro maluagità, & abominatione, che io non po-

> Rra teuo

teuo più tolerarli; ma la mia Mifericordia, il mio Amore (vedendo, che la Giustitia mi staua per sfodrar la (pada) mi legarono le mani, & insieme il mio fedelissimo Scruo Mosè aiutaua à legarmi : e così strettamente mi legorno, che io gridauo: Dimitte me; acciò io castighi questo Popolo rubello. (a) Onde fui forzato dal-1 la mia abondante Misericordia. e dallo smisurato Amor mio, à perdonare à quest'ingrato Popolo; se bene anco la Giustitia. hebbe in parte fodisfattione, con la morte di tante migliaia. d'est. E per ridurre questo Popolo alla mia vbidienza ( non. hauendomi voluto riconoscere con tanti beneficij) lo prouai con castighi, e flagelli; ma peggio faceuano.

Finalmente li reprobai, priuandoli dello Scettro, e della... Corona, facendoli schiaui di tutto il mondo: induriti come duri marmi, pure mi risolsi di venir dal Cielo, farmi huomo, e stare 22. anni con esti i predicandoli. facendo segni, e prodigij in virtù mia propria, dichiarandoli chiaramente le figure, e profetie, e dicendoli apertamente, che io ero il Vero Messa; e tutto faceuo per mostrarli l'amore, che io li portauo; ed essi all'incontro mi perseguitauano, calunniandomi, e dicendo ogni male contra di me: finalmente mi condannorno à morte di Croce. & víci la Beata Anima dalla. mia Humanità à forza di spasimi, & agonie; come poteua... ben dire il mio Profeta, e conragione profetando di me: Ego autem sum Permis, & non Homo; opprobrium hominum, & abie&ie plebis: (b) e tutto questo operat per amor dell'huomo ingrato, più crudele di cruda Tigre, e di vorace Leone.

# CAPITOLO III.

Proseguisce in raccontar la Grandezza dell'-Amor Divino, e l'Ingratitudine dell'Huomo.

D essendo io così mal trattato dall'huomo, ancora-Pamo; e quanto crescono le loro maluagità, ossendendomi, tanto eresee in me l'amorer e se io potessi patire, quando vn'anima si danna, sentirei dolori insopportabili, non potendo l'huomo sinito.

(a) Gen. 32.v. 26.

(b) P[al.21.7.7.

nito intendere l'Amor mio infinito. E maggior dolore sentirei in vedere li miseri huomini da me creati, capaci di me suo Creatore, hauendoli dato vn'inchinatione naturale, acciò conoscessero me suo Dio pieno, e colmo di gloria, di tesori, e di Maesta, e creatili capaci di tati beni; in vedere, dico, che m'hanno derelitto,e sprezzato, priuandosi di tanta gloria di me Autore d'ogni bene; & hanno portato li loro amori al fango, alla terra, & alle creature, che hoggi sono, e dimani il tutto finisce: e di ciò mi lamentauo per il Profeta, dicendo: Hanno me derelitto, fonte d'acqua viua, per le cisterne vecsbie fetenti, e puzzolenti. Nientedimeno, mi resta sempre vna. sete ardente di fare bene à quest'huomo, con fargli beneficij, gratie, lumi, & inspirationi interne, & esterne, per ridurlo à me suo Creatore; e pure risplendono li mici raggi, ma ess s'oppongono, come nuuole alli raggi, che io gli mando per riscaldargli, leuandoli tanta cecità, e freddezza.

O huomo! se tu sapessi, quanto io faccio per ridurti all'Ouile; non saressi tanto ingrato à me tuo Dio: e che cosa io non hò fatto per tuo amore? e cheaspetti? io gridauo, mentre ero nel mondo, Chi hà sete venga à me, e beua. (b) E che pensi, ani-

ma mia, che io ti voleuo dares con queste parole, con quest'inuito amoroso? Io son fontes d'acqua viua; quest'acqua è l'amor mio, e di quest'amore vorrei dar da beuere all'huomini, per estinguere la sete, che hanno delle cose carnali, e sensuali; ma pochi vogliono beuere questi cinque sonti, che per amore io volsi riceuere nelle mie mani, piedi, e costato.

Molti furono li fonti nella, mia S. Humanità, come nel Capo, & in tutto il mio Corpo; ma questi sono chiusi: li cinque siumi delle mani, piedi, e del Costato restorno impressi, e li tengo per gloria mia, per gloria de miei Amanti Figli, e per ricorso ad essi siumi, per refrigerarsi, per consolarsi; & anco per li miei nemici, acciò ritornino a me suo Dio, & in essi sonti riceuano lo spirito di vita, dando à me amore, per amore.

Oinfelice Huomo 'al tuo Dio sei tanto crudele? Popule meus, quid seci tibi? Ego eduxi te deterra Acgypti. Liberandoti dall'-Infedeltà; & tu potasti me selle, & aceto! E però per vn'anima sola (se bisognasse patire vn'altra volta) patirei di nuouo per amore; e tu huomo ingrato, mi dai siele quando m'ossendi commettendo il peccato.

O huomo fiero, e crudele ! e sin'à quanto durerà la tua impietà

(b) Ioan

pietà contra di me tuo Creatore, e Redentore? sei così disleale? Io diedi me stesso alla motte di Croce per tuo amore; & il mio interminato amore vigila, quado tu dormi, e quando tu cerchi d'offendermi, io all'hora cerco d'amarti; e quando tu sei morto nel peccato, io viuente Dio cerco darti la vita retta , pura, e filiale; e quando tu t'inalzi in superbia contra di me, io verso di te m'abbasso con illuminarti. Ma misero, & infelice huomo! tanta oscurità regna in te , che, se bene risplende il Sole, non vedi luce, ma dalle tenebre caschi in altre maggiori; e pure il Sole materiale concentra l'oro nelle cauerne, e ne'profondi della terra; & io,che son Fattore dell'istesso Sole, anzi Sole di Giustisia, e pure li raggi mici ardentissimi penetrando la terra dell'huomo, non possono concentrare oro di virtù, oro di perfettione, oro di carità, e d'amore. E potrò bene esclamare, e dire; Aperi Soror mea Sponsa, Quias amore langueo.(a) & anco: Prebe mihi, fili mi, cor tuum. (b) Potrò anco lamentarmi per li mici Profeti, dell'ingratitutidine dell'huomo; e ( purche vna volta quest'huomo si rauedesse de'ssuoi errori) à me sarebbe sommo conforto: ma aggiongono peccati à peccati, malitia à malitia,

odiano, non mutando mai vita; anzi da huomini, si fanno animali incapaci di virtù, e d'amore: e se non amano me suo Dio, come amaranno li prossimi loro?

Vna volta mi trouai pentito, senza pentirmi, d'hauere creato l'huomo, per la sua maluagità; & vn'altra volta distrussi il Modo, riseruandolo in vna famiglia, che fù Noè mio caro Seruo: e sicome alcuni fiumi tanto crescono, che rompono la campagna, facendo gran strage; così à quest'huomo crebbe tanto l'orgoglio, e superbia, che dissipò la. mia Dinina Legge: Dissipanerunt Legem meam. (c) Ma il giusto, e retto mio giudicio sopporta li peccatori, aspettandolià penitenza; e quando non si conuertono, l'Amor mio si converte in odio, castigandoli con castigo

Vedo, e non vorrei vedere, per non castigare, per che l'amore non sopporta, che io castighi l'huomo, per l'amor grande, che li porto: e mentre viue in questa vita breue, e mortale, sopporto l'huomo; e mi può offendere quado vuole, che doledosi d'hauermi offeso, io ti perdono. Ma guai à chi finirà questa vita in peccato mortale, perche la mia Diuinità, Humanità, Ansma, Giustitia, Pietà, Misericordia, & Amore, tutte saranno contrail Peccatore: se bene si può di-

(a) Cant.2.v.5.(b) Prou. 25.v. 26.

e quando che io amo, esti mi

(c)Psalm.128.v.26.

re, che la mia Misericordia non abbandoni affatto li Peccatori nell' Inferno, mentre anco indetto luogo non cassigo, come meritariano le loro iniquita.

O Dio degli Angioli! quanto è inscrutabile, indicibile, & inenarrabile questo vostro Amore? e pure l'impiegate in creature, così vili, ebasse. O Incfausto Amore! potessi io corrispondere ad vn tanto Amore; desiderarò nondimeno, e mi rallegrarò, goderò, & esultarò di tante vostre glorie, grandezze, e dignità: e non potendo arrivare à questo vostro infinito, & interminato amore, v'arriuarò almeno in parte, con ardenti desiderij : e tanto più faranno grandi li miei defiderij, amori, e clamori, quanto che io vedo, che voi, ò Dio mio, sete tutti li miei beni, felicità, e gloria. Ed essendo io vícito da voi, deno anco ritornare à voi; e come parte, vícita da lla Maestà Vostra, deuo godere, gioire, e rallegrarmi (come di cosa mia) delli vostri Attributi', Gloria, e Maestà. O Dio di Maestà! questo vostro Amore diede luce all'huomo, dopò d'esser caduto nelle tenebre; mentre se ne staua nel giardino di luce,scacciò questa luce,datali da voi, acciò operando con eshauesse poi à salire à voi, Sole di Giustitia: e così anch'esso stà scacciato in folte tenebre, aceiò viuesse de' suoi sudori: hauendoli però (volendo l'huomo adoprarlo) dato lume Naturale, & anco spirituale, per poter seguire la luce di vita: l'hauete ancora dato vna libera volontà per seguire la luce, ò tenebre: la luce, (mediante il Diuino aiuto) le tenebre, ( da se stesso) nelle quali dà se stesso si può precipitare; perche, dopò che l'huomo è caduto nel peccato originale, è sempre inchinato al male, e chi vorrà seguire il bene, l'è 'necessaria la Dinina gratia; e corrispondendo alle Celesti inspirationi, può rinouarsi nell'Amore, e da huomo ottenebrato, può transformarsi in gran luce,& amicitia di Dio. Et acciò sia luce: Stò ad ostium, & pulso ; e chi m'aprirà, entrarà, e con esso cenarò; (a) dandoli l'oscolo di pace, d'amore, e di luce: & essendo gli huomini ripieni di luce, saranno lucerne a'prossimi loro: Vos estis Lux mundi .(b) e con. questa luce di carità seguitano voi suo Creatore; e per vostro Amore ridondano con elempi di Perfettione ne' prossimi loro. L'Amore di Dio causa nell'anima, che odij se stessa, & ami Dio; l'inalza, l'ingrandisce, dà gloria à lui, & à se applica bassczza, viltà, & indegnità.

E si-(a) Apoc. 3.v. 20.(b) Matth. 5.v. 14.

#### 3 20 Par.II. Trattato IX. Cap. 111. Profeguifce in raccontare

E sicome egli discese dal Cielo in bassezza per amore dell'huomo; così l'huomo ascende in grandezza,& altezza, lodandolo, amandolo, & esfaltadolo: e quanto in lui s'inalza, tanto in se stesso s'abbassa: e sicomelui, essendo in bassezza, s'essaltò ingrandezza; così l'huomo, ritrouandosi in bassezza l'inalzarà in grandezza, gloria, dignità, e tesori. Et in questi tesori si fermarà, & in Dio ripofarà, e riposando faticarà, e nelle fatiche amarà, e fruirà la sempiterna luce : e dall'istessa Eternità sarà fatto eterno, immortale, e sempre viuente; e conuersarà con il viuente Dio, il quale altra vita dall'anima non vuole, se nonvita d'Amore.

Esfendo l'huomo finito, è però infinito, cioè, immortale (quanto all'anima) e viuendo in gratia, questa gratia non gli lascia vedere disgratia, anzi piglia la disgratia dalle mani di Dio, come gratia, e fauore; e come fauorito cerca nuoui fauori di mortificatione, e con la mortificatione cerca la viuificatione:& in questo Stato perde l'anima la luce mercenaria, e proprietaria, e cerca la soprabondante luce; e per ascendere à questa luce, deue prima esser cieca al vedere carne, senso, passione, amor proprio, e proprio parere, perche queste cose sono nuuole dense,& oscure, che non lasciano vedere,

nè comparire il Sole : e però l'huomo, che sarà orbo, e cieco alle vanità del Mondo, & al vitio, e peccato, sarà illuminato dal Celeste Sole, oue ( non hauendo altro fine questo Diuinissimo Sole, che d'illuminare, riscaldare, eviuiscare) tira à se l'anima in quel modo, che il materiale Sole tira à se li vapori.

Così Dio Sole di Giustitia; hauendo in se l'anima vnita (vestita di veste nozziale dell'amore)l'introduce nella Cella vinaria dello Spolo, oue beuendo re-Ra inebriata , e cerca nuoua veste nozziale; & hauendo l'anima beuuto, quanto più beue, tanto cresce maggior sete d'amore, e mai si satia di bene amare; dopò d'hauere amato, crescono maggiori fiamme d'amore. E se si può dare felicità ad vn Anima viatrice, io dirò, che dandogli l'Amore, maggior felicità no si può hauere, nè se gli potrebbe dare, che Amore di bene amare, e seruire à Dio.

E perche l'anima non può hauere da se quest'amore, emeno altri glielo possono dare, se non per intercessione de' Santi del Cielo, e'degli huomini giusti, e timorosi di Dio in. Terra; l'anima stessa s'humilia, e prega il Cielo, e la Terra, acciò da Dio gli ottenga il dono di bene amare, e seruire à Dio & essa, come sitibonda Cerua, se ne và al chiaro sonte dell'isses.

Digitized by Google

stesso Dio, e con ssorzi, e prie- re, per amare esso Dio. ghi ssorza Dio à dargli amo-

#### CAPITOLO IV.

Inquietitudine d'Amore; Patimenti d'Amore; Corso d'Amore, e Mare d'Amore.

Rà tutte le Virtù, l'Amore tiene il supremo grado di Persettione; e tanto grande sarà la Perfettione, quanto grandesarà l'Amore; e trà tutte le cose, che vuole Dio dall'anima, è l'Amore: il primo Precetto, che Dio hà posto nella Legge sua. Diuina, èstato l'Amore, Ma non si possono fermare gli Amatori in amare Dio; mentre non si può trouare la maggior inquietitudine (però di pace, e requie) quanto è vn'anima in Stato d' Amore; perche sempre è inquiéta, e pure viue quieta; è inquieta, rispetto alle viste, e lumi, con i quali, vedendo cose ammirande di Dio con l'istess lumi, vede anco il suo amore vile, & abietto, non potendo il finito corrispondere all'infinito; volendo pure corrispondere à quell'infinità, opera con alti motiui; alti, quanto alla fragilità humana, poiche quato all'esser Divino, ne aco li Serafini posono arrivare à tant'altezza de' meriti di Dio. E perciò l'inquietitudine dell'anima è: dopò

vn' Amore trouare vn' altro maggiore Amore; e da questo maggiore, ad vn altro maggiore, hauendo in se desiderij tanto ardenti, che muore, e non. muore; anzi sempre hà vita, e. nell'istessa vita gode Morte, che gli dà l'eterna Vita; ma non essendo tempo dell'eterna Vita, gode nulladimeno in questa... vita mortale, quella Vita, che si può hauere, preparandosi per sentire la voce dello Sposo, quádo dirà: Veni Sponsa Christi; accipe cononam, quam tibi Dominus preparauit in aternum.(4)

Ed à questo Sponsalitio l'antma attende; s'adorna, s'abbellisce con opere di Virtù, Santita, Persettione, & amore; hauendo l'occhio destro, per vedere. Iddio; il sinistro, per vedere se stessa il destro, per operare per Dio con il maggior motivo, che può, aiutandola Dio; il sinistro, per vedere di se bassa, & humilmente, e per veder'anco li germogli della sua naturalezza, fradicandoli à viua forza con la zappa della continua mortisi-

> S 8 (a)Canti Ecclefia.

catione, e con atti frequenti; con li quali si libera dalla tirannide, e schiauitudine delle proprie passioni, e viuendo in libertà, può impennare l'ali dell'amore, per mezzo della Contemplatione volando all'Amato, & infinito Amore: e non hauendo rubellione dalla Parte Inferiore, si ferma nell'Amatore Christo, e gode, e riposa senza ripofaisi. Et all'anima, che in tal stato si ritroua, le fatiche per Christo, gli sono riposi, e li riposi sono fatiche; e questo, rispetto alli presenti oggetti, vedendo l'anima amante, che il maggiore Amore, che Christo mostrò all'huomo, su nel patire per l'Amor dell'istes'huomo: e però, come attesta S. Giouanni, In finem dilexit eos . (a)

Così l'anima, volendo ancor essa amare Dio, cerca quest'A-more nel patire, per maggiormente vnirsi all'Amato; e però vediamo in prattica questa Verità, perche li Santi, e Sante godeuano nel patire; anzi di più io son testimonio, e cono sco Serui, e Serue di Dio, che quando hanno qualche delicia, non dirò temporale, ma spirituale, dicomo amorosamente, partiteni das me: sicome anco diceua S. Pietro Apostolo. Exi à me Domine, quia homo peccaser sum. (b)

Ma non si ferma l'Anima amate; perche, se saria marauiglia,e miracolo in vedere il Danubio, ò altro rapidissimo siume, che si fermasse non scorrendo al mare suo centro, e sine; maggior marauiglia, e maggior miracolo stimo, che saria, se vn'Anima si fermasse in gradi d'Amore, non passando oltra, nè cercando nuoui amori, per sommergersi nel mare, per maggiormente amare Iddio suo centro, e sine.

O potessi io dire, quanto vorrei dire! O Dio! fuls'io aiutato da chi potria aiutarmi, mentre direi alte marauiglie del nostro Dio: ma pute, d Amor mio, dirò di nuouo dell'Amor vostro, aiutandomi voi, essendo io vn picciolo ruscello, vscito dall'amplissimo Mare, che sete voi :e non hauendo in me acqua del vostro Diuino Amore, non potrei, ò Dio, scorrere nel Mare senza le pioggie delle vostre diuine gratie; e con le vostre s'ingrandirà questo mio vile fiumicello, che correrà à voi con veloce corso, e si sommergerà io-Voi, à Celeste Mare. Ed essendo io in Voi, parteciparò con voi; & accrescendo gratie, crescerò in Amore, amando voi mio Creatore: e con l'Amore riceuuto da voi, ò mio Signore, scorrerò à tutte l'hore, gridando, & esclamando à Voi, ò mio Redentore, che diate à me fiumi di nuoui Amori; acciò diuenti non AH-

(a) Ioan. 13.v.1. (b) Luc.5.v.8.

fiume, nèlago, nè fonte, ma lavostra gratia mi faccia vn Mare d'Amore, che scorrendo in Voi, dimmenso, & infinito Mare, accresca gloria, honori, amori, dignità, grandezze, ardori, siamme, & abissi prosondi; nuotando à guisa di pesce nell' Amplissimo, Altissimo, mio Viuente, Immortale, e Verace Dio. Beato, e felice, chi sarà assorto in quesso Mare di Verità, operando conforme à questa Verità, la quale è palpabile, certa, e veridica.

Signor mio Giesù Christo, fatemi scriuere del vostr'Amore,

acciò non dicano gli huomini. ch'è Frà Tomaso semplice, & ignorante, che hà scritto; maconoscano li Sauij, e Prudenti, che non sono io, ma lete Voi l'Autore ; e non à me s'attribuisca la gloria, ma sia à Voi, ò Dio dell'anima mia, Gloria, Honore, Santità, e Perfettione; restando Voi nella vostra Gloria, Maestà, e Grandezza, e restando io nella miaviltà, indegnità, e bassezza; e se vna tal bassezza, qual sono io, hà scritto del vostro Amore; mercè à Voi, che sete l'Autore, & io semplice Scrittore.

# CAPITOLO V.

# Che cosa sia Amore, che comanda all'istesso Dio.

M A, ò Dio Immenfo,& Infinito, dimandarò (ancor curiosamente) che cosa è questo vostro Amore? perche lo veggo in tanta Grandezza, e Macstà, che pare, che comandi alla. Macstà Vostra: e però, Signor mio, ditemi in corde, in anima, que sto vostro inesausto, & interminato Amore è sopra Voi? è vguale à Voi? è inferiore à Voi? perdonatemi, ò Dio mio, se io semplicello Idiota hò ardire di dimandare alla Maesta Vostra... cole, che nè Cielo, nè Terra possono capire; giache veggo, che questo vostr' Amore comanda...

à Voi, ò Dio; e Voi gli sete vbidiente, perche è ab aterno.

Chi vi mosse à crear l'huomo? l'Amor vostro; chi vi fece difcendere dal Cielo à prendere carne humana? l'Amore; chi vi trattenne per 33. anni in questo carcere oscurissimo del mondo ? l'Amore; chi vi fece patire Passione, e Morte? l'Amore. E pare, o Dio del Cielo, che l'Amore vi tenga legato, & incatenato, e da quest' Amor vostro non potete esser separato; dicendo il vostro Apostolo: Deus Charitas est, & qui manet in Charitate, in Deo manet, & Deus in eo. (4) E pe-S s 2

(a) Ioan .4.v.16.

#### 324 Par. II. Tratt. IX. Cap. VI. Rifposta al predetto Quesito, & C.

rò, stando questo fondamento, bisognaria dire, che l'Amor vostro fusse maggiore; percheauanti, che creaste l'huomo nella vostra Diuina Mente, l'amaui-

uo vguale à Voi.

Veggo, Dio mio; che gli Huomini, e pouere Donnecciuole vestite d'amore, e li vostri amanti Serui v'hanno imitato nelli vilipendij, hanno fatto opere vguali à Voi, però in virtù vostra-; e se ben non hanno possuto arriuare à quell' immensità de' vostri dolori, vi sono però arriuati, quanto hà comportato la
fragilita humana: hauendo anco ardenti desiderij di fare maggior cose per vostro amore. E
perciò, Amor mio, non potendo
con la mia viltà, e bassezza arriuare ad vn tanto Pelago del vostro Amore, m'auilirò, e bassarò
la mia temerità sotto gl'inscrutabili Giudicij vostri, aspettando
la risposta dentro del mio cuore.

# CAPITOLO VI.

Risposta al predetto Quesito dell'Autore, che cosa sia l'Amore.

📘 Igliuol mio,è grande à te,ma picciolo à me quanto dimandi, & è cosa troppo curiosa, mentre capacità humana nonpuò capire, nè intendere questo mio amore; e tutto l'ardore, e l'amore de'Santi, & Angioli, che m'assistiono, & altamente mi amano, non possono capire l'Amor mio verso l'huomo. Horavedi semplicello, come hai ardire di dimandare il finito, all'Infinito del mio Amore?sendo che nè anco la mia Diletta Madre a pieno l'hà possuto capire. E se in terra vi sonostati, ò vi sono huomini, e donne di scintille d'amore infiammati, che hanno voluto fissar gli occhi suoi in. questo mio incognito Amore,

fono caduti in stupori, & in eccessi; perdendo anco il moto corporale, e morendo di Morte. Estatica: ma se vuoi capire qualche scintilla dell'Amor mio, volendo pur darti qualche sodisfattione, senti con breuità la risolutione di quanto brami.

Sappi dunque, che questa risolutione è vna picciola fauilla,
ch'esce dalla fornace ardentissima dell' Amor mio; e quando
hauerai posseduto in supremo
grado questa picciola fauilladel mio amore, potrai dire, d'essere vn picciol grano di tuttal'arena del mare, dato à te per
mia sola Bontà, per intenderein parte il mio Amore: e però
quest' intelligenza, e sapienza-

Digitized by Google

stà dentro di te, voglio dire, huomo semplicello, all'hora intenderai, quando amarai me tuo Dio; e tanti gradi d'Amore hauerai, quanti gradi d'Amore possederai. Perche l'Amore alto,e sublime, che hauerai, ti mostrarà quel granello d'arena, che t'hò accennato; mentre da vn grado te n'ascenderai ad vn'altro maggiore, e da questo, ad vn'altro supremo: e così da mano in mano, fino ch'arriuarai alla Vita Estatica, nella quale ti farà dichiarato, che cosa è il mio Amore, e ti sarà detto quello, che io dissi al mio Apostolo Filippo: Philippe, qui videt me, videt & Patrem meum. (a) Perche il mio Amore è anco Dio, e Dio è Amore : e però se vuoi essere illuminato da qualche scintilla di questo mio Amore, prepara il cuor tuo, per riceuere li raggi di questo mio Amore, e dimandalo a me con spirito, con perseueranza, e seruore; custodendo le mie diuine inspirationi, facendo dal canto tuo quanto potrai, nè mettendo impedimento alle gratie mie, con lequali ti condurrò à gran Stato del mio Amore.

O quanti Huomini, e Donne fono nel mondo, li quali, se caminassero conforme alle mie inspirationi, sariano grandi miei Amici! e se pure anco si trouano, che mi seruono, sono mer-

cenarij, proprietarij, inconstanti, immortificati, amatori di le stessi, inquieti, & instabili, che non vogliono sentire vn difgusto: e se bene son bersagliati dalle mie inspirationi, seguitano solo quelle, che gli sono di gusto, ma quelle, che sono amare, l'odiano: e beche faccino opere, in se stesse buone, hanno nondimeno il fine vile, basso, & indegno di mestro Dio: e se pure in qualche cosa mi sarà grata la. loro seruitù, non hauendo però fondamento, restano da me derelitti, andando sempre mancando in amarmi; e diuengono di mente ottusa, lontani dal vero bene, perdendo anco quel poco di lume, che gli daua qualche respiro in me: & hauendo preso quel poco di gusto spirituale, restano ramaricati, ed impatienti; e viuendo hora in vn. modo, hora in vn'altro, viuono Vita inquieta,restandogli vn rimordimento di conscienza: per liberarsi da tali rimorsi, cercano hora vn Confessore, horavn'altro; e molte volte auuiene, che vn cieco guida vn'altro cieco, e tutti due cadono nella... foffa.

E questo nasce, perche cercano Confessori di poca sperienza, li quali non cercano di ridurre tali anime all' Ouile dell'Amor mio; ma vedendole afflitte, & impatienti non hanno altro si-

DC

ne, che di consolarle; dicendoli, che sono chimere, e scropoli: e non pratticando in se stessi il mio Amore, non ponno guidare l'anime per la retta via dell'- Amor mio, e causano vn grandimale; poiche li priuano anco di quel rimorso di conscienza, per mezo del quale l'anima poteua ritornare à me.

# CAPITOLO VII.

Sono pochi li Serui fedeli; Maluagità dell'Huomo; l'Amore s'oppone alla Giustitia.

Se hora, figliuol mio, vo-E lesti, che tu scriuessi, ti sarei scriuere cose ammirade; ma, perche sò la conditione humana, rubella alla virtù, tutto sarebbe preso in mala parte, e tu (per dir la verità)secondo il mio Diuino Volere saressi perseguitato, e maltrattato; e non hauendo poi patienza t'accrescerebbe maggior dolore, & imperfettione: nientedimeno seguita, e scriui quanto t'inspirarò à gloria mia, & à corona tua; & à beneficio dell'anime mie redente col prezzo del mio Sangue.

E se bene hò nel mondo Huomini, e Donne d'ogni Stato, che mi seruono sedelmente (ancorche siano pochi) tuttauia mi compiaccio d'essi, & in essi mi piace d'habitare per gratia, e bontà mia; benche vorrei, cheogn'anima susse s'impiegò in ogn'vno, amando tutti come sigliuoli delle mie viscere. E pur'è yero, che maggior nemico non hò, quanto l'Huomo, il quale supera di maluagità Lucifero: e che cosa hà possuto fare l'Huomo contra di me, che non l'habbia fatto? e pure l'Amor mio è tanto intrinsecato conl'huomo, che da lui mon si può separare.

E però, figliuol mio, bene dicesti nel principio della tua Proposta, che non capiui, ne intendeui questo mio amore;e per intederlo bisognaria, che io creassi vn'huomo, dandoli la mia Potenza, e li miei Attributi, & anco non lo capira à pieno: & al Giudicio particolare d'ogn'vno, & ancora nell'Vniuersale di tutti, lo sarò vedere all'Anime; alle dannate, per loro maggior confusione, e dolore in quelle siamme eterne; & alle beate, per loro maggiore, & eterna Gloria.

Oh di quanto Bene,e Gloria si priua l'huomo per vn breue diletto! & io, ch'ero Dio per 33, anni, che stetti nel Mondo per l'amore dell'huomo, sempre per

Digitized by Google

esso m'assaticai, sudai, e patijla...
dura morte: el'Huomo più velenoso dell' Aspide sordo, pensa
di trouare la selicità in vn'hora,
c'hà da stare nel Mondo, e viue, come se io non sossi Dio. Oh
quanto mi preme, quando l'anime vanno all'Inserno; perche...
non mi costano oro, nè argento,
ma il mio pretioso Sangue: e però, se io potessi essere capace di
patire, tante vite darei, quante
anime si dannano, acciò non si
perdessero; tanto è grande l'amor mio.

Oh quante volte hauerei distrutto il Mondo, se il mio increato Amore non s'opponesse alla mia Giustitia; e possono ben con verità amare, adorare, e benedire questa mia soprabondante Misericordia, & Amore tanto Amico dell'Huomo. E quando voglio castigare l'Huomo, hò per gratia, che la mia Misericordia, & Amore s'interponghino in fauore dell'Huomo: e maggior dispiacere non posso riceuere dall'Huomo, quanto è il diffidarsi della mia Bontà, Amore, e Milericordia; e trà tutte le cose tanto più mi diletto dell'Huomo, quanto più ricorre alla mia Misericordia.

E se bene Iustitia, & Pax osculata sunt.(a) nientedimeno, mentre l'huomo viue, la Misericordia tiene il primo luogo; sicome la Giustitia lo tiene, dopò che

l'anima è separata dal corpo: & il mio Immeso, & Infinito Amore tiene il primo luogo trà la. Giustitia, e la Misericordia; le bene la Misericordia è in mio fauore, in perdonare, in dar gratic,e doni all'Huomo; e la mia... Giustitia sempre m'è contraria (però per zelo dell'honore della mia Maestà ) vedendo , che tan · ta iniquità commette l'huomo contra l'Honor mio, contro la Misericordia, e l'Amor mio; benche non può trattenere la Giustitia mia, ch'alcune volte per gran zelo dell'Honor mio, e per gli enormi peccati non si muoua con tanto zelo, e furore, che la Misericordia, e l'Amor mio si sforzino à cedere alla-Giustitia; castigando, distruggendo, annihilando Regni, Imperij, Stati, Città, e Famiglie, e fimili, sin'à distruggere il Modo: ma la Milericordia, la Bonta, & il mio Amore s'oppongono alla Giustitia.non lasciandola ssogare contra il pouero Mondo, copatendolo, & hauendo d'esso interna compassione.

E se bene sono Verace Dio, sono però anco Verace Huomo, e come Huomo compatisco all'huomo: e non manco giorno, e notte di somministrargli mezi, aiuti, inspirationi interne, &cesterne, acciò si raueda de' suoi errori; sicome faccio à miei innamorati Serui, dandogli maggior

gra-

gratie, per maggiormente accrescere nella mia amicitia; nella quale consiste ogni gloria, paradiso, e felicità, ch'è così grande,& eminente, che non può esser capita.

E sicome l'Amor mio nonpuò essere inteso, nè capito dalla mente humana; così anco la gloria mia, e de'miei Santi Serui non può essere intesa, nè anco dal miò amato Apostolo Paolo, che su rapito sin'al terzo Cielo, & vdì quella gloria, e felicità in parte, che godono li miei Beati in Cielo; dicendo, (mentre ritor-

naua al corpo ) che occhio non

può vedere, nè orecchio vdire, nè lingua parlare, nè Intelletto humano capire quelli beni, che io hò preparato alli miei Amatori.

Et il mio grand'Amico Francesco, mentre era leuato in altissime Contemplationi, solleuato in aria anco con l'istesso corpo, tanto si trassormaua in me suo Dio, che il suo Compagno, e mio sedelissimo Seruo F. Leone lo perdeua di vista; e tanto mi amò, che non pareua huomo, ma vn'altro Crocissso io lo segnai con li miei Suggelli delle mie SS. Piaghe.

#### CAPITOLO VIII.

Pascoli d'Amore; Raggi d'Amore; Fiumicelli d'Amore: senza Amore nessuna cosa piace à Dio.

Questi termini tirai li miei amanti Serui, mercè, che corrisposero alla voce mia, come pecore del mio Ouile conobbero la voce di me suo Pastore, il quale conduco la mia. Gregge in pascoli ameni dell'amor mio; & esse mie pecorelle sono grasse, e morbide, perche pascolano nelli verdeggianti, e sioriti prati dell' Amor mio. Questi miei Agnelli seguitano me suo Pastore, e quanto più pascolano, tato più li cresce l'ap-

petito, e la brama di sempre pascolare; & ad vn solo cenno di
me suo Pastore, fanno quanto
io voglio:e venendo il Lupo per
diuorarne alcune, si ritirano à
me. Anzi tanto è l'amore ardente, che portano à me, che,
m'hanno sempre presente; & alla mia Presenza pascolano, non
per dar gusto à se, ma à me suo
vero Pastore:e per dar gusto, e
gloria à me, esse s' abbassano; e,
nelle bassezze, e nelle solitudini,
gli prouedo per mezo della.
Con-

Contemplatione, de' pascoli ameni, e celesti de' mici alti Misteri, che operai nel Mondo per amore dell'ingrato Genere Humano.

E questi miei cari Amici lo. no fatti capaci in qualche particella, del mio Amore in corde, Anima; e quello, che potrebbono dire tutti li Spiriti Beati del Cielo, e tutti li Sapienti del Mondo, del mio Amore, saranno tante scintille : e li miei Amici, e cari Serui fono fempre ardenti, saettati, e ripieni di questi ardenti raggi dell'Amor mio . E quando sono tentati, & afflitti, vengono à me Sole di Giustitia; & io spargo raggi scintillanti dell'Amor mio sopra d'essi, e restano in vn mare di miele, dalla cui dolcezza sono fortificati, cololati,& illuminati,per accrescere in se Persettione, Virtu, Santità, dando à me gloria, & honore: e ridondando in essi con maggiori gratic, & accrescimēto d'Amore, con l'Amore m'abbasso, ( ancorche io sia Infinito ) al finito Amore de' miei Amanti Serui.

 E se ben l'amore de'miei Serui è à guisa d'un picciolo fiumicello, lo riceuo nondimeno nel mio amore à guisa di mare, che racchiude in se tutti li fiumi; così nel mio Amore riceuo tutt'i fiumicelli d' Amore de' miei Serui; & arriuando nell'amplissmo Mare, non si diranno più siu

mi, nè fonti, ma saranno tutti mare: oue per gratia mia da. piccioli, diuengono grandi, mercè, che operorno per mio Amore, e perche io premio li desiderij grandi, che hanno li miei Serui, di voler essere Serafici per amarmi; ancorche io l'ingrandischi, in amar'ess: e non si può capire, nè intendere da huomo mortale, quanto io ami, chi m'ama ; nè m'è grata virtù alcuna, se non è fatta con amore, e per amor mio: e tutte le Virtù, se l'amore non v'entra, non mi

iono grate.

E sicome le viuande non sono saporose senza sale, e meno sono grate à chi le gusta ; così à me ر non farà grata qual fi voglia... cosa, che possa operare l'huomo, le non sarà condita con il sales dell'Amor mio, il quale infondo nell'anima, àcciò l'opere sue siano condite con l'amore: & io da quest'anime mi rendo seruito, e da effe riceuo l'opere sue condite d'amore, nè dall'huomo altro ricerco, che amore: nè dò all'huomo le mie gratie, se non,acciò m'ami; nè ad altro l'huomo deue aspirare, se non di bene amar me suo Dio, che sono tutto Amore, e Carità: nè altro bramo, nè voglio dall'huomo, che amore ; acciò con l'amore s'ynisca à me suo Redentore. E faccia pur l'huomo quanto vuole, che, quando l'opere sue non saranno accompagnate con l'Amore.

more, io le rifiutarò, nè mi saranno grate: e però più premio darò ad vna semplice donnicciuola, che dà vn quadrino per mio Amore, che non farò ad vn Rè, che dasse mezo il suo Regno per Amor di se stesso, non hauedo l'occhio della retta intentione di piacere à me suo Verace. Dio.

O quanto s'ingannano gli amatori del fallace Mondo! che aspettano premio da chi non gli può dare, se non estrema pouera tà: O quanto sono infelici quelli, che pongono la loro felicità in chidi fa infelici d'anima, e di corpo! O poueri mortali! che ponno hauere vn'hora di requie in questa vita (amando me) per hauer à godere poi nell'altra, vna vita eterna, e vogliono godere più tosto vn'hora piena di guai in questa vita, e nell'altra, l'eterna confusione.

# CAPITOLO IX.

Amatori di se stessi; Amatori Impersetti; .
Amatori Persetti.

Quante cose io hò fatto, ر fpinto dal mio Amore, per tirare l'huomo à me ! nè giamai cesso, hora in vn modo, hora in vn'altro, per darli lume del mio Amore : nulladimeno dicono, che non è il Sole, ma. ch'è la Luna; e pure leguitassero anco la Luna, e le Stelle: & esfendo, che io reggo tutte le cose per mezo della Luna, tirarei l'anime à me, dandole Lume del retto Amor mio; ma non vogliono Sole, nè Luna, nè Stelle, nè Precetti, nè Leggi, nè Consegli, nè Vita Attiua, nè Contemplatiua, nè Illuminatiua, nè Aspiratiua, nè Affettiua, nè Mista; ma vogliono seguire le

loro proprie Passioni, e l'Amor proprio, inuolti nel fango del vitio, e del peccato.

E se bene credono in me, confessandomi per Dio, hauendo la Fede, e confessando la Chiesa. Romana veridica; è però Pede morta, perche Fides sine operibus mortua est. (a) E così questa lor Pede à me non è grata, mentre non basta solo operare conforme alla Fede, ma bisogna operare con retto fine, per amor mio, e con amor filiale, e non mercenario, e proprietario; poiche affi proprietarij, Amatori di se stess l'odio, sicome amo li miei figliuoli, quali (cordati de'loro proprij interefi, fi ricordano solo della

(a) I ac. 2, y. 26.

della gloria, & honor mio; e questi sono grandi nel Regno mio, & ad essi manifesto li miei segreti, anzi sono li miei Camerieri, e Segretarij. Onde giorno, و notte habito in esti, & esti habitano in me; e per la frequente corrispondenza d'Amore, c'hanno in me, sono da me ammae-Arati, e guidati per vna via incognita d'alta Perfettione, Amore,& Vnione con me suo Dio: nè d'altro mi diletto nell'huomo. che di vederlo di me innamorato; nè si può dare nell'huomo Perfettione, ancorche hauesse tutte le virtu, le non saranno accompagnate dall'Amor mio.

E se io, che sono Dio, tanto honoro, e riuerisco l'Amor mio; così anco voglio, che l'huomo sia mio amico; ma non potrà salire à questa mia amicitia, se non per mezo dell'amore; e tanto sarà sublimato da me, quanto in sublimità m'amarà; e tanto m'amarà, quanto che corrisponderà alle mie gratie: e se io hauessi corrispondenza alle gratie mie, gran marauiglie operarei nell'anima.

E se bene molti m'amano, nientedimeno pochi sono quelli, ch'arriuano à quello Stato, che io hò detto di sopra; e questi sono Padroni del Cielo, della Terra, e di mestesso: poiche questi tali miei amici li domino, come io voglio, mentre li prouo nella mia Croce, tirandoli per via d'-

amore; che molte volte sarano no in gran Stato di Perfettione, e gli parerà d'effer lontani da. me, che in quella lontananza gli sarò nel cuore, e nell'anima: quando à quest'anime pare di non fare cola alcuna, pure all'hora per mio amore operano cose grandi: e sicome di me háno alto sentimento, così di se hanno sentimento vilissimo, e bassissimo; perche in se veggono la sola bassezza, & in me veggono somma grandezza, e nell'operare vedono, che da se nulla possono, ma in me pigliano il motiuo per ben operare; e nell'opere, che fanno, prima rimirano in me, vedendo, se operano per piacere à me, ò per piacere à le stessi ; e scorgendo il suo interesse, lo renuntiano volendo operare per piacere à me.

In questo piacere à me, viue l'anima; e per accrescere questa vita, vigila sopra se stessa, stando vigilante sù i sentimenti, tanto interni, quanto esterni, tagliando, fradicando da se quelle cose, che dispiacciono à me; volendo dipendere da me, non solo con l'Intentione Virtuale, ma molto più con l'Attuale; la quale inogni tempo cerca me, nuda, spogliata,humiliata, perfeguitata, infamata, derelitta, abbandonata, percossa, mortificata, & anco morta; & in questa bassezza trouano me, somma Grandezza.

E chi potrà, figliuolo mio, in-T t 2 tentendere questa sì alta Teologia, la quale io ti faccio scriuere? e se tu brami, anima mia, d'imparare quest'alta Sapienza, e d'intendere l'amor mio, impara prima d'intendere quella bassa Sapienza di te stessa, in cui se ne stanno nascosti quelli tesori inesimabili, quali fi trouano nascosti nell'vltimi confini della terra, cioè, nella propria viltà: 🖭 quanto più sono vili, bassi, e derelitti, tanto più trouaranno tesori, gemme, e margarite ; anzi trouaranno me Autore di tutte le cofe perfette, sante, e giuste.

Ed vn'anima di me innamorata troua anco in terra vnacaparra di quell'eterna retributione: e se bene pare, che questa vita mortale sia piena di guai, di tormenti, assanni, &c. nondimeno li miei Serui amanti trouano nel fiele, dolcezza; nellesatiche, sommo riposo; e nellasistessa morte, trouano me Autore della Vita: e mentre li miei Amatori stanno in questa vita mortale, s'accrescono la Vitasimmortale d'vna gloria, à maggior gloria.

E qual'Intelletto humano potrà capire, che nell'amaro si ritroui il dolce; nel male, il bene; nelle fatiche, il riposo; nelle bassezze, la gloria, & altezze? e pure li miei Amici gustando quest'alta Sapienza (la quale s'impara nella mia imitatione, e con imitarmi)tronano dolcezze,per mitigar le loro amarezze, e così vanno raffinando le loro operationi fin'à tanto, che carichi di virtù, perfettione, e santità, peruengano dal Mondo all'eterna fruitione del Paradiso; & essendo raffinati, e perfettionati (nè hauendo, chi li trattenga) dal suo fine, e centro, volino come candidissime Colombe à me Albero di vita; e così in me goderanno eterno ripofo.

Fà dunque, che con maggiore forza d'Amore habbi d'accrescerti in Cielo maggior Corona di gloria, fin che à me tuo
Dio piacerà per mezo della...
morte, trasserirti à quella Vita
immortale; nella quale trouarai
eterno riposo, cioè me stesso, che
sono Riposo, Vita, Gloria, Pace,
e Paradiso, e goderai me, Autore d'ogni Bene.

Ma, anima mia, se vuoi, che io ti dica qualche particella dell'amor mio, verso l'huomo: dico, ch'è tanto, e tale, che formonta,

non dirò alla capacità humana, ma anco à tutta l'intelligenza de' Seraiini.

# CAPITOLO X.

# L'Amore sopporta; è Indicibile; comanda à Dio; è Immenso, & Infinito.

Vesto mio Amore verso l'huomo è incognito al Cielo, & alla Terra; e solo io, che sono Dio lo posso capire: e sicome gli huomini Virtuosi, e Santi con la patienza s'acquistano in Cielo gloriosa corona; così questo mio Amore và tolerando, e sopportando tante iniquità; ma finalmente mostrarò in parte à gli huomini peccatori questo mio Amore, à confusione de' Tristi, & à gloria de' miei Eletti: nè per altro instituij il Santissimo Sacramento dell'Altare, dicendo: quando voi ministrarete questo Celeste Cibo, Lo farete in mia Commemoratione.

O Dio! O Dio! vorrei dir quello, che veggo, e sento di questo vostro Amore; ma non. lo posso dire, e meno scriuere, perche quello, che vedo è tanto alto, che la mia lingua balbutiente non hà termini, nè intelletto per potere spiegarlo; mi resta solo, che io gridi, & esclami, mandando voci intonanti al Cielo, sfogando il mio cuore con clamori, e lagrime, vedendo il mio Dio tanto impazzito, & innamorato di si vile creatura. cioè l'huomo mortale: e dirò: O Dio mio, pare à me, che il vofiro Amore sia vo'altro Dio! mentre oltra che si legga: vbi Charitas, & Amor; Deus ibi est: veggo anco, ò Amor mío, che il vostro Amore paia, che vi comandi.

Echi vi spiccò dal Cielo, sacendoui Huomo, e come Huomo vi sottopose à tanti patiméti? echi vi sece nascere in vnastà vi sece spargere il vostro pretiosissimo Sangue? chi vi secepatire per 33. anni tante satiche, stenti, sudori, same, setefreddo, caldo, persecutioni, insamie, e l'aspra passione, e morte? su l'eccesso, l'abisso, la marauiglia dell'Amor vostro; esequesto vostro Amore non susse,
come staria il Genere Humano?

O pouero mondo ! quant' obligo hai à quest'Amor di Dio ! O Giesù mio ! resto capace di questo vostro Amore, ancorche poco l'intendo, nè sò scriuere; e chi uolesse scriuere del uostro Amore, non bisognaria, che susse huomo mortale, nè anco Serasino; ma ui uorria la vostrapotente Mano, perche, essendo il uostro Amore immenso, & insinito, ui uorressiuo ancor Voi, ò Dio, per scriuere dell'Amor vo-

firo

stro infinito. Ma come huomo vile, semplice, & idiota seguirò di dire del vostro Amore; e sarò à guisa d'yccellino, nato nel nido senza piume, e senz'ali, il quale se ne sta col becco aperto, aspettando, che la cara Genitrice gli porga il cibo; così io vil'vecellino me ne stò, è Dio mio, nel nido della mia ignoranza, e viltà ; e di me non posso, se non diffidarmi, vedendomi priuo di piume delle Virtù sante, e dell'ali dell'Amor retto di Voi mio Signore: onde non potendo impennare l'ali dell'-Amore, per volar'à Voi mio Creatore, starò gridando, gemendo, e lagrimando; pregan-

do la Maestà Vostra, che si degni di cibar quest'anima di quei cibi Celesti, de'quali vna volta diceste: Non in solo pane viuit Homo; (a) acciò riceuendo lo spirito della Vita, possi scriuere del vostr'Amore, cauando il cibo, & il sostegno dell'anima mia dalle / vostre diuine, e celesti parole, e chi leggerà questa celeste Teologia dell'Amor vostro, possaconoscere la via, e la Perfettione di quello; acciò gli huomini non habbiano scusa, di non amar, e seruir Voi, somma Santità, e Perfettione; restando io nella. mia viltà, & indegnità, e Voi, nella Vostra Grandezza, e Maestà adorato, e glorificato.

## CAPITOLO XI.

Ferite del Cuore dello Sposo; Capelli della Sposa.

A, oh Dio! io mi marauiplio, flupisco, e resto suori di me stesso, in considerare
l'Amor vostro; e pure, che cosa
può capire vn vil sogetto? qual
son'io; e pure veggo cose del
vostr' Amore, che se le potessi
scriuere, non sarei inteso: e se
bene da vn canto non posso dire, e meno scriuere, veggo nondimeno dall'altro canto gran,
cose di quello, dicendo il vostro
Profeta, che sete il più bello trà

tutti li figliuoli degli huomini. (b) E dirò, che se di tutte le bellezze degli Huomini, e delle Donne si potesse formare vna solanbellezza; il nostro caro Christo sarebbe incomparabilmente più bello.

Creò questo nostro Dio l'huo mo ad imagine, e similitudine sua; e però essendo l'huomo imagine di Dio, tanto l'ama: e che ciò sia vero, vedi huomo, vedi donna, perche vedrai in questo

(a) Matth.4.v.4. & Deuter.6. (b) Pfal.44.v.3.

Eccessi tali, che non si possono capire, nè intendere: Vulnerasti Cor meum, Soror mea Sponsa. (a) Li sguardi d'un' anima amante sono tante saette melate al Cuore di Christo: In vno crine colli tui. (b) O Dio mio! e che hà da fare un capello del collo d'un'anima amante è dichiaratemi, ò pupilla dell' occhi miei, questo capello di queste Spose, & Anime Amanti.

Figliuol mio, sei molto curioso, ma mi piace questa tua curiosità, quando però la vorrai
pratticare: questo capello d'un'
anima amante non lo puoi capire, se non quando sarai in,
gloria; m'abbassarò bensì, e dirò
quanto può capire il tuo basso,
e uile intelletto.

All'hora mi ferisce il cuore, quando l'anima opera per mio Amore, e quando non rimira in altr'oggetto, che in me; ed è morta al mondo , & à tutte احب cose create, & à se stessa; e uiue, non in le, ma in me suo Dio, e per mio Amore hauerà uinta se stessa; ele proprie sue passioni saranno ubidienti allo Spirito. All'hora quanto faràl'anima, tutto larà à me una ferita, per l'estremo Amore, che ad essa. anima porto; e queste saette tirano à me li miei amanti Serui, e Scrue; & il mio Cuore è recettacolo d'essi, & Io, come suo centro, e fine le ritorno ad essi,

(a) Cant.4.v.9. (b) ibid.

ma tutte melate del mio Amore: e li cuori loro le riceuono dicendo, come mie carissime Spose, Quia amore langueo: (c) e sicome le saette auelenate danno morte alli corpi humani; così queste saette da me melate danno morte all'anima; morte però d'Amore, che gli da l'eterna...
uita.

E per dirti de'capelli d'un'anima mia Spola; all' hora io m'inuaghisco de'capelli d'effa. quando rimira in me suo unico Spolo; e tanti sono li capelli à me grati, quanti lono gli affetti, li lguardi, gli atti uirtuoli, li desiderij. li colloquij, gli atti di mortificatione, e d'humiltà, li desiderij di piacere à me, li gemiti cordiali, le lagrime amorose. li suenimenti interni, un'occhiata in me, un moto affettuoso,& altre innumerabili attioni: questi sono li capelli, delli quali io m'inuaghisco, e m'innamoro-

Guarda hora, figliuot mio, che t'hò dichiarato il dubbio d'operarè, conforme il tutto ti faccio scriuere; e guarda, che questo scriuere cose tanto à me grate, nella morte non siano in danno, e consusione dell'anima tua, e le tue curiosità, ancorche buone, non siano causa d'abbassarti, ma d'inalzarti sopra te stesso, trouando me Sommo Bene. In me come Origine, Pine, e Centro tuo hai d'habitare, & Io in te, pi-

(c) Cant.2.2.5.

# 336 Par.II.Tratt.IX: Cap.XII. La Parte Superiore inchina, &C.

pigliando da me il lume, e lagratia; ridondando in me conlume, e splendore di Virtu, Perfettione, e Santità; conoscendo me, Autore d'ogni Bene, e te-, Autore d'ogni male; volendo dipendere da me in tutta la uita, e lasciandoti reggere dallo Spirito mio, operando per Amore, e con Amore.

# CAPITOLO XII.

La Parte Superiore inchina al Diuino Amore, ma non l'Inferiore.

DIO mio! O Amor mio! quant'hò bisogno d'osseruare questa uostr' alta Sapienza! ui ringratio, ui adoro, ui benedico, giache mi fatescriuere
così necessaria Dottrina, e tutta
fondata nell'Amor uostro; laquale è fauoreuole allo Spirito
mio, ma contraria alla mia sensualità: e confesso, e giuro, che
senza il uostro aiuto non posso
seruare questa Legge d'Amore.

Superiore, è inchinata al uostro Amore; però l'Inferiore s'oppone alla Superiore, hauendo l'Inferiore un Corpaccio di carne, e di senso, con tanti nemici; che se l'huomo non è illuminato dalla Maestà Vostra, non può uedere la moltitudine de' nemici, quali militano contra lo Spirito, che come spirituale uorrebbe impennar l'ali, e volare in alto; ma

questi nemici s'oppongono facendolo graue, e pesante, che non può solleuarsi dalla terra. Ed è impossibile, che l'huomo possa operare per amore,e conamore senza il vostro particolar aiuto; perche l'amor di se stesso, l'amor proprio, il proprio parere,l'amor mercenario, e seruile s'oppongono al retto, puro, e filiale Amor vostro. Ed alle volte, Dio mio, gran Prattici restano vinti, e superati; e grandi Amici vostri (per non vigilare sopra questi Nemiei) diuentorno vostri grandi Nemici; all'incontro, grandi vostri Nemici, per vigilare sopra questi Nemici. diuennero vostri grandi Amici .

CAPI-

## CAPITOLO XIII.

# L'Amore rende facile ogni Difficultà!

Dio mio! grandi sono li giudicij vostri: molti perfeuerorno nel male, e finirno bene, e molti perseuerorno nel bene, e finirno male: mercè al fine, che non su buono, conforme à quanto dice la Maestà Vostra: Qui autem perseuerauerit vsque in finem, bic saluus erit. (a)

Oh gran cosa! che tanta difficultà troui l'huomo dato al vitio le che con tanta prontezza fi troui l'huomo virtuoso nella via d'Amore! O Amore del mio Dio! quanto sei caro, dolce, desiderabile, pieno di miele, e di balsamo!chi giamai potrà raccontare gli effetti, che causa quest' Amore del nostro Dio nell' anime de' poueri mortali? Leggi le Collationi de' Padri, leggi il Cassiano, che vedrai cose di marauiglia, che operauano quelli Santi Anacoreti, vestiti di vesti nozziali: Ma hoggidi puoi vedere dell'istesse marauiglie in huomini di carne, quali viuendo Vita Angelica stanno con li corpi in Terra, e con li Spiriti loro conuersano nel Cielo, contemplando Iddio; mercè all'-Amor Divino, con il quale hanno corrispondenza.

(a) Matth. 10.7.22.

Vattene pure, huomo mondano, amator de falsi diletti, vestito d'amor vano, terreno, e sensuale, ad vn' austera Religione, che vedrai vn nuouo Mondo, oue viuono con horridi habiti, anzi dirò, con cilicij, e con digiuni frequenti, in continua. mortificatione fotto vn'ardua. vbidienza, & humiltà: quali giorno, e notte castigano la. loro carne con discipline, e penitenze. E giuro, che se il Mondo sapesse la vita di loro, restaria ammirato, vedendo, chenulla cedano à quelli SS. Anacoreti ; nientedimeno li vedi contenti, & allegri nel suo Signore, e Dio: non vedi, che questi sono effetti dell' Amor di Dio?

O Dio degli Angioli! benelo dice il vostro Santo Apostolo, cioè: Chi poird separarci dall'Amore, e Carità di Christo? Ne
Cielo, ne Terra, ne dolore, ne angustie, esc. poterunt nos separareà Charitate Dei, qua est in Christo Iesu Domino Nostro. (b) conaltre cose, che và raccontando
questo Santo dell' Amor del suo
Dio.

(b) Rom. 8.7.39.

u CAPI-

## CAPITOLO XIV.

# L'Amore fà cercare Iddio, benche Presente.

C Ignor mio Giesù Christo, la vostra Innamorata Spolavà cercando Voi vnico suo Sposo; e per Eccesso d'Amore impazzita, và dicendo: Nàm, quem diligit anima mea, vidiftis? (a)benche come vostra Sposa v'hà sēpre presente; anzi v'hà nel cuore, dicendo: Quia amore langueo: (b) perche duque vi cerca, come ie foste di lontano? Figliuol mio; l'Anime mie Amanti sono mie care Spole, e come tali sono da me amate, & habitano in me. & lo in esse; & lo tiro à me i loro Amori, & esse tirano à se l'Amor mio: onde di due Amori si forma vn solo Amore; mal'Amor de' miei hà l'origine da me, e passando questi Amori trà me, e l'anima, cresce in Amore verso di me suo Dio; & Io accresco gratie all'anima, acciò maggiormente ami me suo Signore. E tali sono gli ardori, e le fiamme di tal' anime verso di me, che se bene sono poste nell'ardente fornace dell'Amor mio, le pare nondimeno d'effere, non fornace, ma nè anco scintille, parendole di non amarmi: e quego, rispetto alli lumi sopranaturali, quali veggono in me dell'Amor mio verso l'anima.; e le paiono appunto esser goccioline d'acqua, poste in vna. gran botte di pretioso vino;e da qui nasce, che alli miei Amici pare di far niente, e però come impazziti vanno gridando, & esclamando; Núm, quem diligit

anima mea, vidiftis ?

Ed è tanto ardente quest'Amor mio nell'anime, che bisogna, che mi nascondi da queste, leuandole la gratia sensibile . & abbassandole da' lumi alti alli bassi, acciò non incorrano nell'estremi: e vedendosi priue di quelli dolci colloquij, & innamoramenti di me suo Dio, languiscono, gemono, e lagrimano per la mia assenza; & ancorche Io sia sempre con esse, nondimeno vanno cercado me, come lontano; e quanto più gli pare, che le sia lontano, all'hora più le sono vicino.

Questa è vna gran proua d'vn' Anima amante: & in questa. proua mortifico quell'ardentes calore, che arde nel suo cuore. Io direi, e m'inalzarei in dirti del mio Amore, ma non hai capacità per intendere gli effetti, le marauiglie, che opero ne" miei amanti Serui: nientedimeno dirò scintille del mio Amo-

(a) Cant. 3. v. 3. (b) Cant. 2-3. v. 5.

re; e se tu brami di vedere, godere, & amare, impara prima à pratticare dispregi, vilta, e bassezza: e se vorrai salire in alto. impara à discendere al basso nella tua Nihilità; e se vorrai vnirti à me tuo Dio, deui disunirti da te; e se vorrai godere libertà, deui prima incarcerare le tue proprietà, & il tuo amor proprio,e deui tenere schiaue le žue proprie passioni; e se vorrai salire al monte della Persettione, deui spogliarti affatto de'pesi, che t'aggrauano, & impediscono.

Leggi, anima, & intendi bene

quest'alta Teologia, perche non l'imparerai nelle Scuole vane del Mondo, ma nelle SS. piaghe de; mio Amore, dalle quali stillano. e scaturiscono laghi di Dolcez. za,e d'Amor Celeste; non ti fidare, Figliuolo, delle cisterne vecchie,e fetenti, perche in esse nó trouarai acqua da cauarti la sete:anzi di sete morirai nel peccato,e questo peccato ti condurrà lontano da me Fonte d'acqua viua, e sarai sommerso nell'acque puzzoienti, e fetenti dell'Inferno: Vbi nullus ordo, sed sempiternus horror inbabitat.(a)

# CAPITOLO XV.

Differenza trà quelli, che non amano, e quelli, che amano.

Signor mio, v'adoro, vi benedico, e vi ringratio della.
Dottrina, che mi fate scriuere,
acciò io pouero Semplicello, &
altri, che la leggeranno sappiamo imparare la vostra Imitatione: ma come potrà l'huomo
pratticare questa Celeste Teologia essendo basso, e vile, e voi (ò
Dio mio) Alto, Immenso, & Insinito? come potrà il Finito amare l'Infinito?

In voi, ò Dio degli Angioli stà il dar lume, e forza per imparare questa vostra sublime Sa-

pienza; oue s'impara l'Amore, e la vostra Imitatione . Eccè stò ad oftium, & pulso. (b) per entrar nell'anime, e farle feconde delle mie gratie, acciò possano operare opere di Sapienza Celeste: ma non trouando corrispondenza, da esse mi parto, lasciandole nel letto delle loro passioni,proprietà,& amor di se stesse; e così restano priue, e lontane dal mio Amore, piene dell'amor mondano,& involte in quest'amore, lasciano d'amar me suo Dio: ed essendo priue di me Luce vera... Vu 2

(a) lob. 10.v.2.2.(b) Apoc.3.v.20.

di vera vita, e non hauendo occhi purificati dal mio Amore, restano ne'lumi proprietarij, mer cenarij, e seruili: onde vanno moltiplicando vitio à vitio, al-Iontanandofi da me suo Dio; tanto cresee in loro la cecità, che restano priue del vedere, non hauendo vista per mirare la rettitudine dell'Amor santo, 'puro, retto, e filiale: e grandemête mi lamento, che son seruito, & amato con fini ilieciti, mercenarij, e proprietarij, perche tali amori l'odio. Questi tali più amano se stessi, che me, e sono ottenebrati dalle dese nunole di proprietà; che, se bene risplendo lo, che sono Sole di Giustitia, co raggi delle gratie mie per illuminarli, sono però in tanta oscurità, che li raggi miei non hanno effecto in loro.

E se vuoi vedere, figliuol mio, la verità, vattene nel Mondo, e prattica con Spirituali, che fanno dell'Amici miei, essamina la loro vita, come m'amino, come mi seruano, e con che fine?e trouerai interessi, proprietà, & amatori non di me suo Dio, ma di se stessi ; priui di quella vita interna, che regola anco l'efferna, immortificati, impatienti, e senntiui, che viuono fenza regola, pieni d'amor proprio, lontani dall'amor mio: e saráno applauditi,e stimati dal Mondo, & effi fi goderanno de'fumi mondani, priui di Virtù, & Amatori di se-Rec.

E se bene ho sempre hauuto Serui sedeli nel Mondo, capaci di Persettione, sono nondimeno pochite con questi io habito con il mio amore, & essi corrispondono à me, & io corrispondo ad essi, con accrescerli gratia à gratia; ma ti dirò meglio; vattene pure nelle Clausure d'huomini, e di donne, che habitano nella Casa mia, che mangiano il mio pane, hauendogli satto tante gratie, e cauati dalla Babilonia del Mondo, che vederai cose di marauiglia.

Doue, Figliuol mio, doue è andata quella vita interna, quell'Vnione,& Amore,che haueuanoli loro Antenati, tanto miei Amici? doue è andata quella. Mortificatione, quella vita austera, quelle lunghe Vigilie, e Contemplationi? Oh quanto sono lontani hora da quel feruore, col quale godenano me fuo Dio ! e m'amauano, non per se stessi, ma li loro amori trapassauano in me, & io d'ess molto mi godeuo : benche ancora intutte le Religioni, fi trouano grand'amici miei, & d'alta Perfettione, ancorche fiano pochi.

Oh quanti fariano miei amici, se attendessero ad vna Vitainterna, la quale insegna à mortisicare le proprie passioni, le
male inchinationi, gli affetti
sregolati; insegna l'vbidienzaallo Spirito, la via della virtù, il
dispregio del Mondo, l'odio di

fe stesso; insegna il retto amore mio, l'Humiltà pura, la Patienza inuincibile, & ad amarmi có Amore, e per Amore; e có Amore vanno accumulando Amore, e da vn Amore, ad vn altro Amore; e quato crescono in Virtù, tato crescono anco in Amore, e con quest' Innamorati io habito ne'cuori loro, & aggradisco li loro Amori, mercè, che mi feriscono il Cuore con dardi d'Amore.

Oh quanto m'è grata quell'anima, ch'è vestita di veste nozziale! perche quest'anima è sepre à me vnita, e con me tratta d'eccessi, di colloquij, d'innamoramenti, d'alti segreti, e de' miei Attributi:e sono molto diligenti fimili anime in amarmi, e feruirmi con alti motiui; & auanti, che operino alcuna cosa, co il lume interno veggono, & abbracciano la Virtù; abborrendo il vitio, solo per piacere à me, e per mio Amore, guardando, caminando, 🗴 operando tanto có l'interno, quanto con l'esterno; & in tutte lecose vedonome. suo Dio; e l'istes'anime vengono à me, & io vado ad effe, & in in esse habito per gratia, dandole il bacio di pace, e l'opere loro sono fatte con pace, e requie; & hauendo la lampada accesa... d'Amore, mi diletto d'habitare in esse; & essendo care colombe. volano à me, vestite di veste

nozziale, e tutte Innamoratedime.

E quando dissi, Delicia mea,efse cum filijs bominum. (a) Io intendeno di quest'anime così di me innammorate, & io d'esse; e non m'amano solo virtualmente,ma anco attualmeate in ogni luogo, e tempo: anzi molte volte gli leuo gli oggetti alti, e sublimi di me, perche l'Amore è tanto vehemente, che se io no gli leuassi tali viste, il Corpo debole, e fragile non potria durare in vita; ficome si vede chiaro in molti miei amici,che dalla vehemenza dell'Amore, e d'alti lumi, che veggono in me, muorono di Morte estatica, perdendo di più il moto, & il sénso corporalc.

E chi può intendere si alta. Sapienza? quelli l'intenderanno, che mi amaranno, e tanto larãno sapienti, quanto che con li loro amori ascenderanno sopra se stessi, vnendosi à me con alti fini,e con efficaci motiui, nelle quali hò posto le mie Delicie : e non si può capire quest'alta, e sublime Sapienza, se non da alti,e lublimi miei Amici, che trascendono con i loro amori, sin'al mio Trono; & iui imparano quella Dottrina, che il mio Apostolo Paolo eleuato, e traspor tato fino al terzo Cielo (gustando vna particella della gloria... mia, e ritornando al Corpo) non potè

(a) Prou. 8. v. 71.

potè dire, se non: Che occhio nons ha veduto, nè orecchio ha valto, nè cuore può intendere quello, che io hà preparato alli miei Timorati, & Innamorati. O quanto sete ammirabile, ò Dio mio!

ma conforme alle parole, che dice la Maestà vostra; Deliciæ meæ, esse cum silijs hominum, farò vn' altra interrogatione alla... Maestà Vostra, aiutandomi Voi.

#### CAPITOLO XVI.

L'Amore, che porta Dio alla S. Chiesa, & all' Huomini, si dichiara con il Simbolo d'un vago Giardino, coltiuato da un Prencipe.

C Ogliono li Rè, Prencipi, e Nobili di questo Modo hauer molte delicie, & in particolare alcune, come sono oro, e gio. ie; haueranno horti, e giardini, per suoi diporti, e delicie, nelli quali molto si dilettano: e per meglio goderli, l'adornano, l'abbelliscono con statue, pitture, fontane, peschiere, e cedri, có varie sorti d'alberi, e fiori d'inestimabil vaghezza, e bellezza; onde il Prencipe, ò Signore di questo giardino, molto si gode, e diletta;hora odora vn fiore, hora vn altro; hora traspianta l'vno, hora l'altro; hora gode quest'alberi, hor quella vigna; hora rimira quel fonte adacquando l'aride piante, hora adorna il giardino con vn'artificio, & hora con vn'altro, parendo, che in esso habbia posto tutte le sue delicie: & ancorche habbia tesori,& altre delicie, in questo però

hà posto ogni suo pensiero, e gli è molto grato, quando da... altri pari suoi s'è veduto, e lodato.

Perdonatemi, ò mio Giesù, se io son lungo in questo mio Di-scorso; voi, ò Increato Bene, sete Rex Regum, & Dominus Dominantii, Rex Cali, & Terra, Creator Omnium, & ancor Voi haueuiuo vn'horto, vn giardino, in cui frequentemente ve n'andauate; qual'era l'Horto di Getsemani.

Desidero, ò Sposo, ò Dio degli Angioli, che mi manisestiate, che Horto era questo, oue, con tanta frequenza ve n'andauate, & in. particolare, nel sine della vita... vostra, quando, vi trouauate vicino alla morte: andauate forse per vagheggiarui in dett'horto? era forse pieno di delicie, che vedendoui in tanti dolori andauate pricrearui? desidero, ò Amor mio, che diciate all'anima mia... qual-

Digitized by Google

alla S. Chiefa, & all'Huomini, si dichiara con il Simbolo, & e. 343 qualche nuouo Misterio, acciò io no da coteplare à gloria vostra, scriua, e li vostri Amici habbia- & à prositto maggior di loro.

#### CAPITOLO XVII.

S'applica detto Simbolo al Diuino Amore, verso gli Huomini.

M I piace, Figliuol mio, che hai toccato vn Punto à me molto grato; perciò scriui quanto io parlarò dentro di te,e nel Nome mio. Sappi dunque, ch'il mio interminato Amore, fu così immenso, & infinito, che con la mia infinità m'abbaffai all'infinita miseria dell'huomo: dico infinita, perche è tanto graue, & odiolo vn peccato mortale, che lo castigai có dolore eterno:nientedimeno, è tato l'Amor mio grande verso l'huomo, che (vedendolo caduto in tanta mia disgratia) venni dal Cielo, per reconciliarmi, e fare Amicitia con quello; ma l'huomo crudele mi diede morte, e poco auanti, che fossi preso, andai nel giardino di Getsemani, oue frequentemente soleuo andare ritirandomist jui (considerando il bello, e vago giardino, che doueuo edificare) molto mi godeuo d'vn sì vago giardino, hauedo già fatto Capo d'esso, il mio Apostolo Pietro, piantatiui alberi fruttiferi di marauigliosa bellezza, che furono li miei Apostoli; cedri, naranci, pomari, perari, fontane, peschiere, statue, e pitture, che surono gli Euangelisti, Dottori, Confessori, e Vergini, con numero infinito d'alberi fruttuosi, e verdeggianti d'inestimabil valore, e sapore, che con li loro aromati rendeuano à me delicie: & io me ne stauo sù l'ombra de' si vaghi frutteri, e da me erano caramente posseduti; onde poteuo dire con ragione: Delicie mea, esse cum silijs bominum. (a)

Io piantai con le mie proprie mani questo giardino della mia Chiesa; & in essa piantai fiori odoriseri, soaui, & aromatici, che rendeuano stupore al mondo: questi fiori furono li Martiri d'infinito numero, quali per mio Amore, & a mia imitatione dauano le loro Vite à gli atroci tormenti.

Furono similmente Anacoreti, Religiosi, Huomini, e Donne con tanti Santi Prelati, checome molto diligenti Operarij.
lauororno nella mia Vigna, e
Giardino; e surono Institutori
d'altri Giardini, ybidienti però

(a)Prou.8.7.31.

al mio Vicario: quali con lanta Dottrina, Predicatione, Elempi di Virtu, e Perfettione adacquauano questo mio Giardino, e lo manteneuano morbido, e fresco; oue germogliauano in ogni tempo frutti di sante virtù, & odori di persettione; e tanto crebbero in santità, che mi dilettauo, e godeuo in vedere, odorare tali aromati, e gustare sì pretiosi frutti, prodotti da. piante sì care. In questo Giardino così bello, hauendo posto le mie delitie, mirando il numero innumerabile de'Frutteti carichi di frutti di varie,& innumerabili sorti, e scorgendo fiori d' ogni genere con odori aromatici, quali io odorano con fommo mio diletto.

Vedeuo questo vago, e verdeggiante mio Giardino circódato da siepe con molte torri, cioè Prelati, che con diligenza l'hanno difeso, coltiuato, & ingrassato con santa Dottrina, Esempi di Perfettione, Virtù, e Santità, facendo refistenza à tutto il mondo, e restando sempre con vittoria: mercè (che hauendo posto le mie delitie in questo Giardino della mia santa Chiesa) me ne stò in essa per Presenza, per Potenza, e per Essenza, per soccorrere à questi miei fiori, e piante.

E se bene ero nell'Horto di Getsemani tutto addolorato, & insaguinato, vedeuo pero il mio caro Giardino con sommo diletto, mirando in esso Esserciti innumerabili de'miei Serui sedeli, & Operarij: Vedeuo ancorainnumerabili siori bastardi, e seplici, che doueuano rendere alle mie narici odori stomacosi di vitio, e peccato; quali con mali esempi doueuano fradicare, e traspiantare li miei alberi, e siori da me piantati in terreno sertile, e con mala vita, e salsa-Dottrina doueuano fare ognì male.

Io mi ramaricauo, e mi doleuo in vedere la perdita di tante anime, che doueuo redimere co il mio pretiosissimo Sangue; e scorgeuo, che tat'infedeli Imperatori, Prencipi, Regi, e Popoli heretici.tutti doucuano far crudel guerra alli miei Operarij nel mio Giardino. Vedeuo la perdita dell'anime di questi Heretici, e la crudelta che doueuano vsare contra l'istesso Giardino con morte atroce de'miei Operarij, che per mio Amore doueuano essere martirizati con eterna. Corona; traspiantando questi Prutteti, e fiori dal Giardino terrestre, al celeste, & eterno:e questo lo doueuo fare per mezo de'miei nemici, à gloria mia, e corona de'miei Operarij, & à confusione de'miei nemici.

Nell'Horto di Getsemani mi rappresentai ancora nella mia. mente tutti li mici Amici, e Nemici: l'Amici, per coronarli; li

Digitized by Google

Ne-

Nemici p castigarli. Mi rappresentai tutta la mia Passione, alla quale in quell'Horto doue uo
dar principio per redimere il
Genere humano: e perciò vedendo gli Amici miei, che doue uano imitar me suo Dio, m'assiigeuo in mirare, che doue uano patire tant' atroci tormenti per
mio Amore; se bene da me sariano stati premiati di coronaeterna; e m'assiigeuo in scorgere tanti popoli, che per loro colpa doue uano esser dannati.

Vi s'aggiongeua la memoria della mia propinqua Passione, e Morte, vedendo tante agonie, dolori, spassimi, chiodi, slagelli, croce, e spargimento di sangue, con morte così opprobriosa: la mia Santa Humanità tutta si commosse, & aprendosi li pori, n'vscì da tutte le parti sangue in tanta copia, che trapassò li miei vestimenti, irrigando la terra.

A questi termini l'Amore, che portai al Genere humano mi condusse; che nè mondo, nè Cielo, nè tutti li noue Cori dell'Angioli possono capire, nè intendere quello, che io patij nell'Horto di Getsemani: perche auati che sossi preso, slagellato, e coronato di spine prouai la pesante Croce; & auanti, che li spuntati chiodi mi penetrassero mani, e piedi, hò sentito nell'Horto la sua durezza; & auanti, che l'empia, e crudel Lancia

trapassasse il mio Cuore, nell'-Horto mi trapassò il Cuore, e l'Anima. Anzi quando mi fù data la lanciata, non sentij dolore, perche l'Anima mia già eravscita dal Corpo, ma nell'Horto mi penetrò l'Anima, & il cuore; e l'innumerabili dolori, che patij nella mia dura, & afpra Passione, dalla Presa, sino che spirai à forza de' spasimi, li patij in poco tempo, benche in. molte hore doueuo foffrirli : e fe io all'hora non moriuo, fù, perche la mia Diuinità mi sostenne in vita, non già per solleuarmi da tante agonie, nelle quali mi ritrouauo; ma acció maggior dolore hauessi da tolerare:e quate volte sarei morto, se la mia... Diuinità non vi si fosse contraposta? nè altro aiuto haueuo. che l'Amor mio, che fù senza... termine, e misura, con il quale amauo l'huomo; & il ricordarmi, che patiuo per quello da me tanto amato, mi daua animo, e forza, per maggiormente patire per l'huomo ingrato.

E se lo vuoi vedere, senti, ò huomo: quando Io ero nell'Horto in agonia tutto insanguinato, non mi poteuo reggere inpiedi per debolezza, & vscitagrande del mio Sangue: nulladimeno, quando viddi la Corte di lontano, che veniua à prendermi, e legarmi, diuenni forte, sacendomi resistenza, & andai infretta verso la Turba; e questo mi

Хx

Digitized by Google

fa-

346 Par. II. Tratt. IX. Cap. XVIII. Quanto grato à Dio sia quello,

faccua fare il mio Amore verso l'huomo; e ciò feci per mostrarli parte dell'istesso mio Amore, che li portauo, volendo tanto patire per esso; e questi erano i lamen-

ti, che faceuo di quest'huomo ingrato per mezo de miei Profeti, & in particolare di Geremia: leggi le sue Prosetie, e Lamentationi.

# CAPITOLO XVIII.

Quanto grato à Dio sia quello, che si ricorda della Passione di Christo, e chi veramente l'ama.

O Crudel' Huomo! e pure non può farmi cosa più grata, quanto è il commemorare la mia Passione, e Morte; nè v'è cola, ch'à me sia più grata, quanto è quell'Anima, che con frequenza si ricorda di me, e della mia Vita, Passione, e Morte: à quest'anime dò grandi fanori, e gratie, eletiro ame per via incognita, ad vn'alta. Perfettione, e mia Amicitia. E con gran ragione lo deuo fare, perche stanno in me, contemplandomi, gemendo, lagrimando, e compassionandomi in · tante mie agonic; e però, sicome stanno in me, così io stò in este, aiutandole, e compassionandole ne'suoi affanni, e tentationi: e se bene permetto, che questi mici Amici patiscano dolori, agonie, Berilità, e pouertà; questo lo faccio per grandemente coronarli, e sono sempre con essi: & essi miei Amanti m'amano,e seruono, tanto nel bene, quanto nel

male; e ciò lo permetto, perche mi godo d'ess, e gli dò occasione di Corona.

E sicome essi godono della.

mia Presenza, così me ne godo
di loro; e però posso dire, Deliciæ
meæ, esse cum siliys bominum: (a)
e li miei dolori, passione, e morte, reputo ben'impiegati per tali miei amici, e come de' vaghi
pomi, & odoriseri siori me negodo, e diletto; & esso dorano
me suo Giardiniero, che seppi
dargli gusto, odore, vaghezza, e
bellezza, con tanti vaghi colori, che rendono supore, e marauiglia al Cielo, & alla Terra.

E quello, che maggiormente rende marauiglia, è il vedere di queste piante in ogni tempo, ch'haueranno in se siori, e srutti di varij colori, e somme bellezze delle sante Virtù, Persettione, e Santità: & à me suo Dio, e Giardiniero daranno l'honore, e gloria, come Autore d'ogni Persettione, e mi lodaranno, & ama-

ran-

(a) Prouerb.8.v.21.

ranno; anzi s'abbasseranno, s'odieranno, e s'vniranno con me, & io m'vnirò con esse, dicendo: Prabe, Fili mi, Cor tuum mihi. (a) Ed essendo trasportate da menel mio cuore, diranno: Quia amore langueo. (b) Moriranno per amore, & in questa morte. le resuscitarò ad vn'incognita... Vita; incognita in Teorica, ma palese per Prattica: & in questa Prattica consiste il vero, e dritto camino del Cielo, per arriuare à me Porto ficuro della falute, & in questo Perto trouaranno delicie, che gl'intelletti humani no possono intendere, ne capire; come diceua l'Apostolo mio Paolo, che audiuit arcana Dei, qua non licet homini loqui. (c)

E se li miei Serui amanti potessero dire quello, che prattica. no di me suo Dio, diriano cose, che fariano stupire tutto il Modo:e se bene pratticano in se stessi cose ammirande, non può la lingua balbutiente esprimere, nè scriuere cose tanto alte: e questo, rispetto alla fragilità humana, aggiungendoli anco la poca corrispondenza, che hanno gli huomini co me suo Creatore, rendendosi inhabili alle mie Divine Gratie. E così resta la Parte inferiore piena di Senlo,e di Libertà, restando la Parte Superiore schiaua dell'Inferiore; & in tal guisa viuono d'accordo, lontani dalla mia Celeste (a) Prou. 23. v. 26.(b) Cant. 3. v.5.(c) Cor. 2. c. 12. v.4. (d) Mattb. 21. v.41.

Luce; e non hauendo stanza per me, sono lontani da me, ne hauendo me sommo Bene, sono ripieni d'ogni male, ribellandoss anco con quelli mezi, che li potriano ridurre à me suo centro. e finete sicome li miei Amici perla mia Prefenza crefcono in Virtù, Perfettione, e Santità; così loro, esfendo lontani da me, crescono in malitia, & abominatione, in modo tale, che si può dire: Malos male perdet.(d)

Ma quì lasciando questi, parlarò à gl'Illuminati, e Desideross dell'Amor mio, quali aspirano al mio celeste Amore, de' quali disi: Delicia mea,esse cum filys hominum:(e) sai perche dissi, che gli huomini erano mie delicie? perche le delicie, tanto sono delicie, quanto durano, e perciò gli huomini chiamano le cose din questo mondo: Deliciæ; cioè: tefori, ricchezze, spassi, sensualità, & altre cole; e pure sono momentanee,e fallaci: così io chiamo: Deliciæ: gli huomini, perche molti hoggi saranno mie delicie, e dimani faranno amarezze: e questo per il suo peccato, con. cui s'allotanano da me suo Dio, e mi sono rubate, e tolte con dispiacere. Le vere mie delicie sono quell'anime, che perseuerano fin' al fine, alle quali dò lacorona; mentre come delicie, sono Spettacolo all'Angioli', &all'huomi-X x 2

(e) Prou. 8.7.31.

#### CAPITOLO XIX.

L'Amor di Dio ver so l'Huomo ingrato: Dio cerca Amore, e troua l'Odio.

H Diolse sapessero gli huo-J mini quanto l'amo, si struggeriano, li consumariano per mio Amore; & io per Amor di loro mi consumai, e diuenni vermis, & non homo; opprobrium bominum, & abiectio plebis: (a) e gli huomini, vedendo questo mio Amore sì grande, e la mia Misericordia infinita. si fanno lecito d'offendermi, scordandosi della mia seuera Giustitia; questa è la maggior' empietà, che possono commettere, come se Io sosi vn Dio Nemico della virtù. & Amico del vitio.

E qual'abominatione, infamia, e crudeltà non hanno gli huomini attribuito à me, che lono d'ogni purità, Santità, e Perfettione? & io, ch'ero il Verace Dio, venni à termini tali peramor dell'huomo, che quelli, che mangiauano il mio pane (qual fù l'Hebrailmo) mi prepotero à Barraba, vn ladro, homicida, & affassino, che sù liberato, & io crocifisso come Capo d'Assini, e de' ladri. Ma peggio; fui giudicato dalli Sacerdoti, e Farisci, che anco doppo la morte mi fusse suggestato il Sepolchro col suggello di Pilato:

perche hauendo io detto, ch'il terzo giorno sarei resuscitato, dubitauano, che resuscitassi per arte magica, e che così facessi parere; e lo suggestorno conscussori.

A che peggior termine puè venir l'huomo? e pure io, ch'ero Dio venni in tanta bassezza; e chi potrà intendere tanto mio eccessiuo, smisurato, & interminato Amore? lo folo lo posso capire, perche lo pratticai. O quanto è grande l'Amore, che porto al Genere humano! elenon vi fosse questo mio Amore, non sarebbe mondo, perche l'hauerei distrutto, & annihilato per tante ingratitudini, che riceuo; ma effendo questo mio Amore vguale à me, non posso contradire à quanto vuole; perche Deus Charitas eft, & qui manet in Charitate, in Deo manet, & Deus in eo. (b) Quest'Amore non può essere inteso, se non da me, che sono l'istesso Amore, e Carità; e questa Carità la dissondo negli huomini, acciò ancor essi fiano Carità: qual Carità sarà tanto grande, quanto con Amore opereranno in me, e per me; & lo tanto premio questa Cari-

(a) Psal.21.2.7.

(b) Ioan. 1.7.4.

tà, quanti gradi d'Amore haueranno in me, cioè, secondo che opereranno con maggior' essicacia d'Amore.

Molti gran Serui miei operano, senza operare, cose à me gratissime; è questo per impossibilità, ouero infermità, che vorriano, ma non possono per li rispetti già detti; haueranno bensi affetti, e desiderij tanto ardenti, che Io li mantengo in vita per miracolo, perche il fuoco del mio Amore, c'hanno nell'interno gli caufa accidenti, che moririano, se la mia Divinità non vi s'intraponesse; lo non hò mira alle molte cose, che fanno gli huomini; ma rimiro quel solo Amore retto, e puro, c'hanno nell'opere sue di piacere à me.

O quanto gusto mi dà quell'anima, che opera santamente, e rettamente! che altro fine non hà, che me suo Verace Dio. O se trouassi cuori tanto purificati, che viuessero per me, e non. per se! lo farei gran cose; sicome hò sempre fatto in ogni tēpo con i miei cari Serui, & Amici: e le delicie, che defidero, non sono altro, se non che mi amino; e tanto stimarò grandi le delicie, che ricerco dagli huomini, quanto grande sarà l'Amore, che verso di me haueranno.

Giolesso, quando il Patriarca

Giacob lo mandò in Sichem, à trouar li fratelli, che pasceuano la Gregge, and aua dicendo: Fratres meos quero.(a) Ed io vado dicendo alli miei Serui, e Fratelli: Amorem quaro: ma molte volto auuiene à me quello, ch'auuenne al mio Seruo Gioseffo, perche, gionto che fù alli fratelli. lo milero nella cisterna, e lo vederno all' Ismaeliti; così à me fù fatto, perche venni dal Cielo. e dal Seno Paterno, e poteno dire: Fratres meos quaro: e gionto, che fui alli miei Pratelli, non solo fui venduto per 30.danari,ma fui incarcerato, flagellato, trucidato, maltrattato, & appassonato in modo tale, che in menon era forma d'huomo; e poteuo ben dire per il mio Profeta; Dinumeraucrut omnia ossa mea. (b) Nè altro mi faceua patire tanti dolori, se non Amore, Amore, che portai al Genere humano; e se vn'huomo potesse capire questo mio Amore, non potria durare in Vita: e li miei Amici,ch'heb-bero vna scintilla di questo mio Amore, fecero, & operorno in... mia Virtù cose ammirande.

Leggi il Cassiano, le Collationi de Padri, se vuoi vedere grancose degli essetti del mio Amore, con il quale operauano, e vedrai, che li deserti dell'Egitto erano pieni de' SS. Anacoreti, quali giorno, e notte stauano in tanti disagi, mangiando herbe, e ra-

(a)Gen.37.v.16. (b) Psal.21.v.18.

dici, per non hauere impediméto, e meglio contemplare gli eccessi ammirandi dell'Amor mio; e moltid'essi altro non faceuano, che gemere, sospirare, e lagrimare; sicome hoggidì n'hò nel Mondo di questi miei Amici, che anco muorono di morte per marauiglia, non potendo capire l'Amor mio; & altro non pensano, che à gemere, e lagrimare, hauendo me, e la mia Passione presente: e con questa mia Presenza accrescono in Virtù, Perfettione, e Santità. E però posso dire di questi miei Imitatori: Delicia mea, esse cum filys hominu: (a) & essi (hauendo me Autore) delle delicie) gustano in me quello, che io andauo dicendo: Gustate,& videte, quoniam suavis est Dominus: (b) mercè, che beuerno in quel fonte viuo, quando diceuo: Chi bà sete, venga à me,c beua; poiche la mia acqua hà virtù d'estinguere la sete delle cose mondane.

Quest'acqua estingue il vitio, e peccato, & accresce sette maggiore d'amare me suo Dio; e quanto più beuono dell'acqua del mio amore, tato più li cresce maggior ardore, e sette d'amarmi; in modo tale, che diuentano tanto infiammati, che bisogna,

li leui da questo sonte, facendoli diuenire aridi, permettendoli tentationi, e leuandoli quei lumi alti dell'amor mio: onde, non potendo fare altro, gemono, piangono, e con lagrime estinguono in parte quel fuoco interno. Esebene da vna parte si refrigerano, dall'altra fi preparano, ritornádo la gratia, à maggiore incendio d'Amore; e nonsi possono capire, nè intendere gli effetti, che io opero in tali anime: e però ben dissi alli miei Apostoli: Si terrena dixi vobis, & non creditis; quomodo, si dixero vobis cælestia, credetis? (c)

E se essi no intendeuano questa Sapienza, come l'intenderanno li nemici mici, dati al Senso, alla Carne, & al Mondo? e se li mici cari Amici (se hanno darendere frutto) bisogna, che Io

l'adacqui, tenendoli morbidi, acciò facciano frutto; come faranno quelli, che fono lotani dalle mie gratie, aridi, e fecchi, fenza humore di Carità, & Amore?

CA-

## CAPITOLO XX.

# Delicie nell' Amarezze; Dio è Mare d'-Amore: Non è Verità, doue è Senso.

Pazzia degli huomini, quali seminano vrtiche, spine, e zizanie, e vogliono raccogliere grano ottimo! O Mondo vano, che pensi di viuere in delicie mondane, e pensi anco di godere la gloria mia! tu t'inganni, sei pazzo, e stolto: li miei Amici seminauano lagrime, dolori, & affanni, Qui seminant in lachrymis, in exultatione metent. Euntes ibant, & slebant, mittentes semina sua. Venientes autem venient cume exultatione, portantes manipulos suos. (a)

Li Nemici miei godono nelle delicie mondane, somma amarezzaje gli Amici miei godono nell'amarezze, somme delicie : e che saranno poi l'istesse delicie? pche(essendo io Mare di delicie) escono da me fiumi, con i quali inondo,e fommergo li miei Amici in modo tale, che come fiumi scorrono à me Mare immenso.& infinito, e come suo centro, e fine li riceuo in me; oue essendo fiumicelli, diuengono mare per gratia mta, mercè, che questi fiumi no si fermanonel Mare amarissimo del Mondo, ma senza fermarfi corrono con veloce corfo

à me suo sine: & essendo essi indeme, & io in esse, come Mare li circondo tenendoli vniti à me. E sicome nel Mare materiale, fanno sine tutti i siumi del Mondo, e quando entrano nel Mare, pigliano il sapore di quello; così io, che sono Dio, son vn Mare immenso, & infinito, e tutti li miei Serui, & Amici sono à guisa di tanti siumi, che senza sermarsi si sommergoro in me Mare d'Amore, e perdono il sapore del Mondo, pigliando da me Mare d'Amore il gusto d'amarmi.

Questo mio Amore su eterno; e li miei imitatori con amarmi, si fanno ancor'essi eterni, perche meco goderanno in eterno la. mia gloria: e quando più in questa vita mi cercaranno in bassezza, viltà, senza nome, dishonorati, auiliti, perseguitati, penitentiati, incarcerati, flagellati, e martirizati;tanto più si preparano in Cielo maggior corona di gloria, e dignità. E l'hò detto per li miei Profeti, & Apostolije la mia Diuina Legge d'altro no parla, se non di Croce, e di cose contrarie al senso, & alla carne: e non sò (e pur tutte le cose sò,

e veg.

(a)Psal.125.7.5.6.6 7.

e veggo) come sia possibile, che gli Heretici miei nemici, possano cadere in tanta cecità, che vogliono credere, che sia Verità, oue è Senso, Carne, ò Libertà di viuere alla peggio: che anco gli Animali bruti viuono regolarmente, non facendo cosa contra la natura; & Io, Deus Creator omnium, quando creai Adamo huomo tanto persetto, posi termine alla natura, volendo io esfere conosciuto per Dio, e per tale amato.

Ma di meglio: creai gli Angioli in tanta Gloria, e Maestà, e pure mesi termine ancor'ad essi, cioè, che voleuo esser conosciuto, & adorato: e pur' è vero, che l'huomo, e l'Angelo preuaricorno: e sicome questi sono caduti, così sono ancora caduti gli Heretici,e falsi Christiani; e questo gli anuiene, per volere viuere Tecondo il Senso, e non secondo lo Spirito; e perciò sono incapaci del mio Amore, che vigila sopra i vigilanti, e non sopra i dormienti. E potrei con ragione lamentarmi : Ego vigilo, & non est, qui vigilet super Amorem meum; Ego sto ad oftium, & pulso, & non est, qui respondeat mihi. Ego video, or pauci sunt, qui vident me. Ego pauper sum, & non est, qui sequatur me. Ego flagellatus sum, & ufflictus in tormentis: foderunt manus meas, & pedes meos, caput meu spinea corona confixum est; & pauci sunt, qui mibi compatiuntur; & pauci memores sunt Passionis mea.

O Infelice Huomo! Io poteuo bene con ragione lamentarmi per il mio Profeta, dicendo: Popule meus, quit feci tibi? Liberani te de terra Egypti, & tu potasti me felle, & aceto: poteuo similmente ben dire, e lamentarmi, dicendo: Quia non est sanitas in Carne mea:(a) poteuo anco dire, quando mi fù data la crudel guanciata; Se hò parlato male, rendi testimonianza di quani' ho dettoje poteuo ben piangere, e gemere sopra Lazaro, quando lo resuscitai, vedendo à che termini l'haueua condotto il peccato Originale: poteuo ben'alzare la voce, e fremere, poiche il cascar'è facile, ma il rileuar'è difficile. e vi vuol fatica. Poteuo bene con Figure de mici Patriarchi, e con Profetie profetare minaccie, flagelli, distruttioni, incendij, guerre, pestilenze, & Inferno contra i peccatori; ma che hanno giouato tate Leggi, Statuti, Pene, e Tormenti, per rimediare à tanta caduta ? e pure sono tutti effetti del mio interminato amore, per saluare l'huomo da me tanto amato.

E da questo si può in parte capire benissimo l'amor mio verso l'huomo, e possono gli huo mini restare capaci quando diceuo: Delicia mea, esse cum filips bominum: (b) e tanto più devo-

(a)Psal.37.v.4. (b)Prcu.8.v.3 1.

no restar capaci, quanto che come Dio, non hò bisogno di riponere le mie delicie negli huomini, essendo io Dio glorioso, Maestoso, Immenso, & Infinito; & amando me stesso, amo cosa degna di me:e se amo l'huomo, l'amo come mia fattura; non hauendo bisogno d'esso. In quel modo, che vn Prencipe, hauendo vn vago, e bello lauoro, l'ama,e d'esso si gode; ma perdedosi quest'oggetto, resta nientedimeno Prencipe, e Signore; così
hò creato l'huomo ad Imagine,e
Similitudine mia, e d'esso mi godoje quado da se stesso per il peccato si perde, io nondimeno resto
Dio Immutabile, Glorioso, & infinitamente Maessoso.

#### CAPITOLO XXI.

L'Amore lega Dio, supera ogni difficultà, accende il fuoco ne prossimi, e rende dolce l'amaro.

M A dirò meglio: figliuol mio, il mio Amore trascende gli Angioli, gli Archangioli, li Troni, le Dominationi, le Potestà, le Virtu, li Principati, li Cherubini, e li Serafini; anzi l'istessa mia Madre tua Signora, à pieno non può capire l'Amor mio: e benche io sono Dio, nondimeno l'Amor mio interminato milega, e li sono vbidiente; anzi dirò cose maggiori, che sono táto amico dell'Amor de'miei Amanti (ancorche siano creature) che amandomi, mi legano. m'astringono à fare, quanto vogliono; sicome faceua il mio Seruo Mosè, & altri. Giosuè mio Innamorato m'hà constretto fin à fermare il Sole materiale; Gregorio Santo, con preghiere ottenne da me, che facessi leuare vn gran monte da vn lucgo,

trasferendolo in vn'altro, & altri innumerabili prodigij, che feci per huomini Idioti, e Semplici: e tutto auueniua, perche m'amauano,& io amauo essi; per mezo d'essi ero honorato. adorato, amato, e seruito, & ad est accresceuo gratie, doni, e corone nel Cielo. E mai cesso di far bene à tal'anime mie care, & esse mai mācano di dar gloria. & honore à me suo Dio; e permio Amore si godono, & ciultano ne' patimenti, stenti, affanni, & angustie: & io gli dò Spirito, e vigore di superare ogni difficultà, con loro sommo gusto, e pace.

O felici Innamorati! poiche con l'Amore si godono l'Amato; e lui se ne gode dell'Amata, dicendo: Delicia mea, esse cum filis bominum: (a) e sappi, ò huomo Y y che,

(a) Prou. 8. v. 31.

che, quando tu pensi,e contempli di me, io penso di te per farti bene, & inalzarti sopra di te tirandoti à me tuo centro, e fine. O quanto mi diletto di quell'anime, che sempre m'hanno presente in ogni luogo, e tempo! O quante volte à questi miei Serui gli dò gratie, e doni, che per dolcezza il setono liquefare il cuore d'amore versodi me loro Dio! O quati sospiri, e gemiti cordiali gettano da' cupri loro, per desiderij ardēti, che hano di piacere a me loro Dio! O quanti colloquij, innamoramenti, eccessi, e. fuenimenti amorofi, che passano trà ess, e me! e questo auuiene. perche sono purificate dal fuoco dell'Amor mio; e non hauendo in se vitio, nè peccato, si trasferiscono in me, & io li riceuo fotto il manto dell'Amor mio.& in me godono ( anco in carne) mortale) vna caparra di quell'eterna retributione, che io gli hò preparato. E l'istess'anime, con amarmi, s'accrescono Corone in Cielo; & il viuere in questa vita di questi miei famigliari Amici, non è per altro, se non, per dare gloria à me: & in essa, godono vna perpetua pace, stando in bassezza, e viltà. & in questa vita sempre respirano in me; & io gli accendo il cuore,e l'anima, soffando in esse con l'aura... dell'Amor mio.

Quest'anime, vedendosi ardeti, accendono il fuoco mio ne'

prossimi loro con santi esempi, virtù, e perfettioni; onde l'istesse. come fiamme, ascendono all'alto, non contentandosi d'amarmi. ma accendono il fuoco anco in altri suoi prossimi, acciò mi amino,& esse infiammano gli altrije così di mano in mano, s'vniscono à me; e questi miei Amici vorriano accendere, & auampare tutto il Mondo, acciò m'amasfero: & io gli hò posto va confetto così dolce, e gustoso nella bocca, che sempre hanno le labra melate; e questa dolcezza. gli dà forza, per operare nelli stenti, e fatiche. E tanto m'amano, e seruono nelle dolcezze. come anco nell'amarezze; e con esse posso fare quanto voglio, perche sono da me sì strettamete legate con catene dell'Amor mio, che non possono da me separarfi, ficome lo diceua il mio Apostolo, che lo gustaua: Chi ci potrà separare dalla Carità di Chri sto? nè spade, nè tormenti, nè persecutioni, ne Cielo, ne Terra, ne Demonij, nè Angioli, nè altra cosa ci potrà da Dio separare.

O gran marauiglia 1 che Ii miei Serui, e cari amici, fiano Viatori, e Spettacoli all'Angioli, & all'huomini, mercè, che hanno la veste dell'amor mio (ch'è la mia S. Humanità) tutta insanguinata, e l'hanno sempre presente, contemplandola giorno, e notte lacerata, afflitta, stracciata, impiagata, e coronata di spi-

nc;

ne : e m'hanno in agonie, in spafimi, in vilipendij, & in morte; e compafionandomi gemono, ല piangono per mio Amore: & io con dette sue lagrime li purifi. co, lauando le loro colpe, e con li gemiti sfoga il loro cuore, che gli arde per Amore; e con lamia Presenza gli dò Speranza... d'hauere à godere, e fruire me suo Creatore, e Redentore; e con questa Speranza viuono lieti, e giocondi, e di tutte le cose si scordano, eccetto di me. Et il loro scopo non è altro, che d'esaltarmi,& humiliarsi;e nelle loro humiliationi l'esalto, ma incognitamente:e questo, per conservarli il tesoro dell'humiltà.lasciando nondimeno in esti vn. respiro, che gli dà testimonio della mia amicitia.

Io sono simile à quel Padre di fameglia, c'hauendo vn caro, & amato figliuolo, alcune volte gli dà de' confetti dolci, e soaui, & altre volte lo castiga, e lo riprende; tutta volta la dolcezza de' confetti, gli sà scordare de'slagelli, e riprensioni : così io Padre di fameglia, dò à miei amanti figli confetti così dolci, e soaui, che se bene li castigo, correggo, e flagello, non si separano però da me suo Dio, e Padre; mercè, c'hanno melate le labra del mio Amore, e della memoria di me suo Dio, e godono dolcezza nell'amarezza.

E chi giamai potrà capire, che

l'amaro fia dolce?e che il dolce. sia amaro? e pure è vero, che li miei amici più godono nell'amarezza, che nelle dolcezze: lo dica, e lo confessi il P. S. Francesco, che andaua dicendo: tanto godo nel patire, ch'ogni pena. m'è gioire : lo dicano innumerabili Verginelle, anzi fanciulle, a' quali le ruote, le spade, il fuoco, li tormenti atroci, erano dolce refrigerio, e la fola memoria di me loro Dio, le faceua sopportare cole talije come mie care Spofe, non haucuano l'occhio à premio, à gloria, & à comodi, ma folo rimirauano in me ; & à queste mie Spose, se io l'hauessi offerto Scettri, Corone, & anco la gloria del Paradiso, haueriano sprezzate,e renutiate tutte le cose, p hauer'à godere me suo Dio, ancorche hauessero da godere me in. Croce, in pene, & in tormenti.

Creditu, figliuol mio, che gli huomini, e donne capiranno, & intenderanno questi Punti, li quali non haueranno l'Amoremio? e pur'è vero; diman-

dalo alle mie Spole,
Agnele, Cecilia,
Lucia, Catarina,
Or-

fola, Chiara, & altr'innumerabili Huomini, e Donne, chevedrai la verità.

Y y 2 CA-

## CAPITOLO XXII.

# Gli Amatori di se stessi, e di Dio, sono differenti.

D Irò meglio dell'Amor mio: hai mai veduto(e forfe farà intrauenuto à te ) c'hauendo tu presente vn'oggetto vano, e stomacofo, hauerai nondimeno posto in esto il tuo fine, e d'esso oggetto molto ti dilettarai, & in quello hauerai posto tutte le tue delicie presenti, e non presenti, di cui ti godi, e ti consoli; e pure sarà vn'oggetto miserabile,& infelice,che ti danna l'anima, & il corpo, priuandoti di me Oggetto deliciosissimo, e pieno d'ogni Felicità, Gloria, e Maestà; e te ne viui in vn profondo abisso d'ogni male : e quel ch'è peggio, non t'accorgi della tua cecità, e vai accumulando abissi di tenebre, nelle quali te ne stai sepolto, & incarcerato.

Ma li miei Amici viuono inluce,e sempre s'accrescono luce,
sinche vengano à me Sole di
Giustitia; e come luce, ch'vscirno da me, ritornano à me suo
oggetto, e sine, e me contemplano, stando nelli raggi del mio
Amore; e per la continua Presenza, c'hanno di me, gli rendo
sommo diletto, gusto, e contento. Da questa mia Presenza godono vn mare di miele, e conquesta dolcezza operano fatti di
gran marauiglia; e tanto sissano

gli occhi in me, che come ardente Sole, li priuo di vista, acciò non possano vedere cose, che à me dispiacciono: e perche sono puri di mente, e di corpo, io habito per gratia ne'cuori loro, risplendendo in essi; e co'l mio splendore rilucono ne' prossimi, & in me con santo, e puro Amore; nè per poco tempo possono star separati da me, nè io da essi: e questo, rispetto all'Amore, con il quale si solleuano à me con. gran frequenza, e sono à me vniti, non solo virtuosamente, ma anco attualmente : e mentre refpirano con il corpo vna volta, respirano in spirito molte volte; mercè, che l'effetti del mio Amore sono incomparabili, & indicibili.

Io non tutti tiro per vna via, ma sono diuerse le vie; però tutte sono à me dirette, come centro, e fine dell'anima amante: e le marauiglie, che opero nelli amanti miei Serui, sono dall'Innamorati del Mondo, e da se stessi giudicate sinistramente, perseguitando li miei Amici, trattandoli male, odiandoli, e dicendo: che sono ingannati, cin mal Stato; e questo, per nonintendere lo Spirito mio, perche è solo inteso da' miei Ope-

rarij, ne può compararii l'Amor feruile, e proprio, con l'Amor fi-

liale, cordiale, e retto.

O quanto s'inganna la Prudenza humana! e non si raccordano gli huomini, quando dissi, Che à questi prudenti Io gli haueuo nascosta la vera Sapienza, e l'haueuo manifestata à piccioli, e semplici: quali sono ripieni d'Amor mio, e con Amor retto amano me, e con humile cognitione di se s'abbassano, e s'auiliscono, riputandosi indegni del mio Amore: e quantunque si veggono essaltati, e fauoriti, non lasciano giamai l'humiltà; e quanto sono in gradi più humili, anche gli dò tato più persetto Amore, secondo che l'humiltà sarà persetta.

La mia Madre su Vergine, e se non hauesse hauuta l'humiltà in se, non sarei disceso dal Cielo nel suo purissimo ventre: Io mi diletto dell' Amore, accompagnato dall'humiltà, e con simili anime posso dire, Delicia mea, esfe cum silis hominum: perche cereano me, e per dar gusto à me, danno afflittioni à se stesse.

## CAPITOLO XXIII.

Amore Interminato; Ferite d'Amore; Vnione d'Amore, e Frutti d'Amore.

Baterno creai l'huomo nel-A la mia Dinina Mente, e l'amai; ancorche sapeuo, che doucua odiarmi, perleguitarmi, e darmi morte atroce; nondimeno l'amauo come pupilla. - dell'occhi miei: e quanto più vedeuo, che mi doueua far male, tanto più pretendeno di farli bene; sicome feci, faccio, e farò finche durerà il mondo: Io posi termine all'onde orgogliose del mare, ma alla mia Misericordia, & Amore non diedi termine, nè milura; perche è interminato, & infinito verso l'huomo: questo mio Amore s'abbassa ad

ogni creatura, nè faccio eccettione di persone, ma guardo chi guarda me, amo chi m'ama, 🕶 seruo à chi serue me. Anzi essedo Io amato dall'huomo con amor basso, e vile, l'amo con Amor nobile, alto, & infinito: e di più, vnisco questi amori bassi, e vili, con l'alto, & immenso Amor mio in modo tale, che possono dire con ragione: Dilectus meus mibi,& ego illi.(a)& Delicia mea, effe cum filijs hominum, & à que-R'anime vado dicendo: Aperi mihi Soror mea, amica mea. (b) Quest'anime rimirano me, & io rimiro esse je benche li sguardi

(a) Cant.2.v.16. (b)Cant.5.v.2.

fiano lontani, arriuano però les faette melate. E come Dio, tiro le faette all'anima, Quia amore

langueo. (a)

Le mie saette sono tutte amorose, & il proprio di queste saette, è ferire il cuore dell' Amata mia Spola: queste saette restano ne' cuori Amanti, e per ridondanza d'Amore, l'anima le caua da se, ritornandole à me; & essi cuori restano impiagati,e feriti con piaghe però, e ferite d'amore. E perche queste ferite sono fatte da me, il Medico modano non hà Ricette per quelle; Onde sono forzate à ricorrere à me Medico Celeste; e li loro gridori, voci, e clamori sono d'Amore, & io fono l'Amore, e le Ferite d'Amore; e perciò sono forzato di venire all'anima... con medicine, applicando alle ferite vnguenti, quali, in cambio di risanar li cuori, l'allargano le ferite, dandoli maggiori lumi, viste, eccessi, e cognitione di me suo Dio; in modo tale, che muorono senza morire, & hanno sempre Morte, e sempre gioiscono; e per sempre gioire, s'abbassano nel patire, e nel patire godono me, che sono l'istesso Gioire;& in me Sommo Gioire, si scordano d'ogni patire; e patendo per mio Amore, gli è sommo contento, e sommo riposo; e ne'riposi, per mio Amore sentono sommo dolore.

Non senza proposito posi nella mia Legge, che non s'vccidessero, ne si tagliassero membra... perche come Dio vedeuo, che li miei Serui, & Amici sariano stati tanto inferuorati, che, fenon hauessi messo termine, si sariano priuati delle membra, e della vita stessa ad imitatione. mia, mentre l'Amata vorria... sempre corrispondere all'Amato: e vedendo me Amato in. dolori, in affanni, & in patimëti, l'Amata ancor lei vorrebbe imitarmi nel patire: e maggior mortificatione non si può dare, quanto è l'impedirla, che nonpossa patire. E chi potrà intendere tal Sapienza? O cieco Módo 10 poueri mortali! O Teologia da pochi intela! ma lasciado i mondani, lontani da me, parlarò co'mici Serui, e cari Amici; & intendano anco li lotani da me, acciò, vedendo vn' altro Mondo, non mondano, ma Celeste, habbiano à conseguirlo.

Dirò dunque, che l'Amatanon può esser separata dall' Amato, nè l'Amato dall' Amatan; e perciò essendo so Carità, e chi sarà in Carità, sarà in me, & so in esso, e dalla Carità non può vscire, se non opera di Carità; da me escono laghi, e siumi di Carità, che scorrono nella terra de'miei Amanti Serui, che inondati, germogliano si utti di Carità, e d'Amore. Questi Frutteti sariano

ari-

aridi, e senza frutti, ma da meadacquati rendono cento per
vno; li frutti de' quali sono maturati dalli raggi cuocenti di me
Sole di Giustitia; e se sono rosseggianti, e maturi, sono per mia
virtu, e come fatti da me operano con Carità, & Amore: & essendo da me vniti, li riceuo, e
raccoglio ponendoli nell'Erario
dell'Amor mio, e d'essi mi godo,
e gusto, dicendo: Delicia mea, esse cum filiis hominum.

Questi figli miei, non hanno l'occhio à me per premio, ma... amano me come Amati figli, elsendono heredi dell' Heredità Paterna: e se bene li correggo, e castigo, nondimeno m'amano, e feruono; e benche non aspettassero gloria, nè premio da me, pure mi seruiriano, & amariano. Vna sol cosa li può dar molestia, cioè, l'esser separati da... me; e per hauermi, non temeriano tormenti, nè morte atroce, ancorche douessero esser posti nell'ardenti fornaci; e questo, rispetto all' infocate siamme, c'hanno ne' cuori; in modo tale, che non hà da fare il fuoco esterno, con l'interno, qual godono l'Amanti miei Serui.

E pochi sono, che possono intendere le scintille dell' Amor mio, e gli effetti, che ne' mici Serui opero; e questo, rispetto al basso lume, e cognitione, c'hanno del mio eccelso, & inesausto Amore, e per non custo-

dire le mie celest inspirationi, le quali mando a' cuori degli huomini per illuminarli nella retta via dell' Amor mio: ma molti, come ingrati, si rendono inhabili à tanta mia Carità, & Amore, che gli può dare ogni gloria, & honore; e vogliono seguire vn'amor vano, e cieco, che altro non può darli, se non consusione, e tenebre eterne, nelle quali saranno sepolti senza giamai veder luce di me Celeste.
Sole.

Ma li miei Serui Amanti godono luce nelle tenebre, anzi, godono me Autore della luce: godono tenebre, perche, Io Luce l'illumino, mentre sono nell' oscurità delle persecutioni, dolori, affanni, angustie, patimenti. tormenti, & altri, ne' quali veggono me suo Dio. Ed essendo Io Sommo Bene, veggono in me questo Bene, e dalla Vista. mia nascono fiumi di miele, & inondo con la mia gratia li miei Serui, & Amici, sopra de'quali (mentre stanno nel colmo de'loro tormenti, derelitti,& abbandonati) pioue dal Cielo abbondante acqua della Carità, & Amor mio, che li riempie delle gratie mie; con le quali pigliano vigore, e forza, di superare ogni trauaglio, facendoli per soprabondante gratia vedere la... gloria, che per sì breue fatica. gli hò preparata: onde si vedeua, che li miei Amici per tali vifte,

Re,e lumi, andauano giubilando a'patimenti; lo, ch'ero Dio, altro refrigerio non haueuo ne' miei patimenti, che patire per l'huomo, che tanto amauo; e fe li miei Serui patiuano, lo gli dauo forze, & il patire l'era vn dolce gioire.

E che cosa vedeuo nell'huomo, che tanto volsi patire per suo amore? Vn Prencipe, e Rè terreno si vergognarebbe farsi famigliare, e trattar con gente vile,e bassa, facendo quasi contra la sua grandezza: & Io Dio degli Esserciti, quanto più gli huomini sono vili,bassi,& humili; tanto più volontieri tratto co essi, & ad essi do ad'intendere le mie grandezze,e dignità, dicendo chiaramente ch'a questi scuopro la mia Sapienza, e con questi tratto, e godo replicando: Delicia mea, esse cum filijs bominum.

## CAPITOLO XXIV.

Tenebre frà Splendori; L'Amore stimato: Dolore,per Amore; Dio vuole Amore.

Rran marauiglia,e stupore farebbe,se stado il Sole materiale nel colmo del suo maggior splendore, gli huomini vedessero tenebre, & oscurità: maggior stupore, e marauiglia è, il vedere, ch'essendo Io Sole di Giustitia, che dò lume al Sole, alla Luna, & alle Stelle, e rispledo nel Genere humano con tate gratie, lumi, viste, e fimili, sì per me vero Sole, come per mezo de' miei Serui, quasi tante stelle; nondimeno nel colmo de' miei ardori, e splendori, quando gli huomini se ne stanno in tenebre. e senza lume di virtù d' Amor mio, pure dal mio Amore sono circondati; e li violento, li sfor-

zo à conoscere,& amare me Sole di Giustitia; e però veggo, che come rapidissimi siumi caminano per la perditione: e questi no sono mie delicie, mase potessi patire, mi cauariano il cuore, vedendo, che mi priuano di delicie, e se stessi priuano di me Sommo Bene; di questi mi lamentauo, dicendo: Foderunt manus meas, & pedes meos, dinumerauerunt omnia offa mea: (a) perche quest'anime sono tanto care à me Creatore, e Redentor suo, che quando si priuano di me, se potessi patire, mi struggerei di dolore; tanto mi sono care: e se io disi, Delicia mea, effe cum filijs beminum; non lo dissi senza proposi-

(a) Pfalm.21.v.18.

Posito e se gli huomini sapessero, quanto caro mi costò vn'anima, mi compassionarebbono, e sarebbero in parte capaci dell'Amore mio verso l'huomo.

Ma vuoi vedere quanto stimo l'Amore dell'huomo verso di me; Io diffi; Chi dard ad vno de'miei Amici minimi vn bicchiero d'acqua fresca, lo gli dard ceto per pno, & anco la Vita eterna . E chi potrà capire tali promesse? lo sono Dio, ne posso métire, e sicome sono Dio vero, così sono acora Verace nelle mie promesse; e se il Cielo, e la Terra perirà, la mia parola sarà perseuerante in eterno. E sicome chiamo Delicie, lo stare con gli huomini;così mi dispiace vedere, che gl'istessi pongano impedimenti di vitio, e peccato; lontanandomi da essi, e priuandomi di queste delicie.

L'huomo no mi può far maggior dispiacere, quanto è il prouocarmi ad ira contra di se ; ف questo, per l'Amore grande, che li porto. Quest'era il maggior dolore, c'haueuo in Croce in. táte mie agonie, cioè il vedermi per colpa dell'huomo, priuo di tant'anime redente da me con... tanto prezzo del mio pretiofo Sangue: e quando fi dannano, fe io potessi patire, morirei di dolore,tanto è grande l'Amor mio verso l'huomo. Maggior impietà non può commettere vn' huomo, quanto è il non amarmi;

hauedoli data la memoria, acciò si raccordasse di me, e della mia Vita, Passione, e Morte; mentre ne'maggiori miei patimenti mi raccordano dell'huomo: e quando in Croce dississitio; lo sapeuo, c'haueuano preparato fiele, & aceto; e se bene ardeuo di seter corporale per l'vscita del Sangue dalla mia Humanità, non. era però quella sete, che pretendeuo; mà quando dilsi : Sitio : fu sete, c'haueuo del GenereHumano. Il Ladro nella Croce mi refrigerò, quando mi conobbe per fuo Dio; & io lo riconobbi, dandogli la gloria, & anco me stesso, dicendo: Hodie mecumeris in Paradiso. (a)

Altro non voglio dall'huomo, se non Amore; vio gli dò Amore, con tutto me stesso; & esso dà le steffo à me, e come cosa mia.... non resta in se, se non Cosa Celeste, hauendo soggiogato allo Spirito tutte le cose, che sono Senso, e Carne, Vitio, e Peccato. E tali, come mici amanti, hanno le chiaui d'oro dell'amor mio, e come Camerieri aprono la porta, e vengono à me suo Dio, quando vogliono, e trattano co me d'Eccessi del mis Amore verso l'huomo: & essedo stata la mia vita tutta Eccesso dell'amor mio; così anco la Vita de'miei amanti Serui non è altro, ch'Eccesso, Stupore dell'amor mio: & essi m'imitano nell'istessi Eccessi,

> Z z (a) Luc.23.v.43.

Ma-

Marauiglie, operando per mio amore.

Vn'anima, che veramente mi ama, non è possibile il separarla da me; e quanto cresce in amore, tanto con maggiori vincoli si lega in me con legami indissolubili: anzi sà maggior marauiglia, perche con amar me, & odiar se, lega me, sforzandomi à star se-co; nè vado in alcun luogo, che non vi sia anco l'anima, perche, essendo l'anima Amore, & io so-no Amore, che diedi l'Amore.

all'anima; per questo è sempre, meco, & io son seco:e se l'anima, mia Amante sarà perseguitata, incarcerata, addolorata, e percossa, Io sono con esta, aiutando la, e consolandola ne' suoi tormenti; & esse anime vedendo me, patiscono per me con som ma prontezza; e questo lo sanso non per suo proprio interesse, ma per dar gusto à me suo Capitano, e Signore: di tali Amici posso dire, Delicia mea, esse cum si lijs hominum.

#### CAPITOLO XXV.

La gran Vehemenza d'Amore nell'Anime Innamorate.

M A fe meglio vuoi fentire, ò Huomo,ò Donna,ò Religiosa, ò Religioso; senti, e stà attento: Qual maggior stupore, e marauiglia può essere, che il vedere abbassarmi? e pure sono Dio, e tratto con la Creatura da me creata, con tanta Carità, & à queste Creature dò le mie gratie, facendole operare per mio amore cose, che io stesso opero:in modo tale, che diuentano Spettacoli all'Angioli, & all'huomini, & alcendono à tant' altezza d'Amore verso di me; che trascendone liCori, degli Angioli:e così di grado in grado, trascendono anco il grado de' Cherubini, e Serafini, & in me risplendo-

no, dando Gloria à me, e Corona à se. E se li miei innamorati amici potessero dire, parlare, e scrivere dell'amor mio, diriano cose tali, che non sariano intesidagli huomini: e quando io dissi, che anco all' Angioli mici sarianoSpettacolo,era vn dire,che questi miei Innamorati Serui, haueriano operato cose ammirande in virtù del mio Amore, che all' Angioli miei (vedendo huomini vestiti di Carne, sottoposti à tante calamità, operare cose tali)sariano stati di stupore, e di marauglia.

E sono tanto ardenti, e siammeggianti l'amme mie Amanti, che, sicome al vigilante Nocchie-

chiero della Naue, che solca il mare (hauendo molte volte li venti in poppa, che la fanno andare con gran velocità) bisogna calar giù le vele, essendo tanto il vento prospero, che sà di mesieri porre termine à tanta velocità, acciò non si sommerga; così essendo io il Nocchiero prattico, e l'Anime Innamorate, tate nauicelle, che corrono nella via del mio Amore con si velocità, bisogna, che cali queste vele, acciò non si rompano nelli scogli; leuandole quel vento prospero dell'alta cognitione di me suo Dio, lasciandole faticare nell'Onde orgogliose dell' aridità, e sterilità di Spirito: e tanto l'essercito, che le purifico, per riceuere maggior lumi, e viste di me, ritornando la gratia mia...; anzi fempre l'hanno, (in quanto all'Essenza) dell'Amore operante: però sono priue di quello spirituale Amore sensibile (ancorche buono,) onde venendo Io in quest'anime, di nuouo le dò lumi incogniti, tanti, e tali, che vorrebbero assorbirmi.

Tanta è la Vehemenza, che opera in esse l'Amor mio, che operano per quello senza termine, e misura, trasportate dagli oggetti marauigliosi, che veggono in me suo Dio; che, se non ponessi termine à tali Eccessi, verrebbero negli estremi: e questo, rispetto alli lumi di me, che veggono, & alli lumi bassi, e vili,

c'hanno di se stesse. E vedendo, che come amanti, non possono ariuare alli lumi alti di me suo Amato, si distruggono, e sono impatienti, ma d'impatienza. d'Amore; che, se à lor modo mi potessero maneggiare palpabilmente, mi metteriano in carcere, e mi legariano, ma con carcere, e catene d'amore: e dopò d'essero, che io dicessi: hora, che son vostro prigione, che cosa volete da me? acciò mi lasciassero libero.

O marauiglia! O stupore dell'Amor mio, posto per gratia, mia ne' miei Amanti! Certo è, che tali Amanti altro non sapriano godere, nè vedere, nè fruire, se non l'Amor mio; e meco stariano incarcerati, & incatenati dal mio Amore, & io dall'Amor loro: e d'altro non trattariano meco, se non d'Eccessi dell'Amor mio, ch'è vn'altro Mondo, nó terrestre, mà celeste.

E questi miei Amanti, hauendomi in suo potere, altro non, misapriano dimandare, se non, ch'Io gli dassi vn nuouo Amore verso di me, per maggiormente amarmi: e dopò d'hauermi amato, quanto può la fragilità humana, ancor' hauerebbono fame ardente, e sete d'amarmi; e se da se potessero moltiplicare quest'Amore, lo moltiplicare bbono in infinito: e se io li dicessi, che li darei la mia gloria,

Zzz essi

essi me la renuntiarebbono, esper se altro non vorrebbero, che quelle cose, ch'apportassero à me maggior gloria, & honore. E per dar gloria à me, passarebbero per ogni confusione, persecutione, e dishonore; e questo è causato dall'Amore, c'hano verso di me, di modo tale, che (sicome hò detto) m'hauessero in prigione delli loro Amori, e se essi sofero eterni, giamai mi lasciarebbono libero, ma sempre meco starebbero prigioni, e legati: e mai trattarebbono altro, se non

d'amarmi. E tutti li Tesori, che potessero hauere, e Scettri, Corone, & Imperij, &c. tanto celessi, quanto terrestri, ne farebbono vn fascicolo, e'l tutto sprezzarebbono: altro Scettro, Corona, e Gloria non vorrebbero, ch'esfer'vniti à me, e trassormati in me con vincolo d'Amore; e cento, e mille Imperij, tanto celessi, quanto terrestri, non potrebbero satiar quest'anima, mia Amante, se non so, che son suo Centro, Gloria, Paradiso, Monarchia, e simili.

### CAPITOLO XXVI.

Quello, ch'è solamente Sauio di Carne, e non di Spirito, non intende le marauiglie d'Amore.

E Se gli huomini potessero ca-pire maggior marauiglia. del mio Amore, Io farei scriuere cose, non da huomo terrestre, ma da Angelo Serafico; e quelle, che già sono scritte, le leggano pur gli huomini, quanto vogliono, che maggior altezza non. potranno capire, quanto è quest'altezza del mio Amore. E quelli, che l'intenderanno, saranno pochi, vestiti di veste nozziale; nè li Prudenti, e Sauij di Carne, e del Mondo l'intenderanno, ma gli humili (benche huomini, e donne femplici) intenderanno tanto, quanto m'ameranno; e poco, à nulla inten-

deranno quelli Prudenti, e Sauij, che non haueranno, (enon la Teorica, priui della... Prattica.

Gran Sapienza hauerà quello, ch'insegna la Scienza del mio S. Euangelio, perche ho infinito numero d'huomini, e donne semplici, & ignoranti, che mai hanno letto, nè sanno leggere; tuttauia appresso di me sono gra Sanij, Prudenti, e Teologi: e questo, rispetto alla prattica, & all'Amore, c'hanno verso di me suo Dio, che altro dall'huomo non cerco, se non Amor retto, e puro: & à questi dò le mie gratie, e doni, e li faccio mie:

Camerieri, e Segretarij, e li manifesto li miei Misteri, e Segreti:
e se li miei Amici potessero dire,
e publicare quello, che veggono
in me suo Dio, non sariano intesi
dagli huomini: e perciò diceua il
Proseta: Secretum meum mibi. (a)
E chi vuol vedere cose nuoue, e
cose ammirande, studij me in slagelli, in tormenti, in persecutio
ni, in infamie, in same, e sete, ia
chiodi, in spine, in Croce, & in
morte: questa è la scuola della...
vera Intelligenza.

Ah! che questa Dottrina non fà à proposito per i Sauij, e Prudenti di carne, e di questo Mondo; ah! che li loro studij no hano tali libri, per studiar l'Amor mio: li miei Amici hanno sempre me Libro della Vita, e con il frequete studio di me, si fanno ancor essi Vita, habitando in me, & Io in esti; e cauano li mici Amanti Serui da me Libro di Vita Concetti ammirandi, e scriuono ne' cuori loro, quanto veggono di me: e perche le Viste sono alte, s'abbassano in se, e s'inalzano in me; s'abbassano in se, facedo fondamenti stabili per sopraedificare, e per inalgarsi in me con. opere operanti dell' Amor mio: e co'l mio Amore fanno edificij ammirandi, delli quali Io mi godo, e compiaccio, dicendo: Delicia mea, esse cum filijs hominnm.

O Abisso! O Carità! O Sublimità! O Gloria! O Eternità! O Immensità! O Inesausto Amor di Dio! O Inuestigabil Sapienza!O Immensa Misericordia\_! O Vita, che dà Vita all' Anima Amante,che dà Morte alli morti nel peccato: O Centro, e Fine dell' Anima! O Appassionato Christo! che addolcite le passioni de'vostri Amanti Serui; O Sole, che con vostri raggi percuotete l'Anima Amante! O Luna, ch'illuminate l'oscura notte d'erranti peccatori! O Dio mio, che sete l'Increato Sole, riscaldate con i raggi delle vostre gratie, l'aggiacciati cuori nel vitio, acciò vi conoscano, & amino, mentre Voi stesso lo desiderate, con dire: Ecce sto ad ostium, & pulso: Si quis audierit vocema meam, & aperuerit mibi ianuam, intrabo ad illum, & canabo cum. illo, & ipse mecum. (b) Il Popolo Hebraico, ch'era ribello, e seguitaua l'Idolatria,non voleua parlar meco; anzi pregaua Mosè mio Seruo, e loro Capitano, ch'esso parlasse meco: ma li mici cari Serui nella Legge Euangelica, il maggior desiderio c'hanno, è di trattar meco d'Amori. e d'Eccess; e riputo grato à me, che gli huomini miei Serui, trattino meco,e di buona voglia odo le loro voci: e per meglio esclamare, e gridare à me suo Dio, si ritirano in luoghi solitarij, e rimoti,& iui vociferano, gemono, e piangono.

(a) Isa.34.v. 16.

(b) Apec. 3. v. 20.

CA-

### CAPITOLO XXVII.

### Le Vanità, e Miserie degli Oggetti dell'Amor Mondano.

Dirò meglio, e prima degli Oggetti, à quali aspirano gli Huomini, e Donne mondani, lontani da me; e poi dirò degli Oggetti, c'hano h' miei Serui.

Gli Oggetti mondani sono oro, tefori, gioie, spassi, piaceri, fuoni , balli lasciui , & altrissimili: ma che dici,ò huomo cieco? tu hai posto li tuoi amori in queste cose vili, e momentanee, che l'adori, e l'hai sempre presenti, e come cose immortali, cieco le feguisti; e viuendo spensierato, come se queste cose t'hauessero à far beato, d'esse ti godi; e per meglio goderle l'hai poste in luoghi solitarij, e segreti,e con. frequenza le contempli, e l'adori come tanti Dei, e non te n'accorgi; ma lasciando d'adorare Iddio, e dilettarti in Dio, ti diletti, & adori Idoli, come faceua il Popolo d'Ilraele, quando adoraua il Vitello d'oro nel deserto: e pur'è vero, che l'huomo è scordato di me suo Dio, commettendo tante iniquità; e non s'accorge, che l'oro è terra, e le possesfioni, li tesori, hoggi s'hanno, e dimani sono finiti; e gli amori posti in cose fuori di me, tutti sono vanità, che co vn'accidete di febre, ò altro, il tutto è suanito.

Vedrai vn Padre-ch'accumula tesori per il caro figliuolo; molte volte vedrai il figlio contra il Padre, & il Padre contra il figlio: vedrai il Padre, e la Madre, c'haueranno vna bella figlia, nella quale molti dilettandosi, aspettano di fare vn nobile matrimonio; e pur'è vero, che detta figlia sarà rubata, ò violata, succedendone rouine, stragi, & homicidij. Sarà vn altro c'hauerà ori,e tesori,e pure nel maggior colmo della sua felicità, la morte tronca il filo ad ogni sua ricchezza, e felicità.

Altri saranno, che immersi in vn'Oggetto insame, e carnale, e per quello consumeranno gli ori, e gli argenti, e quant'haueranno; ma quel, che più importa, consumeranno l'anima, & il corpo e carichi di piaghe setenti, si ritireranno in Hospedali; sinendo la lor Vita con insamia, dishonore, e pericolo della salute, perli mali habiti.

E se io volessi descriuere legran miserie degl' innamorati del mondo; sono queste tante, e tali, che vi vorriano sitmi d'inchiostro per scriuerle: e sappi, che grandi sono li Giudicij mici contra gli Amatori del fal-

lace

lace mondo, e degl' Imitatori suoi; e se bene vedrai gli Empij essatti, honorati, e stimati, saranno nondimeno da mesprezzati, e derelitti. E vedrai gli Amici miei abbassati, humiliati, perleguitati, e posti nell'vitimo esterminio, giudicati dal Mondo indegni di vita: però li vedrai appresso di me fauoriti, accarezzati, estaltati, honorati,e stimati. E vedrai Huomini, e Donne ignoranti, e semplici, dal Mondo calpestrati,ma nella mia Corte applauditi, stimati, e sublimati da'miei Cortegiani: perche appresso di me non sono le Corone, nè Scettri, nè Grandezze, che facciano li miei Amici fauoriti, ma l'amor verso di me suo Dio è quello, che l'ingrandisceء.

E può essere, & è cosa vera. che vno, benche semplicello, ri spetto all'Amore, con il quale amarà me,sia sopra molti Sauij, & Intendenti nel regno mio: e gli Angioli miei si stupiscono di tali miei Amici, e famigliari, da me stimati, & accarezzati. Io non premio ne'miei Serui le Gradezze, le Ricchezze, le Corone, li Scettri, & altre cose, nè l'esser Teologo, ma premio la Virtù, e l'Amore verso di me.Anzi, per esser gran Teologo, e gran Sauio gli conuerrà rendere à me maggior conto, perche vn tale hà maggior obligo verso di me, per hauerli dato maggiori beni, con li quali douerebbe maggiormente conoscermi Autore di tutte le gratie, e di tutti li doni da me riceuuti.

Oh quanto gran gusto mi dà. quel pouerello, posto in vitimo esterminio, da ogn'vno derelitto, perseguitato, infamato, e trucidato, e che se ne stà forte, e costante nell'Amor mio, es ch'altro pensiero non hà, che di. piacere à me, e ch'lo con questi; tali habbia la libertà d'affligerli, e ch'essi diano à me motiuo de far con loro alla peggio! però li. sostengo con la gratia mia. Anzi hò amici tali nel Mondo, che mi pregano,e mi sforzano,che Ioli dia Croce, & anco Martirij: e chi potrà intendere questa. lettione? non già li sensuali, c'hanno per lor'Oggetto cosevane, e transitorie, ma gli Amici miei Amanti intenderanno questa Sapienza.

Hor senti gli Oggetti, che godono gli Amanti miei Serui, e stij tu attento, che lontano sei da quest'Oggetti Celesti, che ti possono far Beato, & Amico mio; acciò lasciando questi tuoi Oggetti vani, habbi da seguir'i celesti: & operando virtuosamente, ti possi accrescere Corona, Premio, e la mia Amicitia.

CAPI-

# CAPITOLO XXVIII.

### Quali siano gli Oggetti dell' Amor Diuino, e de' veri Amanti.

DE gli Oggetti de' miei Amanti Serui, il principale fono Io, Dio dell' Efferciti; lamia Bontà, Carità, Amore, Misericordia, Giustitia, Prouidenza, Humiltà (che Dio mi fece Huomo.per l'Amor dell'huomo) lamia Patieza in sopportar l'huomo à me crudele; la mia Vita, Passione, e Morte, e quanto operai nel mondo in seruigio dell'huomo: la Creatione del Cielo, degli Angioli, e degli huomini, degli animali, e di tutte l'altre creature, con tanti, & infiniti Oggetti, & Attributi, che rendono stupore, e marauiglia al Cielo, & al Mondo; questi sono gli Oggetti, che giorno, e notte contemplano li miei Amici, & in questi Oggetti godono di me, e mi vedono in Spirito: e l'Amor mio è concentrato in questi Oggetti, li quali sono incomparabili, immensi, & infinici; e l'huomo finito non può corrispondere all'Oggetti, e miei Attributi: onde l'anima, vedendo in me tant'altezza, si profonda nella... sua bassezza;& altro nó le resta, che fiamme, & ardori d'alti de-Iderij di me suo Amato Dio: e perche non si può adoprare per inalzarfi ad amarmi, odia (e)

stessa vedendo, che non può corrispondere con Amore all'Oggetti, che vede di me: e perche gli Attributi, e Lumi mici sono alti, & incapibili, l'anima non. può salire con Opere operanti; ma in vn certo modo v'arriua con . Opere desideranti; poiche con desiderii può desiderare d'amarmi più delli Serafini: & è così grande l'immensità dell'Amor mio. che, se palpabilmente mi lasciassi vedere dall'anima nelli miei Attributi, quella finirebbe la Vita corporale; e pur'è vero, che quanto vede l'anima di me. sono scintille:e se queste scintille accrescono nell'anime tato fuoco, e fiamme, che abbruciano: che sarebbe poi, se Io, che sono Sole di Giustitia nelli miei Attributi mi lasciassi vedere? senza. dubbio restariano arse senza... moto corporale: e l'anima amãte è tanto ardente, che se per conformarmi con essa, facessi accendere vna fornace ardente, e le fiamme trapassassero li più alti monti & vn'anima mia Amante sapesse, che lo vi fos'in mezo; senza dubbio spinta dall'-Amor mio, al mezo d'essa si gettaria, ancorche sapesse d'essere estinta, & abbruciata: perche,

per

per goder' & amar me, non temeria nè fuoco, nè tormenti, nè qualfiuoglia incontro; mercè, che l'Amore non sopporta separatione dall'Amato,nè l'anima. può gustare maggior dolore, quanto è, se per sua proua, mortificatione le toglio quest'-Amore.

E se bene questa sarà vn'anima gran Serua mia, che le farò parere sia lontana da me, e senza Amore, e che l'habbi derelitta, & abbandonata; ad ogni

modo essa vedendo questa sua... sterilità, & affanno (ch'è il maggiore, che poss'hauere) vuol meco competere con gridori, lagri. me, e preghiere, per sforzarmi à ritornare ad essa : e sà à guisa. de' fanciulli, che non sapendo parlare prouocano la cara Madre con pianti, e gemiti, acciò gli dia il latte; così quest'anima. essendo piena d'Amor mio, gli pare di non amarmi; e però proua me, acciò ritorni con. maggior fuoco,e fiamme.

# TRATTATO X-

OVERO

OVARTO

#### DELL AMORÈ VERSO DIO.

Scritto da questo Seruo di Dio ad vn Conuento di Monache.

### CAPITOLO I.

Essorta al retto, puro, cordiale, e filiale Amore.

L Christo dirò, che frà tutte le Virtù Christiane, l'Amore tiene il primato, e corona; e mai po-

TO vilissimo Seruo di Giesù trà esser vera Virtù, se non sarà fatta con Amore, e per Amore, & Iddio tanto premia in Cielo, quanto sarà amato in Terra.

Aaa

Quest'Amore deue esser retto. puro, cordiale, e filiale: voglio dire, O Serue, O Spose di Christo. che le nostre operationi, tanto interne, quanto esterne, tanto spirituali, quanto corporali, si deuono fare per solo compiacimento di Dio, non guardando à Gloria, nè ad Inferno, nè à gusti, e diletti proprij,ma solo deuono rimirare nella pupilla degli occhi di Christo, lontanando da. cuori loro l'amor proprio, mercenario, e seruile, ch'è la rouina, e strage de'Serui, e Serue di Christo: nè maggior Sapienza sotto Dio si può imparare, quanto è il ben amare,e feruire à Dio,lontanandosi dagl'interessi proprij.

Figliuo!e da Dio benedette;il vostro Sposo Christo mi dia va.

nuouo Amore, vn nuouo Cuore. vn fuoco, vna fiama,& va'ardore, che tutte vi trasporti, e trasformi in quell'Immenso Mare dell'Amor, e Carità di Christo, il quale è vn fommo Bene;dal cui Bene n'escono laghi, fonti, e fiumi di Bontà,e d'Amore. A quest'Amore Vnitiuo inuito voi, d Signora Orsola, con tutte quelle diuote Serue di Giesù; e questo farà il maggior negotio, che sotto il Cielo possiate fare; tutte l'are Virtù si deuono riferire à quest'Amore, amando vn tal Signore, il quale amò noi con Amor immenso, & infinito. L'Amore del nostro Dio ama, e no è amato; serue, e non è seruito; dà, e non l'è dato; cerca, e non. vien ricercato.

### CAPITOLO II.

Dio vuol'esser'amato con Amor forte, per seuerante, e lontano dagl'Interessi.

H quanto Dio è Innamorato d'vn' anima, che veramente l'ama! ma vuol'esser'amato con amore forte, e perseuerante, e che tanto ami nelle contrarietà, quanto nelle prosperità; che sia amor disinteressato, e spropriato, nè rimiri à gusti, nè à commodi; che non guardi nell'operare à premio, nè per la gola della gloria, nè per timore dell'inferno; ma solo, che nel-

l'operare rimiri nella pupilladegli occhi di Christo, volendo viuere senza l'amor seruile, mercenario, e proprietario, ma seruire à Dio rettamente, cordiale, e silialmente. Oh quanto Iddio odia quella Sposa, che viue ne' Chiostri (Vergine si) ma Ohime! con quant' Interessi, proprietà, inquietudini, e rispetti, chemai può gustare nel cuore l'A; mato Sposo Christo.

Оh

Oh quanto è dolce, e soaue questo N. S. Giesù! Gustate . & videte , quoniam suauis est Dominus.(a) Lo gustaua quell'ebria. Spola di Christo, come si legge ne'Cantici, quando andaua dicendo: Dilectus meus mibi, & ego illi. (b) Quia amore langueo.(c)Inter vbera mea commorabitur.(d) E l'Amato Sposo Christo, rispondendo con voci d'Amore và dicendo: Vulnerasti Cor meum, Soror mea Sponsa. (e) O dolci piaghe! O care ferite d'Amore trà questi due Amanti, Christo, e l'Anima O quanti colloquij, & innamoramenti, lumi, viste, eccessi, e suenimenti amorofi ! O Dio del

mio cuore! O pupilla degli occhi miei! e chi potrà giamai capire, & intendere cose tant'alte, e celesti? quell'Anima, vostra Sposa, capirà, & intenderà ciò, che io non sò scriuere, nè intendere; ma folo l'Amore (amando voi, ò Signore) l'intenderà.

Oh potessi io, Dio mio, aprire i cuorià queste vostre Spole, & in esi mettere vna fauilla ardente di questo vostro Amore! acciò ardessero, e bruciassero nella fornace Celeste dell'Amor vostrò retto, puro,cordiale, e filiale; in quest'Amore conosce Iddio li suoi cari amici.

## CAPITOLO III.

L'Amore è il Compimento della Perfettione, è sempre in atto, & è insatiabile.

L'Amore è il Compimeto del-la Perfettione; e tanto perfetta sarà l'anima, quanti gradi d'Amore hauerà verso Dio:& in tanti gradi di Gloria sarà essaltata nel Cielo, quanti gradi d' Amore hauerà hauuto in Terra. L'Amore spiccò Dio dal Cielo, venendo in Terra; così noi con amare Dio dobbia. mo salire al Cielo : quest'Amore è così alto, & eminente, che ama in ogni luogo,e tempo, non folo virtualmente, ma attualmente; e

l'anima posta in Stato d'Amore, vede, e gode il suo Diletto in. ogni luogo, e tempo, e mai lo perde di vista, mercè ch'essendo l'anima tutta innamorata del suo diletto Sposo Christo, non. può veder'altro Diletto, che l'amato suo. Ego dormio, & Cor meñ vigilat. (f)

Considerandosi l'anima, come casta, e pura, vigila sopra se stelsa contra il vitio, e peccato; dorme con foaue fonno nella... Contemplatione de' Diuini Mi-

Aaa 2

<sup>(</sup>a) Pfalm.33.v.19.(b) Cant.2.v.16.(c) Cant.2.v.5.(d) Cant.1.v.13. (e) Cant.4.v.5. (f) Cant.5.v.2.

#### 272 Par.II.Trattato X. Cap.III.L' Amore 2 il Compimento, & C.

steri. L'Amore posto in vn'anima, mai si satia d'amare il suo Dio; sempre hà fame, e sete di Dio, e quato più mangia in questa Celeste Mensa dell'Amore di Dio, tanto più li cresce la fame, e sete d'amarlo; nè giamai vn'anima in Stato d'Amore si può satiar d'amare: e se Dio non temperasse queste siamme, & ardori, con sottraherle la gratia sensibile, l'anima caderia in Estasi.

O marauiglioso Dio ! e chi giamai potrà capire quest'alta. Sapienza del vostro Amore, posto in vn anima? l'Amore è più forte della morte; perche nonteme morte,nè pena,nè tormenti,nè gloria,ma teme il solo Dio, e l'ama; & in quest'Amore si và sempre auanzando, e perfettionando, e quanto più ama, meno li par d'amare.

### CAPITOLO IV.

Quest` Amore hà per Sorella, e Custodia, l'Humilt à.

Vest'Amore hà vna Sorel-اء ; la,chiamata Humiltà stando l'Amore co l'Humiltà, no può esfer'ingannato, mercè, che l'anima eleuata in Dio per Amore, e come Spola di Christo, esso le mostra se stesso in quel modo, che si può vedere dalla... mente humana; e trasportandola in eccessi, lumi, e viste della fua Bontà, Amore, e Carità, resta, come sommersa in vn'inesausto Mare dell'Amore,e Carità di Dio. Ed essendo l'Humiltà presente, la tiene humile, e bassa. nella Cognitione vile di se stessa; dando la gloria à Dio, & à le stessa, vilta, bassezza, & indegnità: e così (essendo l'anima vestita della veste nozziale dell'Amore alto, & eminente) la sopra-

detta Humiltà la tiene bassa, & humile; & à quest'anime basse. Iddio dà le sue gratie, e quanto più Dio dà all'anima gratie, e doni, tanto più anche l'anima corrisponde; e senza la gratia di Dio, non può cosa alcuna.

Quest'Amore, quanto più s'inalza à Dio, tanto anco più
s'abbasia l'anima in se stessa, conoscendo il tutto da esso Dio:
questo Amore è fuoco, siamma,
& ardore, che trasporta l'anima
in gridori, clamori, eccessi, stupori, e marauiglie in modo tale,
che si consuma, come cera al
suoco, e come neue al Sole. Questo suoco consuma la Parte Inferiore, e viuisica la Superiore;
essendo l'Inferiore, Carne; e la...
Superiore, Spirito; e milita l'yna

con;

Par. II. Trat, X.Cap. IV. Queft' Amore ba per Sorella, esc. contra l'altra: e se l'Inferiore no potrà la Superiore attendere all'sara retta della Superiore, non. Vnione, & Amore di Dio.

## CAPITOLO V.

L'Amore per volare à Dio, deue esser libero, agile, e leggiero.

L'Amore per attendere al suo Centro, ch'è Dio, hà da esfer libero, agile, e leggiero, per poter volatiene à quello : e però bisogna castigare questa carne indomita, leuarle i gusti, e diletti sensuali, mortificando le proprie passioni rubbelle allo Spirito:riducendo la Parte Inferiore, vbidiente alla Superiore, acciò la Superiore senza impedimento possa impennare l'ali dell'Amore, volando nella verdeggiante oliua della Contemplatione de Diuini Misteri, & iui gustare la sertilità desfrutti Celesti, quali fanno l'anima più celeste, che terrestre; stando con il Corpo in Terra, e con lo Spirito in Cielo, e conuersando, e trat-

tando con Dio d'Eccessi d'Amore: & in quest'Amore gode, e. fruisce cose, che non possono dirfi,nè scriuere, ma bensì gustare nel cuore; e tanto s'inalza l'anima in Dio, ch'è cosa di maraui-

glia,e di stupore.

Quest' anime Innamorate di Dio, fi leuano, e s'vniscono à Dio quando vogliono, mercè, c'hanno posti li loro Amori nel suo Diletto Christo, nè sopportano separatione dall'Amato. Quest'Amore è vehemente, & ardete; Tale Vnione è di gran requie, e pace, non solo dell'anima, ma... anco del corpo, sicome diceua il Santo Profeta: Cor meum, & Caro mea, exultanerunt in Deum Viuum.(a)

# CAPITOLO VI.

Mezi per arriuar à così alto Amore.

Vest' Amore da me scritto, non farà intefo,fe nó dall'anime molto illuminate, & innamorate di Dio, che già siano passate dalli gradi inferiori;

chivorrà salire à quest'altezza d'Amore, bisogna prima passare per ignem, & aquam : e c'habbia... gran prattica nell'Oratione metale, salendo da questa alla Vita Pal-

(a) Psal.83.2.3.

Passione, e Morte di N. S. bisogna anco darsi all'humiltà, a'didispregi, alle cose vili, facendo contra la propria volontà, resi-Rendo al vitio, e peccato, facendo contra li proprij appetiti, stando solitario; suggire quelle cose, ch'il Senso appetisce, amando chi ti dispregia, e vilipende: e cosi à poco, à poco si và introducendo nella via d'Amore, e vi vuole gran perseueranza, constanza, e considanza in Dio: fuggendo li 10mori, & inquietudini, lasciandosi reggere dalla Superiora, come morta: fuggendo le nouelle del Mondo,castigando li corpi loro, e tenendoli fogetti allo Spirito: esser le prime nell'Opere Spirituali, seruire all'Inferme, fare gli vfficij più vili nel Monastero, nettando l'immonditie : leuarsi in Dio con gran. frequenza, far frequente oratione, non folo in Chiesa, e negli Oratorij, ma trouare il suo Caro Spolo anco negli essercitij manuali.

Poco Amore stimo sia di quello, ch'ama solamente in Chiesa, nella S. Communione, mentre il nostro Dio è tanto Caro, Buono, Amabile, e Desiderabile, che si deue trouare in ogni luogo, e tempo. O quanto dolce è il N.S. G.Christo! Quàm dulcia faucibus meis eloquia tua! (a) dice il Santo Proseta; come anco: Gustate, & videte, quoniam suanis est Dominus.(b)

(a) Ps. 118. v. 103. (b) Ps. 33. v. 19.

Gustatelo, Figliuole del Paradiso, in questa vita mortale, per hauerlo poi à godere nell'immortale eternamete; & à quell'eternità attendete, & aspirate, come à centro, e sine dell'anime vostre.

Felici,e ben auenturate Colóbe, se farete li vostri nidi nella, ferma pietra, cioè nel spalancato Cuore di Christo: O Figliuole del Cielo, riposate, e ne'riposi v'affaticate, e nelle fatiche riposate:Oh Dio dell'anima mia l'fate capire, à intendere à queste vostre Serue queste mie poche righe, scritte cō gran Zelo, acciò siano Spettacolo all'Angioli, & all'huomini, e la Vostra Maestà glorisicata nell'anime loro.

Quest'anime vostre, ò diuote Serue, sono redente da Christo con dolori, affanni, angustie, con Croce, spine, e sangue: voi dunque, come Spose d'vn tale Sposo, douete imitarlo nel patire, nel mortificarui, sprezzarui, humiliarui, & in calpestare i vostri corpitenendoli sogetti allo Spirito,e cercando sempre le cole vili,e di dispregio : perche il vostro Sposo Christo non si vergognò (le ben'era Dio) per vostro amore di lauar i piedi à Giuda... Traditore, e d'esser posto in vna Croce con tanti dispregi, e vilipendij per vostro amore; e douete con gran frequenza commemorare la Vita, Passione, e MorMorte del Vostro Redentore, di Christo quell'anima, la compassionandolo in tanti dolo-ri: e non si può chiamare Sposa Amore.

### CAPITOLO VII.

Forza dell'Oratione Mentale per arrivare all'-Vnione, e vera Sapienza.

Odo molto il leggere Libri, vn'Oratione Vocale; ma incomparabilmente più si loda... l'Oratione Mentale, e la Contemplatione, vnendosi l'anima con Christo interiormente; acciò anche nell'esterno si vegga. il fuoco celeste d'Esempi, di Virtù, e di Santità. O volesse Iddio, che le Religiose, & altri fossero capaci di quest'Oratione Mentale! perche è la base, e sondamento della vera Vita Spirituale, nella qual si gode,e si gusta il vero Bene,e vi resta l'anima somersa, & allagata; ne'cui laghi profondi l'anima leuata in Dio. vede la sua volontà, & à quella. aggiusta la sua; mentre maggior Perfettione sotto Dio non si può hauere, quanto l'esser vnisorme alla Volontà di Dio. In questa, volontà camina sempre sicura, certa, e lontana da ogn' inganno; e perche detta Volontà di Dio è contra il Senso, e la Carne,è necessario l'Amore, poiche co amar Dio, il tutto si fà facile.

O Sapieza da pochi intefa! giache fale in tant'altezza. Ah! che l'huomini graui, e pesanti de'vitij non hanno ali per salire in alto l'anzi da vn peccato cadono nell'altro, e così stanno sempre, attaccati alla terra; ma li cari Amici di Dio, hauendo l'Vnione, & Amore con Dio, sono purificati, e come agnelli leggieri si leuano in Dio con somma requie, pace, e gusto mirabile, godendo quello, che io vermicello non sò dire, nè scriuere.

Quest'alta Teologia s'impara orando, contemplando, gemendo, e lagrimando; in solitudini, & eccessi mentali, & in stupori, e marauiglie dell'immensa Bontà, & Amor di Dio: in quest'Amore l'anima muore, ma di morte d'Amore, che le dà l'eternavita: & amando Dio comincia à gustarla in questa Vita, per hauerla poi à godere in quell'Eterna.

Quest'Anime Innamorate di Dio muorono, & anco viuono; muorono à se stesse, & al vitio; viuono a Christo, & alle-Sante Virtù: queste Virtù sono l'ali per volare à Christo, e qua-

Digitized by Google

### 376 Par,II.Tratt.X.Cap.VIII.Effetti dell'Amor di Dio.

to perfette saranno le Virtù, anco con maggior agilità volaranno.

In Dio fi gusta quello, che tutta la Sapienza mondana no può capire,nè intendere; ma vn Anima amante, vile, e poco stimata, vestita d'amore, intenderà

quello, che occhio non può vedere, nè lingua narrare, nè intelletto humano capire. O gran cosa l'amar Dio! ma ben amarlo, e ben seruirlo, mercè, che quì consiste il vero Amore; cioè, amare Dio per Dio, e non per noi

# CAPITOLO VIII. Effetti dell' Amor di Dio.

H quanto dispiace à Dio l'amor nostro proprio, interessato, e vile, ch'ammorba. l'opere cordiali, e filiali, fatte co alto fine di piacere solamente à Dio! Oh potessi io dire, e ssogar il mio Cuore, con dar' ad intendere, che cosa sia l'Amor di Dio! quest'Amore non rimira à premio, ma riguarda al solo Premiatore, ch'è Dio, per Amor del quale daria Scettri, Corone, & Imperij; nè altro vuole, che l'elser legato à Christo per Amore, co'l quale si leua in Dio, quando vuole: & vn'Anima vestita di veste nozziale d'Amore, s'vnisce, e si trasforma in Dio con tanto ardore, che è cosa mirabile.

Tal' anime sempre gemono, sospirano, e pianzono; sono sempre impatienti, & ardenti, e con dolci lagrime estinguono quel

fuoco interno; nè possono hauer refrigerio, se non in Dio, e suori di Dio sprezzano il tutto; altro non vogliono, se non il Diletto Christo, il suo Amore, li suoi gusti, riposi, spassi, e diletti, nè discernono altro, se non quello, Quens diligit anima mea. (a) E che cosa gustino quest'anime, solo Dio, e l'anime lo possono sapere, e gustare in corde, in anima; in vn profondo d'humiltà, e bassezza di se stesse: e sicome gli amori vani, e transitorij del Mondo finiscono con dolori, ed affanni; così l'Anima amante il suo Dio, comineia con allegrezza, e giubilo, e finisce con som-

ma\_ requie, e pace, per andare à godere Iddio eternamente.

**CAPI**-

(a) Cant.3.v.2.

### CAPITOLO IX.

# Pazzia de' Mortali: Sapienza degli Amanti.

Pazzia de' Mortali! che pongono li loro amori in cole miserande, & indegne d'essere amate, e si scordano del suo Dio sommo Bene, in cui viue l'Anima amante; i beni della. quale sono li tesori, e gioie di gran preggio. L'Amor di Dio causa nell'Anima desiderij tanti, etali, che oue non può arriuar con opre, v'arriua con desiderij: quest'Amore vuole sempre il suo Dio presente, e sempre in lui aspira; e non vorrebbe hauer corpo, per meglio trasformarsi in. Dio.

Tengono l'Anime innamorate di Dio i loro corpi molto sogetti allo spirito; anzi li rendono vbidienti, acciò non ricalcitri contra lo Spirito: sono molto
vigilanti per resistere al vitio, e
peccato, anche in difetti piccioli; e questo per riceuer le gratie
di Dio, le quali da esse sono molto custodite, e senza delle quali
il tutto sarebbe sumo, e vanità, e
con l'istesse s'ascende, e trascende in alte Cognitioni del vero
Bene, ch'è Dio.

Questo Dio è Vita, Gloria, e Riposo dell' Anima amante; nè altro gusto può hauer quest'Anima, se non il dar gusto à Dio: e se bene l'Anima fosse pe-

gli estremi, ad ogni modo si refrigera nel vedere il suo Diletto Christo si Glorioso, e Maestosot sicome si vede in prattica nelle, tenere fanciulle, ch'amauano Christo, alle quali i tormeti erano gusti, e diletti, come si legge nelle loro Vite.

O Amore! O Amore! chi mai ti può capire? Li soli Amanti possono intendere vna si alta... Sapienza, non già per parlarne, ma bensì per gustarne. O marauiglie di Dio! quest'Amore stà in tenebre, perche gli Amici di Dio sono afflitti, perseguitati, maltrattati, trucidati, & vccisi, conforme si vede nelli Santi, e Sante Vergini Martiri; e questo in quanto al Mondo, ma in. quanto à se stess, l'esser nelle tenebre, derelitti, afflitti, perseguitati, e maltrattati, gli era... luce grande per vedere Dio: e chi potrà intendere, ò Dio mio, tal forza, che tiene in se questo vostro infinito Amore? E se gli ardenti Serafini del Cielo non. lo possono à pieno intendere, nè capire; come l'intenderà l'huomo vile, e mortale? torno à dire; che in parte lo capirà quell'anima amante, che scordata di se, solo si raccorda del suo Viuente Iddio.

Bbb CA-

# CAPITOLO X.

# Questa Sapienza s'impara con l'Amore, e Studio Spirituale.

Gran Botà del nostro Dio! che tantà Sapienza sì alta folo si possa imparare, intendere, e capire con l'Amore, nè vi voglia fludio letterale, ma spirituale, e ch'ogni semplice, e sem- . plicella la possa imparare, superando anche gran Teologi, come diceua il Serafico S. Bonauentura, cioè: benche li Teologi, fe haueranno anco la prattica, faranno maggiori auanti à Dio (quando però l'Amor del Teologo hauera maggior gradi d' Amore in amar Dio) tuttauolta... l'Ignorante, e Semplice, se hauerà maggiori gradi d'Amor verlo

Iddio, dall'istesso Dio sarà coronato di maggior gloria in Cielo; e chi hà dato tanta gloria in Cielo alli SS. Apostoli ? il solo Amore li coronò.

Iddio non è partiale; ama; chi l'ama; serue con le sue gratie à chi lo serue: in somma, Dio hà riposto la Santirà, e la. Perfettione nell' Amore. Gli huomini mortali si fanno immortali con amar Dio; e faccia l'huomo, e la donna quanto può (ancorche l'opere in se stesse sia donna fatte con Amore, e per Amore, il tutto sarà vanità.

# CAPITOLO XI. Gl'Inganni dell'Amor proprio.

O H quante cose fanno li mortali per compiacere al Mondo, per gli applausi, honori, e dignità! O quant'interessi, proprietà, e propria lode! O quanti s'humiliano, per non ester humiliati! quanti hanno patienza con altre virtù, per esser tenuti Spirituali, e per esser applauditi! O quanta forza hà Pamor proprio di se stessi che anco gran Serui, & illuminati

nella via di Dio sono caduti à guisa di Lucisero: e gran prattica stimo di quell'anima, che saprà conoscere quest' insolente, e temerario Amor proprio dise stesso, ne si può conoscere, le non da anime humili, & illuminate dal Celeste Sole di Giustitia; perche l'Amor proprio singe sotto specie di bene, e portando all'anima interessi sotto specie di virtù, nassonde il veleno.

O quan-

O quanti n'hà vecifi, & vecide questo temerario Amor proprio ! è lui vn' Ingannatore, esporta li suoi inganni sotto specie di Virtù, e Santità; & è così fraudolente, che non si degnadi trattare con huomini, e donne date al vitio, e peccato; ma tratta con Religiosi, e Spirituali, e sotto specie di Spiritualità, li tira alla Sensualità, all' amori, all'applausi, & all'esser lodati, e stimati.

O in quanti pericoli fi troual'anima ! ma chi veramete amarà Dio, l'Amore li serue per luce, e per veder gl'inganni; e con gli Atti d'Amore opprime l'Amor proprio, il quale non è conosciuto, se non dagl'Innamorati di Dio; perche l'Amor proprio si depinge sotto l'Amor di Dio, e sicome li Demonij sono le Simie di Christo, trasformandosi in Angioli di luce; così l'A-

mor proprio li trasforma in. Amor di Dio; e con questa sottilità inganna l'anime, dando a' suoi corpi tanti gusti, diletti, e spassi, e sotto specie di bene, e di spirito ingrassandoli, e concededogli ogni piacere, e diletto: Sapienza così pestifera, che lontana l'anime dal vero Spirito; mercè che nè Christo, nè gli Apostoli, nè gli Fondatori di tante Religioni hanno giamai insegnato altro, che croce, spine, flagelli, persecutioni, & odij, con atroce morte. E l'istesso Christo ci diede esempio, la B. Vergine, gli Apostoli, Martiri, Confessori, e Vergini, tutti passorno per le croci, assanni, mortificationi, dispregi, e l'istessa morte: & hora a'nostri tempi questa Celeste Dottrina, insegnata da Christo è poco intela, e manco pratticata.

## CAPITOLO XII.

Vita delli Santi de' primi tempi: Conditioni del vero Amore.

Tempi felici della primitiua Chiesa! quando v'erano Prelati, e Religiosi, che in se stessi pratticauano la Vita. Spirituale, e la poteuano insegnare anco ad altri: e come potrà insegnar' vno la dritta via. di salir al Cielo, se in se stessi ono

la sà? si può dire quel, che disse. Christo: che, se un cieco guida. l'altro cieco, tutti due cadono nella sossa. Dare alla carne li suoi gusti, e commodi, volendo, e pensando, che camini per Via dello Spirito, t'inganni, ò anima; perche l'Amor proprio ti Bbb 2 gui-

# 380 Par .II. Tratt. X. Cap. XII. Vita delli Santi de primitempi, &c.

guida per vie lontane, e tu non

te n'accorgi.

Questa Dottrina dello Spirito di Dio pratticorno que SS. Romiti ne'deferti, che mangianano radici, e'l bere acqua fresca si riputaua troppo sensualità: castigauano la loro Carne con cilicij, e discipline; che il legger le loro Vite, rende stupore, e marauiglia, e muoue lagrime, e sospiri. E tu,ò Huomo, ò Donna, che fai dello Spirituale, vorrai Vita commoda, e daré alla tua carne ogni contento? te n'anderai alla Confessione, & alla S. Communione con frequenza, e non vorrai patir cola veruna? vorrai li tuoi commodi? farai impatiente? non vorrai sopportare vna parola, che ti sia detta contraria al tuo appetito?
non vorrai sentir cosa auersaria?
vorrai esser honorato, applaudito, e stimatoresser tenuto in buon
concetto da ogn'vno, e pensi
d'esser retto dall'Amor di Dio?di
certo, che sarai retto dall' Amor proprio, e dalle propriesa

L'Amor vero verso di Dio è humile, patiente, diuoto, sprezzator del Mondo, mortificato, solitario, modesto, casto, semplice, puro, vigilante, e sobrio: perche l'anima in Stato d'Amorevigila sopra se stessa di Dio, (essendo Dio purissimo) non può starevassistente ad vn tal'Iddio, se sara immonda con vitio, e con pecato.

# CAPITOLO XIII.

# Proseguisce in spiegare il vero Amor di Dio

Quanto si diletta Dio d'anime pure, & immaculate! O quanta dolcezza apporta à quell' anime innamorate, che spropriate, e disinteressate altro non vogliono, che l'Amore, e la Gloria del suo Dio! nè altro pésano, orando, e contemplando, se non di darne Gloria à Dio, & à se stesse vilipendi), opprobrij, & angustie: purche sia honorato Dio, d'altro non si curano.

Questa Sapienza non sarà intesa, se non da gran Serui di Dio; & essendo tutta Celeste, e Spirituale, non può essere intesa, sea non con lo Spirito di Dio, dan huomini, e donne, che sono intutto dati allo Spirito.

O quanto doice, e soaue è il nostro Dio à chi l'ama con sedeltà di cuore, e con filial'Amore ! Quia amore langueo, (a) diceua la Sposa; questi languori sono d'Ec-

(a) Cant. 2. P.5.

d'Ecceffi d'Amore, e de' spassmi, & angustie; d'Amor non ordinario, ma straordinario di quell'anime, ch'altro non veggono, nè parlano, nè contemplano, nè gustano, nè desiderano, se non. il suo diletto Sposo Christo; e gustano cose ammirande, stupende, e sopranaturali: poiche quest'anime, essendo candidissime Colombe, volano quando vogliono nelli Diuini Misteri,& in est cotemplano!'Amato Sposo Giesù; trattado con esso d'eccessi, d'amore, de'gemiti, lagrime, viste, lumi, e cognitione del vero Bene, in cui hanno posto ogni loro speranza, giubilo, & allegrezza; e da questo Bene mai sono separate, mercè che

fono legate à Christo con catene d'Amore, che sono indissolubili; e quanto l'Amore sarà vehemente, tanto con maggior abodanza di gratie saranno visitate da Dio, operando per quello alte marauiglie.

Quest'amore è ardente, e seruete, e niuna cosa lo può separare da Dio: sicome vediamo in... prattica nelle tenere Verginelle, poste in tanti Martirij, e Dolori, con la morte atroce, e spauentosa, che li Tiranni mai l'hanno possute separare dal suo Amato Sposo Christo; anzi con giubilo, & allegrezza andauano alsi supplicij, mercè all' Amor Diuino, che ci sa superare ogni dissicultà.

# CAPITOLO XIV.

Il vero Amore Vnitiuo s'acquista salendo di grado, in grado.

Quanta gratia tiene in se il vero Amore! questo non sopporta in se vitio, nè peccato, nè amor proprio; e li proprietarij sono molto lontani da sì vero, puro, cordiale, e siliale Amore: & essendo l'Amor di Dio ardente, consuma l'humidità de piccioli disetti, permettendolo Iddio medemo nell'anime amanti; e ciò per maggior bellezza, dell'istesse, e con tal mezo sono da Dio tenute basse, & humili,

per meglio ingrandirle.

Quest'Amore mai si satia d'amare; le viste, e lumi di cui causano nell' anima accidenti, agonie, e spasimi; come ben spesso
auuiene à quell' Anime Estatiche, & anco ad altre, che nonsaranno in stato d'Estasi: e sono
tante, e tali le marauiglie di
Dio, che opera in tali Animeamanti, che non si possono dire,
nè scriuere; il che lo pratticaua
il mio Serasico Padre S. Francesco-

Ico, il Diuoto F. Egidio, & altri-

Quest' Amore, dico, deue hauere gran fondamento: replicarò l'altre volte detto: bisogna passare per la mortificatione. per li vilipendij, e persecutioni, facendo contra li proprij appetiti.e male inchinationi: mortificando le proprie passioni, e riducendole vbidienti alla Parte Superiore; passando dalla Vita Attiua, all'Illuminatiua, & Aspiratiua, all'Oratione, e Contemplatione, & all'Vnione, & Amore con Dio. E vi bisogna gran perseueranza, costanza i fortezza, e confidenza in Dio; facendo santi sforzi all'istesso, acciò ci visiti con le sue Divine gratie, senza delle quali niente di bene si può operare: nè maggior Sapiéza sotto Dio si può imparare, quanto è l'amar Dio lontano dalli proprij interess;mercè che la Natura corrotta non può volere, se non il male.

E perciò gran Sapiente sarà quello, che saprà reggere questa Parte Inseriore, sacendola vbidiente allo Spirito à forza de ha? stoni, de'sproni, e di mortificationi. sinche si ridurrà all'vbidien? za:poiche con l'arte,e con la diligenza si fanno domestici li più fieri animali del Mondo; nè giamai pensi alcuno salire à tant'altezza . quanto è l'Amore Vnitiuo con Dio, se prima non farà questo fondamento, c'hora dico: e pochi si ritrouano, ch'attendono à questa prattica certa, veridica, e palpabile della Croce, e dell'Imitatione di Christo:nè altra via si troua per farsi santo in vn subito, ma si concede à pochissimi;e vuole Iddio.che si passi per li mezzi sopradetti : e bisogna, ò anima, che cominci à caminare, se vuoi salire al gran. monte della Perfettione, cioè cominciando à piedi del monte, e salendo con fatica, stenti, e sudori: poiche con l'aiuto di Dio arriuarai alla somità, oue potrai poi godere insieme con i Santi. quell'amena felicità, & oue non saranno fatiche, nè stenti, nè sudori, ma dalla Vista del tuo Dio sarai gloriosa in aternum.

### EPILOGO.

Rà tanto studia, anima, questo mio Santo Essercitio, e stà proua con l'aiuto di Dio, & odio di te stessa: e tanto conoscerai di far prositto, quanto che vedrai, se imiti Christo nel patire, nella mortificatione, nella Croce; nè ti fermarai, caminando intrepida, e forte verso la Persettione sin'al sine; sicome vuole Dio, dicendo: Qui perseuerauerit vsque in sinem, hic saluus erit.(a)

E sopra tutte le cose non ti

(4)Matth. 10.7.22.

fidare d'ogn'vno, che facendo il canto delle Sirene, poi t'vccide: e perciò, cerca có gran diligeza Cófessore illuminato nella via di Dio, che sia in se Huomo Religio so, e prattichi inse stesso il vera vita Spirituale: e questo, è il vero, & il maggior documeto, che posso, darti. Oh gra gratia è, l'haue-

re Confessore retto, & illuminato nella retta via d'Amore! in quest'Amore ti lascio, à anima, e riceui questo diuoto Essercitio, composto da me vilissimo peccatore Frà Tomaso Cappuccino Laico da Bergamo, orando, econtemplando le SS. Piaghe di Christo: e preghi Dio per me.

అడ్డిపైలడడ్డిపైలడ్డిపైలడ్డిపైలడ్డిపైలడ్డిపైలడ్డిపైలడ్డిపైలడ్డిపైల

# TRATTATO XI.

DELLO STATO SVBLIME, E PARADISO DI DELICIE.

OVERO

Della Presenza di Dio, al quale può arriuare vn'Anima in questa Vita.

# CAPITOLO I.

Quanta forza habbia la Diuina Presenza anco negli Essercitij.

El Cielo gli Angioli, e Santi godono, e fruiscono Dio; e dalla Presenza d'esso Dio sono ripieni di quell'eterna fruitione; e tanto godono in Cielo di quessa Presenza, quanto goderno qui in terra dell'Amore, amando il medemo Dio.

O gran marauiglia ! ch'yn.

Huomo, vna Donnicciuola con amarmi, & hauer questa mia... Presenza, possa salire tanto in... alto, che può superare miei gran Santi, quali hora mi godono nel Cielo:e però, ò anima, se vorrai salire in questo stato, bisogna..., che sij molto Innamorata di me: perche l'anima amante non può

**,**70-

volere, se non quell'Oggetto, che ama.

Io non mescolarò Esempi dishonesti, e vitiosi de'peccati in questi Scritti, oue tratto di cose tanto deliciose: e pur troppo si vede in prattica con gran strage, e rouina dell'anime, che amano cose indegne di questo Mondo, hauendole sempre in. memoria, e sono tanto innamorate d'esse, che diuengono animali bruti; anzi sono tanto vnite à quelle; che nè legge, nè Statuti, nè Vita, nè Morte, nè Paradiso,nè infamie,nè pericoli le possono separare dalla presenza di cofe tanto indegne,stomacole, breui, e momentanee.

E se queste cose sì vili hanno tanta fortezza in chi le possiede ; quanto maggiormente nelli miei amanti Serui hauerà for− za la mia Presenza, tutta amabile, e desiderabile? anzi Autore d'ogni delicia: e perciò essendo l'anima purificata nell'ardente fornace dell' Amor mio, diuiene agile, e leggiera; e come candidifima Colomba impenna l'ali, e vola in me fuo Centro, hauendo già passati gli alti colli dell'altri gradi di Perfettione: finalmente arriva all'alto monte della mia Presenza, & in questo si ferma, e riposa; & in tal riposo gode,e fruisce me suo Dio, godendomi in tant' altezza, che niuna cosa la può separare da.

me. Era ben gionto à questo Stato il mio Apostolo, quando andaua dicendo: Chi ci separera dalla Carità di Christo? forsi li tormenti, ò same, ò nudità, &c. niuna cosa poterit nos separare à Charitate Dei, qua est in Christo Iesu Domino Nostro.(a)

E però essendo quest'anime arrivate ad vn tanto sublime Stato, si scordano d'ogn' altro Stato; poiche in me godono, e fruiscono me suo Dio:ed è tanta la gratia mia, che arde ne'petti loro, che sempre assistono à me; alle quali apporto tata chiarezza, che non è possibile il poterle separare da me : e per la limpidezza chiara, e palpabile, che godono de'miei Attributi, sono sempre assorte in me, che nè anco per vn breue momento possono partirsi da me; mentre sono da me legate, & incatenate, che non possono sopra me vedere gloria, nè mondo, nè qual si voglia cola; e tutte le cole, che fanno, se odono, vedono, parla. no, operano, mangiano, beuono, dormono, e simiglianti, tutte. le riferiscono à me, e le vogliono nella mia Presenza. E perche veggono nella Prefenza mia vn'Amore così interminato, grande,& immenso, cercano ancor esse d'accrescere in amarmi: ma vedendo, che li loro amori non possono-arrivare all'immensità dell' Amor mio, restano in.

(a) Rom. 8. v. 39.

vno

vno stupore, e marauiglia, che l'è cagione di mai potersi separare da me; e questa mia Presenza l'hanno palpabile, e viuono quasi senza Fede; perche ciò, che l'hà infegnato la Fede, lo godono nella Presenza mia, & inquesta Vita, e Presenza se ne stáno sommersi, riceuedo la Rugiada celeste:anzi per la morbidezza, ch'hanno nelle gratie mie, sono sempre sertilissime, dando à me frutti di Perfettione, e Santità; & lo per la corrispondenza, che tengono con me, le tiro à me,& à me l'ynisco.

Ed essendo in me, non possono più voler'altre cose fuori di me; imperoche essendo arrivata l'anima all'vitimo suo fine, d'esso si gode : e mentre hà il corpo, le bisogna operare dandoli il so-Regno, e virtù, hauendo però questa Parte Inferiore vbidiente alla Parte Superiore; e se bene farà vbidiente, tutta volta non. resta, che non bisogni operare manualmente molte cose. Ma gran stupore! che questi mici Serui tronino, e godano me anco negli Esfercitij vili,e basi; teporali, e manuali: e questo, rispetto alla Presenza mia, qual sempre hanno nelle loro menti; & hauendoui fatto l'habito, non. possono lasciarlo, perche ridonda nell'anima con tanta soavità,ch'è difficile il lasciarlo.

Questa mia Presenza l'hanno, non solo negli Essercitij Spiri-

tuali, ma anco ne' temporali; e li serue ancora per fare rettaméte tutte le cose conforme il mio volere: e sicome il marinaro non può solcare senza la tramontana; cosi li miei amanti Serui per iolcare quelto tempelloso mare del mondo di quest' humanità, hanno me Dio per tramontana; e questa è la mia Presenza, con la quale si reggono, & io li guido al desiato Porto della salute; que con sicurezza scaricano le loro merci, che sono l'anime loro cariche de' tesori, di Virtù, e Santità; mercè c'hebbero detta mia Presenza, quale è scopo, centro,e fine dell'anima; & Io come fine l'ingrandisco, & in essehabito per gratia, & esse habitano in me loro vitimo fine. E benche habitano in me, non possono però satiarsi di rimirarmi; e quanto più mi rimirano, tanta maggior fame, e sete hanno di rimirarmi; e la bellez-22, che io gli mostro di me, è tale. e tanto bella, quanto che conmaggior bellezza mi amano; e tanto mi mostro bello altanima, quanto ch' essa corrisponde alla mia bellezza, e gratia; & in ogni Stato di Perfettione hanno li loro gradi, e conforme

la corrispondenza, Io gli infondo gratie: ma ritorniamo alla... mia Presen-

za\_,

Ccc CA-

### CAPITOLO II.

# Lo Stato della Presenza di Dio, spiegato con diuerse Similitudini.

🦳 Slendo l'anima nella mia... L Presenza, che cosa goda; e che Vita sia questa ? jo dirò, che non li può capire, ma gustare; nè si può con parole esprimere, e meno scriuere : e sicome non si può misurar l'acqua del mare, meno fi può capire questo Stato, mentre supera ogni capacità humana. Non potranno giamai salire à questo Stato li proprietarij, e mercenarij, quali non hanno in se quella virtù filiale, che solo aspira à me, e non hà altro oggetto, nè interesse, che me: con questa Virtù, e fondamento vanno i miei Serui, salendo da. grado in grado, sinche arriuino alla mia Presenza.

E fanno appunto come quelli pouerelli, che con arte, e diligenza con fatiche, stenti, e sudori faranno vna grossa entrata, e
dopò d'hauer'accumulati molti
tesori, si godono con somma,
requie, e pace: così sono li miei
Amici, e cari Serui; erano pouerelli, ma co'l mio aiuto si sono
assaticati nel mio seruigio; e
dopò molte fatiche acquistorno
me sommo Bene, e Tesoro dell'anima, & in me riposano, mercè
alla Presenza mia, in cui godono vna caparra di quell'eterna

retributione; quale mia Presenza gli è gloria, riposo, tesoro, gusto, cibo, refrigerio, delicie, & ogni altra cosa, da me pigliando il motiuo per operare; e con mio sentimento operano, tanto le cose spirituali, quanto temporali; così l'interne, come l'esterne: e queste cose basse, e vili, le rendono più persette commotiui essicari, & ardenti desiderij di piacere à me; nè altro vogliono per piacere à me, che la gloria mia.

Questa rettitudine di cuore, e di volontà nasce dalla Presenza mia, che li serue per Maestra, Guida, e Norma d'operare il tutto per me: & hauendo la mia. Presenza, non hanno anima, nè cuore, nè lingua, nè occhi, nè mani, nè altri sentimenti, tanto interni, quanto esterni; perche il tutto è sottoposto à me, e non operano, se non quanto, che lo voglio.

Ma acció meglio intendi quefi'alta Teologia: sono lo apputo come va nobilisimo Organo fornito di Basso, di Tenore, di Soprano, e di Cotralto, che sono l'uno all'altro molto contrarij; nondimeno il prattico Organista senza suo disturbo, con toc-

caī

er li pafi, dà virtù à tutti di fare vni vara Armonia: così li mici Amanti, che viuono nella mia P-esenza, suonano, e li loro suoni non suonano, le non con disgusto; ma Io, che sono Dio, & Organista di questi mici cari Cantori, che rimirano in me, li tocco con la mia Presenza. & essi fanno sonoro Cantico nelli miei orecchi, del quale mi diletto, e godo, accrescendono essi in Cantici, e Melodie: e quanto esti crescono in lodarmi, tanto io accresco gratia di ben cantare, e di ben lodare me loro Maestro; e quanto più cantano,tanto più si conoscono meglio da me li loro Canti. E che cosa cantano? cantano Cantici nuoui in lode mia, e di se stessi cantano lodi basse, e vili, conoscendo il tutto da me perfetto Musico, & Organista: il che nasce dall'alto lume, c'hanno di me Immenso, & Infinito, e dal basso lume, c'hanno in se stess: Anzi con abbassarsi in se, s'inalzano in me, e quanto più s'abbassano in se, tanto più s'inalzano in me.

Questa Sapienza è lontana.
dalla presenza vana del mondo,
la quale s'inalza sopra se stessa,
& al fine si ritroua nell'vitima.
basseza; ma gli amanti miei Serui prima fondano la loro Sapieza in prosonda bassezza, nella.
quale fanno edisicio sodo, e ben
fondato, e sopra di detto edisicio vanno salendo, & edisican-

do opere di Santità, e Virtù: e perche li fondamenti furono e lificati lopra la ferma pietra. dell' humiltà, possono salire in. alto, finche arriuino alla Presenza mia; edopò arriuati, saliranno ancora in maggior'altezza: ma non possono, rispetto all' humana fragilità, la quale non. può salire tanto in alto; benche la Parte Superiore, aiutandola io, salirebbe, per essere spirito: e questa è la cagione, che li miei Serui così inalzati fi lamentano di me, perche gli hò dato vn. compagno così debole, che non può salire con lo spirito in tanto fuoco celeste, nel quale si ritroua l'anima mia Amante, , c'hauendo la mia Presenza muore ogni volta, che mi vede.

Di questa Morte ne trattarò con grandissimo gusto di chi sarà arriuato alla mia Presenza; poiche questo è l'vitimo grado, al quale può salire l'anima dopò l'istessa mia Presenza: anzi questo sarà un Stato così alto. & eminente, che non sarà, le non da grand'Illuminati inteso; e solo quanto all'esterno, mentre quanto all'interno farà ineffabile; perche quello, che si può capire nell'esterno è poco, benche sia molto: ma di quello, che si capisce nell'interno, non se ne può dire, nè parlare: solo Iddio lo sà , e l'anima , che sempre hà presente il medemo suo Dio.

E se rende maraviglia, e stu-C c c 2 popore il vedere nel Mondo cose eccellenti, come oro, argento, tefori, gemme, palazzi, giardini, &
altri; che sarà poi il vedere l'Autore di tutte queste cose? poiche
l'Amico di Dio, il quale gode
questo Stato della Presenza di
Dio, gode in vn sguardo quello,
che gode tutto il mondo per
tutto il tempo della vita sua:
e chi non dirà (se questi tali viuono) che viuano per miracolo,
che Dio sà in sostentarii in vita?

Per certo, se vno fosse posto nella sfera del Sole materiale. e lempre lo mirasse, al sicuro perderebbe la vista, e la vita infieme:e come potrà viuere quell' anima, c'hauerà la presenza... di me Sole di Giustitia, che dò lo fplendore, & il calore all'istesso Sole materiale? e pure questo pianeta tanto da noi lontano, fà sentire il suo calore, e sa essetti tali, che arde gli alberi, li frutti, e gli huomini: e pur è vero, dico, che l'anime amanti s'auicinano ranto al Sole Christo, che l'hanno presente come palpabile, e nedimeno viuono; merce à quel Dio, che tutte le cose può fare.

O Stato beato, e felice! che huomini mortali arriuino in tăt'altezza di Perfettione, & assistino in carne mortale alla Prefenza di Dio; e pur è certo, che questa mia Presenza è vna scintilla, quanto può capire vn mio Serno, ancorche sia mio gran-

d'Amico: e sicome lo hò presenti tutte le cole, tanto celesti, quáto terrestri, e penetro fin'all'vitimi profodi degli abifi, & à me è presente il Sole, la Luna, gli Elementi, gli huomini, gli animali, &c. ed à tutti con la mia Prouidenza prouedēdoli dò il moto, e la vita, e tutte le cose sono da me create, mantenute, e conseruate; così li miei amanti Serui, quali viuono nella mia Presenza. hauendo me presente, hanno anco preseti tutte le cose, e da esse cauano Spirito, e lume di vedere, lodare, amare, feruire, & adorar me. Ed è tanta l'Unione. c'hanno meco,che odiano il corpo,& ogn'altra cola, che l'impedisce il far quest'Vnione, come vorrebbono:perche gli oggetti, che veggono nella mia Presenza, sono incomparabili,& indicibili, e godono in me quello, che non fanno dire, e meno feriuere. E se gli oggetti momentanci di questo misero Mondo, apportano tanto diletto, che vn Padre, vna Madre hauerà tanto gullo in veder la presenza d'vn'amato. figlio sentendosi liquesare il cuore, ch' anderà anco in eccessi. conforme si vede parimente in altre cole simili; che comparatione fi deue fare dalle creature al Creatore? e che hà da fare la presenza dell'oggetto mortale, con la Presenza di Dio Immortale

TRAT-



# TRATTATO XII-

#### DELL'ESTASI.

PROLOGO.

la Auendo io trattato lungamente della Mortificatione interna, e del modo d'operare per fola gloria, & honore di Dio, posto nel principio di q. Ro libro; acciò quelli, che vorranno attendere alla Perfettione habbiano à salire, mediante l'aiuto di Dio, come per vnascala per essere introdotti alla. vera Intelligenza della Contemplatione, e vera Vnione con-Dio; oue ne parlo diffusamente, e dalla Contemplatione de' Diuini Misteri introduco l'Anima ne'pascoli dell'Amor puro, retto, cordiale, e filiale di Dio; trattando parimente à lungo di queft' Amore, per effere la base, e fondamento della vera Perfettione; nella cui Lettione si vede. quanto quest' Iddio fi diletta. d'hauer Serui, & Amici sì cari, che l'amino lontani dal premio, e dall'amor proprio di se stess. Hauendo anco fatto va lungo

Discorlo, per esser quest'Amor proprio vna peste,e veleno, che infetta l'Amor vero di Dio; 🔾 che mai sarà l'anima introdotta nelle Nozze del Celeste Amore, se terrà amicitia con questo Amor proprio; e che gran diligenza vi fi ricerchi per esterminarlo dall'anime nostre, non potendo mai salire quell'anima alla yera intelligenza de' Diuini Misteri, nè alla cara, e dolce  ${f V}$ nione, & Amore con  ${f D}$ io, se prima non sarà purgata dell'Amor proprio. Hora mi resta di trattare d'vn'altro Grado Supremo, chiamato: Estasi: ma non sò, come ne potrò trattare; essendo si alto, & eminēte, che vi vorriano Serafini ardenti, e fiameggianti per scriuere cosa più celeste, che terrestre : & essendo io Idiota, semplice, ignorante, 🝮 senza lettere quasi mi vergogno,& arrossico: tutta volta riuolto a Voi, à Dio mio, à Amot

390 Par.II.Tratt.XII.Cap.I.Iddio da l'Estasi à chi vuole, &c.

mio, vi prego à rimirarmi congli occhi della vostra pietà; e sicome m'hauete fatto scriuerequesto Volume della Persettione, e del vostro Amore; così di nuouo mi diate lume, vera Intelligenza, e Spirito, mediante ladi voi gratia, acciò io scriua di questo sublime Stato dell'Estass à Gloria di voi, & accommodatione di quell'anime, che vorrano attendere alla Perfettione. Nel Nome dunque vostro incominciarò, aiutandomi la Maestà vostra, senza la quale non saperò dir parola.

CAPITOLO I.

Iddio dà l'Eftasi à chi vuole, ma ordinariamente non la dà, se non à grand'Illuminati, & Amici suoi molto purificati, e già passati per li Gradi Inferiori.

Vesto Stato d'Estasi non. prefumi alcuno d'acquistarlo con arte, ò diligenza humana, sormotado l'istesso à tutta la capacità dell'huomo:imperoche gli altri Gradi, ò Virtù s'acquistano, mediante l'aiuto d'Iddio, à viua forza d'effercitij , و mortificationi, volendo fare acquisto delle sante virtù, mercè all'atti frequenti, e violenti, con li quali si fà acquisto della Perfettione; e così dirò dell' Oratione, Contemplatione, & altri: ma lo Stato d'Estasi stà à Dio di darlo secondo il suo beneplacito; perche può essere, che vno non hauendo questo Stato, sia in maggior Perfettione, & Amicitia con Dio. E ben vero però, che Dio ordinariamente non dà questo Dono, se non à grand'Il-Juminati, & Amici suoi; e biso-

gna esser passati per li gradi inferiori, e che siano molto purificati, e scorsi per la via Attiua., Purgatiua, Illuminatiua, & Affettiua, & habbiano molto famigliare l'Oratione Mentale; da questa ascendendo alla Contemplatione, & Unione con-Dio, e dall'istessa, ad vn Paradiso dell'anima, ch'è la Presenza di Dio, che sono Stati alti, & eminenti; mentre senza l'aiuto particolare di Dio,non si può salire ad vna tant'altezza: e se bene il nostro Dio può vno in vn punto farlo Santo, come fece ad'vn Ladro,ad vna Maddalena,ad vn Saolo, che poi fù Paolo; vuole, nondimeno, che si passi per li mezi ordinarij già detti; ma lo Stato dell'Estasi è Dono, che Dio lo dà secondo il suo Beneplacito.

CAPI-

## CAPITOLO II.

# Come sia causata l'Estasi, e del suo primo Stato, ò Suenimenti amorosi, e delicati.

D A ché cosa sia causata que-st'Estasi, dirò balbutendo à guisa di fanciullo: effendo l'anima vnita, e trasformata in. Dio, & essendosi purificata nel fuoco dell'amore, gode il suo Dio in vn modo indicibile; pche quell'anima, che si troua ingrád'amicitia con Dio, vede con occhi purificati nell'amore cole ammirande d'esso Dio, che supera la capacità humana; sicome ben diceua il Santo Profeta: Ecce nescio loqui, quia puer ego sum (a) Et il Serafico P. S. Francesco eleuato in Dio, anco con l'istesfo corpo in aria, ritornando in. terra, dicena: Deus meus, & Omnia: mentre le marauiglie, che & veggono in Dio, sono indicibili, inenarrabili, e solo Iddio, e l'anima lo ponosapere. Ed essedo l'anima in questo Stato si ritroua anco nella Presenza di Dio,Stato felicissmo, e giocondissmo, ch' apporta all' anima sommo gusto, e diletto.

In questa Presenza di Dio, l'anima lo vede, quando vuole, in ogni tempo, e luogo: ma in chemodo la vede, e gode? la godein Spirito, elevata sopra di sesteffa, e tutta s'immerge in Dio,

in cui vede per mezo dell' Amore cole tante, e tali dell'Attributi,& Immensità dinina, che si cosuma, come cera al fuoco, e come neue al Sole, e vede del suo Diletto cose, che lingua mortale non può esprimere. In questo Stato della Presenza di Dio. si trouano grandissime lagrime, e gemiti, con i quali in parte sborra quel calore interno, masfime in solitudine, sola con Dio: e chi sentiffe quest'anima, nè restarebbe stupito:e se bene da vn cato l'è di sollenameto, spargedo lagrime dagli occhi, e dal cuore l'intonanti sospiri; se l'accend. nodimeno nell'interno maggior fuoco,infiāmandofi in tanti stupori, e marauiglie di Dio p Viste,& Oggetti della Bontà, Carità, & Amor Diuino, ch'eleuata sopra se stessa, si sommerge tutta nel suo Diletto Giesù:& essendo le Viste,che vede l'anima in Dio alte,& incapibili, viene trasportata in Estasi metale, e tanto cordiale, che p stupore casca in certi suenimenti amorofi, e delicati; e questo è il primo Stato d'Estasi.

Questo Stato può esser di molti, perche non impedisce l'operationi, ne il moto del corpo,

(a) I or em . 1.7.6.

#### 392 Par. 11.Trat. RII. Cap. III. Il fecondo Stato d'Eftafi, & C.

mentre vedono, sentono, parlano, operano esteriormente come gli altri, e solo sono occupati nella mente; E per la lunga prattica, in che s'essercitorno, sono molto leggieri; e così
senza difficultà si leuano in Dio
con somma pace, e giubilo dell'
anima: e quest' Estasi la stimo
molto, ancorche vi siano duealtri Stati più perfetti, ma sono
più pericolosi, sicome intende-

rai. In questo Stato può essere, che cantando il Struo di Dio Salmi in Coro, ad ogni Versetto sia in Estasi, pratticando il senso di detti Versetti, e Salmi, e che attualmente sia assorto in Dio con mirabile Providenza divina; nè si possono dire gli Essetti di quest'Estasi. O Mirabile Dio poiche in Carne mortale si leuano in Dio, e lo gustano con sommo giubilo dell' anime loro.

### CAPITOLO III.

Il Secondo Stato d'Estasi, d'Trasformatione in Dio.

T L secondo Stato d'Estasi ve-👤 de, parla, & è l'anima in (ပ stella, ma tutta trasformata in Dio; in modo tale, che tutte le cole, che vede, e lente, tutte اوب sono materie di trouare Iddio. In questo Stato arriuò il Padre S. Francesco, perche caminando & operando era frequentemense in Estasi; come quando passò per mezo d'vna Città, e mai s'accorse d'hauerla veduta. e quado fece vn lungo viaggio, mai potè finire di dire; Pater no-Rer. Sì auueniua ancora à F.Egidio, la di cui Vita non fù altro, che Estasi, & adaltri molti. In questo Stato può essere, che vn' anima stia molti giorni Estatica, come Santa Chiara d'Assis, che stette molti giorni in Estasi, conforme si legge nella sua vita.

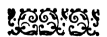
Et io conosco vna Serua di Dio, che se ne stà le settimane in Estasi, ancorche le resti moto corporale, essendo come attonita, stupita, sempre Estatica, & occupata dall'Amore, e Bonta di Dio; e conosco vn'altro Religiolo, à cui per l'eccesso d'amore vengono suenimenti in modo, che, se non vi facesse violenza, caderia in estremi, in lagrime, & in clamori; & abbracciando, 🕶 stringedo gli alberi, li pare d'hauere il suo Diletto Christo frà le braccia, co altri effetti ammirandi; e questo stato Eccessivo fà perdere anco li sentimeti corporei. Edètanta la vehemenza dello Spirito, che rapisce l'anima, che non può viuere senza il suo Diletto Sposo, quale amasopra tutte le cose create, e sopra di se stessa, nè può da lui ester separata, mentre lo troua quando vuolete quando non l'hà presete, lo cerca con grand'ansietà, nè da Dio può separarsi, mercè ch'è legata, & incatenata à Christo co vincoli d'Amore: nè pare cosanuoua quest'Estasi, perche quanto io hò derto, sono scintille, à comparatione delle maggiori.

### CAPITOLO IV.

Il terz.o Stato d'Estasi, nel quale si perde il moto corporale, ò Morte d'Amore.

T L terzo Stato è la vera, e propria Estasi, e sormonta in. gran lunga alli due sopradetti; perche questi perdono il moto corporale in guisa tale, che tagliandoli le carni, non fentono dolore, nè fanno moto: così anuene à P. Egidio, che sene staua 7. hore in Estasi, e tagliandoli, non sentiua; il che à molt'altri è accaduto. Il Serafico P.S. Francesco era così altamente fauorito da quest'Estasi, che come riferisce F.Leone suo Confessore, e Compagno, stando ne' deserti si leuaua anco con il corpo alcune volte in aria, sin'alle cime degli alberi, & altre volte li superaua, ò si perdeua di Vista.

d'Amore, e sicome la morte corporale accade con dolori, & affanni, così l'Anime Estatiche muorono per dolcezza d'Amore; conforme vn febricitante sà. quando l'hà da venire la febre per gli accideti, de'quali se n'accorge d'auanti; così questi febri. citanti d'Amore sanno dagli accidenti soaui, quando sono per andare in Estasi, mentre detti Accidenti sono propinqui all'-Estasi. Così auuenne à F. Egidio. quando il Sommo Pontefice lo mandò à chiamare per vederlo, rispetto alla gran sama di Santità, che sentiua di lui, & essendo arriuato in Palazzo, s'accorse degliaccidenti detti di sopra. che saria andato in Estasi; onde mandò il Compagno à farlo scusato con sua Santità, quale volle ch'andasse; oue gionto, subito andò in Estasi, stando come morto per 7. hore, con gran dispia. cere del Vicario di Christo.



Ddd CAPI-

## CAPITOLO V.

### Da chi sia causato questo terzo Stato, ò Morte d'Amore.

He cosa eausi quest' Estasi, io dirà con la mia ignoranza quello, che saprò dire, aiutandomi Voi, ò Dio dell'anima mia. Dirò dunque, che quest'-Estasi è vna gratia, che Dio dà secondo il suo beneplacito, essendo questo Stato alto, sublime, e più celeste, che terrestre: perche quest'anime possono con verità dire: Connersatio auteura

nostra in Colis est. (a)

L' Estasi nasce, & è causata da vna Aretta. & inseparabile Vnione, & Amicitia, che hà fatto l'anima con Dio, e per lunga Prattica, Vnione, & Amore gode eminentemente il suo Dio, e stà sempre à lui vnita, e trassormata : e mentre corrisponde alle diuine gratie è molto amata... & accarezzata da Dio, che lewandola in altezza, fi fà da essa. vedere con particolar modo, quanto però può la capacità humana: Ed essendo grand'Amica di Dio, l'inuita alle nozze dello Spolo, introducendola nella Cella Vinaria dell' Amor suo ; oue benendo per mezo della Contemplatione de' Diuini Misteri, & riempie d'Amore, & aggiungendo Dio gratie, essa corrispo-

de con amorialti, & eminenti. Passando dunque trà Dio, e l'anima tali intelligenze, quello tira l'anima, facendola Segretaria de'Diuini Misteri; e stando questa assistente al suo Dio, logode, e fruisce, e per la vicinanza, & intelligenza c'hà con Dio, vede le marauiglie,e gli eccessi d'Amori, che Dio hà operato per l'huomo,e si stupisce,e s'ammira: Nè potendo capire tanti Aupori operati da Dio, per la debolezza del corpo fragile come vetro, e leuandos in Estas, trahe in alto il calor naturale del corpo, il quale resta destituto come morto, e l'anima se ne stà in quell'oggetti ammirandi, che Dio li fà vedere, e mentre l'anima gode il suo Dio, il corpo resta come morto, non hauendo moto, nè pollo: e le Dio non leuasse gli oggetti alti, & eminenti, che le fà vedere, l'anima non tornaria al corpo, poiche hauendo trouato il suo centro, e fine, ini se ne staria sommersa: però quel Dio, che regge, e gouerna tali suoi Amanti, gli leua le viste di tali oggetti, e così l'anima ritorna in se dando moto al corpo. Questi oggetti, viste, visioni,

(a) Philip. 3.20.

e riuelationi fanno nell' anima...
diuerfi effetti; hora mostrano
gaudio, & allegrezza, & altrevolte mostraranno mestitia; il
che auuiene, secondo che Dio li
mostrerà gli oggetti di mestitia,
ò di gaudio.

In questo State perde l'anima ad vn certo modo la fede, perche quello, che le dice la fede, già è palpabile; perde la memoria di tutte le cole create, ricordandosi solo del suo diletto Giesù; perde il vedere, mentre hà tanto da vedere del suo Sposo, che altro non si cura di vedere; perde l'odorato, perche odoragli aromati celesti; perde l'vdito, perche sente cose celesti; perde la lingua, perche sempre è snodata in lodar Dio; e tutti li suoi sentimenti, interni, & esterni, sono impiegati in lodare il fuo Signore: nè è tanto frequente il palpitar dell'occhio, quanto è l'anima in riflettersi in Dio.

Hà sempre il cuore aperto alli celesti ristessi, hà la Carne sogetta allo Spirito; e può dire con il Proseta: Cor meum, & caro mea exultauerunt in Deum Vinum. (a) & anco: Dilestus meus mibi, & ego illi. (b) come parimente: Qudma dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel ori mei! (c) e Gustate, & videte, quoniam suanis est Dominus. (d)

Come auuenne al Serafico P.
S. Francesco, che non poteua dire il Nome di Giesù, tanta era la dolcezza, che setiua in nominar-lo: e diceua: il Puttino di Betelemme: balbetando à guisa di fanciullo. In somma, quest'Estasse vna morte d'amore, vn cumulo di persettioni, & vna siepe, che circonda l'anima, per cui li nemici non si possono auicinarsele; è vn gaudio interno, & esterno, vn giardino pieno d'aromati, doue il Celeste Dio molto si gode di tali suoi Amici.

# CAPITOLO VI.

# Felicità, & Altezza di tal' Anime.

Felici Anime! che in terra godono vna particella di quell' eterna retributione; e non essendo Dio partiale, dà lesue gratie à chi corrisponde alli suoi santi lumi, & inspirationi: O ben'auenturata anima! chesei satta Cameriera, e Segretaria del gran Rè Iddio, oue te ne stai sommersa, & allagata negli immensi, e Diuini Segreti; ne' quali come Segretaria godi dell' Immensità del medemo Dio, che viuendo in terra, & in corpo mortale, t'accresce Vita immortale; della cui immortalità godi D d d 2 in

(a) Pf.83.v.3.(b) Cant.2.v.16.(c) Pf.118.v.1c3. (a) Pf.33.v.18.

#### 395 Par. 11. Tratt. XII. Cap. VII. L'Autore dall'Eftafe dell'Anima,

in terra vna picciola particella, nella quale puoi gioire, e rallegrarti nel tuo Dio, che ti diede vn tal Stato d'Amore, e d'Unione; doue confiste il Vero Bene, per cui puoi ben patire per potere di poi gioire. Io vorrei sempre dire, che dall' Amore nasceil gioire per patire, e poi fruire.

O Immensità! O Carità! O Eternità! O Botà del nostro Dio! che inalza tanto l'anime di lui innamorate, ch'è stupore, e marauiglia; mentre hauendo Dio in Cielo l'Esserciti degli Angioli, e Santi, che l'amano, benedicono, & adorano; nientedimeno per l'amor dell' huomo sà cose tali, che pare non habbia altro Bene, se non quest' huomo, dicendo: Delicia mea, esse cum silijs hominum. E chi non stupirà? chi nonrestarà attonito, e suor di se stefso? Gli Estatici Amici di Dio, che vanno in Estasi, penetrano quest' Eccesso d'Amore del nostro Dio.

### CAPITOLO VII.

# L'Autore dall'Estasi dell' Anima, si porta all'-Estasi di Christo Patiente.

Quanto buono, & ammirando è il Nostro Dio! poiche tanto fauorisce li suoi cari amici co le sue Diuine Gratie, che l'inalza à tant' altezza dell'Amore, che li fà cadere in... vna morte d'Amore, e d'Estafi. quale è vn Paradiso, anco in. questa Vita, godendo nella Vi-Ha, ò Presenza di questo Dio Mare di dolcezze. Ma, ò Anima pia, senti meglio del nostro Dio e stà attenta à sentir cosa nuoua dell'Estasi del nostro caro Giesù; e se l'Estasi degli huomini è di giubilo, & allegrezza, senti hora l'Estasi del Nostro Christo, ch'è di dolori, spasimi, & agonie.

Ol quante volte, Anima mia, agonizaua il tuo Creatore,e Dio

di Maestà, poiche l'agonie sone Estasi di N. Signore: e sicome gli huomini vanno in Estasi per Eccesso d'Amore, e di stupore delle marauiglie di Dio(Estasi però di soauità, e Dolcezza) così N.S. và in Estasi d'agonie per eccesso d'amore, che portò al Genere Humano. O anima mia, non ti pare grand' Estasi d'agonia del tuo Giesù, mentre agonizaua... nell' Horto di Getsemani, el'estremo dolore l'aprì li poti, e n'vfcirono riuoli di Sangue, che penetrò le sacrate vesti trapassando. & inondando anco la terra?

O Estasi ! O Agonie! O Spasimi di N. Signore! e chi giamai vdi tal'Estasi, & agonie d'Amore? e chi susse stato presente ad

**vna** 

vna sì agonia, vedendo in quella il Dio degli Angioli? O Angioli fanti, come sopportaste il vedere quel vostro Dio in Estasi d'a. gonie, e dolori? O Eccesso! à chi non scoppiarà il cuore di dolore. in veder cose tali del N. Redentore? O Anima mia, quante volte il tuo Dio agonizaua, e spasimaua per tuo amore? agonizaua., mentre era nell'Horto di Getlemani, e metre andaua al Caluario con la pesante Croce, accompagnato da dolori, spasimi, vilipendij, opprobrij, e bastonate, Araícinato, e conculcato da manigoldi; agonizaua,mentre era... trafitto con spuntati chiodi. Oh quanti affanni tolerò per tuo amore, ò anima! mentre leuata la Croce in aria, restò sospeso con 2. chiodi; trouandoss per tante hore sempre in agonie, e spasimi, con vna sete d'amore così ardente, con vna Corona tutta spinosa, che li trapaffaua il suo Santo Capo, e con vn'Humanità tutta scorticata, lacerata, insanguinata, & addolorata alla presenza di tutto il Popolo; oue era la Gran Madre sua, e Maddalena con altre Donne,e se l'aggrauaua il dolore vedendosi nudo. O quato rosfore setiua essendo trat tato alla peggio, tutto ignudo!

O mio Caro Giesù, come stauate all'hora? O quanti dolori, & angustie toleraste? O Angioli del Cielo, O Sole, Luna, e Stelle! O Amici di Dio, come non

versaste sonti di lagrime per vn Caso tale del vostro Dio? poteua bene il Santo Geremia dolersi, e lamentarsi d'vn Caso tale. O Diuoti di Giesù; potete ben giorno,e notte lagrimare,e fingultire per quest'Estasi dolorose del Nostro Dio, posto in tanti patimeti per l'amor del Genere Humano così ingrato, o sconoscente d'vn tanto nostro Benefattore. E chi mai potrà capire, & intendere tal'Estasi, agonie, e spafimi del Nostro Christo? O Stupore! O Eccesso d'Amore! e chi non stupirà di tanta Carità. & Amore d'vn tanto Dio? mentre tutta la Vita sua non su altró. che dolori, & affanni.

O quanto s' ingannano gli amici del Senso, e della Carne? O quanto lontani sono dalla retta via d'amore! Nostro Signore c'insegnò Croce, spine, flagelli, lagrime, singolti, sangue, mortificatione, vilipedij, e persecutioni; e per farci animo ci diede essempio, volendo prima operare.

O Amor dell'anima mial quato poco è intesa questa vostra. Dottrina, & alta Sapienza del patire?molti la sanno predicare, ma pochi la vogliono pratticare: O caro, O Carissimo Amor mio! quato sureno grandi li vostri patimenti? O quanto sono lontani gli huomini dal patire! non mi marauiglio, che gli huomini, e donne siano lontani da. questa Sapienza;ma resto marauigliato delli Spirituali, e Religiofi tali, e tali, che non vogliono andare in questa scuola, perche milita contra il Senso, e la Carne: e pur è vero, che Dio conosce li suoi Serui, & Amici nel patire; & il vero Amore, e quanto ami si conosce ne' patimenti.

O beata! O felice quell'anima, che saprà per Amor di Dio mortificar le proprie voglie, li proprij appetiti, le proprie passioni! tenendo in freno tutte le fue male inchinationi, e rendendo la Parte Inferiore, vbidiente alla Parte Superiore. E per far questo, O quante penitenze dauano quelli SS. Anacoreti a'suoi Corpi! e pure haueuano che fare,per tenerli sogetti:e come faranno quelli Spirituali, che tengono li suoi Corpi morbidi, dandoli ogni commodità, volendo tutte le cose secondo il Senso, e la Carne! O tempi lagrimeuoli!oue sono li Paoli, i Pacomij, li Francesci, gli Antonij, Benedetti, & gli altri SS. Anachoreti? che il beuere acqua fresca, cofa troppo sensuale la riputauano.

O Dio dell'anima mia! quanto hoggidì sono lontani li mondani da questa S.Scuola! e pur è vero, che il Maestro è Christo, il quale và dicendo: Quemadmodùm ego feci vobis, ita & vos faciatis. (a) Imparò S. Francesco tanto dal suo Maestro Christo, che non più pareua Francesco, ma si trasformò nel suo Dio; tant'operò, che diceua l'altre volte da me accennato: Tanto spero nel patire, ch'ogni pena m'è gioire. E la sua Vita era piena di dolori, penitenze, stenti, lunghe vigilie, cilicij, discipline, con tante asprezze, ch'è stupore, e maraviglia: in fomma, era più celeste, che terrestre; sicome si vede anco in altri Religiosi, e Serui di Dio.

## CAPITOLO VIII.

Oratione dell' Autore à Giesù,e Maria, acciò sia consumato nel fuoco d' Amore ; la qual gratia bà ottenuto, essendo morto per la vehemenza d' Amore. (b)

Amantissimo, e Dolcissimo mio Giesù, voi sete l'intimo del mio cuore, à voi me ne vengo, considato nel vostro smi-

furato Amore: à Voi ricorro Fote d'ogni bene, io vilissimo peccatore, non potendo senza il vosiro aiuto sar cosa grata alla... Vo-

(a)Ioan.23.v.13.(b)Ad Lefforem.

Vostra Maestà : la prego per quell'intimo Amore, ch'ardeua nel vostro Cuore, à rimirarmi con occhi pur d'Amore; acciò, ò mio Dio, mi consumi in quelle fiamme Amorose, & ami Voi in tutte l'hore, e si liquefacci il mio cuore. O caro, ò carissimo mio Giesù, purificate in me tutto quello, ch'à Voi dispiace; riempite la mia anima di quelle Virtù, che à Voi piacciono: Spargete, ò Celeste Sole, vn raggio del vostro puro Amore, ferendo il mio cuore, acciò languisca. per amore:e quando,ò mio Giesù, sarete meco, & io con Voi? e quando io potrò dire: Dilettus meus mihi, & ego illi? (a) e: Quia amore langueo; e quando sarò io tutto vnito per amore con la Vostra Maestà? e quando, ò Sposo dell' anima mia tenerò in freno vbidienti allo Spirito queste mie proprie passioni? Vol, ò Dio mio, potete santificarmi, dandomi tutte le virtù : Vi prego, vi sforzo, vi stringo quanto posso, à visitarmi con il vostro santo Spirito, senza del quale confesso, che non potrò far cosa grata alla Maestà Vostra. Vieni, ò fuoco d'Amore, vieni Consolatore, vieni, ò Luce dell'anima mia;acciò con la Luce procedente dall' Increata Luce, io possi salire, oue se ne stà il Sole di Giustitia, che intende, e non è inteso; dà, e non l'è dato; è vita, che dà la

vera vita; la di cui vita è Christo, nel quale stà riposta la vera felicità, & ogni nostra gloria.

Amen.

Gloriosa Madre di Dio, ò Regina degli Angioli, ò Rifugio de'peccatori, ò Tramótana de'nauiganti: O Figlia dell' Eterno Padre, ò Sposa dello Spirito Santo; O Porta del Paradiso, à Tesoriera delle Diuine gratie: O Santiffima, Perfettiffima, ò Immaculata, ò Gloriosa. Signora, vi prego per quell'ardente Amore, che portaste all'-Vnigenito vostro Figliuolo, mio Dio, vogliate con le vostre Santissime orationi ottenermi, che io vilissimo peccatore mi consumi,& ardi nel fuoco d'amore:acciò purificato possi vnirmi, trasformarmi, e liquefarmi nel mio caro, e carissimo Giesù.

O Amantissima mia Signora, e Padrona, non m'abbandonate, soccorretemi in questo tempestoso mare; acciò mediante il vostro aiuto, possi fuggire questonde orgogliose, & arrivare al ficuro Porto della Salute.

O Tesoriera delle Celesti ricchezze, fate limofina à me pouerino, che muoro di fame: O Colomba candidissima, impennate l'ali del vostro aiuto. O Beata-Vergine, e quando sentirò dentro l'anima mia quelle fiamme d'Amor celeste? e quando saranno in me estinte le proprie pasfic.

(4) Cant. 2. v. 16. 6 v. 5.

#### 400 Parte II. Trattato XII. Cap. PIII. Oratione dell'Antore

fioni? e quando, ò mia Signora, farà la Parte Inferiore violiente alla Superiore? e quando li miei occhi versaranno fonti di lagrime? quando li mio cuore riposarà per Amore? quando l'anima, mia sarà tutta ripiena del Celeste Amore? O Signora, e Padrona mia Clementissima, Maria, Vergine, io mi offero in anima, & in corpo, & a voi mi dedico, e consacro: riuolgete, ò mia.

Auocata, li vostri pietosi occhi all' Vnigenito vostro Figliuolo, e pregatelo, che in vita, e nellamorte mia m'vsi la sua solita. Pieta, e Misericordia, e che da Lui mai sia separato: accid amandolo in terra, mi sia concesso per gratia, di falire à quell'eterni pascoli del Paradiso, oue habita il Padre, il Figliuolo con lo Spirito Santo Paraclito. Amen..

#### <del>፞ዼጜጟ</del>ኯዻጜጟኯዻጙጟኯዹጟጟኯኇጟጟኯኇጟጟኯ<mark>ኇጟጟኯኇጟጟኯዼጟጟኯ</mark>ኇጟጚኯ ፟

## TRATTATO XIII-

#### ORATIONE ALLA GRAN MADRE DI DIO

da dirsi in ogni tempo, & occasione, & in particolare vicino alla morte.

E due Considerationi per la Festa di Tutt'i Santi, e per il Giorno de' Morti.

#### CAPITOLO I.

Lode della B.Vergine Maria, e che ottenghi da Dio l'Amor puro.

T O miserabile, & indegno peccatore, anzi indegnissimo, à Voi genussesso mi rivolgo S. Maria, dignissima Madre di Dio, Regina degli Angioli, Imperatrice del Cielo, e della Terra, nostra.

vera Speranza, e Felicità: Voi,ò Regina sete il Sole, che illumina le tenebre de' peccatori, e gli ottenebrati nel peccato: Voi sete quella, che diede, e partorì al Mondo la Stella Matutina, Chri-

Ro N.S. Voi setc, à Regina quel-La, che apportò à poueri mortali l'eterna, & immortal Vita. Voi sete il Cipresso della Contemplatione, la Palma della Giustitia, l'Oliua della Misericordia, & il Platano della Vita: Voi dopò Dio, à Inessabile Maria, set ogni nostro Bene, ogni nostro gaudio, e gloria: Voi sete nostra Protettrice, Auocata, Aiutrice, Vita, e Madre nostra:& io come tale me ne vengo, e ricorro à Voi, e prego humilmente la. Maesta Vostra, a non voler rimirare à demeriti, & à miei gran. peccati, ma riguardatemi fecondo la Pietà voltra.

Deh Sourana Vergine, riuolgete à me quei vostri benegni, e
pietosi occhi, ottenendomi dal
vostro amato, e caro Figliuolo
la remissione de' miei peccati, e
che l'ami d'amor puro, e siliale,
e solamente rimiri alla pupilla
degli occhi suoi; acciò io sempre
ardi, e bruci nella fornace del
suo insuocato Amore ( essendo
lui degno, anzi degnissimo d'essere amato, e servito con Amore
spropriato, e disinteressato; e
ponghi tutt'i miei pensieri in.
Esso mio solo Dio.

O Intemerata Regina, ricenetemi'nel numero de vostri dinoti Serui, mentre io per tale.

perpetuamente m'offro, e confacro in corpo, & in anima. O degnissima Regina, custodite me vilissimo verme; fauorite me pouera, & indegna creatura; indegna di leuar gli occhi al Cielo: A Voi ricorro, ò dolcissima Madre, pregandoui, e manifestandoui, che altro non voglio. nè altro desidero, che amare il vostro caro, & Amato Pigliuolo: per il quale vorrei confumarmi, e liquefarmi fin'alla morte. & impiegarmi in tutto,e per tutto nel suo santo seruigio. Vi prego, ò mia santa Consolatrice, d'ottenermi dalla Maestà sua, che tutte le mie fatiche, stenti. & operationi, tanto esterne, quanto interne, sì spirituali, come corporali, tutte l'indrizzi à gloria, & honore d'esso vostro Figlinolo; & io pouero, e milerabile peccatore protesto alla. Presenza vostra, e di tutto il Cielo di mai volerlo offendere, e massime mortalmente: e se per disgratia, non volendo, io l'offendessi; protesto à Voi, Potentissima Regina, che non voglio hauerlo per offelo; protestandomi dolcisima Madre. che più presto m'ottenghiate la morte, prima, ch'offendi il mio Creatore, Redentore, e. Sommo Dio.

Ece CAPI-

#### CAPITOLO II.

#### L'Autore ricorre alla B.Vergine, per essere vnito con Dio.

Maria mia Signora; e chi giamai potrà à bastaza raccontare i fauori, e le gratie, c'hauete fatte à vostri diuoti, e sedeli Seruir de'quali (presumendo d'essern' vno d'essi) rimanerò solo senza esse gratie, e sauori della vostra pietà, e misericordia. O Maria, io sò benissimo, che non sete partiale; e se bene io sono gra peccatore, come tale però ricorso à Voi, perche sò, che mi rice-

uerete in gratia, essendo Voi mio Risugio, à tal sine chiamata Refugium Peccatorum. Soccorretemi dunque, & aiutatemi Sourana Regina; nè m'abbandoniate in questo tempestoso Mare di turbolenze; non altro cerco, nè bramo se non d'unirmi, trassormarmi, liquesarmi, e consumarmi in anima, & in corpo nell'Vnigenito Vostro Figliuolo, qual sopra tutte le cose desidero di seruire, & amare.

#### CAPITOLO III.

#### Protesta di non volere il proprio Interesse.

PRotesto di muouo à Dio, & à tutta la Corte del Cielo, & à Voi, ò Gloriosa Regina degli Angioli, che non intendo d'hauere interesse, nè proprietà, nè presumere d'hauere, nè di volere amare il vostro Amantissimo Figliuolo per mio proprio interesse, ò per timore delle pene infernali, ò per godere la gloria, del Cielo; ma tutto spropriato,

e senz' alcuna sorte di proprio interesse. Dico non hauer l'occhio dell'intentione, nè à Cielo, nè alla Terra, nè all'Inserno, nè alla destra, nè alla sinistra; non, à commodi, nè a gusti spirituali, nè corporali; ma di solo operare per puro, e sincero Amor di Dio, rimettendomi nella sua Misericordia, la quale consesso esser sopra ogni mia iniquità.



CAPI-

#### CAPITOLO IV.

#### Protesta di non offendere Dio nè anco nell' Inferno.

PRotesto ancora à voi, ò Dio mio, à voi, ò Madre di pietà, al Cielo, alla Terra, & all'Inferno insieme, che, se bene mi mandassiuo ad ardere perpetuamente in quelle siamme insernali per li miei peccati, confesso liberamente, ch'appresso di me saressiuo quel Dio così buono, e giusto, quale sempre setessi ato, sete, e sarete con la vostra Eternità; e dico, che riceuerei così prontamete quelle pene, come se mi dassiuo la più alta gloria, del Cielo. E sicome i Dannati non sanno far altro, se non bia-

flemare, & odiare la Maestà voflra, concependole odio, e maleuolenza; così io all'incontro, mi protesto, che se andassi in quelle siamme ardenti, in vece di biastemarui, di maledirui, e d'odiarui, vorrei, che tali biasteme, odio, e maledittioni sussero tate benedittioni, e rendimenti di gratie; restando sempre la Maesta Vostra presso di me, quel Dio Buono, Santo, Caro, Misericordioso, Giusto, & Immaculato, sicomesete, & io nella mia bassezza, e viltà.

## CAPITOLO V.

Vn'altra simile Protesta.

I Noltra, mi protesto, ò Dio mio, che se hora mi mandassiuo vn' Angelo à dirmi, che io hauessi da esser dannato; vi giuro, e protesto, che vorrei talmente amarui, come se mi riuelassiuo, che io douessi esser beato; e mi vorrei risare, & auanzare con tanto maggior amore inquesta vita, non hauendoui da amare nell'altra. E per l'vltima Protesta, à Dio mio, vi dico, emi protesto d'esser lontano da ogni mio interesse, più che non è

lontano il Cielo dalla Terra; anzi voglio, che questa mia Oratione, e Protesta vaglia per sempre, e sinche durera il Cielo inceterno; e sia di ciò testimonio tutta la Celeste Corte, la Regina degli Angioli, e gli Angioli stessi: quale Protesta, mi sia nell'hora della mia morte vn fortissimo Scudo contra tutte l'insidie, & astutie del Nemico; così voglio, & intendo, come anco di tutto quello, ch'è la vostra SS. Volonta

Ecc 2 E

E però, à Madre Santissima, io vilsimo peccatore ricorro à voi, acciò di me, e per me si faccia in ogni mia attione, in ogni mio affare, tutto quello, ch'è la Volontà del vostro Dolcissimo Figlio, e che ridondi à gloria sua; salute di me,e del prossimo mio. Amen.

#### **CONSIDERATIONE**

PER LA FESTA DI TVTTI LI SANTI.

#### CAPITOLO I.

Motiuo di questa Consideratione: Chiesa Trionfante, e Militante.

E Ssendomi communicato, & hauendo riceuuto il mio Signore nel giorno di tutti li Santi,& ascoltate due Messe dopò la S. Communione, e contemplando la Gloria de' Beati, oue confiste la fruitione di Dio, pregauo il mio Amato Christo, che volesse dare ad instanza mia à quelle Anime Beate qualche particolare gloria, e prinilegio (hauendo zo prima con ogni fommissione pregato detti Santi ad ottenermi alcune gratie spirituali) mi fentij molto consolato; sperando in Dio, che questi medemi Sanzi del Cielo m'otterranno, quanto brama l'anima mia: e mentre io cotemplauo la Gloria de'Beati, mi venne vna calda inspiratione, che douessi scriuere quello, che mi verrebbe inspirato, restando nel cuore quello, che Nen lieet homini loqui.

E per cominciare, dirò, che due sono le Chiese; Vna Celeste, e Trionfante; L'altra Terrena, e Militante: In Cielo godono quella Trionfante gli Santi, & Angioli: In terra godono, 🕶 fruiscono la Militante gli huomini, & amici di Dio: lasciando dunque la Terrena, parlarò della Beata.

#### CAPITOLO II.

Li Santi sono passati per ignem, et aquam: sono Piante gettate da' venti, e traspiantate.

Vesta Beata Chiesa Trion-fante è ornata da tutt'i Sa-na, confisse in tanto numero, che

non possono tutti raccontarsi: questi sono quelli, che passorno per ignem, & aquam in questo fallace Mondo, e lauorno le loro Stole nel Sague dell'Agnello. Questi sono quelle piante, che surono gettate da'venti delle tribolationi di questa Vita, e traspiantate da Christo, come odoriferi siori nella terra del Giardino Celeste; oue si diletta questo Celeste Giardiniero d'odorare sì soaui, & odoriferi sio-

ri, facendoliessi vaga Corona...
Iui co i loro vaghi, & aromatici
odori lodano, e benedicono il
loro Signore, cantando Cantici
nuoni; e tanto cantano, e lodano
Iddio, quato cantorno, & amorno l'istesso in questo Mondo;
e tanti gradi di gloria hanno in
Cielo, quanti gradi di virtù
hebbero nel Mondo; & hora...
in tant'altezza sono iui, in quanta viltà, e bassezza surono qui in
Terra, vestiti delle sante virtù.

#### CAPITOLO III.

Christo Sole di Giustitia, circondato dalle Stelle: Musica de' Santi.

Vesti Santi, e Cittadini del Cielo odono quello, che noi altri mortali non possiamo vdire, e veggono, parlano, & odorano quello, che noi non. possamo narrare, nè capire: sono trasportati in quella Celeste, e sempiterna Chiarezza, illuminandola à guisa di Sole, oue risiede quel Sole di Giustitia Christo, dalla cui Chiarezza riceuono il lume. Nasce questo Sole, & è lempre nato à Beati; nasce ne' cuori de' mortali, quado con suoi cuocenti raggi illumina le tenebre de poueri erranti; riscalda i cnori aggiacciati; tira à se i vapori degli affetti terreni, consumandoli nella fornace del suo Amore: se ne sa

questo Sole nell'Empireo, attorniato dalle Stelle, che sono tutt'i Santi, che cantano: Santus, Santus, Santus, Santus, Santus, Santus, Dominus DEVS Sabatoth; Pleni sunt Cæli, & Terra Maiestatis Gloria tua. E se in Terra S. Chicsa sà particolare Solennità, non è da dubitare, che anco in Cielo saccino particolar Fessa, lodando, e benedicendo il soro Dio, che li diede tanta gloria: Tutti li Cori degli Angiolià gara, l'uno con l'altro lodano il suo Signore con nuoui Cantici, e con nuoue inuentioni.

O chi fusse hoggi in quella. Celeste Chiesa, e setisse quell'Angioli, tutti per ordine, di grado in grado! e se sono qui in terra diece, ò dodici Musici, che fanno hella

Digitized by Google

bella melodia; che deue essere in quella Celeste Patria, oue sono tanri Cantori, e Musici? E se vn Angelo solo, tirado vn arcata su d'vn Violino, sopra il capo del P.S. Francesco, mentre era ancora in vita, sentì questo tanta melodia, che disse: se l'Angelo ritornasse, e con l'arco ritoccasse il Violino, mi rapirebbe l'anima, spiccadola dal corpo per il som-

mo gaudio, & allegrezza; chedoura esser poi in quella Chiesa Trionfante, oue ne sono tanti, e tanti, anzi infinito numero de' Musici, il cui Maestro di Cappella è Christo Nostro Signore? e tanto bene cantano questi Santi, quanto bene cantorno in questa vita, sodando, & amando il suo Signore.

#### CAPITOLO IV.

### La gran Gloria della Chiesa Trionfante.

E Ra la gran Maddalena set-te volte il giorno portata... dagli Angioli, ad vdire quelle Celesti Sinfonie; ma non seppe formar parola, per darle ad intendere à mortali, perche sono incapibili dalle nostre menti; e S. Paolo vaso pieno di Spirito santo, essendo trasportato a quell'eterni beni, ritornato in se stesso non seppe dire altro, se no, c'haueua veduto quello, che non è lecito parlarne ad huomini mortali: ma se si può dire cosaalcuna di quella fruitione, è vn niente à comparatione delle maggiori.

E se S. Giouanni dice, che in quella santa Città di Gierusale-me vi sono le mura di diamanti, e di gioie d'inestimabil valore, e che le piazze sono lastricate d'oro massiccio con altre marauiglie, che và narrando di quella.

felice Patria nelle sue Visioni, e riuelationi, e se và dimostrando quella beata fruitione d'oro, di gioie, e d'edificij; lo fa, perche la capacità nostra no può penetrare più auanti:ma sono cose tante, e tali, che li Santi, e Serui cari di Dio (quando contemplauano le cose celesti, e sormontauano con le menti loro à quei eterni beni, vedendo in qualche particella cose di Dio, de'Santi, e della gloria de' Beati ) non poteuano capire vna tanta marauiglia; onde erano costretti di cedere allo Spirito, andando in Estasi, e restando immobili; mentre non poteuano capire quel tantino di lume, e di vista, che Dio si compiaceua di mostrarli: e perciò crano sforzati à morire di morte Estatica, essendo l'Estasi vna morte d'amore, e di marauiglie, che vede l'anima nel **fuo** 

suo Amato: poiche muore, e reuiue, passandole quell' Eccesso metale causato dalli stupori, che hà veduto nell'oggetto dell'Amato suo Christo.

E se gli huomini Serui di Dio in questa vita mortale,& in questa Chiesa Militante vengono à godere cose tali (che Non licet homini loqui) per vn tantino di ــــــــا lume, che Dio fà vedere dell grandezza (ua, e gloria, che posfiede; che deue essere in quella Gloria?oue Dio Glorioso apre à pieno le glorie, grandezze, tesori, delicie, gusti, allegrezze, e tutta la sua Dignità, e Maestà à suoi Prencipi, che sono tutt'i Santi, che tanto participano delle sue Glorie, quanto anco in terraparticiporno dell' Amor suo, amandolo;giache quanti gradi di virtu, e perfettioni hebbero in. Terra, tanti maggiori gradi di gloria hanno anco in Cielo appresso Dio.

Ma l'Inferiore non hauerà inuidia del Maggiore; nè il Maggiore hauerà à dispregio l'Inferiore; goderà bensì, e si rallegrerà l'Inferiore della gloria del Maggiore, & il Superiore gustarà della gloria dell'Inferiore: perche iui in quella felice Patria v'è vna somma pace, vnione, e carità; sui tutti vniti lodano, amano, benedicono, & adorano il loro Dio, & vnitamente insieme godono, e si rallegrano della gloria del medesimo Dio.

E mirando in quello specchio rilucente della Diuinità di Dio. veggono tutte le cose; veggono quì in terra li nostri bisogni; veggono quelli, che si raccomandano alle loro orationi; fi rallegrano, quando veggono, che poi noi amiamo Dio: sonu vigilanti in custodirci, aiutarci, & ottengono dall'istesso Dio li bilogni nostri: si contristano (in quel modo, che possono) quando vedono gli huomini caminare. per le vie d'iniquità, e che non. vogliono mettere in prattica le sante inspirationi : e guai à noi, fe non hauestimo gli Angioli, & i Santi, che affistono al Trono di Dio; impetrando per noi doni,e gratie, difendendoci da spiriti maligni, & apportandoci ogni bene.

Oquant'anime si saluano per l'Intercessioni de' Santi, li quali ci fanno sempre bene! O! beati sono quelli, c' haueranno per Protettori li Santi, che compatiscono noi, mentre ancor essi sur rono huomini di carne, come noi; perciò più che volontieri s'inchinano ad aiutarci.

Parmi alle volte vedere vno in Spirito, che sia tentato, trauagliato, & assilitto; và con sede, e diuotione ad vn'Santo, ò Santa, e genussesso con assetto cordiale dimanderà aiuto, ò che ottenghi qualche virtù, e che que Santi piglino quelle lagrime, quell' orationi, e presentandole à Dio

à Dio dicano: O Amato Dio. siamo stati pregati da vn nostro Divoto, che supplichiamo la. Maestà Vostra, acciò li diate l'Humiltà, e l'Amore verso di voi, e del prossimo, &c. caro Dio, concedete à questo nostro Diuoto quanto dimanda: e molte volte non volendo Dio concedere gratie per le nostre iniquità, li Săti raddoppiando le preci, diranno: O Caro Signore, nostro Vero Bene, per le vostre SS. Piaghe vi preghiamo ad essaudirci; per li meriti della vostra 5.Madre essaudite quel pouerello:e così otterrano da Dio turto quello, che vorranno.

O quante volte per quest'In-

tercessione si veggono nel Mon? do huomini bestiali, e donne peccatrici, che in vn subito fi cauertono,fanno penitenza, e viuono santamente! O quanti fe fanno Religiosi, e Religiose, che il Mondo ne Rupisce! B sono tante l'Intercessioni de Santi, che mai finiscono di farci bene. finche no siamo condotti à que eterni pascoli, oue ess sono . staranno in eterno frà quelle mense preparate dal Rè, e Sposo Christo a' suoi Conuitati Cittadini, per gustare quelle delicate viuande, & affaggiar li dolci, e soaui vini, non terreni, ma. celesti; & iui goderanno in. eterno.

#### CAPITOLO V.

Musica de'Santi; Luce de'Santi: Amore,e Gloria de'Santi, e di MARIA.

Che sarà in vedere li none Cori degli Angioli, che, fanno intonare tutto il Cielo con la loro soaue Harmonia! perche è tanto sonora, che niuno mortale di questo Mondo, sentendola potria durare in vita. E che pensi, che debbia poi esseriin Cielo per tanta Infinira di Patriarchi, Proseti, Apostoli, Martiri, Consessori, e Vergini, che tutti cantano, e lodano Iddio in quel perpetuo giorno, oue giamai non ponno comparire

tenebre? anzi che vna volta Lucifero co' suoi seguaci, c'hebbero ardire di concepire se tenebre, Dio si scacciò da quell'astezza in quel prosondo pozzo d'oseurita, e di tenebre.

Quella felice Patria sempre è rilucente, mercè che il Sole di Giustitia risplende più, che cento mila Soli; e la Luna, ch'è la B.V.MARIA Nostra Signora, risplende senza comparatione più del Sole; e tutta la moltitudine d'Angioli, e Santi risplen-

Digitized by Google

do-

dono ancor esti come tanti risplendenti Soli. E sicome trà
tutte le creature della Terra, all'Aquila sola è concesso di sissar
gli occhi suoi nel Sole; così nel
Cielo è concesso à quelli Beati
Spiriti di sissar gli occhi in quel
Sole di Giustitia Christo N. Sienore.

A noi mortali è concesso di rimirare in quel Sole, in Spirito contemplando nelle menti nofire quello, che li Beati gustano, e posseggono in quei Tabernacoli; oue non è riposta la Verga di · Mosè, e meno la Legge, ma le ne stà Glorioso, e Trionfante il Figurato: anzi quel Dio immenso, & infinito, Creatore del Cielo, e della Terra, nel cui Tabernacolo è adorato, conosciuto, amato, seruito, honorato, & ingrandito dalla moltitudine de' Santi, li quali no cessano di sempre lodarlo, e benedirlo, ma sono immersi, inuolti, & allagati in quella chiarezza à guisa di pefci del mare, che nuotano in esso mare, & èla lor vita: così l'Anime Sante nuotano in quella Diuina Chiarezza, gustando quell'eterna felicità, e quello, che l'occhio non può vedere, nè l'orecchio vdire, nè l'odorato odorare, nè tutto il Mondo capire: a' soli Santi è dato il capire, e fruire quanto capirno, & amorno Dio in questa Vita mortale. O in. quanta gloria, e felicità si ritrouano! e se Dio mandasse al modo vn Santo, faria tante, e tali cose per Dio, che tutto il mondo stuperia.

Ardono quelle Beate Anime in Paradiso, si liquesano, e diffondono raggi d'amore verso Dio; anzi sono à guisa di tante forna. ci ardenti, che mai s'estinguerano, mercè che l'istesso Dio manda raggi di gloria, di felicità, e di gaudio in quell' Anime Beate; & esse risplendono in quello con raggi di Sole, e di Benedittioni, restando ripiene del medemo, e veggono quella Beata. Humanità, veggono le Sante. ferite delle Mani, Piedi, e Costato, che risplendono come tanti Soli. O quanta gloria deuono apportare à quelle Beate Anime queste sacre Piaghe! Veggono la Santissima Madre di Dio, ch'essa sola bastarebbe à fare vn Paradiso; O quanta gloria apporta questa à tutto ilCielo! e che vorrei io dire? meglio è tacere, che parlare di questa. nostra Imperatrice; perche è tãto alta, ingrandita, & arricchita da Dio, che meglio saria, le Dio stesso parlasse della gloria. di Maria, cioè dell'istesso suo Figlio, che la seppe creare al suo modo, dandole quì in terra tanti dolori, & affanni; hauendo essa Vergine amato il suo Figlio sopra ogni altro mortale: anzi l'amore, che portò Maria à Giesù, superò tutti gli amori di tutte le creature, che furono dal prin-Fff

cipio del Mondo, sino all'hora; e se di tanti amori si potesse sarne vn folo, Maria ancora lo fuperarebbe in gran lunga. Chi dunque potrà raccontar la Gloria, che hora possiede Maria.? quell'istesso Dio, che prese Carne humana nel suo purissimo vetre, la potrà narrare; e però . chiuderò la mia bocca, ed ammutirò, vergognandomi di trattare di cole tanto alte, riseruate all'istesso Dio. Solo dirò tacendo quello, che non posso dire parlando di questa Prencipessa,e Signora nostra; mentre le grandezze, che gode Maria, l'istesso Dio le può raccontare: e se le dignità, e le glorie de Santi sono inenarrabili, & indicibili;che sarà poi di quelle, che gode quefla Celeste Regina ? Bisogna dire, che fiano inscrutabilissime, inenarrabilistime, & incapibiliffime.

E se le glorie, grandezze, eprivilegij di Maria arrivano sin'à questi termini; doue arriveranno queste dell'istesso Dio, il quale è l'Autore d'esse, e dal quale escono sonti, laghi, e siumi, anzi marì di glorie, di gaudij, di dignità, e d'ogni compito bene in modo tale, che l'istessi Serasini non potriano narrare. Oh se io potessi dire quello, ch'il mio rozzo spirito capisce, & io veg-

go nella mia mente, di Dio, e de Santi, e non temessi d'errare! ma mi basta amarlo, e servirlo, contentandomi di gustare de frammenti, che cascano dalla mensa de Santi di Dio: poiche il negotio non consiste in sapere dire gran cose di Dio, ma consiste in sapere far molto; non dirà Dio, se hauerò saputo dir bene di Lui, ma mi dimanderà, se l'hauerò amato bene; non, se hauerò detto bene di lui, ma se hauerò fatto bene per amor di lui.

Perciò la Perfettione non cosiste in sapere dir bene di Dio, e molto, ma in sapere far bene, e molto per Dio: molti sanno dire, ma pochi fanno fare; molti sono li Maestri, ma pochi quelli, che lodano la virtù; molti sanno dire le marauiglie, che operorno li Santi, ma pochi vogliono far quello, ch'essi fecero; molti Iodano la Sapienza, ma pochi la vogliono effercitare; moki fanno dire della gloria de'Beati, ma pochi sono quelli, che vogliono affaticarsi per acquistar la felicità di quelli; molti sanno predicare la via del Cielo, ch'è corta, e stretta, ma pochi vogliono caminar per esa: à molti piace vdire, che bilogna mortificarli, & abborrire i diletti del mondo. ma pochi fono quelli, che li vogliono fuggire.

CAPI-

#### CAPITOLO VI.

#### Pazzia del Mondo: Guadagno, e Felicità de Santi, e della loro Protettione.

Quanto cieco, pazzo, e fallace è questo mondo! ma. molto più pazzi sono quelli, che li credono: O pazzia!O crudeltà, ò cecità di se stessi, de poueri mortali i che lasciano il Cielo, per la Terra; la luce, per le tenebre; la gloria, per la confufione; le ricchezze, per la pouertà; il bene, per il male, e la Compagnia de'Santi, per il consortio de'Dianoli.

O poueri modani! e chi y'acciecò? chi vi priuò d'vn tato bene? molti Santi furono ricchi come voi, ma porgendoli la luce il Sourano Signore, la riceuerno, e seguendola vennero al Porto sicuro: hora trapassando, e scaricando le loro merci (condotte nella nauicella di questo corpo, cioè delle virtù sante, e della penitenza in quella Celeste Città di Gierusalemme)hora, dico, godono il frutto delle loro sante operationi: hora godono in cambio di fatiche, riposo; di pouertà, ricchezze; & in vece di dishonori, vilipendij, e lagrime, godono hora honori, dignità, & allegrezze.

O quanto bene pagò Dio à questi Santi le loro mercantie! perche in cambio di fango, li dà oro; in vece di terra, li dà il Cielo; & in cambio di cose transitorie, li dà quei pascoli, che dureranno in eterno: ma molto più gli dà, cioè, Iddio li dà [e. stesso; e che più ci può dare Iddio?

O Stupore! O Eccesso! O Carità del nostro Eterno, & Innamorato Dio! che pare appunto. che non habbia altro bene, nè altro pensiero, che far bene à que-R'huomo tanto ingrato. Che più aspetti, huomo crudele, da questo Dios vuoi, che venghi dal Cielo vn'altra volta à patir la. morte per tuo amore? di certo, che verrebbe di nuouo, se bisognasse per tuo amore. E tu dormi? e tu viui spensierato?lei huomo,ò pur sei Leone? il Leone indomito conosce il suo Creatore. e Benefattore; e tu peggio di Leone, non conosci il tuo Dio, il quale t'aspetta con tanta pietà per conducti, oue hà condotto li Santi suoi; se però vorrai lasciarti condurre al Porto sicuro da questo Signore, il quale tanto t'ama, & hà dato se stesso alla morte di Croce.

Ah infelicità del genere humano! ch'essendo caduto in tanta pazzia, si lascia guidare dalli Fff 2

Spi-

Spiriti infernali, che finalmente lo condurranno alli pascoli eterni, pieni de'supplicij, e d'horrori, lasciando quel Dio, che lo può condurre al Paradiso: oue hà condotto numero infinito di Sati, e Sante, che hora godono, e fruiscono il suo Divino Benefattore; e gettando le loro corone à piedi dell'Agnello, l'adorano; e snodando le sue beate lingue, lodano, benedicono, essaltano, honorano, seruono, & amano il loro Dio, con lodi, benedittioni, trionfi, glorie, dignità, e grandezze, che dureranno in. cterno.'

O Felicità de' Santi! quanto vi pago bene il vostro Dio vn. poco d'amore, con il quale l'amaste? O quanto vi hà premiato vna picciola fatica, tolerata per suo amore? O quanto è liberale questo vostro Dio verso i suoi cari Amici? piango dì, e notte vna tanta cecità : e pur'è vero, ò Dio, che non vi fitroui rimedio ad vna tanta pazzia de' mortali, che per vn breue diletto si priuano per sempre di quei eterni beni, c'hora godono questi Santi.

E sin'à quanto durerà la tuz. pazzia, ò huomo? lasciati reggere da questi Santi, vbidisci alle sue sante inspirationi, con les quali ti feriscono il cuore giorno, e notte, e non cessano giamai di pregare Iddio per te, O da. quanti pericoli ti preservano co le loro intercessioni ! e pure all'hora, che ti trouano lontano da Dio per li tuoi peccati, si ricordano dite, e per te assistono al Trono di Dio. E tu, ò spensierato, dormi? tieni la mano nella. cintola?non vedi la tua cecità! deh non effere ingrato à questi Santi, che per te vigilano, quando tu dormi; esi hanno cura di te, quando tu viui spensierato. Prendi, anima mia, per tuoi Intercessori questi Santi, acciò ti custodiscano, e ti disendano dalli spiriti infernali, e finalmente ti coduchinò all'eterni beni, que essi sono lodando, e benedicendo Dio in aternum. Amen.

## CONSIDERATIONE

NEL GIORNO DE MORTI.

#### CAPITOLO I.

La Conditione del Purgatorio; delli Suffragij di Santa Chiesa.

Auendo io trattato della d'vna particella di quella gloria, Solennità d'ogni Santi, e che godono quelle Beate Anime

nella Chiesa Trionfante in sempiterno: sono risoluto di trattare anco della Solennità della Chiesa Militante, ch'ella sà à suoi Pedeli, & vbidienti Figliuoli, che sono li Morti, quali ardono, e bruciano in quelle fiamme del Purgatorio: e perche in quell'eterna felicità del Paradilo non si può andare con vitio, nè con. peccato; perciò morendo gli huomini, che si confessorno de' loro peccati, e morirno contriti. e penitenti; per virtù del Santissimo Sangue di Christo, e del Sacramento della Penitenza. Dio le rimise la colpa, e pena. eterna, restandoli la pena temporale; mentre se fossero morti impenitenti con peccati morta. li. sariano dannati. Ma la Misericordia infinita di Dio perdona la colpa, restando la pena temporale; e non facendo la penitenza in questa vita de'loro peccati, tanto mortali, quanto veniali, Dio instituì vn luogo, chiamato: Purgatorio: oue morendo l'huomo penitente, hauesse d'andare à purgar li suoi peccati, e sodisfare alla Giustitia Diuina, e poi purgato, haueste. da vscire da quelle pene, per andare à fruire quegli eterni beni del Cielo.

Questo Purgatorio è vn luogo pieno di fuoco, oue si purgano l'anime nostre; è simile questo suoco à quello dell'Inserno, con tal differenza però, che-

quello dell'Inferno crucia in eterno, e questo del Purgatorio tanto dura, quanto lono graui li peccati commessi. Queste pene durano, e cruciano quelle poucre anime, finche hauranno purgati tutti li loro peccati,e quanto fono graui, tanto anco le pene sono grandi; in modo tale, che le saranno, per esempio, due anime in quelle pene; vna hauerà diece peccati mortali da purgare, questa patirà dolori, e lunghezza di tepo, finche farà purgata in quelle pene: l'altra hauerà vn peccato mortale, non è da dubitare, che no habbia più presto da finir le pene, che que la, che hà dieci peccati mortali;e così proportionalmete, chi n'hà poco, patirà meno, e chi assai, patirà anco più delle pene.

E ben vero ( rimettendomi à , chi sà più di me ) che vn'anima... c'hauesse molti peccati da purgare,& vn'altra n'hauesse pochi: quella, che n'hà molti, potrebbe esfere, c'hauesfe vn Santo, ò Santa in Cielo, che pregasse Dio per lei, ò che le fusse stato Parente, à Amico ouero che nel Mondo hauesse grand'Amici di Dio, ò altri, che con Messe, Orationi, & altre Opere pie pregassero Dio. & essendo il debito graue, venissero à pagare la Giustitia per quell'anima; e così quella, che doueua stare in quelle pene gran pezzo di tempo, Dio la liberasse in poco tempo, mercè alla pietà

di

di Dio, che si compiacque di riceuere quel Suffragio, ò in Cielo da qualche Santo, d in Terra. da qualche Amico, ò Serua di Dio: e quell'altra, che se ne stà con pochi peccati in quelle siame, non hauendo amici, nè parenti, che preghino Iddio, bilogna, che vi stia, sinche habbia. purgati li suoi peccati, quantunque pochi.

Ma quell'anime, che si trouano in quelle pene, essendono tutte figli, e figlie legitimi di questa Chiesa Militante; essacome pietosa Madre, instituì vn giorno solenne, oue per tutta la Christianità s'offeriscono à Dio Messe, Officij, Orationi, & altr' Opere pie per detti 'suoi figliuoli debitori, & imprigionati in quelle tenebre, pagando la Giustitia Diuina. Benche parimente anco per tutto l'anno questa Chiesa Militante preghi per li Defonti, se bene non così solennemente.

E perciò vedendo hoggi Santa Chiesa, come pietosa Madre, gli suoi figliuoli in tante pene, e che siano condannati da Dio à quest'oscurissimo carcere, sinche paghino l'vitimo quadrante; procura il riscatto con oro, argento, suppliche, &c. e lo man-

da al Gran Rè per liberarli, C suffragarli, volendo dar sodisfattione à Dio per li loro peccati. E per far questo Contratto, Santa Chiesa ordina in tutte le Chiese del Mondo, sogette al Romano Pontefice, che nel tale giorno tutti li Pedeli di qualunque Stato mettino insieme oro. argento, pane, vino, & altre limosine, per liberar', e suffragare li suoi figli, e nostri fratelli, e forelle, che sono tenuti dalla potente mano di Dio in quell'horrendo Carcere del Purgatorio: e però in tale giorno questa nostra pietosa Madre raccoglie da suoi Figliuoli Viuenti, e Viatori oro, & argento, cioè, Officij. Orationi, Limosine, Discipline, & altr'Opere buone, le quali congregate prende da suoi cari, e fedeli figliuoli, e vestita di nero, con questo prezzo, ò con i meriti del pretiossimo Sangue di Giesù Christo, si presenta. auanti il Tribunale di Dio inhabito lugubre, e manda suppliche à Dio per la liberatione di quelli suoi amatifigli, tenuti in prigione con tante pene per i loro debiti, manisestando à Dio il voler pagarli, & offerendo alla sua Diuina Giustitia il prezzo, raccolto da'suoi fedeli.



#### CAPITOLO II.

#### La S. Madre Chiesa offerisce à Dio la santa Messa per li Desonti.

A perche questo prezzo è poco; la S. Madre Chiesa offerisce à Dio l'Vnigenito suo Figliuolo, con il suo pretioso Sangue sparso per l'anime nostre, nel Sacrificio della S. Messa; e vedendo, che tant'opere fatte da Fedeli (quantunque à lui grate) non sono sufficieti per liberare que prigioni, per essere Iddio infinitamente offeso; insta ancora con frequenti orationi, dicendo nel sine d'esse: Per Dominum nostrum IESVM Christum Filium tuum.

Per questo la nostra Cara, & Amata Madre (che Dio la mantenghi, e disenda in eterno) paga alla Giustitia Diuina vn prezzo infinito, che non è altro, se non l'istesso Figliuolo di Dio appassionato, e morto per nostro amore: e questo è il S. Sacrissicio della Messa, oue si commemora tutta la Vita, e Morte di N. Signore, aggiongendoui poi altre opere sante, e virtuose.

E così Dio, vedendo vn pagamento tanto grande, fatto dalla nostra Madre S.Chiesa, lo riceue, e consola quell'anime liberandone parte; ad altre minuendo il tempo, & altre consolando, non restando anima, che non riceua il suo consorto, & aiuto. Que-

sta nostra Cara Madre hà tanti figli, quanta è l'arena del mare; poiche tutti li SS. e Sate del Cielo,e tutti li Fedeli del Mondo, che sono, e faranno, sono parti, e figli di detta gran Madre: anzi la gran Madre di Dio fù vna Figlia, e Primogenita di questa. nostra Madre S. Chiesa, quale l'istesso Dio prese per sua Cara,e Pamigliare Spola: Ed è tanto vnita à Dio questa S.Chiesa, che gli hà dato Autorità in terra, di legare, e sciogliere tutti li figli disubidienti, e contumaci premiando i buoni, e castigando i cattiui; e Dio conferma in Cieloquello, ch'essa fà in terra, castigando seueramente li figli rubbelli à questa sua Sposa : nè giamai v'è stato ācora figlio rubbelle à questa S. Madre Chiesa, che habbia voluto contrastare co lei ( p gran forza, che fusse)che l'habbia possuto sottomettere: mentre, hauendo da far con esfa,s'hà da fare con l'istesso Dio 🕏 effendoche quello, che la vuole per Sposa in Terra, la vuole per Spola aco nel Cielo; e Dio gli hà dato Autorità sopra ogni Scettro, & ogni Corona: e chi vorrà a scendere à quell'eterne nozze,bilogna à luo mal grado, che inchini le ginocchia, e ponga li

#### 416 Par II. Tratt. XIII. Confid. 11. Cap. 11. Quanto fia amata, & C.

Scettri, e le Corone à piedi dell'iftessa S.Chiesa Romana, Cattolica, & Apostolica; dalla qualé siamo ammaestrati, illuminati, & incaminati per la via del Cielo, insegnandoci à fare il bene, e lasciare il male; non cessando giamai di far bene à suoi figli in questa vita, & anco nell'altra liberando quei, che sono nelle pene del Purgatorio, ne mancando, sin che non li conduchi all'eterno riposo, e commemori frà il numero de' Santi.

#### CAPITOLO III.

#### Quanto sia amata, stimata, e disesa da Dio la S.Chiesa.

Vesta beata, e felice Sposa è così amata, & accarezzata da Dio, che le concede quanto dimanda, perche sono d'vno stesso volere, e quello, che vuole la Sposa, lo vuole anco lo Sposo. Questa Sposa è tanto conforme al volere di Dio, che per alcun modo non può errare; il che è vn Articolo di fede, nè si deue dubitare, mentre lo dice l'istesso Dio, che non può errare, & è l'istessa Sapienza; e più presto perirà il Cielo, e la Terra, che perisca la parola di Dio: da que-M'Iddio, dico, si custodisce, e si gouerna questa Nostra S. Madre Chiesa; e chi presumerà di toccarla, toccarà la pupilla degli occhi di Dio. Come s'è veduto in tanti Regi,e Prencipi, (e si vede ancora) che non sono stati vbidienti à questa S. Chiesa Romana, e per questo sono da Dio esterminati, e confusi, sicome si scorge in tanti Regni, e Prouincie: nè v'è stato giamai Potenta-

to, nè Regno, nè Imperio così potente à distruggerla, benche questa pouera Chiesa habbia. sempre hauuto persecutori, che cercorno d'estinguer'essa, e l'istessa Sede, oue risiede la sua ampia Autorità:ma sempre è rima-Îta più gloriola, & essaltata, à gloria del Fondatore, che lafondò, e creò, ch'è l'istesso Dio, il quale à confusione de suoi nemici la difenderà, e protegerà finche durera il Mondo, e dopò anco coronarà gli vbidienti figli, dandoli da godere quella-Trionfante Chiela; castigando, esterminando, e condannando à gli eterni supplicij li contumaci, e disubidienti

questa Militante, la quale si ritroua circondata, e ripienadello Spirito santo.

CA-

#### CAPITOLO IV.

Quanto S. Chiesa ottenghi per le pouere Anime, che desiderano esser suffragate: & è vn gran Bene il pregare per l'Anime.

Però non è gran cosa, che (essendo questa Sposa di Christo così cara, e fauorita) ottenghi da Dio quanto vuole, condannando, e liberando quell'anime, che stanno in tante pene. O chi potesse vedere in. quel giorno de'Morti, quant'anime escono da quelle pene, e vanno al Cielo! O chi potesse vedere, & io lo veggo in Spirito! anzi potrei dire altro, mataccio per hora: O quant'anime sono liberate, altre suffragate,& ad altre ( in parte ) sminuite quelle pene! O quant'allegrezza, e contéto deuono mostrare quelle, che volano al Cielo, restandono l'altre ancora inquelle pene, e raccomandandosi ad esse! Mi pare che dicano: Fratelli:pregate Dio, che ci liberi, spirate ne'cuori de'nostri parenti, acciò ci facciano bene, per essere ancor noi liberate da queste pene. Altranime piangendo si lamentano de' parenti, perche si scordano d'aiutarle; altre mostrano allegrezza del bene, che le fanno i loro parenti, & amici per liberarle; ouero, che le saranno sminuite le pene, consperanza d'vscir presto da quell'

oscurissimo carcere.

O con quanto desiderio, & allegrezza aspettano quell'anime questo giorno solenne de' Morti! sperando il Suffragio Vniuersale della S.Chiesa, & anco il particolare de'parenti, & amici, & ogn'vna d'esser liberata, ouero sminuite le pene: e mentre, quell'altre escono dalle siame, voglio ben credere, che cosolino l'altre, che restano, promettendole di

pregare Iddio per esse.

Equanto sia grato à Iddio il pregare per quell'anime, non si può dire con lingua mortale:anzi che quelli, che fanno bene all'anime in Purgatorio, in va., solo colpo fanno molti beni: sano bene à quell'anime, liberandole dalle loro pene, il che è vn Atto di gran Carità;e quell'anime vanno à godere Iddio, & ottengono da questo gratie,e doni per li suoi Benefattori: in soma, meritano molto, e sono fauoriti da Dio quelli, che pregano, e făno bene à quell'anime. Et lo conosco vn Religioso, ch'è dedito, e sollecito à pregare Iddio per quell'anime, e che l'anime visitano spesso questo Religioso, ringratiandolo del beneficio.

Ggg Quel-

Quello, che più aggradiscono que' Purganti, dirò, che trà tutti i beni, che si possono fare, è il Sacrificio della S.Messa, che supera ogn'altro bene; perche rappresenta la Santa Chiesa, la quale sempre è grata à Dio, e sem-

pre confeguisce il fuo effetto,an corche il Sacerdote fusse nemico di Dio, pieno, e colmo di peccati; non potendo esso macchiare quel Santo Sacrificio, in. quanto viene presentato dalla. Santa Chiesa.

#### CAPITOLO V.

Che l'Opere buone aiutino l'Anime, e che differenza sia trà di loro, e li Dannati.

Y 'Oratione fatta da Serui cari, to; le limosine, discipline, digiuni, astinenze, & altr' opere simili, tutte giouano à quelle pouere anime. L'indulgenze, pigliate con diuotione, come anco tutti gli Atti virtuosi, Mortificationi, & altr' Opere pie, applicate per l'anime le giouano molto: ma tutte(fuor della Santa Messa (a) sicome ho detto di sopra) ricercano, che quello, che le fà, sia in gratia; eccetto, fe non fusse tal'vno, il quale stasfe in disgratia di Dio, e facesse limosina, & altre cose simili ad vn'altro, che fusse amico di Dio: in tal caso, colui pregando Iddio per li morti di chi li diede limosina, all'hora valeria detta limolina per suffragar l'istels'anime, per mezzo di quell'altro, ch'è in gratia, (b)

Ma quelli, che si scordano de

morti, permette Iddio, che quan-🗻 & amici di Dio aiuta mol . do muoiono, li suoi parenti si scordino d'essi; e bisognarebbe ogni giorno pregar per l'anime, perche patiscono pene tante, e tali, che sormontano ogni capacità humana: ne si può far cola più grata à Dio, poiche è vna dell'Opere della Misericordia. Spirituale; e mai pregarai p l'anime, che non preghi per te stelso: e se Dio premia vn bicchiero d'acqua, dato per amor suo; quanto maggiormente premiarà quell' opera fatta per quell'anime pouere del Purgatorio, acciò le liberi, ò sminuisca le pene, mediante quell'opera buona... che fai per loro.

Gioua anco molto à quell'anime l'offerire à Dio con lagrime, e con affettuola compassione li suoi dolori, la sua S. Passone, il suo pretioso Sangue ; come parimente li stenti, e dolori, che pati

(a) qua, pratër valorem Operantis, babet valorem Operis operati.

(b) controvertunt DD. du requiratur status gratia ad lucran. Indulg. pro Defunctis? V-C.de Lugd.17.n.93.

pati la B.V. Maria: queste cose sono molto grate à Dio. E però i Secolați douerebbono fare frequenti Limoline à persone Religiose, à poueri, à luoghi pij, & altri; poiche questi luoghi, essendoui molti, e frequenti alli Santissimi Sacrameti, sono anco più cari à Dioje questi tali possono meglio ottenere da Dio gratie,e doni per quell'anime;e li Secolari possono anche meglio conseguire i loro intenti per se stessi, e per quell' anime pouere , che inuocano con voci intonanti l'aiuto de' Parenti , & Amici , alli quali lasciorno le loro facoltà. acciò facessero del bene per esse.

Questo luogo del Purgatorio è molto differente dall'Inferno, perche nell' Inferno si biastema Dio, e si maledice; ma nel Purgatorio, quantunque siano in. quell'ardenti fiamme, si loda, e si benedice Dio : e quell'anime dannate vorriano poter tirare nell' Inferno tutte l'anime degli huomini, che sono nel Mondo, e quelle del Purgatorio, & anco li Beati con l'istesso Iddio: ma quelle del Purgatorio sentono contento, quando vedono, che l' altranime escono da quelle pene per andarsene al Cielo, mentre da esse sperano suffragio.

Sono alcune volte consolate, e suffragate dalli beni, che di continuo sa la S. Madre Chiesa per quell'anime, & anco dalli beni, che si fanno da'Parenti, &

Amici, come parimente delle vifioni degli Angioli, quantunque siano atrocissime le pene. Stimo perd, che la memoria, e sicurtà di non poter più perdere Iddio, e per esser certe di quella felicità eterna, & il solo ricordarsi d'essere amiche di Dio, della. B.V.Maria, degli Angioli, e Santi, e che sono in atto d'andare. à godere con esse; questo io, slimo, che sia vn gran contento à quell'anime, e penso, che l'vna faccia animo all'altra, rallegrandosi per effere in Stato di Salute:e vedendo vícirne qualched'una per il Paradiso, si consolano, essendo certe, che verrà ancora ad esse quel felice tempo d'andarsene al Cielo : e benche patiscano pene indicibili, mentre sormontano à tutte le pene de SS.Martiri, anzi dell'istesso Christo Nostro Signore; con tutto ciò non sono prine di qualche rifrigerio; e se altro non vi fusse, vi sarebbe almeno la certa, e ficura speranza di peruenire all'eterni, & infiniti beni, sicome hai intelo di lopra.

Essendo dunque quest Anime nostri fratelli, & amici di Dio, dobbiamo aiutarle, e suffragarle; poiche altro non dimandano se non Messe, Orationi, Limosine, con altre operessimili; e con quest'opere piessi paga la Giustitia Diuina, per vscire da quel carcere ardente: e quando saranno liberate, po-

Ggg 2 tran-

tranno sperare quelli, che l'hano liberate, che poi l'istess' anime arricchite dalla Celeste Gloria, si ricorderanno de'loro Benefattori, pregando Dio per esti, e scampandoli da pericoli, e peccati.

#### CAPITOLO VI.

L'Anime del Purgatorio tanto amano la Purità, che più tosto vogliono patire, che andar macchiate in Cielo: Pene Infernali de scritte.

Vest'A nime sono tato amiche della Purità, che (e. Dio mettesse à libertà d'un' anima, macchiata di peccato, che potesse andare in Paradiso à suo bell'agio; più tosto si gettaria, non dirò nel Purgatorio, ma. nell'istess' Inferno, che andare in Paradiso con quella macchia di peccato: perche il peccato è cosa tant'horribile, & odiosa à Dio, & a'Santi, che non potrebbe sopportare quell' anima, di flare in compagnia di Dio, e de' Santi: e perciò purgano volentieri quell' anime le loro macchie in quelle fiamme ardenti: acciò purificate, vaghe, belle, e riguardeuoli, si possano presentare avanti à Dio, per esser coronate di gloria in quell'eterne felicitadi, con tutti Santi.

E quello, che si dice di quell' anime, l'istesso si può dire di noi mortali; metre ciò, ch'e auuenuto ad esse anime, dimani auuerrà à noi: ma preghiamo Iddio, che ci venga quello, ch'è venuto a loro; mentre esse sono in sicuro stato, e noi non sappiamo, che ci habbia da intrauenire; ò Inferno, ò Purgatorio: sefarà Purgatorio, O felici! O beati noi! ma se andaremo nell' Inferno. O infelici noi!

Oh che stato miserabile, pieno d'horrore, e d'ogni confusione è l'Inferno, che ci priua in sépiterno di quel sommo Bene, Iddio, e della compagnia de'Santi; che ci priua di quell'eterna felicità, e tiene racchiusi li Dannati in quel profondo pozzo dell'abisso, in compagnia di Lucifero con tutt'i suoi seguaci, per ardere eternamete in quelle tombe sì oscure: oue è notte senza giorno; tenebre senza chiarezza; dolori senza rimedio; fuoco inestinguibile, lamenti, biasteme, morte seza giamai morire, e privatione della visione di Dio, & oue si troua ogn' amaritudine,& affanno;e chi potrà narrare tutte le miserie di quel miserabilifimo luogo?mercè che l'Inferno è vn mare colmo, e pieno d'ogni horrore, e confusione.

E guai

E guai à chi si lasciarà condorre in quelle tenebre di quel sempiterno carcere, da cui giamai ne può vícire; & in Inferno nulla est Redeptio: Imperoche nè Angioli,nè Santi,nè la B.V.Maria,nè tutto il bene, che potesse fare S. Chiesa, nè li Parenti, nè chiunque altro potrà liberarlo dalle mani de' Demonij; anzi l'istessa Giustitia di Dio lo darà nelle braccia de'suoi nemici, acciò sia in eterno tormentato: oue farà vna perpetua sete, 😊 pur non è concessa vna goccia d'acqua, come auuenne al Ricco Epulone per rifrigerarsi la lingua; ma faranno dati laghi di fuoco, e torrenti di folfo; e trà tutte le miserie, sarà la più miserada il ricordarsi, che iui s'hauerà da stare in sempiterno, priuo di vedere Iddio, Sommo Bene.

O chi potesse dare vn'occhiata in quell'oscure tenebre! O chi potesse vdire i pianti inconsolabili; i lamenti senza consorti; i gridori senza esser'essauditi; i dolori di denti, e li guai sempiterni di que' infessissimi Dannati: Iddio Benedetto per la sua Infinita Misericordia seampi tutt'i Mortali da miseria si inessabile. Amen.

## EPILOGO

OVERO

ORATIONE DELL'AVTORE

Alla Beatissima Vergine.

## MARIA;

Con la quale sà grand'instanza per ottenere il puro Amor di Dio, e consacra à detta B. V. le sue Compositioni, ò Libri, acciò siano da lei felicitati, protetti, e disess.

Gloriosa Imperatrice degli Angioli, o Degnissima Madre di Dio; o Bellezza del Paradiso, o trà tutte le Donne la... Donna più sauorita: O mia amatissima Signora, Patrona, & Auo-

cata; ò Santissima Maria, che sete ogni mia felicità, e senza di voi, che potrà mai far l'animamia? conoscendo io, che il tutto potete (perche sete la Tesoriera del Cielo, e tutte le gratie di-

pen-

pendono da voi) ricorro à voi,ò gran Madre di Dio, acciò soccorriate me vilissimo, & indegnissimo servo vostro, che sarei preparato per gloria vostra, di dare mille vite alla morte per la difesa vostra (aiutandomi il vostro Figliuolo) e se è vero, voi lo sapete, ò dolce Regina, che nello specchio della Divinità lo potete vedere: sapete pur ò Madre di Dio, quello, che brama, e desidera il mio cuore, date hormai compimento alle dimande mie; quali siano le mie dimande, lo fapete voi, ò mia Auocata, giache sono tanti anni, che batto alla Porta della Vostra Pietà: muoueteui pure à compassione, poiche io muoro, e languisco, e più non tardate; accostateui à me, toccate il mio cuore, acciò reuiua nell'amor puro, e filiale del Figlio vostro, mio Dio, e Signore.

Ah Maria! Io non vi dimando Paradifo, gloria, gusti, ò contenti; solo voglio amare, e servire il vostro Figliuolo con il maggiore amore, che mai sia stato amato da'Santi; e quando poi l'hauerò amato, e servito in quel modo, che vuol'esser amato; all'hora mi contentarò d'arderenell'Inserno, non già per li miei peccati, ma per gloria di Dio, non volendo essere separato dalla Maestà sua; e se io dico la verità, lo sapete voi, ò Dio dell'anima mia, e voi, ò cara Maria.

Visitate hormai, à Dolce Giesù il mio cuore, riempiendolo có il vostro Amore, mentre altro non vi dimando,nè voglio, ma. in esso sperarò, e porrò il mio fine,& il mio Paradilo. Non vedete,ò Regina de'Patriarchi, l'anima mia tutta bruciata da'desiderij?O Amabilissima Sig. mia,voi fola potete rifrigerare questa pouera anima mia con ottenermi dal vostro Figlio, che io l'ami; altra cosa non può consolarmi, se non l'Amore del vostro Figlio: O Maria, sò pure, che lete prodiga delle gratie vostre dandole à vostri Diuoti; io solo restarò vacuo dell'Amore del vostro Figlio, sapendo pure, che non lete partiale; e s'è vero(come è verissimo) allargate la mano nell'Erario del vostro Figlio, dando à me questo puro Amore, poiche da voi altro non voglio. O consolatrice mia, consolatemi in vna tanta dimanda; rimirate con gli occhi della vo-Arapietà sopra di me; vdite li miei clamori, e l'affanni del mio cuore; vedete l'abondanti lagrime mie; ricreate hormai, ò Maria, l'anima mia, perche altra... ricreatione non uoglio, che amare,e seruire il uostro Figliuolo,e mio Dio.

Questi, ò Sourana Maria, sono i mici gusti, le mie ricchezze, i mici tesori, il mio Paradiso: mai pretenderò ristoro, sinche non mi vedrò fauorito da questo puro,

puro, nudo, spropriato, e disinteressato Amor di Dio . O Amore! trafigete il mio Cuore : quest' Amore, ò Dio, è la. mia portione; Voi, à Dio, setes l'Amore, & hauendolo io , hauerò ancora Voi, che sete tutto Amore . Deus Charitas est ; & qui manet in Charitate, in Deo manet, & Deus in eo. (a) O santo Amore! O santa Carità! vnitemi à Voi, acciò ami, e serui à quel Dio, ch'è composto di Carità, e d'Amore. O S.Colomba, Maria Vergine, riuolto à Voi,prego la Macstà Vostra per quell' Amore, che ardeua nel petto vostro, mentre ve ne stauate sotto la. Croce, rimirando l'vnigenito vostro Figliuolo in tant'agonie, che vogliate ottenermi quest'Amore, da me tanto desiderato: Io v'offero il mio cuore addolorato, li miei occhi lagrimanti, l'anima mia desiderosa di quest'Amore. O mia Carissima Madre di Dio, se Voi non vdirete la mia voce, chi giamai l'vdirà? Voi sete la Mediatrice trà Dio, es l'huomo; e se sarò scacciato, da Voi, oue anderò giamai? Oh! che pur sapete, che li vostri nemici, dico, li spiriti infernali m'inuitano, offerendoss à riceuermi; ma ò Maria, li renuntio, gli abborrisco, e l'odio, mentre Voi voiete, che io l'odij; e nè potranno darmi, se non guai, affanni, dolori, e morte senza. mai morire. (4) Ioan.1.v.4.

Voi, ò Maria, mi pòtete dare ogni bene, e dandomi il vostro Figliuolo, mi darete ogni verafelicità, gloria, e Paradiso: non bramo, se non lui, essendo esso il mare d'ogni vero bene. Ah! datemelo hor hora, non pardate più, affrettate i vostri passi, e sommergetemi in questo Mare prosondo; acciò languischi, muo, ra, e mi consumi per amore.

O Celeste Regina, io mi consacro à Voi perpetuamente in-Anima , & in Corpore , in Spiritu, & Voluntate; e tutto me stesso, pregandoui à riceuere l'offerta di me pouerello; e se l'offerta, che io di cuore v'offro, è pouera, e vile, arricchitela Voi, ò Signora, con le ricchezze, che cadono dalla Mensa del Gran Signore, e Rè Giesù Christo; pregandolo Voi ad ottenermi luogo nella sua Corte, acciò possi seruirlo, & amarlo in Compagnia... de'Santi; offerendoui, à Celeste Regina, le pouere fatiche composte da me semplice, ignorante, &idiota; cioè la Vita; Morte, & Ascensione del vostro Pigliuolo, la Venuta dello Spirito Santo, e la Vita, Morte, & Assuntione vostra : (b) aggiungendoui queste della Vita esterna, & interna; della Contemplatione; del Divino Amore, & Estasi, con altre composte da me, à gloria... di Dio, e di voi, pregandoui, ò Madre di Dio, à protegere, e fe-

(b) Desunt alique eius Compositiones.

licitare queste mie poche fati-

Riceuete questo picciolo dono, che io vi consacro; disendetelo, e tenetelo sotto la vostra.
Protettione; acciò sia conosciuto dal Mondo, che non io, ma.
l'istesso vostro Figliuolo sia l'Autore, il quale conforme il suo
santo Euangelo, riuela la sua Sapienza anco à semplici, acciò
l'Eterno Dio susse honorato, e
glorisicato.

O Santissima Vergine, vi prego à non rimirare li miei peccati, ma rimirate la Misericordia... del Vostro Vnigenito Piglinolo. e del suo pretioso Sangue per mio amore sparlo; ottenendomi, che io l'ami sopra ogn'altro mortale, e che questi mici scritti feriscano il cuore di chi li leggerà;acciò io,& essi, restadono impiagati, e feriti di questo Diuino Amore, possiamo in questa... valle di lagrime lodare, adorare, benedire, amare, e contemplare quel Dio d'ogni bene degnissimo: à gloria di quella Diuina Maestà, la quale da tutte le Creature sia lodata hora, & in eterno. Amen.



PAR-

## PARTE III

DELLE COMPOSITIONI
Di Frà Tomaso da Bergamo Laico Cappuccino:

## DIVERSI TRATTATI

DEL VERO, RETTO, PVRO, FILIALE,
VNITIVO, à TRASFORMATIVO
AMORE.

Composti dall'Autore per certi Particolari, & Illuminati Serui di Dio.

Hhh

Al

#### Al Lettore.

Auendo l'Autore di queste Compositioni fatto scriuere li seguenti Trattati separatamente dall'altri libri; credendo io, che gli habbia composti per certe persone particolari, assa illuminate, e di gran spirito, come si può scorgere ne' seguenti Trattati, specialmente nel terzo, indrizzato ad vn Signore, con nome Poncino, e nel quarto, scritto ad vn altro gran Seruo di Dio; così m'è parso bene, fargli stampare separati, sotto il nome della III. Parte, & c. per gli huomini assa illuminati, à Dio già uniti, & in esso trassormati: benche nella seconda Parte, si trouino ancora Trattati, che potrebbono seruire à questo sine, cioè ad huomini persetti; non bò voluto però dividere quella seconda Parte, chiamata dall'Autore: Scala di Persettione. E parso ancora bene, à questa Terza parte aggiongere alcune Lettere di questo gran Seruo di Dio, che mi surono da diversi consegnate, scritte dall'Autore con proprio pugno.

E Benigno Lettore; se nelle seguenti, ò in altre Compositioni di Fra Tomaso, vedi alcune cose da te poco intese, non però tralasciarai di leggerle, perche serviranno ad insegnarti, quanto lontano sii dal vero, puro, e filiale amore; le cui sublimi parole non facilmente sono intese, se non das veri, puri, e filiali Amatori, de' quali vno era Fra Tomaso da Bergamo. Conuengono tutti gli Santi Padri, Teologi, & Espositori della Sacras Scrittura, sopra quelle parole di S. Paolo: (a) Animalis autem homo non percipitea, quæ sunt Spiritus Dei: Stultitia enim est illi, & non potest intelligere, &c. che le cose di Spirito, e le marauiglie, del Dinino Amore, mai siano bene intese, se non da quelli, che le pratticano. Nell'altre Scienze, la Teorica precede la Prattica; ma in questa bisoqua cominciare dalla Prattica, per intendere poi la Teorica: dall'odio di se sesso s'arriva all'Amor diDio, & amando Iddio s'intende.



TRAT-

(a) 1.Cor.2.7.14.



# TRATTATOI, DEL DIVINO AMORE

Composto da Frà Tomaso da Bergamo, Laico Cappuccino.

Ex Chyrographo Exc.D. H. Guarinon & Med. Hall. Parth.

#### CAPITOLO I.

Quanto amabile sia Dio, e qual sia l'Amore d'Huomini perfetti.



Vesto nostro Iddio è così immenso, infinito, amabile, e desiderabile, che se bene vi sussero

Intelletti sublimati, & eleuati in Dio, ardenti, & insiammati d'amore, e santità verso quello, io direi, che questi tali fariano tante fauille, procedenti dall'auampate fornaci del medemo Iddio. E chi potesse formarne di tutti gli amori degli Huomini, e Donne del mondo, vn solo amore, e moltiplicare quest'amore in infinito; questo tal'amo-

re sarebbe poco à gli meriti di Dio, perche è vn Bene Infinito, vn' Amore Incomparabile, così immenso, & indeterminato, che da esso solo Dio si può capire: nè Huomini, e Donne, nè Angioli, e Santi, nè Cherubini, nè Serasini possono à pieno intendere gli stupori, e le marauiglie di Dio.

E noi mortali, amando questo Dio, ancorche grande sia l'amore, si può dire, che sia nulla; e se pure si può fare qualche cosa à suo seruigio, io dico, che con. l'amore del desiderio si potrà sa-

Hhh 2 re

re alcuna cosa; poiche hauendo l'anima operato quello, checomanda Iddio, essendo già passata per la via Atriua alla Purgatiua, e dall'Illuminatiua all'Affettiua, và salendo di grado in erado alla Persettione.

E se bene considero, che il nofiro Dio può in vn'acto tirare. l'anime à questo Stato di Persettione, come auuenne à Maddalena, al Ladro in Croce, & ad altri; vuole nondimeno il nostro Dio, che caminino di grado in

grado.

Ma lasciando di parlare con. l'Incipienti, e Proficienti, parlarò con quelli, che gia sono passati dalli Gradi imperfetti, e che la loro vita sia di pace, e quiete (voglio dire, che non habbiano rubellione della Parte Inferiore) & habbiano soggiogate le proprie passioni in modo, che siano vbidienti allo Spirito, e la Parte Superiore dell'anima possa con. libertà attendere al suo fine, e centro, qual'è Iddio. Imperoche l'anima amante, essendo pacificata, diviene agile, e leggiera; nè hauendo peso di vitio, e peccato, estinto già l'amor proprio (hauendo la veste nozziale dell'amor filiale) si solleua in alto, volando nella verdeggiante Oliua della Misericordia d'Iddio, & iui si ferma, fruendosi negl'istess rami l' Amato.

E se bene quest'anima è nel

corpo pelante di sua natura. è graue, non resta però, che non. voli nelli Misteri Diuini, e celesi; il che avuiene, mentre hauendo l'anima fatto vbidiente. questo Senso, e Carne, se ne và doue gli piace. E perche tal'anima così ben disposta attende alla Perfettione, & Vnione con. Dio, e per la fretta amicitia., c'hà fatto con l'istesso; il medemo Dio la tira à se, mostrandole la sua Bellezza, & Attributi. Onde vedendo questa nel suo Iddio tante maraviglie, tutta s'infiamma; e crescendo i lumi, e viste di Dio, cresce anco lei in amore; & amádo l'anima il suo Dio, il medemo Dio ama l'anima, la quale ama per dono, e gratia d'Iddio, perche da se Ressa non può alcuna cola; ma fissando gli occhi in quel Divinissimo Sole, viene percossa da'suoi Dinini raggi, pigliando l'amore dall' Amato; e giache quest' Amore scaturisce dal chiaro Sole, opera ancoracon amor puro, disinteressato, e spropriato-

Quest'Amore non può vedere tenebre, mentre hauendo l'origine da Dio, guarda sempre in. Dio, nè in altr' oggetto si può fermare suori di Dio. Quest'Amore guarda, e mira sempre in Dio, e Dio mira l'anima, mai questi sguardi celesti feriscono il cuore dell'istes'anima, dicendo: Dilectus meus mibi, & ego illi; (a)

e l'a-

(a) Cant.2.7.16.

e l'anima ferisce il cuore dello Sposo: Vulnerasti Cor meum Soror mea Sponsa (a) Questi due Amati, Dio, e l'anima, sono sempre vniti, e legati con catene d'amore; onde vedendosi l'anima trasformata, & assorta in Dio, tutta si liquesà nell'Amato Sposo; & estendo serita d'amore, altro Medico non cerca, che l'istesso Feritore, ch'è Iddio: e quanto più saranno queste serite grandi, tanto à proportione, spasimarà, e languirà d'Amore.

Questi Amori preparano l'anima à maggiori ardori, che cosumano la Parte Inferiore, dando maggior vigore alla Superiore; e vedendosi la Superiora, Patrona,vola con l'ali dell'Amore , ف tanto in alto volarà, quanto maggiore sarà l'Amore. E per doue volarà? volarà nelli Diuini Misteri, contemplando la Bellezza, e Bontà d'Iddio, e beuendo li foaui, e dolci liquori nel pretiolo Cellaio dello Spolo, oue beue quella cara Sposa de'Cantici: onde come vbriaca d'Amore. cerca con tanto affetto, che le Iddio non temperasse quel suoco, caderia in estremo, perchel'occhio purificato vede Iddio in vn modo indicibile, & inenarrabile: perilche hauendo l'anima tal vista, vorrebbe corrispondere, ma essendo gli oggetti alti, & Incapibili, non può corrispondere ad vn tant'Amore, che vede

in Dio, mentre è inesplicabile, restando però le viste nell'anima, ardendola, e consumandola; e tanto si consuma, che resta, come muta, non potendo dire quanto vede, e sente in Dio.

Ardono quest'anime à guisa. d'ardente fornace; questo fuoce s'estingue in parte, perche l'istefse (non potendo vedere, se non. le marauiglie d'Iddio, in quel modo però, che si possono vedere) non sanno far altro, che gemere, e lagrimare; e con les dolci lagrime sfogano in parte quell'ardore, che sentono nel cuore;e questi gemiti, e lagrime sono abondanti: e se bene estinguono in parte quell'ardore interno, sfogando esteriormente, si seruono nondimeno per accendere maggior fuoco nell'anima: e quanto con maggiori gemiti, e lagrime si sarà sfogata, tanto resta l'anima anco più purificata, e con maggior forza s'accenderà la fornace del fuo cuore, vnendosi con Dio con alti,& essicaci motiui. In quest'Vnione Iddio regge l'anima, perche si muouerà molte volte con tanta vehemenza, che vorrebbe (per direcosì) assorbirsi in Dio, ne vorria hauer corpo per fare maggiormente quest'Vnione, la quale causa gli oggetti, le viste, & i lumi, che Dio gli fà vedere nella di lei mente. E detta Vnione, tanto cresce, quanto che l'ani-

(4) Cant.4.7.9.

1

Digitized by Google

ma custodisce le Diuine inspirationi, mêtre da vn grado, è tirata ad vn'altro maggior lume, e grado maggiore in modo, chel'anima è sempre vnita con Dio: Anzi quest'Vnione la sà con gra quiete, e pace, e quando vuole; nè sopporta separatione dall'Amato, perciòche in ogni luogo, in ogni tempo, è vnita al suo Dio; e può essere, ch'in tal'anima per tutta la vita non sia altro, ch'Eccessi, Respiri, Innamora-

menti, & Vnione con Dio, trouandolo quando vuole, vedendo in tutte le cose Iddio, ch'è la sua vita, pace, e quiete: e sicome molte volte sarà tal'Vnione senza. Essercitio alcuno; così anco contemplarà i misteri Diuini senza regola, senza ordine, & immediatè; cioè senza preparatione, mercè ch'è sempre preparata; e per ordinario, tali anime pratticano nelle Contemplationi: la prima è inferiore alla seconda.

#### CAPITOLO II.

Della Conteplatione, che causa l'Unione con Dio e l'Amor persetto, per imitar Christo nella via della Croce; oue si tratta, come Iddio proua l'Anima.

Vando dunque l' Anima contempla, hor l' vno, & hor l'altro de' Diuini Misteri { questo dirò più tosto Meditatione, e bene può effer Contemplatione, & anco Meditatione) questa Contemplatione, dico, si fa mettendofi quell'oggetto nella mente, che vorrà contemplare, hor vno, & hor vn'altro; ma. viua Contemplatione sarà quella, che in vn'istesso instante goderà Dio,e s'ynirà tutta in Dio; e quello, che goderà vn'altro in molti oggeti, questo godera in. vn solo,immergendofi tutto in. quell'abisso di Carità, & Amore.

Questa Contemplatione non patifce astrattione; e se pur esce fuora, torna à Dio con gra prontezza, non potendo sopportare l'esser separato dal suo centro, e fine, ch'è Iddio, quale regge, gouerna tal'anima per accrescerle maggior Vnione, & Amore, levandole i lumi alti, e sublimi, e ritrahendole quella soaue Vnione, che godeua, dandole viste, e lumi più belli: onde vedendosi l'anima cadere in vn'efiremo, che (essen lo altamente visitata da Dio con Iumi celesti) viene così cieca alli primi lumi, che ( abbassandola Dio nellacognitione di se stessa vile, e bassa la conosce Dio sommamente Buono; & in questa cognitione, Dio per maggior probatione la tiene bassa, non lasciandola pastire dal suo niente, & in questo niente vede il tutto, ch'è Iddio; ma non può operare, se non auilirà se stessa.

Quest'auilimento è preparatione maggiore (ritornando la... gratia) & altro non resta nell'anima, che vna memoria delle già pratticate gratie; questa memoria (lo sà Iddio) quanto sia d'affanno all'anima: e se tal'anima... non fusse preuenuta con la gratia sua, e per l'habito fatto nella virtù.io credo, che non durarebbe in vita; mentre questo fuoco columa l'anima à guisa di cera, e l'istess' anima vede il suo dilet-Spolo, & in quello Stato lo gode eminentemente;ma l'è leuata tal vista, perche ama, e fruisce Dio. e quanto più l'ama, manco li pare d'amare; e quanto durarà questa probatione, tanto ancora Iddio prepara l'anima, per riceuere gratie maggiori.

In questo Stato tante volte, muore l'anima, quante volte si ricorda delle prime viste, e lumi; se bene l'anima per il sendo, fatto nella virtù, tanto ama nella sterilità, quanto nell'abondanza: poiche hauendo il sondamento dell'Amore, & Vnione con Dio, cerca di conformarsi à Dio seguitandolo per via della Croce,

e della prosperità egualmentein quel modo, che Dio vorrà essercitarla, e l'anima vorrà quel tanto, che piace à Dio; nè cosa alcuna, ò contraria ò prospera-, la può separare da Dio, perche vn'anima amante cerca d'vnirsi à Dio in quel modo, che vede, che più le piace.

In quest' vitimo Stato di Cotemplatione, ch'accennai di sopra, è tanta l'Vnione, che l'anima hà con Dio, che il suo propriò è, d'imitare Christo nella. via della Croce; perche vedendo l'anima nel suo Amato Sposo Croce, chiodi, spine, flagelli, & altri, non può veramente volere altra imitatione maggiore, che-Croce, chiodi, spine, e flagelli: sicome ben pratticauano quest' Vnione le tenere Vergini, che patiuano tormenti atroci per l'amore del suo Amato Sposo Christo, andando alli martirii con giubilo,& Allegrezza.

O Beati, ò felici Innamorati? mentre con il loro amore ascendono in alto, che sono fatti Segretarij, e Camerieri del gran. Rè Iddio, e stando in questa carne mortale, veggono li Misterij, e Segreti d'Iddio, conuersando più in Cielo, che in terra. O quate volte quest' anime sono saettate con dardi d'Amore, che si sentono meno! e tanto saranno frequenti le Visite, e Gratie celesti, che saranno sempre vnite, e trassormate in Dio; in modo

tale,

tale, ch'alcune volte saranno in tali eccessi, che si sentirano vscire dal Corpo: queste saranno molte volte dagl'inesperti stenute in vil conto (per non intendere le Visite celesti, essendo nafcoste à mondani) & hauendo l'istesse la radice dell' humiltà, nascondono all'occhi degli huomini le gratie celesti.

#### CAPITOLO III.

Delli marauigliosi Effetti dell'Vnione, & Amor perfetto.

I N questo Stato gode l'anima cose tali, che se Dio dasse all' anima gratia, di poter dire quello, che sente, gusta, e vede di Dio, diria cose tali, e tante, che Mondo. E bene conosceua. queste Visite il S. Profeta, quando diceua : A, A, A, Domine Deus: ecce nescio loqui, quia puer ego sum. (a) Sono però quest'anime sempre saettate con dardi d'amore, e come fedeli Spose corrispondono, che molte volte diueneriano come pazze,e frenetiche, che anco nell'esterno non si potriano raffrenare, perche proromperiano in Atti, & Eccessi rali, che dagl'inesperti sarebbono giudicate pazze.

E quanto più cresce questo suoco, tanto più cresce ancoramaggior siamma; e questa siamma causa, che si consumi ogni sumo di vanità, e vitio: onde, come candidissima Colomba, vola nell'Amato Sposo, & iui vede quelle cose, che non è Reito.

N questo Stato gode l'anima cose tali, che se Dio dasse all' anima gratia, di poter dire, s'infiamma, che sempre hà fame, sete, & ardente desiderio; e quanto più mangia, e beue, tanto più cresce la fame, e sete d'amore, nè non sarebbono intese da tutto il; mondo. E bene conosceua, si suo Signore.

Io posso dire, che simili anime viuono per miracolo, mercè che Iddio le sostenta; mentre sono tanto scruenti gli ardori, che consumarebbono vn corpo di metallo: viuono quasi sempre in vn'impatienza d'amore,& odiano quelle cose, che le trattengono il loro corso, come sono le necessità corporali, e cose simiglianti, non potendosi giamai fermarsi in esse: pigliano il sostegno del corpo con misura, e discretione, e tanto s'inalzano nelle cose celesti, che non gli resta memoria delle terrestri: sono così agili, che penetranocon la mente quelle cose del Cielo, che tutta la Sapienza mondana non le può penetrare, e meno intendereje no tanto correrà va fiume.

(a) Per. z. p. 6.

rapidifimo al mare, suo Centro, esine, quanto corrono l'anime à Dio, loro sine, e Centro.

In questo fine l'anima gode quelle dolcezze inenarrabili, e conuerte l'amarezze proprie in dolcezze: il proprio di quest'Amore è d'imitare Christo nel patire, e nelli stessi patimenti per Christo, gode somme delicie, volendo l'anima il nudo Christo: e seio Pouerello potessi dire di quest'Amore, & Vnione, direi cose ammirande.

Quest'anime felici non si fermano, nè riposano, se non in... Dio, e per l'istesso Iddio dariano Cielo, Gloria, & Imperij; in modo tale, che muorono per amare, e questa Morte gli dà gloriosa vita: questa vita non è altro, che... Christo, il quale tira l'anima à se, non lasciandole vedere altri oggetti, che se medemo; & in quest'oggetto l'anima si conforma... in Dio, e di due Amanti si sà vn solo Amore, volendo questo Dio solo, per amor del quale daria... cento mila glorie.

E tali anime non veggono gloria, nè Faradiso, ne destra, nè sinistra, nè Mondo, nè Inferno, ma guardano il solo Iddio in sua operatione; e tanto s'inalzano in quello, e nelle sue marauiglie, che vengono sommerse, & annegate negli Abissi prosondi, e divini, & in questi prosondi vengono inalzate à maggiori lumi delle grandezze d'Iddio. Di-

rò, che con gran difficultà si può l'anima separare da Dio, perche la vehemenza dell'amaro Amore la lega, & essendo legata à Christo, corre nella via d'Amore senza piedi; mentre l'Amor puro, retto, cordiale, e filiale va in ogni luogo, tirato dagli aromati dello Sposo; i piedi dell' anima amante (ono l'Amore, che camina in Cielo, in Terra, & in ogni luogo, & il cuore dell' Amante è nel cuore dell'A. mato: nè altra cosa può volere, se non di fare la volontà di Dio. il quale ama sopra tutte le cose. e lopra le stessa; e vorrebbe tal'anima esser tanti Dei sogetti al nostro Iddio, per maggior gloria dell'istesso Dio.

Nè si ferma quì l'anima, ma. con alti, & efficaci defiderij arriua doue non può arriuare con... l'opere, essendo tutta trasformata in Dio, operando quanto può per suo Amore: e perche l'anima è tanto fauorita da Iddio, nel quale vede alte marauiglie, ne potendo co'l suo amore (ancor che sia grande)corrispondere à quell'Amore infinito, che vede in Dio, per effer immenso, & infinito, viene come percossa: e riuolta à se stessa, vede vn'Amor basso, & in questa bassezza, s'inalza quanto può per amor di quel Sommo Bene, Dio: nè potendo arrivare l'Amor finito all' infinito, si liquesà, cadendo in. va' impatienza amorola, che molmolte volte straparlarà, e sarà atti esterni, che muouerà à pietas ma quest' Eccesso lo sarà nella... solitudine, sola con il medemo Dio.

E perche l'Amore sempre opera, e sempre cresce, e vedendo l'anima, che à modo suo nons può fare quello, che vorrebbes per Dio, cade in vn'altra vita di Desiderio, sicome accennai di sopra, pretendendo con questo d'arriuare in parte, oue non può arriuare con l'Amore operante.

#### CAPITOLO IV.

#### Della Vita di Desiderio: Effetto d'Amor perfetto,il quale solo teme d'esser separato da Dio.

He Vita sia questa di Desiderio, non si può con lingua narrare, nè con penna descriuere, giache sormonta à tutta la capacità humana: e quello, c'hanno scritto, e detto tutt'i Santi, stimo poco à comparazione di quello, che capinano, & intendeuano da Dio, nè l'hanno possuto esplicare: mentre queflo Stato è vn continuo respiro, che sa l'anima in Dioje tanto sono frequenti li desiderij di quest'anima, che vorrebbe amare Dio più d'ogni mortale; e sollenandos in spirito, vorrebbe potere amarlo, come fanno tutti gli Spiriti Beati, & essa sola vorrebbe far tutto quello, che fanno tutti li Beati in Cielo; nè potendolo fare, offerisce desiderij à Dio così grandi, che sono inesplicabili. Spesse volte hà l'anima un'allegrezza, & vn godimento, che Dio sia così altamente ama-

to, e servito da tutta la Corte-Celestiale, e che sia così Maestoso, e Glorioso; e tanto gli cresce il giubilo, quanto vede, che quest' Iddio è tutto suo, e più suo, che non è essa di se stessa; ondecon ardenti desiderij ingrandisce il suo Signore.

E non potendo arrivare oue vorrebbe, s'abbassa quelli Spiriti Beati, pregandoli, che ad instanza sua voglino lodare, benedire, amare, & adorare il suo Creatore: nè contenta di ciò, înuita il Sole, la Luna, le Stelle, & i Cieli, acciò lodino, e conoscano il suo Dio. Anzi vorrebbe à queste Creature insensibili poter dare sentimento, acciò amassero, e lodassero il suo Creatore; ne potendo far ciò, offerisce à Dio questi suoi infiammati desiderij, & abbassandosi vorria, che tutti gli Huomini, e Donne del Mondo conoscessero, amas-[cro.

Digitized by Google

sero & adorassero il vero Dio de' Christiani. E molte volte riuoltata à Dio, gridarà, & esclamarà dicendo: Perche io nonposso inchinare tutt'i ginocchi de'Mortali alla vera Fede?perche non gli posso dar quest' amore, che bramo per me stessa? e con altri, & innumerabili gridori esclamarà, e sfogarà in parte quell'ardore, che sente nel cuore; & eleuata in Dio, inuitarà le Creature insensibili, gli Animali della Terra, gli Vccelli dell'aria, gli Pesci del Mare, monti, alberi, e piante; tutte le Creature, dico, vorrebbe, che fussero lingue, acciò lodassero, benedicessero, e publicassero le marauiglie d'Iddio. E questo, c'hò detto, sono cose, che si possono dire, & anco scriuere; ma quelle, che non si ponno narrare, e che godono tali anime, sono incomparabili, & indicibili, & in quanto à me, io stimo appunto, che siano quelle, che dice il nostro Dio, essere Spettacolo all' Angioli, & all' huomini: perche sono rette.e gouernate da Dio, il quale è il lor Maestro, guidandole per via incognita . O gran Stato di Santità, e Perfettione di quest'Anime! che sempre ardono, e bruciano,nè fi consumano,& è gran miracolo, che fà Dio, che non. muorono, ma viuono sopra laterra; sicome era gran miracolo vedere trè Panciulli nella forna-

ce di Rabilonia.e no consumarsi. Così fà Dio con quest'Anime. che se bene ardono, sono mantenute dal fuoco celeste d'Iddio, e quanto crescono queste fiamme dell'Amore, tanto gli cresce anco maggior Vita. E le Dio mettesse in libertà all'anima, che potesse à suo beneplacito salire à goder quella gloria eterna, ma senza Dio; io dirò, che daria cento mila glorie per il suo diletto Christo, ancorche hauesse à patire gran cole, poiche l'Amore, non può vedere altro, che l'Amato.

E se l'Anima amante hauesse Scettri, Corone, e Monarchie, il tutto daria, e gettaria a' piedi di Christo:vna sol cosa teme, ch'è l'esser separata da Dio, mentre l'Amore sopporta di patire per l'Amato, ma non l'esser separato dall'Amato. Io capisco benissimo, che li Dannati in tante pene, che patiscono, non sentono maggior dolore, ch'è l'esser priui di Dio; mercè che io miserabile peccatore prattico in me stesso questa verità (a) perche il solo pensare d'essere in Stato tale, che non sò se habbi da godere questo Dio (per esser noi mortali sottoposti à tanti pericoli) mi da vn tremore, ponderando questa perdita.

Diviene l'anima in vno stupore, & in vna maraviglia delle cose ammirande di Dio, che I i i 2 mol-

Iii 2 mol-(a) Vide Marcell.851.n.82.

molte volte restarà come attonita, e fuor di se stessa, per non. poter hauere altra memoria, se non Iddio; nè potrà discorrere di niuna cosa di Dio, se non. sentirà vna pienezza, e satietà di Dio, ch' appena potrà reggersi in piedi, e nel suo cuore tutta si risoluerà in gemiti, lagrime, e dirà: Amor mio, muoio, non posso più: datemi, Giesù il bacio del vostro Amore (parendole di non amare, hauendo il vero fondo d'humiltà) & ad altro non attende, che ad innamoramenti, à colloquij, & eccess; in modo tale, che in vn'istesso Versetto, che cantarà salmeggiando, s'vnirà con Dio, vedendo con chiarezza di Spirito il Senso vero d'esso Salmo, e Versetto, con tati desiderij, offerte, e lumi, che sarà cosa marauigliosa.

Parera forsi difficile à capire questi miei Scritti: Ma quando sarai arriuato à questo Grado, all'hora non solo m'intenderai. ma molto più capirai; e chi mi vorrà capire, mi capisca con Amore, amando il nostro Dio

ardentemente.

E perche questo fuoco celeste habitando nell'anima.va crescendo l'anima in amore, & à poco à poco và debilitando lo stomaco (perche dal continuo moto, & elevationi, che fal'anima in Dio, gli Spiriti vitali seguitano la Parte Superiore, restando l'Inferiore derelitta) perciò bisogna raffrenarsi, per non. cader nell'estremi; e bisogna. molte volte lasciare i lumi alti. abbassandosi alla necessità del corpo, & auertir bene di non. lasciarsi tanto trasportare dagli Eccessi mentali, che si scordi della necessità del corpo, mentres molte volte si mette impedimento alle gratie divine, singolarmente à chi non hà guida.

E deuesi auertire bene, con. chi s'hà da conferire il suo Spirito, perche in questo Stato pochi capiranno, & in cambio d'andare auanti, s'andarebbe in dietros Se bene questa, essendo piena. dello Spirito Santo, Iddio laregge, guidandola per la via... retta; lodo bensi conferire ancora con chi è capace di tale Spi-

rito.

## CAPITOLO V.

Profeguisce li marauigliosi Effetti dell'Amor perfetto, & Vnione.

A non finiscono qui le rante in quest'anime; perche feordate di se stesse, hanno la so-

la memoria di Dio: e sicome i fiumi, fonti, e laghi escono dal mare,e scorrendo per questo modo, danno tanti beni all'huomo, e senza fermarsi giamai, tornano al mare, lor centro, e fine, sommergendosi in esso; così quest'anime sono discese da Dio à guisa di tanti fonti, e laghi, quali, fcorrendo nel Mondo con santi Essempi, Amore, e Persettione, fanno tanti beni all' anime nofire; ma non fermandosi in esse, tornano à Dio, ch'è vn Mare immenso d'infinito Amore, & in esso si sommergono, nuotandoui à guila di pelce; e conuertédosi in fostanza del Mare, ch'è Iddio, il quale và dicendo: Chi sarà in lui vnito per Amore. Dio sarà con l' Anima, mercè che; Deus Charitas est, & qui manet in Charitate, in Deo manet, & Deus in eo. (a)

O Carità! ò Amore! e chi giamai ti potrà capire? Voi solo, ò Dio, potete capire questo vostro amore; e l'anima, per gratia..., qualche scintilla, essendo investigabile, inenarrabile, & incomprensibile. E pure, d Amor mio, se l'Amori di questi vostri fedeli Serui (hanendo vna scintilla di questo vostro amore) rendono vna marauiglia,e stupore al modo (poiche sono Spettacoli all'Angioli, & all'homini, ) che sarà poi l'Amor vostro immenso, & infinito, ch'è senza termine, e milura? Voi solamente, à Dio, l'hauete misurato: e se vna scintilla di questo vostro Amore, posto nell'anima, opera cose ammirande; che deue effer poi il vostro increato Amore? e se gli huomini tanto s'amano, che dinengono pazzi d'amore, patendo Morte atroce; non m'ammiro, ò Dio mio, che gli vostri veri Serui, & Amici siano diuenuti pazzi, e c'habbiano patito tanto, e tanto per vostro Amore: ma stupisco, & ammiro, ò buon Giesù, che la Vostra Maestà s'è impazzita per Amor dell' huomo, volendo descendere dal Cielo, facendosi huomo, e patendo morte: Ah! chi può capire quest'Amore?

Ammutiscano pure i Cieli, e la Terra, mentre non si può dire quanto fi deue di quest' Amore del nostro caro Christo: cedano pure li noue Cori degli Angioli, Cherubini, e Serafini; cedano pure gli Amori di tutt'i Santi, e Sante del Cielo, all' Increato Amore di Dio; percheauanti che fussero i Cieli, e la. Terra, è quest'Amore. Questo è Increato, Eterno, & Infinito; e come potrebbe capire, & intendere il finito, l'Infinito? cedano pure tutti gli Amori dell'huomini ad vna scintilla dell' Amor diDio;Imperoche nè anco quell<sup>a</sup> Arca d'Amore, cioè la B.V. Maria può capire quest' Amore dell' Vnigenito suo Piglio.

0 14-

#### 438 Par. II. Tratt. I. Cap. V. Proseguisce li marauigliose Effetti

O Iddio della Maestà, e delle grandezze! gl' Infedeli, quando dauano morte a' Martiri, nonpoteuano capire il Dio de'Christiani, chiamando pazzia il vedere vn Dio, c'haueua voluto patire la morte per l'Amor dell'huomo: e se chiamauano pazzi li vostri Serui, molto più giudicauano pazzo Voi, che per Amore hauete fatto cose tali, patendo per l'huomo così ingrato: Anzi per capire vna scintilla. del vostr' Amore, bisognaria, che creassiuo nuoui Dei, facendoli capaci di questo vostro inesausto Amore.

O Amore! chi mai vi potrà intendere? Voi solo lo potete capire: e se alcuna cosa possa. I'huomo di quest' Amore; io dirò, che lo capira in corde, in anima, in solitudine, in contemplatione, in paupertate, in contemptu, &c.&c in tanto lo gustarà, quanto sarà sondato in Croce: perche il gustare questo Dio in delicie, e nelle cose prospere, sono cose ordinarie; ma il gustare Dio nella Croce, e che nella Croce si troui sommo diletto, oh sì, che questo è ammirando!

E se bene l'Anime del Purgatorio sono in tante pene, sono nondimeno rifrigerate dallamemoria certa, e sicura, c'hanno di fruire Iddio; sicome anco auueniua a' Santi Martiri: perche se bene li tormenti erano atroci, l'amore, e la speranza di douer fruire Iddio, gli era net tormenti dolce rifrigerio.

E sicome il Mare (vscendono da esso tanti sonti, sumi, e laghi) sempre resta nel suo Essere; così dal nostro Iddio escono tanti laghi, fiumi, e sonti, quanti sono li cari Amici suoi; e questo Mare del nostro Iddio, sempre sta nel suo Essere, Glorioso, e Maestoso.

E benche tutti gli huomini del mondo fussero contra Dio, nientedimeno Dio sarà sempre grande, & immenso; e se tutti gli huomini sussero alti Serasini, Iddio però è sempre quello, che su, e sarà in eterno.

Dal che può l'huomo venire in qualche cognitione di questo Amore di Dio; mentre essendo vn'Iddio, che può creare nuoui Cieli, e nuoui Mondi; ad ogni modo fà tanta stima di noi, che pare non habbia altre delicie, che quest'huomo, dicendo; Delicia mea, esse cum filys bominum. (a) O Dio degli Angioli, che vn Dio di tanta Maestà sia innamorato d'vna sì vile Creatura..! O Stupore! O Eccesso del nostro Dio! E che aspettate? e che volete dall' huomo? non sapete مه Voi, ò Amor mio, con quell vostra Diuina Sapienza, chel'huomo ingrato vi sarà crudele più di Piera,e di Tigre? e perche tanto l'amate? e se bene hauete anco

(a) Prou.8.v.3 1.

anco Serui fedeli, che v'amano, mercè alla gratia vostra; quanti sarebbono, o caro Dio, de'vostri Serui, che se la Maestà Vostranon li tenesse la mano in capo, caderiano in graui osses vostres e donde vien tanto Amore? contemplino pure li vostri Serui, dico quelli, a' quali pare graue il giogo d'Amore, poiche da Voi impareranno la vera Sapienza dell'Amore.

O caro Iddio: Sansone su sigura, e Voi il sigurato; sapete pure, O Signore, che l'Amore, quale portaua Sansone à Dalila, su cagione della sua morte; così amato mio Dio, auuenne à Voi, perche l'Amore smisurato, che portauate à Dalila, che su il Genere humano, v'hà dato morte sì atroce, morendo voi sul duro tronco di Croce per amore di quest' empia, ecrudele Dalila

del Genere Humano. E però li vostri famigliari Amici imparino quest'alte pazzie d'Amore da voi, Celeste Amante; v'imitino nel patire, e per via del patire s'vniscano à voi, e per via di Croce, e nella Croce trouino il loro Crocifisso, & in esso, e per esso siano preparati à dar mille Vite per Amor Vostro: nè giamai si satijno di patire per Amor del suo Amore, il quale trouino nella Croce; perche maggiore Croce non può sentire vn'Anima, quanto essere impedita di non poter patire per Christo; & hà in odio mortale questo Corpo, per non potere patire per Dio: e chi può capire questa alta Sapienza? quelli paruuli, che dice Christo nell'Euangelo, lo capiranno: Confiteor tibi Pater, &c.(a)

## CAPITOLO VI.

## Epilogo, e Morte d'Amore, ouero Estasi.

Dio! che mi fate scriuere dell'Amor vostro, operante nell'anime innamorate di voi? e che posso dire io vile, & ignorate? fatemi pratticar quello, che io veggo, e sento di voi (perche non sò, nè posso mettere in carta) facendomi operare quello, che non sò dire, ma intendo; & in questa intelligeza fatemi spasmare, & agonizare per Amore,

e quest'Amore mi consumi per Amore. In amar voi, à Dio, sate, che disami me stesso, & odij tutte quelle cose, che sono suori di voi, e no per voi; acciò essendo lontano da me stesso, resti sepre vicino à voi, & auicinandomi à voi, possi vedere con chiarezza di purità l'Amor puro, retto, cordiale, e filiale, e co'l diuino Amore poss'ascendere, e strascendere

Matth.11.7.25.

in

#### 440 Parte III. Tratt. I. Cap. VI. Epilogo, e Morte d' Amore, &c.

in quell'Vnione,e Trasformatione di quel Dio Sommo Bene, amandolo con alto fine: acciò, dico, cada in quell'Amore defiderante, che di sopra hò accennato, e cadendo nelli stupori, e nelle marauiglie di Dio, habbia anco da cadere nella Morte d'A-

more, ch'è l'Estass.

Perciò, Fratello, leggendo questo Trattato da me composto, verrai in cognitione, checosa è l'Estasi, e la Morte d'Amore, e sino à che termini possano
venire l'anime nostre, aiutandole
Dio; senza il cui aiuto in vano
vassaticarai. Leggi dunque il
presente Trattato: parlo à te, ò
Amico di Dio, perche gl'Incipienti non intenderanno questi
miei Scritti, mentre sono gioie di
gran prezzo, poste nell'anima
per adornarla, acciò sia vaga, e
bella negli occhi d'Iddio: leggilo,

dico, acciò adornandoti lo Spofo Celeste t'introduca nelle Nozze in luogo eminente, & habbi
à godere questo medemo Sposo
in questa vita, per hauerti poi
anco à trasportare in quell'eterni pascoli, oue nó goderai scintilla d'Amore, ma farai sómerso in
questa fornace ardentissima; alli
raggi della quale sono riscaldati li Cieli, e la Terra, & in questo
specchio della sua eternità arde-

rai,e goderai tutte le cose; mercè che seguisti l'Amore dell' Ama

to, e come diligen-

Discepolo imparasti las Scienza dell'Amore, & Vnione, nella quale te ne starai eternamentes. Amen.



TRAT-



## TRATTATO II.

DELL'AMORE, ET VNIONE CON DIO.

Di F. Tomaso da Bergamo Laico Cappuccino.

#### CAPITOLO I.

'Altezza, e Martirio d'Amore Vnitiuo; della sua Impatienza, e Dolcezza: & è da pochi inteso.



Vest'Amore del nostro Dio è così alto, sublime, perfetto, e santo, che l'anime, le quali lo

possedono, non possono parlare, con Dio, se non con gridori, metre supera la capacità humana: Oh se quest'anime potessero ssogare il cuore con dire; e parlare di quest' Amore, diriano cose marauigliose! O Dio del mio cuore! Voi sapete bene gli ardori, e le siamme di tali vostri amanti; e se non l'hauessiuo prouisti d'abondanti lagrime, d'ardenti desiderij, d'Estasi, e clamori, come potriano durare in.

vita? e quale Amor maggiore si può trouare, quanto l'Amore d' vn sì Sommo Bene? vna solavista, ò Dio mio, che date à vostri Amanti della vostra Bontà, bastaria per rapire il Cuore.

Ma, ò mio caro Giesù, qual maggior Martirio si può haucre nel Mondo, quanto il Martirio d'Amore? perche ogn'hora, e momento è Martire. Il Martirio corporale finisce presto, ma il Martirio d'Amore dura in vita; e tante volte l'Anima è Martirizata, quante volte contempla il suo Dio, mentre con gli occhi della mente vede cose tante; e tali del suo Diletto, che si con-

KKK fuma

suma senza consumarsi. O Dio dell' anima mia! quante volte in Solitudine, quest'anime languiscono, s'angosciano, e vanno in. Estasi mentale? O stupore! O marauiglia! O Estasi d'Amore del nostro Dio ! che da huomini mortali, li faccia immortali (quato all'anima) e che n'ascedano à tant'altezza d'Amore, & Vnione con Dio, che la Corte Celeste. stupisce in vedere, che gli huomini mortali alcedano à tâta Vnione con l'aftesso Dio, e che siano Spettacolo al Cielo, & alla. Terra. Questi Amanti non. pensano à gloria, nè all'inferno, nè à gusti, nè à proprij interess; ma cercano la loro gloria nell'amare, e seruire Iddio. Il vero Amore ama senza intermissione, in ogni luogo, e tempo, non solo il Virtuale, ma molto più l'Attuale; e quato l'Amore sarà grade, anco tanto l' Opere sue saranno grandi, secondo li gradi d'Amore.

Questi Amati viuono felici, e la loro felicità l'hanno posta in patire per Christo; e se Dio dasse libertà all' anima d'andare in. Paradiso, e se dicesse: Sposa mia Amante, mi sarà di maggior gusto, che tu stij nel Mondo, sinche mi parerà, ma per mio Amore ti voglio tenere in Croce, e questo sarà il miogusto; io dico (rimettendomi alla Verità Cattolica) che questa di buon cuor s'eleggerebbe tormenti, e dolori per compiacere all' Amato Sposo Christo, e ne tormenti gustarebbe sommi diletti, e gran conforto.

Contento sentono l'Anime. in quell'ardenti fiamme del Purgatorio, in sapere, che sono Amiche di Dio, & in Stato d'Amo. re, e che sono sicure della fruitione di Dio,e che purgate delle loro colpe, se ne volaranno à Dio, come candidissime colombe . E sicome quell' Anime fi purgano come l'oro nel fuoco: così quest'Anime Innamorate di Dio, in questo Mondo si purificano nell'ardente fornace dell'Amor d'Iddio, che può effere. fenza alcuna pena: mercè che vícita l'anima dal corpo, come colomba candidiffima impenna l'ali dell'Amore, e vola al suo Amato Christo. O Beati! O felici Amatori d'Iddio! poiche con amare si fanno agili, e leggieri, p volare in tant'altezza, che possono superare aco molti in gloria: mentre questo nostro Iddio, essendo Buono, non premia in. Cielo, se non l'Amore; e quanti gradi d'Amore hauerà l'anima in Terra , cõ táti gradi di gloria Iddio la coronarà in Cielo; nonessendo partiale, nè accettatore di persone : Iddio ama chi l'ama,& ess'istesso serve all'anima, (somministrandole gratie, doni, virtù, e santità) mercè alla corrifpondenza, c'hà alle gratie d'Iddio: e corrispondendo l'anima à

Dia

Dio, da vna gratia viene all'altra; e così di mano, in mano l'anima ascende all'alta perfettione, e Stato felice.

Piango, e gemo in vedere, che gli huomini viuano in tanta cecità, che risplenda il Sole, e che viuano nell'oscurità, non penetrandola. Oh potessi io dire, & esclamare. & esser sentito dall'ottenebrati, & immersi nell'oscure tenebre de'peccati! atteso direi marauiglie, e stupori; ma dirò dell'Amore degli Amanti.

Quest' Amore è sempre impatiente, ma con impatienza. d'Amore, e quest'impatienza no fara intela, se non dall'anime innamorate; perche non fi può có lingua spiegare, nè con intelletto capire, essendo causata dall' alti lumi della Bontà di Dio, e de'suoi Divini Attributi: imperoche vedendo in Dio tante marauiglie, vorrebbe pur corrispodere in qualche parte; ma rimirando in se stessa (vedendosi debile, e peccatrice, non potendo corrispondere à tanti lumi del suo Diletto) prorompe in impatienza contra se stessa, e contra questo corpaccio, per esserle d'impedimento ad vna tanta... Vnione.

Io dico, che viuono quest'anime in tanta impatienza, che sono degne di compassione; e se no fusse, che Dio le regge, non potrebbono durar molto: onde co ardenti, e fiammeggianti deside-

rij, clamori, e gemiti sfogano in parte quel calore interno; questo sfogare non serue per altro, che per accendere maggior fuoco nell'anime, che sempre si consumano nel fuoco d'Amore.

Ma grand'è la marauiglia, che fà Dio con quest'anime, mentre in gran Stato di Persettione, & Amor di Dio, le pare d'esser gran peccatori; nè da se possono altro presumere, se non viltà, bassezza, & indegnità: e quanto crescono in Perfettione, tanto s'abbassano in maggior humiltà, e nell'humiltà trouano la vera Sa-

pienza.

Questa Sapienza da pochi è imparata, e meno intela, perche milita contra il Senso, e la... Carne: e chi vorrà salire alla. vera Perfettione, bisogna mortificare le proprie passioni, e farle vbidienti allo Spiritoje la Parte Superiore non hauendo ribellione dall'Inferiore, tende d'accordo all'Unione, & Amore con Dio: anzigustando l'anima della Contemplatione, si riempie degli aromati, e pascoli, & il Corpo come Seruo dell'Anima, gusta... ancor egli degli aromati dell'Anima. Conoscono i Serui di Dio, che sono tante le dolcezze dello Spirito, che anco si scordano del Corpo, & il Corpo non... gli è di molestia. O gran felicità! quale si troua, quando la... Parte Inferiore viue in vbidienza della Superiore, ch'essendo KKK 2

Digitized by Google

Regina, comanda, & è vbidita.; ne hauendo chi la trattenghi, allarga l'ali, e piglia il volo à Dio, suo cento, e fine, & iui per mezo della Contemplatione gode il suo Diletto, potendo dire: Si inueneritis Dilettum meum, vt nuntietis ei, quia Amore langueo. (a)

Questi languori sono Morted'Amori; in questi Amori si tratta de'stupori, estasi, e simili, che causano tante cose, che solo quelli, che saranno in Stato tale m'intenderanno: la sola Prattica può capire, & intendere (non per parlare) quello, che passa trà Dio, e l'Anima. Iddio è il Maestro, e l'Anima corrisponde; questa corrispodenza è filiale, lontana dall'Amor proprio, mercenario, e seruile: e però l'Amore tiene il Primato trà tutte le Virtù.

Senz' Amore non fono grate à Dio le nostre Operationi, que-R'Opere s'hanno da fare con filial'Amore; questo filial'Amore non fi può intendere, se non da. gran Prattici, illuminati, e molto esercitati, perche l'Amor proprio acceca l'huomo, non mutando, se non l'occhio dell'intentione: Voglio dire, ò Seruo di Dio, che l'Amor proprio non. t'impedirà, che non operi bene, anzi t'eifortarà; ma vuole per te Acho la gloria, el'honore, e che in sij stimato, honorato, & applaudito. O quanti n'inganna.

questo temerario dell'Amor proprio! ch'è tanto insolente, e superbo, che non si degna di trattar con mondani, immersi nel vitio; ma se ne và ne'Chiostri de' Religiosi, d'Huomini, e di Donne Spirituali: à questi porge il suo veleno, e di questo non se ne fà stima; e pur'è la rouina, e strage dell'anima. Quanti viuono con interessi proprij, & Amor proprio di se stessi, contanti rispetti, sospetti, inquietudini, che mai lentiranno vn gusto spirituale, e con fini lontani dal vero Amore d'Iddio!

Quest'alta Sapienza da mescritta, non sarà intesa da mercenarj, ma bensi da veri Innamorati di Dio; e pochi saranno anco quelli, che m'intenderanno; mentre seguire il Senso è di molti, ma feguitare lo Spirito, ch'altro non insegna, che dolori, perfecutioni, flagelli, spine, chiodi, & altri, è di pochi. Li Sensuali dati al Mondo, non intendono questa Celeste Dottrina infegnata, e pratticata dal Maestro della Vita, Christo Nostro. Signore. Li suoi Discepoli. che furono i santi Apostoli, Martiri, Confesiori, Vergini, e l'Amici di Dio sostentorno, e sostentano questa Verità. Con il Sangue, con le penitenze, mortificationi,e digiuni fi mortifica quest'indomita Carne, ribella alla Legge della Spirità.

O Dio

(a) Cant.5.2.8.

O Dio dell'anima mia, quanto potrei dire di quest' infame.
Carne! guai à quelli, che si lasciano reggere da questa senzalo spirito, guai à quell'anima,
ch'essendo Spirito, si lascia reggere dalla Carne: e qual maggiore abominatione può essere,
quanto che lo Spirito si lasciareggere dalla Carne?

O esterna pazzia de' mortali! che vengono à termini, che la... Parte Superiore si renda vbi-

diente all'Inferiore: questi sicuro non intederanno tal nuouo Trattato d'Amore; onde non intendo parlare con questi ottenebrati, ma à Te, ò Illuminato di Dio, che tieni sogetta la Carne allo Spirito, e c'hai piume, & ali, per volare al tuo centro, e fine, ch'è Dio. In questo Dio te ne stai sicuro di goder quello, che non si può dire, ma bensì gustare, in corde meo abscondi eloquia tua, (a)

### CAPITOLO II.

## Gusti d'Amore; Presenza di Dio.

Che confetti, è che aromati gusta l'anima in quest'Amore! Lo gustaua (come dissi ) il P. S. Francesco, quando per dolcezza non poteua dire: Giesù: ma à guisa di fanciullo, balbutendo diceua: Il Puttino di Betelemme: E P. Egidio al folo Nome di Giesù andaua in Estafi. O quante maraviglie i Santi vedeuano nella Contemplatione! che nè lingua, nè penna hà possuto dire, nè scriuere: e quanto hanno scritto li Santi, è poco à coparatione di quello, che gustanano; e quei, che son d'alto Intelletto no lo pono dire, nè scrinere, perche veggono per mezzo dell' Amore del suo Dio, cose tante, e tali, che non se ne può formar parola, per darle ad intendere à gli huomini;ficome N.S. parlan-

do co' suoi Santi Apostoli diceua: Si terrena dixi vobis, & nons creditis: quomodò, si dixero vobis cælestia, credetis? (b)

Quest'Amici, che conversano, e trattano con Dio nella Contemplatione de' Divini Misteri. imparano cose celesti, atteso che le lingue mortali non possono narrare, se non quello, che si può intendere, e capire da gli huomini; ma esti soli possono gustare, e dire: Secretum meum mibi.(c) e sicome li trè Fanciulli nella. fornace ardente di Babilonia. viueuano; così quest'Innamorati di Dio sono sempre nella fornace d'Amore: e s'è miracolo, prodigio, che Dio facesse viuere quei trè Giouanetti nelle fiame; cost è miracolo, che fimili anime viuano sopra la terra, poi-

(a) 10. 3. v.2. (b) Pfal. 118. v. 11. (c) Ifa. 24. v. 16.

che sono sempre ardenti, e fiam-

meggianti.

Io non posso scriuere, nè dire quel, che sento; m'intendono però quelli, che saranno arriuati ad vn tale stato: solo dirò, che quest'Amore è vn Paradiso dell'anima, vna Bellezza, &
vn Tesoro nascosto; vn Giardino
pieno d'aromati, vn rinfrescante
Venticello, & vn Cellaio pieno d'
aromatici vini, oue beuono tali
anime; è vn Fonte rifrigerante,
& vna Fortezza dell'anima per
resistere à gl'inimici.

Quest'Amore supera ogni difficultà, non teme morte, nè vita, nè altra vita può volere, se non il suo diletto Sposo; nè può mangiare, nè beuere, nè vestire, se no per gloria, & honore del suo

Amatore.

Si leua in Dio quando vuole, & al suo diletto è sempre vnita, e trassormata: l'Amata non può stare senza l'Amante; non si contenta l'anima di vedere il suo diletto in Chiesa, in Coro, nell'ordinarie Orationi, e nelle sante Communioni; ma lo vuole presente in ogni luogo, in ogni tempo; virtuale, & attuale.

Quest'innamorate d'Iddio, bifogna dire, che siano gran cose, douédono essere Spertacolo all' Angioli del Cielo; mercè cheascendono in tant'altezza d'Amore, & Vnione con Dio.

Questi Amanti Amici di Dio (che non si può dire,nè pensare) fono così famigliari con Dioche li manifesta li suoi Segreti, e l'inalza à sentire, e gustare cose, che non si possono dire, per esser l'intelligenze alte, e sublimi; queste viste alte causano nell'anima accidenti mirabili, come sarebbe: suenimenti amorosi, stupori, & estasi: & hauendo la Presenza del loro Dio, lo veggono in Spirito in quel modo, che si può vedere da mente humana.

Questa Presenza di Dio apporta tanto gusto, e diletto, ch'è marauiglia; e se io volessi scriuere di questa, direi cose marauigliofe'; ma me la passo, perche non sarei inteso. Solo dirò, che l'Amore vuole sempre il suo Amato presente, e non esser da lui separato: Lo troua quando vuole,& in tutte le cose, ancorche minime, e lo possede con inuestigabile allegrezza, dentro, fuori di le stessa. Questa Presenza di Dio è vna lucerna, è vn raggio celeste, che tiene l'anima illuminata, per vedere quelle cose, che le possono impedire la stessa Presenza, & Vnione; mentre quest' Amore Vnitiuo è tanto delicato, che ogni picciola macchia l'offusca. E però cercano quest'Innamorati di consernare la pace interna, acciò venendo Dio nell'Anima, la troui così preparata, che non sià di disgu-Ito all'Amato fuo Spofo:con raggione diceua la Sposa: Ego dormio, & Cor meum vigilat. (a) Vi-(a)Cant.5.v.2. gila

gila per coleruarli casta, e lotana dal vitio; dorme con soaue sonno nella Contemplatione de' Diuini Misteri.

In questi Misteri della Vita, Passione, e Morte del Nostro Redentore viue l'anima al suo Dio con quiete, e pace; muore al vitio, e peccato: & auanti, che il vitio s'accosti all'anima, ellagià l'hà renuntiato; e questo per l'agilità è lume, c'hà dal suo diletto. Tanto gelosa è l'anima, di non disgustare il suo diletto, che sepre vigila, ma có vigilaza, che porta all'anima diletto; il che auuiene per la lunga Prattica, c'hà fatta, vincendo se stessa de la suore de stessa.

O quanto è ammirando il Nostro Dio in tirare l'anime à se! O quante volte Iddio le proua, leuandole gli alti Lumi, e la Deuotione sensibile, e facendole parere, che sia lontano, e lasciandole derelitte. & abbandonate! e se bene quest'anime sono sempre vnite à Dio (quanto alla volontà, e per la lunga prattica..., c'hanno, sono rassegnate al diuino beneplacito di Dio ) nientedimeno in tali conflitti, co gridori, lagrime, e sospiri, assistono al suo vnico Sposojonde la pietà del fuo Dio ritorna all'anima con.

maggiore pienezza di gratie.

Non si può dire quello, che passa trà questi due Amati, Dio,e l'Anima; nè gli huomini vitiosi possono intendere questi segreti, affetti, & aspirationi:molte volte l'anima si leuarà in Dio con... tanto ardore, same, e sete di Dio, che le parerà d'hauerlo trà le braccia, e con tanti sforzi lo pregarà, lo sforzarà, e dirà: Dio mio, Amor mio; Cuor mio, Anima mia, Dio Buono, Caro, e Dolce, con innumerabili lagrime, che sarà stupore, e marauiglia, che possaviuere, entrando in accidenti, & in agonie amorofissme : e chi giamai intenderà quest'alte marauiglie? io dirò ancora quello, che hò detto : solo quelli, che faranno posti in questo Stato potranno intendere, e gustare, ma non già parlare. E pure, quanto si può dire dell'Amore del Nostro Iddio, sono scintille à comparatione delle cose maggiori, che si sarebbero da dire; e le queste scintille, poste nell' anima, causano tante marauiglie, come leggiamo de'Santi, e Sante, che in virtù di queste fauille operorno tanti prodigij nel Mo-طى do; che sarà poi l'esser in gloria alla Presenza del suo Dios

CAPE

#### CAPITOLO III.

### L'Amor Vnitiuo è retto, & è contrario al Senso immortificato.

Vest'Amore hà vna rettitudine di mente, che non fa vn passo, non dà vn sguardo, non termina vn pensiero, se prima non vede, se in quell'attione v'è vitio, ò virtù; il vitio lo renuntia ; la virtù,l'abbraccia, ف la vuole con il più alto fine, che può, aiutandola Dio: & oue non può arriuare con Opere operanti, v'arriua con alti,& efficaci desiderij. Quest' Amore è vn' abisso, e quanto più s'ama, tanto più cresce il desiderio d'amare il suo Dio. Quest'amore mai riposa, mentre, purche ami, d'altro non si cura, e porta quasi vna ficura speranza d'hauere à godere Iddio in gloria. Quest'Amore supera ogni difficulta, fatica, e stenti; nè può riposare, le non in Dio, che ama sopra se stesso, e sopra tutte le cose create. Nissuna cosa creata li può dar gusto, nè si può fermare fuori d'Iddio; e se pur esce per fragilità, torna al suo Centro con gran velocità : nè si può dire, nè pensare, capire, & intendere quello, che sente chi sarà in tale Stato.

O quanti Religiosi nelli Chiostri (sprezzati, e mal visti) sarano appresso Dio grandi suoi amici!

mentre le dette anime, possedendo il fondo della virtù, nascondono à gli huomini quel fuoco interno d'Amore; e quelli, che non sono di tale spirito, ma sono incapaci, li calpestrano, vilipendono, mortificano, e li tengono in vil conto: e però appretto Dio questi tali saranno tesori, e gioie di gran preggio; conforme fi vede in prattica ne' santi Martiri, ch'erano dalli Tiranni trucidati . maltrattati, ed vecisi . E chi può falire in tant'altezza, à capir quest' inscrutabili segreti d' Iddio? Perisca pure la Sapienza mondana, che non è regolata in Dio, e viua l'alta Intelligenza, e Sapienza del nostro Iddio al quale (effendo Giusto, Buono, e Milericordiolo, e no potedo errare) gi' Intelletti humani deuono humiliarsi, e sottoporsi alli giusti, & inscrutabili Giudicij dell'istesso, volendo seguire lo Spirito, e mortificare la Carne. O quanto sono lontani gli giudicij degli huomini, da'quelli di Dio! O come s'ingannano quelli, che vogliono seruire à Dio, e danno à suoi Corpi ogni piacere, gusto, e contenti!

Se Lutero, Caluino, & altri Heresiarchi hauessero predica-

Digitized by Google

To digiuni, cilicij, e mortificationi; al sicuro, non haueriano hauuto tanta sequela:ma in predicar Senso, Carne, e Libertà, non è gran cosa, che habbiano sèguito d'vna tant'abominatione: e Dio guardi vn'anima, che si dà in preda alla Carne, mentre fotto Dio medemo non vi farà impietà, che non commetta, massime, quando la Parte Superiore sara vbidiente all' Inferiore. Questa Parte Inferiore è così ribella, e contraria allo Spirito( cercando sempre di sottoponerlo al suo Dominio ) che chi non sarà vigilante, e gran. Seruo di Dio, con difficultà porà resistere alle sue lusinghe, diletti. Anco Serui di Dio molto illuminati, per non stare in. custodia de'loro sentimeti hanno preuaricato, cadedo in estreme abominationi, si come nelle Croniche de'Religiosi si può ve-

E mai potrà salire alla Persettione quell'anima, che si lasciarà reggere da questo Senso, e. Carne, & andarà in tanta rouina: nè v'è altro rimedio, se non l'aiuto di Dio, e sar violenza à se stessa, attendendo con ogni diligenza alla mortificatione delle proprie passioni, con frequenti sospiri, orationi, e contemplationi de' Diuini Misteri, & humiliandosi à Dio, alla sua Santissima Madre, a'Santi, à tutta la

Corte Celeste, & all' amici di Dio in terra, essendo il negotio grande, & importante, Bisogna far santi sforzi à Dio, alla Beatissima Vergine, & a tutta la. Corte del Cielo, poiche di certo quel Dio Sommo Bene infonderà lumi, e chiarezze nell'anima; di manierache potrà vedere la vera strada dell'Amore, gustandolo, le venirà in fastidio. & horrore la via del peccato, sarà introdotta dal Celeste Cantiniero nella cella vinaria del suo Amore, oue potrà vbriacarsi senza peccato; anzi con gran merito, e potrà languire dicendo: Quia amore langueo. (a)

Ma sappi, ò anima mia, che Dio essendo tutto Amore, e Carità, comanda nella sua Legge,che vuol'esser amato con tutta l'anima,con tutta la mente, e forze nostre. Questo è il più alto, & importante Comandamento, che comanda Dio, non solo nella Legge scritta, ma anco nell'Euangelica. Questo Comandamento deue essere intieramente osservato, quanto può la fragilità humana, aiutandola Dio con le sue gratie. Quest'osseruanza ti condurrà felice à Dio, e gustarai la pretiosità dell' Amore del tuo Dio, quale sempre batte, chiama, e cerca l'auima con diuersi modi, acciò risponda con Opere operanti, fatte con Amore,e per Amor di Dio, (quale

(a) Cant.2.v.5.

450 Parte III. Trattato II. Cap. III. L'Amore Vnitiuo, e Retto, &c.

(quale và dicendo essere Fontes chiaro ) e vadano à lui l'anime amanti, à beuer'acque, che fanno salire al Cielo. Ma li mercenarij, proprietarij, & innamorati dell'inganneuole Mondo, e Carne, beuono nelle cisterne putride, e fetide dell'insatiabilità delle cose mondane, e transitorie, che causano accidenti di morte; Morte, dico, non solo del corpo, ma molto più dell'animate quato più ne beuono, tanto più li cresce la sete insatiabile, la quale causa febre maligna, che li và consumando: & essendo ripieni di mali humori, non v'è medicina peressi, mentre non vomitano tali humori, nè la malignità del vitio, e del peccato; poiche il nostro Dio (essendo somma. mente Buono, Giusto, Santo, & Immortale) hà determinato, e decretato nel Concistorò della. SS. Trinità, che non può salire all'eterni Tabernacoli del Paradiso chi morirà in peccato mortale senza la debita penitenza, e contrititione.

Io hò fatto questo discorso fuor di proposito, rispetto al Trattato d'Amore, perche gl'Innamorati di Dio non hanno bi sogno di questo discorso; & io l'hò voluto scriuere, acciò anco li peccatori piglino animo, e contidenza in Dio, per emendar la loro vita, e mediante la penitenza, si vadano introducendo nella via d'Amore, & ancor essi pos-

sano essere introdotti da Dio ne' giardini del suo Amore, gustando gli aromati, e fiori odoriferi delle sante Virtù: onde da vna... vita piena di veleno, e di mille calamità, potranno godere in. questa vita mortale, vna caparra di quei eterni Beni, quali Dio dà, medianti le gratie sue a chi corresponderà con far violenza à se stesso; mentre quelli, che fanno violenza rapiscono il Cielo: e può essere con l'aiuto diuino, che si conuertano à Dio con tanto ardore, che in poco tempo superino anco molti, che sono statilungo tempo in seruigio dell' istesso Dio. E questo sarà per vna totale corrispondenza, c'hauerà le gratie, i lumi, e l'inspirationi diuine, sicome auuene al Ladro in croce, alla Maddalena, a S. Paolo, & altri quasi infiniti.

Però, O Peccatore, non temere, ritorna al tuo Dio, che ti chiama con voce paterna:confido molto in esso, che non ti farà male, essendo vn Bene infinito, & vn'Amore incomparabile; Vn Bene, da cui escono fiumi, laghi, e fonti di doni, e delle gratie celesti, con le quali potrai salire à gran Stato di Perfettione, & Vnione con Dio. E sappi, che Dio da te ricerca questa Santità, dicendo: Estote perfetti, sicut & Pater vester Catestis perfedus est. (a) O beati Peccatori l se in: ten-

(a) Matib. 5. v. 48.

venderanno co'l pratticare, & offeruare questo Discorso molto profitteuole à chi vorrà salire alla vera Perfettione, Vnione, & Amore con Dio.

E non credere, anima, che defideri, e brami falire à quest'alta intelligenza del retto, e puro Amore, se prima non farai acquisto della vera mortificatione, vnica Maestra dell'anima, & à viua forza d'humiltà, e dispregio di te medema. E per venire à questo, ti sarà molto necessaria vna constanza, e perseueranza, nel bene, con vna vera considenza in Dio, distidandoti di testessa, tutta considata in quello, il quale ti darà gratie, e doni per poter perseuerare: anzı per farti facile questa Persettione, & Amore, deui chiederla con gran frequenza d'Oratione, e Contemplatione, nelle quali virtù Dio hà posti grandissimi aiuti: quest'Oratione te la farai familiare, e frequente, per condurti à Dio; mentre senza l'Oratione sarai Soldato senz'armi; naue senza timone, & vecello senza.

#### CAPITOLO IV.

## Effetti dell'Oratione, e dell'Amore: dell'Estasi, e Presenza di Dio.

'Oratione apporta all'anima L giubilo, & allegrezza; supera le difficultà; couerte l'amaro in dolcezza dell'anima, e del corpo;troua Dio quando vuole, e dà vna picciola caparra dell' eterna retributione: l'Oratione dispone la Meditatione, cercala Contemplatione, gode la Presenza di Dio, e dalli godimëti viene rapita nell'Estasi mentale, che la portara alli stupori, & alle marauiglie di Dio; dalle quali l'anima viene illuminata... in tant'altezza, che vededo cose indicibili, vorrebbe volar à guisa d'Aquila velocissima, fistando gli occhi nel Sole materiale: così

quest'anime, vedendo cose alte. & immense di Dio vorriano volare nell'altezza del Sole di Giustitia, Christo Signor Nostro; ma essendo couerte di Senso, non. si possono adoperare, conforme all'alti Lumi : e crescendo Lume à Lume, ascendono in tanti defiderij, che con essi vogliono arriuare, oue non possono giongere con l'opere. Quindi è, che nasee vn'ardore nell'anima, che tutta fi liquesà nell'interno; ne potendo sfogar le fiame d'Amore, & essendo il corpo fragile f non hauendo possanza di tolerare tanti ardori) si sa vna commotione interna, & esterna: oue

Lll 2 il

il corpo fragile si rende allo Spirito, e lo spirito ascende quanto può al suo Dio; ma non potendo paffare Plus Pltra, cade in vna. Morte d'Amore, chiamata: Vita Estatica : che non è altro, che fuenimenti amorofi, godendo il suo diletto Sposo con modo indicibile.Quest'Estasi è quanto di Bene può godere l'anima amante, esarà picciola, ò grande, secondo li gradi d'Amore, c'hauerà l'anima verso Dio; perche la vehemēza dell'Amore, trasporta l'anima in vna Vita incognita, che non si può sapere, se non da chi sarà in tale Stato. In questo Stato si vede cosa, che supera la Natura; mercè che hora si veggono cose di gran giubilo,& hora di mestitia, e di dolore, secondo che Iddio porge gli oggetti.

Quest' Estasi si fà in molti. modi; hora Intellettuale, e hora Mentale, massime, à chi essercita l'Oratione Mentale, e la Contemplatione: mentre l'Oratione, e Meditatione preparano alla Contemplatione, oue l'anima sede, come nella mesa preparata; nè altro pensiero hà la Cótemplatione, se non di sedere alla menía, e gustare i cibi celesti de'Diuini Misterij, sommergendosi tutta in Dio con fomma requie, e pace interna, & esterna, e resta sommersa, & allagaaa tutta in Dio.

Il proprio della Contempla-

tione è, di non discorrere per li Misterij operati da Nostro Signore; ma fenza discorrere s'immerge tutta in Dio, sentendo fuori, e dentro di se stessa vna... pienezza di Dio: e quello, che l'Oratione, e Meditatione cerca in molti modi con arte, diligenza. & anco fatica, la Contemplatione abbraccia il tutto con somma pace, e quiete. Ed è tanto grande questa Contem. platione, che se non fosse la debolezza del corpo, mai fi straccaria: come si legge nelle Vite di quei Santi Anachoreti, che spendeuano le notti, e giorni in questa celeste Contemplatione, e gli era di gran noia il douese lasciarla per dare sostegno al corpo: & io conosco vn Religiolo, che lo stare otto hore in Contemplatione con Dio, li pareua esser stato vn'hora; e per l'ubidienza era sforzato à lasciarla con suo gran dolore, perche la Contemplatione à veri ferui di Dio è di spasso, gaudio, delicie, e riposi, che non si possono capire, se non dall'istess gran Serui di Dio.

Questa Contemplatione trasporta l'anima in vn'altro Stato,
ch'è la Presenza di Dio, la quale vuole sempre Virtualmente il
suo Dio presente; ma questo Virtuale è stimato poco da grandi
amici di Dio; poiche lo vogliono Attualmente presente (quanto però può la fragilità huma-

DA,

na, aiutandola Dio) senza quale aiuto nè virtualmente, ne attualmente potria operare cosa buona, ò meritoria; se bene quest'anime non hanno l'occhio al premio, ma al Premiatore, sicome della Sposa hò detto.

Questa Presenza di Dio apporta all'anima estremo giubi-Bo; mentre l'Innamorati di Dio, quanto fanno, & operano, il tutto fanno per gloria, & honore dell'istesso Dio: nè hanno altro fine, se non solo di piacere al suo Diletto; e non hauendo l'anima altr'oggetto, che Dio, lo cerca in ogni luogo, e tempo: & è tanto il gusto, che sente in questa-Presenza, che l'Amore non sopporta l'esser separata dal suo Amato; e per rispetto dell'Amore, Dio si fà vedere dall' anima. nella Contemplatione tato Bello, Buono, Giusto, e Misericordioso, che, se Dio non temperaffe questi ardori, e stamme, l'anima no duraria in vita. Ed è tanto vehemente quest'Amore, che conosco Religiosi, che sempre gemono, e sospirano, etirati dalli Lumi, e viste delle marauiglie di Dio gridano, esclamano, e fanno atti de'frenetici; però si fanno violenza in publico, ma in prinato, in folitudine faranno cose, che, se io le volessi scriuere, gli huomini incapaci se ne burlariano.

Questa Presenza di Dio è vna Vita incognita, perche chi la... possiede hà trouato quanto desidera: sicome gli Angioli santi in Cielo, la cui gloria non è altro, se non la cognitione di Dio; così in terra la maggior gloria, che possa habere l'anima, è l'hauere il suo Dio presente in ogni sua attione. E sicome la presenza di Dio in Cielo a' Santi apporta quelli Beni di gloria, che lingua non può narrare, nè Intelletto capire, come diceua... S.Paolo, che fù ratto sin'al terzo Cielo; così all'amici di Dio in-Terra apporta la Presenza di Dio tanto gusto, contento, & allegrezza, che non se ne può parlare,nè intendere dagli huomini: e se si può intendere qualche scintilla, l'intenderà chi sarà in tale Stato d'Amore, & Vnione con Dio. Questo Dio è così dolce, e pretioso, ch'è meglio tacere, che parlarne.

Quest'alta Sapienza è intesa da Paruuli, come dice Christo nel Sant'Euangelio:che l'hà nascosta alli sauij, e prudenti del Mondo, e l'hà riuelata a' pouert di Spirito: non è però da dubitare, che anco i Letterati, dotti,e Teologi possano impararla; anzi con maggior faciltà possono essere introdotti in questa... Sapienza, per esfere anco bene-Letterati scolasticamente, perche la Teologia insegna la Prattica;ma però mi contentarei più tosto d'essere ignorante con la... Prattica, ch'effere gran Teologo senza essa: nè maggior Sapienza, nè più alta Teologiasi può imparare, quanto è il pratticare, il far osservare, quato Dio comanda, & esser vniti, & vnisormi alla sua volontà, la quale hà per sine il condurrel'anima à Stato alto di Persettione.

O beati Teologi! che si seruiranno della Teologia, per amare, e seruire à Dio cordialmente, e filialmente, Lontani da gl'Interessi, e proprietà mondane:O felici Teologi ! che si saperanno humiliare sotto la potente mano di Dio, insegnando à se stess, & alli prossimi. Gl'Innamorati di Dio vogliono à lui sempre essere vniti, e trasformati: L'Amore sopportail patir per l'Amato, ma non sopporta esser da lui separato: L' Amor retto non vede premio, ma folo. vuol vedere il Premiante, quale ama sopra se stesso, e sopra tutte le cose create.

Quest'Amore trascende in. Estasi, clamori, gemiti, lagrime, ed in marauiglie tante, e tali, che non v'è lingua, che possa, parlarne, nè intelletto capirlo, nè penna scriuerlo: solo si gustano in corde, in anima, per gustare, ma non già per parlare. In corde meo abscondi Eloquia tua, (a) diceua il Proseta: Eustate, Endete, quoniam suauis est Dominus: (b) Quàm dulcia faucibus meis

(a) Psal,118.v.10.(b) Ps.33.v.9.

eloquia tua, super melori meo! (2)

O quanto dolce, caro, amabile, e desiderabile è il Nostro Christo, à quello, che veramente lo teme, ama, & è lontano da gl'interess, proprietà, & amor di le stesso: questo N. S. dà luce à gli ottenebrati, da vita. a'morti, econsola gli afflitti: l' Amore di questo N.S. è fonte di ogni bene, e porto di salute: In quest'Amore vigilano gl'Innamorati, e con Cantici d'Amore, cantano lodi, e benedittioni al suo Signore; e cantando muorono d'Amore, insorgendo con nuoui Cantici d'Amore, e d'Vnione; & vniti restano trasformati, e godono del suo diletto amore. Quest'Amore mai si satia d'amare, e sempre hà same, & ardente sete d'amare; e quanto fi mangia, e beue, anco tanta... maggior fame, e sete se l'accre-Ice d'amare.

E questo nasce, poiche essendo l'anima illuminata, vede nel suo Diletto cose, che non si possono dire; cioè, vede l'Immen, sità, e Bontà d'Amore, &c.

Quest'alta Teologia s'intende con lunghezza del filentio, con perpetua vittoria di se stesso, con con vna totale rassegnatione, nella volontà di Dio, volendo far passaggio dalla Vita Attiua, alla Purgatiua, & Vnitiua; all' Oratione, Meditatione, e Contemplatione; alla Presenza di Dio

(c) Pf.118.7.103.

Dio, alli Stupori, Estasi, e Gradi eminenti con forza di mortificatione, facédo contra li proprij appetiti, e fuggendo il vitio, peccato: e benche Iddio con le sue gratie faccia salire l'anima à gran Stato di Perfettione, e Santità, che lo può dare in vn momento; nondimeno ordinariamente vuole, che medianti le sue gratie, passiamo per li gradi già detti di sopra. Oh! gran Sapiente sarà quell'anima, che saprà vincere se stessa, domar le proprie passioni, reggere la Parte Inferiore, e farla vbidiente alla. Superiore; viuendo immaculata,

forte, e costante nell'auersità, e trauagli; ed amando Dio nella. Croce, ne' vilipendij, e simili.

Per conclusione dico: questa santa Dottrina insegnata da., Christo, ma bandita dal Mondo, stimata, & accarezzata da veri amici di Dio (la cui Sapienza su mantenuta dalli santi Apostoli, Martiri, Consessori, e Vergini, con il proprio sangue, con morte, e tormenti atroci) questa. Dottrina, dico, supera li tormenti, e l'Inferno. Purche l'anima ami il suo diletto, & amato Sposo Christo, d'altro non si cura...

#### <del>፞ኯ፠ጟኯኯ፠ጟኯኯ፠ጟኯኇ፠ኇጜኯ፠ጟኯ</del>ዯዹጟኯዯዹጟኯኯ፠ጟኯኯ፠ጟኯኯ፠ጟኯ

# TRATTATO III

## CATENA D'AMORE.

Composto da Frà Tomaso da Bergamo Laico Cappuccino.

#### AL SIGNORE PONCINO. CAPITOLO I.

Discorso delle marauigliose Operationi dell' Amore Vnitiuo, e Trasformatiuo.

'Inuito à vedere in Spirito la nostra vera Patria, ch'è il Cielo, oue è ogni vera gloria, e felicità, ed habita l'Autore della gloria: e per salire à quell'eterni Tabernacoli, bisogna prima discendere nel profondo della nostra nihilità, e bassezza; e con abbassarsi potremo poi inalzarci, caminando nella...

Digitized by Google.

via retta della Virtù, con la quale potremo amare,e fruire il nostro caro Christo, da cui deriuano gratie, e doni celesti; per li cui doni potremo operare opere d'Amore, e d'Vnione, e nella cui Vnione potremo gioire nell'Amato Spolo. Questo Spolo è Christo, questo Christo è Dio, il quale fruisce l'anima, che deue amare il suo Creatore, e per esso deue operare opere d'Amore, con il cui Amore si deue arricchire de'Beni Celesti, che vengono da Dio: & operando l'anima, opera con l'aiuto di Dio; & amado Dio, l'ama con l'Amore procedente da Dio, poiche l'anima seza Dio è nulla:e se pure opera alcuna cosa, l'opera mentre Dio co'suoi raggi percuote l'anima,e l'anima percuote Dio, có leuarsi inDio; mercè che questo le diede lume, per vedere, & amare effo Dio, con il cui lume l'anima. risplende con sante operationi in Dio.

Questo Dio vigila sopra l'anima, e l'anima respira in Dio; questo respiro è d'Amore, che vnisce l'anima con Dio: in questa Vnione non è l'anima, che s'vnisce à Dio, ma Dio tira à se l'anima; e vedendosi l'anima tirare da Dio, seguita il suo Dio. Questo Dio sà vedere all'anima la sua nihilità, & indegnità; e quanto conosce se stessa, tanto anco conosce Dio. In questa co-

gnitione vede l'anima, che non può cosa alcuna senza il Lume Diuino, e con questo lume, e fondamento edifica opere di stupore. Questo Stupore è causato dall'Amore, e quanto l'Amore è grande, tanto maggiore sarà ancora lo stupore. Questo stupore accende l'anima in Amore, es dali'Amore ali' Eccesso. Questo Eccesso altro non è, che il veder Dio sommamente Buono, Amabile, e Desiderabile. Questo desiderio non si può capire dalla... Prudenza humana, ma si capirà dalla semplicità amorosa, ancorche semplice, & idiota sia,

Questa Prudenza, e Sapienza di Spirito, la godono, e la gustano quei paruoli, che dice Christo: Confiteor tibi Pater. (a) e quel, che segue: Questa Sapienza abbassa l'ignoranti per inalzargli al Cielo, & inalza gli Sapienti mondani per abbassarli: non che Dio voglia abbassarli, mà s'abbassano da se stessi, perche la Sapienza, del Mondo non può capire la.

Sapienza dello Spirito.

Questa Sapienza dello Spirito, ogni Semplice ò Semplicella la può imparare; il Maestro è Christo, dal quale deriuano laghi, siumi, e fonti di gratie. Queste gratie escono dal Mare, ch'è Dio, il quale sossia nella vela dell'anima, tenendo il timone, ch'è l'Amore, reggendo questa nauicella dell'anima, e facendola ca-

(a) Matth. 11. v. 25.

mi-

minare per la via retta dell'Amore. Quest' Amore è il fine dell'anima, il quale non lascia. vedere tenebre di vitio, e peccato, ma vede con occhio di Spirito la Virtù. Questa Virtù lavuole, la vede con alti, & efficaci motiui, quali vuole per la sola. gloria di Dio, mentre in quello Dio l'anima hà posto ogni suo scopo, e pensiero; giache l'istesso Dio è il fine e centro dell'anima. Da questo centro l'anima non. può esser separata, perche è legata con catene d'Amore, le quali legano l'anima à Dio, e l'anima lega Dio. Questi due Amori sono schiaui, l'vno dell' altro: Dio ferisce il cuore dell' anima, che dice: Quia amore langueo.(a) e l'anima ferisce il cuor di Dio.che ancor esso dice : Vulnerasti Cor meum, Soror mea Spon-(a.(b))

O felici ferite di quest'anime! che tanto crescono, quanto cresce l'anima in Amore, etante ferite dà Dio all'anima, quanti sono i lumi, e le gratie, che gl'infonde: e l'anima, come fedele Segretaria opera per Amore, e con l'Amore s'vnisce à Dio. In. questa Vnione muore di morte d'Amoreje quanto muore, tanto

anco viue.

Questo viuere l'anima lo vuole per morire à se stessa, & à tutte le cose create; e quato morirà in queste cose,tanto anco vi-

(a) Cant.2.v.5.(b)Cant.4.v.9.

uerà in Dio. Questo viuere in Dio è il fine dell'anima, qual fine lo nasconde in se l'istess'anima, dicendo con il Profeta, In corde meo, abseondi eloquia tua: (c) questo cuore nascosto rutta, come pur diceua il Profeta: Erustanie Cor meum Verbum bonum: (d) perilche i Segreti di Dio non a possono sapere nè intendere: ma si possono bensì sapere i rutti di Virtù di Santità, ò di Perfettione. L cuori infermi. ficome dano fegno esterno del loro dolore: così l'anima ferita nel cuore dell'Amor di Dio,dà anco segno esterno d'essempi, di Santità, di gemiti, di lagrime, e d'amore: sicome il cuore ferito non può hauer vita, perche muore; così il cuore dell'anima muore, ferito dall'Amore, ma con morte di vita, e di dolcezza. In questa... dolcezza nuota à guisa di pesce, etutta la vita sua non è altro, che dolcezza; anzi che le cose amare le conuerte in dolcezza, mercè ch'essendo ferita d'Amore, fu medicata dal Celeste Feritore.

Quest'vnguento è la memoria del Celeste Iddio, della sua. S. Passione, e Morte; questa Passione del Nostro Redentore medicaua ne' tormenti atroci li Santi, e Sante Martiri: questamemoria consola, fortifica, sà costante, e scaccia il timore.

O beati Amatori! poiche con Mmm ama-(c)Pf.118.7.11.(d)Pf.44.7.2.

amare, tirate Dio alle vostre voglie, ma voglie amorose, sante, e giuste, oue mai vi satiate d'amare; e con amare fruite Dio,e quelle dolcezze, che non si possono gustare nelle grandezze, e diletti del mondo vano, e transitorio. Ma quest'Innamorati di Dio godono le loro delicie nella Contemplatione de' Diuini Misterij, nelle lagrime, gemiti, solitudini, e ritiramenti; nelle sacre piaghe di Christo, nell'Vnione, & Amore di Dio, ne'colloquij, eccessi, stupori, 🔾 marauiglie del Signore; nelle mortificationi, dispregi, vilipendij, negatione di se stessi, e nelle lunghe vigilie : quiui godono l'anime il loro amato Spofo Christo con somma pace, e requie. O felici colombe! poiche pigliaste il volo, e volaste mell'arbore della Vita, & iui fermaste il piede, gustando l'amenità, e fertilità de'frutti Celesti; ne'quali v'ingrassaste, e questa... graffezza durera quanto durerà Dio; e mai patiranno carestia, mercè che l'Autore della Vita è Iddio ricchissimo, & abbondantiffimo d'ogni Bene, e l'anima. in questo Bene gode, e fruisce vn Mare di delicie. Et gandium. vestrum nemo toltet à vobis. (c)

Questo gaudio non è inteso da'Sensuali, e Carnali, ma ben si è inteso da' Spirituali, & Innamorati. Quest' Innamorati sem-

(c) 2042.16. 7.23.

pre hanno fame, e sete d'Amo-, re, e mai si stancaranno: e se pure alcuna volta sono afflitti, riposano però in Dio, da quali riposi pigliano fortezza per sempre affaticarsi; e nelle fatiche prendono maggior ristoro, per sempre amare quel Dio, che per Amore riposò sù l'aspro legno della Croce, godendo nella. Croce il cruciato Christo. Quesl'anime hanno fondato il suo Amore nella Croce, el'Amore d'amanti figli nasce dalla Croce, merce che il Fonte d'ogni bene volle pendere in essa. In questo Fote l'anima si sommerge, pigliando con Amore,e per Amore l'amaritudini, dolori, e croci amare, convertendo il tutto in pace, e dolcezza di fe, e del corpo; mentre il corpo è fatto vbidiente allo Spirito, e lo Spirito regge il corpo à suo beneplacito, & il corpo, e lo Spirito sono vbidientià Dio: e Dio, in dare all'anima li fuoi doni, e gratie, con gusti l'abbellisce, & adorna per piacer à se medesimo, che inuaghito dell'anima dice: Aperi mibi Soror mea Sponsa. (d)e Panima risponde: Ego dormio, & cor meum vigilat.(e)

In questa vigitanza del cuore vede Dio coronato di spine, trassitto con chiodi; tutto
lacerato, e morto, resuscitato,
glorioso, e maestoso. In questa
Maesta si trassorma, or essendo
trassor-

(d)Cant.5.v.2.(c)Gant.5.v. 1.

trasformata in Dio, non può voler altro, che Dio, in cui si serma, e riposa. In questo sermarsi in Dio, opera co maggior vehemenza d'Amore, trouando nuoue Inuctioni per amare il suo Signore. Questo Amore è suoco, che purisica l'anima per accrescere maggior suoco d'amore, e quato cresce l'Amore, tato crescono aco gl'ardori. Questi ardori, e siame l'estingue con l'abbodati lagrime, che seruono per rifrigerar l'anima in tate siamme.

Ma, ò caro mio Dio;e che mi fate Voi dire? e chi mi potrà intendere? Io vi vorrei capire, ma con amarui; e che giouarà à me lo scriuere cose tali, se poi sarò Iontano dall'Amore? e però, O Giesù Amore, vi amo, vi cerco, vi desidero, vi voglio, e vi dimando per me, e per chi leggerà questi mici Scritti, facendoli Voi capire, & intendere per amarui: perche nè in Cielo, nè in Terra v'è altro, che amare... seruire. & adorare Voi:e senza quest' amore il tutto è vano, & in questa vanità non lasciate perire il pouero Mondo, da Voi creato per amarui.

O Beato ! O felice Amore! poiche dai morte al vitio, e viuinchi la Virtù, e con l'Amore l'inalzi fino all'altezza de'Cieli, nella cui altezza cotempla quel Sommo Bene, Iddio; e stando co'l corpo in terra conuersa con lo Spirito in Cielo in quel mo-

do, che si può capire dall' Intelletto humano, il quale intelletto tanto capirà, quanto con. l'Amore amarà. Quest'Amore hà da esfere puro, cordiale, e filiale; e chi vorrà capire, & intendere le marauiglie di Dio, s'hanno da intendere co grand'eccefso d'Amore, poiche l'Amore è il compimento della Perfettione, & il fine dell'anima. E ficome quello, che muore in peccato mortale, è di Lucifero; così il fine dell'anima amante è d'Iddio. il quale è la gloria, e felicità dell'Anima. Chi potrà giamai capire, & intendere questo senso d'Amore?

Quest'Innamorati godono, e fruiscono il lor Iddio, e lo vogliono in ogni tempo, & in ogni luogo: O quante volte si struggerebbono, si consumarebbero, e si bruciarebbono, non trouando altro rifrigerio, che l'istesso fuoco d'Amore, perche vn fuoco accēde l'altro fuoco, & vn Amore mostra vn'altro maggiore Amore.Onde quest'Innamorati fempre cercano Amore, e mai fi satiano di bene amare, mentre vedono l'Amato Incomparabile, & Indicibile; e riuolti à stess, s'odiano, per non poter corrispondere ad vn tanto Amore, che vedono in Dio. Questa vista li fà languire, e straparlare, & odiano quelle cose, che gli trattiene, che à suo modo non possino vnirsi à questo Ama-

Mmm 2 to,

to, dal quale sono saettati à gui-

sa di bersaglio.

Queste saette sono melate, poiche escono da Dio, ch'è vn. mare di dolcezza, e di mele. Questa dolcezza apporta nell'anima prohtezza, agilità, e monditia nell'operare, perche opera con alto fine. In questo fine l'anima camina con veloce corfo, nè giamai arriua al fine; metre quato più ama,& opera p Dio, manco crede d'hauere amato, essendo quest'Amore insatiabile, e mai li può satiare d'amare il suo viuente Dio. Questo non potersi satiare, causa vn'eccesso si vehemente, che il corpo fragile si struggerebbe; ma (essendo l'anima retta da Dio ) si tempera, se bene questa temperanza l'è di noia, e d' affanno, poiche non vorria hauere trattenimenti, che la ritardassero dal suo centro, e fine: e però vedendosi sogetta, e tributaria. al corpo, gli dà quel tributo necessario per il sostentamento della virtù; benche (essendo il corpo ridotto alla seruitù dello Spirito) non sia d'impedimento all'anima, che non possa attendere à quel fine, à che Dio la. creò: ma è tanta la velocità del-Panima, che ( se potesse ), ne anco vorria dare alCorpo le sue necessità, parendole il tempo in tutte le cose mal speso, eccetto che amare Iddio: e li giorni, e le notti, le settimane, i mesi, e gli

anni, pure gli paiono breui, per attendere a questa celeste Vnione; tanta è la fame, e sete, c'hà di Dio: d'altra cosa non hà caresia, che di tampo

stia, che di tempo.

O Dio! O Dio! quanto sono pazzi quelli, che dicono, volere passar il tempo in risi, giochi, e piaceri; mentre se gustassero questi miei Scritti, sariano capaci di quanto scriuo. Ma... che posso scriuere di quest'Amore, esfendo jo semplice, & ignorante? O Dio, scriuete Voi di quest'Amore, e scriuete ne'cuari, acciò amino Voi , luo Signore, & amandoui gustino, e gustando, vi possedano, e possedendo s' vniscano, & essendo à Voi vniti, e trasformati, siano sogetti al vostro Diuino Volere; non fermandosi giamai in. cola fuori di Voi Bene Infinito. Inuestigabile, & Indicibile; sotto al di cui Bene si reggono, e si gouernano i Cieli, la Terra, e. tutte le cose create à gloria dell'Amore Increato, che è Dio Trino, & Vno; il quale è vn'alta Fede, Speranza, e Carità.

La Fede senza l'opere è morta; la Speranza spera; la Carità abbraccia il tutto, e mancando la Carità mancarebbe ogn'opera, ancorche buona sosse. L'altr'Opere sono l'acqua; l' Amore è l'oglio, che non può esser'essinto, posto nell' acqua. Però la Carità, come Regina, impera à tutte le cose: l'Amore trasse.

già Dio dal Cielo; l'Amore lo trattene 33. ani in cotinui martirij, e finalmente lo codusse ad aspra morte per nostro amore.

Quest'Amore lo diffuse Iddio in noi altri; volendolo noi però capire, & intendere con quel Lume Diuino, e Celeste; conquesto Amore possiamo vincere, e superare ogni difficultà.

E si come il Lioncorno posto nell'acqua, la purifica del veleno; così quest' Amore di Dio. posto nelle cisterne velenose dell'anima nostra piena di veleni de' peccati, hà virtù di scacciare i veleni fetidi, dandole perfetta sanità. Questa sanità è lamisura dell'Amore di Dio, posto nell'anima, e così quest'Amore opera in quella; e perche questo Amore scaturi dal Celeste Lioncorno del nostro Iddio, conosceua, che il tutto da esso Dio s'opera con sentimento del medemo Iddio .

E si come si sigli, nascendo, pigliano la simiglianza del Padre, ò della Madre; così gl'Innamorati sigli di Dio, partoredo opere d' Amore, s'assimigliano al suo Celeste Padre, conforme dice questo Dio, che li suoi Serui, e figli haueriano operato cose come lui, & anco maggiori; il che vediamo in S. Francesco, & inaltri Santi, quali operorno per Christo sì altamente, che l'istesfo Francesco non pareua huomo mortale, ma yn altro Christo, con lo stendardo della Croce, con i Sigilli del grande Rè-Iddio nelle mani, piedi, e Costato.

O beato Amore! O felici Amatori! poiche comandate in. Virtù Diuina, e sete vbiditi dal mare, dalla terra, da'venti, da! Demonij, dalla morte, dall'infermità, dall'aria, dal Sole, dalla. Luna, dalle Stelle, dagli Angioli, da'Santi, e dall'istesso Dio.

E che cola non può vn Innamorato Seruo di Dio? che stando in terra, comanda, & è vbidito da tutte le cose,anco insenfibili; e chi non doueria amare, e seruire à questo Dio? O ammirando Dio! quato lete Voi buono, amabile, e desiderabile! ف chi già mai potrà capire questo vostro Increato Amore? Cedano pure i Cieli, e la Terra, li Serafini, e Cherubini, e li noue Cori degli Angioli ad vna scintilla dell'Amor di Dio: il quale, per esser Dio infinito, solo può capire gstosuo immeso. & infinito Amore: ma noi mortali, che fiamo finiti, no postiamo capire. cole infinite, e questa Infinità trascende tutta la Capacità Humana, & anco Angelica.

Signor mio, e che cosa volete, che lo Semplicello dica del vostro Amore? e se gli Angioli no lo capiscono, come lo capirò io ignorante Fraticello? Solo dirò; ch'auanti sosse la Luce, erauate nondimeno la stessa Luce; que-

ßa

Ra Luce sgombrò le tenebre, dicendo solamente: Fiat Lux. Questa Luce scaturi dall'Incarnato Amore. Quest'Amore s'abbassò, facendosi huomo, sottoposto à tanti patimenti, & alla dura. Morte, per Amore di chi li diede vita per amare, e seruire all' Increata vita, la quale per amor nostro estinse la vita (a) perche prima era Morte priua di vita; hauendo hauuto Luce di vita dall' Increata Luce, & Increata vita, la quale è l'istesso Dio.

Questa Vita è quella, che dice: Ego sum Via, Veritas, & Vita: (b) Chi seguirà questa Vita, hauerà Vita, & in questa Vita goderà quello, ch'auanti fossero i Cieli, Sole, Luna, Stelle, Mare, e Terra, era nondimeno Vita, e Luce.

Dissusé Dio questa Luce nell' huomo, acciò suggisse le tene-bre del peccato, seguendo la. Luce della virtù. Ed hauendo Dio creata in Cielo questa Luce, che surono gli Angioli, di quelli parte diuennero tenebre, mercè al peccato; mentre essendo Lucisero Creatura, hebbe ardire di volersi sar Sole, dicendo: In Cælum conscendam, super astra DEI exaltabo Solium meum, similis ero Altissimo; ma per esser cieco, non seppe trouare quest'altezza,

e come cieco cascò nelle tenebre; sicome gli vbidienti restorno nella sempiterna chiarezza.

Seminò quest'Angelo di tenebre nel Paradiso terrestre ia. Adamo, il quale, (essendo caduto nelle tenebre del peccato) sicome gli Angioli furono scacciati dal Cielo; così ancor esso su scacciato dal Paradiso terrestre. restando la sua Posterità in tenebre del peccato Originale, che inchina sempre al male: però Iddio lasciò rimedio opportuno, acciò cadendo nel vitio, potessimo rileuarci dalle tenebre alla... Luce, non seruile, mercenaria, e proprietaria, ma cordiale, retta, e filiale: la cui luce risplende, dando maggior splendore per inalzar l'anima à maggior (piendore di santo Amore; e crescendo l'anima in Lume di Dio, cresce la gratia; crescendo la gratia, cresce maggior fiamma; e crescendo le fiamme, cresce maggiore ardore. Queste siamme ardono, e confumano la Parte Inferiore, dando alla Superiore maggior forza, e vigore di superare l'Inferiore; e la Superiore, & Inferiore s'accommodano all'increata Perfettione, che tira à se la Persettione crcata.

In questa creata Perfettione
per gratia s'vnisce all'increata

<sup>(</sup>a) idest, Christum.Vt dicit S. Ioan. 3. v. 16. Sic Deus dilexit mundum, vt, &c.(b) Ioan. 14. v.6.

& operando, opera con l'increata; la quale diffonde le sue gratie nell'huomo, acciò corritponda operando. conforme all'inspirationi celesti, che sono siato di Dio; il cui fiato è Maestro dell' anima. Quest'anima è Maestra della Parte Inferiore, e l'Inferiore, e Superiore sono rette da. Dioje senza Iddio l'Inferiore. Superiore non possono alcuna. cosa di bene, ma da se stesse posfono cadere in ogni male;e questo per la mala inchinatione, c' habbiamo per il peccato Originale: e quanto più cresce questa mala inchinatione, tanto più s' aggiunge il peccato attuale, che sempre accresce peso à peso, e questo peso aggrava l'anima, che non può attendere al suo fine, e centro, ch'è Dio; onde chi vorrà volare, bisogna alleggerirsi. E perche hò cominciato dall'Amore, deuo finire senza giamai finire nell'Amore. Però chi vorrà gustare il dolce, bisogna prima gustare l'amaro:e chi vorra gustare Amore, deue prima gustare dolore, odio affanni, perfecutioni, e simili,sicome di sopra hauerai inteso.

Non può l'oglio vnirsi conl'acqua; non può salire in alto chi prima non comincia à camimare nel basso: non può godere pace chi prima non hauerà hauuto guerra contra se stesso. L'Amore non hà occhio al pre-

mio, ma al Premiatore: non può esser beato chi prima non sara pseguitato, derelitto, & infamato. La bellezza si conosce nella bruttezza; & all'hora si conoscerà la dolcezza, quando s'hauera gustato l'amarezza della mortificatione, hauendo in se estinto l'amor proprio, il proprio parere, la propria estimatione, e lo fregolato amore di se stesso.

M'intenda 'chi mi vorrà intendere, ma non sarò inteso da... proprietarij, bensì da filiali amici di Dio; con questi io parlo, perche m'intenderano, per maggiormente crescere li loro amori, cercando Dio dentro, e fuori di se stessi, arrivando con i loro amori oue non possono arrivare tutti gli amori vani, & humane prudenze: e con ardenti, & efficaci defiderij arriuaranno ous non possono arrivare con le opere operanti; cercando di purificare il cuore, e l'anima da. ogni interesse, proprietà, & amore di se stessi; volendo quell'amore retto, sincero, e persetto, che li può fare beati, e gran Serui di Dio;mentre tutta la Perfettione, e Santità consiste nell'Amore. Questa Perfettione sarà maggiore, ò minore, quato maggiori saranno i gradi dell'Amore . Impariate questa Lettione, Fratello, e Sorella Cariffimi.

CAPI-

#### CAPITOLO II.

## Proseguisce le medesime marauiglie dell'Amore Vnitiuo, à Trassormatiuo.

Quanto sono imperscruta-🖊 bili , & indicibili le marauiglie, gli stupori, e gli eccessi della Carità, & Amore del nostro Viuente Diò! poiche auantì, che creasse i Cieli, il Sole, la. Luna, la Terra, il Mare, gli Animali terrestri, gli Aquatili, &c. auanti, che creasse in Cielo gli Angioli, & in Terra l'huomo; era nondimeno il nostro Dio tutto Carità, & Amore. Quest'Amore lo diffuse in tutte le creature, tanto celesti, quanto terrestri, che tutte furono vbidienti à Dio, fuor degli Angioli in Cielose l'Huomo in Terra. L'Angelo fu scacciato dal Cielo, e l'huomo dal Paradiso terrestre; cascò l'Angelo in disgratia dell'Onnipotête Dio, e l'Huomo fù punito,

Ma volendo poi l'Huomo operar bene (aiutandolo Iddio)
può essere gran Seruo, & Amico
di Dio. Quest' amicitia, che sa
l'anima con Dio, dipende dall'istesso Dio, il quale illamina l'anima con santa inspiratione, ch'
è siato di Dio, dicendo; Ego stò
ad ostium, & pulso. (a) e se l'anima
aprirà (dando il consenso della,
volontà) entrarà Dio in quella,
facendola seconda. Questa se-

condità nasce dalla Presenza di Dio, ch'è centro, e fine dell'anima; la cui presenza non lascia vedere all'Anima altra Preseza; pche, hauedo Iddio dato l'osculo della pace, cerca d'accrefcere in maggior pace. Questa pace no fi ferma in guerra, in ribellione(benehe quest'anima fece prima crudel guerra à se stessa, hauendo superati, e vinti i suoi nemici, cioè Mondo, Carne, Demonio, amor proprio, proprie passioni, & affetti disordinati) ma. resta con Vittoria, imperando à tutte le cose; & essendo agile, vola co liberta di Spirito à Dio; e vedendo l'anima Iddio, egli vede l'anima, e le mostra se stesfo in quel modo, che si può vedere da huomo mortale.

E perche Iddio è somma Purità; l'anima, hauendo in se purità, e rettitudine, viene veduta da Dio, acciò si conserui pura; & alle volte Dio si nasconde, lasciandola languire!, e con questi languori da vna parte Iddio l'abbassa nella sua nihilità; e quatto s'abbassa, tanto maggiormete Dio l'inalza; e mentre se nessià in bassezza, Dio la purissa, leuandole alcuni attacchi d'a-

mor

(a) Apoc. 3.7.20.

mor proprio, ma però Spirituali, i quali seruono all'anima per maggior bellezza, ritornando alla gratia: e sebene all'anima parera d'esser lontana, nientedimeno nella maggior lontananza, Iddio la tira à se con maggior vincolo d'Vnione; & inquesto Stato l'anima non può vedere questa Vicinanza, & Vnione c'hà co Dio. Questa è vn' incognita phatione, che sà Dio con l'anime d'alto, e sublime Stato, le quali benche Dio gli leui quell' amorosa Presenza di se stesso, non restano però di seguitare il Sole di Giustitia, c'hà per fine di condurre gl'Imitatori suoi nelle tenebre della Croce, affanni, & angustie; da queste tenebre gl' inalza alla vera-Luce, che illumina le tenebre dell' ignoranza; e partendosi l' ignoranza resta la luce delle virtù. Queste virtù le vuole con alti, & efficaci motiui; questi motiui nascono dalla luce del ve ro Sole, che illumina, e non è illuminato; ama, e non è amato; serue, e non è seruito; vuole, non è seguito. Questo Sole vorrebbe entrare nell'anima, mais l'anima chiude le finestre della volontà; e se aprirà, entrarà il Sole, disfacedo il ghiacciò della freddezza, ch'è il vitio, e peccato: la virtù è il calore, che disfà il ghiaccio; questa virtù hà laforza d'abbellire l'anima, madetta virtù non può operare, se non dipende da Dio: questa... Virtù opera, quanto Dio opera nell' istess' anima; e cresce la... Virtù, quanto che Dio accresce gratia.

Questa gratia è vn dono di Dio, che non cessa di mandar raggi, che dipendono dal Sole, e percuotendo l'anima, la riscalda co'l fuoco Celeste. Questo fuoco non sopporta freddezza... di vitio, ma essendo l'anima infocata d'Amore retto, e puro, cerca anco la Virtù pura, lasciãdo ogn'altro interesse, che non sarà in Dio, e per Dio. Tutti gli interess, & oggetti, che non. militano in Dio, gli odia, volendo la nuda virtù ; anzi ncanco vuole la virtù per se flessa., ma la vuole per la fola gloria, 🕉 honore d'esso Dio; neanco fermandosi ne'doni di Dio, ma si ferma nel Donatore, il quale dà all'anima i suoi doni, acciò con esti s'abbellisca ridondando con Amore, e per Amore nel Donatore: questo Donatore cerca l'anima dicendo: Aperi Soror mea Sponsa. (a)

Questa Sposa dorme con sonno; il Letto dell'anima sono lebraccia dello Sposo Christo condire: Dilectus meus mibi, & ego illi (b) e Laua eius sub capite meo, & dextera illius, & c. Questo Diletto habita nella Solitudine, & il cuore dell'anima, ancor esso

N n n nel-(a) Cant. 5. v. 2. (b) Cant. 2. v. 16.

nella Solitudine alberga: parla Iddio all'anima, e l'anima parla à Dio senza parole; si come faceua il S.Profeta, dicendo: Ah Domine, nescio loqui. (a) All' hora l'anima parla d'eccessi, quando ama senza Interessi. Quest'Interessi ammorbano, & ammutiscono l'anima, che parla senza lingua,e no è intefa;e parlado co lingua d'Amore, sarà intesa dall' Amato, Quest'Amato è lingua, occhio, cuore, gloria, bellezza, e Paradiso dell'anima: questo Pa. radiso l'hà sempre nel cuore, & hauendo Dio per Amore, hà l' Autore del Paradiso, il quale è l'istesso Iddio.

Ma ohi mi dimandasse, che Paradiso può hauer l'anima inquesta Vita mortale? dirò, che ad altro Paradiso non aspira, se non di bene amare, e ben seruire à Dio: e se Iddio mettesse in. libertà all'anima amante d'andare in Paradilo, ma sēza Amore; ouero di stare nel Mondo, patire per Dio cose grandi; io tenerò, che l'Amore terrà l'anima legata à Christo, perche patendo per Christo, non può restar memoria di gloria del Paradifo in quell'anima, che possiede il vero Amore:e quanto que-R'Amore sarà netto, puro, cordiale, e filiale; tanto l'anima. stimerà la gloria, e felicità di Dio; e li Beati del Cielo tanto godono Dio,e lo fruiscono, quã-(4) Ierem, 1.7.6.

to l'amorno qui in terra; e co non hauessero hauuto Amore in Terra, manco haueriano hauuto gloria in Cielo.

Tutta la Perfettione consiste in amar Dio,& il prosimo:però amando Dio, si osseruarà la Legge d'esso Dio. Per intendere quest' Amore, grā cosa ci vuole; questa gran cosa non è altro, che risoluersi di dar principio, riformando tutta la vita nostra, confidati però nell'aiuto diDio, il quale altro non vuole, che la nostra volontà. Iddio la vuole aiutare (volédo però noi) e quest aiuto sarà sufficiente, & anco efficace; e se l'anima corrisponderà alle gratie, Dio darà ad essa maggior lume, e gratie maggiori , con le quali l'anima opererà cole ammirande.

Queste gratie danno lume, per veder le tenebre del vitio, e peccato; questo peccato lo vede ( per odiarlo ) con il lume della gratia, e con l'istesso lume vede ancor la virtù, per adoprarla... à gloria, e lode di Dio, e nella. medefima virtù vuole la purità, e seuerità dell'istessa. Questa. purità la vuole l'anima, e con. il lume della gratia purifica la... virtù dell'amor proprio, e mercenario; perche molte volte si faranno opere in se stesse virtuole, ma saranno infette da gli Interessi della vera virtù.

Questo stimo il fondamento della Vita Spirituale; cioè di purificare il cuore da gl'Interess,e proprietà, volendo la virtù, perche Iddio da noi la vuole; purificando sempre l'opere (quantunque siano buone, e sante) per dargli maggior perfettione, e fantità con gli atti, e motiui interni, & accompagnandoli có grand' affetto di volontà. Per fare ben questo, si deue assistere al Trono di Dio, dimandando con gemiti, lagrime, sforzi, clamori l'aiuto Diuino, il quale ti vedrà con occhio amoroso: nè giamai deui cessar di battere con impatienza amorofa allaporta della Pietà di Dio, che molte volte differisce la gratia, mentre di te si compiace, vedendoti con santa perseueranza: deui perseuerare, non per dar gusto à te,ma à Dio; deui perseuerare tenendo per certo, che ti darà quanto brami; e molte volte hauerai quanto defideri, mail pietoso Dio te lo nasconde, non lasciandoti vededere per conservarti humile, e diuoto.

4.

Il Segno, quando sarai in tale Stato, sarà, quando non cessarai di dimandare à Dio, & anco non cessarai di bene operare, ancorche tu non senti diuotione sensibile; poiche il vero Amore non guarda gusti, nè diletti, ma guarda di bene operare per l'Amato Sposo Christo; sebene quanto più l'Amico d'Iddio sugge li gusti, e diletti

ti, tanto più Dio corre dietro à darli delle sue delicie. Nè è cosa più grata à Dio, quanto il vedere anime spropriate, difinteressate; à queste Iddio dà gran gratie, e doni grandi. In. questa spropriatione bisogna. mortificarii giorno, e notte, ci vuole tutto l'huomo, e tutta l'arte, che l'infegnarà lo Spirito di Dio; mentre chi vorrà viuere conforme lo Spirito, bisogna conculcare se stesso, auilirs, & abbassarsi sin al profondo. In questa profondità bisogna trouare vn'altro fondo maggiore, cioè di dispregio, e di nihilità; e questo Stato è di pochi, e questi pochi sono da Dio guidati, non perche Iddio non vogli guidare ogn'vno, ma perche l'huomo per la poco corrispondenza. c'hà con i lumi celesti, si rende indegno delle gratie Divine. Et in questa prattica bisognavigilare, e custodire le diaine inspirationi;poiche mai (torno à dire ) ascenderà alla Persettione quell'anima proprietaria, mercenaria, e che ama se stessa, fin'à tanto, che non sarà morta alle passioni, all'amor proprio, al proprio parere, alla propria estimatione, & à tutte le cose create; formando in se stessa vn nuouo Amore, & vna nuoua... vita, la quale dipenda, (sì nella. Parte Inferiore, come nella Superiore) da Dio; & essendo rinouata nella Vita dall' istesso Nnn 2 Dio,

Dio, hà da operare opere di vita; anzi nell'istessa Vita ha da. operare opere, non di Vita mortale; voglio dire, che faccia. opere non mondane, ma celesti, e divine.

Queste opere diuine sono sopranaturalije l'opere sono il dispregio di se stesso, l'vbidienza. allo Spirito, e la cognitione bassa di le medemo, &c. Il proprio parere, l'Amor proprio, mercenario, & altri similj non fi polsono sottoporre allo Spirito, le con particolar gratia Dio non foccorre, perche militano contra la natura: e chi non farà gra famigliare di Dio, non potrà ridurre all' vbidienza questi così internati nemici, senz' aiuto di

quel Rè Celeste.

Queste cose da me dette, sono solo per huomini, che stano già auanti nella via di Dio, poiche gli huomini proprietarij, sensuali,& amatori di le stessi, non l'intenderanno; e quelli, che vorranno intendere quest'alta,e sublime Sapienza, deuono prima passare dalla vita esterna, e seruile, alla filiale, e dalla filiale alla perfetta: se bene mai l'huomo potrà arrivare à questa vita perfetta; mentre quando sara gionto alla perfettione, nè scuoprirà vn' altra maggiore,e da questa, vn'altra; e così di grado in grado andera salendo. Ma quando farà giunto ad vn alto cumulo, all'hora gli parerà non hauere

cominciato à caminare;e questo per l'Immenfità della Perfettione, che vede in Dio, nel quale vede cofe tante,e tali , che arde, e brucia, e mai fi confuma: anzi questi ardori danno dolce, e soaue rifrigerio all'anima; e quanto si rifrigera, anche tanto cresce il fuoco d'Amore, mai satiandosi d'accrescere fuoco.

Questo fuoco viene da Dio. & in questo fuoco l'anima resta estinta, per maggiormente rinouarsi: s'estingue in quanto alla Parte Inferiore, e si rinoua in... quanto alla Superiore, confumandola, & estinguendola, Ed essendo estinta l'Inferiore (per maggiormente rinouarsi conl'acque della mortificatione) la Superiore resta Padrona; & essendo Padrona, domina l'Inferiore con la vigilanza interna, & esterna. E se bene l'Inferiore è estinta (mediante la Superiore, che l'hà foggiogata, e ridotta serua, e schiaua) hà nondimeno bisognodi vigilanza, acciò non germogli, tornando à reuiuere; perciò la Superiore con il lume interno vigila, e vedendo germogli, li taglia, e li sradica: & essendo la Parte Superiore libera, attede al suo fine, e centro, ch'è Dio, ma vedendoss trasformata in Dio, gode delle cose di Dio. E che cosa godel'anima? gode eccessi, marauiglie, supori, singolti, lagrime, aspiratio ní, clamori, lumi, viste, agonie,

mor-

morte, & altri. E che cosa gusti, e goda l'anima, S. Paolo non lo potè dire, e meno lo potrò io miserabile: dirò bensì, che nel suore l'anima gusta, e gode quello, che tutta la Prudenza humana non

può dire.

O Maestoso Dio! O Glorioso, & Ammirado!quato fono imperscrutabili i vostri Giudicij! che vn Semplicello, & vna Donnicciuola, benche ignoranti, capiscano, & intendano quest'alta... Teologia; non già per parlarne, ma bensì per intenderla nel cuore: O Dio, quanto sete voi buono, che date ad intendere, e capire cose tali ad huomini,& à donne semplici, & ignoranti, e le nascondete a'Sauij, e Mondani prudenti ! O Dio, quanti sono stimati ignoranti, & appresso la. Maesta Vostra sono gran Sauij, e vostri gran Familiari.! e quanti sono riputati gran Sapienti, & appresso di voi, ò Dio dell'anima mia, sono ignoranti, e vostri nemici! quello, ò Ineffabile Dio, farà gran Sapiente, che sarà gra Stolto; mercè che Nos stulti propter Christum.(a)

Questa è quella Teologia, es Sapienza soprahumana, la quale s'impara tacendo nella Scuoladella Passione, e gemendo, e lagrimando. In questa Scuolaimparò il P.S. Franceseo, e diuene tanto Sapiente, che si trassormò nell' istesso Maestro; in mo-

do tale, che non pareua Francesco, ma vn altro Christo, perche predicaua, & operaua in virtù dell'istesso Christo cose ammirande.

O Serafica Sapienza! che fà gli huomini più celesti, che terrestri; che conuersando in terra,intendono, e capifcono gli alti,e diuini Segreti, che D io manifesta a' suoi Serui amanti; quali come diligenti Discepoli, imitano il suo Amante, & Amato Christo nella Croce, negli opprobrij, vilipendij, dispregi, pouertà, persecutioni, e con l'istessa morte: E questa Teologia l'imparano orando, e gemendo, la-ورgrimando , e contemplando la ... SS. Passione, Vita, e Morte del N. Redentore: e questa è la sicura via, per diuentar gran Sa-

La Libraria di così gran Sapienti, è il Cuore spalancato del Signore; l'inchiostro è il pretiofissimo suo Sangue; la Carta è l' Humanità sua; le penne per scriuere le marauiglie di Dio, sono li chiodi; la Lancia è il temperino; li Concetti per scriuere, sono li Misteri operati per la. nostra salute, quali sono commemorati giorno, e notte da' Serui, e familiari di Dio. In questa familiarità con Dio, veggono, e contemplano gli Attributi d'esso Dio, nelli quali l'anima resta sommersa, & allagata oue

vuo-

<sup>(</sup>a) 1.Cor.4.v.10.

vuole. E sicome gli Attributi di Dio sono Bontà, Carità, Misericordia, Amore, & altri simili: così l'anima ancor effa cerca di conformarsi con Dio in bontà, carità, e misericordia con. infinite Virtù. Con queste Virtù pretende l'anima la bella. Imagine, da Iddio creata auanti che il primo nostro Padre Adamo cascasse, prevaricando li Diuini Comandamenti; anzi essendo riformata in Spirito, vede il suo Riformatore, & à lui si vnisce. Ed essendo l'anima vnita à Dio, non viue in se, ma in. Dio, e da Dio è mantenuta con quei cibi, de quali si dice: Non. in solo pane viuit homo; sed in omni Perbo, quod procedit de ores Dei.(a)

Questo cibo lo ministra Dio all'anima, & essa lo gusta (quato alla Parte Superiore) dandone ancora parte all'Inferiore, che tant' opera, quanto che in essa opera la Superiore: e per esfer l'Inferiore mortificata, seguita la Superiore con pace, e-

gusto; mercè che la Superiore; sedendo nella mensa del suo Signore, mangia, e gusta la soauità di tali cibi, e la Parte Inferiore serue come serua, e schiaua della Superiore: e cibandosi la Superiore, ne sà parte anco all'Inferiore; in modo che, le bene l'Inferiore è serua, e schiaua della Superiore, fi ciba nondimeno degli auanzi della Parte Superiore. In somma (essendo la Superiore vbidiente a Dio) l'anima come Serua d'Iddio, tira l'Inferiore oue vuole; ne hauendo ribellione dall'Inferiore. la Superiore tende al suo Centro, ch'è Iddio, e l'Inferiore seguita sempre la Superiore ou vuole. Partecipando dunque la Superiore de Diuini Miste-

> ri, e Celesti Colloquij;anche l'Inferiore partecipa... de' beni della Superiore, ma differente-... mente.



(a) Mattb.4.v.4.

TRAT-



# TRATTATO IV.

SCRITTO AD VN SERVO DI DIO, Con cui l'insegna qual sia il vero Amore, & il modo d'acquistarlo.

## CAPITOLO I.

La Vita, e Morte, Luce, e Tenebre dell'Anima: e come s'arriua alla Santità.

#### Venerando Fratello nel Signore.

Ran gusto m'hà dato la caristima sua, vedendo, che tiene memoria di sì vile Creatura, quale son'io; ma più gusto hauerd, se terrà memoria di me, quando si trouarà nella memoria di Dio, e quando (hauendo nelle facrate mani quel Pane di Vita) amarà l'istessa Vita, che può dar vita all'anima mia; la quale vorrebbe esser vita, per dar vita à tutto il Mondo, tirando ogn' huomo,& ogni donna à quella vita del Nostro caro Iddio, ch'è vita, che dà vita all'anime morte nel vitio, e peccato. Questo peccato non lascia vedere Dio, perche Dio è Luce, & il peccato, tenebre, che non lasciano veder la Luce filiale, che dipende dall'istessa Increata Luce.

Questa Luce è lontana dalle tenebre mercenarie, e proprietarie. Questa proprietà hà per fine il Prencipe delle tenebre; il quale, essendo stato una volta. Luce, diuenne tenebre; mercè all'oscurità del peccato, & amor di se stesso; ma la Luce s'oppose alle tenebre, precipitando le nell'oscuro carcere dell'abisso, privo di giamai veder Luce.

Questa Diuina Luce sparge gli suoi raggi à gli ottenebrati nella cecità delle proprie passioni, & affetti disordinati dell'Amor proprio, dandoli lume, acciò veggano tali tenebre, & habbiano à seguire la Luce diui-

D33

nația quale hà per fine di sgombrare tutte le tenebre dell'anima nostra,& illuminarla nel puro, retto, e filiale Amore di Dio.

In quest'Amore vede l'anima il suo centro, e fine, al quale alpira, & aspirando ama, & amando serue, e seruendo gode, e godendo fruisce, e fruendo cercamaggior fruitione. Questafruitione è Vnione; & essendo l'anima vnita, e trasformata-,

gode l'Amato. Quest'Amatodà lume per vedere maggior Amore, che trascende in vn altr'Amore, il quale non può vedere tenebre di peccato, & in quest' Amore muore l'anima. E sicome la... morte corporale priua di luce il corpo; così questa morte d'Amore dà vita afl'anima per viuere sempre con chiarezza, laquale vede l'anima pura: e quato farà limpida, tanto con maggior chiarezza vederà Iddio, & in esso Dio vederà quello, che non sò dire; ma bensì dirò: In. corde, & in anima, che il proprio d'un anima è, il seguire Dio in ogni tempo, e luogo; in via piana, e difficile; amando Dio tanto nelle prosperità, come nelle auersità; sequendo i raggi del Sole Celeste, il quale hà per oggetto tirar à se l'anime, riempiendole di Lumi, di Viste, e di Eccessi. In queste Viste l'anima resta sommersa in vna caligine

oscura, ch'è la cognitione del suo niente. In questa caliginofa Vista della sua nihilità vede le marauiglie di Dio : e sebene l'anima si leua altamente in Dio alla cognitione d'esso Dio, non ti parte però dal fondo della... sua nihilità; anzi quanto più si abbaila, tanto più con maggior chiarezza s'inalza, per vedere le cose ammirande d'Iddio: e lo stare l'anima nelle stesse caligini della nihilità, gli serue per occhiali, per meglio veder Iddio; poiche in questo Stato sublime di luce, l'anima viene percossa da Dio con gratie, e conlumi sopranaturali.

Per conservare dunque li celesti doni, è necessaria la cognitione della sua viltà, & indegnità, e sopra questo fondameto del le sue miserie, Dio tira l'anima alla cognitione di se medesimo, vero, & vnico Bene. In questo Bene l'anima si ferma, e si riposa, & in questo riposo operasenza dolore, e senza estrattione con somma pace, e requie:

ftà in Dio, e Dio nell'anima, perche hauendo fatto l'anima il fondamento dell'humiltà, e bassezza, può senza timore edificare sopra d'esso opere di virtù, e di santità.

CA;

### CAPITOLO II.

## Come l'Anima s'inalza sopra se stessa, e tutte le Creature, sin'all'Estasi.

Dunque con la sopradetta Santita s'inalza l'anima... fopra le stessa, e sopra tutte cose create; mercè che non hauendo pesi di tenebre, e di peccato, & hauendo estinto l'amor proprio, e mercenario, e soggiogate le proprie passioni allo Spirito, resta l'anima sommersa nella Luce filiale. Con questa. Luce vede Dio in ogni sua operatione, e per Dio opera conalti, & efficaci motiui, e nonhauendo grauezza, nè peso, vola quando vuole in Dio, e nelli misterij suoi, & in quelli lo contempla, e lo vede in Spirito, come se l'hauesse presente; Imperòche non hà, che fare l'occhio del corpo, con quello dell' ani. ma; mentre l'occhio corporale non può vedere, le non le cole presenti, e l'assenti, e con quest' occhio vede quello, che opera... Dio nel Mondo in quel modo, che si può vedère. In queste ville l'anima si ferma, contemplando il suo appassionato Chri-Ro, vedendo, e godendo cole tante, e tali, che (ie Dio no adoprasse la sua potenza) tali anime non durariano in vita:e questo, rispetto alla Parte Inferio.

re debole, e fiacca, perche i lumi celesti percuotendo l'anima, e l'anima eleuata in Dio, trahe à se il calor naturale, restando il corpo derelitto, & abbandonato: sicome in prattica si vede iu quell'anime, che cadono nell'estasi, la quale è Morte di soauita, e di dolcezza.

E questo auuiene all'anima. la quale essendo nella mensa. di Dio, mangia, e beue delle grandezze, e marauiglie di quel Dio, che sente, e gusta nelli Misterij, tanto terreni, quanto celesti, non restanco nell'anima. altra memoria, che del suo Dio: & anco vorrebbe haver corpo, per maggiormente fare questa Vnione . Ed essendo quest'anima trasformata in Dio, il corpo di lei resta estinto come morto, non hauendo moto, nè sentimento: e quanto l'anima farà questa trasformatione, ò grande, ò pieciola, tanto il corpo sarà anco fuori di se, ò molto, ò poco, secondo gli oggetti, nelli quali si ritroua nella trasformatione. Ma hauendo fatto vn. lungo Trattato di quest'Estasi, (a) farò fine ,per maggiormente abbassarmi, & insieme inalgarmi. 000

(a) Scala di Perfett. Tratt.2.

### CAPITOLO III.

## Per ascendere à tal Altezza, bisogna abbassarsi,e sradicar le Passioni.

DAdre mio Caristimo, chi vorrà salire à tant'altezza d'Vnione, altro tanto bisognarà abbasiarsi, e nell'istesso profondo trouarà la vera Luce già detta. di sopra: anzi trouara l'Autore dell'istessa Luce, à cui bastò dire: Fiat Lux, (a) efte fatta la. Luce; e sgombrando le tenebre da' cuori humili, mortificati, spropriati, morti al Modo, morti negl'occhide Frati, e mortiale Resi, viueranno in Dio; dandogli Luce per leguire lui, Sole di Giustitia. B non pensi huomo, nè donna di salire à questi lumi, se prima non allontanerà da se le tenebre, con l'aiuto però de raggi celesti, quali sempre risplendono per entrare nell'anima: scacciando da essa tante cecità d'amore fregolato, con tante inquietudini d'amor proprio, con tanti rispetti, sospetti, amaritudini, odij, timori, amori, simili passioni, alle quali sono sottoposti quelli, che si lasciano dominare da esse; non potendo gustar la quiete, la pace, i gusti, & i diletti di quelli, che tengono legate, e chiaue le dette proprie passoni : perciòche in verità, se sotto Dio si ritrouano be-(4) Gen. 1, v. 3.

ni, gli gustano quell'anime, che viuono libere da queste sfrenate passioni, ribelle alla virtù, & amicissme del peccato: e però non può volare quell' anima à Dio, ch'è sottoposta ad vua tale Tirannia.

Vn nemico combatte con l'altro nemico, & vno resta superato dall'altro; e noi vorremo fenza combattere ottener Vittoria de nostri nemici? O cecità grande, e non più sentita. di quell'anime, che conoscono la virtù per predicarla, e no la vogliono conoscere per esfercitarla le però Padre mio, se vorremo salire in alto, non bisogna fermarci nel basso, nè bisogna. hauer pesi, che ci aggrauino, mêtre la salita è alta : però bisogna lasciar di dietro le propries passioni, essendono di natura. grani; e sino che queste dominaranno, non si può salire al monte della Perfettione. E mai sarà Persettione in quell' anima, che sarà schiaua di queste indomite passioni, le quali cominciorno à regnare in Cielo nelli Spiriti delle tenebre, che per hauere vn si graue peso, si precipitorno nel profondo.

Il Dianolo portò questa pesto

nel Mondo, e la diede al pouero Adamoje noi tutti da lui descendenti, fummo, da così pestiscra. passione auclenati, hauendo inchinatione al male. E per resistere à queste indomite passioni, vi vuole vna continua custodia, e vigilanza, con l'aiuto però di Dio; senza del quale non si pensi l'huomo fare, nè poter giamai cosa alcuna per ottenere vittoria,ma con questo diuino aiuto, esponendosi (quanto comporteranno le forze sue ) alli raggi diuini, riceuerà lume p mortificare le sue proprie pattioni, nonlasciandole giamai preuale: e allo Spirito: e questo hà da essere trà tutt'i negotij, il maggiore. E giamai potrà salire l'huomo, uè donna alla vera libertà dello Spirito, se prima non farà crudel guerra contra le proprie passioni,e contra le medelimo : e gran Teologo, e sapiente sarà quello, che domarà se stesso, e le sue proprie voglie. Questa è va'alta,e sublime Teologia, la quale può capire ogni Semplicello, e Semplicella, ficome ben lo diceua il Nostro Signore Confiteor tibi Pater, &c.(a)

## CAPITOLO IV.

## Scuola di questa Sapienza, che li soli Amanti l'intendono.

A sopradetta Sapienza d'a-🗸 mare,e ben leruir à Dio,nó si studia nelle Scuole mondane, ma nelle mortificationi, nell'amore, & vnione con Dio; nelle frequenti, e continue orationi, e contemplationi; nella patienza, humiltà, dispregi, vilipendij,&c. e pochi perfetti si trouano, perche pochi studiano in questa. Scuola. O Dio! O Dio! potesti io dire, ma con tacere io parlerò, e gran dolore sarà il mio, mentre da pochi sarò intefo: e chi mi vorrà intendere, mi intenderà con l'amore, amando il Signore; perche quest'Amore nasce, e dipende da Dio, & amando Dio, odia se stesso, e quanto odiarà se stesso, anche tanto amara Dio; & amando Dio, odiarà tutte le cose, che sono suori di Dio amado quelle, che sono in Dio, e per Dio.

In questo Dio Panima innamorata dell' istesso troua Vita; ma prima conuiene, che diamorte alle proprie passioni, & al proprio amore di se stessa; facendo trouarà Dio, ch'è la vera Vita, dicendo egli. Ego sum Via, Veritas, & Vita: (b) Qui sequetur me, non ambulat in tenebris, sed habebit lumen Vita. (c) Sicome ben dice l'Autore della Vita

(a) Matth.11.7.25.(b)Ioan.14.7.6. (c)Ioan.8.7.12.

nella parabola del frumento soffogato dalle spine. Queste spine, che sosso il frumento, & il seme delle sante Operationi, no son'altro, se non se proprie passioni, l'amor proprio di se stesso, interessi proprieta, fini sregolati, interessati, e sontani dal nudo Amore di Dio.

Oh Padre mio ! piacesse à Iddio, che li poueri più intendessero,e capillero questa Verità; Io Meschino la conosco per Bontà di Dio ma ohime! che non la prattico: molti fanno dire, nia pochi sanno fare; molti lodano la Virtù, ma pochi l'essercitano; molti hanno patienza, per non esser tenuti impatienti; inclti s'humiliano, per non ester humiliati ; molti lodano la vitaioterna, ma l'Università abbraccia l'esterna; molti lodano l'astinenza, ma pochi la vogliono feguire; à molti piacciono il rifo,i diletti,e l'otiofità, ma pochi vogliono piangere, gemere, tacere, orare, e mortificarsi : nella mortificatione confiste la vera ricreatione.

O Dio ! O Padre mio! mi fcoppia il cuore, e pure non m'è dato rifrigerio; anzi da vna piaga ne nasce vna maggiore, & è perche non posso sfogar'il mio cuore; mentre quelli, che doue-

riano mitigare le mie ferite. maggiormente l'allargano. Io sò che non m'intenderete, ma... Dio m'intende, e vorrei, che tutto il mondo capisse quest'intelligenza: e chi vorrà intendere molto, li conviene, che ami molco; peròche tutta la Perfettione confiste in amar Dio, & il profsimo, essendo vero, che non si può amare il prossimo, come si deue, senz'amare Dio. In quell'amore l'anima vede Iddio, e con l'occhio finistro vede il proffimo; con l'occhio destro vede Dio, e col finistro il prossimo. L'amare il prossimo deue esser con termine, e misura, perche è Creatura, e come Creatura si deue amare nel Creatoreje quado la Creatura non sarà amata in Dio, il suo amore sarà vano. L'amore dunque, che deue ha-'uere l'anima in Dio, deue essere fenza termine, e fenza misura. poiche Dio è vn Bene infinito, & incomparabile; nè potendolo noi hauere, nè arrivare alli misterij, e meriti di Dio, si deue almeno amare quanto si può, aiutandoci Dio. Questo Dioè vn Bene indicibile,& incapibile, che dalli più alti Serafini del Cielo à pieno non è intelo, nè capito.

CAPI4

## CAPITOLO V.

Dio vuole Amor puro, retto, sano, & immaculato, e sà temere, sperare, & amare.

Ammirando! O Stupendo Dio! e chi dunque vi potrà capire? Voi, O Dio dell' anima mia, potete capirui con. quella vostia increata Sapienza, quale regge i Cieli, il Sole, la Luna, le Stelle, la terra, gli Huomini, gli animali, e tutte. le cose create, quali tutte attendono à quel fine, per cui le creaste:solo l'huomo ribello s'oppone al suo Creatore, che nonvuol altro, ch'esser conosciuto, & amato: ma tale Amore lo vuole puro, retto, santo, & immaculato. Quest' Amore non hà occhio di premio, ma tiene occhio di vedere il solo Dio, e di viuere, no per se, ma per Dio: opera, mangia, beue, dorme, e si veste con l'occhio retto, di piacere al solo Christo. Questo

Christo Sole di Giustitia hà per stanza il cuore dell' anima, dicendo: Prabe Fili mi Cor tuumo mihi. (a)

Questa giustitia sa temere, sa sperare, & insieme fà amare; in quest' Amore pone l'anima. ogni suo pensiero, ch'è di trouare Dio con il più alto fine, che possa essere; e non potendo arrivare tanto in alto, supplisce con ardenti,& efficaci deliderij, che giongono oue l'opere non. possono arrivare : l'opere si possono vedere da gli huomini,ma li defiderij di fimile anima, folo Dio li può vedere, & insieme premiare, benche l'anima nondebbia hauer oggetto di premio: e quanto l'anima sarà lontana dal premio, tanto Dio l'atricchirà di gratie maggiori.

## CAPITOLO VI.

Il Diauolo vuole hauere Seme mercenario, seruile,e proprietario: della Vita Interna, & Esterna.

Chi può capire, Padre mio, quest'alta Sapienza? torno à dire, che la capiranno quelli, che amaranno Dio, senza miscuglio d'interessi; quest'interessi al-

fanno vicina à Lucifero. Semina Lucifero. Semina Lucifero de filiale, retto, e puro; femina il Diauolo seme mercenario, seruile, e proprietario.

(a)Prou.23.7.26.

#### 478 Parte III. Trattato IV. Cap. VI. Il Dianolo vuole Seme, & c.

Il seme di Dio s'inalza al Cielo; quello del Diauolo s'abbassanell' abisso. In questo abisso
vi sono renebre oscure, e tante
sono, che oscurano il Mondo in
modo, che poca luce celeste si
vede: e beati saranno quei pochi, che caminaranno per la via
della luce, la quale habita ne'
enori purificati. Questi cuori
capissono in se l'abbondanza.
delle diuine gratie, con le quali operano cose ammirande.

E guai al cieco Mondo, se no fossero gli essempi di luce, che operano gli Seruí, e Serue di Dio: sebene sono tal volta da... gli huomini sensuali, e peruersi perseguitati, e maltrattati. E questo nasce per non capire, nè intendere l'opere di Dio, il che **è** la rouiua del Christianesimo : mentre molti insegnano la via di Dio in Teorica, ma pochi lono quelli, ch' attendono alla. Pratticaje molti sono quelli, che attendono alle cose esterne: ma rari sono quelli, ch'attendono all'interne.

Tanto adunque le virth esterne, & interne saranno buone, quanto dipenderanno da Dio, il quale è il condimento dell' vna, e dell'altra: e però bisogna prima dipendere da Dio, con l'aiuso del quale deue l'anima operare; se bene la Vita esterna è la prima ad operare, poiche l'anima difficilmente in vn punto sarà persetta, se non sesse gratia straordinaria: e non bisogna fermarsi in essa Vita esterna, ma bilogna proleguire il fine, ch'è la Vita interna Illuminatiua, falendo di grado in grado all' Vnitiva . Questa Vita. Vnitiua non si ferma, nè riposa nella Vita esterna, nella quale essendosi fermati molti Spirituali, sono però sempre inconstanti, non mortificati, scrupolosi, instabili, impatienti, timocosi, & inquieti. E non è gran cosa, che vn Palazzo caschi, non hauendo fondamento;nèè gran cosa, che tali Esternisti ( non essendo sondati nelle virtù interne) si precipitino in tante calamità, e miserie. Ed è cosa di marauiglia, il vedere tanti Maestri nel Mondo, che insegnino la via dell' iniquità, seguitando gli communi abusi, e che pochi fiano quelli, che insegnino questa Vita interna: imperoche tutto il fondamento della Vita perfetta dipende bensì da Dio, ma conviene ancora operare, in. quanto che à noi è possibile con le Virtù interiori; mentre quādo il Seruo di Dio hauerà lume, e possesso di questa Vita, con l' aiuto di Dio (mancadogli Maeftri) da se medesimo sapra mortificarsi, ò aiutarsi; sendoche à tali Internisti non gli mancarăno Maestri, che li guidaranno per la retta via d'Amore, masenza questo fondamento, e lume interno, io non sò, come potran-

tranno caminare per l'istessa, via d'Amore; poiche questi tali non sanno vedere, se non tenebre d'amor proprio, mercè che rare volte hanno luce, per fare vn'opera per puro, e retto Amor di Dio; ma cercano se stessi con disordine, e cecità, viuendo sempre in tenebre, e conuertendo tutte le cose, tanto spirituali,

come corporali in amore dise medesimi; mentre non hauendo lume della Vita interna, non possono caminare, per esser ciechi. La Vita esterna non può caminare, se non è guidata dal lume interno; questo lume interno hà per sine Dio, e con questo sine l'anima regola se stessa. Es anco i sentimenti interni.

## CAPITOLO VII.

## Il Bell'Ordine di Vitaregolata, per la quale caminano pochi, non volendosi mortificare.

Che bell'Ordine! quando (essendo le proprie passioni seguite dallo Spirito, & anco le passioni esterne regolate dalle Virtù interne) d'accordo, con quiete, e pace, l'interne, & esterne seguitano la volontà di Dio. In questo seguitare, altro non vuole l'Anima, che la gloria, e beneplacito d'esso Dio, non hauendo altro sine, nè altra memoria, che il nudo Christo, e scordatasi di se stessa si raccorda solo di Dio, e delle cose sue.

O tempi lagrimeuoli 1 che tanti pochi fiano quelli, che caminano per vna vita si beata te questo nasce, per non volere attendere alle mortificationi; perche chi vorra attendere ad vna tanta persettione, e libertà di Spirito, bisogna prima molto hen mortificarsi, e darsi al di-

fpregio di se stesso, conculcar l'huomo vecchio, esterminar l'appetiti disordinati, spogliarsi assatto d'una vita rilassata, & esterna, e ridursi all'interna. Pazzo è quello, che potendosi far ricco in due anni, volesse consumare tutto il tempo della sua vita, con pericolo di già mai fare acquisto d'un quadrino.

Quelli, che consumano la loro vita senza prositto, sono quei, che viuono spensierati, & a stapa, contentandosi di fare vnavita piena d'interessi, e proprietà: ma gli cari Amici di Dio si essercitano nella Vita internava esterna, nè hauendo pesi di tenebre, seguitano la luce, che mena l'anima pura al Sole di Giustitia, viuendo in sempiterna chiarezza; vnendosi, e trassormandosi in quel diuinissimo Sole,

Digitized by Google

### 480 Parte III.Tratt.IV.Cap.VII.Il Bell'Ordine di vita regolata?

Sole, il quale sempre risplende in quel modo, che risplende il Sole, la Luna, e le Stelle: così l'anima risplende in virtù, e santità, mercè al Sole di Giustitia, che sempre la percuote, rice-uendo l'istessa lo splendore, & operando opere di luce. E sicome il Sole sempre risplende, hora in vna parte, hora nell'altra; così il Sole Christo risplende nell'anima, facendola sempre feconda di virtù.

Gli alberi danno i frutti al suo tempo, ma l'anima amante sempre è carica di fiori, e frutti; quanto più il Celeste Giardiniero ne raccoglie, táto più crescono. O Dio mio!gran marauiglia renderebbe, se vn Giardiniero hauesse vn' albero di cedri, e che ogni giorno raccogliesse tutti li frutti da quello,& il giorno seguente fosse carico più, che mai, e così fosse da vn. giorno all'altro. E pure è vero, O Infallibile mio Dio, che questi alberi verdeggianti de' vostri Serui, sono sempre carichi di frutti, e frutti, li quali Voi Diuino Giardiniero faccogliete; e pure sono sempre carichi, mer-

cè che li vostri diuini raggi gli riscaldano facendoli fecondi di santi Essempi, Virtù, e Perfettione, con le quali sostentano il Mondo, ammaestrádo ogn'vno, & incaminandolo nelle vostre vere vie, dicendo la Maesta vostra. Non sunt Via vestra, Via meg. (a) Queste Vie (essendo Celesti) non le potranno capire quelli, che seguitano il Mondo, e le vie d'esso Mondo, e de'vani appetiti. Oh Dio, piango, e gemo in veder la mia cecità, e quella. del Mondo, che viue lontano dall'essere nel bene, e perseuera nel male.

Padre mio, pregate per metanto vile peccatore; acciò, vedendo questa Diuina Luce, la seguiti, lasciando le tenebre, viuendo nella Luce, m'accosti al Sole Diuino, e vedendo la strage, e rouina del vitio, m'accosti similmente al mio Dio per amore, e con amore; perdonatemi, se hò ardire di scriuere cose tali: e se in questa mia lettera trouarete cosa degna, datene la gloria à Dio; e se trouerete cosa d'ignoraza, ne diate la colpa à me pouero peccatore. Amen.



TRAT-

(a)I/a.57.».8.



# TRATTATO V.

## AL MEDESIMO SIGNOR PONCINO:

(Come di sopra (a)

Auguradogli il uero Amore, e sculandosi con ragione che sempre parti di cose d'Amore.

T O hebbi la carissima sua con l'Aue Maria : la ringracio molto dell'amore, che mi porta; ma sia lei pur sicura, che non le cedo punto in amarla; l'amore, che le porto, non è terreno, ma celeste, poiche desidero vederla tutta trasformata, & vnita à Diose vorrei, che in Dio fusie ogni suo pensiero, & amore: anzi vorrei vederla ardere in quell'ardentissima fornace del San-: tissimo Cuore di N. S. GIESV. Christo; acciò ardendo, & auampando, hauesse d'accendere maggior flamma, e le fiamme d'amore hauessero d'arriuare sin'al Cielo, & al Truno di Dio. & hauesse da essere vn Spettacolo à gli Angioli, & à gli huomini; e vedendo Dio tãto fuoco nell'anima sua, l'hauesse d'accendere (sessiando in essa con l'aura dello Spirito santo)facendola languire per amore, & imitando la Sposa de Cantici, quando diceua: Quia amore langueo. (b) e: Dilestus mens mibi, & ego illi.(c)

A quest'amore inuito il mio وع: Cariffimo Fratello Poncino per accendere quest'amore, prima bisogna odiare, e perseguitare tutte le cole create, fuori di Dio, odiando anco noi stessi, e cercando Dio dentro di noi; In corde meo abscondi cloquia. tua.(d) Ne' Cuori puri, & innamorati stà Diose chi vorrà Dio, lo cerebi nella solitudine, nella contemplatione de' Divini Misterij, nelle lagrime, nelli singolti, nelle sante virtù, nella croce, e nella mortificatione delle proprie passioni; cercandolo co ogn'amore, & ardore, & hauendo la cara Presenza di Dio, la quale ci farà facile ogni fati-

Ppp ca: (a)Tratt.3.(b)Cant.2.v.6.(c)Cant.1.v.16.(d}Pf.118.v.11. ca: anzi che la via delle santevirtù si conuertira in sommaquiete, e pace, non solo dell'anima, ma anco del corpo, e gustaremo quello, che diceua il Profeta: Cor menm, & caro mea exultaueruns in DEFM piuum. (a)

O quanto è gustoso, e saporoso il Nostro Amato Christo! O
quanto è da pochi conosciuto,
se amato! O quanto sono infelici quelli, che non amano, e non
temono Dio! O selici! O bene
auenturati quelli, che caminaranno per via dell' amore, maamore vero, sorte, e perseuerante; perche non hà che temere,
chi sedelmente ama.

L'amor puro, e filiale supera l'istessa morte ; mentre quando pare, che la morte vecida l'huomo amico di Dio, all'hora la, morte li da la vita, e la morte, istessa resta vinta, e superata. Eh Dio l'ene gl'Innamorati di Dio desiderano la morte, poiche per mezo d'essa riceuono la vera vita; anzi gl'Innamorati ottegono da Dio per se, e per gl'altri quato vogliono.

Non vi paia strano, se nelle mie sempre parlo d'amore, poiche trono, che il tutto consiste nell'amore; il maggior precetto è l'amore; la Persettione stà nell'amore; e tanto sarà grade la Persettione, quanto grande sarà l'amore; e tanto si farà prosetto nella virtà, quanto si sarà prosetto nell'amore. E pe-

(a)Pf.83.v.3.

rò di nuouo l'essorto, e la prego, che voglia dar di mano all'amor puro di Dio, e con l'amore farmi ancora innamorato, che altro non cerco, non bramo, ne voglio per mia portione, che amare il mio Dio; perche vedo, the non v'è altro di buono, se non amare, eseruire à Dio; perciò tutte le cose mi sono in horrore, & in abominatione, fuor che amare Iddio, e le cose di Dio.

la quest'amore stà la vera-Vita, la vera gloria, la vera felicitàje beati quei, che cercaranno Dio nell'amore, perche troueranno la Manna, anzi Dio, sommo Bene, e sommo Amore, in cui stanno tutte le perfettioni dell'amore, & Vnione con Dio. A questa Perfettione dell' Amore, & vnione con Dio, dobbiamo attendere, & aspirare, a ciò possamo trasformarci nell'amato Spolo, & in elfo godere la quiete, e pace dell' anime nostre : aicendendo per la scala dell'Amore, oue nella cima d'essa se ne stà quel Dio, che tanto per amor nostro s'affaticò e lascià la propria vita p noi. Iui quest' Innamorato! Christo riceverà li suoi innamorati sigli, à quali darà il bacio dell'amor suo, tirado l'anima à nuoui lumi, a nuoui abbracciameti, & à nuoui amori; tirandola nó per la via mercenaria, e proprietasia,ma per la via filiale da pochi intela,e da manco pratticata.

Questa via è quella, che da huomini,e donne terreni, diuegono celefti; oue l'anima per la continua frequenza, & amicitia c'hà con Dio, diuiene Segretaria, e famigliare dell'istesso; anzi che diviene Cameriera del gran Rè Iddie, & ouc f essendo presente l'anima à Dio) vede anco in Spirito le grandezse, e le marauiglie di Dio, e le gusta, e le prattica nel cuore, nella. Contemplatione, e ne' Diuini Misterij. In questa Diuina Contemplatione vede l'anima Dio. e l'Amore è presente; la Contéplatione lo porge all'anima, e l'anima ama il suo fine, & oggetto, fermandofinel solo Dio. E quanto l'amore sarà più vehemente, tanto la Contemplatione sarà maggiore; ne può effere Contemplatiuo quello, il quale non hauerà amore: perche le l'huomo è fatto Segretario di Dio(come sono li Contemplatini ) questo auuiene per via dell' amore. Se bene l'Amore può stare senza la Contemplatione, mentre l'anima può esser amica di Dio, benche non partecipi della Contemplatione, poiche non tutti hanno questa Contemplatione.

E ben vero, che la Contemplatione è vn segno di grand'amicitia con Dio, la quale apporta moltiplicità di gratie; e.

queste gratie non si possono capire,e meno esplicare, ma restano come morte nell'anima, dando però vita à chi possede vnz. tal morte. E quello, c'hanno detto li santi Contemplatiui, è poco à comparatione di quello, che non hanno possuto scriuere, e manco esprimere con parole. lo dirò con libertà, che quello, che non si può scriuere delle grádezze, e marauiglie di Dio, è vn altra Vita Misteriosa, amena,e colma d'ogni delicia; incognita,e nascosta, non per parlarne,e meno per scriuerne, ma per goderfi nell'anima : e questavita è propriamente quella, che fà andare in eccesso, in stupore, in marauiglie, in estafi, e fuori di se; il che auuiene à quelli, che godono questa Vita.

O quante volte dorme l'ani. ma ! e mentre dorme, vigila\_; Ego dormio, & Cor meum vigilat. (a) & all'hora quando dorme, prattica quella vita, che non fi può dire: vigila per pratticare, & anco per dire quello, che fi può dire di Dio. E tutti quelli, c' hanno detto, e dicono di Dio, io gli assimiglio ad vn'vccellino, che non può parlare, ma bensì cantare:perche il Nostro Iddio è tanto grande, immenso, & infinito, che non a può capire, meatre noi mortali fiamo finiti, & vna cosa finita. non può capire cole infinite.

> Ppp 2 Pe-(a)Cant.5.v.2.

Però dicena il Profeta: Domine DEVS, ecce nescio loqui, quia puer

ego (um.(a)

E quelli, che sono in tal Stato, viuono per opera di Dio; poiche il calore, & il fuoco nell' anima, è tanto potente, e cuocente, che ( se Dio nó lo temperaffe) muorirebbe il corpo fragile: e sicome non potria viuere vn'huomo, ò vna donna, che vedeffe il Dianolo in quella forma horsendaje spauentosa; così meno potria viuere quest'anima in quella beata vita, felice vnione,e bellezza, che vede, e gode in Dio, le non fusse trattenuta. dall'istesso Dio: mentre sarebbe tirata da gli eccesi, lumi, e viste, e da escesso tale, che muoriria, rispetto al corpo, chè fragile, come vetro. O beata vita possedete l'illessa vita di quel Dio, che ci tirò à si alta persettione!

Et in veriti lo sà Dio, & anco chi prattica vn tal stato d'Unione, c'hà satta l'anima con Dio, perche può dire con verità: Nossira autem Conuersatio in calis est. (b) E però non è gran satto, se non può esplicare quelle cole, che sono celesti, se Dio non li dasse una lingua di Serasini potranno parlar di Dio.

O beati, ò felici Innamorati!
poiche arrivate, e vedete in spirito quelle cose, che tutta la sapienza, e prudenza del fallace

Mondo non può intendere, nè capire;e pure con l'amore lo capirà (in parte) quel Semplicello,e Semplicella, che con fedelaà di cuore, e con filiale amore fi vnirà con il fuo Signore.

Quest'amore è fuoco, che arde, e non confuma, giache Dia lo tempera, acció l'anima cresca in maggior amore: e quanto più cresce l'amore nell'anima. tanto maggior fuoco fà crescere Dioje questo fuoco temperato da Dio, cresce tanto, che mai faria altro, che gemere, e. lagrimare ;, e si leua in Dio con tanta vehemenza,& affetto,che le pare di douer rendere se stessa à Dio. Fuor di Dio l'anima non può vedere alcuna cofa:vede có l'occhio interno dalla Terraal Cielo; & in Cielo, & in terra... vede, e niuna cosa la può separare da Dio, mentre è legata. con catene d'amore con l'Amato Christo. Quest'Innamorato Christo l'anima lo fruisce tuttomelato. & inzuccherato; perche l'amore supera ogni difficultà, quantunque la cola sia difficile (fapendo l'anima, come l'amordi Dio lo trasse dal Cielo in que-Ra valle di lagrime, facendolo patire tante amarezze,e l'istessa morte per nostro amore) cost l'anima amante cerca d'imitare Iddio in queste cose, che può, ma in particolare nell'amore; essendo che Dio per amore patì

(a) Irrem. 1. v.6. (b) Philip. 3. v. 20.

Digitized by Google

tanto, che se vno hauesse dimadato à Giesù patiente: O Amor mio, ò Giesù mio, e chi vi sa patir tanti dolori, & assani? haueria detto: per tuo amore patisco, è per tuo amore ancora patirei.

Similmente l'anima innamorata, tra tutte le cose, che brama, & opera, è il patire per Chri. Rojanzi cerca il patire come cosa sua, trà tutte l'altre cose, mercè che il patire è proprio degl'Innamorati Serui di Dio; ficome faceuano tante tenere Verginelle, à quali il patire per Christo, era vn dolce gioire; & vno de' particolari segni dell'amicitia con Dio, è di nonestere ingannato dal nemico infernale, quando il loro cuore patifice, e desidera di patire per Christo.

E però il patire negl' Innamorati di Dio, è il maggiore scopo c'habbiano in questa vita mortale: e quanto saranno gradi amici di Dio, tanto con maggior ardore, & amore patiranno per Christo; e la maggior cosa, che sanno, è l'essercitarsi ne patimenti: anzi il prohibire à questi tali il patire per buoni rispetti, questo sarà il maggior patire, che si possa fare, vedendosi priui di non poter'essercitarsi in penitenze, e in maceraratione della carne.

A questo Stato vengono gl' Innamorati figli di Dio, quali amano Dio per amore, e con. amore; benche il patire sia cosa sopra la natura (poiche la natura totalmente abborisce il patire) però li Serui, & Amici d'Iddio conuertono il patire in gioire. Il ceruo non cerca l'acqua chiara con tanto ardore, quanto cercano li Serui di Dio il patire: Quelli si cauano la sete con beuere ne' fonti chiari; ma questi mai si cauano la sete di patire p Christo, metre quato più patiscono, tanto più cresce la sete del patire.

Questa sete, e same del patire gustano quei, de'quali disti di
sopra, che trouano vn'altra vita, in modo tale, che il vero amico più gode nel patire, che,
nel gioire: e chi potrà giamai
capire in verità questa sì alta.
Sapienza? non sarà intesa da
huomini sensuali, e carnali, ma
bensì da Serui di Dio, che si sano samigliare il patire per amor
di quello, e con quanto maggior
motiuo patiranno per Christo,
tanto con maggior capacità?
intenderanno.

Questa vita di patire per Christo, è così alta, e sublime, che no la può capire, nè intendere, se non chi è gran prattico aell'amor puro di Dio: & essendo il patire quasi vna morte, gustando dunque questa morte, si gustarà anco vna perpetuavita, la quale promette quel sommo Bene del Nostro Christo, che prima gustò la morte.

del

del patire, auanti che salisse à quella celeste Vita: e vedendo gli amici del patire, che il suo

Dio volle tanto patire, ancor esti seguitano la vita del patire, per affimigliarfi al fuo Signore. Gli amatori del fuo corpo,e nemicidel patire, mai capiranno questa sapienza, perche questi tali, chia mati da me: Innamorati di loro flessi, Corporali, &c. che danno tanta commodità à loro corpi,& il patire l'è molto tontano, questi tali, dico, non sono amatori di Dio, mentre fuggono quello, che l'istesso Iddio operò, e li suoi Santi

Ma lasciando gli amatori della Carne parlarò à gli amatori di Dio, che caminano per la via del suo Signore: dico adunque, che il patire per Christo hà i suoi gradi, e più sarà grato il patire d'vno, che non sarà quello dell'altro: e questo, rispetto al sine, poiche vno patirà conmaggior motiuo, e rettitudine, che non sarà l'altro; sebene anco l'altro sarà grato à Dio: si deue nondimeno cercare il maggior motiuo, sendoche Dio ciò sicerca da noi.

Questi Serui di Dio, mai si satiano in patire, sempre hanno same, e sete de patimenti, e vorriano hauer corpi di metallo, per potere patir molto; e quando non possono patire, si samentano, e si dogliono co il corpo, per efferli d'impedimento à questo patirete no potendo attualmente farlo, si danno in lamenti, con ardenti desiderij s'offeriscono à Dio, hauendo continua voglia di mortificarsi, cercando almeno in quel maggior modo; che possono, di patire.

Oh in quanto pericolo viuono quelli, che fuggono il patire!
esti, come gli amatori della.
Carne, e nemici del patire, viuono lontani da Dio, caminando per vie storte, e sono allagatì, e prosondati nelle sensualità:
all'incontro, oh quanto sicuri
viuono quelli, che sono amatori del patire!

O beato patire! O dolce patire p Giesù! mêtre hano trouata quella Vita, di cui dice l'Autor della stessa Vita: qui sequitur me, non ambulat in tenebris, sed habebit Lumen Vita. (a) E questi sono quelli, che seguitano la Crocedel patire: questa è quella Vita, che dice: Qui vult ventre post me, abneget semetipsum, tollat Crucem suam, & sequatur me (b)

O che cara Via! O che dolce Vita, degna d'esser pratticata, e gustata! Gustate, & videte, quoniam suanis est Dominus. (e)

Il Serafico Padre S. Francesco diceua (come di sopra ) Tante è il bene, che io aspetto, ch'ogni pena m'è diletto: mercè che su tanto amico del patire, che si trassor-

(a)loan, 14.v.6,(b)Matth.16.v.24.(c)Pfal.33. v.19,

mò nel Crocisso, restando trafitto nelle mani, piedi, e costato: & in essa Croce trouaua tanto consorto, che sempre ardeua, e si consumaua nel patire, & hora arde nel Coro de'Serasini in., quella beata Gierusalemme.

Questa Viadi patire, e della Perfettione, era nella prima. Chiesa molto frequentata da. molti; oue l'vrtiche, e spine erano distrutte per la frequenza. de'santi Amici di Dio,che caminavano per quella strade della... Perfettione, in modo che le spine non poteuano germogliare: Æ se pure alcuno intoppaua, oue. ro deuiana dalla strada, tronana molti, che gl'insegnauano il dritto camino delle perfette virtù; perche quafi ogn' vno caminaua per la Perfettione, l'vno illuminaua l'altro. E però vedi quanto fiorius la fanta... Chiela, e quanta Perfettione si vedeua fino in tenere Verginelle, che patiuano atroci tormenti per amor del suo Amato Spofo Christo, andando giubilanti alla morte con tanto amore, or ardore.

O tempi lagrimeuoli, quanto fono decaduti da quelli de' nofiri Antenati! giache quella prima strada della Persettione è quasi andata in oblivione, e quella via così spatiosa è diuenuta piena di triboli, di spine, e quasi più non è veduta: onde cominciando l'huomo, ò donna à

caminare per questa strada, la troua tanto infaluatichita, piena di spine, che dissidata di poter caminare, si raffredda; tanto più fi perde d'animo, quato che non troua Maestri, che facciano, anzi cho si sappiano inlegnare questa Celeste Via..; Per il che vedendosi i pouerelli priui d'vn tal aiuto, ritornano al vomito ; e tanto più, che vedono Maestri, che insegnano la Via larga delle commodità , ف sensualità; è che questa via picna di popoli,e di genti (che caminano per la via lunga delle voluttà del Mondo ) üa strada... fpaciofa, e larga, caminano anco loro per essa; lasciando la... via regia della Perfettione, la. quale gli rende horrore, e spauento, per vedere, che così pochi caminino per esta, e che anco pochi siano quelli, che l'insegnino. Perciò si mettono 🛊 seguirela via del Mondo vano, che guida i suoi amatori alla. perditione, E vedendo io pouerello vna tal strage, e rouina, dirò à te, Anima, che camini per la via della Perfettione; seguita pure la via incominciata, perche arrivarai à Dio, ch'è lasomma Persettione: e se non hai Maestri, che ti guidino per questa via, ricorri al tuo Dio, & à tutt'i Santi, qualifeguirono l' orme del suo Signore, che ti codurranno à gli eterni pascolidel Paradifo, & in essa felicità

gustarai i frutti della Perfettione, e dell'Amor di Dio.

O beati quelli, che daranno principio ad vna Vita tanto sublime, & essercitata da tanti Santi, e Sante, che hora godo no il perperuo Bene! O Pazzia! O Cecità degli huomini! che seguitano vna via colma, e piena d'amaritudine, cercando contanta persettione se cose transitorie, e lasciando sa via regianisfegnata da Christo, e da suoi Santi, che con tanta sollecitudine la cercauano, e desiderauano, caminando per la via della Persettione, e dell' Amore, &

Vnione con Dio. O caso strano de poueri mortali! che lasciano di beuere nelle cisterne dolci, e foaui dell'Amor di Dio, e fi vogliono attuffare, e sommergere nelle cisterne vecchie, e puzzolenti del fallace Mondo. Io conseglio ogn'vno, à voler lasciare hormai la via dell'iniquità, e seguire la strada delle sante virtù, e perfettioni; poiche questa ci condurrà à Dio, Autore della vera Perfettione, & iui goderemo, e fruiremo quel Dio, che dice: Estote ergò vos perfetti, ficut, & Pater vofter Celestis perfectus eft.(b)

电路式电电路式电电路式电电路式电电路式电电路式电电路式电电路设置 电路式电电路设置

# TRATTATO VI-

AD VN SVO PADRE SVPERIORE, che gli comandò, che scriuesse dell'Amor mutuo frà Dio, e l'Anima.

### Molto R. Padre.

Paternità sua, (a) a scriuere dell'amore, che Dio porta all'anima, e deli'amore, che porta l'anima a Dio: per vbidire à chi mi può comandare (benche mi conoschi vile, e da niente) di rò vna particella dell'amore del mio Dio, mentre à pieno non possono gl' istessi Angioli, nè i Santi trattare di questo Celeste

amore, potédolo folo Dio capire, perche lo prattico, e lu misuro; e però meglio sara chiuder le labra, & ammutire, che con lingua trattare dello smisurato amore di Dio. Ma, ò Dio degli Angioli; douendo io semplice, & ignorante trattar del vostro Amore, sate voi, ò Dio; pigliate la mano, muouete l'intelletto, facedomi scriuere quel tanto, che sarà a glo-

(a) Auctor ex iniuncta Obedientia scripsit.

(b)Matth.5.48.

## che gli comandò, che feriueffe dell' Amor mutuo fra Dio, &c. 489

a gloria,& honor vostro; giache d caro mio Dio, altro non pretendo, se non d'amarui, e seruirui : e per incominciare, muouete voi, ò Dio, la mia lingua, e nel Nome vostro cominciard. sperando, che anco la S. Vbidieza supplirà alla mia ignoranza.

#### Che cosa sia Amore

Increato, e Creato.

Amor di Dio non hebbe principio,nè fine, perche fu increato: sicome Dio non hebbe principio, nè fine; così l'Amor d i Dio è vn'istessa cosa con Dio: DEVS Charitas est & Gr qui manet in Charitate, in DEO manet, & DEPS in eo: (a) e chi hauerà carità, & amore, hauerà anco Dio, il quale è Carità, & Amore.

Quest'Amore Increato, ch'è

Dio. crea nell'anima vn'altro amore, che chiamo: Amore Creato; mentre nasce dall'Amore Increato. L'Amore creato da Dio nell'anima, cresce tanto, quanto Dio cresce con le sue gratie: essendo che quest' Amore nell'anima, quando non. fusse aiutato da Dio, poco potrebbe l'anima stessa operare; e tanto Dio opera con le gratie sue, quanto che l'anima è sedele al medemo Dio. Voglio dire, che se Dio dà all'anima vn. grado d'Amore, e l'anima corrisponde à quel grado, Dio ne le dà vn'altro maggiore : e così Dio và tirando l'anima per questa scala d'Amore. Onde l'anima, seguendo il suo Dio, questo, la và tirando per la scala della...

Perfettione, & arriuando alla. sommità d'essa scala, nella cima d'essa troua Iddio colmo, e pieno del sno Amore, oue Dio tira à se l'anima, vnendola per gratia all'istesso suo Amore. E sicome dal mare nascono fiumi. torrenti, laghi, e fonti, che scorrendo trà monti, colli, valli, e campagne, fi fanno vedere quasi con pompa, gloriandofi del loro centro, ch'è l'istesso Mare, facendo tanti beneficij all'huomo;e. scorrendo, e ritornando al mare, s'immergono in quell'Oceano, il quale, come vero centro, in se tutti li riceue. Così dirò. che l'anime innamorate di Dio sono tanti siumi, torrenti, laghi, e fonti, ch'escono da questo Celeste Mare, e con i lor odori, buoni essempi, e santa vita scorrono per questo Mondo, facendo beneficij all' anime, redente con il pretioso Sangue di Christo, ritornando al loro centro. ch'è Dio: apportando à quello gloria, & honore, dal quale hebbe origine ogni loro Operatione, dádo la gloria, e gli honori à Iddio loro vitimo fine; perche l'anime sono tutte mosse dall' Amore, che scaturi da questo Qqq

(a) Ioan. 1.c.4.v.16.

Celefte Mare, e l'hanno ricenuto dall'istesso Mare immenso. oue sono assorte d'Amore, il quale prendono dall' Innamorato, cioè da Dio, da cui naice ogn' amore. Quest' Amoze si chiama Giesù, & è dolce super mel, & fauem : la qual dolcezza gustaua il S. Profeta... quando dicena: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel ori meo! (a) Di questa dolcezza l'anima non nè può parlare, giache soprauanza tutte le capacità dell'anima, e folo fi gusta nel cuore, si come dice il Proseta: Suftate, & videte, quoniam suavis eft Dominus.(b)& vn altro:Domine nescio loqui. (c) e la Sposa de' Carriei : Quia amore langueo · (d)

Quest'Amore si prattica nel cuore: In corde meo abscoudi eloquia tua.(e) questo è quell'Amore, dal quale al P.S. Francesco s' addolcirno così le labra, che nominando il Nome di quest'Innamorato Christo ( come più volte dissi) non poteua proferirlo, ma diceua: Il Puttino di Besclemme: e mentre su rimirato dalli sguardi amorofi dell'amato Christo, segul la luce dell'Amore; oue tanto s'innamorò, che non pareua Francesco, ma vn'altro Crocififio. Così fono gl'Innamorati di Dio; poiche hauendo riceuuto l'Amore dell' Innamorato, amano il suo Dio. & oue non possono arrivare co

l'opere, arriuano (in qualche) parte con li desiderij; giungendo; con l'Amore del desiderio oue non possono arrivare tut-te l'opre de' mortali.

E Dio vedendo l'anima vestita della veste nozziale d'Amore, la rimira, e per il chiaro lume, c'hà questa per mezzo dell' Amore Operante, scaturito dall' Amore Increato di Dio, seguita il lume; e perche questo lume è Parto dell'Increato Amore, lo mena al suo Dio, ch' è suo Centro: seguitando dunque l'anima il lume dell'Amore, viene introdotta nella Camera del Gran. Rè: in cui vedendo le bellezze, e le ricchezze dello Sposo, da. vn'Amore è tirata ad vno maggiore : e vedendola Iddio veltita d'amore, l'inuita alle ricchezze dello Sposo, oue sede l'anima nella mensa della Contemplatione, gustando nel cuore le deliciose viuande, offertegli dal suo Amato Spolo, che lono li Dinini Misteri, & iui mangia, ebeue:e quanto più mangia,e beue, tanto più cresce la fame, ela. fete.

Quest'Anima Innamorata nó si può satiar di mangiare, nè di bere; poiche tirata dagli amorosi cibi celesti, si può dire con verità, che sempre mangi, e beua. Questa same, e sete sono inestinguibili (non mi lascieranno mentire quell' anime, che

(a)Pf.118.7.103.(b)Pf.33.7.19.(c)lerem.7.6. (d) Caut.2.7.5.(c)Pfal.181.7.11. sono în tal Stato) e tanto crescono, che vorrebe l'anima sepre stare in questa Mensa Divina...

O! quanto bene lo gustaua il S. Profeta, quando diceua: Cor meum, & Caro mea exultanerunt in Deum viuum:(a) perche, mentre l'anima è leuata in Dio. contemplando esso Dio, tanto mangia di quelle delicatissime viua-de, che tutta si riempie delli Diuini Misteri; oue il Corpo, e la... Carne, che serue all'anima anco ne partecipano; el'Anima, come Regina, impera à questo Corpo; imperoche tanto è assorta nella Divina Contemplatione, cheeffendo ripiena dell'amore di Dio, è come vn vaso, che pieno di liquore ( non potendo più capire) và di sopra inondando anco il detto vaso di fuori; così l'anima è in questo vaso di terradel Corpo, ch'essendo ripiena. di liquore, inonda anco il vaso, facendo sentire al Corpo la sua fragranza, e l'anima tira il Corpo alle sue voglie, tirandolo à le: & essendo in vn certo modo spiritualizato, non impedisce l'anima, che non possa volare al fuo Amate: onde non hauendo l'anima chi la molesti, non è gran cosa, che con l'aiuto di Dio vega in tal Stato, che tutte le cofe, che non sono in Dio, per Dio, le vengono in fastidio.

E però ( stando quest'amicitia dell'anima, e del corpo ) il pro-

prio dell'anima è, d'attendere à Dio, poiche Dio è il suo Centro,e fine, nel quale essa scorre con veloce corso, nè può essere trattenuta da quello: e sicome non può va rapidiffimo fiume effer trattenuto, che non scorra al mare, suo fine; meno potrà trattenerfi vn'anima innamorata, che non scorra al Mare di Dio, vltimo suo fine, in cui s fommerge. L'istesso mare dell' Amore del Nostro Dio riceue in se questi torrenti, fiumi, laghi, e fonti, che sono tutti li suoi Innamorati, e li conuerte in se in. quel modo, che vna picciola. goccia d'acqua, posta in vna... gran botte di pretiofo vino perde la natura d'acqua, e diuiene dell'ifteffa softanza del vino.

Così si dirà di quest'Innamorati di Dio, che sono come tante gocciole d'acqua poste inquell'Oceano dell'Amor di Dio; mentre per gratia, Iddio sommerge quest'anime nell' Amor suo, che nuotano à guisa di pesci nel suo Mare immenso; & in questo modo viene l'anima ad esser somersa, & allagata in quel profondo Pelago dell'Amor di Dio, nel quale Amore si ferma, e fi ripola, gustando liquori, abbracciamenti, dolci colloquii, lumi, viste, & eccess mentali. Iui vede le marauiglie del suo Dio, nelle quali viste muore l'anima senza morire, morendo riceue

Qqq 2 vita,

(4)Pfal.83.v.3.

vita,e dalla vita muore, e muore per Amore. Nell'Amore troua la vita; per amar la vita..., muore per odiar le stessa, e quato muore à se stessa, tanto cresce la vita; crescendo la vita, cresce l'Amor in Dio; crescedo l'Amore in Dio, crescono in essa les gratie di Dio; e crescendo le gratic Divine, cresce magior ardore dell'anima verso Dio; ma... Iddio, che vede la Sposa sua, pofta in tanto ardore, la rimira, trafigendola con dardi d'Amore: e perche l'anima ama Dio, ancor essa rimira il suo Sposo, trafigendo con esti amori il Cuore innamorato del Signore. Onde andaua dicendo: Vulnerasti Cor meum, Soror mea Sponsa. (a); restando la Sposa ancor essa ferita, con dire: Quia amore langueo. (b) In queste ferite d'Amore l'anima muore, e nell'istessa morte lo Sposo le dà la vita, per tornare à morire.

O Dio! O Dio! quante volte muore l'anima d'Amore? tate volte muore, quante volte si leua in Eccesso mentale à veder le marauiglie, e li stupori del suo Amato Christo, ma muore di dolcezza: e quanto grande sarà l'Amore dell'anima in Dio, tanto maggiore sarà anche la Morte mentale; oue l'anima dorme, hauendo satto vn dolce Letticello nell' Amato Christo, nel quale hà posto ogni suo pensie-(a) Cant. 4. v.9. (b) Cant. 2, v.5.

ro;dorme con ogni sicurtà, fru do, e godendo il suo Sposo in vn modo indicibile: Gode l'Amore. e dall'Amore caua l'Amore, col quale ama l'Amato; el'Amato ama l'Amata, crescendo l'Amor di Dio nell'Amor dell'Amata: onde l'Amata vien ratta à nuoui Amori, ne'quali l'anima languisce, arde, e brucia; e questo fuoco quato più brucia tato più cresce la fiamma, che crescendo, cresce anco l'Amore; in modo tale, che vede in Dio cose tante, e tali, che no potedo seguire quei lumi, che vede di Dio, si liquesà, come cera al fuoco, e come neue al Sole:nè potendo l'anima parlare(perche di quelle cole, che Dio fà vedere, non sà formar parole) se ne stà in vn'assedio d'amore, che in parte sfogarà con lagrime, e sospiri quell'ardori: ma queste lagrimele seruono per maggior fuoco, 🕶 per maggior Amore in Dio.

O Dio! O Dio! e chi potra mai raccontar quello, che passa trà questi due Amanti; Dio, e l'anima? il solo Dio lo può sapere, e l'anima, per gustarlo nel cuore.

Ma qui non finiscono gli Amori di Dio operante in vn'anima, vestita della veste nozziale
dell'Amore; perche essendo l'anima innamorata di Dio, Iddio
la sa Segretaria, vedendo, e pratticando li Diuini Segreti, inquel modo però che può sapere:
e sicome alli Secretarij è vieta;

to il ragionar di segreti de' suoi Prencipi; così l'anima Segretaria, innamorata di Dio, vede le marauiglie di Dio; ma non ne può parlare, pche sormotano la capacità d'ogni humano intelletto: e se quest'Innamorati di Dio potessero parlare, diriano cole, che non sariano intese. Ma vno, che sarà dello stess'Amore, capirà più có cēni,& atti,che nó farà con parole, perche l'Amore, ch'arde nel petto d'vno, arde anco nel petto dell'altroje però questitali veggono per mezzo dell'amore quello, che non può vedere tutta la Sapienza vanadel Mondo, senz'Amore. E più fi scuopre l'Amore con cenni,& atti, che con parole; perche quello, che io scriuo dell' Amore si può scriuere, & anco parlare; ma quello, ehe prattica. l'anima nel cuore, è indicibile.

Ż

)U

. 1

O! chi potesse vedere in solitudine vn'anima raccolta, sola, e folitaria con il suo Dio; si vederiano cose di stupore, & ammiratione, mentre tirata l'anima. dalli sguardi amorosi di Dio, arderà à guisa d'ardente fornace. Oquanti Atti virtuosi produrrà!e questi Atti li purifica, vimendo in Dio, e morendo à se stessa, & à tutte le cose create; nè altra vita, ne altr'oggetto può più volere, che il suo diletto, il quale ama con Amor forte, perseuerante, cordiale, e siliale; mercè che l'Increaso Amore di Dio, creò nell'anima l'Amore Operante; oue l'anima, come diligente Sposa, opera conl'Amore, e tutte le cose, che sa,
& opera, le sa con Amore, e per
Amore: il quale tanto cresce,
quato accresce Dio co'suoi raggi, illuminando l'anima, e seguitando li raggi del Sole di Giustitia, ch'è il fine dell'istes'anima.

E sicome il ferro di natura sua è freddo, ma posto nelle siamme, diviene dell' istessa natura del fuoco; così l'anima viene percossa dalli raggi celesti, oue à poco à poco viene à perdere quella freddezza, e diuenta per gratia quasi ardente vnendosi per Amore con il Celeste Sole: onde di due Amori diuentana vn sol'Amore, non potendo l'anima volere altr'Amore, che l'Amor dell'Amato; nel quale l'anima s'inalza, e s'vnisce quando vuole, con somma pace, e requie, non trouando fuori di Dio alcun rifrigerio. Anzi che il separar vn'anima, legata à Christo con vincolo d'Amore, le saria. vna dura morte ; e l'Amore la... tira in quel modo, che il Sole materiale tira à se i vapori della terra.

Così Dio, Innamorato dell'anima, la tira à se, solleu andolain alto con tanta frequenza, che il palpitar dell' occhio non sarà tanto frequente: troua Dio inogni luogo, & in ogni tempo; Iddio rimira l'anima nell' esterno, e nell'interno, e l'anima rimira il suo Dio co l'occhio dell' Amore; Per il che resta inebriata dell' Amor di Dio, mentrel'istesso Dio la mena nella Cella Vinaria del suo Amore; onde à guisa dell' inebriata Sposa de Cantici, và ancor essa per la Città, per le piazze, e p strade scapigliata, piangendo, e dicendo: Nàm, quem diligit anima mea, vidistis ? (a)

# 

## APPENDICE

ALLA TERZA PARTE,

OFERO

Alcune Lettere di F. Tomaso, scritte à Diuersi.

Ex ipfis Originalibus.

### Al Lettore.

Veste Lettere, che seguono, cioè due al Serenissimo LEOPOLDO, vna alla Serenissima CLAVDIA (Prencipi del Tirolo) quattro ad ambedue Serenissime, MARIA CHRISTIERNA, & ELEONORA, Sorelle di FERDINANDO II. Imperatore: vna all'Illustrissima Superiova, che dopò morte delle Serenifime gouerno il Parthenone, o Collegio delle Vergini nella Città d'Halla: è l'altre All'Eccellentifs. Signor Ippolito Guarinonio, Medico Ordinario di quelle Serenissime, e del Collegio (41 quale l'Autore portana grandissimo affetto, esfendo vn'huomo di buonissima vita,e perciò molti de'suoi segreti gli confidana)e l'oltima ad on Signore, il cui Nome, e Stato, non s'ha possuto hauere: ( queste, dico ) mi furono consegnate in Originalibus : Le tre prime dall' Ill. Signor Barone Christiano Zech, Vice-Presidente dell'Eccelsa Camera d'Insprugg, che Le troud fra le Scritture della Serenissima ANNA, Madre dell' Impera-Brice CLAVDIA FELICE (che Diola feliciti in Cielo) l'altre seguensi, per mezzo dell'Illustrissimo Signor Giouan Francesco Fieger, Barone di Pridperg, fuor dell'Archinio della Chiefa di S. Carlo, appresso il Ponte di Polders ( cum onere restituendi præsata Originalia ) il qual Signore hebbe buona conoscenza con Fra Tomaso: l'oltima me la comu-

(a) Cant.3.7.3.

picò il Fratello di detto Signon Barone, cioè l'Illustrissimo Signor Andrea Benedetto Fieger, Barone da Fridperg, che per dinotione l'Originale conferna. E sappi, che l'Antore non costumana d'aggiongere l'Anno alle, sue Lettere, ma solamente il Euogo, giorno, e mese: però ex diversis Conicturis misono affaticato di tronare anco l'Anno, quando le scrisse: sopponendo, che le trè prime al Serenissimo LEO POLDO, e Serenissima. ELAVDIA, done sa mensione d'un Figlinolo, e d'una Figlinola, non possino esfer seritte ananti il 1627. essendo in quest'Anno alli 12. Febraro nata la prima Figlinola. Alli 17. Maggio 1628, il primo Principino: E l'Anno 1631, alli 3. Maggio morì l'Antore.

#### I.

## AL SERENISSIMO ARCIDVCA LEOPOLDO,

Scritta in Insprugg, alli 30. Agosto. (l'Anno manca.)
Serenisimo Prencipe.

C Eio nó mi sentiffi debole delle gambe, sarei venuto per visitare V. Altezza Serenistima; ancorche in ogni luogo, tempo sia in spirito con l'Altezza Vostra, pregando sempre Dio per l'A.V. Serenissima, che deue star salda, e forte nella. Volontà di Dio, e mai diffidarsi d'vna tanta Bontà: e se bene alcuna volta si compiace questo nostro Dio di visitarci co qualche trauaglio, ò infermità; sono però segni d'amicicia, per metter termini à questa Carne ribella alle Spirito. Questo è antico Priuilegio del nostro Dio, il quale visita li suoi amici, dandoli croce, trauagli, & infermità, per abbassarli, & humiliarli fotto il giogo d'esso Signore, che per nostro Amore tolerò cose maggiori:e così di mano in mano li suoi più cari amici li tratta per Priuilegio con croce, dolori, assanni, angustie, facendoli passare per Ignem, Aquamo: & hora, Serenissimo, godono, e goderanno in eterno li dolci rifrigerij in quell' Eternità de' Beati. Douendo, O Serenissimo mío, godere quell'eternità, non si lasci rincrescere di patir conpatienza qualche incommodo, trauaglio, a infermità, ad imitatione del Nostro Christo.

O quanto è cosa dolce il patire per Christo! O quanto è cosa felice il sottoporre la nostra volontà à quella d'Iddio, cauando dalli contrarij quel bene, che Dio pretende. Gioite, Consolateui, Serenissimo, nel dolce. Giesù; esi lasci maneggiare da questo Celeste Padre, ii quale, non hà altro sine con queste.

tri-

tribolationi; che condurci all' eterne nozze del Paradiso: si ricordi, O Amico del mio Dio, che li gusti, diletti, e glorie di questa vita miserabile, si finiscono con vn'accidente, ma il merito (sopportando queste molestie) durerà eternamente. O beate fatiche! O dolce patire per amor di Christo, che tanto pati per nostro amore! Gran. roffore farebbe di vn'anima. Dio le dasse licenza d'andar in. Paradilo per spass, e piaceri; perche si vergognaria di comparire alla presenza d'innumerabili esferciti desfanti Martiri. Confessori, e Vergini, che per amor di Dio furono trucidati con morte tanto atroce: anzi che l'istesso nostro Christo passò per flagelli, persecutioni, spine, Croce, chiodi, e per l'istessa morte.E però si cosoli, stia allegra, O Prencipe Christianisimo; poiche hauete Dio con Voi, e mai V'abbandonerà: e se vorrà alcune volte (come Padre Clementissimo) visitarla come suo Amato Figlio, con qualche visita di trauagli;pigli pur allegrame-**≰e dalla Cara mano di Dio quā-20** le permetterà , e sia certa, che maggior bene sotto Dio nonpuò fare, quanto è il patir per Christo qualunque contrario, ch'esso Dio ci manda; nè si può conoscere l'amore, che si porta all'Amato, se non per via del patire.

E però vediamo in prattica. che le tenere Verginelle per Christo andanano godendo, & essultando all'atroci Martirij Onde, Serenisimo, si raccordi, che il Serafico Patriarca S. Frãcesco, diceua, Tanto è il bene, che io aspetto,che ogni pena m'è dilette. O Beati! O Felici quelli, che con patienza sopportano li contrarij di questa miseranda Vita, piena di mille guai ! nè altro di buono fi troua, che il temere,& amare Dio, & in quest amore approfittarci;preparandoci,con patire per Christo, di riceuere. non scettri,nè corone fragili,ma scettri, e corone di gloria, quando si compiacerà Iddio di spiccare da questo caduco corpo quest'anima, redenta col pretiofo Sangue di Christo; giache il viuere anco cento anni, è vn. punto, rispetto à quell'Eternità: ficome prego Dio per V.A.che le dia in questo Mondo lunga. vita, acciò finalmente le conceda l'immortale, & eterna. E mentre Dio la lasciarà in questa vita, deue viuere santamente, e virtuosamente, accrescendo al Capo suo corona, e merito; attendendo ad vna nuoua. Vita, ad vn nuouo Amore, & ad vna nuoua Vnione con Christo; attēdendo alla vita spirituale,& imergēdo l'anima fua nelle pretiose piaghe di Christo. In queste piaghe con frequenza si deu orare, contemplare, gemere,

E lagrimare, compassionando il Nostro Christo, che per nostro amore sopportò, e tolerò cosetali.

Si ricordi, O Serenissimo Serno di Christo, che Dauid Profeta, e Rè tanto grande, c'hebbe tante guerre, trouana nondimeno sett'hore il giorno per lodare, e benedire Iddio,e leuauasi la notte; Media noste surge. bam, &c. (a) Si ricordi, che S. Leopoldo fu sommamente diuoto dell'Oratione, e Contemplatione. O quanto bene si troua nell'Oratione Mentale! & in questa, O Screnissimo, desidero che ve n'impossessassiuo, poiche per mezzo di questa si troua-Dio, e si gusta nel cuore, e nell' anima.

O gran stupore, e marauiglia, che fa Iddio a quest'anime, date alla Contemplatione de' Diuini Misteri! mentre in carne mortale godono, e veggono Dio in quelli, quasi palpabile. O quante volte, Serenissmo, dette anime veggono Dio in Spirito! e sentono cose tate, e tali di Dio, che si sentiranno venir meno: e con tanta memoria d'amore, con tanti gridori, clamori, eccesti, e lumi sopranaturali, siamme, ardori, gemiti, e lagrime s'vniscono à Dio, che sarà miracolo, il poter durare in vita..., merce alla tanta vnione, c'haueran 10 con Dio. E questi sono

quei, che godono le vere delicie in questa Vita mortale.

O Serenissimo, se io le potesse dire, e sfogare il mio cuore, direi cose ammirande; sicome da miei Scritti, in parte, hauera letto: (b) Io non la vorrei tediare, e se hò ardire di scriuere à V. A. incolpi l'amore, & il Zelo cordiale, c'hò, acciò V. A. sia. tutta trasformata in Dio; effendo che il medemo Dio da V.A. molto ricerca, e d'essa mi sà sentire gran sentimenti, che al suo tempo io ne le dirò vno, dal quale ne potrà vedere gli effettì: B Dio hora la chiama ad vn Stato, che per il passato non l'hà conosciuto, ma per l'auuenire ce lo farò conoscere. Tutto stà. che la V. A. habbia corrispondenza con le divine gratie, volendo resistere al vitio, e peccato, il quale è distruttore, e nemico dell'anima; perche non. può stare peccato, oue se ne stà Dio: e per piacere à Dio, bisogna vigilare, e custodire il cuore,e l'anima da questo peccato. volendosi innamorare di Dio, vera nostra selicità, e godendo anche in carne mortale vna... scintilla di quell'eterna retributione; asscurandosi l'anime nostre nell'hora della morte; volendo viuere solo per gloria di Dio, amadolo, e servendolo con retto, puro, e santo amore; il quale è vero, e sicuro testimo-Rrr nio,

(a)Pfal.118. (b)Scal.Perfett. (ieù 4.Part.)illi dedicauerat.

nio, di doner poi salire à quella Celeste Patria, à noi preparata da Iddio.

- Serenissimo, si ricordi spesso di quell'Eternità, e di questa breuità; di quella gioria, e delle miserie momentance di questa miseranda vita, piena, e colma di mille guai, sicome in prattica. si tocca con mano. E guai à noi, se Dio non ci tenesse bass, & humili con tante contrarieta; poiche à me pare à punto questo Mondo vna gabbia de' mali,in... vedere tante milerie, e calamità, che fà flupire grand'Intelletti . Beati, e felici sono solamente quelli, che temono, & amano Dio, & ogn'vno nel suo Stato; & in particular V. A. Serenissima, come grande, e tanto fauorita con gratie,e doni, deue ingrandirfi anco in Cielo, con. operare, con amare, e con ben. seruire à Dio; assistendo alle diuine gratie, e sante inspirationi, per operare conforme la. Volontà di Dio; non volendo federe në alla destra . në alla sinistra, ma lasciandoci reggere dalla Volontà d'Iddio, e noi à quella humiliarci: lasciandoci noi guidare da quella volontà, che mai ci può far male, mafempre bene, pigliando dalla. cara mano d'Iddio, tanto il bene, quanto il male. Nè sotto il Cielo altro di buono, si troua... che va solo Dio, vn solo Cuore,

vn solo Amore, ed vna sol'Anima. E ben auuenturato sarà, chi condurrà questa nanicella dell'anima propria al Porto della Salute, e chi vorrà bene intendere, e capire questa Verità.

Si ricordino, O Serenistimo, O Serenissima, che sotto Dio non hanno il maggior negotio, quato è il codurre l'anime loro à Iddio; nè altra via si troua... che amare Dio di cuore con filiale amore: à quest'amore, & vnione con Dio, io pouero ver• micello inuito l' Altezze Vo-Are Serenissime : O quam bonume G quam iucundum, babitare fratres in vnum, (a) il vedere il Serenissimo , e la Serenissima vni**vi** in matrimonio fanto,eche vanno vnitamente;concorrendo nel : meglio amare, e seruire al nostro Dio. O santa inuidia! e di chi meglio si potrà innamorare, che di Dio? siano O Seressimo, O Serenissima, li cuori loro eleuati lopra le stessi, vniti à Dio, leuando l'affetto disordinato da queste cose momentance. e seruendosi d'esse per sostegno de' loro Corpi, e de loro Stati; mettendo li loro affetti, & amori in cole permanenti, e duranti ineterno, volendo Dio per scopo, fine,e centro dell'anime loro, & adornandole, & abbellendole delle sante virtù; non essendoui altra bellezza per piacer à Dio, se non le virtù Christiane, con-

(a) Psalm. 132. V. 14

Digitized by Google

le quali, ò per le quali ci facciamo amici d'Iddio: e quest'amicitia durerà, quato durerà Dio, ch'è eterno, immortale, immenfo, & infinito: e noi con essere suoi amici, viueremo con esso lui in eterno.

Si ricordino Serenissimo, Serenissima, di fare frequentemente atti virtuosi, con aspirare à Dio, e tener presente nelle loro memorie, la dolce, e cara-Presenza di Giesù, e della sua-Santissma Madre, Nostra Signora, e Padrona; alli quali dobbiamo ricorrere nelle nostre tribolationi, ponendo in Dio, nella sua Madre ogni nostra siducia, esperanza, ne perdendo giamai questa Tramontana di sì nostra cara Signora; & ogni giorno si mortifichino in qualche cola p amor suo. L'efforto, e prego con ogni sommissione, à perseuerare nella frequente Communione, & Oratione metale, facendo per amor di Dio contra le nostre proprie passioni, male inchinationi, e contra li proprijappetiti, ch'altro non sono, che preparamenti all'offese di Dio; reggendo, e gouernando le stessi, e suoi sudditi co il conseglio d'Iddio nell'Oratione.

Si ricordino Serenissimo, e Serenisima, che le cose di questo Mondo s'hanno d' amare con. termini, e misura; ma il Creatore si doue amare senza misura...,

ļ.

ŋ.

الملها

perche è va' Amore incoparabile,& vn Bene infinito, da cui escono laghi, fiumi, e fonti di gratie; nelle quali desidero veder immerso il Serenis. Leopoldo. acciò con la Screnils. sua Sposa viuano qui in terra, facendo vita più celeste, che terrestre, per poter poi anco falire vnitamente à godere quelli scettri, corone, & imperio celeste; & acciò sia glorificato Dio, e resti confuso il Demonio, crescendo in Santita, e Perfettione: voledo esfere Spettacolo à gli Angioli, & à gli Huomini, e li suoi Popoli possano specchiarsi ne'

loro Prencipi.

E Voftr' Altezza deue viucre felice, e contenta nel dolce Giesù, volendo vnire la sua volontà à quella di Dio, lasciandosi reggere, e gouernare secondo quella; & essendo Padre, non vi potrà far male, mentre quello, ch'a noi par male, à Dio sarà gran bene: O gran Perfettione è quella d'vn Prencipe, e Prencipessa, che saprà accomodarfi alia Volotà di Dio, volendo in quella viuere, e morire! OgraTeologia sarà di quella, che per amor d'Iddio pigliarà dalla lua cara mano, tanto il bene, quanto il male, e dalle cose amare cauarà il dolce, volendo imitar Christo nel patire.

Serenissimo, e Serenissima, Iddio li feliciti ne'beni esterni, &

Rrr 2 in

in questi, e da questi beni aspirino.e cerchino l'Autore dellistessi; e trouato, lo godano, e frui-(cano,e fruedo, à lui s'vniscano, & vniti restino trasformati, e trasformati godano gl'aromati, le dolcezze, che si setono in gsto Stato; preparando l'anime loro per riccuere nuoui lumi, gratie, fuoco, fiáme, & ardori, qualitutte le trasportino in gila fornace ardentissima dell'amor d'Iddio: acciò restino nell' Altezze Vostre estinti li disetti, e mancamenti, e come Colombe bianchisime, vessite di veste nozziale dell'amor Diuino, possano impennar l'ali del santo, retto, puro, e cordiale amor di Dio, volando nella verdeggiante oliua; e godědo l'oglio della pietà, bonta, e misericordia del medemo Iddio .Questo le protegga, le difenda, dandole Spirito di Sapieza, e di sempre far la sua Diuina Volonta; non volendo giamai esser da quella separate. Iddio fia fempre con l'anime loro. Mi perdonino l'Altezze Vostre Serenissime, se con questa mia. lunga lettera l'hauerò tediate: incolpino l'amore, el'affetto, che in Giesù Christo le porto, mentre genuslesso le faccio riuerenza. E con tal fine le prego; e pregatò dalCielo il Diuino fauore. Insprugg, alli 30. Agoflo, &c.

## Delle VV.AA.Serenissime, e Clementissime

F.Tomaso Cappuccino, Feccia de Peccatori.

P.S.Quando pensassin, che susse di suo gusto, io venirei alla loro presenza; ma s'intende, che sia per venire.

II.

Vn'altra Lettera all'istesso Arciduca.

Di Fuora.

AL SERENISSIMO AMICO DI DIO, L'ARCIDVCA LEOPOLDO, mio Signore Clementissimo.

Insprugg.

Serenissimo Prencipe.

Sono stato aspettando V.A. Serenissima, ma non sentendo altro, che se ne venga. in queste parti, mi son partite da Roueredo, e vengo à quella volta, desideroso di vederla... RenRendo gratie à Dio della Vittoria haunta dalla Maestà Cesarea, e della ricuperata Sanità di V.A. ne sia glorificato Dio, che la regge, gouerna, e protegge. Del Monasterio parlarò co V. A. Serenissima, che sarà in. breue: e genusiesso faccio humilissima riuerenza à V. A. &c. alla Serenissima (che Dio sacon l'anime loro) al Serenissimo Prencipino, e Prencipessa. Di-Trento. L'Ottaua di S. Francesco (l'anno manca.)

Delle VV. AA. Serenissime, e Clementissime.

Frà Tomaso Cappuccino, seccia de' Peccatori.

III.

### ALLA SERENISSIMA ARCIDVCHESSA CLAVDIA.

Di Fuora.

Alla Serenissima Arci-Duchessa d'Austria, e Tirolo, Gran Duchessa di Toscana, &c. mia Signora Clementissima, Insprugg.

Con vn Scatolino

Serenissima Madama: GIESV Christo sia con l'anima fua, del Serenissimo, e de'suoi Figliuoli.

D Efidero di vederli afforti, e trasformati in quell' Amore Vnitiuo, che li può far beati; la cui beatitudine confiste nella fruitione di Dio, nel quale si trouano li veri beni, che si gustano in corde, in anima.

O Serenissima, quanto dolce, e soaue è il Nostro Dio à chi lo gusta, e prattica! Questi beni mondani sono fallaci, e momentanei, che hoggi sono, dimani sarano piccioli accidenti, e si rifolueranno in fumo, e vanità; ma dobbiamo accumulare tesori in Cielo, che iui sono permanenti; anzi, v'è l'Autore de' veri beni, ch'è l'istesso Dio. Questo Dio li dia così nuoui amori, & ardori, che li trasporti nell'Amato Christo, acciò con frequenza a ritirino in solitudine à meditare, e contemplare li Diuini Misteri, operati da Dio per nostro amore. O quante delicie, gusti, eccessi, lagrime, e suenimen-

ti,

tì, godono quell'anime date alla Contemplatione! Gustate, & videte, quoniam suauis est Dominus (a) O Serenissimi; che non darei vn gusto spirituale per tutte le delicie del mondo: O quanto s' ingannano li poueri, che pongono le loro delicie in cose si fragili, e momentanee, come so-

no queste cose mondane! O quanto è dolce cosa l'amare, e seruir à Dio! l'amar Dio è il compimento di tutte le Virtù; Ogni nostr'attione senza amore, val niente; l'amore verso Dio non vede premio, ma vede il lolo Premiatore; l'amor retto, e. puro ama il suo diletto Giesù in ogni luogo,e tempo ; e tanto Pama nelle prosperità, come anco nelle cose contrarie. L'amore non teme vita, nè morte; non vede Paradilo, nè Inferno; vede il solo Dio, e per amor di Dio daria glorie, scettri, corone, imperij, & in ogn'attione sua il tutto opera per amore, e con., amore. Il retto, puro, cordiale, e falial'amore non può voler altro, che il suo diletto Christo, per amor del quale, vede il suo Dio in tutte l'opere suc. Que st'amore perde la memoria di se,e sempre si ricorda di Dio, e da Dio prende il motiuo nell'operare, viuendo con il Corpo in

terra, e có lo Spirito in Cielo. O alta Teologia d'amore! quest' amore viue, & anco muore; viue à Christo, e muore à se stesso. Quest' amore dà vita all'amati sigli di Dio; questo insegna le virtù: e tanto grandi saranno le virtù, quanto che con maggior amore s'amarà Iddio.

O quanto è cosa beata, Serenissimi miei Clementissimi, l'amare Dio! ce lo prego da Dio,e ce l'auguro, che maggior Imperio non le posso desiderare. Iddio le dia à gustare i veri, & eterni Beni, e mi raccomando alli loro santi prieghi. La lunga infermità di trè mesi di febre, m'hà trattenuto, che non... sia venuto, come era il desiderio mio; & hora sono freddi grandistimi, e fanghi sin'al ginocchio; tuttauia sono in viaggio per cotesta volta, e mi pare vnº hora,vn'anno, per vedere l'AA. VV. Serenissme: alle quali genuflesso faccio humile riverenza, e le prego da Dio fuoco, fiamme, ardori, incendii d'amore,e che siano tutti trasformati in Dio.Mi sarà gratia,che si faccia vn'inchino alla loro Madonna de Pola (Paffauio) in mio nome. Di Vicenza alli 17. Febraro.(l'anno manca,)

Delle VV. A.A. Serenissime, e Clementissime.

Frà Tomaso Cappuccino, feccia de' Peccatori.

(a) Psal. 33. v. 19.

P.S Man-

P.S. Mando à V.A. Serenissima questo Rosario del vero legno di S.Francesco; faccio riuerenza all'Illustrissima Maggior Doma, alla Signora Honorata, & al Padre Guardiano. Dimani mi parto per Verona, e da li per Trento, e Bolgiano.

#### IV. Di Fuora

Alle Serenissime Archi-Duchesse d'Austria, Spose di Giesù Christo, e mie Signore Clementissime.(a)

Halla d'Insprugg.

🥆 Ran torto io riputarei di I fare à Dio, & à me stesso, se non facessi riuerenza all'Altezze Voftre Serenissime; esseudosi degnate, & abbassate in salutare vn sì basso, e vile peccatore; del che le rendo infinite gratie. Hò poi sentito molto dispiacere del suo male degli occhi, (a) & hò fatto quanto m' hà imposto, e di nuouo farò; se bene quello, che pare à noi male, appresso Dio è vn gran bene; massime nelle cose temporali: onde Serenissima Sposa di Christo, deue tutta rassegnarsi nelle mani di Dio, lasciandosi martellare à suo modo, perche non altro fine cerca questo CelesteArtefice, se non di ridurla in vn. bello, e vago gioiello, per riponerlo poi nella sua cara presenza, inuaghirlene, e rimirarui. Hauendoui fatta grande in Terra, pretende Dio d'ingrandirui maggiormente in Cielo, oue somo le vere altezze, e grandezze.

(a) Iunior Serenifs, id est Leono-

Onde, Serenissime, douete gioire, e rallegrarui, che hauete vn
Sposo, il quale vi purifica, e vi
da di quelle gioie, che volle per
se stessio, che non su altro, che.
Croce, dolori, & affanni; & essendo voi Spose d'vn tale Sposo, douete seguitarlo con quella
Croce, che si compiacerà di darui, riputandoui felici nel patire.
L'amore si conosce nel patire.

Questa è la via regia per cui caminorno tutti gli amici di Dio, & in questa si gloriauano tante tenere Verginelle, che caminando per essa, arrinorno al fine, & in esso fine trougrns l' amato Spolo Christo:così auuerrà all'Altezze Vostre, se con sedeltà di retto amore portarete la croce, & in essa farete il vostro nido; trouando in quel duro letto il vostro amato Christo, il quale sommamente brama, e vuole la sua Santità, e Perfextione, dicendo, che dobbiate esser persette, sicome il suo Pa-

(a) Sororibus Ferd. 11. Imp.

dre è persetto: e questa persettione si troua nella Croce di Christo, e nella sua imitatione.

E per termini d'amore, à Spofe di Christo, se Dio vi volesse dare il Paradiso senza patire, douereste vergognarui di salire, e comparire nel Coro delle sante Vergini, e Martiri, e di lasciarui vedere dallo Sposo Chri-No, che sù tutto dolori, e tutto

langue.

O beate Donne, à felici Prencipesse, se imitarete il Vostro Dio nel patire! altra via più ampia di salire al Cielo non sa troua, che la dolce Croce, nella quale vi vorrà trafigere il nostro Dio, e per via dell'amara... Croce sommergerui in vn mare dolcissimo di miele. In questo mare melato nuotarete à guisa di pesce, gustando la pretiosità dello Sposo celeste, dal quale deriuano laghi, e fonti di doni Celestiali; nelli cui doni desidero vederui fommerfe, gustando ne'vostri Cuori i cari colloquij, i dolci innamoramenti, i lumi, e gli eccessi mentali, che Iddio dà à chi lo teme, ama, e seguita le vestigie della Croce. In questa, Serenissime Serue di Christo (per imitar quel Dio, che vi spiccò dal Mondo, rinchiudendoui nella sua casa, acciò haueste d'adornarui di virtù, santità ) cercarete con alto, & efficace amore lo Spolo Celeste, inuaghito della bellez-

za dell' anime , vestite con la veste nozziale dell'amore, ma. forte, perseuerante, cordiale,e filiale. Questo Dio sommo Bene bramarete con li più alti, & essicaci motiui, perche la perfettione stà nell'amore;e quanto l'amore sarà maggiore, anche l'anima con tanta maggiore

vnione s'vnirà à Dio.

Quest'amore retto d'Iddio, sa che prima l'anima disami se stelsa, quale quanto odiarà se steffa, anco tanto amarà Iddio. Que. st'amore sa mortificare in noi le proprie passioni, gli affetti terreni, l'amor proprio, & il proprio parere. Questo retto amor d'Iddio, fà regolar in Dio tutta la vita nostra, e sà sprezzare ogni commodo temporale. Quest'amore si prattica, e si gusta nella Croce, gemendo, e la-grimando, perche in essa vede, e gode con la Contemplatione il cruciato Christo; dalla cui vista resta l'anima ferita.... & impiagata d'amore. Ed elsendo ferita l'anima, e potendo con la cara Sposa de' Cantici dire: Dilectus meus mibi, & ego illi; (a) ama in ogni tepo, & in ogni luogo ; ed hauendo la veste d'amore, muore di morte amorola: e quanto grande sarà la morte, anco con tanta maggior vitas'vnirà con Dio.

Quest'vnione si fà in corde, in. anima. Quest'anima la purifica Iddioje crescendo in purità, l'ac-(b)Cant.2.7.16.

cresce Iddio i lumi, e le viste. Questi lumi gli fanno odiare le tenebre dell'amore mercenario. e scruile, facédogli vedere il puro amore filiale; e con quest'amore l'anima fà la fua vnione, odiando il vitio; perche Dio l'odia, & abbortisce, volendo la virtù, che à lui piace, e l'anima la vuole. E conquesti due fondamenti l'anima camina al suo centro, e fine, ch'è l'istesso Dio, dal cui fine mai si parte, mercè all'amore, che le ferue per guida, e scorta:nè giamai si ferma, nè riposa suori di Dio, ma li fuoi ripofi fono in... Dio, hauendo sempre fame, e lete d'accrescere in amore: quest'amore con alti, & efficaci motiui, non contentandosi di vol<del>er</del> amare, e feruire Dio, ma volerlo amare bene, e seruirlo bene; poiche è vn Dio meritis simo, e degnissimo d'esser amato, e feruito con alto fine.

Questo fine non hebbe principio, nè fine: quest'increato fine crea nell'anima vn'amor creato, dipendente dall'increato. Quest'amore creato nell'anima, deue conoscere il suo benefattore, ch'è Dio; e maggior cognitione non può hauere, che amar il suo Signore, e Dio, cercando con ogni stustio di trasformarsi nell'amato. Quest'amato è Dio; l'amata, è l'anima; passano li sguardi amorosi dell'amato Dio nell'anima amata, e con li sguar-

di diuini assorbe l'anima, tirandola alli lumi celesti. In questi lumi vede l'anima con occhi di purità le bellezze, e le ricchezze dello Sposo, & inuaghita di tali viste, muore, e languisce d'amore; ma morte, che le dà vita, forza, e vigore d'amare: & in\_ questa vita muore assai spesso, e viue al solo Christo, per amore del quale daria scettri, regni, corone, & imperij; nè altro imperio può volere, ch'amar Iddio. E perche in Dio troua ogni felicità;qta felicità la gode,e la prat tica quell'ani ma spogliata di se stessa, derelitta, abbandonata..., pouera,& inferma;Ed in questa sterilità troua somma pace, e requie, mercè che li raggi solari percuotono l'anima amante, c'hauendo lume solare. fissa gli occhi della Contem-Questo Sole scalda l'anima, lontanando da essa il ghiaccio dell' amor proprietario, mercenario, e seruile.

Questi amori non hanno che fare con anime pure, che altro non possono vedere, che il nudo Christo; nè Cielo, nè Terra, nè Gloria, nè Inferno, nè Gusti, nè Commodi, nè Infermità, nè qualsi uoglia dolore, può separare vn' anima innamorata da. Dio: anzi dirò, che tali anime mortificate, & innamorate trouano le sue delicie in dolori, & assani per Christo; mercè che

Sss Dio

Dio hà posto vn confetto dolcissimo nel cuore dell'anima, che quanto più cresce il dolore, anche tanto accresce Iddio la dolcezza.

O potessi io dire, O Serenissime ! ma volendole assaggiare. poneteui,O Serue diGiesù Christo, nella mensa della Contemplatione, e gustate i cibi de'diuini Misterij, profondandoui in. eifi, che setirete nel cuore quello, che vorrei dire, ma non ve lo posso narrare: In corde meo abscondi eloquia tua, diceua il santo Profeta.(a) Questo è il cófetto dolce, e foaue, che gustano le care, e belle Spose di Giesù: Gustate, e vedete, O Serenissime, le dolcezze del vostro Spolo, il quale v'inuita, & ionel nome suo l'inuito, non ingrandezze, in stati, in regni, & in spatti; ma alla solitudine, & alla mortificatione delle proprie passioni, alla croce, alli patiboli, all' infermità; mentre finalmente gustarete quello, che gustana il Profeta santo, quando diceua; (b) Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel cri mco!

E queste dolcezze d'Iddio si gustano nella frequente oratione, meditatione, e contemplatione, hauendo vna vista interna del vero bene, ch'è Dio, & vna vista penetrante del proprio Niente della sua pinilità, abbastandosi sin'al prosondo, e con.

(a)Pfal. 118.(b) Pfalm.

abbassar se stessa, inalzarsi in. Dio. A quella cognitione non è necessario l'occhio corporale', ma vi-vuole il lume interno dell'amore, con cui potrà vedere Iddio in spirito, con gli occhi dell'anima;e con il sinistro braccio della sua nihilità, lo tenerà fotto Iddio, e con il braccio destro della cognitione dell'istesso Dio l'abbracciarà, e con l'amore à lui s'vnirà, tenendolo stretto con la perseueranza; onde potrà dire:Cor meum, & caro me a exultancrunt in DEVM vinum (c) Oue non solo il sinistro braccio godera, ch'è questo corpo, mal'anima infieme con questa parse inferiore goderà, e fruirà li dolci abbracciamenti. & icari colloquij, che fà Dio con la sua diletta Spoia. Que tanto crescerà l'anima in amore verso Dio 🕹 che si liquefarà come cera al fuoco, e come neue al Sole, e farà introdotta da Dio nella cella vinaria dello Sposo. Oue beuendo nel Cuore di Christo, restarà cbria, e potrà laguire con la cara Spola de' Cantici, e dire, 🕓 cercare il suo Diletto detro del suo Cuore, anzi gustarà il dolce latte dell'amore; per virtù di cui non potrà vedere,nè gustare,nè possedere altri amanti, che il suo amato Spolo Giesà. Que lo gustarà in Chiesa, in camera, vigilando, dormendo, & operando nell'interno, e nell'esterno;& in Oga

(c)Psal.83.2-3

ogni luogo, e tempo hauerà la cara, e doice presenza dell'amato Christo; nel di cui cuore spalancato con soaue sonno ne dorme: Ego dormio,& Cor meum vigilat.(a) Dorme nella contemplatione, e vigila nell'esterno con. sante operationi; acciò le cole esterne non impediscano l'anima nel contemplare Iddio: vigila sopra le passioni; acciò non recalcitrino contra lo spirito : dorme nell' Amore Vnitiuo, & Aspiratiuo à maggior Vnione, & Amore: vigila fopra gli amori, & affetti vani: dorme nell'Estasi mentali, gustando il suo diletto Giesù. Onde come cara, e candidissima co-Iomba vola nella verdeggiante oliua della misericordia, & in esfi rami gusta le dolcezze, e le pretiosità di Dio in quel modo, che si possono gustare da creature mortali.

E questo possesso, c'hà l'anima d'Iddio, l'hà quando vuole, & in ogni tempo; e trouo, che più facil cosa sarà trattenere vn rapidissimo siume, acciò non scorra al mare, che non sarà trattenere vn'anima, che non scorra al mare, ch'è Iddio.

Prego il mio Dio, Serenissime, vi faccia capire il senso di questa mia Epistola, cavadone quel bene, che desidera l'anima mia, perche il tutto (fuori d'Iddio) è fumo, e vanità; altro bene non. fi troua, che l'amare Dio, maamarlo bene, e seruirlo bene, con amore, e per amore: l'amore vi trafiga li cuori, acciò impazzite d'amore, altro Diletto non resti nelli vostri cuori, che amore cordiale, e filiale. Questo amore vi farà vaghe, e belle ne gli occhi di Christo, li cui occhi non ponno veder tenebre d'amor vano, e seruile; ma esso vede, & ama l'anima con veste di puro amore.

E pérò care, e dilette Spoles di Christo, à questo filiale amore l'inuito, acciò con li vostri sguardi amorosi habbiate da vedere Christo,e con dardi d'amore ferirgli il cuore asseme con. la sua diletta, & innamorata... Sposa de'Cantici; dicendo l'amato Spolo alla Spola: Vulnerasti Cor meum, Soror mea Sponja(b) O care ferite! O dolci colloquij, che deuono hauere l'anime vostre! Gemete, lagrimate pure, O Serenissime Spose di Christo, à piedi di questo celeste Sposo. & aguisa di tortorelle non vi fermate nella terra; ma ponete li vostri riposi, e speranze in. Cielo, oue se ne stà quel caro Dio, che vi fece grandi in terra; acciò con abbassarui, vi possa. inalzare quel Dio, che lo può fare, e lo fara mediante la sua. pietà, e misericordia, la cui mifericordia è infinita; onde potete gioire, d'hauer yn Sposo così

58 8 2 (b)Cant.4.v.g.

(à)Cant.5.2.2.

ama-

anabile, e desiderabile. Douete sempre lodarlo, e benedirlo, e sopra ogn' altro essercitio douete darni alla Contemplatione, per trouar Iddio nella quiete, e folitudine, e caminare quanto possono nella quiete dell' anima; mentre il nostro Dio, è Dio di pace,e con questa pace douemo far guerra al vitio, e peccato, per apportare all'anime nostre maggior pace,e quiete, & in questa quiete fruire, e gustar Iddio, il qual'è dolce sopra il miele, e'l fauo. Con questa dolcezza potrete sopportare trauagli, Croci, & amaritudini;e Dio possederà li cuori vofiri, li quali defidero vedergli ardenti. & infiammati di carità, & amore, pratticando con-Dio, e con i Santi; cominciando quì in terra vna picciola caparra di quell'eterni beni del Paradilo, ove fruirete, e goderete quel Sommo Bene.

E frà tanto, che verrà questo caro Sposo à farui quel caro innito: Veni Sponsa Christi, accipe coronam, quam tibi Dominus praparanit in aternum, douete adornar l'anime vostre di virtù sante, e di purità di mente, e di corpo, humili, diuote, mortificate, innamorate, diligenti, e sollecite in custodire i sentimenti, tanto interni, quanto esterni; vigilando sopra d'essi, e tenendogli infreno, & vbbidienti allo spirito,

accioche l'anima posta senza i ribellione solleuarsi à suo bell'

agio in Dio.

E per non cader negli estremi, douete con frequenza configliarui con Dio, per mezzo della contemplatione; e douete esfere con le buone, affabili, e domestiche; e con chi hà bisogno di correttione, & ammonitione, convertirle à Dio più conmisericordia, che con troppo senera giustitia. Douete viuere nella prefenza d'Iddio, e con frequenza aspirare in Dio, muoueteui ad operare co lentimenti d'Iddio; in modo tale, che il vedere, il parlare, il caminare, il mangiare, il bere, il dormire, il vestire, & ogn' altra cofa douete fare con intentione attuale per gloria, & honore d'Iddio; e fcordate d'ogni vostre interesfe, douete ricordarui del folo mteresse d'Iddio, e custodire molto il cuore, sfanza, & albergo di Christo, che dice: Prabe, Eili mi Cor t wum mibi.(a)

E sopra ogn'altro essercitio douete con gran frequenza meditare, e contemplare la Passone, e Morte del nostro Redentore: nè sotto Dio si può sare maggior bene, quanto è il commemorare la Passione di Giesti, il che è principal mezo, per salire alsa Persettione. E per meglio vnirsi à Dio, bisogna guardars non solo dalli peccati graj

(a)Pron.23.7.26.

ui,ma anco dalli veniali, quanto fi può, perche impediscono il feruore della carità; e si deue hauere grandissima considenza in. Dio, è mai dissidarsi d'vna tanta Bontà.

Douete, de Serenissime, sempre vedere, godere, e fruire il vostro diletto Sposo Christo, hauendolo fempre presente nel cuore per amarlo, e nell'anima per possederio, & accarezzarlo.

Torno à dire; due punti li raccomando, se desiderano d'essere gran Serue di Dio: la frequente, & assidua Oratione, e Contemplatione (dico mentale) e la frequente Communione, riccuédo il nostro Dio nel Santissimo Sacrameto. E l'aggiógo la terza cosa: Vigilanza sopra le proprie passioni, tenendole in freno, mortificandole con ogni diligëza, e riducendole in seruitù dello spirito. In vano s'affatica, chi non attenderà alla strage, rouina di queste sfrenate passioni, poiche ci fanno fempre erudel guerra, e sin che non saranno distrutte, ouero mortificate, e ridotte in seruitù, no pensi l'anima di poter fare mai quell'Vnione con Dio, che io pretendo.

E perche non finirei mai di parlare, nè di scriuere del mio Dio;riuolto a allo, prego l'Eterno Padre, che diffonda con lafua buona voglia nell'anime loro la sua ampia benedittione; prego l'Eterno Figlio, loro vnico Spolo, che sparga con la sua misoricordia sopra i Capi loro, pienezza di gratie: ed anco prego lo Spirito santo, che voglia con il suo celeste suoco arderle, e bruciarle, rinouandole tutte in nuoui amori, se ardori; e così non solo all'Altezze Vostre Serenissime, ma anco à tutto il suo Collegio.

E le Vostre Altezze, infieme co tutte coteste Venerade Spose di Christo, habbiano con seruore, & amore à tendere à quel fine, che Dio le creò, ch'è l'issesso Dio; il quale, me, e tutte voi benedica in eterno, acciò facciamo opere di benedittione. B genuficsso con ogni sommissone, le prego per amor d'Iddio, à pregare Dio per me, e raccomadarmi anco all'orationi di tutte coteste Spose di Christo, vostre suddite; acciè il mio Dio dia. compimenti a mici desiderij, che non sono altro, che: vorrei esser siamma d'amore, nè altro voglio da Dio, se non amarlo; il che stimo la mia gloria, e felicità. E di nuouo le prego ad ofserirmi à Dio, con ottenermi questo santo Amore; e prego l' Alteaze Vostre Serenissime, à perdonarmi, se hò hauuto ardire di scriuerle questa mia semplice, & ignorante lettera, essendo io vile vermicello. E prego nondimeno Iddio ( se bene sono gran peccatore) che faccia intendere, e capite nel cuore que-

Ĥа

na mia Epistola, ouero Lettera anchorche semplice, e maleferitta hauendo io scritto infretta. E con tal fine le prego dal Cielo ogni compito bene. Da Roueredo di Trento, il giorno del Serafico Patriarca San. Francesco. 1617.

### Delle Vostre Altezze Serenissime.

Vilissimo, & indegnissimo Seruo di Giesù Christo
Frà Tomaso Cappuccino, Peccia
de' Peccattori.

# V. Serenissime Madame Arciduchesse, &c. GIESV sia con l'anime loro.

'Haueranno per scusato, fe all'Altezze Vostre Serenissime sarò molesto: la Carità mi spinge, sicome anco confidato nella Bontà, e Clemenza loro in raccommandarle il pouero Dottore Roberto Malfato, acció lo fauoriscano con il Serenis. Arciduca LEOPOL-DO, per la causa sua, e siano ascoltate le sue ragioni auanti la speditione sua; dandogli il Giudice già richiesto, il quale farà vedere le sue ragioni chiare,e manifeste. Prego l'AA.VV. à fauorire quest'opera di gra ca. rità, per esser il pouero Dottore oppresso dalli maligni, quali cercano di conculcare gli huomini timorati di Dio;assicurandole, che n'apportaranno gran merito, e corona appresso Dio,

per esser questo Signor Dottore huomo molto spirituale, e timoroso di Dio.

Ed io le restarò con obligo perpetuo, di pregare Dio per l'Altezze Vostre Serenissime, sicome faccio anco per tutta la... Serenissima sua Casa; acciò Nostro Signore la prosperi, e felici. ti, sì ne'beni celesti, come anco ne'beni terrestri; conforme sono certo, che Dio giamai l'abbandonarà, sicome sin'hora hà fatto: e ne vedranno gli effetti, perche Dio confonderà li nemici, che la vorranno abbassare. Nè deue temere, mentre Iddio la. protegge, e custodisce; e se bene alcune volte pare, che Iddio sia lontano da questa Serenissima... Casa, (permettendo tante per secutioni) nientedimeno sem-

Digitized by Google

pre

pre è in essa con particolar protettione; il che sa per dargli maggior corona in Cielo. Però Serenissime Spose di Giesù Christo, gioite, rallegrateui nel Signore, dandogli li vostri Cuori immaculati, crescendo semprein amore, persettione, e santita; non essendo in questa vita altro bene, se no temere, & amare questo nostro sì caro Signore; e mai dobbiamo sermarci in altroggetto, se non in Dio Sommo Bene. Questo Bene vi siaradicato nel cuore per amore; il cui amore sia la vostra guida; e scorta per vnirui, e trasformarui nell'amato Christo; acciò questo vi sia Padre, Amico, Sposo, e Dio verace. In questa verità le lasciò, per non tediarle, pregandole à tenere memorianelle soro sante orationi di me pouero, e medico Seruo di Giesù Christo. Io non stò più in Roueredo, ma dal Capitolo nostro sono stato posto di fameglia in Padoua. Da Padoua, alli 28. Aprile 1618.

Delle Vostre Screnissime Altezze.

Humilissimo Seruo di GIESV Christo

Frà Tomaso Cappuccino da Bergamo, feccia de Peccatori.

P. S. Saluto il mio Fratello, l'Eccellentissimo Guarinonio.

## GIESV, EMARIA.

Serenissime, &c.

On posso, se non con grandissima mia allegrezza rendere gratie à Dio della felice Elettione dell'Imperatore, loro Fratello (a) conforme à quello, che io le scrissi in vnamia, che l'Altezze Vostre Serenissime haueriano veduto nel fine glorioso successo, e già lo

veggo verificato con mio gram guito. Alle Vostre Altezze Serenissime, di sì selice successo Nostro Signore hauerà addolcito i cuori, e l'anime, quali viueuano con trissezze, & angusie, vedendo perseguitato, e trauagliato vn Prencipe tanto caro a Dio, c'ha cura d'essaltare, &

[a] Electus fuit Francof. Anno 1619. Die 9. Sept.

Digitized by Google

aggrandire i suoi serui; sicome hora scorgo verificarsi nella psona di sua Maestà del Pratello; & in niun tepo giamai l'abban. donerà. Se bene alcune volte vuole il Nostro Dio abbassarci con trauagli, e tribulationi, per inalzarci poi all'Imperij celesti, dandoci anco l'Imperio terre. no. Onde ne rendo gratie à Dio, ch'à dispetto de' nemici della santa Fede hà essaltato all' Imperio Ferdinando, tanto Difensore della santa Fede; e mai hò cessato di pregar Dio per cal'Elettione, sicome farò per il felice progresso d' va tanto lmperatore, degnissimo, e meritissimo d'una tale gradezza. Nostro Signore lo prosperi, e lo feliciti, & in tanta felicità lo tenga anco basso, & humile; acciò nel suo gouerno habbia da vedere il foloDio,c'hauendolo eletto à tanta grandezza, & anco fatica, li dara spirito, e sorze di far la sua divina Volontà.

E quando à me fusse concesso di dirgli quattro parole, io gli direi cose tali di Dio,e dell'obli-

go suo, che li seruiriano tutto il tempo della sua vita; ma pregarò il mio Signore, ch'esso gliele dica in corde, & in anima.

Serenissime Spose di Christo, si ricordino, che le vere grandezze, ce allegrezze si gustano, e si possedono, gemendo, e lagrimando per la Passione, e Morte del nostro appassionato Christo, al quale sete dedicate, ce à questo Christo vi lego, e vincateno con catene d'amore, rinchiudendoui in quella felice stanza del spalaeato cuore di Giesù, il quale vi sarà Amico, Padre, Rè, ce Imperatore, che v'addolcirà ogni vosto amarezza.

E perche di persona vengo in Boemia, (a) per transito, li farò humile riuerenza; toccando à me in questo tempo felice, di trasferirmi à Vienna (così hautedo disposto l'vbidienza santa) il mio arriuo sarà quanto prima in Insprugg. Saluto molto l'Eccellentissimo Signor Guarinonio, pregandole à pregar Dio per me gran peccatore. Di Treto, alli 12. Settembre 1619.

## Delle Vostre Altezze Serenissime.

Indegnissimo Seruo di Christo F. Tomaso da Bergamo Cappucc. seccia de Peccatori.

(a) Idest, Austriam seu Proninciam Boemia, sic à Capucinis tune vocatam (quia prater Austria Superioris, & Inferioris, Boemia Monasteria quoquè complettebatur) dato Pouincia nomine à primo illius Connentu, Praga construtto. 2.S. Mando alle Vostre Altezze Serenissime questi Nomi di GIESV, quali la nostra Religione gli dà alli sebricitanti, e nelli quali si vedono essetti mirabili.

#### VII.

## Alla Serenissima Madama Arciduchessa d'Austria. \*\*\*\*Ralla.(a)

Serenissima Sposa di Giesù Christo, &c.

A ringratio molto della me-moria, che tiene di sì vile fogetto, quale fon io . M'hà recato contento l'hauere intelo del suo felice Stato; & ancorche io sia così peccatore, tengo nondimeno continua memoria di Vostr'Altezza Serenissima; sicome faccio del nostro ( dirò Santo) Imperatore. E per meglio ricordarmi, la tengo nelle piaghe del costato di Christo, e frequentemente l'offero con le mie pouere orationi; & in particolare, per la Cesarea Maestà, conforme vediamo in effetto l'aiuto di Dio, che la và prosperando, sicome altre volte io Pho detto, & anco scritto, e di meglio vedrà. E se potessi mettere in carta, gli direi vna cola particolare à gloria di Dio, e dell' Imperatore, ma à suo tempo lo saprà:hora non è tempo.

Quelli, che faceuano tanto del brauo; quando è comparso il Serenissimo di Bauiera, hanno abbassato l'ali, e mandatogli all' incontro Signori Commissari, rendendosi, e giurando fedelre all'Imperatore: e vi sò à dire, che li legarà così strettamente, che non potranno più ribeliarsi. Hà fatto appiccare il loro Maestro nel mezzo della piazza di Linz; altri dimandano misericordia: siche non faranno più de tradimenti.

Il giorno del perdono d'Affifi, fù sua Maestà ai nostro Conuento, e fece cantare vn solenne Vespero, e poi volse cenare con li Frati, presente l'Illustrissimo Cardinale Dietrichstain.e l'Ambasciatore di Spagnaje sua Maestà era molto allegra. E sebene io gli ero appresso, non hebbi però ardire di parlargli, per esser tanti Signori con esso Imperatore; godeuo però in vederlo così allegro, e trà me stesso andauo dicendo in spirito à Dio: Vi raccomando questo vostro Amico, dategli Vittoria, custoditclo, &c.

Fece vn solenne banchetto; ma io non potei mangiar cosa alcuna, rispetto allo stomaco mio

<sup>(</sup>a) Altera iam obierat hoc codem anno 1620 die 28. Ianuary : idest Serenissima Leonora.

Maestà non mandi a me la lettera, ma l'inuij pure à Sua Maestà,
che se poi mi mandarà à chiamare, andarò: E se con esso Cesare, parlarò, gli dirò quanto mi
sarà dire Iddio, sperando in questo, che gli dirò cose di suo gran
gusto spirituale; ma vorrei parlangli, che da altri non sussi seno sito, se però le sarà grato, chesito, se però le sarà grato, chesito gli parli; e se nò, sia benedetto Iddio. Hora è aperto il passo
dell'Austria Superiore, & Inseriore.

La Corona di Spagna hà sottomesso lo Stato de' Grisoni; nuoua così selice, che hora potrà venire in Germania, dallo Stato di Milano al Tirolo intrè, ouero quattro giornate per Valtelina senz' alcun pericolo. Nuoua così amara a gli Heretici, che rabbiano, ex anco conquesta presa hanno serrato altri passi. Que vediamo, che Iddio và essaltando, ex ingrandendo in ogni luogo la Casa di Vostra Altezza Serenissima.

Li vostri morselli mi fanno assai seruigio; n'hò fatto parte al Padre nostro Guardiano, quale ancora è trauagliato dallo stomaco, e sariuerenza, & è molto samiliare di Sua Maestà Cesarea. Nostro Signore la prosperi, e la feliciti ne'beni celesti; inalzandola à guita di candidissima Colomba ne' Misteri Diuini, pigliando ilsostegno, e vita

da quella vita increata, la quale è ogni nostro bene, pace, e selicità; accrescendo nell' anima. vostra nuouo amore e nuoui lumi, per vedere Iddio, Sommo Bene. A questo bene vi leghi, v'incateni Dio con catene d'amore, non effendo altro benesotto Dio, che bene amare, ben seruire à Dio. In quest'amo. re divino retto, puro, cordiale, e filiale confiste la vera felicità; e questo si gusta in sorde, in anima,in solitudine:orando,contemplando, gemendo, e lagrimando per la Vita, e Morte del nostro appassionato Christo, in cui fi trouano laghi, fiumi, fonti, 🕓 mari di dolcezza.

Serenissima Madama, beata e felice Voi, se sprezzando quefto fallace Mondo, tutta v'vnirete, e vi trasformarete inquell'oggetto desiderabile, al quale sono sottoposti tutti li scettri corone, & imperij. E perleuerante sarete in amares Dio , come cara Spola di lui , vi coronarà di scettri, e corone, non terrene, ma celesti; onde con la Diletta Sposa de'Cantici potrete dire: Dilestus, meus mibi, & ego illi. Et esso Giesu, vnico Spolo Vostro, restarà ferito d' amore dicendo : Vulnerasti Cor meum, Soror mea Sponsa.

Oquato hauerà giouato all'anio ma sua l'hauer sprezzati li Sposi terreni, e le delicie mondane polo Sposo Celeste, e delicie del Ciclo.

Cus

Gustate pure, Madama Serenisama, questo Sposo tutto immaculato, & inbalsamato; benete pure nella cella vinaria, oue beuè quell'innamorata Sposa de' Cantici:inebriateui pure di quei vini celesti, quali hanno virtù di far trouare l'amato Spolo Chriflo. Accrescete, Madama, amore, perche Dio accrescerà gratie se con le gratie celefti accrescerete bellezza, per piacer à Dio. Questa bellezza è la virtù, con la virtù s'acquistano tesori per l'anima; e l'anima essendo vestita di virtù, resta innamorata: & effendo bella, risplende in Dio con alti, & ardenti mo-

tiui, hauendo fame, e sete di sempre crescere in virtà, esantità. In questa fame, e sete vila. scio, Serenissima Madama, mentre non la voglio tediare, giache mai finirei di dirgli di quest'amore celefte: ve lo faccia gustare il mio Dio nel cuore, e nell' anima. Ancora non hò veduto quel Trattato, che io gli lasciai: Iddio la benedica in eterno, e vi faccia santà, sicome la prego. che preghi Dio per me; accid questo mi rimiri con occhio di misericordia. Con tal fine les prego da Dio ogni compito bene. Di Vienna, il giorno di S. Lorenzo 1620. (a)

## Delle VV.AA.Serenissime, e Clementissime

P. Tomaso Cappuceino, Feccia de Peccatori.

### VIII.

Di Fuora.

All'Illustrissima Contessa, e Sposa di Christo; La Superiora dell'Illustrissime d'Halla,&c.

Halla d'Insprugg.

Illustrissima Signora; Giesù Christo vi sia nel cuore, e nell'Anima.

R Endo gratie à Dio, che fia degnata riceuere me vilissimo peccatore nella memoria... delle sue diuote preci; sicome

humilmente la prego à raccomadar l'anima mia à tutte queste Spose di Christo, assicurando Vostra Signoria Illustrissima,

(a) Adbuc aliam Epist.post hanc scripst huic Screniss. Vien. dat. 30. Dec. 1620.in qua eidem instantem mortem pradixit, qua Halle contreic 1621.6. Apr. qua Epist. perit. Ita Guarin in Pita p. 1. Vat. 4.

tutto il Collegio di coteste Spose del Signore, che (sicome io sono vilissimo peccatore ) sinche viuerò, & anco dopò morte, e dal mio Dio mi fara fatta gratia di salire à quell'eterni beni, · di sempre pregar Dio per tutte loro, acciò la benedittione celeste sia sopra i Capi loro, e benedette da Dio, facciate sempre opere di benedittione, e come candidissime colombe, possiate impennar l'ali dell'amor celeffe; volando nella verdeggiante oliua della misericordia d'Iddio. gustando l'oglio delle divine gratie, con le quali potrete abbellire l'anime vostre, che deuono assistere alla presenza d'Iddio nell'Oratione, e Contemplatione, volendo contemplare la fua Vita, Passione, e Morte. Nè maggior cola, e più grata à Dio potete fare, che contemplare quefta fua Passione.

Questa, è la sicura vita di piacere al vostro vnico Sposo; à questa vita inuito tutte coteste Spose di Christo, & ad vnissi, trasformarsi, e liquesarsi per amore di questo appassionato Redentore, il quale và dicendo: Veni Sponsa mea, so mosa mea. E done, ò Giesù, O amor mio, hanno da venire queste Vostre Spose? forse in giardini, in spassi, & indelicie mondane? Non figliuole mie; se volete trouare il vostro Sposo, lo trouarete in Croce, in chiodi, in spine, in slagelli, in-

mortificationi, in dispregi, in vilipendij, in solitudine, in contemplatione, in colloquij, innamoramenti, gemiti, & in sospiri.

O quanto sono ingannate, quelle Spose, che cercano Christo in diletti vani, e transitorij! Ah Vergini consacrate à Dio! se volete trouare il vostro sposo in rose, trouatelo prima nelle spine; e se volete letti morbidi, collocateui nella Croce, e nelle spine.

Oquanto dolce cosa è l'imitatione di Christo! O quanto è cosa beata, l'amare, e servire 1 Bene lo gustava il santo Proseta, quando diceva: Quàm dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel ori meo! O dolce miele à chi lo gusta! ma gran maraviglia è, che si gusti dolcezza in amarezza; & in amarezza, dolcezza.

Queste dolcezze sono lontane dall'amarezze; ma gran stupore, e marauiglia è in quell'anima, che troua dolcezza in vn mare d'amarezza. Gustate, sorelle mie, quest'amarezze, mortificando in voi ogni dolcezza. Si dilettino, O Spole dell' Altifsimo, di sparger lagrime, & ardenti sospiri, compassionando Christo, vostro Sposo: In eorde meo abscondi eloquia tua; cioc la... Passione del vostro Redentore. O felici Verginelle, se saprete meditare, e contemplare questa Passione, e Morte del vostro vnico Spolo Giesù! Qquante V CE:

Verginelle hanno consumato le loro vite gemendo, e lagrimando p la dura Morte di Christo!

Ľ,

Ah Dio! potes'io pur gridare ad alta voce, e dire le pene, i tormenti, e la morte di voi, mio Dio, & eccesso d'amore ! ah rapite il Cuore à queste Vergini, consacrate à voi Dio d'amore, Giesù Nostro Signore, acciò vi godino in tutte l'hore, consumando l'anima, & il Cuore, ed ardendo del celeste amore:acciò fiano trasformate in voi Signore, amandoui, seruendoui, & adorandoui con viuo cuore. Ah Serue del mio Sig. l'altro di bene in questa vita no si troua, che il nostro Iddio: à questo aspirate in tutte l'hore. Vi benedica Dio in ogni tempo, Illustrissime Sorelle in Giesù Christo; vigilate, custodite il cuore, facendone vn perfetto Sacrificio al vostro Signore: Non sia in voi amor proprio, mercenario, e seruile; siano l'anime vostre ripiene di casto, retto, puro, cordial, e filiale amor di Dio:siano da voi lontane tutte quelle cole, che vi possono separare dalla luce filiale. Que-Ra luce ve la dà Iddio; stà à voi il riceverla: Stò ad oftium, & pulso. Stà à Voi, à Spose di Christo, l'aprire à quest'amante Spolo. Questo Christo è anco Giesù Saluatore, il quale è tanto innamorato dell'anime vostre, che per meglio vederle, salì in alto, sul duro legno di Croce, inghir-

landato, non di rofe, ma di pungenti spine. O che pompa seces Christo di se stesso per innamorarui l'anime, acciò l'hauefte à contemplare! O che amore! O che carità! O ch'Eccessi! Stupite,āmirate,gemete,e lagrimate d'vn tanto amore, il quale s'innamorò d'vn capello del capo vostro, dicendo: che vn capello del capo de' suoi amanti Serui, non perirà: auzi che restò innamorato d'vn capello del collo della sua cara Sposa; e che fara poi d'vn cuore ardente? Fasciculus Myrrhæ inter vberæs mea. Il cuor dell'anime amanti se ne stà trà le mammelle, & il cuore delle Spose di Christo deue hauere vn fascicolo di Mirra; cioè il suo Sposo Christo ammirraco, infanguinato, trafitto, coronato, e deluso, facendo quello, che faceua il Santo Profeta L Erustanit Cor meum Derbum bonum, & e. cioè, rutti di gemiti, rutti di lagrime, commemorando la vita, e morte del nostro Spolo Christo. Prabe, Fili mi , Cortuum mihi : cuore trafitto, ramaricato, agonizante, e spasimante per memoria di si caro, amato, & appassionato cuore di Christo: Delicia mea, esse cum filis hominum: cioè con. quell'anime, che fanno commemoratione della sua Passione: Cor meum, & caro mea exultanerunt in Deum viuum; cioè il cuore,ch'è l'anima: Ma anco goderà

passionarà all'anima, & all'humanità del Redentore.

Il solitario se ne stà vnito à Dio,e non parla,ma tace; all'hora parla, quando tace, cioè quado cótépla Dio appassionato. O quanto è buona l'Oratione Vocale!ma ò quanto è marauiglio-1a, beata, e felice la Mentale! Gran virtù hà la penitenza, accompagnata dalla memoria. della Passone di Christo. Gran bene è il patire, ma molto meglio è l'amare. L'amore senza il patire, non può esser vero amore; l'amore fi conosce dalli gemiti, e sospiri: dalle lagrime fi conosce l'affetto in terra, dall'estasi mentali, si conosce la pienezza di Dio nell'anima. Dalla toleranza degli affanni interni si conosce l'operatione di Dio. Dalli suenimenti interni si vede quanto è vicina à Dio. Dalle fiamme si comprede il fuoco, e da questo fuoco l' anima refta confumata; ma da consumatione amorosa, che rinoua l'anima, per neuellamente bruciare. In questi ardori muore,ma di morte d'amore,per risorgere à noua vita; non vita di proprietà, ma d'ynione, e Carità: vede l'hospitalità dell'anima, poiche se bene non hà infermità,è però sottoposta ad ogni cadamitaje però la carità vigila, ac. ciò l'anima no cada in calamità.

Questa calamità è il vitio. peccato: quefto peccato priua... l'anima di luce celefte: questa. luce celeste hà per fine di condurre l'anima al chiaro Sole di Giustitia, ch'è Christo: questo Sole è anco amore, e l'anima... amante gode quest' amore, dicendo: Quia amore langueo: questi languori sono ferite d'amore; & essendo l'anima. ferita languisce, arde, brucia, con le fiamme celesti estingue gli ardori terrestri, che sono le proprie passioni, gli affetti disordinati, & i vitij. E restando l'anima purificata, resta anco innamorata, e con l'amore ferisce il cuore del suo Redentore, che dice, Yulnerafti Cor meum, Sorer mea Sponsa. (a) O dolci ferite! O cari innamorati! Perite pure, ò Verginelle, il cuore del vostro Sposo Christo: poiche si diletta di tali ferite. Quasini, & non inueni, (b) diceua l'amata Sposa. Lo cercaua nelle piazze di Gierulalemme, dicendo: Núm, quem diligit anima mea, vidistis ? (c) M2 voi, à Spose dilette di Christo, cercate Giesù nelle vostre Camere, nel Coro, e negli Oratoriji Inter vbera mea commorabitur,(d) cioè ne' cuori casti, illuminati, & innamorati.

Il vostro Sposo è candido, robicondo, e formoso, Pulcherrimus; e chi vorrà gustarlo, e pos-

(a) Cant.4.(b) Cant.2.7.2.(c) 7.3.(d) Cant.1.7.13.

sederlo, deue imitarlo con purità di cuore. O quanto Dio si diletta d'habitare in cuori cassi, & humili! senza humiltà nonpiace à Dio la Verginità: Laverginità di corpo non piace, senza la purità anco dell'anima. L'anima dà la bellezza al corpo, e senza bellezza dell'anima, non può essere bellezza del corpo. L'anima, & il corpo deuono esser puri, & immaculati.

Queste bellezze interne danno lume anco all'esterne. Quell' anima, ch'attende solo alle cose esterne, non sarà virtuosa, mentre non ponno esser virtù, se no

dipendono dall'interno . L'al more all'hora farà buono, quando dipenderà dall'interno. E però diceua Iddio Prebe, Fili mi, Cor tuum mihi (a) Nel cuore Dio nasconde le sue parole: Ego dormio, & cor meum vigilat (b) L'anima deue vigilare sopra li sentimenti esterni; quando poi il cuore, cioè l'anima larà macchia. ta, anco il corpo farà contaminato. Il nostro bene tutto confiste nel risormarsi nell'interno. In questa riforma vi lascio, Spose di Christo, e pregate Dio per me Di Roueredo alli 22. Genna-10 1622-

### Delle VV. SS. Illustrissime

Affettionatissimo, quel pazzo insensato
P.Tomaso Cappuccino da Bergamo,
feccia de Peccattori.

P.S. Faccio humile riverenza à tutto cotesto Collegio.

### IX.

Lettere di F. Tomaso al Signor Hippolito Guarinonio, Medico d'Halla.

## Molt Illustre Signore,&c.

DEr non esser tassato d'ingrato appresso Dio, & appresso V.S.Eccellentissima, hò voluto salutarla con questa mia, hamendo sempre tenuto memoria del mio caro Benesattore; e per meglio vederla, l'hò posta nel cuore del mio Redentore, pregandolo per V.S. e se non gsi ho scritto più presto, che hora, non sono però restato di tenerne particolar memoria; sicome prego, e pregarò Dio, che la memoria sua sia sempre in esso Dio sommo Bene; dal quale deriuano laghi, e sonti d'amore, e di

(a) Prou.23, v.26. (b) Cant.5.v.x.

carità: nelli cui laghi desidero vederla sommersa, & allagata, insieme con tutta la sua famiglia; pregandola per amor d'Iddio à tener memoria di me nelle sue diuote preci, acciò il mio Signore mi dia gratia d'essere vn vero pazzo d'amore, e che io,e lei, con la Signora sua Consorte possiamo operare opere di salute; cercando Dio in tutta la vita nostra per amore, e conamore; viuendo lontani dall'amor mercenario, proprietario, e seruile; volendo sempre hauere l'occhio all'amor retto, puro, cordiale, e filiale; e con quest'amore dobbiamo volare à Dio. come candidiffime colombe, fermarci, e ripolarci nell'oliua\_ verdeggiante della misericordia di Dio, & in esso albero contemplare gli alti, e diuini misterij . In questi misterij dobbiamo fruire, e gustare le pretiosita dello Spolo Christo, volendo le cole della terra con termini, e milura; ma le cose di Dio dobbiamo volerle, e senza termini, e senza milura, non contentandoci

d'amare, e seruire à Dio, mad'amarlo bene, e ben seruirlo, con alti, & efficaci motiui, non solo virtualiter, ma anco allualiter.

O beato me, & il mio carissimo Fratello, se impararemo quest'alta Sapienza dell'amore, e dell'imitatione di Dio! Questa Diuina Sapienza, Signor Dottor Cariffimo, s'impara nelle care piaghe di Christo. A questa scuola v'inuito, insieme con la Signora sua Consorte, & inuito ancora quelle Serenistime Spose di Christo, delle quali ne tengo stretta memoria nelle miepouere orationi, per le molte carità.che da esse hò riceunto due volte, che sono passato d'Halla; misarà cosa grata fargli riuerenza in nome mio, & anco gli hauereiscritto, ma hò hauuto timore; se però l'haueranno à caro, gli scriuerò. Io sono vicino alla sua patria, mi ritrouo nel Tirolo, di famiglia in Roueredo di Trento; e con tal fine le prego dal Cielo ogni copito bene. Di Roueredo di Treto 1616.

Di V.S. Eccellentissima

Affettionatissimo Fratello in GIESV Christo
F. Tomaso Cappucc. seccia de'Peccatori, che s'infermò in
casa sua d'un piede, oue riceuè tanta carità.

Molto Illustre, Eccell. Sig. Dio sia con l'anima sua, &c.

Il Ohauuto la gratissima contento, per intendere il suo felice stato; massime, hauendo

due

due figliuoli di tali nomi, prefagio di quello, e'hanno da effere (per effer nati in giorni così felici di due Santi tanto grandi, tutti due nomi di Serafici, e miei sopra modo diuoti.) Prego Dio li dia lo spirito serafico, acciò imitino questi grandi Amici d'Iddio; sicome ancoraione terrò memoria nelle mie deboli orationi, e l'istesso farò di tutta la sua casa, acciò Nostro signore la prosperi, e feliciti nelli beni del Cielò.

Mi seriuete, che la Signora, sua Consorte mi mandarà delle figurine; ma perche dubito, che no siano troppo belle, e di prezzo, la prego à non mandarle, mêtre m'è venuto scropolo di conscienza: atteso che al mio stato vile, e pouero non conuie-

ne hauer cole curiole, ancorche fiano cose di dinotione. Io hò poi scritto questa inclusa alle Serenissime Arciduchesse, (a) 12 quale gliela presenterà. E perche sò, che lei sara l'interprete, leggendogliela;però quello,che scriuo ad esse, lo scriuo anco à V.S.& alla sua Conforte; la quale faluto caramente in Giesù Christo: e mi scusarà con quelle Serenissime della mia ignoranza, e mal scriuere; cioè, perche l'incluse serue anco per lei, e per la Signora. Parò fine pregandole da Dio ogni compito bene.Le mando queste medaglie della. benedittione di San Carlo; darà le collegate anco alle Serenissime, e l'hò hauute da Roma. Di Roueredo di Trento. Il giorno del P. San Francesco 1617.

Di V.S.

Fratello in Christo affettionatissimo F. Tomaso Cappuccino, feccia de Peccatori.

P.S. Non restarò di narrargli vn miracolo, occorso à me l'anno passato, nel mese di Luglio; andando à Roma, m'ammalai, mentre ero in viaggio nella Città di Vicenza, e mi venne la sebre maligna, & ero dato per morto da'Medici, e da'Frati, e già si preparaua à sepellirmi, & era certo di non douer guarire; onde per esfere il giorno del mio Serassco S. Buonauentura, la sua Vigilia, pregai questo mio diuoto Santo, che, s'era la volontà di Dio, m'ottenesse la sanità, per meglio seruirlo, & amarlo. La mattina della Festa, quando io stavo per spirar l'anima à Dio, mio Redentore; mi venne vna soauità resrigerante, che mi leuò in vn subito la febre i dolori, e gli assani; restando io libero con le sorze, come se mai hauessi hauuto sebre, mercè alle preci del mio diuoto Santo.

Vuu XI. Mol-(a) Vide supra Epistolam primam ad 2. Serenissimas Halla.

XI.

Molto Illustre, Eccell. Fratello in Giesù Christo,
Pace, e falute in Domino, &c.

COpra modo sono state carissime le figurine, mandatemi da quelle Serenissime, e molto le ringratio; sicome faccio anco à Vostra Signoria. Io l'hò dispenfate alli Padri, quali pregaranno Dio per le Serenissime. Gliscriuerei, quando pensassi di fargli cosa grata, perche dubito di nó fastidirle, per esser esse Arciduchesse grandi, & io vile, semplice, ignorante, e gran peccatore. E se V.S. giudicara sia bene, che io le scriua, me n'auist, che le scriverò: pregandola nondimeno, che mi voglia fauorire, con visitarle, e fargli riuerenza. Mi doglio molto della perdita degli occhi, & ancorche io sia peccatore, assisto auanti il mie Dio, pregando per quelle Serenissime, heome faccio per V.S.e per tutta la sua diuota famiglia. Se m'auilarà, che le Serenissime habbiano à caro, che io gli scriua, lo farò volentieri.

Quel, propter retributionem, sha da intendere sano modo, perche (se bene mi dò à credere, che V. S. sia molto lontana dal premio, operando con alti, & esficaci motiui, per amore, e con amore puro, retto, cordiale, estiliale) dirò, Carissimo Fratello, al proposito suo esfer vero, ch'esfendo l'huomo peccatore, e su

conuerte à Dio mosso dat premio, che sarà buono, quando però non si fermarà in quel grado basso, e passerà più auanti;ma io dico; che fermandosi nel solo grado mercenario, e seruile, questo tale hauerà fatto poco acquisto: e tutte le cose non si hanno da giudicare secondo la

semplice lettera.

Però Signor mio, di nuovo vo inuito all'acquisto di quell'amore, che non hà l'occhio at premio, ma all'istesso Dio, ch'è ilpremiatore, il quale venne al Mondo, non per premio, che da noi aspettasse, ma per amore, che ci portana senza oggetto di alcun premio; poiche era Dio, e non haueua bifogno di noi ;quãto maggiormente dobbiamo noi amare questo Dio, di cui tanto bilogno n' habbiamo? E tanto più dobbiamo cercare quest'alto amore, quato che Dio è meritissimo, e degnissimo d'essere. amato, e servito. Quest'amore retto, e puro di Dio s'imparanella solicudine gemendo, lagrimando, e contempiando li Diuini Misterij . E beati Voise con frequenza vi ritirarete in folicudine nelle care piaghe di Christo: in queste piaghe ritrouarete la risolutione del dubbio, e con chiarezza scuoprire; te l'amore filiale, e vederete le folte tenebre dell' amor mercenario; quello, cioè filiale, per desiderarlo; il mercenario per odiarlo, non fermandoci in esso.

In vn'altro modo dirò, Signor Hippolito, che operando per la mercede sarà buono: Iddio ci hà promesso quelli premij celesti, osseruando però la sua Diuina. Legge. Onde dobbiamo operare bene, mentre così Dio lo vuole; operare, per andar à godere quell' eterni Beni, essendo così la volontà di Dio: e per adempire questa volontà diuina, dobbiamo operare, perche così è il beneplacito d'esso Dio.

A questo modo operando, sarà propter retributionem : in questa retributione vi lascio, e pregate per questo gran ignorante. e gran peccatore. Saluto la Signora sua Consorte, e godo molto, che vn'altro Buonauentura picciolo sia in Paradiso. Dite alla Signora da mia parte, che vorrei, ch'ogni giorno generasse vn Buonauentura per il Paradiso. Aspettarò la risposta: & anco potrebbe essere, che do. pò Pasqua ci vederessimo, per andare in Bauiera; ma ancora... non lo sò di certo: se andarò, lo saprete.Di Roueredo di Trento il giorno di S. Lucia 1617.

### Di V.S. Eccellentissima

Fratello in Giesù Christo earissime Frà Tomaso Cappuccino, seccia de' Peccatori.

### XII.

Molto Illustre, & Eccellentissimo Signor mio, in Christo osseruandissimo, &c. Giesù sia con l'anima sua &c.

Rà tutte le cose, che dispiacciono à Dio è l'ingratitudine: & hauendo io riceuuto tanti beneficij, ed accoltomi in casa sua con tant' amoreuolezza; è bene di douere, che la saluti caramente nel Signore, desiderandogli il compimeto d'ogni vero bene; il cui bene è Dio, il cui Dio è degnissimo, e meritisimo d'esser amato, e servito con ogni purità, e sedeltà; onde prego il mio amato Christo, chegli dia chiaro vedere, & essicace Vuu 2 vovolere di potentemente operare tutte quelle cose, che saranno il voler di Dio; nel cui volere dobbiamo sottoporci con cordiale, e filiale amore, cercando Dio per Dio, e non per noi stess:hauendo quel fine, ch'è lontano da. gl'interess, & hauendo vn solo interesse, ch'è l'istesso Dio. In. questo dobbiamo aspirare, & in esso sermarci, e riposarci; il cui ripolo dobbiamo cercare con ogni amore, & ardore; nelle cui fiamme dobbiamo bruciarci, cercando con l'amore di maggiormente ingrandire quest'ardenti fiamme, soffiando in effe con infocato respiro d' vna total presenza di Dio, non solo virtuale, ma attuale: hauendo la cara , e defiderata... presenza del nostro Dio; vnědoci con vincolo d'amor puro conquello, ch'è tutto amore, & ama fenza misura, e termini; cercando questo Dio dentro l'anima. noftra, e con atti frequenti, vo-

lontarij, e filiali aspirare ira.
Dio, non volendo da questo, se
non amarlo, e seruirlo: riputarado gran gloria, che si degni il
nostro Dio d'esser amato, e seruito da noi creature così basse,
e vili; tenendo il cuore aperto
per riceuere le diuine inspirationi, acciò possamo da huomini diuenire celesti, mortificati,
spropriati, morti al Modo, e viui
al nudo Crocisso: nelle cui piaghe, Fratello carissimo, vi lascio
per non tediarui.

Saluto la Signora sua Consorte, e pregate Dio per me. Mi farà gratia, far riuerenza à quelle Serenissime Spose di Christo, e raccomandarmi alle lore sante Orationi. Hò fatto le vostreraccomandationi à quella miansiglinola, e serua di Giesù, Madonna Isabella. E con tal fine, Dio vi benedica. Di Vicenza, il primo di dell'anno 1618. Seriuendomi, indrizzi la lettera à Padoua, oue sarò di famiglia.

### Di V.S. Eccellentissima

Fratello in Christo affettionatisimo Frà Tomaso Cappuccino da Bergamo, seccia de Peccatori.

### XIIL

Molto Illustre, & Eccellentissimo Fratello in Giesù; Salute, e pace in Domino, &c.

A Ltre lettere gli hò scritto da Linz, & esco di nuono

le scrivo da Vienna. Trè lettere hò scritto anco alla Serenissma,

ne manco di tener memoria di essa nelle piaghe del mio Signore: sicome faccio anco di V.S.Io mi tropo in Vienna molto indisposto di stomaco,e son tre mesi, che non posso bere, nè mangiare; cola, che fà stupire ogn'vno, come io possi viuere. Se la Serenissima mi volesse fauorire di vn vasetto d'elettuario lenitiuo. e qualch'altra cosa, per corroborare il mio stomaco, mi sarebbe cosa molto grata:e mi farà gratia visitarla in mio nome, e che l'hauerei scritto: ma non hauendomi dato risposta, dubito d'infastidirla. Le dirà anco da mia parte, c'hauerei visitato Sua-Maestà Cesarea; ma non hauendo entratura, non m'è bastato Panimo. E le dò buona nuoua; perche il nostro (dirò santo Im peratore) Dio lo fauorirà, dandogli gloriosa Vittoria; sicome in effetto fi vederà. Io l'hò però veduto in Chiesa, che venne à riceuer la pace, e l'hò veduto con mio sommo contento, che non potei trattener le lagrime, e mi parue vedere vn' Angelo del Paradiso. Volentieri li parlarei per suo gusto spirituale, ma non mi basta l'animo. Saluto molto in Giesti Christo Madama Serenissima, acciò d'essa, e di voi arda, e bruci l'anima co'l fuoco celeste, & habbiate à morire di morte d'amore, e per mezzo della morte amorofa. habbiate à trouare quella vita, che dice: Ego sum Via, Veritas, & Vita. E per trouare questa Vita. prima bisogna dar morte alle proprie passioni, all'affetti, all' amori vani, al vitio, & al peccato cercando questa Vita in ogni luogo, e tempo. Mi raccomando all'orationi della Serenissima. & inchinandomi le faccio humile riverenza, ficome faccio à V. S. & alla mia Cariffima in. Giesù Christo Sorella, la Signora sua Consorte; pregandouià pregar Dio per me. Il Trattato mio dell'amore ancora non l'hò veduto. Mi farà gratia quanto prima farmi hauere l'elettuario leniciuo, che n'hò gran bisogno; se però Madama Serenissima ne hauerà: non hauendone, non fi pigli altro fastidio. Io andarei più à lungo, ma il male non lo permette'. L'altro giorno gionfero à Vienna due mila, e cinque cento Polacchije nel passare per Morauia hanno fatto gran strage de'nemici:huomini Cattolici. braui come Marte.Di Vienna... il giorno degli Apostoli S. Pict50,e S. Paolo 1620.(4)

Di V.S.

Fratello in Giesù Christo

F. Tomaso Cappuccino seccia de peccatorio (a) Austor seripsit hanc Epistolam quatuor mensibus anté Vistoriam. Pragesemzes ad initium Iulij accersitus à Casare pradistionem absques ambi-

ambigu itate confirmauit: & semel, & iterum adhuc etiam oretenus Serenissima buic Casaris Sorori reconfirmauit, eodem anno ad finem Augufii; & ad finem Septemb. teste, ac prasente Guarinonio: vt habet in Vita, qua de in 8. die Nou-sequuta fuit.

#### XIV.

Molto Illustre Fratello in GIESV Christo; Salute insieme con la sua famiglia, &c.

■I fommo gusto mi sono le lettere sue, vedendoui così ardente nel seruigio di Dio. Quanto alla sua Chiesa; non dubiti, che Dio n'hauerà cura; li Santi, à quali è dedicata, saranno protettori di Voi, e d'essa Chiesa. M'è stato gratissimo il modello, onde tutti li Frati Phanno volentieri veduto. Ouáto all' Illustrissimo Prencipe di Salzburgo, è molto mio familiare, e m'hà scritto più volte, e notificato, che mi vederia con sommo suo gusto: e se andarò in Italia procurarò d'andarlo à visitare, & andando potrò assicurarui, che m'adoprarò in vostro seruigio, perche molto m'ama.:. & vn anno auanti, che fusse satto Prencipe, io gli annuntiai quel Principato. Li proponerò l'opera sua, & anco la Chiefa; nè dubito, che non faccia: sono cose, che bisogna hauer patienza, ancorche fiano opere di Dio. Subito che hauerà letto ( oue li dico, che vn'anno auan-

ti prenuntiai quel Principato) gli dia di penna, atteso solo à voi lo confido. (a)

Quanto al Trattato dell'amore, qual di nuouo hò scritto, è molto lungo; come che l'Amore contiene cose di stupore, di marauiglia, e non più lentite, conforme in effetto vedera; nè giamai hò letto vna sillaba de' libri, ma bensì m'affatico in leggere l'appassionato Christo, e scriuerei giorno, e notte, e darei da feriuere anco ad vn Scrittore. E mai bisogna, che pensi, che cosa habbi da scriuere; mi raccomando però à Dio, e lascio, ch'esso operi. Hò scritto quì ia Vienna vn Libro, in quarto, cotra gli Heretici, conuincendoli solo con Discorsi Naturali; 🗢 prouo. che l'istessa Natura gli mostra la loro falsità: nè hauendo, chi mi copia, son priuo d'va grand'aiuto. Quanto à V.S. io non dubito, che fareste; ma veggo, che non potete per l'occupationi vostre. Desidero li mici Scrit-

(a) Austor pleraque secreta huic Viro confidebat, ob notam illius piezasem, & synceritatem. Scritti, e la prego, che da niuno ne fia tolta copia: mi contento, che fiano letti da chi fi voglia, purche non fiano copiati.

Quando che io sussi mandato da Superiori in Salzburg, per il negotio suo, io sarei prontissimo; ma questo staria alli Superiori. L'assicuro, che l'amo, enon è cosa, che io non farei in suo seruigio. Chi hà dato per amor di Dio se stessio all'ybidiëza, bisogna lasciar anco le cose spirituali per amor di Dio: Obedienti im volo con non saeriscia (b) E però sarò prontissimo, ne temerò satica; per fargli cosagrata; ma con ybidienza.

Mi pare, che saria bene, che faceste vna supplica al Serenis fimo di Bautera, narrandogli il miracolo di quella Signora, c'hà hauuto 3.figliuoli lecondo li trè Santi.În quâto alla Visione del benedetto Innocetino, simo vero, quanto Iddio gli hà fatto vedere; però notil'autentica con giuramento, lasciando la cura à Iddio,& à chi toccarà tal'essame. In quanto alla nostra Serenissima, io non hò mai dubitato della fua profonda humiltà , 🖭 vedo in prattica, che scriuendo à me, il più vile huomo del Modo, non posso pensare, se non. humiltà, e bonta, trattando con vn si vile fogetto.

Dopò Pasqua vi mandarò li Trattati dell'amore d' Iddio.

ma dubito, che di nò, per lapaucità del tempo . Anzi l'amore, che vi porto, mi spingeà dirui, che pigliate quello, che commodamente potete, con dare à perfettione, ancorche siano cole grate à Dio. E vorrei, che con frequenza attendereste anco alle cose interne, vnendoui con Dio, cercando sempres trà tutti li beni, il maggiore.La Chiefa vuole gran follecitudine per compirla nella sua perfettione. Il Signor Paradeiser potrebbe mandarci inanzi vnagran lucerna, aiutando quelta... fabrica; & essa mi farà gratia, falutar quel Signore in nome mio, e dirgli, che sentimento me n'hà dato Dio: Non temete Fratello mio, che Dio sarà propitio all'opera sua;e si ricordi di non voler nell' opere sue, fe non nudamente la gloria, 🎉 honore di Dio, deponendo ogni suo interesse, e gloria, non solo spirituale, ma anco temporale, volendo vedere il solo Christo in ogni sua operatione; cercando ancora la folitudine, per consultare con Dio, anco nelle cose ز حجا proprie, e della fua famigli indrizzando ogni fuo penfiero à Dio, e volendo operare non per vor, ma per esso Dio. In questo Dio vi lascio stretti, e legati con la mia carissima Sorella in Giesù Christo, la Signora sua Consorte: & alle voitre, e di lei oratio-

(b)1.Reg.15.

tioni con gran affetto mi raccomando. Il Signor Bocchoi è impadronito della Morauia; lodato Dio in sempiterno. Mi sono state gratissime le sue figurine; non sò come rendergli il guiderdone; il mio Dio però fia il Premiatore, cauandoui li Cuori, e dandoui nuoui cuori ripieni, & infiammati d'amor celeste. Di Vienna, la Vigilia dell' Epifania 1621.

Di V.S.

Serue Dinetissime
P. Tomaso da Bergamo Cappucc. seccia de Peccatori.

P.3.Io scriuo molto male, ma V S. interpreterà alla Serenissima in quel modo, che si deue.

#### XV.

Ad prafatum Dominum, & eius Vxorem. Molta Illustre, & Eccell. Signor Dottore.

Randissimo gusto mi recò J la carissima sua; ma sopra modo la lettera della mia carissima Sorella in Giesù Christo.la Signora sua Consorte. Quanto all'andare in Salzburg, io (arò sempre prontissimo d'impiegarmi nell' opere di Dio, quando da' miei Superiori mi sarà imposto; e tanto anco lo farò volentieri, quanto esta me ne ricerca. Quanto poi alla fabrica della Chiefa,no si perda d'animo perche vederà la mano di Dio. Quanto alli fondamenti, che m'accenna della Chiesa; li dico, che sarà gran prudenza,, che facci andare sopra il luogo huomini prattici, & intendenti, facendogli consapeuoli di quanto fin'hora è stato fatto; poiche li flumi sono mutabili, & in. questo non si fidi delii Muratori

ordinarifimétre molte volte per l'interesse del guadagno dicono allo, che ne succede rouina;e no bisogna rimirare alla commodità, nè auantaggi in cole così importanti, ma è necessario guardare alla stabilita, e perpetuità. Di nuouo l'essorto, à sar ricorso à Dio; & à gl'intendenti dell'arte, perche io stimo, che sia negotio importante, e tanto più, quanto ch'è opera di Dio. In quanto al benedetto Innocentino; lasci la cura à Dio, & ad esso Santo, & alli Protettori della Chiela.

Quanto al Duca di Bauiera; non hauete fatto bene supplicar il Duca vecchio, ne il Duca Alberto; mentre essendo Successore dello Stato, non si cura d'altro successore; ma bisogna fare la supplica al serenissimo Duca Mas-

Maffimiliano, con la Serchistima fua Conforte. In quanto al Signor Paradeiser; quando verrà, potrete tentare : e bilogna, che impariate à far il pitocco, e non sapete fare tal'arte, Dio ve l'insegnorà;& io quado verrò da voi, ve l'instruirà, essendo vna Virtù heroica. E volendo che io facci l'vificio col Prencipe di Salzburg, è necessario quanto prima, perche non sono sicuro di star in Vienna, e credo, che auanti Palqua mi potria partire per Italia. Questo per horabasterà, asscurandoui, che vi porto nel cuore : e per meglio vederui, v'hò posto nel cuore di

Christo, nel quale respiro giorno, e notte. Mi farà gratia visitare Madama Serenisima, (a) in mio nome. Auanti che mi parti da Vienna, vorrei visitare, volentieri Sua Maesta; ma non hauendo occasione, non mi basta l'animo senza suo mezo; e la ringratio molto, ch'yna tanta Altezza fi lia abbassata in scriuere ad vn sì basso, e vile sogetto, quale son'io. Credo che il Padre Guardiano sarà di ritorno presto, con cui non facci motiuo alcuno, che tratti di farmi andare in Salzburg. Vienna. 1621.(manca il giorno.)

## Alla Moglie di detto Signore.

Signora, e Sorella mia in GIESV Christo Carissima:
Salute, e Pace in GIESV.

fua Contorte, e mia in...
GIESV Christo Sorella, che Dio
la benedica in eterno con tutta
la samiglia. Vi prego Sorella
mia, à pregar Dio per me; e Dio
vi rubi il cuore, dandouene vn...
nuouo, tutto ardente, acciò eseano da voi essempi di virtù, e...
santità. Signora mia, si ricordi,
che lo Sposo dell'anima vostra è
Dio: douete bene vbidire al
Marito temporale, ma vbidite...
anco allo Sposo celeste; amate

il Mirito con termini, e misura, ma Dio amatelo senza misura, e termini. Se il vostro Marito vi ama, molto più vi ama Lio; e con santo zelo incaminate la vostra famiglia nella via di Dio; orate, e contemplate Dio; innamorate il di Dio, e tutte l'opere vostre sano indrizzate à Dio.

Sopportate, Figliuola mia, il graue peso del Matrimonio; e quanto operate, sate per piacere à Dio: rendete lodi, e benedittioni à Dio, che v'hà dato va.

X x x Ma-

(a)Idest Mariam Christiernam, cui Anno 1620. 30. Dec. mortem pradixit, teste Guarinonio, qua dein 6. April, vt suprà suit sequuta. Marito, conforme la sua Divina Volontà, quale douete superarlo in amare Iddio, e douete anco esserii vn spettacolo, incitandolo alle diuine lodi. Trouate luogo, e tempo per vnirui à Christo: si ricordi, che breue è la Vita nostra, ma eterna sarà la Corona: non vi sermate nella Terra; li vostri riposi però siano in Cielo; gemete, e lagrimate per desiderio di godere, e fruire il nostro caro Iddio.

Siate, Figliuola mia, mortificata, diuota, e diligente nel seruigio di Dio; state ritirata, solitaria, vbidiente al Marito vo-Projeustodite li sentimenti, tato interni, quanto esterni; siate vna colomba seluaggia; sate il voftro nido nell'aperture de' monti, cioè nello spalancato cuore di Christo; con frequenza meditate la Vita, Passione, e Morte del nostro-Redentore. Amate, e seruite à chi v'odia, per amor di Dio. Caminate nell'offeruanza della diuina Legge; superate ogn'vno in amare, & in temere Dio; aspirate à quella corona, promessa à chi fedelmente combattera contra il Mondo. Carne, e Diauolo; acciò (ottenendo vittoria di si insolenti Nemici) habbiate da ottenere Dio Sommo Bene, pace, requie, solazzo, paradiso, gloria, & eternita, Dio, Padre, Amico, Spolo, & ogni nostro Bene; nel cui Bene desidero vederui trà gl'im-

mensi Profondi dell'amore, e ca: rità di quello. Questo Dio vi sia sempre nel cuore, nell'anima. nella mente, nella memoria. nella volontà; nella lingua, per fempre lodarlo; negli occhi, per sempre vederlo; nell' orecchi; per vdire le Dinine lodi; nelle nari, per odorare gl'aromati celesti; nelle mani, per sempre adoprarle nel seruigio di Dio; e ne' piedi, per correre nella retta via d'amore, acciò tutti li fentimenti vostri siano sogetti allo spirito, e la Parte Inferiore, Superiore siano sottoposte, & vbidienti à Dio, e tutta la vita. vostra sia regolata in Dio, e Dio habiti in Voi e Voi habbiate d'habitare in Dio.

Attendete con diligenza à fare l'vfficio di Marta, ma attendete anco con Maddalena, à contemplare Iddio; siate Donna d'oratione mentale, e siate sollecita in ricevere la santa Communione. Pate che li vostri sigli, e serue siano timorati d'Iddio; conservate la pace, e carità in casa col vostro Marito. Siate ripiena di fanti defiderii; fuggite il Mondo con le cose sue; amate la virtà, & humiltà in. particolare; cercate di sempre approfittare nella via di Dio; non permettete, che vostro Marito vi superi in amar Dio, macon vna santa inuidia lo douete superare; e voi, & esso douete andar à gara di superare vno Paltro nell'amore d'Iddio, e nelle sante virtù. Mi dispiace della gran disserenza, nata per li cucchiari mandateui, e malfatti; credo però, che saranno quietati li romori. Prego il Signor Dottore vi voglia tradurre in. Tedesco queste poche righe serviteui con gran carità, & amore, acciò V. S. & il Signor Dottore diuentiate Santi: e pregate Dio per me Meschino. Vienna, 1621 (manca il giorno.)

## GIESV, EMARIA.

## Molto Illustre Signore,&c.

N On m'habbia per mal crea-to, se non diedi risposta... alla sua gratissma; la colpa su, che sperauo di venire in persona, e già il Molto Reuerendo Padre Generale mi mandò l'Vbidienza, acciò ritornassi in Italia; ma li miei Padri m'hanno trattenuto: in breue s'aspetta... detto P.Generale in Insprugg. e poi verrà in Vienna; all'hora. spero ci vederemo. Quanto al negotio suo dell'Arcivescouo di Salzburg, sarò sempre prontissimo in fargli seruigio, quando che da Superiori sarò richiesto. Il P. Generale alla più lunga sarà da voi in Inspurgg alla fine di Luglio in circa. La sant'anima della nostra Arciduchessa m'ha portato via il cuore: madall'altro canto gioisco poi, métre spero, che quell'anima sarà in requie,e ripolo celeste; e questo è il fine d'ogn'vno di noi.

Desidero per la riuerenza, che portauo a quelle Serenissime

di continuar in amicitia con, quelle Spose di Christo; e mi sarà gratia, che faccia riuerenza in nome mio à quella Signora, che sarà restata in Gouerno, e pregarla, che mi riceua nel numero de' suoi diuoti, e nella memoria delle piaghe di Christo, nelle sue diuote preci; e che si voglia degnarsi di raccomandarmi all'orationi di tutte quelle Spose di Christo, alle quali porto riuerenza, e diuotione, ancorche mai l'habbi vedute, se bene le veggo in spirito.

Il trattato dell'amor di Dio lo feguito à scriuere; & alla mia venuta parlaremo insieme.

Hora hauerete tempo di darni tutto ad vna vita interna, astratta da molte occupationi mondane: onde Fratello amantissmo, prego Nostro Signore vi dia vn cuore nuouo, & vn nuono amore di trassormarui tutto nell'amato Christo; nel quale, e per il quale dobbiamo dare noi

Xxx 2 Ref-

Ressi con perfetto Sacrificio, acciò Dio sia honorato, & in eterno glorificato: fuor d'esso il tut to è fumo, e vanità. Signor Fratello, da me amato in Giesù Christo, vi bramo, vi desidero, e vi prego dal mio Dio spirito retto, retto amore, e volontà rettadi lempre proseguire il maggior bene in lode, gloria, & honore... di Dio; acciò l'opere vostre, fatte con retto fine, e con filiale amore, siano scritte nel libro ·della vita; la cui vita è Dio, il quale vi rapisca il cuore, dan-'do amore per amore : e per godere amore, doucte prima dar morte à voi stesso, cioè alle proprie passioni, & all'affetti disor-

dinati, riformando la vita vullça in Dioje per Dio.

Altra vita non sò trouares. che bene amare,e seruire à Die. · Et à quest'amore deuono inchinarsi è Regi, e Prencipi, è Teo-. logi ce Dottori, & ogni Stato: tutta la Legge di Diu è fondata in bene amarlo, e ben seruirlo. A questo io pouerello inuito, e chiamo il mio Signor Hippolito, con la Signora sua Consorte; scongiurandoui tutti due à pregare Dio per me pouerino, es miscrabile: e con tal fine, vi benedica Dio in eterno. Da-Vienna il giorno dell' Ascentionc 1621.

### Delle VV. SS. Molto Illustr.

F.Tomaso Cappuccino, Feccia de Peccatori.

P.S. Le mando il Modello della vostra Chiesa, e Saluto molto la Signora sua Consorte.

### XVII.

## Molto Illustre Signore, &c.

Odo sommamente, che Dio habbia nel Mondo huomini osseruatori della sua Diuina Legge. Nostro Signore sa prosperi da bene in meglio; e ne rendo gratica Dio. Hebbi due sue settere, e la ringratio della memoria; che tiene di me vilissimo. Sappia V. S. ch'essendo io in Conegliano, 5.

giornate lontano da Trento, mi vennero due Staffette di notte, che il Serenissimo mi faceuzinstanza, che venissi à Trento, quale desideraua vedermi, à abboccarsi meco; onde bilognò partirmi.

Quant'affetto m'habbia mofirato, hà fatto stupire questi Signori Trentini; volse, che an-

datti

Hall con lui in barca fino à sacco. Io me ne stò in Roueredo sino al suo ritorao, che così Terisse al P. Prouinciale, che mi ·lasciasse costi; e potrebbe essere, che mi facesse venire à star in., da quell'ardence fornace dell' Inspurgg: faccia Dio la sua Volontà. Mi sarà gratia, far riuerenza in mio nome al P. Gesuita, all'Illustrissima Superiora, & alla sua Consorte, al Serafinetto, & alli RR. PP. Serniti; e con. ogni mio affetto mi raccomando alle sue diuote preci.

111

0,0

.: , 11

cae it

. Io lest la sua lettera alla presenza di tutti li miei Padri, e Pratelli, e ne cauorono documeto spirituale. Il vostro Parente Guarinonio, vi saluta; & à lui hò raccontato il successo . Iddio la ponga nella fornace del suo santo amore; e si ricordi, che l' amo cordialmete nel dolce Giesù, e le dia pace interna, & vnione con esso Dio:à questo Dio vi lego, & incateno con.

Di V.'S. Molto Illustre

catene d'amore, acciò siave innamorato, & amato da chi può amare; mentre li nostri amori (ancorche siano grandi) sono nondimeno scintille, ch'escono Incresso amor di Dio. A que-Mamore, ò servo di Dio, attendete, & aspirate come al centro, c fine, & ogni sua operatione sia indrizzata à Dio; operando con rettitudine, per amore, volendo in tutte le cose il solo beneplacito di Dio, ancorche sapessimo di douer ardere nell'inferno eternamente. O quanto è gran bene l'esser spropriati; e difinterestati! O quanto si compiacio Dio in effer amato con alte fine, e con efficaci motivi ! in. quest'amore vi laicio, à Caro Amico di Dio; e per fretta la... stringo, e bacio caramente in-Christo. Di Roueredo alli 4 Decembre 1621.

Fratello in Giesù Christo Frà Tomaso Cappuccino, seccia, de' Peccatori.

### XVIII.

## Molto Illustre Signore,&c.

silentio: Non è stato mancamē- era in casa, quando sui da V.S.

TOn m'habbia per mai crea- sieme co la Consorte, e figlindto, se sin'hora hò tenuto la, con quell'altra giouane, che to d'amore, Hora vi saluto in- & à tutti vi bramo, e vi prego ogni vero bene. Io sarò breue, perche l'inclusa, (a) tanto seruira per V.S. come anco per la sua Consorte, e Figliuola, con quell' altra Giouane; & à tutte quelle Illustrissime Spose di Christo del Conuento (in particolare, all' Illustrissima Superiora) allequali leggerete in lingua Tedesca, & anco alla sua famiglia.

Quanto all'Illustrissimo Arciuescouo; sarà bene, che faccia. vna (upplica, nominadomi inesta con veder la risposta, che darà, e . darmene poi auiso: perche le sarà bisogno, li scriuerò poi da Roma secodo la determinatione c'hauerà fatto; & indrizzerà le lettere al Molto Reuer.P.Guardiano di Roma. M'è stato detto, che il Prencipe di Salzburg habbi affegnato vna buona limofina alla fua Chiefa; e s'è veso quello, che m'è stato riferito, non hauerete altro bisogno, giache quello le darà fine; prego Dio, che sia vero.

Quanto al Miracolo; non m' ammiro, mentre Dio farà meglio, e non dubiti punto: fate, pur la parte vostra, considando in Dio, che vederete marauiglie.

Godo della nuoua della nostra Serenissima, che sia in luogo
di salute; segno chiaro, che purga qualche suo difetto: & so hò
satto la parte mia con orationi,
e mostificationi per quell'anima, & hò satto dire anco delle

Messe; onde spero, che Nostro Signore per suoi meriti la liberarà dalle pene, o se ne volarà à Dio: hauerò nondimeno à caro di sapere, se sentirà altro. Saluto molto quell' Illustrissima, e ne tenerò particolar memoria, con tutto quel sacro Collegio. Saluto anche molto il mio amatissimo Padre, quel Reuer. P.Gesuita, Consessore delle Madame Serenissime morte, al quale porto somma riuerenza.

Io mi partirò nel fine di Carneuale per Genoua, che così mi seriue il P. Generale; e poi per Roma: se mi darà risposta per questo Carneuale, mi seriua 'à Verona.

Le cose di Roueredo sono accommodate à gloria di Dio, e consolatione dell'anime: spero ci vederemo nel mio ritorno. Prego V.S. dire-all'Illustrissima. che mi faccia gratia ancora (le l'hauesse)d'altre sorti di Reliquie, che mi saranno gratissime appresso l'altre, che mi diede ; e se ve le dà, mandarle in Verona, oue aspettarò risposta sino al principio di Quaresima: si ricordi poi, che son tutto suo diuotisimo, e mai mi potròscordare di V.S.mi raccomadi à Dio. La lettera inclusa, prima la leggerà alla sua S.Cosorte, & à tutte due quelle Vergini; e se gli pare, la figillarà, e darà all'Illufiriffima. Dimani, ch'è la Settuagesi-

(a)Vide jupra, ad Illustrissimam Prafectam Parthenonis Hallensis. .

ma, s'aspetta l'Imperatrice. Inj gst'estremità di carestie, le genti muorono di same p gste monete. Dio le dia glorioso successo: state in pace caristimo, & amatissimo Fratello. Di Roueredo alli 22. Gennaro 1622.

### Di V.S.Molto Illustre

Fratello in Giessè Christo
F. Tomaso Cappuccino da Bergamo,
feccia de Peccatori.

P.S. Aspetto la risposta in Verona quanto prima.

#### XIX.

## Molto Illustre Sig.&c.

On l'occasione di questo Fi-J gliuolo hò voluto fargli riuerenza, e significargli qualmente l'amo nel Signore; & in quelli luoghi santi di Roma l'hò offerto à Dio tenendo di Vostra Signoria particolar memoria: e se ben non gli hò scritto, gli hò però scritto in spirito, hanendomi la lunga infermità impedito, & ancora mi sento molto male, e con difficultà gli scriuo questa mia. E sappia, Amico di Dio, che il vostro, e mio Dio vorrebbe, che Voi, & Io ci rinoua@mo in Spirito, & Vnione con esso Dio, perciò li faccio vn caro inuito à quest'Vnione; e per vnirci à Dio, dobbiamo difunirci da noi sessi.

Fratello caro, il tutto è pazzia, fuori che temere, & amare questo melato Christo, il quale vorrebbe melare le nostre labra: però gustate, O seruo di Dio, gli aromati del Celeste Sposo, e come cara Spola, che deu effere l'anima sua, douete abbellirla con virtù: purificateui con l'amor celeste, acciò come pura colomba possiate volare à Christo, il quale è Sommo Bene, vorrebbe habitar in Voi, e Voi in lui, e di due amori vorrebbe farne vn solo amore. Vigilate per vedere la volontà di Dio, volendola eseguire con ogn'amore, & ardore. Vi lassiarò per hora in questi ardori: pregate. Dio per me.

Io hò parlato con Sua Santità, & hebbi gratissima vdienza, e quanto desiderauo: in partieolare mi confermò l'Indulgenza del P.Brindisi, la maggiore, che giamai sia stata concessaper hora non ve ne mando; ma sarà contenta visitare in nome mio l'Illustrissima Superioradel Conuento d'Halla, e porre in nota quante Monache sono; perche ne mandarò vna per

sav,

vna, ficome farò anco à V.S.Saluto la Signora sua Consorte, e figliuola, & il P. Gesuita (che era Confessore delle Serenissime Arciduchesse) mio carissimo Padre. Vi pregarò anco per amor di Dio, vi sia raccomandato il presente figliuolo, che viene allo studio, volendolo presentare alli Padri Geluiti, o raccomandargliclo; mentre è figliuolo d' vn gran nostro benefattore, & alcune volte ammonirlo secondo li bilogni; e quando l'occorterà, ò vestirlo, ò calzarlo (per effer putto) voglia V. S. spendergli, però con suoi danari. Io per la mia lunga, e graue infer-

mità, m'hò eletto di stare in Alla di Roueredo, aria àmio propolito. Mi farà gratia, se l'Illustrissima kauesse alcuna cosaper il mio stomaco tutto rouinato, che à pena posso viuere; ò oglio per vntare, ouero altro, mi sarà cosa gratissima. E sono trè mesi, che viuo, poiche così vuole Dio: ma humanamente non è possibile, ch'io possa viuere; desidero però morire per defiderio ardente, che tengo per vnirmi al mio Christo. Son tutto suo diuotissimo. D' Alla di Roueredo, alli 25. Ottobre 1622.

- Delle VV. SS. molt'Illustri

Affestionatissimo
F. Tomaso Cappuccino da Bergamo,
gran Peccatore.

XX.

Molt'Illustre Fratello, e Sorella in Giesù Christo, carissima, &c.

gratissima sua lettera, piena di giubilo, e d'allegrezza all'
anima mia: e non pensi, chequesta mia sia per consolarui,
giache il tutto scriuo con sentimento di verità: gioisco vedendoui così fauoriti da Dio, il
quale trattandoui alla grande,
vi fa partecipi di quella Croce,
che s'elesse per se stesso, dando-

ui occasione di premio, e corona. Mi marauiglio, che vi cada
in pensiero d'esser da Dio derelitti, & abbandonati; cosa ch'è
da Dio lontana; anzi che come
amici sui, vi dà occasione di
perdere l'amore alle cose basse,
e vili della terra; acciò con maggior amore, & ardore cerchiate, & amiate le cose celesti, edinine.

Que-

Queste Visite, chevi sà Dio Sono segni di grand' amicitia,, con la quale vi và introducendo à nuoui lumi, e viste dell'amor luo; le però con prontezza d'animo si lasciarà martellare dal celeste Artesice, che altro fine non hà, se non di sarvi vasi per il suo regio Palaggio, e riepirui del suo celeste liquore;ac. ciò siano l'anime loro ripiene del celeste amore, e con amare un tanto Dio, si veda, e si conosca quest'amore nel patire, nelli senti, e nelle fatiche, e dopò le fatiche s'habbia da godere va. dolce riposo. Questo riposo lo douete cercare nelle lagrime, nelli gemiti, nelle Croci, nelli flagelli, nelle spine, nelle persecutioni, nelle mortificationi, e nella Contemplatione delli Diuini Misterij; poicke il nostro Christo v'inuita, dicendo: Chi vorrà venire dopò me, pigli la sua croce, e mi seguiti. E se Dio vi sa pratticare questa croce, tanto diletta al nostro Christo, & à fuoi amici; quanto douete, O Fratello, O Sorella, rallegrarui, non diffidandoui,nè lontanadoui da vn tale Dio,il quale tanto vi ama, che sin'hora in Cielo v'hà coronato di gloria il figlio, e la figlia. O volesse Dio, che ogni giorno, & ogn' hora generaste figli, e figlie per il Paradiso! & io non sò come chiamate le dolcezze, amarezze; li ripofi,fatiche; mentre tanto dolore mostrate dellevisite celesti, che vi saranno occasione d'eterna gloria. Benedite, lodate, e ringratiate pure Iddio de' tanti benesicii, che vi sa.

Offerite pure di buon cuore, li figli, la robba, Voi stessi, et tutte le cose vostre à questo Dio sommo Bene, il quale non può errare; e quanto sà, tutto è sommamente buono, santo, e perfettissimo. E se consessate questa verità, come haueremo nos ardire di dolerci di quanto hà operato con Voi? e però gandete, et iteràm dico, gaudete. O dolci Visite! O caro Padre, che per dar vita à suoi figli, li visita con slagelli d'amore, e di dolcezza!

Vadino pur V.S.con la Signo. ra, nel suo Oratorio, e con voce intonante rendete le douute gratie al Creatore, di quanto hà voluto fare con l'anime loro; facendo nuoui proponimenti di rinouarui in tutto nell'amore d'esso Dio; non volendo giamai separarui da lui per qualsinoglia finistro accidente, che Dio volesse vsare con voi; ¿sciandoui reggere conforme il Diuino volere, e mai lamentarui d' vn. tato Benefattore. O beati quelli, che si lasciaranno maneggia-. re da questo Dio! perche hauédo le mani trafitte co duri chiodi, non può far male, anzi che sempre ci fà bene : & il leuargli li figliuoli, e darli delle lunghe infermità, con altri dolori, è...

Yyy

Digitized by Google

par-

particolare, e fingolare amoredi Dio. O quanto dispiace à quefio Dio, il vedere i suoi amici vifitati con tanta carità! e noncauare poi dalle sue Visite quello, chesso Dio, pretende, è gran

vilta, & indegnità.

O quanto doueria l'huomo consolars, quando è visitato da Dio! O quanto è cosa dolce, e soaue l'imitar Christo nella. Croce! O quanto riposo troua l'amico d'Iddio nel faticare per amor d'esso Dio. Si gloriaua. S. Paolo Apostolo nella Croce. di Christo; ma hora si cerca la gloria ne' diletti, e contenti: & il nostro Dio no insegnò giamai tal dottrina, ma insegnò eroce, martirio, sangue, dolore, e morte: gli amici di Dio seguitano, questa celeste dottrina.

Fratello mio, e Sorella mia... imparate quest'alta Teologia. che non s'impara nelle scuole. mondane, ma s'impara nelle. piaghe di Christo, gemendo, lagrimando, orando, e contemplando. Quelto Maestro è Christo, il qua l'è Vita, che da vita... all' anima; e l'anima fi lascia... reggere, e gouernare, per esser introdotta da vna vita mortale ad vna vita immortale. Questa vita immortale, ama chi l'ama; serve a chi serve; cerca chi cerca; dà à chi le dà; vede chi La vede. O felice chi intenderà per pratticare, e chi è amato. per amare ! Quest'amore ama,

e non vuol'esser amato. se non da Dio; all' hora ama, quando: pensa d'esser odiato. L'amore retto non ama li doni, ma ama il Donatore. L'amore vede l'alto in Dio, e baffamente vede. se stesso. L'amore ama l'Amato nel patice, e gioisce nel fruire. L'amore, quanto ama Dio, anco tanto odia se stesso, e con odiarsi . s'ama . L'amore non. runira premio, nè gloria, nè inferno, nè gusti, nè commodi,ma vede il loio Dio,e questo Dio lo gusta, quanto alla Parte Superiore : e l'Inferiore, per esseres suddita, & vbidiente alla Superiore, leguita il suo Signore, gustando ancor essa delle dolcezze della Superiore; come ben diceua il Profeta santo: Cor meum, & caromea exultanerunt in DBYM vinum.

A questi termini con l'aiuto. di Dio è assorta l'anima amante; merce ch'essendo: la Parte Inferiore ridotta vbidiente alla Superiore, nè hauendo, la Superiore, che l'aggravi, può con agilità impennar l'ali dell'amore, volando à Dio, e per mezzo della Contemplatione gustare gli aromati dello Spolo Christo. Questi: aromati: non si gustano. in diletti vani, ma in croci, in. patiboli, in persecutions, in infermità, in do'ori, in negatione della propria volontà, in mortificatione delle proprie passioni, & in vbidienza della Parte Infe-[10<sub>5</sub>.

riore alla Superiore.

Attendete, Amici di Dio. à questa celeste dottrina, e non. vi ramaricate, se Dio vi mostra tanto affetto, & amore; gioite nel patire; doleteui, quando sete prosperosi: Dio v'insegna il modo di piacere à lui. Questo modo è la sua imitatione; a que-R'imitatione lascio Voi con la... Conforte, e con quell'Illustrissima serva di Dio. E questa. mia scrivo anco per l'Illustrissima, e p la Signora sua Consorte. Rendo gratie à quell'istessa Illu-Aristima della scatola mandatami. Godo del felice successo della sua Chiesa, della quale Iddio ne farà molto glorificato, & amato, & al capo suo ne rifultarà premio, e corona.

Mado à quell' Illustrissima 50. Indulgenze, da esser dispensate à tutte quelle Spose di Christo, vna per vna. L'Indulgenza è quella del Padre Lorenzo da. Brindis: Sua Santità le consermò à me di propria bocca; se le può queste Indulgenze applicare à Rosarii, à medaglie, à corone, & ad imagini, secondo la sua diuotione, che così Sua Santità me le concesse, quando hebbi vdienza: ad V. S. ne concedo 20. ne dia vna al Padre Conses.

fore dell' Illustrissima, ch' era. Confessore delle Serenissime; vna al P. Giolesso; vna à quel Maestro de' suoi Nouitij; vna. à quel Religioso, che visitai in. Insprugg, ch'era dato per morto, & vn'altra al Dottor Girardi in mio nome: l'altre le dispessi alla moglie, e samiglia, & à chi le par bene. Saluto tutti li nominati, & all'orationi di tutti minarcomando.

ti mi raccomando. Mifara gratia, quando andarà in Insprugg visitar il Signor Dottor Ferrari da Roueredo. mandato da questa communità per negotij, e falutarlo in nome mio, essendo vn gran Seruo di Dio. Vi saluta quell' Eccellentissimo Medico da Persene, al seruigio del Prencipe di Salzburg. La ringratio molto della cura, che hà di quel figlinolo. La prego mandarmi il nostro Trattato dell' Amor di Dio, L'Indulgenza (a) la potrà dimandare alli nostri Frati d'Insprugg; se non Phaucranno, m'auifi, che ve la mandarò,& è vna grandiffima Indulgenza . E con tal fine le prego da Dio ogni compito bene. Di Roueredo di Trento, fatta la Fella della Concettione della Nostra Signora, e Padrona, MARIA Vergine, 1622.

Di V. S. Molto Illustre

Fratello affettionatissimo F. Tomaso Cappuccino, feccia de Peccatori.

(a) Idest Formula Indulg.

Yyy 2

XXL

### XXL

Ad vn Signore (il eui Nome, e State non fi sa.)

## Molto Illustre Signore, &c.

C On stato sin'hora aspettando Ino auiso, conforme la promessa fattami, auanti fi partisse d'Hallathora vengo à farle humile riuerenza, desideroso di vederla fommersa nell'amor di Dio. Signor mio, si raccordi, che sotto Dio non v'è altro, che amarlo, e seruirlo; e molto più sete in obligo, quanto che sentite palpabilmente, che Dio vi chiama: e doucte corrispondere, tanto più, c'hauete vna Madre, & vna Sorella risolute di darfi tutte à Dio ,e come prudente fare vna fanta ritirata, ficome già v'hò scritto; onde, coforme dette Signore (ritirandosi secondo li suoi santi desiderij) potrebbe anco Vostra Signoria vnitamente attendere à prepararfiper vn ben morire; poiche gran Sapienti stimo, che fiano quelli, che faperanno accómodarficon Dio Jasciando le vanità, fumi, modo, &c.che oggi fono, e di mani con vn'accidente la morte li tronca, con ogni nostro disegno.

E questo saria cosa da Nobile honorato, che il Mondo stupiria d'un tal'Essempio, sicome si vede di molti Personaggi, c'hanno satto l'istesso, L'essorto, e la

prego nel dolce Giesù, à far sima della volontà della sua Signora Madre, & io non sò, in. che cola possa maggiormente mostrare vna Madre l'amore verso i suoi figliuoli, quale mostra questa sua Madre à V.S. che altro non pretende, le non la. gloria di Dio,e la sua salute. Mi pare che V.S. faccia torto à Dio, à se stessa. & ad vna Madre di tanto valore, e Vedoua, che con tanta honoreuolezza, fatiche, stenti, e sudori, v'hà alleuato. E doueria lei molto ben pepetrare l'offerta, che vi fa vna. tal Madre; e con spirito di Dio deue fare riflesso à quanto vi propone, e venire con lo Spirito Santo à star con la Signora, Madre, e Sorella, in fanta quiete, e pace per godere, e fruire l'Amato Christo:e tanto più, quanto, che sente le saette nel cuore delle sante inspirationi, desser ritirato, attendendo all'vnione, & amore di Dio, il quale và dicendo, Prabe, Filimi, Cortunna mibi.(a)e gustare in corde, in anima le dolcezze di Dio;attendendo ad vna totale frequenza de' SS. Sacramenti, e frequentes Oratione, e Contemplatione: ficome pretende di fare la Signo-

(a) Prou. 23.7. 26.

gnora sua Madre, e Sorella... O che bella cosa saria il vedere la Madre. Sorella. e Fratello. d'accordo, vniti, e trasformati in Dio! O che essempio daria al Mondo! conforme l'essorto. La Signora Madre conferì con me. & anco hò veduto la lettera... che v'hà scritto; e sono restato canto edificato, che mi mosse le lagrime, vedendo vna Donna di mente tanto fanta: Douete voi farne gran stima, perche veggo, che Dio vi chiama per mezzo della Madre: & io poueroReligioso l'inuito, e lo chiamo nel nome di Christo, a cominciare hormai vna nuoua vita. vn nnouo amore. con vna. nuoua volontà, vnendoui per amore à quel Dio, che spassmaua,& agonizana p vostra salute sù l'aspro legno di Croce. O quanto è dolce l'imitar Christo! Cormeum & caro mea exultanerunt in DEVM Diuum . (a) Non. folo lo gusta l'anima, ma anco la carne. O quanti Regi, e Prencipi, considerando i pericoli, che sono nel Mondo, lasciorno Regni, Città, e spassi mondani, e fecero vna fanta ritirata!

Signor mio amantissimo, si raccordi, che la perdita d'Iddio è gran cosa, e con un pensiero terminato si perde questo Dio tanto caro, amabile, e desiderabile:perciò l'essorto à venirsene in casa, e trattar con la Signora

(a)Psal.83.v.3.

Madre con animo rifoluto di dar principio à cosa tanto degna, & honorata; degna d'vn... par vostro essendo cosa da Grádi, cioè l'accostarsi à Dio.

O quanti beni godono quell' anime date al servigio d'Iddio! O quanti colloquij, eccessi mentali, e lumi sopranaturali! Guftate, & videte, quoniam fuanis eft Dominus. (b) O quanti pari suoi fanno Vita Angelica, che tanti ne conosco. & à mia persuasione fanno vita d'Angioli! Renertere.Renertere Sunamitis. &c. (c) perche nel servigio di Dio tronarete dolcezza tale, che tutto il Mondo non la può dare. O quante volte parla Dio al vo-Aro enore! ma Ohime, che tenete la porta chiusa!

Signor mio la vorrei potere sforzar à seguire l'orme del vo-Aro Dio: O quante volte Dio vi chiama! e pur veggo con mio dolore, che non rispondere alla voce d'Iddio: passano gli anni, giorni, e mesi; tiene la morte i lacci test, per condurci nelle sue reti. O quanti muorono grauidi, che mai partoriscono opere di salute! O cieco mondo! ma molto più ciechi coloroiche li credono: O quanti n' ha ingannati il Ben Farò ! e così cadono nella fossa. O poueri mortali, che viuono lontani dal suo centro, e fine, ch'è Dio, e per vn momentaneo piacere si pri-

(b)Psal.33.v.19. (c) Cant.6.v.12,

nano di quella beata Patria del Paradiso, e vogliono godere quell'eternità dell'Inferno! Pbi mullus ordo, sed sempiternus borror inhabitat.(a)

Signor mio, legga, e rilegga... la lettera della Signora sua Madre, piena d'affetto, & amores materno; legga questa mia, che vi manda Dio per mezo mio, e faccia vna santa determinatione; poiche il tempo della nostra vita è breue, e passa, come l'ombra:gran Sapiente sarà V.S. fapra ritirarli in ficuro.

Figliuol mio, penetri benequeste mie parole, dettele coa. gran zelo dell'anima sua, così illuminato da Dio; non metta. tempo di mezo, venga pure à piedi della sua afflitta Madre, tratti co essa lei quel tanto, che lapouerina vi propone con tanto affetto, & amore: e faccia vn sodo, e real fondamento d'hormai seguire quel tanto, che Dio

vuole da lei.

Di V. S. Molto Illustre

Vedo in Spirito il voltro cuo re saettato da Dio, e che sente. li rimorfi della Conscienza;e pure state saldo: ma spero nel mio Dio, che non prolungarà in eseguire la volontà Diuina, in cui consiste ogni nostra felicità. Io sarò sollecito in pregar Dioper voi, acciò vi dia gratia di lasciar le tenebre, per seguir la Luces delle sante virtù, con le quali ci facciamo amici di Dio; ne altra amicitia ci può fare beati. Stupisco della santa mente della Signora sua Madre, e dell'amore, che vi porta: di muouo la prego à consolarla, che così Dio ve lo comanda; mentre non fa altro per vostro amore, che sparger lagrime, e gemiti per incaminarla alla gloria del Cielo: farò fine, per non tediarla, e la la-

scio nelle braccia del buon Giesù. D'Halla,all'11. (il Mese, e l'Anno mancano.)

Affettionatisfime

F. Tomaso Cappuccino da Bergamo, gran Peccatore.

(a)10a.10.7.22.

AVER-

## 

## A VERTIMENTO ALLETTORE

PER LE SEQUENTI LETTERE.

I d'accennato nel principio del Libro, A quello, che legge, che independente a la Roueredo, nella Chiesa di S. Marco si troni una Croce, donata dal buon Seruo di Dio, F. Tomaso à detta Communità, con li Scritti Origina-li, & autentici dell'Illustrissimo, e Reuerendiss. di Trento, e Prencipe di Bauiera, & c. hò giudicato bene ricauarne Copie, e d'aggiongerli al presente Libro: perciò scrissi al R.P. Guardiano de' Cappuccini in Roueredo, e be con licenza di quelli, à quali tocca, me le communicasse sedelmente e il quale dopò hauerle ricauate, me le mandò, come siegnono, accompagnate con questa sua, à me scritta da Roueredo, alli 27 Giugno 1681.

M. R.P.mio Osseruandissimo.

La P.S.M.R.

Con servita di quanto desidera circa la Copia delle-Scritture, che in S. Marco di Roneredo si ritrovano ; se in altromi conosce buono, se adesso, se inogn'altro tépo, la supplico à sernirsi della debolezza d'un suo diuoto, se humile Servitore. Gratissimo poi mi sarà l'Essemplare della Stampa, quando sarà terminata, e si degnarà fauorirmi; con che facendole humilissima riuerenza, resto con pregarla delle sue sante Orationi. Roueredo. 27 Giugno 1681.

Di V.P.M.Reu.

Dinotissimo, & obligatissimo Serno. R.Gregorio da Roueredo Pred.Cappucc.. e.Guard.

Copia.

## A P P R O B A T I O N E Di Sua Eccellenza Reuerendissima

CARLO EMANVELE MADRYZZO

Per la gratia di Dio, Vescono, e Prencipe di Trento, &c..

Acciamo indubitata sede, Tomaso da Bergamo Cappucciper relatione del Ven. P.F. no Laico, degno d'ogni credeza,
che

ete il pezzetto del legno, donato dall'istesso Padre all'Vniuersità di Roueredo, è dell'istesso della Santissima Croce di N. Signore: per il che stante la sudetta relatione, e tessimonio, se gli deue ogni veneratione, e diuotione. In fede di che habbiamo di proprio pugno, e co'l folito nostro Sugello sirmata la presente. Data in Trento, 9. Aprile 1630.

(L.S.) CARLO MADRVZZO, Vescouo di Trento.

Copia.

Attestationi, à Lettere à F. Tomaso, dalli Serenissimi, Elettore, & Elettrice di Bauiera.

#### ELISABETTA PER LA GRATIA DI DIO

Prencipessa di Lorena, Duchessa di Bauiera, Elettrice del S.R. Imperio, &c.

A Ttestiamo in virth di questa, qualmente hauendo
noi fatto dono al Ven.F. Tomaso da Bergamo Cappuccino
Laico, d'vna Croce del legno
del P. S. Francesco, entroui alcune Reliquie sacre, cioè del
Sangue miracoloso di Christo
Nostro Redentore, & vna particola di S. Pietro, vna di S. Paoso Apostolo, & vn'altra di S. Lo-

renzo Martire. Le dette Reliquie sono capitate à Noi da luoghi buoni, e sicuri; siche non resti da dubitare punto del modo, one anco qui da Noi, come tali, sono state teaute nella debita Veneratione. In sede di che habbiamo sirmata la presente di proprio pugno, e co'l solito nostro Sugello. Data in Monaco questo di 3. di Febraro 1682.

(L.s.) ELISABETTA DVCHESSA Di Bauiera, Elettrice.

CO-

Copia.

#### Reuerendo, e Diletto nel Signore.

On quel gusto, che mi soglino dare le lettere di V.
R.hò letto questa, che tengo nel
duodecimo del corrente. Ringratiola del Discorso così pretioso, et amoreuole, che mi sà
per destarmi con assetto al dinino Amore: e rimanendogli parimente tenuto, che con tanta.
carità si faccia mezana srà me,e
lui, per l'impetratione di queste

gratie, che io non dispero di potere ottenere; mentre ella ne, portarà speranza si viua: e perciò mi riposo volentieri nella, promessa, che mi sà delle sue, sante Orationi, come anco Madama mia, che viene à parte, della risposta, e meco gli prega, degne retributioni dal Signore. Da Monaco à 28. Marzo 1631.

Ter compiacerla

IL DVCA DI BAVIERA,
ELETTORE.

Copia.

# Reuerendo, e Diletto nel Signore.

Vesta non servirà per altro, che per ringratiare prima V. R. della memoria, che tiene di me nelle sue diuote. Orationi, come bene hò inteso dalla lettera, scritta li giorni passati al Serinissimo Signor Elettore, mio Consorte: e poi di pregarla, perche non lasci di raccomandarmi seguitamente à chi

mi può dare ogni vera consolatione. Hò aggiunta à questa la fede, che V. R. desidera per quella pretiosa Reliquia del Sague di Nostro Signore, e me gli osfero in ogn' altra cosa di sua gratificatione. Il Signore sia sua Custodia. In Monaco à 28. di Marzo 1631.

Per gratificarla ELISABETTA DVCHESSA di Bauiera,Elettrice.

Copia.

I O Elisabetta nata, per gratia di Dio Duchessa di Lorena, e di Barri, Duchessa di Bauiera, & Elettrice del Sacro Imperio, fò fede qualmente vna particella di Sangue, inclusa in vna crocetta, donata da me à Frà Tomaso da Bergamo Cappuc-Zzz cino. cino, è del pretioso Sangue di Christo Signor Nostro. E per tanto hò sottoscritta la presente di propria mano, e sugellata con il mio proprio Sugello. Questo dì 28. Marzo 1631.

(L.S.)

ELISABETTA DVCHESSA. di Bauiera, Elettrice.

#### Di Fuora.

Alli Molto Reuerendi, Padre Guardiano, e Padre Ambrogio, con li Signori Proueditori di Roueredo miei nel Signore Colendissimi.

Copia

Molto Reuerendi Padri, e Molto Illustri Signori Proueditori.

Ruerendi, Padre Guardia-no, e Padre Ambrogio, mando per il Signor Martia de Giorgio la Croce, e ne faccio vn dono alla Città di Roueredo. acciò sia riposta nella Chiesa di S. Marco, oue dalli Signori Proueditori sara terminato il luogote non sarà aperta la scatola, ie non saranno presenti li nominati, che saranno: il Reuerendistimo Signor Arciprete, le Reuerenze loro, con il Reuerendo Padre Priore di Santa Maria . li Molto Illustri Signori Proveditori, con il Signor Podestà, il Signor D. Gregorio, il Signor Capitanio del Castello, il Signor lseppo Saibante, il Signor Francelco Eccher, il Sig. Ongaretto, & altriche vi vorrann'essere, & il Signor Riggotto, e Sig.

Partino: & aperta la scatola, il Signor Arciprete pigliarà la. Croce, con quelle Cerimonie, che gl'inspirerà Iddio, e sarà riposta sù l'Altare; & il Padre Predicatore leggera in Pulpito l' Autetiche dell'Illustrissimo Piecipe di Trento, per il Legno della s. Crace: auertendo, che il Sangue pretioso è quello nel mezo della Croce, e tutta la Croce è del bassone del Serasico P. S. Francesco; e lette l'autentiche, il Padre Predicatore fara vn. sermone, mettendo in divotione al Popolo dette Sante Reliquie; & il Signor Arciprete prédera la S.Croce, e benedirà il Popolo,non folo della Città,ma di tutto il Territorio Roueredano con tutto il paese; benedicendo anco me,& il Serenissimo LEQ-

LEOPOLDO, e la Serenissima. ternità à leggere questa mia à con suoi figliuoli, raccomantutto il Popolo, e sare osservare dandoli al Popolo; e sia riposta quant'ordino, & aggiongere alcos solo solo al luogo destinato.

Tenerà vna chiaue il Signor Arciprete, e l'altra teneranno li Signori Proueditori, quali finito il loro vfficio entrando altri Signori Proueditori, consegnaranno le chiaui alli Successori loro. e così di mano in mano. Siano due serrature, vna differete dall' altra, e siano poste l'Autentiche con le Reliquie, e sarà bene, che siano scritte in carta pecora, acciò fiano meglio con seruate, sicome sarà giudicato bene dalli Signori Proueditori; e se non saranno tutte due le chaui, mai siano aperte, e bilognando aprirli siano sempre presenti almeno due Signori Prouedicori, & il Signor Arciprete, ò altro da lui nominato. che sia Sacerdote; così si facci nel riponerle: prego nostro Signore, che voglia benedire tutto il Popolo dell'uno, e l'altro sesso: e si come si ritroua in essa Croce l'offo de' SS. Pietro, e Paolo Apostoli, e di S.Lorenzo Martire, così vogliano essere Protettori, e Difensori della Città mia patria d'affetto) di Roueredo, acciò sia honorato, e glorificato Dio in eterno. Prego VV. Pa-

ternità à leggere questa mia à anant'ordino, & aggiongere altre conditioni, se parera bene alle Paternità loro per il mantenimento delle Reliquie; cosi confido, che farete esequire la. mia volontà, che altro, non pretendo, se non la gloria, & honore di Dio:farà copiar anco questa mia in carta pecora, e sia riposta con l'autentiche, e con le Reliquie. Faccio dono di queste Sante Reliquie alla Città mia dilettissima di Roueredo, mostrandole l'affetto cordiale, ch'io pouerello gli porto senz' alcuno interesse mondano: e mi sarà gratia, che il P. Predicatore nel sermone, che farà mi voglia raccomandare all'orationi di tutto il Popolo, con far dire vna Salue Regina à tutti secondo la mia intentione. Di nuouo P. Guardiano, P. Ambrogio, e Sig. Proueditori faccino osseruare quant' ordino; in particolare. prego il mio carissimo Signore Zuanne Fontana Proveditore, voglia effer sollecito in quanto ordino in questa mia, perche ne sentirò gran gusto, e mi daranno auiso minutamente del successo. (D'Inspruch. alli 14. Luglio 1630.) DĎ.VV.PP.

Fratello in Christo

F. Tomaso Laico Cappuccino. Con occasione, che se ne viene il Fratello del Signor Mattia des Zzz 2 GiorGiorgio, il Molto Reuerendo Sig. Degano, desidera, che sia inuitato con il Sig. Mattia, acciò siano presenti nell'aprire della scatola, & il Sig. Zuanne Simoncini, e Sig. Lindego.

Fin qui la Lettera di Fra Tomaso.

Aggiongo, che nel medesimo luogo, appresso detta croce, & accennati Scritti Originali, si troni anco pn'altra Attestatione seritta da pn Molto Reuerendo Padre Proninciale de Minori Osseruanti R. di Bauiera, che su anco Commissario Generale Apostolico di Bauiera, e Tirolo; il quale disfusamente attesta della sacra Reliquia del Sacratissimo Sangue, che indetta S. Croce (à Frà Tomaso dalla Serenissima Elettrice donata, come di sopra) si ritroua: Ma essendo l'Attestatione assai lunga, hò tralasciato di farla sampare: basta il dire, che la Reliquia sia al tempo, che i Tunchi occuporno l'Isola di Scionell'Arcipelago, per ordine del Vescouo ancon di Scio, di Casa Caietani, da un Mercate portata in Norinberga: et essendetta Città fatta Luterana, capitò nelle mani del Serenissimo Duca di Bauiera, Guilelmo, Bisauolo del Moderno Serenissimo Elettore, & C.

#### DI PIV.

Ella predetta Croce di F. Tomaso parla ancora la Diuota M. R. Madre Giovanna Maria di Croce: (come m'hà riferitoil M. R. P. Andrea d'Arco suo Confessore. Padre di Prouincia, e di Terra Santa a.)Le parole sono queste: Nel tempo poi del Contagio fù seriolamente trattata la fondatione del Conuento, e su accettata contutt'i voti & esso Venerabile Padre Fomaso andò à ritrouare (ma questo su auanti il detto configlio) l'Illustrissima Signora Contessa Sibilla, viuendo ancora il Signor Conte Macimiliano, Conte di Lodron, suo Marito; e le disse: Il Signor Iddio las riserna per pna cosa grande; ma.

questo da essa Signora non su capito;l'intese però doppo, quado fu fatta Fondatrice di questo. Monastero di S. Carlo. Ritornò poi il sodetto Padre, che staua in kniprugg áll'hora, con ordine del Serenissimo Arciduca, Padre de'due Serenissimi defonti, per trattare à suo nome il gusto, che di questo ne sentiua... l'istesso Serenissimo Padrone della fondatione di questo Conuento, e le fu risposto, ch'ogni qual volta comparisse il denaro da fondarlo, fempre la Communità era contenta. All'hora. canò fuori il Padre la Reliquia della Santissima Croce, edisse loro; quando si fondarà questo Couento, io donard questa S. Croce alla

(a) Proprio Chirographo, & Sigillo.

Communità : E così si manifestò all'Illustrissima Signora Contessa sibilla di Lodron, nata Fugzera, che lo voleua fondare del fuo . All'hora ( stimo ) si fece nuouo configlio, & il fodetto Padre Tomaso li donò la s. Croce,ch'è quella si conserua degnamente in questa Parocchiale di s. Marco nell'Altare del Crocifiilo; e quando quella si leua per portarla in Processione, li Signori Proueditori di questa Citta mandano ad auilare, che si fuonino le campane nella nostra Chiesa di & Carlo, per Commemoratione di questo fatto. Il tutto a maggior gloria di Dio. A men.

La Medesima fusamente racconta, d'essere per mezzo di Frà Tomaso conuertita dal Mondo à Dio, & al Diuino amore, essendo gioninetta di tredici annissiche la solena chiamare: Figlio delle sue lagrime : e l'Anno 1623. alli 19. Decembre, fece il voto-(semplice) di Verginità nella. Chiesa di santa Catarina, auanti l'Altar maggiore, confermadolo doppo vn Anno nella Cappella di detta Chiesa nell'Altare della Madonna Santissima., il tutto, prasente Confessario, e Frà Tomaso, il quale offerse il Corpo, l'Anima, & il cuore in. perpetuo Sacrificio al celeste Spolo. E frà molt' altre cole, aggionge, che doppo la fuamorte, essendo in Contempla-

tione, & Eccesso, à Ratto mentale, habbia inteso, che l'anima del Venerabile Fra Tomaso era entrata nella gloria de Beati, à godere quello, che in terra così ardentemente haucua amato, Hec illa.

Ad vn'altra Persona Nobiles apparne doppo morte (come racconta il R. P.Francesco Matuano (che all'hora era Guardiano d'Insprugg) dicendo, che per Gratia, e Misericordia d'Iddio godeua la gloria eterna.

Il detto R.P. Francesco (huomo degno di fede, la cui essemplarisima Vita à suo tempo andara in stampa)afferma con proprio pugno, come siegue: Molte volte mi disse (Frà Tomaso) P. Guardiano, io sò, che la P. V. saperà alcuni giorni auanti, se hò da morire di quest'infermità:però la prego à dirmelo, quando lo saperà: Così li promesi di fare, se N. S. me lo riuclasse in. qualche modo. Però vn giorno pregando N.S. che se doueua. morire di quell' infermità, mi: dasse qualche segno; subito vscito di cella, mi sentij toccarecon vaa mano leggiermente. Così mi auuenne ancora due giorni doppo, andando al Matutino. (questo su 15. giorni auanti la sua morte) perilche hauedo io fentito tali fegni,gli difsi: Fra Tomaso, preparateui, perche hò hauto segno, che voi morirete presto di questa inier-

fermità. Subito si leuò dal pagliariccio (pche mai volle adoprare il Matarazzo, con tutto che fosse Vecchio di 68.anni ) e mi ringratiò di tanta buona... nuoua di douere andare al Paradiso, dicendo:Lo sapeuo bene io che la P.V.l'hauerebbe saputo auanti; sicome in vero lo seppe, come hò detto. Anzi di più: nell'hora, che volle morire, cantando io Matutino, all' Homilia, leuando la mente à Dio per hi, subito mi sentij tirare per l' habito, quasi che vno mi volesse tirar suora del Coro; doue nella mente mia proferedo queste parole: Per certo, che ho-

ra vuol morire: ecco che distri bito venne vn Frate, dicendo: Padre, Padre, correte, che F. Tomalo vuol morire : e così gionto à lui, ancora conoscendomi, paísò al Signore per goderio in eterno: hauendo (come scriue) auanti riceuuto la benedittione dal Molto Reu. P. Prouinciale. Passò con il Crocifisso nelle mani, il quale teneua sempre al petto, e lo baciava spessisme volte con tanto affetto, che rendeua diuotione ad ogn' vno. Quale Crocifisso lo volse il serenissimo Arciduca LEOPOL-DO.con la Conforte sua CLAV-DIA per diuotione. Hec ille.



PAR-

# PARTE IV. DELLE COMPOSITIONI

DI

FRA TOMASO DA BERGAMO LAICO CAPPUCCINO.

Ouero

# CONCETTI MORALI

# GLI HERETICI.

CAVATI PER GLORIA DI DIO DALLE COSE NATURALI.

Composti dall'Autore in Vienna(a) l'Anno 1620.circa quel tempo, che gli Heretici occuporno la
Boemia: ma surono poi dall'Autore perfettionati, e satti copiare in Insprugg,
l'Anno 1629.e 1630.poco tempo
auanti che morisse.

(a) Pt clare habet Epift. 14. superins.



# AD LECTOREM Theologum, seu Controuersiarum Fidei Studiosum.

#### F. Iuuenalis Salutem.

Duertas velim, quisquis hac legis, Austorem ex abundantias cordis, Dei amore, & miro ergà proximum zelo percitum hic loqui, & conari illud ipsum lumen vera, & indubitata Fidei Catholica (quod in corde suo sic gerebut, vt diceret (Excellentissimo Guarinonio teste) La nostra santa Fede è così certa, o così vera, che io non più la credo, ma la sò; anzisì, che io la sò: (a) tot nimirùm credibilitatis euidentis, visionibus, extasibus, reuelationibus; sidei veritatibus sibi declaratis) cuiquè, presertim baretico contradicenti, instillare: (b) dusto vnico argumento à pracipuo pietatis sundamento, quo vera sides prescribit, si DEO placere velimus, vt non secundum carnem viuamus, sed spiritu sacta carnis mortiscemus; vt continuè prauas animi assi citiones vtriusque hominis eradicemus, mortiscemus, & remoneamus; quod Sacra Littera vtriusque Testamenti consirmant, qua singulis propè paginis ad veteris hominis mortiscationema hortantur.

Quò enim tam seria Christi verba apud S. Matth. (c) & Marcum (d) ad S. Petrum suam Passionem aliquo modo auersantem: Vade post mesatana, scandalum es mihi, quia non sapis ea, que Dei sunt, sed ea que hominum? Quò alia apud S. Ioannem (e) & ex parte apud S. Matth. Marcum, locis citatis, & Lucam: (f) Amen, amen dico vobis, nisi granum frumenti cadens in terram mortuum fuerit; ipsu solum manet: si autem mortuum fuerit, multum frustum affert. Qui amat animam suam perdet eam; & qui odit animam suam in hoc mundo, in vitam eternam custodit eam.

(a) Hyp. Guar in vita. (b) Non Contrauersistam, sed vera Fidei Praconem agendo. (c) Cap. 16. (d) Cap. 8. (e) Cap. 12. (f) Cap. 9.

Digitized by Google

Quò alia adhuc clariora, & patentiora apud S. Matth. & Lucam., locis citatis: Si quis vult post me venire, abneget semetipsum, & tollat crucem suam, & sequatur me.

Quò item prolatio octo Beatitudinum apud S. Matth. (a) & quatuor

apud S. Lucam? (b) Beati pauperes, &c.

Quò tam manifesta, & absque vllis figuris sapisime à S. Paulo inculcata doffrina? Fratres debitores sumus non carni, vt secundum. carnem viuamus. Si enim secundum carnem vixeretis, moriemini: si autem spiritu facta carnis mortificaueritis, viuetis. Quicunque enim spiritu DEI aguntur, ij sunt Filij DEI? (c) Et de se ipfo contrd passiones decertante ait: (d) Ego igitur sic curro, non quasi in incertum: sic pugno, non quasi Aerem verberans; sed castigo corpus meum, & in seruitutein redigo. Et in alio loco: (e) semper mortificationem IESV in corpore no Rro circumferentes. Quod & aliis omnibus suadet, alibi dicens: (f) Mortificate membra vestra, quæ sunt super terram, fornicationem, immundiciam, libidinem, concupiscentiam malam, & auaritiam. Similiter in Epistola ad Galatas. (g) Septedecim opera carnis recenset, & his similia, qua nist mortificeneur, Regnum DEI, contrà agentes non consequentur, vi expresse adiungit. Et alibi: (h) Omnia pænè in sanguine secundum legem, mundantur,& fine Sanguinis effufione (qua mortificatio fignificatur) non fit remissio: DEVS quippe Sponfus sanguinum est fidelibus.(i)

Denique quò illa verba, in illo tam sublimi initio Euangelij S. Ioannist dedit eis potestatem, &c. idest, Christum per suum püssimum Aduentum, Incarnationem, ac Redemptionem dedisc quidem hominibus facultatem, seù gratiam diuine udoptionis, & filiationis, sed solum ijs (loquendo de actu secundo) qui creduntin nomine eius, qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex DEO nati sunt, &c. Vno verbo, intendit dicere S. Ioannes, quod S. Paulus dixerat: nimirum illos, qui Spiritu DEI aguntur, qui Spiritu nati, facta carnis mortisicant, esse veros DEI silios. Quò omnia ista, & sexcenta alia Scripture loca respiciunt è nisi eò, quod nos docere velint, summè necessarium, ac propè vuicum medium, ex parte nostra, salutis acquirende esse passionem nostrarum mortisicationem, & abnegationem.

Ex altera vero parte denocissimus bic Auctor consederans, modernas

(a)Cap.16.(b)Ca.6.(c)Rom.8.(d)1.Cor.9.(e)2.Cor.4.(f)Colos.3.(g)Cap. 5.(h)Hebr.9.v.22.(i)Exodi 4.v.25.Quos sanguine redemit: & d quibus sanguinis effusionem requirit; idest, vt carnem suam crucisigant cum vitys, & concupiscentis (Galat.5.v.24.) atque hec est Circumcisso cordis in spiritu non litera. Rom.2.v.29.

bareses omnes, quasi pro socis, & aris stare, plane de pugnare omnibus viribus pro carne, carnisque libertate; quam volunt esse libertatem, qua Christus nos liberauit: quidquid verbotenus in contrarium reclament, carnis sua merissimam libertatem, Spiritus libertatem arbitrantes: quod quam bene conueniat, illorum principia, qua tam operose adinucnerunt, inspiciantur, quò videlicet colliment, an non eò potissimum, vt supra altata sidei dogmata, de artta salutis via, er hominis necessaria arttatione sub iugo mortisicationis, in obsequium Christi, ad cidem compatiendum, conuellant, destruant, disperdant?

Quid ! inquiunt : Christus facts passus est pro nobis, ergo nostrum. patieritsuperfluum, & ad promerendam salutem inutile? (contrd illud: fi tamen compatimur, vt & conglorificemur.(2) Matrimovialis fatus aque sanctus, aut sanctior est, aiunt, quam Calibacus, aut virginalis, (contrà S. Paulum expresse dicentem :(b) Qui matrimonio iungie virginem suam bene facit, & qui non jungit melius facit ) ergo inquiunt, & Clerici, & Monachi, & Virgines DEO sacra possunt inire matrimonium, non obstante voto DEO facto, prout Lutberus Monachus cum Moniali se iunxit, ve cateris pudorem tolleret. Monasticum institutum sub votis perpetue obedientie, paupertatis, & castitatis, esse superfittosum (contra facri Euangely predicata consilia (c) & ideò tollendu. Bona opera, dicunt, non sunt necessaria, nec meritoria ad falutem, cum sola fides instificet, (contrd illud: Pides fine operibus mortua est. (d) Ecclesta Prelatis nulla debetur obedientia in conscientia obligans, ergo nec ieiunandum, nist libuerit ( contra illud: (e) Dic Ecclesiæ; si Ecclefiam non audierit, fit tibi ficut Ehtnicus, & Publicanus) Auricularis Confessio peccatorum in specie, est carnificina ( contra Ioann. 20. v.23.) ergo hominis Christiani (sine potins carnis) libertas non ca granari de-

Quid! inquiunt, Mandata DEI non sunt observabilia, quia Iusto non est posita Lez, & Christus nos liberauit ab hoc maledicto legis, (contra illud: Mandata eius grauia non sunt, &, si vis ad vitamingredi, serua mandata. (f) Purgatorium nutlum est, ergò pie desurtorium voluntates tutò ad alia possunt applicari. Episcopatus, alique gradus Ecclesiastici, Abbatia. Prebenda sunt inuentum humanum; ergò licite Principes illorum bona ad suos vsus connertere possunt. Santi non possunt pro bomine orare; ergò frustrà inuocantur, & in vanum demotiones multiplicantur. Confraternitates, laboriosa peregrinationes, alie-

<sup>(4)</sup>Rom.8.v.17.(b) 1.Cor.7.v.38.(c)Matth.16.v.24. 19.v.12.21. Luc. 9. v. 23. (d) Iacob. 12. v. 17. 20. 26. (e) Matth. 18. v. 17. (f) Ioan.5.v.3.

aliaque carnis assumpta Catholicorum macerationes sunt superstitiosa; ergò tollenda, &c.,

.

Quò omnia ista, & sexcenta alia modernorum sectariorum dogmata. ? nist vt carnis, & conscientie libertatem pro viribus tueantur, & sartam tellam conseruent: De Diam, quam Christus arelam dixit ad Ditam, spatiofam efficiant; ve panitentiam, confilia Euangelica, alia bona opera, & quidquid difficultatem fapit, è medio tollant ? estò interim, quod propria libertatis amatores eadem illuss, in specie dicant, & etiam patent, se viuere secundum spiritum; se esse viros vere Euangelicos; se tueri veram, & legitimam pictatem: quod plane falsum enincunt, ea,qua docent principia & facta; potissimum ipsius Lutheri, cuius libertatis, ac vertiginis spiritus, & vite dissolutioris licentia abunde nota est lippis, tonsoribus, vel ex ipfismet scriptis Lutheri; in que, si aut semel introspexeris, aut cum fanctorum Virorum relittis monumentis en composueris, flatim exclamare compelleris: Hic non DEI Spiritus, sed carnis damnata libertas docetur. Compendium turpitudinum Lutheri videatur apud Ioannem Pistorium in Anatomia: quarum pleraque in boc Trastatu vituperantur, ac perftringuntur.

Quia verò pyffimus vir Frater Thomas nihil simile à Romano-Catholica videbat edocer: Ecclesia, qua nibil, nist santum, nist rationale, nist pietati, ac bonis moribus conforme credentibus proponit: sue, vt loquitur Diuns Augustinus. (a) Nihil in Christianis Ecclesijs turpe, & slagitiosum spectandum, imitandumque proponitur, vbi veri Dei, aut præcepta infinuantur, aut miracula narrantur, aut dona laudantur, aut beneficia postulantur. Ideò zelo Amoris Dinini, & ex vero falutis desiderio Hareticorum ( quos bic assidue, fratres, appellat) perculsus, in sequenti boc Tractatutam efficaciter contra cosdem, & omnes aliter scientes insurgit, veluti contra carnis, eiusque libertatis iuratos defensores, ad oculum demonstrans, omnia hareticorum fundamenta cò collimare, pt carnis, & conscientia damnatam licentiam obsirment, defendant, ac in omnibus pratendant;licet nominetenus se spiritu Euangelico plenos diuendant, & credant. Pro cuius fidei zelo astruendo lubet apponere, quod de co narrat R.P. Marcellinus de Pife, in An. Tom. 3, fol. 846.his formalibus.

Cùm esset Oeniponti in Germania, & meritorum eius sama per omnes illas Regiones dissunderetur, ab Archiduce Leopoldo, Imperatoris fratre Germano, rogatus est, vt qua pollebat gratia apud DEVM, Principem quemdam Lutheranum, ex stirpe Saxoniæ progenitum, qui tune in aula eiusdem Leopoldi degebat, re-

Aaaa a duce-

(a) Lib. 2. de Ciuit. Dei, Cap. 28.

ducere ad Fidem Catholicam niteretur. DEI Seruus hoc intento accessit ad eum, sed Principe salutato statim velùt elinguis obmutuit. Arbitratus itaque Thomas displicuisse DEO digestam Orationem, qua Dynastam illum initiare parauerat, Dininam implorauit opem, quæ de repente Serunm Dei eo instruxit eloquio, quod rei hinsee dignitas exposcebat. Etenim quamnis esset homo rudis. ac penitùs interarum ignarus, tamen tanta efficacia ea, quæ speaant ad adem, elucidanit, vt omnes ibi affantes mirarentur. Principem perculit breuishic fermo, quippe secretò fecit Thomam. certiorem, se de Religione nostra bene sentire : sed quia nondum plene sui iuris erat, suam Professionem disterre, ne intempessine professa Fides Catholica præcox existeret, ac proinde minus apta foret ad resistendum Lutheranis, quos præuidebat ipsi ad Ecclesiæ Romanæ partes trankunti velut transfuge bellum fortiter indicturos, & ne videretur verba Viro Dei dedisse, occulte more Catholico vixis, coque in bello occiso, suit apud Defunctum repertum Rosarium, à quo Lutherani abhorrent : vndè quisque piè potest conijcere, Principem hunc veram Fidem amplexatum. tuisse.

Hac R.P. Marcellinus de virtuofa efficacia verborum F. Thoma, quam non minorem experieris in hisce ipsius deuotissmis scriptis, modd eo asse-su, & intentione illa perlegas, qua Princeps prasatus viua loquentis verba corde, & aure percepit: Tolle ergd, & lege: & saxit DEVS, vi intelligas, que legis.

Pariter Le Borem Acatholicum amice rogo: ne offendi, aut duriùs in sequentibus te perstriugi conqueraris; incuses amorem, quo pissimus DEL Seruus ergà tuam salutem stagrabat-Auster totus amores; hoc amoris telo istus obiit: vide suprà, Ad Le Borem: Vitam lege apud citatü. (a).

Scio quoque, & abundo compertam habeo familiarem tuorum cantilenam, toties (immeritò) Catholicis argumentis obie cam: Nos minus syncere tec u agere: Sophistaru more, Scholaru captiunculis negotiu pertractare: non synceze, non ex corde, non ex vero zelo salutis tua. En modò nactus
es candidum. Auctorem, fucis vi inescium, sine parabolis, absque scholis,
& literarum expertem, ex sola cordis abundantia loquentem: non sophistam, sed tui syncerissimum amatorem: qui non semel, at supius sanguinem pro tua salute sudisset: cùm igitur, vel coactus, in Auctore simplici, simplicem animum agnoueris, simpliciter, ac candide mouentie pia
verba, cordis aure percipere non detrectes. Vale.

CA-

(a Marcell.de Pife, impreffum Lugduni 1676. fol. 854.

Digitized by Google

#### CAPITOLO I.

### Come la Fede Cattolica viene insegnata dall' istessa Natura.(a)

Enche vna sola Autorità B della Sacra Scrittura, così del nuouo, come del vecchio Testamento, bastarebbe à conuincere ogni grand'Intelletto, per credere la verità della Rede Cattolica; voglio però mostrarti, che la Natura istessa ti con uince,& induce à credere questa verità ( se però non ti dai affatto nell'ostinatione) perche l'istessa Natura ti mostra, che non può esser verità Cattolica, doue sarà Senso, Carne, e Libertà; anzi, ò Heretico fratello, ti mostrarà, che Dio, somma Purità, Perfettione, e Santità non può habitare doue è vitio, e peccato.

La vita dunque dell'Heretico, non è altro, che vitio, e peccato: mentre non si può trouare maggior vitio, quanto, è il
viuere con Libertà di Conscieza; & il viuere con questa Libertà, non è cosa da Huomo, mà
da Bestia indomita; poiche maggior freno, e custodia si deueadoprare có questo nostro corpo indomito, che con qualsiuoglia crudel Fiera: e pur è veso, che volendo l'Heretico vi-

uere in Libertà, è vn voler viuere da bestia. Nè giamai s'è trouata Setta tanto bestiale, che no habbia posto termine à questo Senfo,e Carne; perilche(non volendo viuere con Legge) fai à punto, come gli animali bruti, che fanno quello, che gli detta, & infegna la Natura. Che ciò sia vero,ò Heretico, vedi quate sorti d'Heresie regnano in te, tutte sono secondo la Carne, lontane dallo Spirito. E perche Iddio hà posto nell'Huomo, la Parte Superiore, & Inferiore ? se non, acciò la Superiore, tenga fogetta l'Inferiore; essendo l'Inferiore vn'animale sottoposto à mille calamità, & iniquità.

Però Diò gli diede la Parte. Superiore (che è lo Spirito) acciò reggesse l'Inferiore nella via della virtù, e della verità; ma l'Heretico vuole, che l'Inferiore comandi, e domini alla Superiore, viuendo vita, non da huomo, ma da Animale bruto.

A gli Animali si mette il freno, ouero giogo; e tu, Heretico, vorrai viuere senza giogo, e senza freno?ma si come gli Anima-

<sup>(</sup>a) Auckor ipse Titulos Capitum hit apposuit; quos proinde in nullo mutaxe nolui, quamuis Lex Diuisionis aliter quandoque possulet.

lisenza freno, andarebbono à rompicollo; così tu, non volendo vinere secondo lo spirito, te

ne vai sciolto à sompicollo nel baratro infernale.

#### CAPITOLO II.

Che non si troui Verità in altra Fede, che nella Cattolica; e che detta Fede derinò da Christo N.S.

E se vorrai flare attento, & ascoltarmi con spirito di voler conoscer la verità; metterai tu stesso le mani nella piaga, e dirai, che non è Verità in altra Fede, che nella Fede della S. Romana, Cattolica, & Apostolica Chiesa: che ciò sia vero; prima discorrerò sopra questa Verità, e poi sopra la Legge del Senso, e della Carne, e quella. dell'Heretico.

Ma per dire della Verità Cattolica; tu non negarai, che Chri-Ro sia Capo, Institutore, e Pondatore della legge Euangelica,e ch'à questo fine si fece Huomo, venendo al Mondo; e dopò l'hauer adempito quanto haueuano figurato li Patriarchi, e predet-

to li Profeti ( auanti che venisse il tempo della sua S. Passione. e Morte) institui Capo della. sua santa Chiesa, Pietro Apostolo, quando disse: (a) Et tibi dabe claues Regni calorum,e ch'à questa Chiesa niuna forza hauerebbe possuto preualere: Et Porta Inferi non praualebunt aduersus eam.(b)

Sono di già passati 1629. anni, che Christo fondò la sua. Santa Chiesa, instituendo Capo d'essa il Prencipe degli Apostoli,che fù S. Pietro; (c) & a questo diede la sua Autorità, contra la quale giamai alcuna Potenza humana ha possuto preualere, nè scacciarla da quella S. Sede.

Chi

#### CAPITOLO III.

Come S. Pietro, doppo esser stato instituito Capo della S.Chiesapiantò la Sede Pont. in Roma.

C E vuoi vedere vna maraui- certa, e palpabile Verità dell' glia, & vn prodigio della. Autorità di S.Chiesa, ascolta.

(a) Matth. 16.v. 19.(b) ibid. v. 18.(c) Intellige de Anno Incarnationis Do m.non quo ista composuit, sed quo describi curanit.

Chi hauesse veduto S. Pietro, mentre piantò la Sede Pontificia in Roma? entrò questo Glorioso Prencipe nella Città scalzo, vecchio, barbuto, pouero, e mal vestito; con vn'Esfercito, no d' huomini, ma d'Angioli, e con Autorità Suprema, datagli da... Dio:piantò la sua Sede in Vaticano, sù gii occhi di Nerone Imperatore crudele, & Homicida; cominciò questo Romano Pontefice ad ampliar la sua Autorità così in publico, come in priuato, predicando la Verità Euangelica;in modo tale,che in poco tempo conuerti tant'anime, che non potendo supplire in battezzarle ad vna ad vna... pigliò per ispediente di battezzarle, con dargli l'Asperges con l'Acqua Santa. Laonde questo S. Prencipe cominciò ad essere inuidiato, e perseguitato, (sicome è antico Privilegio de' Serui di Dio) cominciò, dico, Nerone Imperatore à perseguitar l'Apostolo di Dio, hauendo in suo aiuto il Prencipe delle tenebre, che fu Simon Mago, Incantatore molto stimato, & a-- mato da questo crudel Tiranno: doue principiò la prima Persesecutione della Chiesa di Dio: ma perche Pietro haucua già fatti in essa Chiesa forti Baloardi, anzi inuincibili d'Huomini Santi, ch' essendo assente il Prencipe degli Apostoli, non temeuano gli Esserciti di qualsiuoglia Potentato: mercè che questo era fondata sopra la ferma Pietra, la quale era Christo; e sopra questa Pietra, n'era va altra, ch'era Pietro, quale teneua l'Autorità di Christo, sopra la cui Autorità fabricò que-Rogran Prencipe, e Prelatosi alta fortezza, che (doppo hauerla fabricata, e fermata iui la sua Sede) non è giamai stato Rè ò imperatore, che con qualliuoglia potenza, ò crudeltà l'habbia postuta esterminare: cominciando dal predetto Nerone crudelissimo, e seguendo di mano in mano tanti Imperatori, ¢ Tiranni, crudeli nemici del Nome di Christo, che con grossi Es-

ferciti fi mossero à perseguitare i Christiani, e
s'opposero allaSede Pontificiaper
estirparla, & annihilarla, e leuare dal
Mondo il Nome di Christo.



# CAPITOLO IV:

Che la Sede Pontificia fù da Dio stabilita in modo,che niuno Potentato del Mondo l'hà possuta,nègiamai potrà spiantarla.

Ran miracolo è . il vedere tant'Imperatori, Regi Prencipi, e l'istessa furia infernale congiurata, e mossa có. tra quell'Autorità Pontificia:di modo che per estirparla, faceuano scorrere le piazze, e strade di Sangue de'Martirije pur è vero, che Christo con l'istesso Sangue aumentaua, & ampliaua la sua Imperial Autorità; in modo tale,che se vn Christiano, mancaua nel suo Esfercito, per mezo del Martirio, se ne conuertiuano le migliaia; onde quelli Tirāni arrabbiauano, vedendo tali marauiglic.

A questo modo dunque Iddio ampliana il suo Imperio con le persecutioni, morte, e spargimeti di sangue de suoi Santi; di modo che fortisicò, e stabilì sì sattamente la sua S. Fede, ch'è stata, & è vn soite propugnacolo contra gl'Inimici d'essa: e per le lunghe persecutioni, che sono state; sono, e saranno Capitani, e Soldati, che la disenderanno. Vi sono anco soldati veterani di tanto valore, che non solo generosamente combattendo, hanno satto resistenza alla furia...

degl' Imperatori, e deli' istesso Inferno, ma anco hanno lasciato scritto à tutta la Christiana Militia il modo. & ordine, che doucano tenere per vincere, & esterminare gl'Inimici di S.Chiela:e questi sono li Dottori,e Prelati,con tanti SS.Concilii. che sono come Baloardi inespugnabili; donde sin al presente si vede palpabilmente la verità della Fede Cattolica. Ed essendo i già passati 1629. anni, che Christo fondò la sua Chiesa. non è ancora mai distrusta: ancorche habbia hauuto quasi tutto il Mondo contra. È quanto più è stata molestata, tanto più s'è ingrandita, sicome in prattica si vede: ne maggior marauiglia nel Módo si può vedere, che la pouera Nauicella di Pietro, in mezo al mare dell'istesso Môdo, abbattuta dall'onde orgogliole de luperbi Tiranni, con li loro diabolici configli, e numeroli Esserciti, per affondarla, e distruggeria; e pur si vede questa Nauicella resistere, combattere, & annihilare le superbe Corone, & ampie Monarchie di questi crudeli Tiranni; coa-(crferuando la sua Beata Sede nella Città di Roma, e scacciando da essa gl' Imperatori infedeli, con tanta gloria, e pompa di sì alto scettro, e di sì ampia autorità, c'hà fatto supire l'Vniuerso.

Quest' autorità tiene hora. VRBANO VIII. Vicario di Christo, con le chiaui di Pietro, hauendo l'Autorità da Dio, in. Cielo, in Terra, e nel Purgatorio, & hauendo due spade taglienti; vna Spirituale, e l'altra Temporale, con le quali minaccia, e castiga li Ribelli, e Contumaci d'essa S. Chiesa; e se non li può castigare con la spada temporale, adopra la Spirituale, la quale hà virtù d'esterminare gl'Imperij, li Scettri, e le Corone, come in prattica si vede.

 $I_{ij}$ 

η.

Jig-

110

1.

i.i.

14

O quanti Stati, Provincie, e Regioni sono andati in rouina, per hauer voluto toccar la\_ cara Sposa di Christo, S. Chiesa, & essa sempre s'è mantenuta. gloriola, & hoggidì più gloriosa, che mai; onde con la Potenza può guerreggiar con tutto il Mondo; mercè che l'Imperator del Cielo risiede in essa per Potenza, e per Presenza: e seben'è stata afflitta, e trauagliata, questo l'hà permesso per maggior gloria, & honor di quella. Perciò, O Heretico fratello, puoi ben vedere chiara-

mente, ch'essa Chiesa (non essendo stati Esserciti, che l'habbiano disesa) pure s'è così gloriosamente matenuta, & à chi s'habbia da attribuire questa gradezza: perche se lasciarai fare all' istessa. Natura, t'insegnerà, che questa non è stata Virtù humana; mabisognerà; che tu consessi, esser stata Diuina.

Et acciò meglio conosci que-Ra Verità; leggi tutte l'Historie antiche, nè trouarai nel Mondo Regno alcuno, ouero Imperio, ò Principato, ò Città, ò Heresie, c'habbiano durato tanto, quanto la Nostra Cattolica S. Chiesa Romana; la quale, conforme la promessa di Dio, durarà, quanto durarà il Mondo: e vedrai, che tutti quelli, che l'hanno voluta perseguitare, sono stati da Dio castigati, & esterminati: sicome in prattica si vedono li Regni, Principati, e Città estinte sin'alla quarta generatione. E così auuerrà à chi la vorrà pleguitare; mercè che lo Spirito Santo risiede in essa, per disenderla, & effaltarla: ficome ogn'Here-

faltarlasicome ogn'Here
tico, volendo vedere, &
intendere la Verita;
toccarà con mano,
e con l'occhio vedrà, che così
è il vero.

Bbbb

CA-

### CAPITOLO V.

Che li Riti della S. Chie sa Cattolica sono sempre stati, e sono uniformi per tutt'il Mondo: e per il contrario, quelli degli Heretici sono vary, e differenti trà d'essi.

DEr meglio farti conoscere. capire quelta Verità, ò Heretico, voglio, ch'osserui nella. Chiesa Cattolica vn segno notabile; per il cui mezzo, non puoi far dimeno, che non ti dii à credere esser vera la Fede, ch' essa. ti propone: & è questo, che dopò esser stata fondata da Chri-Ro, e lasciato Capo de la Pietro Apostolo (Ogran marauiglia) in tutt'il Mondo da Chri-Riani fono sempre stati osservati li Consegli di quella, le Ceremonie, Riti, e Statuti, in quell' istesso modo, che il Romano Pontefice hà ordinato; offeruando li Cattolici li comandi di quello, con tanto bell'ordine, che rende stupore, e marauiglia; segno chiaro dell' assistenza di Dio in essa S. Chiesa Cattolica. Romanaze se non bastano que-Ac ragioni, fenti meglio.Come è possibile, che la Natura istessa non t'inlegni, che tu fei ingannato ? Dio non è diviso, ma è

Dio di pace, e d'Unione: come fi vede chiaro, e manifesto nella Chiesa Romana predetta:perche in tutto il Mondo, in ogni Città, Castello, Terra, e Villade' Christiani s'offerua questa... pace, & vnione con fedelta alla. lanta Sede Pontificia Romana; osferuando in ogni luogo, quanto comanda il Pontefice, con. tanto bell'ordine, e decoro, che questa Chiesa Militante concorre quasi con la Trionfante. in Cielo, in lodare, e benedire Iddio: segno evidente della Diuina Presenza in detta &Chiesa: cola, che douesebbe far venire gli Heretici alla cognitione della nostra santa Fede; vedendo all'incontro trà di loro tante riuolutioni, dissensioni, e parezi, che faranno is vn'istessa Casa, per la diversità, non di-

he faranno in vinitella Ca a, per la diuerfita, non dirò di Leggi, ma di Sette diaboliche, che non hanno-fondamento.

#### CAPITOLO VI.

#### Che la Fede dell'Heretico deriua dal Senso, e dalla Carne.

Pouero Heretico! e possibile, che tu dormi? che non t'accorgi, che sei guidato dal Senso, dalla Carne, e dallablertà? e viui da animale indomito, senza regola, e senza legge, lontano da Dio, che mi marauiglio, che tu sij tanto cie-

ü

Ct.

co, che non vedi la luce della. Verità Euangelica; la quale risplende con tanta chiarezza, che il Sole materiale non risplende tanto sopra la terra, quanto risplende la nostra. Santa Chiesa Cattolica Romana. (4)

(a) Breuius hoc Auctoris Capitulum (vbi Materiam principalem attingit, ac incipit: ideft, Religionem Hareticorum à Sensu, & Carne, & verinsque vitiofa quadam libertate originem sortiri: iux:à superius dista ( Ad Lectorem Theologum ) hac obseruatione, exterius apposita, volui paululum ampliare: Scioplaro que Acatholicos, ab ip o rationis lumine cautins eloqui edoctos, aut etiam coactos: longe modestius nunc multa exponere, quam olim, aut Lutherus, aut Caluinus fecerunt . visis nimirum diuersis inconuenientijs, antilogijs, absurditatibus, ex Lutheri, ac Caluini, aliorumque primitus ab vnione Catholica Ecclesia degenerantium. malis principys, consequentibus : que tam en aliqualis verborum emendasio nihil omninò proderit voluntariè extra Christi Ecclesiam degentibus , & plurima alia sensui eiusdem, ac Veritati contraria sentientibus: bonum quippe ex integrà conflatur causa, malum ex quolibet defecturnec error semel commissus verè emendatur, si solo obdutto verborum suco palliatur: Duo autem in sequentibus aduertas velim, pium Auctorem haresim sapius in communi taxare, nunc unam particularem, modò alteram, modò buius licentiosa dicta, aut facta, modò alterius : qui tamen Sectarum pra-· sentium Capita non solum extiterunt, sed etiam cum non leui venerations pro talibus ab ipsis suspiciuntur, agnoscuntur .

Esse autem satta, d' ditta, prasertim Lutheri, ad omnem licentiam composita: ego tam sirmuer credo, quam diem non esse nottem agnosco: quo vel
vnico principio fretus, consident alicui non Indosto, nec illiterato Acatholico dixi: Solum Lutheri scandalum (verbi ac satti) cordato Lutherano
sufficientissimum esse debere ad concipiendum horrorem de illius dostrina:
Respondit Magistri fautor: Omnia (qua in Luthero male sonantia videntur) iamesse reiesta à suis · Librum Apologeticum obtulit: sed reposui:
Nulla satuitas sine Patrono. Cum & ingens Turcarum Imperium, sædissimam Alcorani dostrinam, & Mahometis turpitudinem, etiam gladio

Bbbb 2 de

desendat. Remitto Lectorem ad integram Lutheri historiam,initium progressum, & c. vel ad iplos Lutheri Libros, non dico solos sermones mensales (quos, vnns Lutheranus suspicari voluit, esse compositos ab aliquo nimis atuto Observatore Luthers, quamuis Lutherano, non vsquequaque fideli : vi innucre voluit) sed ad cateros omnes, vbique testaberis Spiritum S.abeffe, cuius fructus numerantur à S. Paulo. Gal. 5. Fructus autem spiritus elt, Charitas, Gaudium, Pax, Patientia, Benignitas, Bonitas, Longanimitas, Mantuetudo, Fides, Modestia, Continentia, Castitas. Luchero sola Fides sufficie. Audi in Lib de Lib. Christ: Bona opera non faciunt bonum Virum, nec malum mala - ve infideli nullum bonum opus prodest ad salme, & iultitiam, sic è diuer so nullum malum opus facit inalum, & damnatum, . led sola incredulitas. Repetit in Serm. de Captiu. Babil. Alibi vocat bona opera, IACOBS-MVSCHLEN, qua aliquis à se deponere debeat, ve possit intrare per angustam viā ad colum; ita in Serm. S.c Deus dilexit, &c. Calinas sic à Luchero laudatur in Epichalomio: scilicet: Mulieres non, nist ad Marimonium natas: item, Confultare, an sit ducenda vxor, esse idem, ac consultare verum sit edendum vel bibendum? Sic equus, & mulus loquerentur, quibus non est intellectus. Hac sufficiant pro complemento Capitis

#### CAPITOLO VII.

# Chi siano statigli Autori della Legge sensuale, e carnale dell'Heretico?

Onsidera, ti prego, O infelice Heretico, chi sia stata la tua prima Origine, se no huomini ambitios; come surono li scommunicati Lutero, e Caluino, con altri Heresiarchi. Che huomini furono questi, se nonhuomini ambitiosi, e vitiosi?li quali pretendeuano d'ascendere alle Dignità Ecclesiastiche, e. farsi Vescoui, e Cardinali:nè potendo arrivare à tali Dignità per loro difetti, e per ester pieni di superbia, sdegnati à guisa di Eucifero in Cielo, il quale volendon'agguagliare à Dio, femino. la sua prana, & adultera super-

bia trà gli Angioli, tirandone vna gran Parte alla sua opinione; nè altro fu causa della loro prevaricatione, the il non vbidire à Dio, volendo viuere in. libertà. Così Lutero, e Caluino con altri Heresiarchi, parendogligraue il giogo delle Virtù Christiane, seminorno la loro praua, & adultera Setta, piena di Carne, e di Senso; onde estendo esti tutti carnali, e sensuali non fù gran cofa, c'hauendo feminato in vn terreno facile alla Volubilita, & al Senso, germogliassero frutto di Senso, di Carne, e di Libertà.

B per-

E perche la Legge Dinina, edi S. Chiesa, è tutta Spirito, regolata in Dio, e perciò repugnate al senso, & alla carne (essendo questi carnali) non poterno starialdi nella Legge sudetta: per tanto si ritirorno in parterimota, lontani dalla S. Sede di S. Pietro, e ciò fecero, per poter megio seminar la loro zizania, sicome in effetto si vede.

E non su difficile, che (cominciando à predicar Leggi di Senso, e di Carne) vna Carne, vn Senso, & vna Libertà non s'accostaste ad vn'altra Carne, & ad vn altra Libertà: chese Lntero, e Caluino con gli al-

tri Heresiarchi, hauestero predicato digiuni, cilicij, discipline, e ceneri con Giona Profeta 🕹 di certo, niuno gli hauerebbe seguicato; anzi, sarebbono stati odiati, e perseguitati; mà perche predicorno Legge secodo il Selo, e la Carne, non fù grā cola, che la abbracciassero:e tanto più, che questi huomini non haueuano Autorità, nè Dottrina. Eche ciò sia vero; non vediamo nella loro Setta altro, se non Dottrina sensuale, e carnale; perilche non vedi, O pouero Heretico, che tu camini per vna via piena di Li. bertà, e di senso!

#### CAPITOLO VIII.

Che la carne si deue mortificare, per poter seruire à Dio, nel quale è somma Purità.

Vesta nostra carne non hà bisogno di Libertà; anzi deuesi tenere bassa, humile, emortificata: poiche pur troppo da se stessa s'immerge nelle Carnalità, e Sensualità, senza che tu la somenti de Grand huomini timorati d'Iddio, hanno trouato tante difficultà in domar questa carne, che mai hanno cessato nel corso della loro Vita, d'vsare vn continuo rigore, per farla sogetta del tutto allo Spirito, e conseguentemente à Iddio, sonte di Purita.

Giristesti antichi Filosofi, conoscendo quanto fosse d'impedimento questa carne, male inchinata'alla loro speculation delle cose de'Cieli, fecero cose di marauiglia per loggiogarla., che il leggerie, rende gran stupore; e pure non haucuano lume del vero Dio. Osseruauano castità, temperanza, dispregio, & odio di tutte le cole create; sprezzauano gli honori, e le ricchezze per attendere alla speculatione celeste, del Sole, della Luna, delle Stelle, de'Pianeti, e. degļi.

#### 366 Parte IV. Cap. VIII. Che la Carne fi deue mortificare, & C.

degli Elementi: e per far questo, quante mortificationi dauano alli loro corpi? E quanti Imperatori, Regi, e Nobili Personaggi Christiani si sono ritirati negli horridi deserti, e nelle spesoche, facendo Vita più celeste, che terrestre, castigando li loro corpi con tant' austerità? il che non solo essi con gran prudenza saceuano, ma altri ancora quasi

infiniti, perche conosceuano il gran pericolo della perdita del vero Bene Iddio.

Si dauano con tanto spirito, e feruore alla maceratione della carne, mentre vedeuano in Dio somma purità, e santità: mortificauano questa carne, acciò non gli sosse d'impedimento nel seruigio di Dio, conoscendo questo corpo indomito animale.

#### CAPITOLO IX.

Che la Vita dell'Heretico sia vita da indomito animale, mentre viue in Libert à del corpo.

E vna gran sapienza, il saper reggere questa carne, e farla sogetta allo Spirito; perche non farà tanto danno vna crudel Fiera, quanto può fare quest'indomito corpo: e se gli animali feluaggi(volendoli domesticare) hanno bisogno di bastone, di sproni, & altro per loro ammae-Aramento; quanto maggiorméte hauerà tal bisogno questo no-Aro corpaccio?cioè di termini, regole, discipline, e mortificationi: O Dio dell'anima mia ! e pur veggo questi Heretici viuere come indomiti animali, dando ogni Libertà à loro corpi, no rimirando tanti Regi, Prencipi, e Nobili in tanto numero, oltre glialtri huomini, e donne comemorabili d'alto stato, che per Amor di Dio, e di santa Chiesa

lasciorno li Scettri, le Corone, è gl'Imperij, seguendo Christo in penitenze, vigilie, & Orationi, giorno, e notte: O Stupore! O maraniglia ! e tu Heretico lasciarai di credere à tant'huomini di santa vita, e di tant'alta Dottrina, e vorrai credere ad huomini carnali, e sensuali, ambitiosi, e gonsi di superbia mondana: Apostati senz' alcuna Autorità, quali cominciorno à seminar le carnalità ad huomini Gradi, come furono li Prencipi, a' quali però meglio fi può imprimere le Sensualità, e Carnalità; per esserno essi dati à maggiori delicie, che non sono gli huomini ordinarij:perilche no fu grā fatto, che (hauendo essi preuaricato)facessero anco preuaricare i sudditi, parte volotariamente, par-

•

parte anco per forza. Sicome al giorno d'hoggi, si vede in Boemia; (a) che, se in vn paese Cattolico sara il Prencipe Heretico, bisogna che si sudditi parimente diuentino Heretici, essendo loro peggio, che schiaui de'Turchi.

O Crudeltà! O Empietà! che

tante pouere pecorelle habbiano da esser diuorate da' Lupi rapaci : e non te n'auuedi? O infelicità dello stato de'poueri Heretici! che per vna Setta di carne,e di senso, habbiano abbandonato il suo Dio, & il suo Vicario in Terra, ch'è il Pontesice
Romano.

#### CAPITOLO X.

Come l'Heretico douerebbe riconoscersi del suo errore, con la sola Consideratione dell'Antichità della Fede Cattolica, la quale su osseruata da suoi primi Antenati molto tempo più di quello, c'hanno satto gli vltimi Anteces-sori nella loro Heresia,

D Er farti meglio vedere, ò Heretico, che malamente sei guidato; stà attento, fratel mio, le sei huomo capace di ragione, che io ti parlarò per zelo dell'anima tua: e sappi, che altro interesse non hò, che la gloria di Dio,e la tua salute. E perciò ascoltami, per intendere la Verità, e lascia fare alla Natura l'officio suo, nè l'impedire, co dare nell'ostinatione, e dirai, che vuoi credere, ciò c'hanno creduto li tuoi Vecchi: poiche anco gli Hebrei, quando fono conuinci,dicono:vogliamo far quello, c'hanno fatto li nostri Vecchi. Pazzia sopra tutte le pazzie !e però, ò Heretico, senti bene, perche molto importa:fi tratta della Verità Cattolica, & anco della tua salute. Perciò. dimmi quant'anni sono, che Christo prese Humana Carne venendo dal Cielo? non sono 1629. anni? e dopò c'hebbe con la sua S. Passione, e Morte redeto il Mondo (auanti, che salisse al Cielo) non lasciò S. Pietro fuo Vicario? dandogli piena... Autorità di legare, e sciogliere, così in Cielo, come in Terra? e non solo diede quest Autorità à S. Pietro, ma anco alli suoi Successori, conforme sin'hora è stato offernato con tanto bell'ordine, ch'è marauiglia, e stupore; non hauendo giamai possuto

(a)S'intende, quando l'Autore questo scrineuc.

esser estinto quest'Imperio Pontisicio, ancorche habbi hauuto contra di se tutte le Potenze del mondo, e l'istesse Furie Infernali; anzi che sempre è stato ingrandito, e sortissicato dalle persecutioni, sicome puoi vedere al presente.

Ma dimmi, ò infelice, & apri vn poco gli occhi, e vedi la Ve rita, che ti mostro: quanti anni sono, che la pouera Germania si convertì alla Fede? è cosa certa, che se non su delle prime, no fù anco dell'vltime; e però giudico, che passino mille. & anco cetenaia d'anni, & è anco colacerta, che la pouera Germania è caduta in tanta cecità dell' Heresia da cento, e tant'anni in qua; cioè, dopò, che Lutero cominciò con la sua mala, e peruersa Dottrina à predicare congra il S. Euangelio; doue che la Germania perseuerò nella Dinotione della Sede Apostolica, passano mille, e ducent'anni. E le à me non vuoi credere, leggi l' Historie Ecclesiastiche, & an. co Mondane, e vedrai in questo cempo tani' Imperatori, Regi, Duchi, Arciduchi, Baroni, Conti, Vescoui, Arciuescoui, Prelati, Religiosi, Teologi, e Popoli, che furono vbidienti alla santa... Chiefa, e metteuano i loro Scettri,e Corone a'piedi d'essa Santa Chiesa Romana; e tanto tempo perseuerorno, e si riputauano felici nell' ingrandire la loro Cattolica Madre Santa Chiesa.

Non vedi, ò cieco, quanto l'ingrandirono con tanti Principati, Stati, Vescouadi, & Abbatie? e li tuoi Antenati stessi, l'ingrandirno à questo modo; e se hai sentimento ragioneuole, lasciarai forsi di creder à tuoi predetti Antecessori, quali tanti secoli hanno tenuto la Fede Cattolica, e crederai ad vn Lutero, ò Caluino Apostati, senza nome, e senza vera Dottrina, e Fede, huomini diabolici, pieni di senso, e di carne? O pazzia di chi crede cose tali l'è possibile, che

tu fijtanto pazzo, che non
feuopri questa maluagità? ah fratello,non vedi
che la
Natura ti conuince? e
pure vuoi stare ostinato? ritorna,
ritorna allatua VeraMadre, Santa Chiefa Romana-

#### CAPITOLO XI.

Che l'Heretico debbia restar conuinto dall'Essetti, che opera la Fede Cattolica nell'istes s'Indemoniati; il che non opera la Fede dell'Heretico.

H Abbi patienza, fratello, in a(coltarmi: vuoi tu credere la Verità della nostra Fede? fenti,e non creder à me, ma fanne l'esperienza. Conuoca li tuoi Predicanti , e troua vn' huomo, ò donna spiritata; e conducila... auanti loro, e fà che gli comandino da parte di Diose della sua Setta,e stà à vedere, che effetto faranno; perche t'accerto, chevedrai cosa ridicolosa. Dall'altro canto, presenta questa persona spiritata ad va vero Sacerdote Cattolico, ancorche tristo,fosse,ma c'habbia l'Autorità di Santa Chiesa, e che que-Ro tale adopri la sua Autorità, che vedrai cose di maraniglia.

1. S. ...

1310 IZ . ripolog

ind:

o, pe mate

di, Sa

ai Éi

IO. jii

2:24.

1 label 3

j (201! k

:::Car-

i Liitidy

1,:1:4

pieni dist

72 i E G

min.

ici.

1.

4

Questo solo doueria bastare per conuincerti; assicurandoti (permettendo Dio) che, se quel Sacerdote comadasse à quelli Demonij, che andassero ne'corpi de' tuoi Predicanti, subito v'intrarebbono: E sij pur certo, che essi Predicanti non si lasciarebbono trouare in casi tali; mentre che temerebbono, che non gli auuenisse tal accidente, come ad'altri è ocoorso.

Ma che dirò d'vn Sacerdote? venga vna Donnicciuola... Cattolica, e Diuota, e che comandi à tali Diauoli, che vedrai la virtù della nostra Fede. O poueri Heretici, quanto sono lontani dalla Verita!

#### CAPITOLO XII.

Che l'Heretico è in grand'errore, credendo, che la penitenza, & il digiuno non siano necessari alla Salute: il che se gli proua chiaramente, esser di necessità, per la Traditione dell'istesso Christo.

S E non ancor sei convinto, senti meglio, e vedi la peruersità de' tuoi Predicanti, che dicono, che tu facci penitenza con ingiuria di Christo. O ciechi! O mendaci! O temerarij! gran cosa aspetta Dio da te, bi-

logna dire, che Christo ti sia obligato? e qual Legge si trouacosì nesanda, che non ametti digiuno? Maometto lo comanda nel suo Alcorano; & io hò pratticato co Turchi, che sanno digiuni seueri. Li Greci Scisma-Cecc tici

tici fanno digiuni inhumani.

Dirai forse, che nella Legge scritta, Dio non comandi il digiuno? non comandò Dio ad Adamo, che digiunasse, quando gli comandò, che non mangiasse di quel frutto? non si sono ritrouati fanciulli digiunare nel ventre della Madre, & anco nati, non prender latte dalle loro Madri alcuni giorni della settimana? credi tu à S.Giou. Precorfore di Christo, che di sette anni andò al deferto, mangiando locuste ? non sai , Infelice Heretico, che andaua predicando Baptismum Panitentia , in remissionem peccatorum.(a)

Ti predicano li tuoi Predicati sinil Dottrina? O pouero Heretico, e tu credi à tali huomini, quali ti guidano per la perditione? non v'è Legge per befliale, che sia, che non conceda il digiuno, e la penitenza; tu folo Sardanapalo, huomo carnale, e sensuale sei nemico della penitenza ? non disse Christo nell' Euangelio, che vna sorte di Demonijnon si scaccia, se non. co'l digiuno, e con l'Oratione? non ti predicano questa Verità dettata da Dio, perche essi hanno fatto del fuo ventre vn Dio? e perciò vogliono, che ancor tù pouero, e semplice, seguiti quel Dio di Senso, e di Carne, ch'essi

adorano: O caso lagrimeuole, ch'è questo de poueri Heretici!

Non t'accorgi, o Heretico, dell'inganno de' tuoi Predicanti?non ti raccordi, che Christo dice : Qui vult venire post me, abneget semctipsum, & tollat Crucem suam, & sequatur me? (b) e che vuol dire : negare se stesso, e pigliare la Croce, se non dirti, che facci penitenza de' tuoi peccati? e quel dire, che dobbiamo star preparati, poiche non sappiamo il giorno,nè l'hora, quando verrà il Signore. In somma, tutta la Legge Diuina altro nó inlegna, che imitar Christo nel patire, e che per termine d'amore doueressi patire: e se Dio ti mettesse in libertà d'andare in... Paradiso senza patire, ti doneresi vergognare, & arrosire in accettare tal libertà. E la Natura istessa t'insegna prima à fare penitenza, mentre troppo rofsore sentiress di stare in quella. gloria, doue fono tanti Martiri, Confessori, e Vergini, qualipatirono tutti, per il Nome di Giesù Christo, S. Paolo diceua, che caftigaua il suo corpo, e lo riduceua alla seruitù dello spirito: tutti gli Amici di Dio sono passati per questa strada del patire, & hora' godono il rifrigerio in quella celeste Gierula-اemme،

(a) MAY 6.1. 7.4.

(b)Mattb.6.v.24. CA

#### CAPITOLO XIII.

Che la Castità, e Verginità, è di grandissima stima, e conto, appresso Dio, & il Mondo: e che all'incontro, è molto abomineuole, e falsa la Dottrina de Predicanti Heretici, con la quale sprezzano la Verginità, e persuadono li Popoli alla Libertà della Carne.

Pouero Fratello Heretico, non t'accorgi, che li tuoi Predicanti ti menano al macello, con darti ad intendere vna... Vita d'Epicuro, piena di Carne, e di Senso? non vedi questi Moftri, che fono pieni di Sensualità? che vogliono mettere la loro lingua sacrilega anco alla Castità; Virtù così Heroica, ch'è stata l'adornamento del Mondo, e fino li Pagani, & Infedeli honorauano ancora questa Verginità, come si legge in tanti luoghi delle Vergini Vestali; e se eraalcuno condotto alla Morte, incontrandosi in vna di queste Vergini, che comandasse lo sciogliessero, subito lo lasciavano andar libero:tāta erala riuerenza, che portauano alla Vergini-

E nel S.Euangelio si commenda quella S. Anna Profetessa, ch'erano 70. anni, che seruiua à Dio nel Tempio di Gierusa-lemme, in Oratione, e continenza: & anco in vn' altro luogo l'istesso Dio, parlando de gli Eunuchi, cioè di quelli, che si

castrauano per il Regno del cielo, disse: Qui potest capere, capiat, (a) & in queste parole mostra l'Eccellenza della Castità.

Matuimmondo animale, Predicante, ti vuoi immergere nel fango della Lussuria, & anco l'insegni à Semplici; e che occorre insegnar questa Carnalità? pur troppo questa carne da sensessa s'immerge nella sensualità: nè santo corronoli siumi al Mare, quanto corre l'huomo al senso della carne.

Ma dimmi di gratia;qual Fiera è così crudele, che con l'arte, e diligenza non si riduca à domestichezza? l'huomo è peggio d'ogni crudel Fiera, quando no sarà raffrenato; perche non sarà iniquità, che non commetta. E se vn Polledro horrido, per domarlo, hà bisogno di morso, ba-Rone, e sproni alli fianchi; tu,O Predicante di bugia, hai ardire di predicar Carnalità, Sensualità, e Libertà di Conscienza, riprouando la Castità, tanto stimata, & honorata da Dio, e da tutto il Mondo.

Cccc 2 La
(a) Matth.19.

La Castità, e Continenza è l'a ornamento delle Città, de Regni, e Provincie; etu, huomo carnale, hai ardire di calunniarla ? e tu , Popolo Heretico, credi tali bugie, dette da huomini, che sono tutti carne, e senso? è polfibile, che non t'auuedi d'vna. tanta temerità? abborrire, ed odiare quella Virtù, tanto Heroica, e cara à Dio, & a' Santi del Cielo! che infino gli animali senza ragione l'offeruano; e tu huomo ragioneuole vuoi far quello, che ti fà diventar peggio, che beflia? l'iftessa tua Natura tidice, che la Cassità, e la Continenza è cosa buona, e sansa; e che decoro non rende vna Vergine? e tu sensuale, e carnale l'odij, e la perseguiti?io non

me ne marauiglio, perch'essendo tu huomo, e donna tutta carne. dati in reprobo senso, non sete capaci di si alta, e sublime Virtù: e se li tuoi Predicanti dicono, che Dio dice: Crescite, er multiplicamini. (a) hanno questi huomini vn gran zelo d'amplificare. il Mondo; e però ti vogliono aiutare nel pigliar moglie: ma\_ non si cotentano d'vna e vogliono quelle de'prossimi (si come ne sono io testimonio) ingannado le pouere Giouani, dicendo: che quell'Atto è meritorio: onde essendo le pouerelle instigate dalla carne, commettono ogni sceleracezza. O Stato veramento lagrimenole de poueri nostri fratelli Heretici, ingannati da falfi Profeci !

#### CAPITOLO XIV.

Come Dio, creando l'Huomo, lo compose di due Qualità; Vna, Superiore, ch'e lo Spirito ragioneuole; l'Altra, Inferiore, che il corpo irragioneuole. E come diede alla Superiore facoltà di dominar l'Inferiore; acciò questa, ch'e irragioneuole, diuenisse ragioneuole, & ambedue si conformas-sero (conoscendo la Verità) nel servizio Divino.

Miriuolgo à te, O Predicante, non di Verità, ma di bugia, & ascoltami attentamente: e tu, Popolo ingannato, apri gli occhi, stà attento à questi miei discorsi, e lasciati guidaredalla Ragione tua Naturale. Non mi negarai già, Fratello, Predicante di bugia, che Dio hauendo creato l'huomo, glidiede la Parte Superiore, e l'Inferiore: quest'Inferiore è animale senza ragione; e se la Superiore non reggesse l'Inferiore,

12-

(a)Gen.8:.

sarebbe impotente ad operare. E perciò vedi in Prattica la Verità; poiche, vícita ch'è l'anima dal corpo, resta impotente senza moto; e perciò lo spirito, è quello, che da moto al corpo: e perche pensi, che Dio habbia dato la Parte Superiore all'huomo ? certo non per altro, se non, acciò lo spirito reggesse questa. Parte Inferiore; mentre, essendo animale, nonsà voler altro, che fenlo, e carne; e lenza la guida... della Superiore, andarebbe à ropicallo nelle voluttà di questo Mondo, attendendo alla Carna-Jità, e Sensualità; che, se nonfusse regolata dallo spirito, s'inuolgerebbe nel fango à guisa di animale immondo: ma lo spirito vigila, mortificando le sue sfrenate voglie, e con l'arte, e con. la frequenza d'atti contrarij, gli và leuando quella fierezza indomita, essercitandola sintanto, che la riduce all'ybidienza dello spirito: di modo che può anche esfer con l'aiuto di Dio, che questa carne ribelle allo spirito, si accommodi à quanto vorrà la... Ragione; e lo spirito, e la carne vnitamente servino à Dio.

ţ,

1412

, p.

-,

: ::

C 21

17

وأنبون

1.11

........

Æ,

ادر در. مناطقة أن

1 1/2

100

1, 11

1.13

:11

E per ammaestrare questo Corpaccio, sà la Parte superiore quello, che sa il Cauallarizzo co il Polledro, e leuadogli la biada, tenendogli il morso, sicome hai inteso di sopra: così lo spirito humilia, abbassa, e mortifica. La Parte Inseriore, con leuargii

l'appetiti sensuali, econ dargli delle penitenze, e discipline; en tanto l'essercita, che la riduce alla seruitù dello spirito: e guai all'huomo, se non hauesse la Parte superiore, perche sarebbe simile ad vna bestia.

Etu, O Predicante, pensi con concedere à questo Corpaccio quanto vuole, conforme il Senso, e la carne, di caminar bene? non sai, che non può esser Virtù, oue e Senso? nè lo spirito. può stare con la carne, se non. in quel modo, che hai inteso: • chi mai potrà capire secondo lo spirito, che sia Verità, douc è carnalità, e libertà di ben crapulare, e ben carnalizare ? e poi dir anco con quelle diaboliche lingue, che Dio ha patito per noi; e che così basta: & attribuire à Dio vna tal'enormità, che hauendo lui patito per noi, ci sia lecito far vita più bestiale, che humana, senza rimorso di Conscienza.

O poueri Heretici, che viuono in tenebre, lontani dalla Luce Enangelica: la quale non può
tener tenebre, mentre militacontra le tenebre dell'Herefie,
che non hanno fondamento alcuno cotante diuerfità d'opinioni;cofa di marauiglia, e di stupore, che alcuno creda cosetanto
friuole, & irragioneuoli, e chequella Setta sia più seguita, che
più si cosorma alla carne, & alla
Sensualità.(a)
Non.

(a)Testatur Mahometanismus.

574

Non ri raecordi,ò milero,'che Dio mandò il Diluuio sopra la terra per il vitio della carne? e da liberi ( perche non volcuano viuere conforme lo spirito ) diuennero schiaui della carne; in modo tale, che crebbe tanto la loro maluagità, che la puzza della loro carnalità arriuò alle narici di Dio, il quale sdegnato distrusse poi tutto il Modo : e l'istesso fece con quelle Città di Pentapoli, che per il vitio della carne, e per non tenere li loro corpi fogetti allo Spirito, furono abbruciati; poiche laloro malitia era arriuata in colmo tale, che non contenti delle Vergini belle, come Angioli, qual'erano le figliuole di Loth, volcuano violare anco gli Angioli stessi del Paradiso, ch' erano venuti in forma humana, per liberar il medemo Loth da Sodoma, e mandar essa tutta à suoco, e siamma, come appunto auuenne.

Così è da temere, che non auuenghi alli poueri, & infelici Heretici, quali da quell'istessa Libertà, che concedono a' loro corpi, saranno finalmente condotti alla strage,

rouina...

#### CAPITOLO XV.

Che il mortificar le proprie Passioni, e raffrenar gli Appetiti disordinati sia gran Virtù; la quale non è conosciuta dall'Heretico, lasciandosi la Parte Superiore, ch'è lo Spirito, sottomettere, & acciecar dall' Inferiore, ch'è la Sensualità del corpo.

On è grandezza maggiore nel Mondo, quant'è l'estirpare, e mortificare in noi le nostre proprie passioni; & è granssapiente quello, che le sà reggere, e gli appetiti disordinati ancora. Tanto è virtuoso l'huomo, quanto sà reggere se stessio, ma questa sapienza, ò Heretico, non è intesa da tuoi Predicanti, perche non hà che fare la Legge di Senso, con quella di Spirito: e però si dice, che la vita

dell'huomo è vna continua militia. Gli Heretici hanno vinta questa pugna, giache, essendo la Parte Superiore, fatta vbidiente all'Inferiore, or accommodandosi quella con questa d'accordo, la Superiore gusta la Sensualità, e Libertà dell'Inferiore: Onde-(non hauendo la medema Inferiore resistenza alcuna dalla Superiore) gli comanda come Regina, e così l'vna, e l'altra viuono in pace; di modo che ( essendo data in sense reprobo) viuenella carnalità, e libertà senzanimorso di conscienza, e così la Parte Superiore, che douerebbe esser Padrona, e Regina, arriua à termine tale, che diuenta serua, e schiaua dell'Inseriore, e perde la Libertà, & è forzata à comettere ognisorte d'iniquità, viuen-

do vita da bestie: come si vede in tant'Heretici; che (hauendosi lasciati superar nel modo sùdetto) sono caduti in tanta cecità, c'hanno persa la Fede: benche la Natura istessa gl'insegni, che non può esser Verità Cattolica, doue è Libertà Diabolica.

#### CAPITOLO XVI.

Che tutte l'Herefie, che sono state nel Mondo, e sono al presente, hanno durato breue tempo, e poco possono durare; come in effetto si vedono à poco à poco estinguersi, perche non hebbero, né hanno fondamento di Verità, conforme l'hà la Santa Chiesa Cattolica; la quale sempre è stata, e sarà stabile sopra il fondamento di S.Pietro, in cui su da Christo fondata, e stabilita.

Mo Bene, che tra tutte le Sette non ritrouo le più infami, e le più ridicolose, quanto sono quelle di Lutero, e di Caluino. Dimmi, fratello, quant' Herefie sono state, doppo che S. Pietro sondò la sua Chiesa? certo, sono state molte; e pur di mano in mano si sono estinte; come quella dell'empio Arrio, di Donato, de'Sabellisti, &c.e pur sono à pena 100. anni, che Lutero Apostata seminò la sua praua.

zizania, e la maggior Parte della Germania la seguitò; e purenon vedi, Inselice, che presto sarà estinta? (a) & hora si vergognano chiamarsi Luterani; e cosi di mano in mano tutte si vanno estinguendo, e se non sei pazzo, non vedi, Meschino, che non può esser Verità, doue non è sondamento?

Ma vedi all'incontro, la Santa Chiesa Romana; poiche Christo la fondò sopra la ferma Pietra di S. Pietro Apostolo, dicendo-

(a) Deo propitio: quinimo vix hodie reperies amplins puram Lutberi Doffrinam. gli: Tu es Petrus, & supèr hanc Petram adisicabo Ecclesiam meã, & tibi dabo Claues Regni Calorum: & quodcunque ligaueris supèr terram, erit ligatum, & in calis; & quodcunque solveris supèr terram, erit solutum, & in calis. (a)

Non dice Christo à Lutero, ò à Caluino, che gli dà le chiaui del Cielo, ma parla chiaro, e dice d Pietro. Altra chiaue non hà Lutero, & i suoi Predicanti con tutti gli Heretici, che la chiaue di biastema, di Senso, di Carne, e di Libertà; e con questa chiaue saranno aperte le porte infernali, doue eternamente saranno con Lucisero tormentati in.

quelle fiamme.

Dimmi vn poco; non diffe-Christo à S. Pietro, che sopra di lui hauerebbe edificata la sua... Chiesa? come si vede, che d'Antiochia la trasferì in Roma; doue se ne stà Gloriosa, più che mai sia stata, (conforme t'hò accennato di sopra ) & in essa-Chiesa è il Sommo Pontesice. Successore di S. Pietro: vi sono li Cardinali,e Vescoui, con tant altre Dignità di Prelature; tanti Religiofi, che saria troppo lungo à raccontarli tutti, quali, seruono à Dio tutti conformi all'Autorità Pontificia; la quale immediatamente deriva dall'istesso Dio, con tanto bell'ordine, che ben si vede in essa Chiesa l'assistenza del medemo Dio.

Perciò, à Heretico, se vorrai (a) Matth.16.

effer huomo ragioneuole, non è da dubitare, che ancor tu confessarai questa Verità Cattolica: e tanto più deui odiare le Sette degli Heretici, quanto che trà essi non si troua Pontesice. nè Vesconi, nè Sacerdoti, nè Chiese, nè Cerimonie: solo si trouano alcuni huomini vitioli, & ingannatori, che predicano ad huomini sensuali; insegnandogli Dottrina falsa, e lontana dalla verità : dicendo ogni male del Romano Pontefice, e della S. Chiesa: alli quali facilmente danno ad intendere la loro falsa Dottrina, che d'altro non-tratta,che di dare à corpi loto tutte le commodità; dicendo, che no occorre patire cosa alcuna, perche Christo hà patito per loro.

Ma perche quest'Heresie sono sondate sopra l'arena, nondurano più dell'età d'vn huomo; sicome s'è veduto di tant' Heresie, suscitate da huomini diabolici, de'quali hora non si vedevestigio: così sarà anco di quelle, che adesso si vedono nel

Mondo.

E benche la nostra Madre. S. Chiesa patisce per l'infedeltà de' suoi figliuoti, se ne stà però il Vicario di Christo, Trionsanto nella Sede di S. Pietro, à consusione de' suoi nemici: e quanto più è perseguitata, tanto più è ingrandita. Et porta inferi non pravalebunt adversàs eam. (b) O Grandezza! O Potenza dell'Au(b) Matth. 16.

forità Pontificia! e questo certo non è opera humana, madiuina; poiche l'istesso Dio laprotegge,e la difende: e venghi pure tutta la Potenza del Mondo contra d'essa; mentre Dio hà fatto con li Potentati del Mondo quello, c'hà fatto con il Mare, hauendo posto termine all' onde sue orgogliose; le quali, quando fono arrivate ad vn certo termine, ritornano in dietro: così Iddio hà permesso più volte, e permette, che la sua Chiesa sia da' Tiranni trauagliata, e. perseguitata, ma no giamai distrutta: anzi, per mezo di dette persecutioni è diuenuta sempre più gloriola.

10

19

ď.

بسر نین

1.1

. 3

,

...

E quanti Stati, e Regni sono andati in rouina, per hauer voluto toccar la cara. Sposa di Christo, S. Chiesa? Perilche chiara cosa è, che la Potente mano di Dio la disende: perche altrimente, come sarebbe stato possibile, che hauesse possuto resistere alle forze di tanti Potentati, c'hanno cercato d'annihilarla? E però,ò superbo Heretico, conoscendo vna tanta, e si Cattolica Verità, humiliati à questa Verità istessa, che il tuo spirito, e la medema Natura ti costringe à credere, che tu sei ingannato, e camini per la via... della perditione;e li tuoi Predicanti ti cantano nell'orecchi, à

guisa di Sirene, e poi t'vecidono l'anima, & il corpo: mentre interpretano la Scrittura falsamente; dandogli sentimeti lontani dalla Ventà, vicini al senso, & alla carne.

E sono à punto, come quelli, che adoprano gli occhiali verdi, ò rossi, che quanto segli rappresenta, lo fanno parere anco verde, ò rosso: questi Predicanti, essendo essi carnali, e sensuali, interpretano tutte le cose conforme il senso, e la carne: & essendo, come dissi, huomini carnali, danno anco alla Scrittura. Sentimenti carnali, predicando à poueri Popoli questa Dottrina di Senso, e di Carne.

O! quante iniquità si commettono in segreto, & in publico, per dar Libertà alla carne? che, viuendo libera, non può produrre altro, che carne, e.

fenso; e dopò chai commesso vn mare d'iniquità, te nevai auanti
il tuo
Predicante, dicendo: sono
peccatore, ò peccatrice; e così pensi d'es-

\*\_\*

fer libe-

ro.

Dadd

CA-

### CAPITOLO XVII.

Che la Vita dell'Heretico è peggiore di quella dell'altre Sette d'Infedeli; e che facilmente cade in ogni sorte d'iniquità, e cecità per causa della Libertà del Senso.

Infelice Heretico! è possibile, che no ti vergogni? e che la Natura istessa no ti mostri quest'abominatione, e crudeltà di te stesso ? O pouero te, peggiore del Turco?perche il Turco si confessa à Dio, & anco si laua ogni mattina, credendo di purgarfi delle sue colpe, & aco mettendo termini alli loro corpi ordinano digiuni, & altre asprezze p mortificar la carne, acciò no cadano nelli vitij, e peccati: e benche siano infedeli, fanno però dell'opere da fedeli: ma tu, O Heretico, vuoi esser Fedele, e fai opere da Infedele, dando Libertà alla tua carne d'offendere Id-

E non mi starai à dire, che no è così; perche dando questa Liberta al corpo, io ti dico, che (se bene tu non volessi) questo corpo non può altro, che carnalità, e bestialità: e però bisogna trattarlo da asino, mortificarlo, estenerlo sottoposto alla ragione, facendolo spesso far atti contrarij alli suoi appetiti; ancor hauerai che fare à tenerlo in freno, metre vorrà ricalcitrare, e ribellarsi dallo spirito; hauerà che fare lo spirito à rassenarlo: nè

fotto Dio si troua maggior S.ipieza, quat'è domar questa carnaccia. E tu l'inganni di gran lunga, quando penfi, con dar al tuo corpo li suoi diletti, che ti habbia poi à seruire allo spirito. E qual Legge fi troua(ancorche diabolica)che comādi s'habbia à tener vna fiera Bestia, ò vn Leone in casa sua slegato,e senza catena? e pure vuoi dar ogni libertà al tuo corpo più fiero di Leone, e non pensi, che dai morte all'anima tua? O pouerello, non t'accorgi, che il Dianolo t'hà posto vna benda à gli occhi, la quale ti tiene lontano dalla vera Luce Cattolica? e se vuoi vedere, leua, Meschino, la bendadel Senso, della Carne, e Libertà, che all'hora vedrai la Verità della Chiesa Romana, instituita. da Christo.

O Beata Chiesa! poiche in te non può cadere Heresia; mentre Dio la regge, gouerna, e disende da Lupi rapaci di tante immonditie d'heresie; sicome l'hà matenuta, dopò che la sodò, nella sua Purità, & Innocenza. E chi non dirà, che questo non può sare la volubilità degli huomini? ma chiaram ente si vede, ch'è

Digitized by Google

Opera Diuina. Percio, O Heretico infelice, se ciò non credi, auuiene, perche sei dato nell' ostinatione, come fanno li Giudei; li quali conoscono benissimo la Fede Cattolica effer la vera, ma li molt'interessi gli acciecano, viuendo nelle tenebre dell' Infedeltà. Ma tu, che sei battezzato, e credi in Christo. sei peggio senza comparatione; giache gl'interessi carnali, e senfuali ti fanno declinare dalla vera Pede, lacerando Dio, la Sacra Scrittura, &il S. Euangelio; con dargli sentimenti secondo il tuo **fenso, e la tua carne.** 

In Verita, mi marauiglio, che questi Heretici seguitano Sette, tanto lontane dalla Verità Natarale,e non s'auuedono,che caminano male. Dio guardi ogni fedel Cattolico, di cader nelle mani del Sélo, lasciado di seguire la Ragione, ò Parte Superiore, p codescedere all'Inferiore; pche quando l'Inferiore dominarà la Superiore, no sarà malitia, nè abominatione, ch'in essa no cada; mētre l'iniquità offuscano l'Intelletto, che nè anco può vedere luce di verità, ma se ne stà nel fango delle medeme iniquità. R li miseriHeretici sono arrivati à tal Stato, che se alcuno si conuerte, si può dire esser miracolo; poiche si vede in molti luoghi, che cresce tanto il ghiaccio sopra il ghiaccio, che se bene il Sole lo percuote, stà nella durezza,

¢

convertendosi in cristallo, che nè anco i duri martelli lo possono spezzare. Così è auuenuto alli nostri Heretici: hanno aggionto ghiaccio à ghiaccio di tant'iniquità, che li duri martelli della Conscienza, e le Sacre Scritture, Predicationi, Ammonitioni, Plagelli, e Guerre, contant'altre calamità, che sono come tanti raggi del Sole di Giustitia, non hanno possuto ammollire il loro ghiaccio di Carne,e di Senso. E gl'istessi Cattolica (béche più presto morirebbero céto volte, che abbadonar la Fede della S. Chiesa Romana) la sciadosi nodimeno dominare da questa Parte inferiore, diuentano huomini ciechi alle Virtù. che non solo commettono peccati enormi, ma perdono anco finalmente la Fede:e se li Cattolici, anzi li gran Serui di Dio (non mettendo termine alla... loro Carne, e viuendo con briglia (ciolta) cadono in tante. iniquità; che sarà poi de gli Heretici, li quali non hanno Pede, e danno ogni libertà alli suoi corpi?à che termine, crediamo. che arriuaranno? O Dio! O stato lagrimeuole! aiutateli Voi. O Dio mio, giache altro rimedio non si troua sotto il Celo. che il Vostro Divino aiuto.

i luoghi, Ma dirò (perdonatemi, O accio soene il Sodurezza, tare (a) (concedendomi il libero (a) Notesur distintio. Dddd 2 ar-

arbitrio, e parlando di potenze ordinarie.) Lucesi la gratia... vostra sopra gli ottenebrati;ina se esti chiuderanno le finestre del consenso, che colpan' hauerete Voi, O Dio mia ? risplende sempre il Sole; ma se le nuuole oscurifime s'oppógono alli suoi raggi, che colpa n'hà il Sole ? Leuz, OHeretico, queste nuuole dell'infedeltà, menere all'hora il Sole riscalderà, & illuminerà l'anima tua, e ti farà vedere palpabilmente la Verita della Fede Cattolica, che li tuoi Antenati hanno leguitato con tanto feruore, e perseueranza di mille, e tante centenaia d'anni. E possibile, che loro non conoscessero la Verità? Oh quanti in Germania hanno dato la robba, e la... Vita per difesa della Verità Cat-· volica i che ancora sono nelle Sepokure Ecclefiastiche li corpi

loro,e forle de tuoi Antenati: vã. Meschino, nelle Chiese, che vedrai ancora le Sepolture con l' armidella tua casa: apri le Sepolture, che vedrai l'ossa de'tuoi Genitori, Aui, e Bisaui; vedi le Chiefe, li Monasterij, l'Abbatie, gli Hospidali, le Prebende, le Decanie, li Vescouadi, Arciuescouadi, & akri Principati Ecclesiastici; non sono tutti Limofine de'tuoi Antenati ?non vedi. che di tutta la Germania quasi delle quattro Parti, le trè sono della Chiesa Cattolica? da questo puoi venir in cognitione, quanto li tuoi Antenati siano. Rati divoti di S. Chiesa; e tu viui così lontano dalla Verità Cattolica? vieni vn poco in te stelfo, e lasciati guidare dalla ragione; al sicuro, ella ti mostrarà, che non v'è altra Verità, che la Fede della S.Romana Chiefa

## CAPITOLO XVIII.

Che l'Fluomo dominato dal Senfo, e dalla Carne, si rende incapace, non folo degli aiuti humani, ma anco divini, che possano disponerlo alla Cognitione della. Verità Cattolica.

A sappi, O Heretico; che può tanto la Legge di Senso, di Carne, e di Liberta che nè Cieli, nè Santi, che tu sprezzi; nè la gran Madre di Dio, che tu insami, e perseguiti; nè l'istesso Dio ti può aiutare, con i mezi ordinarij della sua. Potenza: (a) perche à tutte les cose ragioneuoli, diuine, e sante l'opponi con muraglie inespugnabili della tua praua, e per uer-

(a) Notetur distinctio.

uersa volontà: e che altre ragioni aspetti per illuminarti?
Se l'inspirationi di Dio non possono far frutto in te; che potrà
la Verità di S. Chiesa? cometroueranno li Predicatori mezi,
per darti lume? e se Dio, e laS. Chiesa con tanti mezi nonpossono darti lume della Verità;
come te lo darà questo pouero
fratello, Fra Tomaso Cappuccino.

Auerti, ò Heretico, che quanto io scriuo, no intendo di trattare, le non con Discorsi naturali; perche se io volessi parlare con ragioni Scritturali, e Scola-Ricamente, potress dire, che io sia Sofista, e Teologo, c'habbi studiato assaije tu non hai studiato tanto, per potermi rispondere: lasciarò dunque che li Teologi ti portino le ragioni chiare, e eerte della Sacra Scrittura, così della Legge Scritta, come Euagelica: poiche se con vero desiderio di saper la Verità vorrai ascoltare li Sacri Teologi; il più Seplice d'ess ti darà lume di otta Verità;ma sai pehe non credi la Verità? pche no la cerchi p operare, ma per disputare per superbia, per via di ragioni Sofi-Riche, di Carne, e di Senso: questa è la cagione della tua... cecità : e però, volendo tu fare del Teologo, e ripugnare allaverità, te ne starai sempre in cecità della tua ignoranza, e carnalita.

Perciò, fratello, mi dichiaro, e dice, che mai hò letto libros nè giamai hò studiato Scienze; e t'asscuro, che io sono il più ignorante huomo, che sia, e quanto dico, lo dico con lo Spirito di Dio, per zelo dell'anima tua; non volendoti conuincere con termini di Scritture, ò Teologia, mentre veggo, che sei ignorante, e vuoi fare del Sapiente:parlo però teco, Meschino, con ragioni naturali, acciò non volendoti conuertire per ragioni della Scrittura, ti conuerti almeno con naturali ragioni. Se ti vorrai lasciar reggere dalla Natura, ti conuincerà, e ti farà capire quello, che non vuoi intendere nella-Sacra Scrittura, da te glossata,e male intefa; mercè che la Carne tua ribella t'oppone alla Verità: e sono certissimo, che ne anco vorrai intendere queste mie ragioni, e discorsi naturali; poiche la Carne, & il Senso ha preso possesso dello spirito, hauendo alla Parte Inferiore, fatta vbidiente la Superiore: & essendo la Superiore diuenuta Senso, e Carne, si lascia reggere dall'Inferiore a guila d'vn afino, che gira la mola con Sansone nella iniquità dell'immonditie; nonhauendo occhi con Sansone per veder Verit :, mercè che il Fili-Reo ce li canò. Così la Parte Inferiore hà cauato gli occhi alla. pouera Parte Superiore; onde

de guidata la Superiore dalla... Inferiore, nè hauendo con che vedere, camina girando la mola à forza di bastonate, viuendo lo Spirito in libertà di Senso, e di Carne; in modo tale, che la Superiore (hauendo pería la ragione ) è diuentta animale bruto, immergendosi à guisa di porco nel fango de peccati; e tanto crescono ambe le Parti nell' iniquità, che cadono in. abominationi indicibili: e se io potessi dire, e scriuere il misero Stato dell'Heretici, e se sossi inteso, direi cose da marauigliare, e Stupire.

Ma pure m'abbasserò, è Heretico, alla tua istessa Natura; ascoltami con animo d'intender la Verstà, la quale spiegarò à gloria di Dio, & à tua consusione, se non abbracciarai detta Verità; perche la colpa sarà tua, e la Coronasarà mia.

Io ti farò vn Discorso nobilissimo, e verissimo; ma vorrei
parlare con huomini spropriati,
e disinteressati: voglio dire,
fratello, che vorrei parlare con
Creature ragioneuoli, e desiderose di capire la Verità; mentre
con ostinati, e pazzi, io sarei più
pazzo d'essi à disputare: tuttauia, se trà gli Heretici si trouaalcuno desideroso d'intenderela Verità, con esso parlarò: ed
auanti, che io entri in questaVerità; mi dichiaro, che nonvoglio, che tu credi à me, ma-

voglio, che tu steffo vedi con proprij occhi, e tocchi con le proprie mani questa Verità: perche questa sarà cosa, che ancol'istessi pazzi (volendola. ben ponderare) vi trouaranno vn gran Misterio, che gli metteria il ceruello à partito; poiche quant' hò detto, il tutto è vero; e volendolo tu credere, non hauerai in che dubitare: t'auertisco però, che tu non dichi, che sono inuctioni, trouate da Cattolici: mentre, come t'hò detto. non voglio,che credi à me, ma che tu stesso sottilmente essamini quanto t'hò narrato, e sono per dirti, e che pensi bene à casi tuoi, e non dichi, che sono mie ritrouate, ò Inuentioni de'Cattolici; perche quanto à me, giuroà Iddio, e lo prego, che faccia aprir la terra, e mi diuori, se io in ciò ti dirò bugia; mentre tutto sarà Verità approuata, & autenticata, che (volendo tu vedere la Verità di quanto t'hò detto, e dirò di nuouo) trouarai, che io non ti dico bugia;ma palpabilmente toccherai conmano l'istessa Verità, e la vedrai con proprij occhi : e se vuoi vederla bene, raccomandati à Dio, e pregalo, che ti dimostri la verita, con animo rifoluto di mutar Vita, e lasciarti reggere dallo Spirito di Dio, che ti farà vedere la cecità, nella quale ti ritrouise ti liberarà dall'inganno, nel quale ti teneuano li tuoi PrePredicanti, e la tua Sensualità.

E credimi, fratello, che il solo zelo dell'anima tua,e l'honor di Dio principalmente mi fàscriuere questi miei Discorsi: e ti giuro, ò Heretico, ò Caluino, ò Lutero, che se tu mi conoscessi. stimaressi vna marauiglia grande ; anzi, vn miracolo, che io Ignorante, senza mai hauer letto, ò stadiato, habbi possuto scriuere cose tali, essendo io il più vile di tutta la mia Religione, e nel secolo ero Pastore di pecore; in dettta mia Religione 38. anni sono stato Cercatore, e lauatore delle scudelle; sapendo tu il mio Stato vile. (quanto al Mondo)giudicaress, che non può esser cosa humana,ma Diuina; e non leggeressi questi miei Scritti come cosamia, ma come particolare prouidenza di Dio, per tua (alute. Et acciò con maggior sentimento tu li legghi, io lo dirò à gloria di Dio. Molte volte io hebbi inspirationi di scriuere contra di te, ma sempre renuntiai tali inspirationi, vergognandomi io Idiota, semplice, e pouero Laico. E questa renuntia la feci - molte volte, dubitando di tentatione, per essere io, come hò detto.Idiota: ma crescendo sempre più quest'inspirationi, e quasi sforzato me n'andai auanti il mio Dio, dicendo con gran senvolontà, esso pigliasse la sua volontà, esso pigliasse la mia mano, facendomi scriuere quel tanto, che gli piacesse: & hebbi particolar lume, che io non toccassi le cose della Sacra Scrittura; sicome in essetto hai veduto, se non casualmente.

Questo ti dico, acciò non attribuischi à me questi Scritti, ma gli habbi immediatamente à riceuere da Dio: e perciò prepara l'anima tua per sentire. quanto ti dirò; e ti raccordo, che non si tratta di Stati, e di Regni, ma della tua salute, che vale più, che tutti li Regni del Mondo: perche essendo tu Infedele, Nemico di Dio, deui cercare tutti li mezi, che ti possono far Amico di Dio; la cui amicitia s'acquista mediante la vera Fede; perche senza la Fede ogni tua opera buona è vana; nè fi può operare bene senza la Fede . La deui cercar con ogni diligenza, sicome S. Chiesa s'affatica per insegnartela, per mezo de'Sacri Concilij, de'SS. Padri,

di tanti Teologi, e
Predicatori, che
bastariano
per covincere cento mila Mondi,se tanti sossero.

CA-

(a) Cur, & quomodo Auttor hac scripseris.

#### CAPITOLO XIX.

Che l'Heretico douerebbe restar conuinto, con la sola Consideratione dell'innumerabili, e gran Miracoli, operati antica, e modernamente da Dio ne' suoi Serui.

Ta ragione, che vedrai le marauiglie delli stupendi miracoli, che Dio opera, & hà operato in diuersi tempi nella sua S.Chiesa; ma io sò, ò Misero, che dirai, queste essere Inuentioni de' Cattolici: già t'hò detto di sopra, che tu non credià me, ma tu stesso vi ponghi la mano, e li tuoi proprij occhi vedano la Verità.

Vattene nelle Cancellarie di Roma, e d'altre Città, vedi, & esfamina molto bene; e se mi dirai, che sono centenaia d'anni, che quelli Processi sono scritti; lo ti rispondo, che, se fossero ben migliaia d'anni, non è però questo, che non se gli habbia da dar fede ; e se si dà fede,e si crede alli Processi d'huomini malesici, homicidiarij, & alli Testamen. ti; quanto maggiormente si deue credere alli Processi, fatti da Prelati, con testimonij veridici? quali pongono con giuramento di propria veduta. Ma 🖭 non vuoi ancor credere à tanta Verità, per esser cole antiche; vattene in Milano, che vedrai S. Carlo Borromeo, che tu hai conosciuto: e se ne vuoi di più

moderni, vattene in Roma, che trouarai il B. Felice Cappuccino, e trouarai quasi infiniti miracoli, che tu stesso potrai parlare con li testimonij. Vattene in Ascoli, che trouerai F. Serafino Laico Cappucc. morto
già pochi anni: parla con chi l'
hà veduto có proprij occhi, che
vedrai la verità della nostra S.
Fede, e della Chiesa Romana.

Non ti pare miracolo, l'effer gettati questi Signori fuor delle finestre del Castello di Pragasenza lesione? (a) io sò, che te ne riderai; ma vedi nell' effetto, s'è stato miracolo, opera di Dio,ò humana:conduci va tuo Predicante nel medemo Castello, ouero alcun'altro, che sia della tua Setta, e gettalo fuori delle finestre, come secero à quelli buoni Signori; se restarà illeso, forse ti concederd, che quello non fia miracolo?ma fon certo, che non vorrai far questa proua. Io non ti dirò il numero delli miracoli; perche fono táti,e tali, che vi vorria vn mare d'inchiostroje tutta la carta di Germania, per seriuere le marautglie, c'ha operato Dio ne' suol Serui, e Serue, e si farebbono

(a) Hoc tempore hac scripfit.

gli Efferciti de'morti resuscitati con altr' infiniti miracoli farebbestupire, e marauigliare; infino à leuare i monti da vn luogo all' altro nel Nome di Christo.

E quando mai hai veduto trà gli Heretici, che alcuno habbia fatto miracoli? vedrai bensì nella Chiesa Romana, & inogni tempo miracoli. Fratello sappi, che quì si tratta d'un gran interesse, si tratta della perdita di Dioje perciò non ti lasci persuadere dalla Carne, e da' tuoi Predicanti, à non credere à miracoli: ma sappi, che sei obliga-

to à cercar la tua salute.

E se tu crederai alla verità de' miracoli, sarà finita la lite; mentre da questi conoscerai la Verità Cattolica, e le bugie, e la salsità della tua Setta: e non ti dare nell'ostinatione, e nelle pazzie; ma ti prego perl'Amor di Dio, che tu vogli esser diligente nell'investigar la Verità delli miracoli; perche trouato questo, trovarai anco la Verità Cattolica (insegnata da S. Chiesa) troppo palpabile, e troppo certa, e ritrouarai la nostra S. Fedc. (a)

# Confutatio Libelli editi A IOANNE SCHEIBLERO.

(a) Lubet hic aliquot verba apponere, vbi agitur de miraculis. Casu accidit: praparanti mihi hoc prafatum Caput ad impressionem, fortuitò venit ad manus Libellus in 12.pagellarum 276 prater Dedicatoriam, que ferme tertiam partem totius Libelli adequat. Locus Impressionis est (FRANCKEVRT AM MAYN. Cioè: Francofurti vicino al Fiume Meno-Anno 1681.) Subscriptio post dedicatoria Epistola (IOANN SCHEI-BLER CHRISTOPH SOHN, cioè figlio di Christoforo, pro tempore Pastoribid. VND. Insp.) Titulus (1. N.D.I. VVNDER DER BABSTLI-CHEN VVNDER, &c. (idest:) Prodigij de'miracoli de'Papisti.) Solam. attingo Thesim, quam Auctor intendit, (id est in Romana Catholica Ecclesia, aut non dari vila vera Miracula, sed imposturas; aut nibil ad rent facere contrà Lutheranam, & per Lutherum inuellam, seù, ve ipsi loquuntur, reformatam Ecclesiam, nec esse veram Ecclesia notam Hypothesim, quatenus particulares personas, & in specie Capucinos attingit, pratereo: quia sic Euangelium, & lex spiritus docet, quam tantopere F. Thomas commendat, ac depredicat : scilicet, bonum particulare,nec nominandum ese, vbi causa communis agitur, seu Diuina.

Qua T besim attingunt breuiter adycio: percurri Libellum, cui binos donaui dies, pluribus enimindignum censui: non ex supercilio Pharisaico, sed omnino tenens Austorem non ex corde, sed ex calamo tantum loqui, propria reclamante conscientia: cui vix ab vllo sidem adhibendam omni-

no credo; cum exorbitantia sit usmium manifesta.

Igitur statem primo intuitu animaduersi nibil amplius in Opusculo con-E e e e tineri tineri, quam falfas contra Catholicos criminationes; Textuum citato: um. (presertim ex libris Catholicis) detruncationes, deprauationes, & ad contrarios Sensus, à mente Auctorum alienos, detorsiones: item falfas, aut ad finistrum sinem adductas, id est, vt ex Particulari concludatur Vninersate contra totam Ecclesiam, allegationes, scu dictorum, seu factorum quorum-dam particularium Catholicorum. Item dotosas narrationes, Controuersias, seù litigia intèr particulares Catholicos (Fidem non attingentia) complettentes; vel ad discordias intèr Ordinum Religiones seminandas compositas, ant sictas, vel hinc indè corrasas. Cùm tamen Sulutto, & bilinguis

maledictus dicatur Eccl. 28. v. 25.

Tacea, totum Libellum nibil alind effe, quàm Mixtum migma, seù farraginem Textuum, ex SS. Litteris, SS. Patribus, alufque Scriptoribus, prafersim Catholisis, &c. (quorum Indicemtexuit ad 198.) adductorum, qui tamen nihil prorsus ad eius sinem pratensum efficiunt : sed pro sua venerabili licentia, nunc truncato principio, nunc fine, aut medio: modo tacendo, quis, quando, vbi, quomodo, cur, & sub quibus circumstantijs hac, & illa dixerit, unlt videri quasi multa diceret Auctor, sed plane nihil dicit: & more suoruivIL GESCHREY VVENIG VVOLL (idest) Molte parole, pochi fatti: At in multiloquio non deerit peccatum. Prouerb. 10. v.g. Nec aliquid nous apud Libelli Auctorem crediderim, cum iffemet de crimine falsi, & stellionacus iam pulsatum se memoret in Dedicatoria (a) OB HATTE ER SICH FALSCHER ANZIEHVNG BOFLISSEN, VND EIN HVNDERTMAHL AVFGEVVARMTES GEMúS,&c.(scilicet) quasi falsas Allegationes, excitationes Sectatus, meras aniles. Crambég. recoctam appoluerit. Ergo quid mirum, si & in hoc Libello, & c. Qui mtitur mendacijs hic pascit ventos.(b)

Cape Letter ex unque Leonem. Alteram folum faciem titularis folureprasento, ve colligas, quam integre, & fideliter in cateris agat: hic enim antè oculos ponis aliquot textus velut Achillem pro sua Thesi principali: dicit ergo primo ex Scriptura Deut. c 13.v.1. V VANN EIN PROPHET ZEICHEN VND VVVNDER, THVT, VNT SPIRICHT: LASSET VNS ANDERN GATTERN DIENEN, SO SOLST DV IHME NIT GEHORCHEN. (Icilicet) Si Propheta ligna, atquè pottenta facit, & dicit: Eamus, & seguamur Deos alienos, non audies verba Prophetz illius. Ergo: En quam incegre, quam fideliter Predicator veritatis (fi Dije placet ) Scripturam citet: Textus integer sic sonat. Cap. 13. à primo versu, vsque ad quintum inclusive. Si surrexerit in medio tui Propheres, aut qui tomnium vidisse se dicat, & prædixerit signum, atque portentum: & eueverit, quod locutus est, & dixerit tibi; Eamus, & sequamur Deosalienos, (quos ignoras)& feruiamus eis:non audies verba Prophere illius, aut fommatoris, quia tentar vos Dominus vester, ve palam siat verum diligatis eum, an non, in toto corde, & in tota anima vestra. Dominum Deum veffrum sequimini, & ipsum timete, & mandata eius custodite, & audite.

;a)circa finem, ALS ABER,&c. (scilicet)Cum aut.(b)Pron.10.v.4.

vocem eius: ipsi seruietis, & ipsi adhærebitis. Propheta autem ille, aut sictor somniorum interficietur: quia locutus est, vt vos auerteret à Domino Deo vestro, qui eduxit vos de terra Ægypti, & redemit vos de domo seruitutis: vt errare te faciat de via, quam tibi præcepit Dominus Deus tuus: & auseres malum de medio tui.

Ex hoc toto, & integro contextusola prima Verba citat Scheiblerus, & fol. 47-etiam mutilat, catera silentio preterit, ex quibus tamen perspicue videbis, Carissime Lector, Scripturam hic loqui contrà falsos, seù Pseudo-prophetas, qui populum à timore, & cultu veri Dei, ab observancia mandatorum illius auertere satagebant. Et quis hoc magis secit, quam Lutherus? qui necessitatem bonorum operum negavit, & mandata Dei impossibilia asservit. Sic & secrunt olimilli Pseudo-& impis Propheta apud ludros: An qui Miracula faciunt apud Catholicos abducant homines ab observantia mandatorum Dei? iudicent, qui prasentes audiverunt. Viteriùs.

Alterum Achillem obserua: Matth.7.v.15. SEHET (idest: ) Attendite à fallis l'rophetis, omisit, bonus Vir, verba sequentia: qui veniunt ad vos in vestimentis ouium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces;à fructibus eorum cognoscetis eos. Quod quis neget magis verificari in Ministris Pradicantibus, quam in facientibus Miracula apud Catholicos? Hi sunt, & semper suerunt homines pij, humiles, ac ergà Dei Cultum deuotissimi, ac zelantissimi, pro quo & sanguinem suderient plurimi, & alij funderentino sic Predicantes, apud quos rilios fructus non reperies, quam Fructus Natinitatis. Vnde nec ipfe miraculorum Calumniator, & bonorum operu Ofor Scheiblerus integrum Textu apponere aufus fuit, sed mutilum, ea detruncans, que pro sua taberna non faciebant. Integer Textus sic sonat : Atteirdite à fallis Prophetis, qui veniunt ad vos in vestimentis ouium, intrinlecus autem lunt lupi rapaces: à fructibus eorum cognolectis eos; nunquid colligant de spinis vuas, aut de tribulis ficus? fic omnis arbor bona bonos fructus faciti non potest autem arbor bona malos fructus facere, neque arbor mala bonos fructus facere. Omnis arbor, que non facir fructum bonum, &c. lege & v.24.25. 26.

Hac non quadrabant pro Ofore tàm bonorum operum, quàm miraculorum, unde Studio omisse. Quin hec omnia potius sirmant Miracula; si quippe patrator Miraculorum est arbor bona, bonos sructus pietatis saciens, etiam illius Miracula, & eius Doctrina etunt bona, ac vera. Et hir Lydius Lapis Ecclesia Dei semper suit (adiunstis cateris) discernendi ve-

ra à falsis Miraculis.

O quam longe melius Scheiblerus ex verbis posterioribus concludere potuisset, Martinum Lutherum nulla secisse miraculazeui sol 257. adscribis Miraculum, quod solus contràtot centena millia, absque armis, solo atramento, calamo, & charta, per totam sere Germaniam, Daniam, Sueciam, Hungariam, Galliam, Angliam, Scotiam disseminarit Euangeliaam Detrinam, (id est Lutheranam, Caluinisticam, Puritanam, Anabaptistica, & C-que in his partibus storet, aut storuit) Miraculum quale hoc suerit, ex-Eece 2 plicat simplex F.T homas sapius in hoc Libro, scilicot, tantum, quantum esset, si stabulo aperto, ve dici solet, vacca, seu boues inde erumperentiquid aliud enim est inducere vice libertatem, ve Lutherus secit, nisi stabulum, aperire? sed in sorma ad textum. Lutherus nulla secit Miracula.

Probo: Ex fructibus eorum cognolcetis eos: Qui fuerunt fructus Lutheri? qua pietas? que Sanctitas? qua vite innocentia? humilitas, veritas, casticas, modestia ? & c. appello quemcunque Lettorem Lucheranum, per lalutem anima [ue, legat ipfum Lutherum, O eius fcandalofam vitam: o'ex fructibus Arborem cognoscet : si Compendium desiderat , legat apud M. Conradum Andrea: vel susius apud Io: Pistorium DEN VNCHVLDI. GEN, DEMNTHIGEN, VVAHRHAFFTIGEN CATHOLISCHEN, ANDECHTIGEN, GLAVBIGEN, ENGLISCHEN, BIBLISCHEN, GRAVITETISCHEN, KEVSCHEN (scrlicet) Lutherum, Innocentem humilem, veridicum, Catholicum, Pium, Fidelem, Angelicum, Biblicu, Grauem, Caltum, & inde concludet qualitatem Miraculi. Testor Deum, qui me sudicaturus est, quod non satis mirari possim, Lutheri tam apertè vitio sam scriptam turpitudinem habere posse Patronos, Viros, qui se prudentes dicunt. Sed Thomas noster soluit nodum, ac resoluit dubium, cur videlicet tam faciles populi fuerint ad amplestedam Lutheri Dostrinam: quia Caro predicabat Carnem, ac Sensum libertatem: Si Lutherus predicasset ieiunia, cilicia, aliasque carnis asperitates: Oh! Bone Deus! credo dicers debuisset: Cantauimus vobis tibijs, & non saltastis, lamentauimus, & non plorastis. (a)

Sirepentina adduttio multarum Nationum ad amplettendam novam Religionem Miraculum est: Quis maius fecisse Miraculum, quàm impius Arrius, qui, sicut Lutherus, absque arms, solo airamento, calamo, & charta intrà breuissimum tempus non Germaniam, sed Orbem sermè V niuersum Arrianum essecic: (id est magnam pariem) ita ut in Ariminensi Conuentu, conclamata damnatione Nicena Fidei, lngemiscens Orbis terzatum, se Artianu esse miratus sit, inquis S. Hier. (Fest. S. Dam) In D. c. L.

Pergit Scheiblerus, & adducit eius dem Capitis versum 22. (Multi dicent mili, &c.) & Capitis 24. v. 24. (Surgent &c.) verobique omittit circumstantiam temporis, de qua loquitur Christus, scilicet de vltimis temporibus extremi Iudicis (ver patet clarè verumque caput legenti) addit verò sui oblitus fol. 54. Loquitur ergò Christus de vltimis temporibus, & de Pseudo-Prophetis, & Ministris Prodromis Anti-christi. Sed ad SS. Patres accedamis, quàm horrendis Machinis nos aggrediatur, scilicet ve retrò.

Omnium pracipuum adducit S. Augustinum, citat Tom. 2. Trast 13 in Ioan. sed habetur Tom. 9. verba sunt hac: Nemo ergò vobis fabulas vendat, & Pontius fecit Miraculum, & Donatus orauit, & respondit ei Deus de Cœlo. Primò aut falluntur, aut fallum. Postremò fac illum montes transferre, Charitatem autem inquit, non habeam, nihil sum. Videamus vtrùm habuerit Charitatem? Crederem si non divisisse Voitatem. Nam & contià istos, vt sic loquar, Mirabiliarios, cautum me secit Deus meus, (a) Luc. 7. v. 32.

dicens: In nouissimis temporibus exurgent, & c. Scheiblerus omittit prima verba (quasi S. Pater non de fabulis, sed de miraculis loqueretur) omittit illud de Charitate, & diuissone Vnitatis, & c. (quia videbat suo Luthero

mages convenire.)

Non igitur S. Augustinus contrà Christianorum Miracula ibi agit; at non vult credere fabulis, scù falsis Miraculis eorum, qui ab vnitate Ecclesia se dissunxerunt: ergò falsus patrator Miraculorum erit Lutherus, & Caluinus, qui ab Ecclessarecesserunt, & semèl, aut bis (irrito conatu) miracula facere attentarunt. S. Augustinus, citato loco, minimè contemnit
vera Christianorum Miracula (quorum ad 21. recenset, & laudat suo
tempore fasta, Lib. 22. de Ciustate Dei Cap. 8.) sed occultas quasdam diabolicas visiones, quas Donacista, sine vllo teste, iastabant se vidisse: quas
proindè S. Augustinus fabulas vocatualis insulsa visio suit. & Lutheri, qua
dicit se à damone rationibus connictum ad abolendam Missam. In Lib. de
Miss. Augustinus, qua facetur (in Lib. Subs. de Euch.) se vidisse
spiritum, sed non potuisse se discernere, esset nè albus, àn n ger.

Pergit adbuc: & citat eundem S. Augustinum, loco à me iam citato, & S. Gregorium Magnum Tom. 2. Homil. 29 in Euangel quass simplicitèr, absque addito, solum dicerent: Miracula tantum necessaria fuise, vt mundus crederet, non autem poste à: sed vtrobique iterum dolose procedit, eau omnia omittens, qua mentem vtriusque declarant, qua pro Catholicis fa-

siunt. En furis manus in Sacculo!

Verba S. Augustinis Lib 22. de Ciuit Dei Cap. 8. sunt: Cur inquiunt nunc illa Miracula, quæ prædicatis sacta esse, non siunt ? possum quidem dicere necessaria susse priusquam crederet mundus, ad hoc, vt crederet mundus, quisquis adhuc prodigia, vt credat, inquirit, magnum est ipse prodigium, qui mundo credente non credit: Verum hoc ideò dicunt, vt nec tunc illa Miracula sacta susse credantur.

Post hec verba in eodem Capite octano S. Augustinus, vt omnibus ostendat, in Ecclesia Catholica semper reperiri Miracula mox adiungit, & vlated 20. luculentissima, & maxima narrat Miracula, qua omnia suo tempore contigerum; etiam quedam ipso prasente: Prouoco Lectorem quemcunque, vt legat in S. Augustino dictum Caput 8. sed Scheiblerus, videns nihil ad rhombum (scilicet suum) omnia illa silentio praterit: Deum vi-

num obceftor ! en quam fidelem Ministrum habetis Lucherani!

Sed ne fucus nimis magnus appareret fol. 129. breniter rem attingé : fatetur S. Augustinum ibidem Miraculo 20. & unum recensere : Sed en quam prouida solutio? Suspicatur pro sua modestia illa Miracula suisse ab alio intrusa Libro, seù Capiti S. Augustini ab aliquo Conspurcatore, & insignes duos adducit Testes, scilicet, Agrippam (bominem peioris sidei, quam sis ipse Scheiblerus, qui intèr probibitos est in prima Classe) & Ludouicum. Vines (in secundam Classem probibitorum relatum) egregios plane Austor res, & irresragabile sundamentum talis suspicionis! Si Libri 12. de Ciuit. Dei non sunt ex integro partus S. Augustini, nescio plane qui erunt: quos Fêts & ipsemet pro suis expresse agnoscit Lib. 2. Retratt. Cap 43. & grande vo-

gat Opus, compositum ex occasione euersa Vrbis sub Alarico.

Lege quoque Lettor citatam Homiliam S. Gregory Magni, & aliazeinschem Opera, & luculenter videbis ab eodem plurima Miracula navratio, qua suo tempore contigerunt in Ecclesia Catholica (vixit autem circà Annum Domini 600.) & in ditta Homilia expresse addit ex S. Paulo t. Cor. 14. v. 12. Linguas (seù miraculosum donum linguarum) ese in Siguü insidelibus, & co munquid moderno tempore dantur adhuc in Orbe insideles? vi Gentiles, sudai, Mahometani, Haretici, & c. Sed benè scio Scheiblerum non asen surum, Augusta V.G. & in alis Germania Vrbibus dari, seù esse pius, ac simplex F. Thomas dilucidat. Igitur ex Sensu SS. Augustini, & Gregorij, Miracula prasertim necessaria surunt in principio Ecclesia; quando autisotus sudaismus, aut Paganismus regnabat: sed adhuc sieri Miracula, imò pro conuersione sudeorum, Paganorum, Hareticorum. etiam aliqualitèr necessaria, nec S. August. nec S. Greg. negant, qui plurima Miracula suis temporibus esse fatta recensent.

Addo I.

Vnum miror, Benigne Lector, quod & hic Scheiblerus non timeat, calamum, & os suum ponere in Calum, id est in B.V.M. Est res mira, ac plane mira; vel potius lachrymis deploranda; quod omnes Ecclesia, ac Catholica Religionis Ofores, sint etiam simul Magna Dei Matris Ofores, ac Maledici - Sed væ illi, per quem tale scandalum venit, melius certè illi erat, si natus non fuisset, qui est huius modi: Sic nimirum maxima est Ana-Logia inter Beatissimam V. M. & Ecclesiam: unde nec mirum, cos qui draconi adherent, qui persequutus est mulierem. ( Apocal. 12. ) si Ecclesiam, etiam Beatissimam hanc Dei Matrem persegui consueuisse. Scheiblere, quid scripsifti fol. 168.156. alibi sepius! Non timuisti mittere manum tuam in Matrem Domini? audes, vt alter malus Aman ( non rogando, sed iniurando)ettam Reginam opprimene, Deo Filio prasente, as vidence? Non times te aliquando suspendendum fore in patibulo? Nescis, quid Deus dicat, comra [nos [pernentes Apostolos, aut Sernos! Qui vos spernit me speinit. (a) Et (b) Qui tetigerit vos, tangit pupilla oculi mei-Nunquia, qui Matrem Dei tangit, non tanget pupillam Fili Christi les Veri Dei, & hominis? Miseret me tui, Scheiblere: Jesu Christi, & eine Sanctiffi ma Matris caufa agitur! quam iffdem defendendam committe.

Addo II.

Negas 1. fol·1 in S. Ioanne B. & P. Iona Miracula. Nasci de serili; viuere in tanto rigore de locustis; post triduum ex ventre pescis viuum prodire; Non videntur tibi Miracula? 1. Quis Logicus concludes ex Historia
Reguli Ioan. 4.v. 49 in Ecclesia Dei non sieri amplius Miracula, cum ibi
narretur fastum Miraculum? 3. Quid audes negare sol·43. & seq. Miracula Notam esse vera Ecclesia, contrà tot Scriptura Textus (clarissimus

(a) Luc-10.v.16.(b) Zacch 2.v.8.

eft Marci plt.) & totius Ecclessa continuatum Sensum à Christo ad nas vsque ? 4. Quid fol. 53 .cautionem Christi, prolatam contrà Seductores Hareticos, & Prodremos Antichrists (subuertentes populos, ve secie Lucherus) applicas ad ees, qui ad inftar Elia: Zelo zelati funt pro Domino Deo exer-Cituum. (a) etiam sanguinem sundere paratissimi pro Dei gloria: nullum. aliud interesse quarentes ? 5 Qua Conuentio Christi ad Belial ? Miraculorum S. Ecclesia, & imposturarum impiorum hominum? (fol. 58.) nunquid, ait Christus, Ex fructibus corum cognoscetis cos? Opera pietatis, ac pia Vita discrimen oftendent? 6. Quomodò non vereris dicere : fol. 64. ( etsam tibi ipsi contradicendo , collatis 64. 🗗 124.) consensum SS. PP esse, quod Miracula sint cessatura (AVF-FHoREN SOLLEN idest: cessare deberent ) in vera Ecclesia, & futura apud Hareticos? cum maniseste pateat contrarium(lege Bellarm de Eccll.4.c.+) ad quem etiam finem miserabilitèr deprauas, (vulgò marsyrizas) SS. Patres. 7 Quò tendis (ibid.) tam operose Scripturam preferendo Miraculis? Fugis nemine persequente. Quis Catholicorum unquam Sacra Scriptura ullum pratulit Miraculum? Cum omnes Catholics id omne falfum dicant, quod contrarium est Scripture: Sed, mi bone Vir, alia est quastio, & lis inter Nos, & Vos: an videlicet Miracula, qua siunt in Ecclesia Romana sint contrà aliquem Scriptura Divina Textum, seù locum? Tu Scheiblere dicis, sed nihil probas, cum & puer paucorum annorum tuos inepeos circuitus ( non ad aperiendam, sed ad tegendam veritatem institutos) animaduertere facile posset: 8. Et,O quam pulchre, (fol. 89.) quaris salutem ex inimicis tuis, idest ex Catholicis Auctoribus! Conscientia tua abunde ribi dicit, quid illi dicant, sed tu simplicibus fucum facis, confarcinando ex Auctoribus, qua sibi non coharent: Fic fucatis verbis, seu valde verbosis fucis videri vis, tanquam alter Samfon (non verus, sed laruatus) Catholicorum omnium Argumenta ( pro Miraculis Ecclesia ) quali fila telarum rupilles: Sed credo nec ruis persuadebis.

Addo III.

Schoiblerum terribilitèr confundére Sensum Catholicorum circà Mirazula; omnia commiscet, plurima falsò imponent; ve planè dubitem an vella
Catholicum Auttorem in sonte legerie: F si legerie an illorum sensum inzellexerse; aut certè maxima vsus est fraudulentia, ex vno Auttore sumenda medium, F omittendo principium, aut sinem; aut è contrà: ve sucumfactas, quasi stà absolute, ac simpliciter dixisset Auttor. Sensus Catholicozum est planus, atque clarus.

Dicunt enim primo, vera Miracula sola Virtute Diuina (vt à causa principals) seri posse: vt, mortuum verè suscitari, cacum verè illuminari, radicatum morbum de repente curari, & c. Hxc autem omnia idest: gratiam santatum, operationem virtutum, prophetiam,&c.) operatur vnus, & idem spiritus, idest Deus, vt ait S. Paulus 1. Cor. 12.v. 11. Miraculum, enim est aliquid supernaturale, excedens vires totius nature, & ideò à S. Scriptura evecatur Testimonium, Contestatio, Consirmatio Dei (vt soan.

...(a) 1. Reg. 19. v-10.

4

Ü

ď.

8

į.

7

ß

1

ío.

vo.v.1 5. Heb. 2.v.4. Marc. vlt.v.10. & sapius.) Hinc licet mali homines s v.g. Antichristus, Pseudo-Propheta, Venesici, &c. possint ope Damonis (ad illorum instantiam applicantis naturalia actina passiuis) quadam apparenter mira sacere, nunquam tamen verè mortuum suscitabunt; aut verè Cacum illuminabunt, aut claudum rectificabunt; aut radicatum morbum, da repente sanabunt, &c. quia Dæmon (cuius opera veuntur) nihil per solum exterius essecre potest, nisi applicando naturalia media actiua passinis: (legatur Can. Episcopi 26. Quast. 5. circa sinem) sed Contrà viu mortis non est Medicamen in hottis, (naturale videlices) & nullum datur in Natura medium, quo restituatur vita, visus extinctus, rectificatio, vel sanatio instantanea, &c. Quamobrem 2. Thessal-2.vers. 9. dicuntur Antichristi Miracula esse mendacia, idest non vera, sed salsa, sic enim habet Textus. Cuius (Antichristi) est aduentus, secundum operationem Satanz in omni virtute, & signis, & prodigis mendacibus. Qnò non respexit Scheiblerus, sol. 58. & sequent. Damonis illusiones Miracula nominans.

Dicunt 1. Catholici Cœtum, idest Ecclesiam, in qua, vel ad cuius instantiam, & in cuius docurine fauorem Deus facit Miracula, non posse falsamosse; quia Miraculum est Dei testimonium (ex dictis) sed Deus nequit esse testis falsatis, seu mendacy, ve per se constat, ergò Ecclesia in cuius fauo-

rem Deus Meraculum operatur, non potest esse falfa.

Dicunt consequenter 3. In nullo falso Cetu, seù falsa Ecclesia, Deumoperari Miracula in eius dem doltrina false fauorem, vel ad eius instantiam. Quia Deus non potest esse testis falsitatis: & Miraculu est Dei Testimonium, ex distis. Quinimò Sestary moderni, & in specie Lutherani, vl-tro hic cedunt alys honorem, experientia visti; eò quod nec ipse Lutherus, nec Caluinus (licèt temanerini) Miraculum essicere potuerint, vndè ad tëpora Apostolorum Miracula relegare solent. Scheiblerus sol. 57-75-77. & c.

93.96.99.102. C. Stellionatus tamen minime oblicus more [ue.

Dicunt 4 In Catholica Rom Ecclesta, sicut semper dantur, ac date fuerunt alia Gratie gratis date, iuxtà quod ait Apostolus de Corpore Chrifti, ideft Ecclesia I Cor. 12. v. 8. Alij quidem per spiritum datur fermo fapientiæ, sermo scientie fides-gratia sanitatum, operatio virtutum, prophetia, &c. & infra. Et quoldam quidem posuit Deus, NB. in Ecclesia. primum Apostolos, secundo Prophetas, tertio Doctores, deinde Virtutes; exinde gra las cutationum, opitulationes, gubernationes, generahinguarum, &c. Ita quoque reperiri, dari, fieri, & fatta fuiffe ( & quidem in fauorem eius dem Dollrina, Confessionis sacramentalis, Reliquiarum, Imaginum, SS. Eucharistia, Inuocationis B. M.V. & Sanctorum) ver a Miracula(iuxtà Des Dispositionem qui dividit singulis prout vult(1.Cor. 12.0.11. O dat cui, quomodo, & quando vult) quod probant prime ex Scriptura; tùm citata; tum Marci vlt.v. 17. Matth. 10 v. 1. Hebr. 2.v. v. 4. loch. 1.v.18.(vbi Ecclesia à Deo promittuntur Signa, Miracula, Prophetia, Ge) tum ex infinitis prope testimonis Librorum, Auctorum, ommium temporum, omnium atatum, ac locorum (prouoco quemcunque ad legendum)no æ

exfolis Apocryphis, aut minus antiquis, vt somniat Scheiblerus fol. 127. & seq-iniuste carpens ipsa quoque Miracula D. Bernardi; Bibliotheca sunt vbique plena. Quinimò sepè sepius ipsi Inimici nostri sunt, & suerunt ludices oculati: quidquid ex mera contradicendi sicentia negent aduersary Pradicantes, & in specie Scheiblerus, vt suo ossicio (idest oppugnandi veritatem) faciat satis, dicendo cum Magdeburgensibus: Omnia Catholicorum Miracula, aut esse consista, aut imaginaria, aut espe demonis patratu. Insignes plane Viri, quibus plus erit credendum, quàm toti Vninerso, & testibus oculatis, & c. Nam si sta loqui licet, peribit sides omnium Librorum, inquit S. August. 10. de Ciuit. Dei cap. 10. & hot modo Pharisai quoque Christo opponebat. In Psincipe demoniotu eisci demonia. Matth. 9. v. 34.

Dicunt s. Asserenti, se à Deo extraordinarie missum este, ad resormandam Ecclessam (vel ad nouum Religionis Custum introducendum) incumbere onus probandi per Miracula, aliàs ipsi minime credendum erit, videlicet, vt carenti Testimonialibus stàm sui ordinary Pralati, quam ipsius Deisclare patet Exodi 4.v. in extraordinaria Resormatione sudaismi per Moysen: qui Deo se missuro, respondit: Non credent missi, neque audient vocem meam, &c.idest, si absque vllo testimonio mea extraordinarie legationis comparuero: Non respondit Deus: debent credere, velint, nolint, sed dedit illi potestatem Miracula faciendi. Et sic Luthero nullo modo credendum suit, quia & ordinario testimonio caruit, & Miraculis. Porrò, cur nibilominus Germania eidem assensimo prebuerit, iam supradictum est homines non credidisse Luthero, sed carni, & sanguini. Hic ergò Catholicorum sensus est de Miraculis. Qui etiam distinguunt intèr Miracula prima, & secunde Classis: Intèr Miracula per Pontiscem, vel Ecclesium approbata, & alia (licet vera) minori Authoritate approbata.

Sed minime dicant Catholici (ve ipsis falso intedit suo multiloquio imponere Scheiblerus quod aut licitum sit postulatione Miraculi tentare Deu (cum tentatio Des Jecundum omnes Catholicos sit peccatum) aut ideo petere Miraculum, ve sibi ipsa fides, nue obiect a sidei cerea, nue cerciora aypareant (cum etiam hoc effet dubitare, & tentare Deum, & ante orationem supponatur, quod aliquis omnia credat, qua Deus reuel suit: dicitur enim lacob.1.v 6.Postulet autem in Fide nihil hæstrans,&c.) nec quod all credendum singulis (minus toties quoties) noua Miracula exhiberi, aut prace lere debeant; ve insulse innuit Scheiblerus fol.4:. @ 46 addens verminum, lemper, ALLZEIT SOLTEN VORGEHEN, & . (idell:) femperspræcedere debent, quod nec Bellarminus citato Capite dicit (vhi duo solum demonstrat . apud Ethnicos, Turcas, Judgos, Harericos, nulla reperiri vera Miracula, consequenter, nec veram sidem. 2. Ecclesiam Cacholicam vero habu fe fingulis acatibus plurima, & testatissima Mirneula, consequencer, etiam veram fidem habere)nec ally Catholics Auctores, quibus proinde Schoolerus intolerabilem imposturam irrogat.

Quinimo Catallici Austores omnes (prout aliquos Aduerfarius citat, fed eo male detorquet, quo nec verba, nec illorum respicit, aut unquam respexit intecio. In specie pag. 38. sacie 2. Epist. Dedicatibi AVCH IST. &c. (icilicett) etiam est corrumpit sensum Ioan. Frid Karg. Can. Bamb. Num.

Digitized by Google

**594** 45.dolose omisso principali Verbo, dilatari AVSGEBREITET VYER-DEN (hoc est.) Dilatari, sen ampliati poterat: quasi loqueretur de dissimilicudine Miraculorum, non de dissimil publicationis) vituperant cos, qui fine discrimine, sufficiente necessitate non exigente, Miraculum à Decexperunt Quod si tamen necessie as vrgeret, naturalia remedia per experiensiam emnino inualida cognoscerentur; & secluso ani mo, aut infidelitatis, aus centandi Deum, quis efficaciter interne à Deo moueretur ad postulandum, etiam id, quod citrà Miraculum sieri nequit; quis talem orantem damnare auderet, qui aliud non fecere probatur, quam quòd vera fide, ac spe ergà Dei promissa idipsum postulet, quod Deus cu vera side, ac siducia oraturis promissi: untaillud Ioan. 16. 2.23. Amen, Amen dico vobis, si quid petieritis Patrem in Nomine meo, dabit vobis-Imò: Si habueritis sidem sicut granum sinapis, dicer is monti huic; transi hinc illuc, & transibu, nihil impossibile erit vobis. Matth. 17.4.19.

Nec it a intelligendi sunt Catholici, quod Miracula sint Nota; idest, Signum vere Fiden aut Doctrina à priori, & causaliter; seu quoad certitudinem res fatentur enim Catholici rationem formalem, seu causam infatlibilis veritatis fidei nostra esfe divinam revelationem, ve per Ecclesiam wostro intellectui propositam, & exhibitam, sed solum à posteriori, tanquam per effectus ab hac unica causa ( idest vera Fide, vera Destrina) procedences: sen quoad enidentiam credibilitatis. Hanc distinctionem non intellexit Scheiblerus, vel noluit intelligere, vt benè ageret, dum fol-46.(citans Franciscum Ferum)ait: DER CATHOLISCHEN LEHRE VNFEHLBARKEIT, SEYE NVNMEHR ALSO BERESTIGET, DAS DISE DIE VVNDER; NICHT DIE VVVNDER DIE LEHRE BESTàTIGEN.(videlicet:)Catholicæ Doctrinæ infallibilitas, iamadeò benè, solidèq, firmata est, ita ur ipsamet Miracula, non autem miracula. eius Doct. inam stabiliant. A priori concedo libenter, causaliter, & quoad

Exp. ica distinctionem: Ratio, sen causa formalis, cur Fides Christi, & eius Ecclesia sit verassides auté Mahometis, & eius Ecclesia sit falsa, hac est; quia fides Christi nititur Dei renelatione taqua ratione formali:no sic sides Mahometis. Sed ulterius, quoad Nos, & à posterioritunde colligere possum, O ex quo Signo, nota, charactere, vel motino, seu effectu, quod Fides Christi sit à Deoreuelata, 👉 no sides Mahometis (quia planè illa prima reuelatio facta Prophetis, & Apostolis in particulari nec mihi, nec alicui Mahomerano facta est) Respondemus boc colligi tum ex Miraculis, ali si que morius credibilitatis, qua apud fide Christi reperie, no vero apud Mahometss sidet uasus si prudenter indicare velim side Christisus vera ampletti Mahometis verò, vi falsam detestari debeam.

fe:a posteriori, quoad Nos, & velut à Signo, & effectu, nego

A simili si it coparatio inter si de Christi, qua prositetur Catholici (in qua 2011 solu reperiuntur Miracula, Spiritus Propheticus, &c. sed etia conformiter Scriptura, ac Fidei Symbolis;est Vna, Sacta, Catholica, et Apostolica rdest uniformis in Doctrina, Sancta quoad incorrupta Doctrina, T multes Viros Sanctitate, & Vnione cu Deo florentes, Vniuersalis, seù per totu Orbe diffusio per linea non interruptam ab Apostolis legitime descendents quid Schribierus suo more mentiatur) & inter side Christiqua dicunt se proficeri Latherani. Caluin ste, Zumingliani, &c. (in qua nec Miracula, nec Spiritus Propheticus, nec Vnio Dostrine, nec Varisanti, nec dissusso per totum Orbem, nec legitimus descensus ab Apostolis reperitur.) En Scheiblere, quid set sidem à posteriori probari, seu BESTA ITIGET VVER DEN. (hoc est.) Confirmati potetit. Qui benè distingui, benè docet: qui verò malè, aut nibil distinguit, malè, & insulse docet: & sic facit Scheiblerus.

4.

::×

3 -

. . .

.

......

372

(14°-131 (14°-131)

....

1 AU 1 (1) 1 (1) 1 (1) 1 (1)

j. **1**06

لدين ال

, · · ·

966

الذي: الأجا

K.

e: "5

1.1

(# ,(\$

. . .

ii!a

150gh

, J. 78

40 <sup>38</sup>

, J 13

Audi S. Agust. Lib. de viilitate creded: & Lib. contra Epist sundam cap. 4. fatetur se teneri in Ecclesia vinculis Miraculoru (quoru vitrà 20 numerat suo rempore satta 1.ib. 22. de Ciuit. Dei cap. 8.) Multa sunt alia (preter syncerissima Sapientia) que in gremio (Catholice Ecclesia) me instissime tenet consensio populotu, atque gentiu; tenet Auctoritas miraculis inchoata, spe nutrita, charitate aucta, vetustate sirmata: tenet ab ipsa Sede Petri Apostoli, cui pascendas oues suas post resurrectione Dominus commendauit, vsquè ad presentem Episcopatu, Successio Sacerdotu (Pontisicu Romanoru): tenet postremò ipsum Catholice Nomen. Et cap 5. vit: Euangelio no credetem, msi me Ecclesia Catholice moueret Authoritas: scilicet per sua insignia credibilitatis motiua, que ipsa sola babet, & non alia Religiones, Euangelium non agnoscentes (sieut, nec Lutherana.)

Audi eunde de Symbolo ad Cathechum. Ipsa est Ecclesia sancta, Ecclesia vera, Ecclesia Catholica, cótrà omnes hæreses pugnans; pugnare potest, expugnari tamen non potest Quæ (vt loquitur Beatus Richardus de S. Vistore, Lib. de Trin. Cap. 2.) nobis contris tàm multis, tàm magnis; tàm miris prodigijs confirmata est, vt genus videatur esse dementiæ, vel aliquantulū dubitare. Et quide talibus confirmata, quæ nó nisi per te (Deum) sieri potuerūt, Conclusio.

Cocludo: Si ergo Scheiblerus, post universalis Ecclesia sensu. post tot, ac tanà ta prodigia per fingulas atates, ac loca exhibita, hoc fateri renuit, it se procul dubio velut demens, videt, O non videt; O sic pro magno Prodicio, seu Monstro haberi; ac Prodigiu prodigiosum, Homo sine Capite, Caput sine cerebro, & sine prudentia vocari meretur: Qui, vt manifesta Catholicorum prodigia deneget, ridiculas noustates, seù deliramenta de Circumforaneo quem superet esse Lutheru fol.271. semel (inepte) sparsas, ut ipse ait fol.270 Miracula crederet, si posset; sed cu non possit relinquit, AN SEIN ORTH GESTEL-LET, videlicet: In loco suo constituit, sol. 276 idest retrò januam HINTER DIE THuR idelt:Retto innua Ergo relinquamus, & sicut ipse fol. 86. imitatur Phariseos contrà Christum, dicentes : In Principe Damoniorum eifcit Damonia Quidnisan non iusta soret retorsio, alloquendo omnes Lutheranos? Scheiblerus negans Miracula, Dæmoniú habet, & infani: ; quid eum auditis?(loan-10 v-20.) Nam si quid horum totum per Orbem terrarum frequétat Ecclesia: & hinc quin ità faciendum tit, disputate insolentissima infania est;inquit S. Augustinus, qui suprà.

Quoad Hypothesim: aliud non dico, nist quod pretipua Personam, seù Principem sie loquitum audiuerim: VVAS VVOLLEN VVIR VNS VIL MIT IHNEM REISSEN, idest: ad quid volumus nos multú cú illis tricani, & digladiari (hoc est cú Hæreticis) seù: Quorsú opus est multis cum ipsis contendere verbis? OAS VVERECK LOBT DEN MEISTER. videlicet: Artisicem cómendat Opus Hoc sufficiat.

#### CAPITOLO XX.

Che se l'Heretico ponderasse bene, qual di tutte le Sette sosse la più honesta, e ragioneuole, (spogliandosi di ogn' Interesse) riconoscerebbe per la vera, e reale, la Fede Cattolica: il che non pensa, per essersi troppo acciecato nella Libertà sensuale, e carnale.

H quanto pazzi sono li tuoi Predicanti, quali viuono in cecità, e tengono anco li Popoli lontani dalla Verità Euangelica! e se meglio vuoi vedere, che ciò fia vero; ritirati in te sesso, e prega Dio, che ti faccia vedere con animo di voler abbracciarla; e non credere, nè alla Cattolica, nè all'Heretica; credi alla più ragioneuole, alla più honesta, & à quella, che tu vedrai hauer più del Dinino, e che più insegna la via delle virtù: perche, se farai questo, trouarai, che la Legge Euangelica è vna Legge santa, e veridica, che t'vnisce con Dio; E se confidererai bene le Sette degli Heretici, trouarai, che no hanno forma,nè modello di Verità:me. tre in esse conoscerai cose abomineuoli, e lotane da ogni malitia, poiche ti tirano solo al vitio, alla carne, & alla libertà; la quale altro fine non hà, che d'affodarti in vn pelago d'iniquità.

oh guai à quelli, che si lasciano guidar da questa immonda-Carne! Oh quanti grand'Amici di Dio, per non far resistenza

à quest'indomita carne, commisero sceleraggini indicibili? come appunto intrauenne al milero Lutero, ch'essendo Predicatore Euangelico, diuenne Predicatore di falsità; e non. per altro, che per Carnalità, e Sensualità; e per dare Libertà alla lua carne sfrenata, menò via vna Monaca da vn Monastero. commettendo tant' iniquità. 'Considera vn poco, che Legge poteua seminar vno, che in se non vedeua altro, che Liberta, Carne,e Senso : e tu priuo di ragione, vuoi seguitare vna tal Setta, tutta stomacoia, & indegna, che si dica, sia Legge buona . Questo non potra mai dirsi da huomo, che possede ragione; perche milita contra l'honor di Dio,e cotra la vera Legge l'iangelica: mentre Iddioè na Bonta, somma Purita, e Carita, e somma Vnione; & inquesl'Heresie non si vede, se no libertà, carnalità commodità & indegnità lontana dalla virtù, e dal viuere politico.

Leggi li Filosofi, che trouerai cose di marauiglia: solo gli

#### ponderaffe bene, qual di tutte le Sette foffe la più honefta, &c. 597

Heretici cercano le cose lontane da Dio, e dalla verità, e perciò viuono, come se non ci fosse Dio: e se pure credono in Dio,
lo tengono, come se susse susse susse some sono loro, vitioso: perche
se credessero, che Dio sosse inimico del vitio, non crederebbono cose tanto indegne di Dio, il
quale distrusse il Mondo per il
peccato della Carne, e del Senso.
O Inselici! che l'istessa Natu-

ra vi dourerebbe insegnare, che Dio non può star con Sette tanto vili, e piene di vitio, e di peccato; e sono venuti in tanta temerità quest'Heretici, ehe no vogliono Spirito, nè Legge, nè Scrittura, nè Miracoli, nè Pontesice, nè Sacerdotio, nè Prelati, nè Sacramenti, nè Ragioni, nè qual si voglia cosa; ma vogliono solo Carne, Senso, Libertà, e tutto quello, ch'à quesso gl'inchina.

#### CAPITOLO XXI.

## Del dishonore,che fanno gli Heretici alla Beatissima Vergine MARIA, Madre di Dio.

Miseria! O Pouerelli! à che termine l'hanno condotti le loro Carnalità? che infino nella Beatissima V. Maria, vogliono mettere la loro sacrilega lingua, dishonorandola, e tenendola in vil conto, come l'altre Donne: e qual pazzia maggiore possono commettere? qual Figlio è così crudele verso la sua Madre, che non l'honori, e riuerisca? e bisognado mettere la vita per honore della Madre, chi non la metterebbe?

E pur è tâto cresciuta la malitia de'miseri Heretici, che credono quel Dio, ch'è tutto Purità, Santità, e Perfettione, s'habbia voluto eleggere vna Madre, che fusse come l'altre donc: e no ti sdegnare fratello, se trattando i della gran Madre di Dio, ti trattarò da insipiente, cieco, & ignorante, come veramente sei.

O quati Popoli Heretici biaftemano contra Dio, e la sua SS. Madre, dicendo ch'ella non può pregar Dio per noi, con tant'altre horrende biasteme! l'auiliscono, e la macchiano, come se non fosse stata Madre di Dio. Non ti raccordi quando fu falutata dall'Angelo, annuntiandogli, che farebbe stata Madre di Dio, dicendo: Aue Gratia plena, Dominus tecum: & essa Gloriola Vergine rispose : Quomodò fice istud,quoniam virum non cognoscod replicò poi l'Angelo: Spiritus sanctus superueniet in te,& Virtus Altissmi obumbrabit ţibi.(a).

(a) Luc. 1. v. 28. 34. &c. Hhhi Con-

Considera, ò cieco, se queste parole dell'Angelo, fono da dirsi ad vna Donna ordinaria, come l'altre. Doue trouerai Donna,per gran fanta, che sia stata, che si possa chiamar tutta piena dello Spirito Santo, e tutta ripiena di Dio? non t'accorgi, Misero, che li tuoi Predicanti non ti dicono la Verità 'dell'Euangelio, ma solo ti predicano quello, che fà à proposito alla. tua Sensualità? perche, hauendo fatto il loro fondamento nella Carne, tirano aco la Scrittura tutta in Carne, e Libertà.

O poueri fratelli, di quanti beni sete priui, per non credere l'Intercessione di Maria! poiche altra speranzi non vi resta, se, non ricorrere à questa Tesoriera del Cielo; ma come ricorrerete per aiuto à questa Prencipesfa, essendo voi suoi capitali nemici? potete ben staruene nella vostra infedeltà.

O Stato infelice, e lagrimeuole de'nostri cari fratelli! quali
sono pur battezzati, e credono
in Gesù Christo; nientedimeno
viuono così lontani da Dio,
quanto è lontano il Cielo dalla
Terra: & io sono certo, e sicurissimo, che se honorassero la gran
Madro di Dio, con credere tutti li beni, che può capire la mete nostra di Maria Vergine (eccetto ch'ella non è Dio) io metterei la vita, che Maria nostra.
Signora, e Padrona otterrebbe

gratia da Dio, che si conuertirebbono alla Fede Cattolica:ma non la vogliono vedere, nè fentire,e la tengono da meno, che s'essa fosse vna Donna ordinaria & anco peggio: e pure merita ogn'honore, e riuerenza, fe non fosse per altro, che per esser vera Madre di Dio. E se tu hai vn Cane, ò misero, l'honori, & accarezzi, e vuoi, che ogn'vno lo riuerisca, per esser tuo : e poi con gli altri Heretici infieme tratti quella Regina degli Angioli, come se susse peggio; e perche non puoi sfogar l'odio, che tu porti à questa gran Madre di Dio, vuoi vendicarti con la sua Imagine, cauandole gli occhi, sfigurandola, e vituperandola.

O attione diabolica! è pur vero, milero, & infelice, che farai depingere vna Venere, e leggerai libri, che t'indurranno ad effer tutto Carne, e vorrai honorar quell'imagine. Dirò peggio: tu depingerai vn Cauallo, vn Cane, & altre fimili pitture, e queste le terrai per dilettarti; nientedimeno l'imagine di quella Purissima Vergine, non la vuoi vedere, e tanto la perseguiti, biasmando li Cattolici, che tanto riueriscono l'Imagini, dicendo, che siamo Idolatri.

O pazzo! tu ne menti; perche l'Imagini non feruono alli Cattolici, fe non per ricordarfi di Maria, e de'Santi; honorano l'

Digitized by Google

Imagini di GIESV, di MARIA, e de' Santi, come rappresentanti Dio, MARIA, e li Santi: e l'honore, e riuerenza, che facciamo all'Imagini, non li facciamo à quelle, ma à chi esse rappresentano: in quel modo, che tu terrai l'Imagine di tuo Padre, Madre, ò Amico.

Così noi Christiani teniamo l'Imagini non per altro, se nonper honorare, riuerire, & adorare chi rappresentano: e pure,
ò pouero Popolo ingannato, si
tuoi Predicanti ti danno ad intendere, che noi Cattolici siamo
Idolatri, adorando l'Imagini;
e tu credi tali pazzie da huomini Sicarij, si quali vecidono l'anima, & il corpo, con predicarti

falsità, e bugie.

E se meglio vuoi vedere, ò Popolo Heretico, la Verità Cattolica;senti, ò anima pouerella, quanto lei ingannata da questi bugiardi: se confessi, e credi, che Maria Vergine è Vera Madre di Dio, puoi anco ben confessare, che l'istesso Dio la fauori, e priuilegiò; dandogli tutti quelli beni, che gli conueniuano con la potente Mano Diuina : e 🖭 dirai, che Dio non poteua; io dirò, che tu biastemi: no puoi dire, che Dio no volesse; perche tu,ò 'misero, se hai Madre, dimmi, non farai à tua Madre tutti quelli beni, che potrai? e non. facendolo, saressi vn empio, & vn crudele: e s'è vero ( come è

verissimo, e lo tocchi con mano)
perche dunque, Infelice, non,
deui credere ogni bene della,
gran Madre di Dio? mentre Iddio poteua, e volse fauorirla, &
essaltarla sopra ogni Creatura.

E se Dio comandaua, che l'Arca del Testamento Vecchio (che su figura della nostr'Arca, Maria) la quale teneua in se le Tauole della Legge, la Manna del deserto, e la Verga di Mosè, susse tanto riuerita, & honorata, che voleua sosse maneggiata solo da Sacerdoti: anzi, volendo vn Sacerdote toccarla per sosse sono cadesse (non l'hauendo satto son debita riuerenza, che si conueniua) su da Dio cassigato con la morte subitanea.

O Popolo Heretico, non t'insegna la Natura in quest'Arca, vn'altra Arca? poiche questa... fù figura della nostr'Arca Maria, figurata in quell'Arca, ou non doueuano esser riposte Tauole, nè Manna; ma quello, che 'diede la Manna al Popolo d' Israele, le Tauole della Legge, e la Verga di Mosè, con la quale in Virtù di Dio operò sì alte marauiglie. Questo doueua esser quel Sommo Bene da' Patriarchi figurato, e da' Profeti profetizato, il quale doueua habitare in quest'Arca viua, e vera di Maria per noue Mesi.

Quanto pensi, che Dio volesse, che quest'Arca di Maria sosse

Hhhla bel-

bella,e formosa?se la volse adornare, & ingrandire di tutte le gratie, liberandola dal peccato Originale, dandogli tutte le virtù in supremo grado, e facedola impeccabile,(a) non hauendo il fomite del peccato Originale. Però con gran ragione si può dir di lei : Tota pulcbra es amica mea, o macula non est in te. (b)

Questo si conueniua alla gradezza di Dio, douendo il Verbo Eterno prender Carne Humana nel suo felice, e beato ventre,e nodrirsi in quelle beate mammelle,& esser maneggiato, accarezzato, baciato, & alleuato da questa Donna, creata dalla potente mano di Dio;più Celeste, che Terrestre.

Enon si può dubitare, che Dio non gli dasse tutte quelle Prerogative, che noi mortali no potiamo intendere, ne capire: e come tu, d Heretico, puoi negare con vesità à questa gran Donna quello, che gli hà dato Dio? e come hai ardire di calunniarla, e lacerarla con la tua facrilega lingua? hauendola... Iddio fatta grande, e di tanta... Perfettione negli occhi suoi . ch'è Regina del Cielo, e della. Terra. E se così è (come è verissimo) perche non potranno li Cattolici tenere l'Imagine di questa Imperatrice, per ricordarfi di lei, honorando la granMadre di Dio nella sua Imagine? e tu, crudele più di fiera. Tigre, homicidiario dell'anima propria, terrai l'Imagine di Regine, di Sultane, &c. e le porrai per adornamento delle più addobbate Camere del tuo Palaggio! e Dio voglia, che ( essendo tu Carne, e Senso) non le tenghi anco per dilettar la tua Senfualità; e puoi bialmare, che li Cattolici tengano l'Imagini di Dio, di Maria, e de' Santi ? e come è possibile, che non t'accorgi d'vna tanta tua pazzia? metre ti mostra la ragione, ch'essendo questa gran Donna, Madre di Dio, la deui honorare, ingrandire, sublimare, & adorare, non come Dio, ma come Madre di Dio:e come tale . deui credere, che sia dotata da Dio d'ogni Dono, e d'ogni Gratia.

E se creò da Niente li Cieli, la Terra, il Sole, la Luna, le Stelle, e tutte le cole; seppe anco creare vna Donna sopra li Cieli, Terra, Sole, Luna , e Stelle, la... quale doueua in le capire il Verbo Eterno, che creò si alte marauiglie in Cielo,& ia Terra. Nonsenza stupore cantano gli Angioli: Qua est ista,(c) che vien dal Deserto del Mondo con-

tanta Pompa,e Maestà?

Credimi, fratello carissimo Heretico, che quello, che ti dico,e verità tanto certa , che fai

(a) Loquendo de proxima Potentia Sensus compositi. Vid, Suer. D.4. S.4. Tan.D.2.9.1 d.2.(b) Cant.3.v.7.(c) Cant.8.v.5.

contra la Natura à non crederla ; perche te la dico chiara, senza termini Scolastici, nè con Autorità della Sacra Scrittura: ma semplicemente, come Dio me la fà dire: poiche, non volendo tu credere alla Scrittura, la vai gloffando,e stiracchiando folamente à quello, che fà à proposito della tua Carne, e Libertà. E se tu vorressi andare rettamente, volendo intendere le Scritture con quello Spirito, che Dio le fece, & hora da Santa Chiesa, retta da Dio, sono intele,& inlegnate; ti larebbe, facil cola intendere la verità, e conoscere le bugie, e falsità, nelle quali ti ritroui. Sei, ò Heretico.come il Sole.che à se tira li vapori della terra; così tu,che sei Terra, Senso, e Carne, tiri tutte le cole in fauore della tua Carne. E pur è vero, che vna... fiera Tigre non hà tanto bisogno di freno, quanto n'ha lanostra misera, & indomita Carne; che insin gli antichi Pilosofi, privi di fede, e senza lume d'Iddio, conobbero questa Verità, che per viuere moralmente, virtuosamente, bilognaua mortificare, e conculcare questa. Carne indomita:e tu pensi, ò cieco, con accarezzarla, e lufingarla,c'habbi da caminar per la via della Virtù? tu t'ingannni, fratello, e Sorella Charissimi; poiche Christo Nostro Signore ci hà infegnato in tanti luoghi

della Legge antica, & Euange-lica il mortificar la Carne.

Doppo ch'Adamo peccò, fumo sogetti à mille malije quando Dio scacció Adamo dal Paradiso delle delitic, gli disse, che viuesse del suo sudore, lauorando la terra, e ch'essa hauerebbe prodotto triboli, e spine. Così, Fratello, e Sorella mia, questa. terra del nostro Corpo non sà germogliare altro. che spine, e triboli; però, per fradicar queste spine, acciò il buon seme posta germogliare, sa bisogno adoprar la zappa, l'aratro, e le mani. Cosi à questa nostran Carne ci vogliono digiuni, discipline, confessioni, cilicii, e fimili, acciò il buon seme delle virtù possa crescere nell'Anima: perche la terra non hà tanto bifogno dell'aratro, quanto il tuo Corpo di freno, e mortificatione. Il Boue senza effer punto, non camina, nè il Cauallo senza sproni: così il tuo Corpo senza freno, sarà nel fango à guila de' bruti animali.

Mà torniamo alla gran Madre di Dio: dimmi per carità; la Regi, e li Prencipi non habitano in sontuosa Palaggi riccamete addobbati? e le Camere, doue habitano, non sono sopramodo illustrate d'oro, di gioie, di razzi, e di seta ? si per certo che ho veduto cose di marauiglia; dimmi, come sono li letti doue dormono?

O quan-

O quanti adornamenti, aromati, e diletti! e pur tutto quedo è, per collocarui vn Corpaccio di terra, che hà da effere diuorato da' vermi; e se à Prencipi si concedono cose tali, perche non si concederà à Dio vn Palaggio adornato, arricchito, tapezzato, & abbellito per habitatione d'una tanta Maesta? perciò l'istesso Dio ab aterno fabricò questo Palaggio Celeste, che fù la sua gran Madre, degna Ranza dell' Eterno Verbo, la. quale su da Dio adornata consesori di tutte le virtà in' supremo grado, e di tutte le gratie+ anzi che Dio la sommerse in vn profondo mare di tutt'i beni, quali in parte si possono capire da'Diuóti di MARIA; ma quelli, che non si possono intendere, nè capire, sono quali immensi, & infiniti.

E chi potrà giamai narrare le bellezze, e gli adornamenti di questa stanza? su il Nostro Dio Possessore di questo Palaggio dell' Humanità di MARIA, & in particolare habitò noue Mesi in quel purissimo ventre; creò in questo, più che Angelico letticello, così santo, così odorisero, e così Serasico, che li più ardeti Serasini no lo pono capire; mentre al solo Artesice di sì alto edificio è riseruato il capirlo.

Questo florido Letticello se lo smisurato, se interminato A-more di Maria (se interminato si può dire) doue l'Eterno Dio, Figlio d'essa Maria, si godeuz, rimiraua, e contemplaua sì vago, se odorisero letticello, c'haveua creato in questa sua pregniata Madre.

Quest'Amore non può esser capito da huomo mortale, e finito; nè anco da gli Angioli immortali:ma Dio solo lo può capire, essendo quasi immenso, & infinito: e però per le sue dignità, e grandezze è lodata, & adorata dalla moltitudine Celeste,e dall'istesso Dio è coronata. sedendo alla destra dell'Unigenito suo Figlio; doue stà questa nostra Signora; e Padrona, ottenendo doni, e gratie per li suoi Diuoti, quali di cuore l'inuocano, dimandando aiuto: & infin Pistessi Turchi la riueriscono; li Demonij al solo Nome di Maria contremiscono:solo l'in-

& odiano; e
così,
essendo nemici della.
Madre,si fanno anco nemici del
Figlio.

felici Heretici la biasmano, la sprezzano,

CA-

#### CAPITOLO XXII.

Che la Madre di Dio può dispensare le Diuine Gratie, come Tesoriera Celeste; e che conseguentemente potrebbe ottener all'Heretico il Lume della vera Fede, se à lei con sincerità di cuore, e con riverenza ricorresse.

Scoltami, Heretico, stà attento, e se desideri conoscere la verità Cattolica, sa quanto io ti dirò. Và con fincerità, e purità di cuore da Maria Vergine, e pregala, che voglia pregar Dio per te, acciò ti dia il vero Lume di conoscerequesta Verità Cattolica, confessando la vera Madre di Dio, che vedrai effetto mirabile dell'Intercessione di Maria: & io giuro per l'Onnipotête Dio, che io espogo la mia vita à douer reder coto all'istesso Dio dell' anima tua, se no ti convertirai alla vera Fede: e Maria Vergine palpabilmente te la farà conoscere. oue tu stesso vedrai l'Intercessio. ne d'essa : pche questa Signora è fatta da Dio Dispesatrice delle diuine gratie, e Tesoriera delli Telori celesti;& essa li dispēsa co larga mano a' luoi Diuoti,quali confessano le dignità, le grandezze, li tesori, e l'attributi d'essa Regina Nostra, Madre di Dio, Figlia dell'Eterno Padre, Sposa dello Spirito S. & Auuocata de' peccatori; la quale protegge, difende chi à lei co fede ricorre.

٧:

بلي)

Grand'impietà sarebbe d'vn figlio, che non dasse alla Madre sua quanto potesse, e non la facesse partecipe delle sue ricchezze; così misero Heretico. perche non vuoi, che quel Dio ricchissimo, Creatore del Cielo. e dellaTerra,habbia dato à questa Verginella sua Madre tutti li suoi Tesori?eccetto la Diuinità, la quale si deue à lui solo. Gloriam meam alteri non dabo.(a) e perciò sei pouerissimo; e se vuoi limofina, và da Maria, che come Tesoriera di Dio darà limofina all' anima tua, facendoti capire la Verità Cattolica: con la quale potrai salire al Cielo à godere quell' eterni tabernacoli: & io mi constituirei ad esser decapitato, se non riceueressi da lei la gratia; quando però con fincerità di cuore andaressi à questa Sourana, & Alta-Imperatrice del Cielo, e della Terra,con dimandar gratia, che ti voglia illuminare nella retta via della Verità; e non creder à me, ma fanne proua, che vedrai quanto può questa Signo÷

(a) Isa.42, v.8.e 48. v.11.

ra,e Padrona, Maria Vergine, gran Madre di Dio: poiche può comandare nel Cielo,nella Terra, e nel Purgatorio; liberando quell'anime da quelle pene, per condurle all'eterni riposi , mediante la sua Intercessione.

#### CAPITOLO XXIII.

# Della Fede del Santissimo Sacramento dell' Eucharistia.

Tu, che sei Luterano; odi, & ascolta questo Semplicello, il quale ti parla con gran zelo dell'anima tua, non hauendo altro interesse, che la gloria di Dio, e la tua salute : credi tu nel Santissimo Sacramento dell'Eucharistia ? credi, che. Dio sia viuo, è morto in quell'ammirando Sacramento ? à me pare, che tu credi molto sinistramente; perche se non riceui sub vtraque specie il Corpo, e. Sangue, credi, che non vi sia. Dio.

O pouerello, d cieco, some sei ingannato dalli tuoi Predicanti? quali essendo ciechi, non ti possono insegnar Dottrina, che ti guidi alla vera luce; & esi, e tu, come ciechi, caminate nella via delle tenebre. Ma se vuoi credere la verità, dimmi: sei tu huomo ragioneuole, d no? dirai, che sei ragioneuole: se così è; ascoltami fratello, confentimento di ragione; e se non mi vuoi ascoltare con termini euangelici, ascoltami con termini di natura; sicome da prin-

cipio di questi miei Discorsi ti dichiarai.

Adunque per tornar al proposito mio del Santissimo Sacramento; tu vuoi riceuere il Signore sub veraque specie: come può esfere, che dandomi in. questo santissimo Sacramento il Corpo Viuo di Christo (sicome non puoi negare) non mi si dia parimente il suo Sangue? nonlei pazzo, e lenza ragione, le credi, che vn Corpo viuo sia... senza Sangue? e perciò se credi, che in quel Santissimo Sacramento vi sia Corpo Viuo; bisogna, ch'al tuo dispetto confess, che Christo vi sia in Corpo, Sangue; in Anima, e Divinità in quel Pane consacrato da legitimo Sacerdote, conforme la. S.Chiesa Romana: così dirò del Sangue; doue in quel Vino consecrato è Corpo, e Sangue di Giesù Christo, Nostro Vero Iddio; Anima, e Divinità. E se la S. Chiesa Romana vsa di nondare il Sangue, lo fà ( retta dallo Spirito Santo, che non può errare) per molti rispetti: ma vno

ne dirò; perche essendo in quello il vero, e reale Corpo, e Sangue, e Diuinità di Christo; era vnagran indecenza, & irreuerenza il pigliar questo Sangue con le labra barbute, e tingendole in. quello, poi te le nettaui co'l tuo immondo fazzoletto: e così per tua imprudenza il santissimo, e pretionimo Sangue di Christo andaua sotto i piedi, inuolto nell'immonditie terrene: oltra il pericolo, che cadeffero le gocciole per terra, e molt'altri inconuenienti. Perciò, per rimediar ad vn tanto abuso, la nostra S. Chiesa Romana comandò, che si dasse solo il Communichino consacrato da legitimi Sacerdoti Cattolici; dando in esso il Vero, e Reale Corpo, Sangue, Anima, e Diuinità di Christo: quell'istesso, che partorì Maria Vergine, Creatore del Cielo, e della Terra, il quale fu, è, & in eterno sarà à tua confusione, Herecico infedele, che con poco credenza, e modestia ti vuoi lauar la bocca, e le tue immonde labra con il Sangue di Christo; cosa, in vero, che la stessa Natura ti douerebbe insegnare ad astenerti per riuerenza dall'imbrattare le tue labra, li peli della tua barba con sì alto,e sì pretiolo Sangue, che gli Angioli non sono degni di toccarlo: e tanto più deui astenertene, poiche, sicome in ogni mi-

nima visibile particella dell'Hostia consacrata, si ritroua l'intiero Corpo di Christo N. S. cor
sì anco in ogni minima gocciolina del Sangue, si ritroua N. S.
intiero: mentre si può ben dividere l'Hostia, & il Sangue, ma.
Iddio noè diviso in quelli fragmenti.

Nè ti paia cola difficile il credere, che in questo Satissimo Sacramento visia il reale, e vero Corpo, Sangue, Humanità, Anima, e Divinità di Christo, perche se Dio hà possuto creare da Niente il Cielo, e la Terra co tutte l'altre cose del Mondo, e solo li bastò dire va Fiat; quanto maggiormente hà possuto trasformare quel poco di pane nel suo Corpo, e quel poco di vino nell'istesso suo Corpo, e. Sangue? Non ti raccordi, ò Heretico, che Dio comandò nell' antica Legge, che l'Agnello Pasquale fusie mangiate intiero, fenza romperlo, e séza masticarlo, ma bisognaua diuorarlo? Ecco il nostro Agnello Christo, come lo chiamò S. Giouanni, Ecce Agnus DEI, (a) il quale noi Cattolici mangiamo intiero;mentre quello era figura, e questo Divinissimo Sacramento è il Figurato, che noi Cattolici riceuiamo, commemorando la sua Vita, Passione, e Morte.

Iiii CA-

(a) Ioan.1.7.29.

## CAPITOLO XXIV.

Che solo li Sacerdoti Cattolici, ordinati dalla S. Chiesa Romana, possono consacrar il Corpo, e Sangue di Christo; e non altri delle Sette Hereticali.

C Appi, à Heretico, che quan-I do parlo Dio di questo Ce-Jeste Misterio della Santissima. Eucharistia, parlò di quel Pane, consecrato dalli Sacerdoti Cattolici, ordinari dall' Autorità Pontificia; perche tu non ha-. uendo Pontefice, nè Sacerdoti, meno puoi hauer questo Pane degli Angioli; il quale si lascia mangiare, & impastare co quelle parole della Consecratione, proferite dal vero Sacerdote, secondo l'ordine di Melchisedech: cioè da Christo nostro Signore, che diede Autorità a S. Pietro, & alli Santi Apostoli di far il medefimo; la quale Autorità è trasferita a' Successori di S. Pietro di mano in mano; mai è mancara, nè mancarà fin 'alla fine del Mondo: ficome vedi nella santa Città di Roma, doue dopò che S. Pietro vi mile la sua Santa Sedia, non è stata estinta giamai. Ed ancorche. tante Sette d'Heretici, e d'Infedeligli habbiano fatto guerre crudeli; nulladimeno sempre-

intatta s'hà mantenuto il suo Imperio: & in tanti anni, che iui se ne stà risedendo il Vicario di Christo, quante Sette, quantiHeresiarchi sono stati nel Modo? che però tutti sono estinti. come auuera ancora alli Luterani, Caluinisti, & altri; conforme già su detto di sopra, trattandosi del Capo, e Vicario della S. Chiesa Romana. Così dico, che niun'altro può consacrare questo Santissimo Sacramento che li Sacerdoti Cattolici, consacrati da vn legitimo Vescouo Cattolico; sendo che questa Potesta deriui insino da. Christo nostro Signore,

dalli Santi Apostoli, e
da'loro Successori a' Sacerdoti ,
che
sono,e saranno sin alla fine del Mondo
di mano in
mano.



#### CAPITOLO XXV.

Come la Chiesa Militante concorre con la Trionfante nelle Cerimonie, nell'honorare, e lodar Dio; cosa, che non si caua dalle Chiese degli Heretici.

M A, se vuoi vedere, ò Heretico, vna marauiglia, vn prodigio; senti Fratello, e lascia, che la Natura tua faccial'officio suo: vattene in Roma; e nell'altre Città d'Italia, & anco in Germania; vattene ne' Duomi, e Chiese Catedrali, & in altre Collegiate, e stà attento, osserua li Riti, Cerimonie, Sacrificii,Officii Diuini, e Muliche; e vedrai, che la Chiesa Militante concorre con la Trionfante in lodare,& honorar Iddio: poiche vedrai vna Maestà, che la Natura istessa incapace si stupirà, e ti dira, che in essa Chiesa quelle Cerimonie hanno del Diuino; & in etti Sacrificij (corgeral tanto bell'ordine, che dirai non poter esser iui, se non Verità, Perfettione, e Santità. Cosa, che non vedrai nelle tue Chiefe, mentre altro in offer non offeruarai, che vn' huomo Sensuale, e di carne, il quale non predica, se non bagic, e falsita; guidandoti per vna via di Carne indegna,che la Natura medema ti dirà, no potersi attribuire Verità alcuna à questa Setta, perche milita contra il Viuere Pulitico.

.......

هنانيا زية

المان الم

1.1

نزين

£ 160

Hor vedi, misero, come po-

tranno hauer in se termini d'equità, e di giustitia? e mi ammiro, come possa cader tata Ignoranza, e tanta Cecità in huomini, che sanno delli Prudenti, e. Sauij: e pure non mi stupisco di tali pazzie, poiche questa Carne indomita hà tanta sorza, c'hà satto cadere li più Sauij, e li più cari Amici di Dio; come su l'Angelo, che se bene non haueua. Carne, haueua però la libera volontà di sar ben, ò male, appigliandosì al male.

E chi fù Adamo, se non vn ritratto della Diuina Sapienza.? chi fù Salomone, Dauide, e Sanfone?e pure dalla Carne furono tirati à cose, non da huomini,ma da animali. E quanti mali sono stati nel Mondo per que-Ra Carne? quante fliegi, touine, e castigni ha mandato Dio nel Mando per esta? lo castesso il vero, chi sono già più di 40. anni, che vigilo sopra questa... mia Carne, mortificandola; e pure (Teftor cords D. o) fono ancora molto lontano dal vero bene.

E tu, Heretico, che dirai, dando sfrenata liberta alla tua Carne? come caminarai nella via dello Spirito? come non t'ac-Iii i 2 cor-

corgi,misero, che questa carne, e libertà ti menano alle tenebre sì oscure, e per la tua offinatione n'andarai nelle tenebre dell'abisso? doue se ne stà incatenato il tuo Prencipe, Autore delle stesse tenebre. Apri gli occhi.ò fratello non esser tanto crudele verso l'anima tua ; conuertiti à quel Dio Viuo, e Vero, quale habita nella S. Romana. Chiesa, sedendo hora in essa Vrbano VIII. vero Successore di S. Pietro: oue le ne stà con la sua... Autorità Pontificia , Gloriofo, à confusione de'suoi nemici; oue bisogna, ch'ogni Capo Corona-, to de'Potentati se gli humilij: e mai alcuno, per grande, chefusic stato, s'ha possuto prevalere contra la Sedia Pontificia. nella quale il Romano Pontefi. ce siede come vn Scoglio in mezo del Mare; in cui possono ben l'onde orgogliose vrtarui dentro, ma bilogna, che si rompano. Così ben possono contra la S. Chiesa adoprar li Prencipi le sue persecutioni, e l'Heresiarthi le sue orgogliose biasteme; ma alla fine poi danno in questo Scoglio, & in questa fortezza inespugnabile della sacra Sede Pontificia, e si rompono in. modo tale, che nè aco vi restano li vestigij. Come si vede in Neione, Massimino, Decio, Pederico,& altri,& anco negli Herefiarchi; e la nostra S. Chiesa. k ne sta incotaminata, e glorio-

sa. E chi non dirà, che non vi è altra Potenza, che la matenghi, che l'istesso Dio, at quale li Cieli. la Terra, e l'Inferno loggiace : e così la conferua à gloria fua, e del suo Vicario, à contento de fedeli, & à tremore, e spauento di chi la vorrà toccare; poiche toccandola, fi tocca la pupilla. degli acchi di Christo : Imperache essa S. Chiesa farà resistenza à tutti li Potentati del Mondo. scome sin hora hà fatto, esterminado Regni, Imperij, e Prineipati; mercè che hà Dio per Fondatore, e Difensore.

Nonti dico già, ò Heretico, cose, che tu stesso non sappi, e tocchi con le proprie mani; anzi che la tua stessa natura ti leua dall'inganno, se gli vorrai credere: or iot'hò sempre parlato con termini naturali, sapedo, che non vuoi credere alla. Verità della Scrittura Sacra, essai del Dotto, e Letterato, ma in prattica sei Ignorante.

Amantissimo fratel mio; non tringannare, perche si tratta, non di coseterrene, ma di Dio, e di salute dell'anima tua. Pensa bene à casi tuoi, e non esser così facile à credere à tuoi Predicăti; giache sono tanto pieni di Seso, Carne, e Libertà, che da essi non può vicire altro, se non Seso, e Carne: e la tua carne (vedèdosi lusingata) non sà far altro, che riuolgersi nel fango à guita d'animale immondo: Se essendo

ingrassata, non sà far altro, che ricalcitrar contra lo Spirito. Onde non è maggior Sapienza fotto Dio, quanto è il saper tener in freno, e mortificato questo corpo indomito, e sogetto allo Spirito; ma perche tu gli dai ogni Libertà, non m'ammiro, che habbi perduta la fede, mentre non può stare la carne con. lo spirito; & essendo tu retto dalla carne, lontana dallo spirito, penla fratello come stai? ne ti dico cosa, che se la vorrai ben ponderare, tu stesso non poss venir in cognitione della Verità. lo non t'inganno, fratel mio carifimo; credi alla Verità Cattolica, che hanno confessata li tuoi Antenati, se non vuoi credere à me; nè certo aspetto da. te premio alcuno, ma ti parlo liberamente, per desiderio della tua salute: Ne ti parlo con Sillogismi, ma semplicemente con termini naturali, che ogni sem-

plice donnicciuola mi può intedere: e meno ti parlo in lingua Hebraica, ò Caldaica, ma allalibera, confidentemente. Ti prego dunque ad ascoltarmi co quella Carità Christiana, con la quale io ti parlo.

Considera bene la Fede Cattolica; perche la trouarai Veridica, Santa, Honesta, Pura, Immaculata, e lontana dal vitio: cosa, che non vedrai nella tua... Setta, la quale in tutto, e per tutto tira al vitio, e peccato, no volendo veruna cosa contraria alla Carne (a) leuando la Castità la Penitenza, e l'Intercessione de'Santi; leuando anco il Purgatorio, che (se m'ascolterai) bisogna per forza, che lo confessi; ma veramente Lutero non s'ingannò à dire, che non vi sia Purgatorio; mentre à dirti il vero, per esto, e per i suoi seguaci, non v'è Purgatorio, ma solo Inferno.

#### CAPITOLO XXVI.

Proua infallibile del Purgatorio, contra l'Opinione di Lutero, quale negòche vi fusse.

Scoltami dunque, fratello, & attendia quato ti dirò del Purgatorio; non toccarò Autorità di Scrittura nuoua, nè vecchia, le quali parlano apertamente del Purgatorio; nè ti dirò degli antichi Idolatri, che

tanto riueriuano l'offa de' morti, facendo Sacrificij à loro Dei per l'anime loro; ma-ti dirò cofe palpabili, e veridiche ( non effer però oftinato) e se vuoi far resistenza allo Spirito Santo, lascia almeno, che la Natura saccia...

(a), Vide suprà ad Lectorem.

'l'officio suo: poiche quello, che per colpa tua non farà in te lo Spirito Santo, forse lo farà per mezo della Natura; dandoti lume della Verita, se vorrai credere alle Visioni, & Apparitioni dell'anime, ch'erano nel Purgatorio, le quali apparsero, & hoggidì appariscono à Religiosi, à Parenti, & Amici (così permettendo Dio) acciò manifestino le loro pene, e sia offerto il Sacri ficio della S. Messa, ò siano fatte brationi, limosine, & altre cose penali, per sodisfattione delle colpe loro: e cosi anime quasi infinite si liberano da quelle pene; e se questo vuoi credere, questo solo ti fara capace della Verità Cattolica.

Ma habbi patienza, ascoltami fratello: sento, che te neridi, e burli di questa Proposta, dicendo, che questi sono sogni de' Cattolici: noi altri Heretici non habbiamo queste Apparitioni, nè questi sogni. Dici bene la Verita; à che proposito fratello mio, vuoi tu, che l'anime de' tuoi Parenti ti appariscano, essendo nell'Inferno, oue Nulla est Redemptio, (a) non hanno bisogno di suffragio? nè tu (non essendo Cattolico) puoi per te, nè per altri suffragarle.

Ma dimmiscredi tù al S. Eua gelio? dirai di sì: & io dirò, che credi folo quello, che fa per latua Senfualità: dimmi ancora-; no manifestò Dio al Coppiero di

(a)Psal.6.v.6.

Faraone, ch'era nel carcere con Giosesso, raccontando il sogno al medemo Giosesso, il quale glielo dichiarò, succedendo poi quanto gli haueua detto? non si sognò Giosesso, che li manipoli dell'undeci fratelli adorauano il suo manipolo, come à punto auuenne?

Dirò meglio; non apparue in fogno l'Angelo di Dio à Gioseffo, Sposo di Maria, dicendo, che si leuasse, e pigliasse il Bambino Giesù con la Madre, e fuggisse in Egicto? Nongli apparue l'Angelo I'altra volta, dicendogli: Noli timere (b) che Maria è gravida per opera dello Spirito Santo? e tante altre marauiglie, che Dio hà operato per via de'logni: sicome n'è piena la Sacra Scrittura Vecchia, e Nuoua. Má per hauerti promesso di non toccar le Scritture, non te le raccontarò vna per vna.

Però se non vuoi credere à sogni, vien qui fratello, metti la mano nella piaga, e vedi con proprij occhi, & intendi da huomini timorati di Dio, li quali più presto moririano, che direvana bugia.

Quanti Religiosi sono, c'hanno frequenti Apparitioni d'anime, che si raccomandano alle
loro preci, manifestandogli le
loro pene? è dopò che per mezo
dell'orationi, & altri loro sustragij sono state liberate, gli sono
(b) Matth. 1. v. 20. ap-

apparse gloriose, ringratiando li loro Benefattori; quasi questi sono infiniti, & io ne sono testimonio (a) però sò, che non mi crederai, essendo io interessato.

E se vorrai vedere questa Verità; vieni, che io ti faro veder cose, che stupirai: e non dire, che sano sauole, perche saressi peggio d'vn animale irragioneuole; nè dire, come dicono gli Hebrei, li quali quado sono counti, dicono, che vogliono fare, come hanno satto i loro Vecchi: ma tu, Heretico, ne anco puoi dir questo, mentre li tuoi Antenati, Aui, e Bisaui sono morti Catto ici, e non me lo puoi negare.

Credimi Fratello, c'hai gli occhiati ross, e sanguinolenti, che t'impediscono la vista, nè puoi vedere luce, per la tua ostinatione, e per viuer alla sciolta conliberta di fare alla peggio. Non hò finito di dirti del Purgatorio, ascoltami di nuouo; e se io hò patienza in scriuere per tua salute, habbila anco tu in ascoltarmi.

Se non vuoi credere all'Apparitioni, nè alle Scritture, credi alla raggione, che conuince, emostra chiaramete, che v'è questo Purgatorio: perche è cosa certa, che in Cielo non vi può entrare macchia di vitio, ancorche minimo; il che ancora tu credi. Ma dimi; che si fara d'vno,

che sia stato gran peccatore, dopò d'esserii confessato co do. lore, e contritione de'suoi peccati, con fermo proposito d'emédar la sua vita, e così confessato muore, hauendo hauuto l'Assolutione della colpa,e pena eterna restandogli la pena temporale, (b) & essendo morto senza far la penitenza, hà d'andare in Paradiso? nò : perche l'anima è macchiata con quel debito, & in Cielo non vi può star macchia. Andarà nell'inferno? nò; perche è morto contrito, e confessato. Doue dunque anderà? bisogna bene, che tu g'i dij vn. luogo:questo hà da esseril carcere del Purgatorio; mentre, essendo debitore alla Giustitia d'Iddio, deue pagare (ouero altri per lui con suffragij) questo debito: e però se ne stà quest'anima in quel carcere, patédo fuoco, e dolori sino che resti purificata. Hauedo poi pagato,e sodisfatto alla Giustitia. Dio come giusto Giudice, la libera da. quelle pene; & à guisa di candi. dissima Colomba, se ne vola nella verde Oliva della Misericordia di Dio, in cui gode quella Celeste Gierusalemme. Ma tu,che non vuoi Confessione, nè anco hauerai ali, per volare al Cielo, & hauerai vn graue pelo, che non potrai falire in alto:anzi tenderai al tuo Centro, ch'è l'abisso, mercè che sprezzasti la-

(a) vide M. de Pise fol. 85. (b) Vide C. Trid. Sess. 6. Cap. 14. can. 30.

penitenza. Non hò finito di dire del Purgatorio.

Dimmi, fratello: Quelli, che muoiono in peccato mortale, non possono vedere la faccia di Dio giamai, ma vanno all'Inferno; quelli poi, che muoiono fenza neo di peccato, che sono pochi, vanno in Paradifo; quelli, che muoiono contriti, e confesfati, ma con neo veniale, non vãno nell'Inferno, nè nel Paradiso; bilogna dunque trouare vn mezo luogo, qual sarà il Purgatorio; doue hanno da patire, fino c'haueranno fodisfatto alla Diuina Giustitia, e poi saranno liberati, non hauendo pesi, chel'aggrauino ; e così fe ne vanno à Dio,loro centro,e fine.

Ma sento, fratel mio acciecato, che tu mormori di me,dicedo: O Tomaso, ignorante, e sem plice Praticello, doue lasci la Mi sericordia di Dio? non hà effo patito per noi, & è morto? à che dunque tanta penitēza? O Infelice, ò cieco, dici la Verità, che io son pouero Praticello, seplice, & ignorante: ma dimmi, ancor che io sia, come dici; aggiongendo anco, che son gran peccatore: non fai, che quel Sapietiffimo Dio dice nel suo S. Euagelio, c'hà nascosta la Sapienza alli Sauij,e Prudenti del Mondo, e l'hà riuelata à poueri semplici? Non fai, ò cieco fratello, che anco l'asina di Balaam Profeta fallo profetizò? fà conto, fratello carissimo, che io sia va. Asino, che profetizi per tua salute: perche, quanto più si seruirà Dio d'huomini ignoranti, tanto sarà maggiormente essaltato, honorato, e glorisseato; sicome sece nelli SS. Apostoli.

E per tornare al nostro proposito: qual Legge, ò Statuto, qual Setta nó deue ammettere il Purgatorio?anzi la Natura stessa... l'ammetterà;!'istessa Giustitia,la diuina Misericordia, Bonta, Sapienza, &c. l'hà ordinato : perche se Dio non faceua questo Purgatorio, non vedi, milero, che se non tutti, almeno la. maggior parte de'Christiani sarebbono andati all'Inferno. Et è cosa certa, che sebene Iddio mettesse in libertà ad vo'anima. che potesse andar in Paradiso, ma c'hauesse vn solo peccato Mortale, ò il suo reato di pena; più presto si gettarebbe in cento mila Inferni, che comparire nel Conspetto di Dio con macchia.

Ese questo è vero (come è verissimo) non dandomi tu altro luogo, che Inferno, e Paradiso. Doue andarebbono quell' anime contrite, e confessate ? sorse nell' Inferno ? O pouero, e meschino; Non vedi, che negaressi in Dio la Misericordia, e lo faressi solo Giusto, e Seuero ? perilche maggior biastema non potrei dire, quanto è il dire, che Dio no sia

pieno di misericordia; mentredella misericordia di Dio n'è pieno il Cielo, e la Terra. La S. Scrittura d'altro quasi non parla, che di questa gran Misericordia di Dio. Misericordias Dominim aternum cantabo. (a) E se io volessi dirti di questa Misericordia, sondata nelle Divine. Scritture, direi cose di maraviglia.

R perciò fratel mio, v'è il Purgatorio; e volesse Iddio, ch'à te toccasse si felice sorte d'andare in Purgatorio: ma ohime, che per te non v'è altro, che l'Inferno, se però non muti la vita, confessando il Purgatorio! perche confessando questo, confessares sposa di Christo, la quale hà l'autorità in Cielo, in Terra, e nel Purgatorio: hauendo tesori infiniti, per pagare i debiti di quelle pouere anime, che viuono nel Purgatorio.

Questi Tesori sono, il Sacrificio della S. Messa, li meriti di Christo, il suo pretiosissimo Sangue sparso con tanti dolori, di cui vna sol gocciola hauerebbe bastato à redimere cento mila. Mondi. Aggiongi anco li meriti della nostra Signora Maria, de'milioni de' SS. Martiri, Confessori, Vergini, & altri. Questi Tesori dispensa il Sommo Romano Pontesice à queste pouere anime del Purgatorio, li-

berandole,e sminuendogli quelle pene.

Sono però rifrigerate, 🕹 consolate da vna certa, e sicura certezzi, che sono amiche di Dio, e che non possono perdere in verun modo quella gloria: sono consolate da Visioni Angeliche, dalli Divini Suffragij, che fà la S. Chiesa, e dalli beni, che fi fanno da fedeli, da. parenti, & amici. Gran contento gli apporta, il vedere del cotinue amme, ch'escono da quelle pene, e se ne vanno al Paradifo, standono ancor esse aspectando d'esser liberate. E sicome nell'Inferno quell'anime biastemano, maledicono, & odiano Dio in quel luogo tenebrolo. Vbi nullus ordo, sed sempiternus horror inhabitat:(a) così nel Purgatorio fi loda, e fi benedice. Dio: e di ciò io pouerello te ne potrei render conto.

Ma, perche nel principio mi dichiarai, che tu non credesià me, ma voleuo, che tu stesso vedessi. e toccassi questa Verirà; però me la passo, con pregarti, à voler credere, quanto tiene, e confessa S. Chiesa Cattolica Romana, retta, e gouernata dalla Potente mano di Dio; conforme chiaramente puoi vedere (se no sei cieco) per tante centenaia d'anni, che regna; se hora più gloriosa, che mai, si mantiene, hauendo soggiogato, se estermi-

KKKK (4)10b.10.7.22.

(a) Pfal. 88. v.2.

mato li suoi memici. Onde (lenon sei suor di te) bisogna, che
dici ciò non poter essere humanamente, ma solo per Potenza.
di Dio: e vorrei, che ponderassi
bene questo stupendo Miracolo, che ha satto Dio, in disendere questa pouera Nauicella dalle tante onde tempestose de' superbi Tiranni, li quali sottomisero al lor Imperio quasi tutto
il Mondo. E mai poterono soggiogar l'Imperio di S. Pietro; anzi, il Romano Pontesice ha soggiogato gl'Imperiì.

Leggi, Misero Cieco, l'Historie, che vedrai, quant'Imperatori, Regi, e Potentati, che. vollero perseguitare la Chiesa. Cattolica, sono stati estinti ; 🥧 l'istesso è auuenuto à tanti Heresiarchi. Dormi fratello, les non t'accorgi, che la Potente. mano di Dio la difende! e se hai Pylo di ragione, come non giudicarai, che questo non può esfer, le non Opera Diuina ? non. vedi, che la fola fcommunica. del Sommo Pontefice estermina, confonde, e mette fotto fopra li Stati, Regni, & Imperij ? e pur è huomo, come sei tu quato al Corpo, & all'anima) ma... quale è la cagione, che mette. terrore , e spauento alli Scettri, Corone, & Imperij? O huomo ottenebrato, quanto sei cieco, & ingannato?Vattene à Roma. e rimira con occhio di conoscere la verità, che vedrai nel Vicario di Christo vn'Aspetto, & vna Maestà così Veneranda, che pensarai, che l'istesso Dio habisi in quello; e giudicarai, che non può ester, se non Vesità Cattolica, piena di purità, distraggitrice, & inimica delle bugic, e delle falsità, e Persecutrice dell'abominanda heresia.

Fratello, è possibile, che tu sij tanto contumace della Verità è non sai il Prouerbio, che dice; la bugia non può star coperta, se ha li piedi corti : non vedi, non palpi con proprie mani, che quante delle sue Sette sono state dopò l'auuenimento di Christo sin hora, surono tutte falsità, e bugie, e che sono sutte estinte?

O Dio! non vedi misero Heretico, che la Setta del tuo Lutero, quale (à pena sono cento anni, che seminò bugie, e salstà) si crede quasi abbandonata, & estinta, e che quelli, che la seguono, si vergognano chiamarsi Luterani è ma vogliono chiamarsi Euangelici; e presso ancora di loro vedrai il sine.(a)

Non vedi, ch' ogni giorno vanno suscitando nuone Sette & e chi giamai potrà cadere in tali abominationi, sasciando far l'officio suo alla Natura è poiche l'istessa gli mostrarà, non poter esser Verità Cattolica, doue sono tante riuolutioni. No vedi, misero, che la Carne, la Sen-

fa Beckefia eft nue, maneus nuat at barefes femper variant .

Sensualità, e la Libertà di Conscienza t' accieca, e che viui da animale? non vedi la fodezza... la stabilità, e la fortegza della... Pede Cattolica, che quello, si credeua nella Primitiva Chiefa, l'istesso si crede ancor adesso, &. in tutto il Mondo da fedeli s'offerua? fegno chiaro, e reale della Verità, lontana dalla bugia; mercè che nella S. Chiesa... Cattolica stà Iddio, che la mantiene, e difende, e nel Vicario di Christa habita lo Spirito Santo: e però comanda, regge, e gouerna il suo gregge con la-Virtù Divina, che gli assiste:ma tu Heretico, essendo gouernato dal Prencipe delle bugie, il tuo gouerno non può durare, e le ne và nella Babilonia delle con. fusioni. Pondera, fratello, queste ragioni, mentre lotto d'esse trouarai, che non sono io, che parle, ma lo Spirito di Dio mi fa parlare per tua salute.

ÿ1

:4

Û

1

e l

O Dio dell'anima mia! quanto m'affligge la perdita di tante anime, che pur sono redente co'l vostro pretioso sangue? O Signor mio! perche non mi fate lume, acciò potessi accendere queste lucerne estinte, e fargli vedere la Luce Euangelica? O gran cecità, che il Sole della Verità Cattolica risplende tanto, e che questi miseri restino in cecità! O Dio! tenetemi la vostra destra mano sopra il mio capo, acciò non mi lasci guida-

re da quest'indomita carne;perche Signor mio, quando la Parte Inferiore dominaffe, e regelse la Superiore, e la carne dominasse lo spirito; confesso, Amor mio, che caderei in maggior cecità di quella, in cui sono cascati questi poueri Heretici:poiche non fitroua fotto Voi, O Dio, la più indomita bestia, la. più crudele, & empia, quanto è questa carne; e pure vedo conmio sommo dolore, che questi Heretici si lasciano reggere, e gouernare da si fiera Tigre, come è questa; e per meglio viuere in libertà d'essa, mantengono questi poueri Popoli, lupi rapaci, acciò predichino in lor difesa con tant'inganni, frodi, e bugie; che mi marauiglio, come la Natura sia tanto addormentata... che ancora essa non se n'accorgidella fallità, quale infegnano questi seminarij di bugie.

E chi giamai vidde vna tal cecità? ma non m'ammiro, fratello, di questo caso lagrimenole; mentre la nostra sensualità hà tanto potere, che conduce gli huomini à termini tali, che gli sà diuenire irragioneuoli.

Leggi, Fratello, nella sacra. Scrittura, che trouerai il Rè di Babilonia, essere per li suoi peccati diuenuto Fiera, mangiando, e viuendo d'herba con gli animali seluaggi.

Vedrai Salomone, c'haueua... la sapienza insusa da Dio, e pu-

KKKK 2 re

re per il peccato della Carnevenne infino ad adorate gl'Idoli delle sue Concubine; e per il
suo peccato le done lo caualcauano, come se susse sus mentò. Sansone, per amor di
Dalila, non restò priuo d'occhi?
non menaua la mola, come vn
Asino? E che dirò del gran Rè
Dauide, huomo secondo il cuor
di Dio, e Rè de'Profeti? non si
lasciò dalla carne ridurre à ter-

mini tali, che perdè l'Amieitia di Dio per si enormi peccati, che commile l' benche poi si rauidde per l'amonitione di Natan Profeta. E se volessi discorrere sopra tali Essempi, non mi bastarebbe il tempo. E tu pensi con dar ogni liberti alla tua Carne, c' habbi tu à diuenie Spirituale. Opoue o cieco, quanto t'inganni! regnano in te li tuoi nemici, e tu dormi?

## CAPITOLO XXVII.

Che l'Heretico douerebbe riconoscer la sua pazzia solo colocossiderare, quanto sia ripugnante la sua libertà di Conscienza alla virtu, & all'istesso Dio; nel quale non può capir vitio alcuno, nè peccato: e pure in questa Libertà non si comprende altro, se non rilassationi vitiose.

A Cciò tu vedi meglio la tua sciagura, Heretico; sentizi è possibile, che, se sei huomo di sagione, non penetri lo stato tuo miserabile ? non vedi, che li tuoi Predicanti hanno posto aella Carne, e nel Senso, tutto il soro spirito, concedendogli ogni libertà, e sauoreggiandola, con dargli tutte quelle cose, che sono in suo somento? non t'accorgi, che il prohibire la Penicenza, la Cassità, e la Consessione, è ammettere la Liberta di gonscienza ? non vedi, c'hai più

tosto della bessia, che dell'huo-

Vn'animale s'accorgerà d'vna bestialità tale, che tu seguiti vna tale pazzia: Non vedi, che queste sono cose indegne d'vna tal Verità, come è della santa Chiesa è indegne d'vn tale Dio, ch'è tutto Purità, Persettione, e Santità; il quale odia tanto il peccato, che per distruggerlo, venne dal Cielo, patendo, e dandosi alla morte: e tu vai dicendo, che Dio hà patito per te. Non vedi, che il dir questo, ripugna alla.

Natura? non vedi, che quelli, che fanno violenza à se stessi, rapi (cono il Cielo? per termini d'Amore deni patire; deui far violenza alle tue sfrenate Passioni per Amor di Dio; ma tu vuoi hauer vna cuccagna in questa vita, e pensi hauerla anco nel Cielo? t'inganni fratello.

àE

77

4.

J.

ì.T

):[

3

Non ti raccordi diquello, che dice Christo nel S. Euangelio del Crapulone, ò Riccone, che se no Rana ardendo nelle siamme dell' Inferno, e dimandò una goccia

d'acqua al Patriarca Abramo ? pondera bene quello, che gli dice il medemo Abramo in rispostat Fili recordare, quia tu recepisti boma in vita tua, & Lazarus similità mala; nunc autem hic confolatur, tu verò cruciaris. (a) Questo è Christo, che parla, non Frà Tomaso: li tuoi Predicati no ti leggeranno giamai questo santo Enangelio; ouero gli daranno qualche senso in fauore delpla carne.

### CAPITOLO XXVIII.

Come la Penitenza, che tanto viene biasimata dall' Heretico, su instituita da Dio.

Perche sei tanto contrario alla Penitenza? non sai, ehe Dio la comandò, quando mandò Giona nella Città di Niniue? Non sono forsi piene le Scritture di questa Penicenzasil prohibire al primo Padre Adamo, che mangiasse del pomo, non comandò la Penitenza? Non in-Ritui la Confessione, quando dopo hauer peccato Adamo, fi conobbe esser nudo, e cominciò à fuggir dalla faccia di Dio,conoscendosi colpeuole? Iddio mo-Rraua di cercarlo, & andaua dicendo: Adam vbi es.(b) Volcua Dio, che Adamo s'humiliaffe, confessando il suo delicto: ma

perche non lo volle confessare, lo castigò, priuandolo del Paradiso, sebene poi si rauuidde: ma tu, Ostinato, sarai priuo del Cielo, e sarai sepolto nell'Inferno.

Non institut la Confessione. Iddio, quando disse à S. Pietro: Et tibi dabo claues Regni Cale-rum; (c) e quello, che legarai sopra la Terra, sarà legato ancora in Ciclo? vuoi tu più chiara, questa confessione? e qual mezzo più potente, per viuer bene, si può trouar nel Mondo, quanto la Confessione? e qual Bene, Virtù, e Spirito non apportabla. Confessione? Sai, perche li tuoi Predicanti non vogliono la Con-

(a) Luc. 16. n.25,(b) Gen. 3, n.g. (c) Matib. 16. v. 19.

Confessione? perche milita contra la carne; così anco la Penitenza, li Sacramenti, la Cassità, & altri, perche sono tutti ordinati da Dio, e da S. Chiesa contra la carne, & in fauor dello spirito: ma tu vuoi la carne per tua Padrona, e Signora.

O stato doloroso de gli Heretici ! quali hanno per loro Iddio il suo Ventre, e l'adorano per tale, dandogli ogni Libertà, e Sensualità. Io non sò come non ti vergogni, vedendo il tuo Iddio, posto in tanti dolori per tuo amore, e vuoi viuere crapulando, facendo vita di Sardamapalo, e fenza alcun freno te ne vai à rompicollo nel profondo dell'abisso; oue se ne stà il tuo Lutero con tutti quelli, che lo leguirono. Onde le tu considerassi la Verità Cattolica, nontrouaressi in essa, se non Verità, Honestà, Purità, e Persettione Tenza vn neo de' vitij; perche essendo Dio somma Perfettione, anco la fua Spola S. Chiela. inlegna solo cose sante, e perfette:e le non vuoi credere à me, effamina, e pondera con diligéza quanto in essa s'osserna, che restarai vinto, e superato, e stu-~ pirai d'yna tanta Maessà, e Re-·ligiofità. Non credere à fauole, e bugie de' tuoi Satrapi, quali non lanno, che cola lia lpiritualità. (a) loti rometto, che le

parlatti con questi tuoi Prediciti, con l'aiuto di Dio gli vorrei fare vn Quesito così semplice, come sono Io; & alla tua presenza ti farei vedere, che sono li maggiori Ignoranti del Mondo.

E sappi, Pratello, che il Diauolo si serue di questi suoi Satelliti, per ingannare li pouci femplici; perche ad effo Demonio non basta l'animo di seminartali bugie, mà fiserue delli Demonijin carne, che sono li tuoi Predicăti. E tu, che leguiti la carne, no è gra cola il perluaderti à credere à tali; la Natura istessa l'odia, & abborrisce: e perche sei dato in Senso reprobe, non temi Dio, nè Santi, nè Leggi, nè Inferno, nè Conscienza, nè Ragione, nè Natura; e purche la tua carne sia sodisfatta, d'altro non ti curi.

O abisso di carità !O Dio des gli Angioli ! O giusto Giudice ! O Bene infinito ! O Amore incomparabile! come sono inscrutabili li vostri giudicij? e qual Serafico Intelletto li potrebbe à pieno capire? e come io ignorante, e semplice fraticello vorrò inuestigarli? dirò, O Dio mio, ma temo d'errare: E pure considato in Voi, ò mio Dio, parlarò nel Nome vostro con questi Heretici, quali mettono la loro lingua temeraria nell' Eterno

<sup>(</sup>a) Ansmalis homo non percipit ea, que sunt spiritus Dei. 1.Cor.2.

Padre, nel Figlio Verbo Incarnato, nello Spirito Santo, nella Purissima vostra Madre, ne'Santi.nel Sammo Pontefice.in tutti gli Eccletiastici, ne' Santissimi Sacramenti, nella Castità, e nel Purgatorio, e simili. E che cofa più gli resta da lacerare conla loro facrilega lingua? Vedendo io cose tali, O Dio, non volete, che mi stupischi di tali vofiri giudicij, che sopportate cose tali ? 106 mi ammiro, che li Turchi sono lontani dalla Verità: ma mi maraviglio, che huomini, vestiti di pecora (volendo effer fotto lo Stédardo de'Chrifilani) fiano vostri maggior'inimici, che habbiate nel Mondo; e pure, O Giesà mio, O Amor mio, li tolerate! Ah Dio! Ah Gloria mia i non mi vorrei scadalizare d' vna tanta vostra. Bontà, e Patienza , in tolerare tali huomini così ribelli à Voi, negando Verità tanto palpabile. Vna cola solo osseruo, che non negano, che v'è l'Inferno, fapendo, ch'è loro Patria, doue hanno da habitare in eterno; & in questa Eternità, conosceranno la Verità senza alcun profitto.

Perdonami, fratello, se ti dico alcuna cosa mordace; incolpa il zelo, c'hò della tua salute. (a) mentre vedendo io in te vna tal pazzia, non mi posso raffrenare: e bisogna, che io ssoghi co qualche clamore, e (degno amoroso, che ti porto, desideroso della tua salute.

E da ciò potrai capire l'Amore, che in Giesù Christo ti porto; perche, rivolto al mio Dio, lo prego, ch' effo pigli la mia. mano, facendomi scriuere quello, che sia per tua salute: mafappi, che Dio t'hà dato la libera volontà, e l'istesso Dio la vuole aiutare, ma vuol ancora, che tu facci la tua parte: però ascoltami, e credi, che non son io, che-parlo , ma è Dio , che fi ferue di questo vilissimo stromento per tua falute. Ed acciò tu credi la Verità; sappi, che io fono IgnorateLaico, come di già ti dissi, e nel Secolo fui Pastore di pecore. & hora hò Nome F.Tomaso da Bergamoje tutto ciò dico, acciò si veda, che no parlo io, ma l'istesso Dio mi sà parlare; mentre non ho lettere, ne memoria per scriuere cose tali: però non pigliar da me quanto ti dico, ma piglia il tutto da Dio. & emendati, lasciando la tua... peruersa Setta, & abbraccia la Verità Cattolica Romana, la... quale ti codurrà al desiato Porto della falute.

Ma dimmi pazzo, che fei; feufuste vn Signore, il quale haues fe vn Seruitore, e stentasse, el lauorasse per amor di questo medemo suo Seruitore; e questo Seruo ingrato si seruisse dell'a-

(a) Autoris ingens zelus pro salute Hareticorum.

mor

mor, che li porta, in offela, e biasmo dell' istesso suo caro Padrone; non sarebbe vn crudele, degno di gran castigo? sì per certo: è possibile, fratello, che non t'accorgi d'vna tanta cecità? Tu, che sei serno d'vn Dio di tanto amore verso di te, c'hà sopportato per amor tuo tanti dolori; che ha 40. giorni, e notti digiunato in vn horrido deserto; che sù veduto nel sonte della Samaritana tutto stracco, & assetato; che se n'andò molte volte per li campi con. gli Apostoli, crollando le spighe, e mangiando il grano; purera quel Dio, che fece piouere la Manna . e le Pernici nel deserto al Popolo Hebreo: chè tu habbi à vedere queko Dio agonizando nell'Horto, sudando Sangue, prefo, legato, códotto ad Anna, Caifas, Pilato, & Herode cõ tanti scherni.e vituperij, e flagellato sin all'ossa.; portando la Croce, e confitto in essa con 3. chiodi, e che Inclinato Capite tradidit Spiritum; (a) coelfergli forato il Petto con vna crudel Lancia; e che tutto habbia fatto per tuo amore; e poi vuoi, che voglia l'istesso Dio, che tu tenghi le mani nella cintola, dandoti alle Carnalità; pigliando occasione da tanti dolori, e da tanto sangue, d'offenderlo, e di far vna vita infame? sei ben pazzo, se credi questo:

forse che Dio hà bisogno di ter E qual Legge, qual ragione potrà mai ammettere vna tanta, gran pazzia? anzi, se Dio ammettesse cose tali, bisognarebbe dire, che Dio non sosse Dio; il quale, essendo somma Purità, e Candidezza, vuol anco, che tu operi cosorme la sua Purità, dicendo: Exemplum dedi vobis; ut quemadmodum Ego seci, ita, er vos faciatis. (b)

Ma, fratello mio, tu sei peggio delli Turchi; percheè vero, che nel lor Alcorano dicono di Dio cose indegne, e tali pazzie, attribuendogli cose vili, che sanno ridere chi in se ha ragione; dicedo, che Dio piange vna volta la settimana la sua distruttione, e che caualca vn Montone, visitando il Mondo in tanti giorni, co altre cose simili: ma volesse Iddio, che l'Heretico non dicesse cose peggiori proferendo biasseme ese-crande: ascoltane vna trà l'altre.

Dice il tuo Lutero (c) vna pazzia straordinaria, che li Santi no godono Dio, ma che quell' anime Beate all' hora saranno gloriose, quando si vniranno alli lor corpi; che sara nel giorno del Giudicio; e che fra tanto sono à guisa di faciulli senza ragione, e senza cognitione, come se non sossero e tu, priuo di ceruello, credi tali abominationi del tuo scommunicato Lutero: non bassa questo à farti venire in co-

(a) Ioan. 10. v. 30.(b) Ioan. 3. v. 15.(c) Apud Bellar, de Beat. SS.

gnitione, che tutte le cose sono bugie, e falsità? poteua dire cosa più esecrada di questa? O Insefato, à credere cosa di tata viltà, & indegnità! che quel Dio, quale dice: Delicia mea,esse cum filijs bominum, (a) e c' hà tansa cura di quest' Anime nostre, che le cerca có tanta diligenza; e che li Santi, e Sante che operorno in questa vita cole tãto ammirande, patendo morte atroce per Amor di Dio, operando tanti Miracoli, essendo Tempij dello Spirito santo, dotati di tanto Spirito, e prudenza; volesse poi, dico, che questi fuoi cari Amici, ouero quell'Anime loro, hauessero da restare tanto tempo senza lume, e senza ragione? non sarebbe questa vn'ingiusticia di Dio? cola, che non può essere; mentre Dio è sommo Bene, dal quale no esce, se non Bontà, Carità, & Amore: poteua questo Lutero dire maggior bestialità? è possibile, che la Natura insegui cose si mostruo.

が出たこ

M

.uď\_

31

-

ж.

1

: 10

(,,

لغث

se, che Dio somma Purità, voglia, che tu credi cose tali? sai. come sono gli Heretici? sono simili à quell'vecello di rapina, chiamato in Italia Barbagianni;il quale habita in cauerne, in grotte oscure,nè si vede di giorno,ma và di notte : così gli Heretiei sono nati di notte dell'Heresie, e non possono vedere il giorno della Verità Euangelica, ma vanno di notte frà le tenebre; e sebene risplende il Sole di Giustitia, esti nondimeno stano nelle cauerne della sensualità, viuendo, no secondo lo Spirito, ma secondo la Carne in tenebre, non hauendo occhi per veder la luce del Celeste Sole.

Questi viuono, come membri recisi dal Corpo. Tagliato vu deto, ò vna mano dal braccio, si putresa; così, essendo questi membri separati dal consortio de' sedeli, sono cadaueri setenti, e puzzolenti, che solamente sono buoni, ad esser posti per esca del suoco Infernale.

### CAPITOLO XXIX.

Della falsa Opinione di Calumo circa l'esser Predestinato, e Prescito: La Legge dell'Heretico è contraria alla Legge di Dio.

A Scolta cosa più notabile del maledetto Caluino; il quale sfacciata, e temeriamente hebbe à dire, che tutti quelli,

quali Dio hà predestinati, ò in Cielo, ò nell'Inferno (facciano bene, ò male) bisogna, che sia quello, che hà determinato esso Lill Dio

(a) Pron. 8. v. 31.

Dio: se hà d'andare in Paradiso (faccia pure vna Vita infame, e sacrilega) bisogna ad ogni modo, che vada in Paradiso: e se hà d'andar all'Inferno (faccia pure bene imaginabile) in tutt'i modi bisognarà, che vada nell'Inferno. (a)

Olgnoranza! O Cecità! che vn fanciullo non direbbe pazzie tali; e non considera, che tratta Dio da ingiusto, e crudele:Olgnorante Caluino contutti quelli, che credono le tue bugie! perche scuopro, che diceui quello, che ti veniua in penfiero. Volcua quest' Insclice trattar della Predestinatione. ma non fapendo dir altro convero fondamento, diceua allapeggio. Senti è Caluino, e voi moi seguaci, che in poche parole vi dirò questo punto della. Predestinatione; ma ascoltatemi con animo di conoscer la-Verità; e benche sia Punto per gran Teologi, sentite però la. mia semplicità.

Tu dici, bugiardo Caluino, che quelli, che Dio ha presciti, sacciano quanto bene vogliono, che in tutti modi debbiano danarsi; e quelli, quali sono predestinati, sacciano pur quanto di male sano sare, che in ogni modo habbino da saluarsi: O singuamale detta! sei vn gran Cieco,

& Ignorante. Et io ti dico effer vero, che quella Sapienza infinita del nostro Dio hà predestinati, e presciti; ma con conditione, e dipendenza da vna buona, ò cattiua Vita (non essendo però Dio mutabile.) Predestina Dio vno alCielo, il quale farà vna Vita rilassara, & infame, come auuenne alla Maddalena, al Ladro in Croce, & altri molti: lo predestina, dico, poiche sà, che mutarà la Vita, e farà penitenza de suoi peccati.

Vn'altro sarà prescito, mentre perseuererà nella mala vita, ouero, che sarà anco giusto; ma non perseuererà nella buona. vita fin'al fine : e cost, perche il suo fine fu il peccato, si sarà danato, non per colpa di Dio, il quale vorrebbe, che tutti fi saluassero: e però insino, che tu perseuerinel bene, non sei prescito, ma predestinato; e moredo nell'amicicia di Dio, ò almeno ti couertirai alla fine à Dio. & hauerai fatta la Confessione (potendo) e non potendo, almeno hauerai hauuto vna Contritione, sufficiente alla tua salute, e così morendo te n'andarai sicuro : ma se; tu perseuererai nel bene vn tempo, e poi commetterai vn peccato mortale, & in esto morirai, anderai dannato; in modo tale, che si può dire, che

(a) Sequitur ex principijs Calvini, qui ețiam reprobationem absolu;

la Predestinatione stia nella tua volontà. (a) E se tu anderai nell' Inferno, v'anderai per colpatua; e tanto sarai predestinato, ò prescito, quanto opererai il bene, ò il male. Però gli Heretici sono presciti perche dal Principio sino al sine vogliono viuere nell'Heresie, e vogliono dare alla loro Carne ogni libertà, acciò s'accrescano all'anime loro iniquità sopra iniquità.

E perciò, pouero Heretico, no vedi, che il tuo Caluino biastema Dio? mentre dice Christo: Se tu vuoi salire alla Vita in Cielo, osserua la Legge. (b) Dio non può mentire; Dunque osseruando quanto esso comanda, tu sei sicuro di quell'eterna Vita. Nè dire co Caluino; se Dio hà danato vno, saccia beni, quati ne vuole, che in tutt'i modi sarà danato: e se hà predestinato vno al Cielo; saccia quanto male può, che per ogni modo si saluarà.

O Lingua maledetta! questa Dottrina è falsa, è temeraria; poiche è simile alla maledetta. Setta degli Ateisti, quali dicono, che si deue fare alla peggio; giache morto il Corpo, è morta anco l'anima:così in vero, che hanno della bestia, e non dell'huomo ragioneuole. È perciò, fratello mio, sà bene, c'hauerai bene; perche, se Dio t'hà pre-

scito, sarà, perche vede, che tu non emenderai giamai la vita... tua e così non emendandoti resterai prescito per colpa tua; che se mutassi la Vita in bene, Iddio t' haueria predestinato; mentre tal'è la sua volontà chiara, e manifesta in tanti luoghi delle Scritture, (c) che puoi vedere à tuo bell'agio, se però no le vuoi glossare, e dargli sentimenti sforzati, tirati al tuo Senso carnale; come fanno tutti gli Heretici, c'hanno tanta cura ad ingrassar la loro Carne, che non cauano dalle Scritture, se non. quello, che fà à loro proposito; come se non vi fosse altro Dio. che il loro Corpo: però molto pazzi sono quelli, che credono tali abominationi, che non. hann' altro fondamento, che di cose irragioneuoli: sicomesi vede in tante Sette, che (per esser fondate in aria ) sono sinarrite, e disperse; che non ve n'è memoria alcuna, conforme tu stesso lo puoi vedere, e toccar con mano. Così auuiene anco à Lutero, Caluino, & altri, che già caminano à guisa di fiumi nel loro Centro, ch'è vn Mare di dolori, cioè l'Inferno, Vbi erit fletus,, & strider dentium, (d) che Iddio hà preparato à tutti gli Heretici, e loro seguaci; & Lill 2

(a) Eo sano sensu dicere solemus (& citatur sanctus Augustinus) Si no es prædestinatus, sac vt prædestineris. (b) Matth. 19. v. 17. (c) Deus omnes homines vult saluos sieri, & ad agnitionem veritatia venira. v. Tim. 2. v. 4. (d) Matth. 8. v. 12. iui goderanno in eterno il premio delle loro falsità, e bugie: mentre seguirono vna Leggecaruale, e sensuale, tutta contraria alla Legge di Dio: e checiò sia vero, ascoltami fratello.

Iddio comanda nella Legge Scritta, & Euangelica, che sia... adorato vn solo Dio, e tu adori il tuo ventre, e la tua carne; che non sia nominato il suo Santo Nome in vano; e tu non ti vergogni di biastemare Iddio, dandegli attributi infami. Comanda Dio, che sia santificata la Pe-Ra,e tu la vituperi; e sebene fai la Domenica, questo è de Inres Divino, (a) ma propriamente Fese comandate de Santi; anzi che tu vituperi gl'istessi Santi, e li calpestri, distruggendo le loro Imagini.

E come offeruarai il Quarto Precetto d'honoraré il Padre, e la Madre, se dishonori Dio, ch'è tuo Padre principale?

Il Quinto Precetto: Non ammazzare: e come l'osseruitu, ò Predicante, quanti n'ammazzi con la tua salsa Dottrina? ne solo ammazzi li corpi, ma anco l'anime: e tu Popolo, quati n'vecidi co'l tuo mal' essempio anzi che sei crudele a' tuoi sigliuoli, e sigliuole, perche essi sono i primi ad esser vecisi con insegnarli Legge di Carne, e di Senso.

Il Sesto: Non fornicare: io vorrei dir poco; e per far ciò, lo lafcio giudicare dalla tua propria Natura, imperoche effa ti dirà, che fei tutto Carnale, e Sensuale;mentre tutte quelle cose, che desidera la Carne, gliele dai: Castità, e Continenza sono da telontane.

Il Settimo: Non rubbare. Oh Dio! quanto vi sarebbe da dire, ma me la passerò leggiermente; e se vuoi vedere rubbamenti, e sacrilegij, non dirò ne' luoghi Cattolici, che troppo lungo farei,ma folo de'Beni Ecclefiastici: vattene in Scotia, Inghilterra, Fiandra, Prancia, Ongaria, Germania, & altre tante Prouincie, che vedrai Stati, Vescouati, Abbadie, Monasterij, e Chiese saccheggiate: li Religiofi scacciati, trucidati, martirizati, rubbate le sacre vesti sacerdotali, e profanati li Sacri Vali. Crudeltà, che le Tigri crudeli no commetterebbono cose tali: pure è Comandamento di Dio: Non rubbare. A questo modo li nostri Heretici osseruano la Legge di Dio, e poi si vogliono chiamare Euangelici. O abominatione! e chi non s'accorgerebbe di quest'inganni, ne' quali si ritrouano questi nostri fratelli?

L'Ottauo Precetto: Non dir falso Testimonio: Io dirò, ch'es-sendo tu dato in reprobo Scasso, non è iniquità, che tu non commetti.

Il (2) Quatenn's pracept u 3.est morale. Ecclesia Sabbath.in Dom.transtulit.

Il Nono: Non desiderare las Donna d'altri: le vogliamo stare ne'termini della Carne (come tu professi) metti la mano al petto, e tu stesso sa giudicio; perche la Carne non può far altro, che l'ossicio suo; e tanto più lo fa, quanto gli dai ogni liberta: giudica tu questa Verità, che se vno vederà la moglie d'vn altro, che sia di suo gusto, se la rinuntiarà? ese la Carne hauerà forza di fargli refistenza? Io sò benissimo huomini, Serui d'Iddiose grand'Amici suoi, che ad altro non attendeuano, se non à mortificar la Caene con asprezze di Vita; e pure quanti sono caduti, lò sà Dio, che io non. mento:e tu, Heretico, con lufingar la Carne, pensi d'osseruare questo Precetto di Dio?e non pensi fratello à questa Dottrina? non vedi, che sei lontano dalla Legge di Dio? mentre tanti saranno li peccati, quanti saranno gli oggetti de'gusti della Carne.

ż

Il Decimo Precetto: Non defiderar le robbe d'altri: non farò più lungo in questo Discorso; ma conchiuderò in questo, che se non osserui il Settimo (facendo alla peggio, doue puoi arrivare) meno è da credere, poi, che osserui il decimo: li fatti sono quelli, che dimostrano qual sia il tuo pessimo desiderio.

Hora, se non vuoi vedereschiara, e manisesta la tua secità, & il tuo errore, comprendilo da questi Discorsi, che t'ho satto, e sono per sare; ancorche nonvuoi credere all'Autorità della Sacra Scrittura, Vecchia, e Nuoua, nè alli Concilij sacri, nè à numero quasi infinito de' SS. Dottori, antichi, e moderni, nè à Miracoli, che tutto interpreti, non secondo lo Spirito, ma secondo la Carne; capisci almeno la Verità con la ragione, e sà quello, ch'essa ti mostra.

### CAPITOLO XXX.

Quanto grande sia la cecità degli Heretici, che non credono nelli Miracoli, che sà Dio nella sue S. Chiesa Cattolica.

A Scolta Fratello, e Sorella, che non presti fede alli Miracoli, che Dio opera nella sua Santa Chiesa: vattene in Ratisbona, Città principale di Germania, pur Heretica, come sei tu; entra nella Chiesa de' Reuerendi Padri

dri Domenicani, hora Sinagoga de' Predicanti : (a) v'è vn Pulpito, sopra il quale predicaua quel gran Dottore, e Teologo Alberto magno, doue predicò la Pede Cattolica tanti anni: rimira, fratello, in essa Chiesa... quel Pulpito, e vedrai, che Dio lo lascia miracolosamente à cofusione de tuoi Heretici: poiche in esso non può predicare alcuno Predicante; e sebene habbiano voluto predicarui le loro bugie; però mai l'hanno possuto fare, mentre erano co-Aretti à discenderne confusi. suergognati. E che ciò sia vero, non credere à me, fratello: vattene à vedere, e toccar con... mano, che trouarai la Verità di quanto io ti dico à gloria dell' Imperio di S. Pietro, e de' suoi Successori, & à confusione delle falsità, e bugie.

Trouarai anco, ch' appresso detto Pulpito n'hanno fatto vn' altro, per poterni predicare le loro abominationi; & è tanta la temerità, c'hano quelli bugiardi Predicanti, che (non potendo negare questa Verità ) dicono à Popoli acciecati, che li Cattolici hanno incantato quel Pulpito,e che perciò non vi posono predicare.

O peruería Ostinatione, che non lascia vedere cosa alcuna... ma hà questa proprietà, che labugia gli paia Verità, e la Verità, bugia! e sono quest'infelici simili à gl'Idolatri, i quali à tepo della Primitiua Chiesa saceuano tanta strage de' Cattolici; e quando vedeuano tante marauiglie, e miracoli fatti dall'istessi Cattolici, per Virtù di Dio; attribuiuano il tutto all'Arte Magica. Così sono li nostri fratelli Heretici, mentre quando vedono nelli Cattolici, miracoli, e prodigij; ancor esti all'arte Magica gli attribuiscono.

O Cecità ! O Ignoranza ! O Abominatione! che fiano caduti in tanto precipitio; che (le bene risplende il Sole) non vedono altro, che tenebre; e sono diuenuti, come li Giudei, quali per la loro ostinatione, e peruersità (chiamando il Sangue) di Christo sopra d'essi, e de suoi figliuoli) viuono ancora nella...

loro Cecità.

Così li nostri Heretici, mancipati dall'Heredità Paterna, sono cresciuti in tanta abomi-

(a) Hanc Ecclesiam, Anno 1563. occuparunt Lutherani feria 3. Pentecoftes: retinuerunt ufque ad Annum 1630. Et vbi Lutherani fuam alteram Cathedram conftruxerunt, modò pendent infignia Il luftriffimi et Excellentissimi D.D.Caroli de Aurea, Ducis de Tursi, Principis de Auilu, & c. (qui pro redemptione dicta Ecclesia 4000, florenos contribuit)eddem Luther anorum Cathedra nunc ejetta. Ita mini nouissime rescriptum est ex càdem Ecclesia.

natione per le loro colpe, che sono dati in reprobo Senso; di modo, che non possono veder la Verità Cattolica: & è vn miracolo, ch'vn Heretico si conuerta, e conuertendos, bisognamolto ben vigilare; perche so-

no talmente affuefatti, & inchinati alla libertà, che pochi fanno riuscita: sicome ne conosco io, che sono stati Cattolici (essendo prima Heretici)e poi tornati ancor ad esser Heretici, peggiori degli altri.

### CAPITOLO XXXI.

Quanta gran pazzia sia il dire, che hauendo Dio dato la Legge di X. Precetti, e vedendo, che gli huomini non pote-uano osseruarla) si fece lui Huomo, per patir in luogo di loro, e supplire à quello, che non poteuano essi e contal' Argomento pazzamente dicono non esser più necessario, che gli huomini facciano penitenza delle trasgressioni d'essi Precetti. Con aggionta degli altri Discorsi sopra le pazzie, dette da Lutero, Caluino de altri.

CE vuoi, O Heretico intende-O re vna straordinaria pazzia, senti: dicono li tuoi Predicanti, che Dio hà dato la sua Legge, cioè li diece Comandamenti, da esser osservatima considerando, che non si poteuano osseruare, che perciò venne dal Cielo in. terra, e si fece huomo per nostro amore, e volse patire, e morire per supplire alle trasgressioni, fatte contra la Diuina Legge, essendo impossibile ad osseruarla; e che perciò ( hauendo esso N.Sig. patito per noi) se gli sa grande ingiuria à voler noi ancor patite; nè s'accorgono delle

horrende biasteme, che dicono contra Dio, trattandolo da Ignorante, che habbia fatto vna Legge ingiusta, & inosferuabile; e per hauer creato in far la sua Legge, bisognò che venisse à far la penitenza; cose essecrande da dire contra questo Dio, dandogli attributi così abomineuoli : e pur sei tanto cieco, che non t'accorgi d'vna... tanta pazzia? E qual cieco, qual pazzo non dira, che camini per la via della perditione? come è possibile, fratello, il non l'accorgere, che non può effer Dio, dou' è tanta iniquità?

O Dio

O Dio! O Amor mio! pvò ben S. Chiesa gemere, e lagrimare per vna tanta cecità, nella quale sono caduti questi figliuoli, recisi da vna sì gran.
Madre; la quale non cessa d'esclamare a Vostra Diuina Maestà per la loro salute, mandando del continuo Suppliche al Cielo per la loro Conuersione; offerendo, e concedendo del continuo Indulgenze a legitimi figli, acciò, come membri di S. Chiesa, preghino per l'emendatione

diquesti suoi fratelli. Ma ohime! non per colpa di Dio, nè di S.Chiela, nè de' suoi legitimi figli; ma per colpa loro fe ne stanno priui dell'Heredità Paterna, perseuerando nella loro Ostinatione, Carne, e Senfualità, e viuendo à briglia sciolta: e pure li Turchi stessi (ancorche siano reprobi, & indomiti) mondimeno digiunano, e riueri-Acono la Beata Vergine Maria, il Serafico Padre S. Francesco, S. Antonio Abbate, con altri Santi. Ma gli Heretici da vn. canto, credono in Giesù Chrifto, e dall'altro, lo lacerano, ب vituperano, con dire cose indegne d' vn tanto Dio; interpretando la S.Scrittura falsamente dandogli sentimēti lontani dalla Verità Cattolica, e distruggendo l'Imagini di Giesù, e del Crocifisso; le qualiseruono à seplici per leggere le grandezze,

e le marauiglie operate per la inostra salute: Seruono ancorapper raccordarci, e solleuarci in spirito à Dio, lodandolo, amandolo, e benedicendolo; con la cui memoria si cerca d'imitarle nell'osseruanza della Legge Diuina; dicendo, che prima vosse operare, e poi insegnare. (a)

Non vedi dunque, O cieco Heretico, che il nostro Dio parla chiaro, cioè, che volle operare, e poi infegnare? e se Caluino dice, che quello, ch'è prescito, farà prescito; e quello, ch'e predestinato sarà, saluo, ò faccia. bene, ò male: se è così, che occorreua, che Christo dicesse, che prima operò, e poi insegnò?che cosa ha insegnato Christo?O Dio! O pouerello! è possibile, che la Natura dorma, e non ti accorgi d'vna tanta trasgressione? non sai, che Christo non. può mentire ? Calum, & Terra transibunt, verba autem med non praccribunt.(b)

Se dici, c'ha insegnato; che.
Dottrina ha insegnato? Dottrina, conforme vna tanta Maesta,
Bonta, Purita, e Persettione:
sicome tu puoi leggere ne'dieci
Comandamenti, e nel S. Euangelio, doue si contiene la vera.
Imitatione d'esso Christo: e così
S.Chiesa, conformandosi co'lsuo
Capo, ordina Leggi, e Statuti,
che sono à punto come tante
muraglie, che ci difendono dalli

(a)AG.1.7.1.

(b) Luc. 21. 7.33.

BC-

nemici, per non contrafare alla Legge Divina; doue vedrai questa Chiesa à guisa di cara Madre.ch'alleua li fuoi figli, dandogli quanto fà di bilogno; così questa nostra pietosa Madre ci dàil latte della sua santa Dottrina , imparata dallo Spirito Santo, il quale assiste à quanto ordina, e determina: Dottrina... così santa, e perfetta, piena di zelo di Dio, e della nostra salute, che beati quelli figliuoli, li quali saranno vbidienti, e diuozi à quest'antica Madre, che vigila sopra il suo gregge, difendendo i suoi figliuoli dalli lupi rapaci.

Ι.

T

ř.

H

Io vorrei dire vna cosa bestiale. che disse il tuo Lutero, mami vergogno; tuttauia, non hauendola esso taciuta in dishonore di Dio, e de'suoi Santi, la dirò à gloria di Dio,e de'suoi Santi, & à confusione di detto Lutero, e de'suoi Imitatori. (a) Non si vergognò questo scelerato di dire, che quando vn Giudeo sparge le ventosità, Dio, e tutti gli Angioli effultano, e fi rallegrano: io stesso mi vergogno di scriuere cosa tale, ma sono sforzato à dirla, acciò li Lettori vedano tali abominationi di questo (non dirò, huomo) ma bestia.

Ma le Lutero hà detto pazzie

tali. che dirò io de'Regi, Prencipi, e Nobili, che fanno delli prudenti, sauij, e dotti, e poi credono ad vn tale, c'hà detto tante bugie, biasteme, & indegnità da huomo non ragioneuole, che vuole mescolare Dio in cose tanto immonde? Ele pure costui non hauesse detto altro. si potrebbe mettere anco questo in fauola, & in cosa ridicolosa; ma ohime, che n'hà detto tante, che oscurano il Sole materiale! dicendo anco (per leuar via il digiuno) che quello, ch' esces dalla bocca, macchia l'anima.; e non quello, ch'entra: e pure si vede chiaro, ch'vn semplice pomo, che mangiò Adamo, ci hà posti in tanta strage, e rouina; e le vn pomo ha offelo tanto Iddio, che faranno poi tante golofità, & vbriachezze?

O Dio del mio cuore! come può essere, che la Natura non. mostri tante abominationi, و non ti faccia conoscere, Heretico, che credi bugie tanto aperte, & odij la Verità tanto certa,

e palpabile?

E se vuoi credere la maluagità del tuo Lutero, e de' tuoi Predicanti; osferua bene, chetutte le cose lore tirano al Senso, alla Carne, & alla Libertà di poter fare alla peggio. E qual Legge, qual Setta diabolica, nõ Mmmm

<sup>(</sup>a) Lutherus expresse Tom. 8. fol. 89. & 90. Similes absurditates vide passim apud Lutherum in Serm. Symposiacis, & alibi: Et in Anatomia Piftorii, phique ad nauseam.

inlegna per ben viuere à mortificare, e tener sogetta la Carne? O pouero Popolo, ingannato da huomini sì crudeli! perche t'insegnano vna Setta, conforme la tua Carne? penfi di caminar bene ? non vedi, che questi Predicanti si maritano, sprezzando tutti li Sacramenti, e volendo solo quelli, che sono secondo la loro Sensualità?ese ben il Matrimonio è lecito; tuttauolta Christo sommamente raccomandò la Castità Verginale: non vedi, meschino, ché li tuoi Predicanti non la vogliono capire? e pur fano delli Religiofi,e delli Santoni,& anco ti predicano, che non bisogna offeruar questa Castità : è possibile, che la Natura non ti mostri tant'inganni, che ti vanno tessendo? Non sò come li Padri, Madri fiano tanto pazzi, e spenfierati, che permettono alli loro figliuoli, che ascoltino da' Predicanti cose tali; che pur troppo la Carne gl'insegna tante immonditie. Chi vidde mai tali pazzie? non t'accorgi, che questi Predicanti sono tato differenti? chi predica ad vn modo, chi ad vn altro; ascoltali, che te n'auederai; in vna cosa sola s'accordano, ehe tutti predicano in fauore della Carne, Senfualità.

O Dio!com'è possibile, che la Maestà Vostra sopporti tante iniquità? Il mio intelletto non si quietarebbe, se io non sapessi. che vna volta dicefti: Via vestræ non sunt viæ meæ (a) & Indicia Dei aby fus multa, (b) & Mifericordias Domini in aternum cantabo.(e)perche, O Dio mio, la. Misericordia Vostra è tanto grande in aspettar li peccatori a penitenza, che dall' huomini non può esser capita; sicome si vede in questi poueri Heretici, che commettono tante iniquità ; e pure , O Dio mio, li fupportate. Ben conosceua questa Misericordia il Profeta Giona, quando lo mandaste à predicar la penitenza all' infa-, mi Niniuiti, che no volse vbidire alla Maesta Vostra, dicendo: questo mio Dio mi mada à predicar à questo numeroso Popolo, & io fon certo, che questo verace Dio è tanto buono, e misericordioso, che se faranno vn minimo atto di penitenza, gli perdonarà, & io sarò tenuto per vn Profeta bugiardo.

Così dirò degli Heretici, che Dio l'aspetta à penitenza, manon voledosi rauedere degli errori, questo Signore farà, come hà fatto con tante Sette, chesono state estinte, & annihilate; mercè che non hauendo sondamento, bisognaua che tali edificij andassero per terra.

E qual maggior infelicità si può trouare nel Mondo, quant' è que-

(a)Ifai.55. 3.8.(b)Pfal.35.v.7.(c)Pfal.88.v.2.

è questa degli Heretici? Li quali si voltano come tante canne, esposte al vento; nè posso capire, come questi Popoli siano ragioneuoli, con credere à queste Sette, le quali non hanno altro sine, che di condurre l'anime alle siamme eternali.

O ammirando Dio!come potete tolerar cose tali in Creature, pur create dalla VostraMaestà? O Dio dell'anima mia!piango, e gemo, considerando tal cecità in Creature, che douerebbono amarui, seruirui, & adorarui; e pure vi lacerano, vi offendono con tante riuolutioni: nè solo offendono la Maestà Vostra: ma anco la vostra Santissima Madre, e li Santi, negādo la loro Intercessione, sprezzando il Sommo Pontefice, Vicario vostro, calpestrando li Sa. ti Sacramenti, & interpretando le Diuine Scritture à senso carnale, e sensuale; come se la Maestà Vostra fusse vn Dio, fautore de'vitij, e peccati: e pure sopportate questa gente, il che non lo posto capire, nè intendere.

Ma bene, O Dio, m'abbasso, m'humilio all' inscrutabili giudicij vostri, li quali honoro, & adoro, confessando, che sete vn Sommo Bene amabile, e desiderabile, che non potete errare: poiche sete quella Sapienza inscrutabile, & inuestigabile, incui sottogiace il Cielo, la Terra, il Mare, e l'Inserno; il quale

è priuo di bene, ma pieno d'ogni male, pena, e dolore: oue stanno tutti quelli, che furono lontani dalla Verità Cattolica, & Apostolica Romana; trà quali, fe non s'emendaranno, faranno questi nostri fratelli, che vedono la luce del S.Euangelio, e vogliono seguir le tenebre del senso della carne sciolta, e della libertà di Conscienza:O Dio, vn Angelo, ma vestito di questa carne humana, non hauendo altro freno, caderebbe nelle maggiori pazzie del Mondo! e che larà di questi Heretici, guidati da essa Carne ? la quale non hà Termini,nè Regole, nè Statuti; che quanto gli è offerto in suo fauore, tutto abbraccia, e tutto fa per essa; mentre non vede Dio, ne Gloria, ne Sole, ne Luna, nè Inferno, nè altro vede. che tutto quello, che può dilettarla; in modo tale, ch'è così fiera bestia, che nel Mondo non è maggiore:perche le bestie, morte, che sono, non vi resta altro; ma questo corpaccio tiene rinchiusa quest'anima in se così nobile, che non si può penetrare la sua grandezza. E pure, Q Dio, è cosa lagrimeuole, che vna bestia così vile, quanto è questo corpo, dia morte ad vn' anima, così grande, e pretiola nel vostro cospetto. O Dio, O Amore, O Gloria mia ! come posso io vilissimo capire sì aiti Misterij, che vn pezzo di Carne Mmmm di

di niun valore, habbia da vccidere vn'Anima, che vale più di questo Mondo? perche daste. Voi stesse alla morte per quella?

O Amor mio, non discorro più sopra di questi vostri giudicij, ma ad essi mi sottopongo, nonpotendo capire tali marauiglie: e pur'è vero, che questi Heretici con la carne, senso, e libertà vecidono tante anime, che pur vi costano tanto pregio; e pure, O Signore, tolerate, che questa carne così vile, dia morte all'anima: e nondimeno io sò, e confesso, che non potete errare. Indicia Dei abyssu multa. (a)

O Dio mio! torno à dire con mio sommo dolore, che veggo questi figliuoli di perditione, lontani dallo spirito, e dalla. Parte Superiore data da Vostra Maesta, acciò haueste guida, e norma di quest'huomo; e pure non mento, che l'habbiano loro sottoposta alla Carne, dalla.

quale è dominata !.

O che cecità! O spettacolo doloroso! che tante anime di tanto pregio habbiano da esfere rette, e gouernate da vermicelli, guidandole per la viadella perditione.

Ma non mi maraviglio, mentre hò veduto huomini ciechi, esser guidati da cani:così à punto auviene à gli Heretici, che essendo composti di senso, e di spirito, si vede che il senso, e la carne (anzi dirò li cani) guidano lo spirito; il quale doucrebbe reggere, e gouernare questo Corpo, ch'effendo irragioneuole,fi gouerna solo con sentimenti bestiali, e d'animali. E pure veggo huomini grandi, e sauij, ma di sapienza stolta, che seguitano pazzie tali: e giuro inverità che pazzi, ciechi, & ignoranti, non crederebbono cose tali:O Regi, ò Prencipi, aprile gli occhi.

# CAPITOLO XXXIII

Discorso particolare (b) sopra il Dono della Parte Superiores ch'è la Ragione, e lo Spirito dato da Dio all'huomo, per sogettare, e dominar la Parte Inferiore, ch'è la Carne, & il Senso ribello: e dell'origine di questa Ribellione Sensuale.

Predicante, vn Nobilissimo re, ch'è lo Spirito, e sopra la Parte Superio re, ch'è lo Spirito, e sopra la Par-

(a) Pfal. 35.v.7.(b) Per pinra Capita seq.

Parte Inferiore, ch'è la carnes ma per esfer di tanto Spirito, hò paura, che tu (essendo carne,e. senso)non lo potrai capire, perche trapassarà la tua capacità; ma pur lo farò à gloria di Dio, il quale non guardara alla mia... vilta, ma esso me lo dettara, & io sarò il semplice Scrittore : e se non l'intenderai tu, l'intenderanno, e gustaranno li fedeli, e cari Amici di Dio, con li quali principalmente intendo di parlare: se bene per esser il sogetto nobilissimo, inuitarò anco li Nobili, Baroni, Conti, Prencipi, e Regi, li quali viuono lontani dalla Fede Cattolica; che per esser loro d'alto Ingegno, forle capirano, come farà contra il loro decoro il credere cose tanto vili, e basse; conforme è il professare tate Sette. che non hanno del ragioneuole. Mà non sapendo doue cominciare, mi rivolto à voi, ò Dio dell'anima mia, e vi supplico vogliate fare sì, che jo scrivi quello, che sarà à Gloria Vostra, & à Consolatione de'vostri cari amici, & anco per dar lume alli voftri Nemici, che sono gli Heretici; acciò conolcano, e vedano, che li loro Predicanti mai seppero predicare cose di Spirito; cole che fanno gli huomini più Celesti, che Terrestri; merce che seguirono la via della Carne,odiado quella dello Spirito:come

dunque lo predicorno?

. E per dar principio à questo Nobilissimo Discorso; dimmi, d Predicante, ò Heretico; Non. creò Dio gli Angioli in tanta. Gioria, e Maesta? e perche cade Lucifero con suoi Seguaci intanta Cecità, perdendo l'Amicitia di Dio? perche su scacciato da tant'altezza à tanta bassezza? non per altro, che per voler viuere à suo modo, ribellandosi da Dio, cominciando à spargere nel Cielo la sua praua volonta ; seminando zizanie trà la Moltitudine degli Angioli,dicendo: Exaltabo Soliam meum. &c.similis ero Altissimo.(a)

Ed accostandos alla praua. volontà di Lucifero, va numero quasi infinito d'Angioli; altri infiniti Angioli s'oppolero ad essi Ribelli, parendogii cosa in dishonore di quel Dio, che senza meriti l'haueua di niente creati,dandogli tanta gloria. Onde quest'Angioli fedeli secero con quelli Ribelli, e Contumaci vna crudel guera, non di spada, ma. di volonta; e restando li sedeli, Vincitori , depofero di Stato li Ribelli, privandogli dell'Imperio Celeste, e buttandoli nella... Cloaca di fetore, e di tenebre; cascando in disgratia di Dio, senza giamai più poter vedere la sua Diuina faccia (pena,e dolore sopra ogni dolore ) e confermando gli Angioli Vittorio-

(a) I [a. 14. P. 14.

fi per suoi amici in sempiterno; mercè che non si lasciorno vincere dall'Ambitione di regnare, offendendo Iddio. Ma tralasciando hora gli Angioli gloriosi, parlarò degli Angioli di tenebre,

sepolti nell'Abisto.

Vedendosi questi Angioli ri stretti sotto la potente mano di Dio, e che contra d'effo non poteuano sfogare il loro veleno; scorgendosi priui di sì alta felicità, andauano sempre inuestigando, come potessero vendicarfi, contra Dio (come è il costume antico del Diauolo d'odiarlo,e biastemarlo sempre) ma no hauendo potestà contra d'esso, nè contra Cieli,nè Terra, nè Inferno, giache Foluntati eins quis refistit? (a) riuolsero lo sdegno contra l'huomo (Origine della caduta) non volendo questi superbi adorare Iddio Humanato. Onde il Prencipe delle tenebre congregò vn Conseglio di furore, e di malitia contra. Phuemo, per annihilar li disegni dell'istesso Dio; vedendo, c'haueua creato vn' Huomo, & vna. Donna per riempire la Terra, e che tanto lo stimana, e 10 fauoriua, con hauergli dato tanta Sapienza; e che haucua creato vn Paradiso pieno di Delicie: e che quest'huomo doueua godere sì beato, e felice Stato; e che poi anco, quando hauesse parso à Dio, doueua andar à godere

quelle Sedi del Paradiso, dalle quali essi Demonij erano stati scacciati. Pieni dunque di furore Infernale, riuolfero l'odio cotra il pouero Adamo; e sapendo, che Iddio era così seuero cotra il vitio, e peccato (hauendolo essi prima pratticato, che per non volerlo riconoscere,caderno in tanta sua disgratia) 😊 sapendo questi Spiriti diabolici, che Dio haueua dato à questo primo Huomo vn Precetto, di non mangiar d'vn pomo;paruegli d'impedire li dilegni Diuini, con far rompere questo Precetto ad Adamo: perche hauendo Dio castigato l'Angelo, priuandolo delParadifo per la fua... superbia, e disubidienza; così (preuaricando Adamo) l'hauerebbe punito, e castigato, scapciandolo dal Paradiso Terrestre.

Così quest'antico Seminatore di zizania cominciò à mettere in effetto la sua praua volontà, E sicome nel Cielo seminò detta zizania; così in terra nel Paradiso terrestre, la seminò;trasfigurandosi in vn Serpente, & apparendo prima alla Donna, perche non gli bastò l'animo d'affrontare esso Huomo; ma andò da lei(per esser più fragile)e cominciò il Tentatore in apparenza esterna à parlargli, & anco con le tentationi interne cominciò questo bugiardo à dire: Madonna Bua, che fate

quì

qui? veramente, Dio v'hà molto fauoriti, dandoui quello Paradiso di tante Delicie:e cominciò con adulatione ad essaltare la Signora Eu1; onde à poco à poco, l'andaua disponendo: quando gli parue fosse il tempo, gli propose l'Albero, da Dio vietato, lodandolo molto, e perfuadendogli con queste parole: Se tu gustassi di quel frutto, diuentaressi simile à Dio, & haueressi ogni sapere; & acciò non. acquilli questa cognitione, e no sij simile ad esso, t'ha prohibito il mangiarne: e che sia il vero, mangiane, che ne vedrai la Verità. E forse, per più facilmente ingannarla, finle di mangiarne ancora lui, porgendone poi vno de'più belli, e maturi à lei; la quale vinta dalla gola, e dal desiderio d'esser simile à Dio, ne mangiò, e preuaricò il Diuino Precetto.

Ma, non hauendo ancor haunto il Diauolo tutto il suo intento (perche si volse seruire della Donna, per tentar Adamo) persuase ad essa Donna, che portar douesse di quelli pomi al pouero Adamo, acciò ancor esso (mangiatone) diuenisse simile à Dio.

ij

Si può credere, ch'Eua, così instigata, prendesse vno de' più belli, e vaghi pomi, & andassene ad Adamo co persuasioni esterne; & il Diauolo con l'interne

(che sarebbono statismili à Dio con saper discernere il bene dal male ) dal che finalmente il pouero huomo prouocato, mangiò del vietato pomo; à cui è dacredere, che prima facesse molta resistenza; ma superato dalle lulinghe, che sogliono far le Donne inganneuoli, preuaricò; e pensando, d'hauer à diuenire simile à Dio, si vidde caduto nel colmo d'ogni miseria, ritrouandosi prino della Giustitia Originale, la quale, come veste candida, lo rendeua innocente d'ogni vitio.

Hor dunque, vedutosi in cost cattiuo Stato ridotto, ignudo, peccatore, inimico di Dio (rimordendogli la Conscienza) cominciò à temere il cassigo; es suggendo dalla faccia di Dio, si nascose frà boschi.

Dal peccato d'Adamo ( essendosi corrotta la Natura humana ) n'auuiene, che ogn' vno di noi, come participăti di quella, nasciamo nel Mondo macchiati di questo peccato; nè alcuno si può gloriare di rimanerne essente (eccetto la gran Madre di Dio, la quale nell'istesso punto, che cader doueua in que-Ro peceato su preseruata da. Dio.Fecit potentiam in brachio suo (a) Onde rimase la Vergine illesa d'ogni macchia di peccato, tanto Originale, quato Attuale.) Essendo dunque il pouero A-

(4) Luc. 1. v. 51.

damo fuggito per il timore di effer castigato da Dio; il quale, vedendo la caduta, singeua di cercarlo, dicendo: Adam vbies? (a) nè potendosi nascondered dalla sua Diuina faccia, cominciò ad iscusarsi, dicendo, che la. Compagna, la quale egli gli hauena dato, l'haueua ingannato.

Quì veden chiaramente, che Dio voleua s' humiliasse Adamo, confessando il suo delitto. Ed ecco che qui gli Heretici doterebbono conoscere, come sino dal principio del Mondo, Dio vosse instituire la Cosesso ne. E sece à punto con Adamo quello, che deue sar vn huomo Confessore, estaminando ben bene vn penitente per confessarlo; così Dio andaua prouocado Adamo à confessar il suo peccato.

Lo priuò di quell' Innocenza, nella quale l'haueua creato; fu spogliato d'ogni bene, e vestico d'ogni male : e volendo viuere, bilognaua, che lauorasse la terra, la quale per il peccato non. germogliaua, se non spine, e triboli : e doue prima gli animali gli vbidiuano, dopò il peccato si cominciarono à ribellare. & à dimostrarsi crudeli verso dell' huomo. Da qui nacquero l'infermità, i dolori, l'asslittioni, il caldo, il freddo, la fame, la fete, & altre miserie; e tutte per il peccato d'Adamo, al quale noi Eutti (come Male hereditario) siamo sottoposti: e da qui è, che la Natura sia procliue più al male, che al bene, per essere stata corrotta.

Ma Iddio.come milericordioso Signore (potendoci dannare eternamente, conforme sece à gli Angioli) ci diede la Parte Superiore della ragione; onde, sebene il Senso c'inchina al peccato.ch'è la Parte Inferiore.hauendo noi cognitione del peccato, lo possiamo rinuntiare, métre che adoprar vogliamo la. ragione; con la quale, mediante l'aiuto d'Iddio, possiamo conculcare la Sensualità, e la Carne; la quale, non hauendo altro fine che queste cose transitorie, d'esse s'appaga, non riguardando alcua vitio, benche enorme: perciò deue l'huomo esser molto auertito à non acconsentire, ma resistergli con ogni potere. Onde è ben chiamata la Vita. dell'huomo: Militia; perche chi vuol viuere con Dio, bisogna... combattere, e sogettare la Parte Inferiore; mentre essendo bestiale, & Indomita, sempre militale contrasta contra lo Spirito, e questo contra la Carne; & à tal fine Dio pose nell'huomo la Parte Superiore; acciò regga, e gouerni l'Inferiore: la quale (non hauendo fini, se non di bestia)deue esser amministrata, e vregolata, acciò camini secondo lo Spirito.

E ſe

E fe Adamo non fusse caduto. non vi sarebbe stata questa ribellione;ma vnitamente Carne. e Spirito hauerebbono teso al fine, al quale Dio gli hà creati. Pertanto, fà di mestieri che l'huomo raffreni, e superi que-Ro Senso con la ragione, riducendolo all'ybidienza : non alerimente, chese fosse vn sfrenato Polledro, il quale viene ammaestrato da prattico Cauallarizzo, hor con li sproni, hor con la sferza, & hor con leuargli la biada, finche si renda domabile, e-domestico, come si suol fare anco all'altri fieri animali. Così dobbiamo ancor neidomare questo nostro Corpaccio, horacon sproni d'eccitamenti, hora con sferze di discipline, di digiuni,e di mortificationi; leuando-واi quella fierezza indomita, و facendolo caminare nella viadella virtù: e così facendo, à poco à poco si ridurrà alla retta. via dello Spirito in modo, che lo potremo reggere, secondo il nostro beneplacito; e non solo non ci trattenerà il noftro fine. ch'è Dio; ma ci aiutarà nella. via del Signore;e senza ribellione goderemo vna somma pace e requie, e ne volaremo nella... pretiosa oliua della Misericordia di Dio, godendo quel fine, nel quale pretendeua collocare. ò condurre Adamo, mentre era nell'Innocenza.

In questo modo au...
l'aiuto suo risarciremo m.
stessi la sua caduta; perche ad
altro non ci ha servito la Passione di Christo, se non per ridurci in Stato di salvatione. Onde
per Encomio di tanto Misterio,
santa Chiesa cauta: O salix culpa!
qua talem, ao tantum mernit habere Redemptorem.(a)

O gran Misericordia di Dio verso il genere humano! che sebene siamo nati in peccato, & inimici; nientedimeno ci somministra tat'aiuto, che possamo diuenirgli Amici, e con la gratia sufficienté. & efficace conseruarci; e finalmente per premio coseguir la gloria del Cielo. Però non è marauiglia, le S. Paolo diceua, che l'huomo giusto sia vn Spettacolo à gli huomini, & à gli Angioli:(b) e li Giusti si chiamano quelli, li quali (sottomessa la Parte Inferiore della Carne) lasciano dominar la Superiore, ch' è la Spirito: Si Spiritu fa-Eta Carnis mortificaueritis. Di. netis, (c)

Hor si vede, quanto lontani siano gli Heretici dalla via della salute; poiche non seguono lo Spirito, ma la Carne: si lasciano guidare dalla Scossualità, e proponendo à Semplici questi diletti carnalisà quali inchina la Natura (come hò detto di sopra) facilmente si fanno cadere nel laccio dell'oterna dannatione.

Nnnn Ouc-

(a) Sabbatho Jancto. (b) 1. Cor. 4. v. 9. (c) Rom - 8.13.

The che cola

638 superiore nell'Huoamentre hanno talmente posto in libertà il Senso, che forse pensano, che in noi non debbia esser questa Parte Superiore: onde come troppo carnali, non desiderano altro, che cose di carne,e di diletti mondani; da quali gli viene talmēte offulcata la vi sta, che no possono vedere la luce us la Cattolica Verità. No altrimente, come se il Sole materiale fosse da picciole nuuole offuscato; ma leuata la nuuola. ecco ch'apparisce chiaro, e dimostrando li suoi raggi, illumina tutt'il Mondo .

Sole è la Fede Cattoliea; nebbia è la tua sensualità, & il tuo viuere da bestia: O Heretico. leua via questa carnalità, e vedrai risplendere chiarissimo lume nella Cattolica Fede . Ma... O caso lagrimeuole!ti lasci reggere à guisa d'animale bruto, riguardando sempre la terra, & in essa ponendo il tuo fine;nó confideri, che sei creato da Dio. al contrario di tutti gli altri animali, quali per natura hanno la faccia riuolta verso la... Terra? ma tu l'hai riuolta verfo il Cielo, per darti ad intendere, che non sei creato principalmente per le cose della terra, nè per le tue Senfualità, ma per il Cielo: e tu vorrai dunque partirti dal tuo fine, ch'è Iddio,

& attendere alla Terra?

O insensato! non vedi, che il Senso ti conduce à mille immonditie, à mille bugie, e fassità? non vedi, che resti ingannato dal Mondo, il quale promette molte cose, e quando sei per goderle, resti con le mani piene di vento?

Hor considera Heretico. l'intendi à voler la libertà della Conscienza; giache dimandi cosa, che mai dopò la Creatione del Modo è stata pretesa da Natione alcuna. Non sai, che tutte le cole dimostrano hauer hauuta regola da vn'Imperante, e da vn Capo? Hor se vuoi libertà di Conscienza; il voler far à tuo modo, e lodisfar à tuoi disordinati appetiti, è vn voletti non. fottoponere à regola alcuna. Non sai, che dopò d'effer stata. corrotta la Natura dal peccato, è fatta procliue al male, e perciò hà bilogno d'esser regolata ? Oh tu t'inganni per certo, se cre-' di faluarti viuendo à questo modo!il senso da se stesso è cieco al ben operare: non vuole sentire l'Heretico, nè ricercare questa Dottrina; e pur è insegnata da Christo, poiche non haueua egli bisogno di Mortificatione, sebene volse patire, digiunare, & affliger il suo corpo per nostro essempio; il quale è poi seguitato da molti Santi, e Sante, che con cilicij, digiuni, mortificationi,e martirij, per mortificar

questo Senso, sono peruenuti alla visione di Dio in gloria. Ma tu, come vuoi vedere questo Sole di Giustitia Dio, se vuoi con esso guerreggiares come appunto vossero fare quei Giganti, che si posero à fabricare quella Torre; fabricando ancora tu Torri di tante Sette, per guerreggiar con la vera, e Cattolica Fede.

E pure si vede chiaramente, C'hor vna, hor l'altra cade à terra, perche non hanno vero fondamento: ma la Vostra Verità è sempre stata serma, e stabile; con tutto che habbia haunto cotrarie tutte le Furie Insernali: e non è marauiglia, s'è cost serma, essendo stabilita con. pietra sondamentale tanto insigne: Tu es Petrus, & super hanc Petram adificabo Ecclessam meam. (a) e sondata da vn tanto Fondatore, ch'è Christo.

### CAPITOLO XXXIII.

Come Iddio suole far proua di noi nel modo, che suole fare vn'Amico dell'altro Amico, con proponerci, & offerirci il patire per Amor suo; sicome esso hà patito per nostro Amore: e che questa è la vera sperienza, per conoscer la fedeltà dell'Amico.

Dimmi, O Heretico;in che modo conoscerai vn tuo vero Amico? non in parole fo-Ie, certo, perche Amici di proferte affai le ne trouano : nè basta il dire, che per te metterebbono la vita, mentre venendo alla proua, ti lasciarebbero , ف sarebbono li primi à riuolgerti le spalle: come pur troppo se ne trouano in prattica, che ne'maggiori bisogni abbandonano l'Amico. Ma all' hora ben conoscerai vn vero Amico, quando in atto prattico lo vedrai esporre per tuo amore, la vita à sten-

ti, & à fatiche; nè farà ciò per interesse alcuno, ma solo per amore.

Hor Dio (benche conoscail tutto, e preueda ogni cosa-,
essendo tutte le cose venture,
presenti auanti la Sua DiuinaMaestà) vuole pure far di noi
sperienza, se gli siamo veri Amici; come appunto esperimentò Abramo, con comandargli,
che sacrificasse il proprio figlio:
e se bene Dio conosceua la fedeltà d'Abramo, volle nondimeno con l'essetto farne la proua.

Nnnn 2 Co-

Cosi fà con noi, quali amacon amore immenso, & infinito, che nè Angioli, nè Santi, nè quanta Sapienza è nel modo, lo può capire; solo esso, che per amor nostro s'incarnò, patì, emori per vbidir all' Eterno Padre, misurò quest' amore con-

tante pene, e dolori.

Onde vuol fare sperienza, lo riamiamo, comegli ci hà amato, comandandoci, che patiamo per suo amore; dal che conosce, quali siano li suoi veri Serui fedeli. Hor hauendo noi questa Parte Inferiore ribella. à Dio, & alla sua Diuina Legge; come potrà effer suo Amico quello, che la fomenta in vece di mortificarla, volendo viuerà suo modo, con libertà di Conscienza, e dando, ò lasciando la briglia al suo Corpo, à guisa d' un'animale irragioneuole, e fenza freno?

Dio dunque conosce per suoi cari amici quelli, che per gloria sua rassirenano le loro passioni; che le sogettano allo Spirito; che sanno contra le lor voglie, & appetiti, e mortisicano i loro Corpi con digiuni, discipline, & altri santi esfercitij; attendendo all'acquisto delle sante Virtù, respirando in Dio, & essendo preparati ad esponere la Vita, per amorsuo, e per gloria sua quando sacesse bisogno, e per disesa della Santa Fede Cattolica; alle hora sperimenta li suoi

fedeli Amici, quando vede, che s'effercitano in queste, & altre cose simili: Imperoche maggior Imperio, ò Regno non può hauer l'huomo sotto il Cielo, quato il domare li suoi proprij affetti, e disordinate Passioni.

Habbiamo pur anco l'Essempio di tanti gran Filosofi, li quali (ancerche sossero Gentili) conobbero questa Verità; che il vincer se stesso, era vna Virtù Heroica, come potrai di ciò insormarti leggendo le loro Vite, nelle quali si leggono cose d'ammirare.

Danque ancora la nostra Santa Chiela Cattolica c'insegna la vera strada d'andar à Dio, co'l metterci auanti l'Essempio d'huemini di Spirito, di Perfettione, e di gran santità; de quali n'hà, & hauerà in ogni tempo, che ad altro non attelero, nè attendono, che à debilitare, mortificare, e ridurre questo corpaccio all'y bidienza dello Spirito, riportando gloriosa Vittoria di queste proprie pasfioni: come si possono toccar co mani, e veder con propri jocchi, che viuendo in carne mortale, hanno fatto, e fanno vita più Celefte, che Terrestre.

Informati dunque, O Heretico; e se non vuoi eredere à me, credi all'effetti, quali toccando, e vedendo trouarai veri; & hauendoli trouati, considererai, se iui può esserci inganno, ò fassità;

e tro-

e trouarai, che nella Fede Cattolica non v'è, se non Santità, e Purita, & il vero Seminario d' ogni Virtù, e Persettione, contanta chiarezza, che il Sole non risplende tanto, quanto essa co'à suo splendore.

E poi riuolgi la mente à tefiesso, con vero fentimento di Dio,e con animo di disinganarti, e seguire la Verità: Essamina bene la tua Setta Luterana, Caluinistica, ò qual ella sia, e cósidera quello, che ti dichiarano li tuoi Predicanti; poiche, seciò sedelmente essaminarai, trouerai cose tali, che ti vergognarai da te stesso à crederle; e la. Natura stessa ti riprenderà, che tu credi cose, tanto indegne d' esser attribuite à Verità; mentre in esse non trouerai altro, che lacci, per allacciare le pouere anime; non essendo altro il dar la libertà alla Conscienza, che appunto dar libertà ad vn fiero Dragone, che laceraffe le nostre carni.e che ci diuorasse:così appunto tutte le Sette Hereticali cadono in quest'errore, dando se stesse in preda à questo mostruoso Dragone della propria Concupiscenza.

### CAPITOLO XXXIV.

Quanto siano differenti le Sette Hereticali, una dall'altra; e trà esse discordi : e della Superbia dell' Heretice, assimigliata à quella di Lucisero.

NON vedi, Heretico, e non lo fai, che doue non è pace, non v'è Vnione? e doue non è Vnione, non v'è Dio? horastrà li tuoi Heresiarchi, non v'è Vnione di Fede: perche si vedono tante Sette, che si può dire, ch'ogn'vno si vuol formare per se stesso vna nuoua Religione. O Infelici! parmi, che siano appunto tante mosche senza capo, che si riuolgono sotto sopra; nè sannò, nè veggono quello, che si facciano.

Vè vna sola via, che coduce i Cielo, & esse ne vogliono molte; non perche molte ne conoscano; ma perche si lascino tirare, dalle proprie passioni, & appetiti. Oh come questi tali sono Simie del Diauolo I il quale, non hauendo ardire di tentar prima Adamo, come huomo, tentà la Donna, come quella, che speraua più facilmente ingannare, e far cadere; conforme poi sece, tenendosi certo, che lei con le lusinghe hauerebbe seco satto cadere anco Adamo. Così que-

sti Heresiarchi ti propongono la libertà del viuere, la quale è sommamente desiderata dalla. Parte Inferiore; acciò da queste lusinghe sia indotta à cadere anco la Parte Superiore, & acconfenta al peccato.

O Stato infelice de poueri Heretici! ma dimmi, qual fù la cagione, che Lucifero cadette da tanta altezza di gloria, intanta baffezza,e viltà? se non lo

sai, te la dirò io.

Haueua creato Dio l'Ange-10, non solo à quella fruitione eterna, ma anco gli diede Cognitione di saper, che la Seconda Persona della Santissima Trinità doucua farsi Huomo, (a) & auuedendosi di douer adorare 1ºHumanità di Christo (lasciatofi acciecar dalla Superbia) fi ribellò contra Dio, & orgogliosamente disse, che voleua esser simile all'Altissimo; tirando nel suo parere vn numero infinito d'Angioli: ilche, quando gli fosse stato concesso, per questo non si sarebbe contentato d'esfer fimile à Dio; ma hauerebbe voluto effer anco Superiore à quello, & à se sogettarlo. Ed ecco, ch'essendo da sua Diuina... Maestà scacciato dal Cielo à guisa di folgore, insieme con li fuoi Seguaci, hora à fuo mal gra, do,effo, che non voleua adorare l'Humanità di Dio, mentre era nella felicità del Cielo, bisogna, che l'adori in tante pene; e non (a) Colligut aliqui DD.ex Heb. v. 6.

solo esso, ma ancora li suoi Ministri;e che sia sogerto, calpestra. to, & auilito da semplici Donnicciuole.

Il fimile ancora auuerrà à te, à Heritico; poiche non vuoi sottoporti alla Santa Chiesa. Cattolica per Superbia, ma vuoi adorare il tuo Corpaccio, dandogli l'adito ad ogni lasciuia, e concupiscenza. E tu, Predicante, predichi in fauor del Senso. e della Carne, accioche meglio possa ricalcitrare allo Spirito; e lo Spirito, e la Carne insieme possano meglio ribellarsi da... Dio, tirando alle sue sfrenate voglie tutti gli sentimenti; diuertendo la volontà dal bene al male, & abbracciando ogn'immonditia. B tu pensi con questa temerità metter la tua Sede in Aquilone, e di godere la felicità eterna del Cielo? tu t'inganni, Fratello; perche à te auue nirà quello, ch' è auuenuto al tuo Prencipe Lucifero, il quale tu seguiti con tanta Sensualità, e Carnalità; abbandonando il tuo Redentore, lacerando la S. Chiesa con tate Heresie; la quale di continuo piange la tua caduta, e prega Dio per la tua-Conversione, come tua Madre legitima, che pure (essendo vera Sposa di Christo) è stata riuerita, & vbidita da tuoi Antenati; & in essa habita Dio condue pungenti, e fulminanti spade in mano; vna per difender-

la,

la, l'altra per vecidere, e castigare li ribelli, e contumaci,

Veramente mi fai compassione, fratello, vedendoti in Stato d'irremediabil perditione, per la tua ostinatione; poiche suggi, odij, & abborrisci tutte le cose, che ti potrebbono aiutare, & in particolare la Santa. Croce, stendardo, & Insegnadi Christo, nella quale esso triosò de'suoi, e nostri nemici; conquella rimediò alla nostra caduta, legò il Demonio, superò la morte, & apportò a noi Salute; mentre vogliamo cooperare con essa dal canto nostro.

وي. څ

و ا المراجعة

<u>....</u>

....

37.

- E

ۇ. خىدارى

::13

....

1

114

1

E tu la sprezzi? la calpestri? & il simile fai con l'Imagini?che pure lo stesso Demonio à suo mal grado è constretto ad adorare, e riuerire la S. Croce conditatre Imagini; in modo tale, ò mio fratello, che tu vai ponendo ostacolo à tutte quelle cose, che ti potrebbono dar lume della Verità.

Io ti potrei dire in questa materia cose ammirande; ma solo ti dirò, che vadi à veder scongiurare da vn Sacerdote Cattolico, vn spiritato: e poi, se sei huomo ragioneuole, fanne giudicio, se nella Chiesa Cattolica vi può esser fassità: perche, toccato l'ossesso dal Sacerdote, comincia à gemere, e stridere, vedendo la S. Croce: similmente vrla, grida, non some huomo,

ma come appunto il Demonior fanne proua à condurne similmente auanti ad vno de'tuoi Predicanti, e che esso lo scongiuri; vedrai che il Demonio sene burlara, e riderà di lui. O pouerello, sei cieco; perche vuoi essere, e non vuoi vedere la vera via della tua salute; ancorche la ragione, e la natura ti mostrino la via per saluarti.

Io non sò, qual Intelletto humano possa capire, che doue è la disparità, e disunione, vi possa esser Virtu, e Verità. E quante sono le Sette degli Heretici? mi vergogno à dirle; sono di numero 127. Hora vedi, pouerello, se in esse vi può esser Verità, e seconseguentemente vi possa essere Iddio; effendo Iddio di vera-Pace, e Vnione, & il primo segno, che diedero gli Angioli in terra, dopò la Natiuità di Christo, su di Pace: annuntiandola al Mondo con queste parole, dolcemente cantando: Gloria in-Excelsis DEO, & in terra Pax bominibus bonæ voluntatis.(4)

Essendo dunque gli Heretici di tanti pareri, e di tante voluntà, e così trà di loro discordi, non v'è Dio con essi ; mà bensì nell'Vnità, e Verità della Fedeo Cattolica Romana : mentreo, doppo, che Christo la fondò, no s'è mai partito da essa; ma l'hà sempre retta, e tuttauia la regege, e gouerna secondo il suo bene.

(a) Luc. 1. P. 14.

in ogni luogo, ficome (volendo) tu puoi toccar có mano: poiche se andarai in Spagna, Francia., Alemagna, e per tutto il Mondo, vedrai esser trà i Cattolici Vnità di Religione; osseruando si per tutto puntualmente quel tanto, che s'osserua in Roma: marauiglia così grande, che quasi non si può capire.

Hor che dici (essendoui questa Vnione) non è segno ch'è resta, e gouernata da Dio, verso il quale essa si conserua in tanta Carità? Sai da doue procede questivoione, e Sodezza? perche è sondata sopra quella Pietra sondamentale, contra la quale tutti li Potentati del Mondo, non hanno possuto preualere. O Inselice Heretico! che lasci di credere à questa sola, et vnica Chiesa, Sposa di Christo, per credere à Lutero, Caluino, et altri, che pure trà loro surono nemici; scriuendo l'uno contra l'altro, huomini indegni, si quali hora pagano il debito della loro temerità.

### CAPITOLO XXXV.

Come gli Heretici pazzamente ardiscono di dire, che il Pontesice Cattolico sia l'Antichristo: à qual stoleitia si risponde, prouando con l'istesso Euangelio, quali segni habbiano da preceder all'Antichristo, e di qual stirpe nascerà; consutando la pazza Opinione d'essi Heretici.

Omparisco, Dio mio, genus de nustesso auanti la Maestà Vostra, e pregoui ad infondere in me, vilissimo, e gran peccatore, il vostro Santo Spirito; sacendomi scriuere quello, che sarà à gloria, & honor vostro, & à lume degli Heretici; acciò conoscano la Verità Cattolica, e conosciutala, lascino la falsità, e glierrori.

Iò dunque vilissimo, conosce-

domi semplice, ignorante, & idiota, senza hauer studiato, nè letto libri, hauerò à scriuere à questa pouera gente?

Voi dunque, à Amantissimo Dio, siate l'Autore, & io farò il semplice Scrittore: e sicome la Maestà Vostra si seruì degli Apostoli, ch'erano huomini semplici, per la Conuersione di tutto il Módo; così seruiteui di me, per Conuersione d'yna sol'Ani-

m<sub>2</sub>

ma Heretica, che io stimarò hauer ben spese le mie fatiche.

Nel nome dunque vostro dico: come questi Heretici ardiscono di predicare a'Popoli, che il Sommo Pontefice, Vostro Vicario,sia l'Antichristo? sondandosi falsamente sopra il voftro S. Euangelio, interpretandolo à loro modo, & ingannando li poueri, semplici, & ignoranti.

Ma ascolta, à Predicante iniquo, che fai del Teologo, e dimostri nondimeno d'esser ignorantissmo, volendo interpretarel'Euangelio à tuo Capriccio. Auanti che Dio si facesse Huomo e che venisse al mondo, madò molti Precursori auanti di lui, i quali hauessero à manifestare la sua Venuta: questi furo no li Patriarchi, e li Profeti, che con le Figure, e Profetie annuntiauano al Mondo la Venuta. del Messia; e secondo s'andaua auicinando, così mandaua Profeti, che con maggior chiarezza lo predicauano; marrando l'opere mirabili, che doueua fareje che doueua saluar il Mondo con la Morte sua, come tu stesso puoi vedere, e particolarmente in Isaia, e Geremia nelle sue Lamentationi, & in altri molti.

Hor, essendo arrivato il tempo, prefisso dalla Santissima Trinita, che doueua incarnarfi il Verbo Diuino, mandò auanti vn Messaggiero, vn Profeta, anzi più che Profeta, qual su San Giou:Battista; il quale non mofirò il Messia di lontano, come fecero gli altri Profeti, ma da. vícino co'l deto, dicendo: Ecce Agnus DEI, ecce qui tollit peccasa mundi, (a) e su confermato dall'istesso Padre Eterno, quandoche su battezzato nel Giordano l'istesso suo Figliuolo: mentre comparendo sopra il Capo di GIESV lo Spirito Santo, s'vdi quelta voce : Hic est Filius meus Dilettus, in quo mihi bene complacui.(b)

Questo Precursore diffe anco chiaramente, che non era degno di sciogliergli le scarpe : il medemo d'età di 7.anni, si ritirò nel deserto, doue viueua di locuste, e si vestiua di peli di Camelo; nè altro faceua, che pre dicare il Battesimo della Penitenza, per la remissione de' peccati: ilche tutto consta dal Santo Euangelio, che non fi può negare. E come hai ardire dunque di predicare contra la Penitenza, predicata da Giou. Batti-Ra, huomo tanto (anto?(b)

Questo su quel Banditore, da Dio mandato auanti di se al Mondo; acciò manifestasse la. fua Venuta, come appunto fanno li Prencipi, e li Giudici; li quali, quando fono creati tali.

O o o o

<sup>(</sup>a) Ioan.1.7.29.(b) Matth.17.7.5.(c) Modorni Sectarij pænitentiam partim negant, partim depranant.

la prima cosa, che fanno, dapublico Banditore fanno manifestare la loro volontà; così Dio mandò Giouanni à questo carico di manifestaral Mondo la sua volontà, ch'era la Penitenza. Nè è da credere, che questo gran Profeta hauesse bisogno di far Penitenza, poiche su santificato nel ventre della Madre: niuno sarà giamai tanto temerario, d'asserire questa biassema; à chi dunque? all'insensati? alli animali irragioneuoli? non per certo, ma bensi all'huomo.

E tu, Predicante Heretico, vuoi negare la Penitenza, della quale sei tanto nemico? sappi, che questa è tanto necessaria, che dopò esser caduto l'huomo attualmente in peccato, senza questa non si può saluare; onde è con verità chiamata; Secunda post naufragium Tabula. (a)

Non predicaua Giou. Battista la Penitenza, come da se, mascome Precursore di Dio: non à nome proprio, ma di Dio, quale doueua farsi Huomo, e nascere da vna Verginella, e per dir meglio, ch'era già nato. Manisestaua dunque la Volontà di Dio, la quale era, & è, che gli huomini facciano penitenza de' peccati. Dunque non la farai tu, O Heretico? S. Giouanni di tenera età suggì al deserto per conservar la sua Cassità; riprese

arditamente Herode, che teneua la Cognata per moglie; e li tuoi Predicanti per la principal cosa, che fanno, prendono moglie, rinuntiano la Penitenza, e viuono in libertà di Conscienza, e di Senso: e tu pouerello, co'l loro mal'essempio resti ingannato, e non te n'auuedi?

Ma tralasciamo questa digressione, fatta della Penitenza, etorniamo al nostro proposito.

Tu dici. che il Sommo Pontefice sia l'Antichristo; tu menti. mostri d'esser Ignorante da douero, e di non intender l'Euangelio, nel quale si tratta della. venuta dell' Antichristo. Poiche l'Euangelista parla tanto chiaro, che più chiaro non poteua dire; nè parla in Parabole, come altre volte suole parlare: e perche Christo sapeua, che tu doueui lacerare il suo Vicario, acciò non hauessi scusa alcuna, parla distintamente, dicendo, che l'Antichristo sarebbe venuto (b) souvertendo i Popoli, e (permettendo così Dio) farebbe prodigij con arte diabolica: loggiongendo, che le Dio non mettesse breue termine alla fua vita, anco li Giusti caderebbono.

Durerà questo Ministro del Diauolo anni trè, e mezo. (r) Come dunque ardisci, tu Predicante, di dire tante biasteme, che

<sup>(</sup>a) Concil.Trid.Seff.14.Can.2, (b) Matth.24.Marc.13.Luc.21. (c) Dan.7.1.8. 25.c.12.v.7.Apoc.13.v.5.

che il Somo Pentefice sia l'Antichristo? e sono già anni 1600. che regna, impera, e regge la. Chiesa:come puoi tu dire questo con Verità, se l'Antichristo (secodo il tenor della Sacra Scrittura, alla quale ti professi di credere) hà da durare così poco? essendo che questo membro sarà tagliato, e posto à regnare con. Lucisero suo Padre.

E se brami di sapere, quando habbia da venire quest' Antiehristo, ascoltami con sentimento di Spirito, e no di Carne; perche le cose celesti, e Spirituali non s'hanno da vdire con sentimenti carnali; mentre si tratta della tua salute, cosa tanto importante, che non n'hai maggiore: nè li tuoi Predicanti ti -cauaranno fuori dell'Inferno, se per tua ostinatione (volendo credere à loro inganni) v'anderaije però, Fratello, e Sorella, Dio ci hà dato l'Intelletto, e la Prudenza acciò possamo conoscere, e discernere il bene, & il male: e così habbiamo d'adoperare questa cognitione, fuggendo quello, ch'è male, e seguendo il bene. E per tanto considera vn poco per carità, se li tuoi Predicanti ti guidano per la via della Carne, la quale è notoriamente cattiua, ouero per la via dello Spirito, ch'è in le stessa nobilissima, e virtuosa... Nè darti à credere così facilmente alle loro parole, e faile lufinghe.

E cosa certa, e chiara, e nonla puoi negare; ma ben consesfarai, che li tuoi primi Maestri del Diauolo, Lutero, Caluino, & altri Heresiarchi non t'insegnano, se non cose di Carne, di Seso, e di Libertà di Conscieza; e se così è, dunque tu sei vero testimonio della loro maluagità.

Ma per continuare la promessa di dirti, quando habbia à venire l'Antichristo: dico, che ( ficome hò narrato di fopra...) che precederono la Venuta di Christo N. S. molti Precursori. quali furono li Patriarchi, Profeti, e finalmente il gran Giou. Battista; così dirò quali sono stati, e sono li Precursori di questo maledetto Antichristo: e bene Dio hà permesso, e permetterà, che venghino; nondimeno tutto è, e sarà à gloria sua., & à maggior premio de suoi Giusti.

Ve ne sono dunque molti, li quali sono chiari, e manifesti, e li voglio nominare, ancorche si loro Seguaci l'habbiano à male; ma se v'andasse la vita, voglio dire, quello, che io sò, e tutto sia à gloria del Nostro Saluatore.

Ario su così empio Precurfore dell'Antichristo, che arriuò tanto auanti, e ben manisestò la sua temerità, c' hebbe ardire di parlare contra Dio stesso; e perciò degnamente meritò, che la sua Setta susse ridotta in niente.

0000 2 Al

Altri iniqui Precursori vi furono; come li Sabellisti, Donatifli, Aretini, con tant'altri Herefiarchi, come similmente va Pelagio; quali tutti sono estinti, e tutti furono Precursori, e Banditori dell'Antichristo c'hà da. venire al Mondo; perche Dio l' hà predetto, che di ciò non può mentire, e però venirà per certo; mentre, le fono venuti tanti Precurforianco esso venirà: di questi ve ne sono al presente due, li quali potrebbono compararsi all'istesso Antichristo. essendo Huomini tristi, malesici,& ingannatori, pieni di Carne, di Senfo, di Concupiscenza, di Sensualità, e d'Iniquità questi tali iono Lutero, e Caluino; dalla nequitia, & iniquità de quali si potrebbe giudicare, che l'Antichristo non fusse troppolontano.(a)

Maficome Dio riferuo il gra-Giou. Battista per suo principal Precursore al tempo, chedonena venire nel Mondo, efarsi Huomo; eosì (permettendo Vistesso Dio per si nostri peccati, e per maggior gloria sua) verrà va altro Precursore dell'Antichristo, il quale sarà più grande, e più principale di masuagità degli altri, in modo, che se il predetto Giouanni su trà i Patriarchi, e Proseti, (Precursori dell'Eterno Dio) il maggiore di Santità, e Persettione; così questo dell' Antichristo sarà maggiore (come habbiamo detto) in supremo grado di malitia, & abominatione. E se Giou. Battista seguitò il Nostro Messia; questo seguità il suo Antichristo, Capo, e Prencipe d'ogni malitia, e fraude; conforme asserice Christo nel suo Santo Euangelio.

Di che sirpe, ouero Setta. habbia da nascere quest'empio, Iddio solamente lo sà; ma bendirò poco appresso, che (non essendo Sette le più abomineuoli, quanto quelle degli Heretici) anco esso nascerà di Setta Heretica, ò della Caluinistica, ò Luterana, ouero della Setta. di quel Precursore, che verra; rimettendomi sempre alla Correttione della S. Chiesa Cattolica, per la quale darci cento mila vite in sua disesa; e tanto più, che vedo questi Heretici andare facendo egn' anno nuoue Sette, e nuoui pareri; acereleendo sempre malitia à malitia, in modo tale, ch'aspetto vo nuouo colmo supremo di malitia, dal quale veggo in Spirito, doucte tosto comparire questo maluagio Precurfore.

Ed acciò non penfi, ò Heretieo, che io parli in aria, e senzafondamento di quest' Antichristo; ascolta, che con ragioneprobabile ti prouaro, ch'egli hà da nascere da Setta Heretica-

(4) Fide Bellarmin. de Controu Christiana Fidei t. 1 lib. 3. c. 2.

del-

della più abominenole, c'habbia ad esser nel Mondo-

Non è dubbio alcuno, che pertutto il Mondo trà tante Sette, à Religioni, tutti, & ogn' - vno dirà, doppo la sua propria, esser la migliore dell'altre, la Fede Cattolica. Li Turchi tengono di Christo, che susse gran Profeta; honorano la B. V.Maria. & alcuni di loro il Santifimo Sacramento dell'Altare : di che ne posso io rendere vero te-Aimonio: mentre ritrouandomi in Venetia, vennero alcuni · Chiausii. cioè Ambasciatori del Gran Turco: & essendo venuti al nostro Convento de Cappuccini, dimostrorno gran veneratione verso li Padri, & in particolare, essendo condotti nella... Chiesa, gli sù detto, che nel Tabernacolo ch'era sopra l'Altare, si conseruaua il SS. Sacrameto; nel quale si contenena il vero Corpo, e Sangue di N. S. vero Dio, e Pigliuolo dell'Eterno Padre, e della B.V. Maria. Que. sti, sentendo il Nome di Chri-Ao, e di Maria, riuerirono quel S. luogo; e cauando alcuni pretiosi profumi, l'accesero auanti l'Altare, honorando il nostro Dio con la Santiffina Madre: cosa, che non farai tu, ò Heretico,ò Predicante, che calpestri,e wituperi quel Celeste Pane, e Phai in abominatione: adunque fei peggiore d'vn Turco; la tua

Sesta è peggiore della Maomet-

Gl'Idolatri si stupinano della Legge de'Christiani, come suite ben sondata nell'humilta; li lodauano con dire, ch'erano buoni, e non saccuano male. Li Giudei parimente dopò la loso Legge dicono, che la nostra sia migliore dell'altre; e la Natura istessa (lasciandola inchinare à se medema) dimostrarà sempre, esser migliore la Cattolica.

Onde si deue conchiudere, che la tua Setta, de Heretico, è la peggiore di tutte; e però, douendo nascere l'Antichristo, sarà generato da Capi principali di Heresie, de per dir meglio, dal suo Capo, Satanasso: E sicome tutti li suoi Precursori sono stati, e sono veri figli di Lucisero (poiche non è possibile, che l'Huomo sos se arriuato a tanta maluagità, se il Diauolo non v'haueste posto addosso le mani) pensa poi, di chi sarà figlio l'istesso Antichristo?

Hauerà la Quint' Essenza di tutti li vitij, e di tutte l'iniquità, & eleggera la più iniqua, e scommunicata Setta, che giamai sia stata nel Mondo; e gli Heretici saranno li primi à riceuerlo per loro Prencipe; (a) mentre essendo huomini volubili, seguitano facilmente questo bugiardo, & empio Tiranno.

(a) Sicut & Indai. Ioan. 5.2. 43.

Ed in quanto à me; credo, che doucrà ques'Iniquo nascere da Setta la più carnale, che sia, ò habbia da essere; poiche sarà tutto sensuale, e tutto libidinoso. (4)

È tutto il Mondo (fi può dire) lo seguirà; e gli Heretici, come quelli, ch'altro non seguono, nè altra Legge osseruano, che di senso, e di carne, à questo s'vniranno, & adheriranno: il quale poi si seruirà d'essì, come fece la Sinagoga Hebrea di Saulo (che poi su Paolo santo) dandogli autorità suprema d'essinguere il Nome di Christo.

Così questo Prencipe, vscito dalle fauci del Demonio, si seruirà de'Prencipi Heretici, e de'
loro Predicanti contra la Santa
Chiesa Romana; contra la quale, à guisa di cani arrabbiati, si
dimostreranno crudeli; perseguitando il Gregge del Signore
con tanto impeto, e terrore, che
se Dio non lo predicesse, saria
cosa incredibile.

Ed à quelli, che non lo vorranno seguire, & adotare, farà dare tormenti tanto atroci, chenel Mondo li maggiori mai saranno stati inuentati. In quel
tempo vi saranno Martiri così
gloriosi, che saranno vn spettacolo al Cielo, & al Mondo, perche Iddio all' hora non abbandonerà la sua Santa Chiesa; anzi,
con tal mezo l'illustrerà, & in-

grandira più, che mai sia stata, i e vi faranno in essa huomini di tanto Spirito, che la ridurrango simile allo stato della Primitina Chiela à confusione dell' Antichristo, e suoi Seguaci; nó ostante qualfiuoglia loro perfecutione, e crudeltà. E se bene questi crudeli, per esser diligenti Imitatori di questo membro del Diauolo, al quale correranno dietro, come tanti animali immondi nel fango, da esso saranno honorati, & essaltati; nondimeno durerà poco quetta gloria, mentre Iddio nel modo, che precipitò gli Angioli dal Cielo; cosi porrà fine à costui con lamorte dell'Anima, e del Corpo, e lo precipitarà nell' eterne fiáme: oue con tutti i suoi Precurfori, Heresiarchi, e Seguaci sarà perpetuamente tormentato; restando la Chiesa di Dio intatta, illeía, e gloriofa, con l'acquisto di tanti SS. Martiri, che goderanno la gloria del Paradiso.

All'hora si verificarà il S.Euagelio, che dice: Et erit vnum Ouile, & vnus Pastor, (b) à gloria. di Dio, e de'Beati. Onde all'hora la nostra Militante Chiesa sari fatta Trionfante, e goderà vna perpetua pace sotto lo Stendardo di Christo, Nostro Signore.

Adunque, Heretico fratello, se hai lume di ragione, io non sò come tu possi resistere à tanta verità, la quale puoi toc-

car

(b)10an.10.v.16.

(4)Dan. 11. v. 27.

car con mani, e palpurla, mettendole nelle Sacre piaghe con
S. Tomaso, gemendo, e dicendo:
Dominus meus, & Deus meus. Oh
Dio mio! ho fatto male: cerco
la Vostra Misericordia: sono stato sin'hora Infedele: adesso vedo
la Verità: Dominus meus, Creator
meus, Redemptor meus: gratias tibi
ago, quia illuminaste me in via veritatis: Consteor Ecclesiam Catholicam, & Apostolicam Romanam: la consesso per vera, cheincamina li suoi Credeti al Porto dell' eterna Vica. Consesso.

che tutti quei, li quali non saranno vnici à quella, viueranno
in tenebre, e suor di Verità in.
stato di dannatione. E con sacendo, fratello, Dio ti riceuerà
mediante la penitenza, e l'osseruanza della Santa Fede Cattolica, la quale è sondamento sorte,
e stabile; contra di cui nè venti,
nè terremoti d'Imperatori, Regi, Prencipi, & altri, nè persecutioni d'Antichristo, nè suoi Precursori, ouero Seguaci giamai
hanno possuto, nè potrano preualere.

#### CAPITOLO XXXVI.

Come Dio, auanti che creasse l'Huomo, hà preuista la Caduta, e Ribellione del medesimo; al quale per tanto hà prouisto anco del rimedio per sua Salute, quale fu il Battésimo, e la Penitenza.

Dio degli Angioli ! O Abisso di carità? è pur vero, ch'auanti creaste li Cielì, il Sole, la Luna, le Stelle, & il tutto, con la vostra infinita Sapienza preuedesse, che creando l'huomo, eg li vi sarebbe stato empio, crudele, & anco ribello; il quale(non sì tosto formato ad Imagine vostra)ingrato di tanto beneficio, hauerebbe contrauenuto alla vostra santa Legge: e pure; O Amor mio, non desisteste di formarlo; anzi immediatamente prouedeste del rimedio per saluarlo di nuovo, e conse-

guentemente per tutto il Genere Humano; dando prima la Legge di Natura; dopò, la Legge Scritta; e poi la Legge Euangelica, nella quale publicaste il rimedio della nostra salute, ch'è il Battesimo, ela Penitenza, in remissione de peccati.

E pure, ò buon Giesù, veggo, che li nostri Heretici vogliono il Battesimo, ma sprezzano la Penitenza, e gli predicano contra in modo tale, ch'è bandita da tutti gli Stati Hereticali. E se Giou. Battista, il quale era più che Proseta, doppo il Bat-

Digitized by Google

tefimo hauesse predicato, & ofseruato vna Vita sensuale, deliciosa, e commoda, l'hauerebbono gli Heretici riceuuto per loro Dio:ma perche mangiaua loeuste, e si vestiua rozzamente de' peli di Camelo, & habitava trà le Fiere in horridi deserti, non... vogliono seguire la sua Dottrina; ma vogliono credere à Precursori dell'Antichristo, li quali sprezzano la Penitenza, la mortificatione, li Sacramenti, la... Chiefa, li digiuni, le suggettioni, li saeri Statuti, il Paradiso, la ragione, la natura, e simili; & abbraciano, e lodano il viuer à mo-

do loro, lecodo il selo:nè vogliono altro Dio, che il Dio della. carne, non hauendo altro riguardo, che ad opponersi alla. S. Chiesa Cattolica, la quale è Seminario d'ogni Virtù, e predica ad imitatione di S. Giouanni, questa Penitenza; facendo Ordini santi, imponendo à suoi figliuoli digiuni, discipline, vigilie, & altremortificationi, e. buone opere; e non ad altro fine, le non per metter freno à quest' indomita carne, soggiogandola allo spirito, in modo che non ricalcitri.

## CAPITOLO XXXVII.

Ch'è necessario alla S. Chiesa hauer ricchezze, per teragioni, che di sotto si dichiarano; consutando le friuole Imputationi, che ad essa danno gli Heretici, perche possiede Beni temporali. All'incontro; si detestano l'abominationi maniseste, commesse dalli loro Capi Heresiarchi.

PAssarò più oltra (aiutandomi, Voi Dio, Autore della Vita, e Distruttore della morte.) Tu dunque, Predicate di bugia, laceri, e biastemi predicando al tuo popolo, con dire ogni male contra il sommo Pontesice, Cardinali, Vescoui, & altri Prelati, e contra i Religiosi d'ogni Stato; mormorando, e dicen-

do d'essi tutto quel male, che la tua bugiarda lingua può dire, guidata dalla suggestione diabolica; snodandola con tante malediceze cotra di quelli, quali surono tanto honorati da Dio (come habbiamo nelle sacre: Nolite tangere Christos meos, & in Prophetis meis nolite malignari: (a) e tu, Ministro d'Anti-

(a) Psalm.104.v.15.

tichristo, li vuoi lacerare?

E prima parli contra il Pontefice, Capo di S. Chiesa, il quale tu perseguiti, & hai in odio, più d'ogn' altro; dicendo, chepossiede tanti stati, ricchezze, tesori, e che S. Pietro, primo Capo di S. Chiesa, era pouero.

Rispondo, che l'esser ricco non è contra il S. Euangelio; anzi, è cosa degna, che il Vicario di Christo sia ricco, e potente: perche se così non fosse, come se ne starebbe? Non vedi l' odio, che tu gli porti? Come potrebbe gouernare le sue pecore? Come le difenderebbe da'lupi rapaci? se (essendo ricco, e potente ) nondimeno ti metti a proua di leuarlo di Sedia,nè potedolo fare, lo laceri con quella tua maledetta lingua? Non vedi, Meschino: ch'è fondato sopra quella ferma pietra? Doue sono hora quell'orgogliose onde di tanti fluttuanti Mari, che furono li Tiranni; li quali pareuano, volessero sommergere questa S. Naue? e pur è restata gioriosa, e li juoi Nemici sono sommersi nell'abisso.

E se tu, Heretico, ò Prencipe, vuoi godere li Stati, e Regni, perche non può il Vicario di Christo, hauer ricchezze, e Stati per discla de'suoi figliuoli? doue troui nel Santo Euangelio, che Christo prohibisce alla sua Chiefa, l'hauer ricchezze, e tesori? è vero che in S. Marco disse à suoi Discepoli, che non donessero por-

tar sacca,ne calceamenti, &c. Ma qsto fù Conseglio, non Precetto. In oltra; l'Autorità, che Christo diede al suo Vicario, è tale, che può in alcuni casi dispensare, conforme l'occorrenze, per il mantenimento d'essa Chiesa.; nella quale sono necessarie les ricchezze, e l'entrate per le cose appartenenti al culto di Dio nelle Chiese; per sostentamento delle Persone, e cose Ecclesiastiche,e degli Hospidali, e Luoghi pij:oue si sostentano Vedoue, e Pupilli, si conseruano le Vergini, e finalmente con esse si di-

fende la Religione Cattolica da

fuoi Nemici.

Ese mi dirai, che nella Primitiua Chiesa erano poueri, mercè che li fedeli Christiani Prencipi dauano tutti, ouero parte delli loro beni, à piedi degli Apostoli, acciò con essi si sostentassero li Ministri, e li poueri; ma raffreddandofi poi quella... Carità, e quello Spirito degli huomini, e crescendo la malitia degli Herefiarchi con suoi Seguaci; prouede Iddio alla lua... S.Chiefa di due Spade, ò Scettri, con li quali hauesse à difendersi da Persecutori; illuminando gili, ch'erano prima infedeli, à rinuntiare Principati, Stati, e Prouincie ad essa S.Chiesa; adottandola con beni temporali, conforme, primieramente fece il gran Costantino Imperatore, quando fù battezzato da San Siluestro Sommo Pontefice, dal cui essem-

Pppp pio

pio in altri Prencipi si riputauano selici lasciare li Stati, e Tesori a S. Chiesa: sicome vediamo
anco la Germania piena di Monasterij, Abbatie, Vescouadi, &
altri; dal che puoi, O Heretico,
vedere, e conoscere, quanto risplendesse la Fede Cattolica ne'
tuoi Genitori, & Antenati: e se
vorrai ben pensare à casi tuoi,
trouerai, che viui molto lontano dalla Verità, la quale eratanto conosciuta, e riuerita da
tuoi Antecessori.

Laonde, sebene il Romano Pontesice, e suoi Prelati sono potenti, non adoprano questa. Spada della Potenza temporale, se non sono costretti per sorza; perche, come Padri vniuersali, amano tutti i suoi sigliuoli, aspettandoli a penitenza; ma se saranno ssorzati a ssodrare questa spada della loro Autorità, potranno resistere à tutte le potenze d'Insedeli, & Heretici, aiutandoli Iddio.

Non vedi, che il Vicario di Christo impera, e comanda à tutto il Mondo? e se volesse mettere insieme tesori, ne sarebbe à milioni, e milioni. Non scopri la potenza sua? Prima; hà seco Dio, che lo protegge. Secondo; se volesse dimandare, e comandare à tutt' Prelati, & à tutte le Religioni vna particella delle loro entrate, non farebbe tesori grandissimi conquali potrebbe mantener'Esser-

citi innumerabili? e se anco volesse questo nostro Pontesice seruirsi degl'istessi Religiosi p Soldati, chi gli potrebbe resistere? oltra il seguito poi, & adherenza, c'hauerebbe da'PrencipiCattolici; e questo quanto alla Spada temporale.

Quanto alla spirituale poi, ch'è l'altra; sono le scommuniche: & è pur cosa chiara, e notoria, che quando il Pontesice. Vicario di Christo hà scommunicato qualcheduno, questi tali son andati in esterminio con si loro Stati, e Regni; e sono stati puniti sino alla quarta Generatione.

Ma vuoi vedere, come fiorisca il culto Diuino nella Santa... Chiesa? vattene à Roma, che vedrai quello in tanta grandezza . che restarai pieno di stupo. re; vededo in quel luogo lodare, e benedire Iddio. Vedrai quell' Illustrissimi Cardinali, co numero quali infinito di Prelati, far Corona al Vicario di Christo, che resterai marauigliato d'vna táta Maesta; e rapedoti il cuore la loro Diuotione, diuenirai tutto diuoto, & affettionato verso di quelli; giudicando da te stesso benissimo, che iui sia l'Asssenza di Christo.

Vedrai poi ricchezze, e tesori d'Altari, addobbati di Paramenti, e di Vasi d'oro, & argento; le Chiese con tanti edificij Sacri, erette con tanto artificio,

che

che ben confesserai Lutero esser bugiardo di quanto dice contra la Chiesa di Dio.

E quelli Prelati mantengono le loro Spole, che sono le Chiese, tanti Hospidali, Monasterij, e Poueri; di che posso io rendere testimoniaza di vista, che ritronandomi in Roma l'Anno santo, erano spesati quelli poueri alla grande, e conforme la consuetudine alloggiauano per trè giorni continui tutti li Pellegrini, ch'arriuauano; doue dauano alloggiamento fino a quindeci, e diciotto mila d'essi il giorno: & il Sommo Pontefice in Persona, con li suoi Illustrisfimi Cardinali lauauano li piedi à detti Pellegrini, seruendogli nella mensa.

A questo modo il Pontesice, e li Prelati di S. Chiesa dispensano il Patrimonio di Christo; ma il tuo Lutero non dice così per maluagità; dice bensì, che il Sommo Pontesice sia l'Antichristo; e tu cieco, non t'auuedi, che le sue parole sono tutte bugie?

Parmi sentirti dire, che quelle ricchezze sono male spese intante grandezze: già te l'hò detto, esser necessario, che li Prelati di Santa Chiesa siano ricchi, epotenti, per disendersi da' suoi nemici; ma che ve ne siano anco, che spendano malamente,, questo no saà proposito, p la Fede, di che io parlo; perche anco Giuda era quello, che teneua li danari delle Limosine, ch'erano date à Christo; li quali esso Giuda malamente spendeua. Il medemo su ancora Traditore. Tomaso su Incredulo, e Pietro negò il suo Maestro. Questo no sà proposito per te, ma deui credere alla Verità Cattolica; perche, se le ricchezze Ecclesiastiche no saráno ben spese, Iddio ne dimandarà conto da essi, e no da te.

Ritornarei ancora à discorrerti meglio della Spada spirituale, che di sopra t'hò accenato, hauer questo Pontefice in. sua Potestà; della quale io ti potrei dire gran cose: cioè, circa. le Scommuniche, & Interdetti: ma perche parlo con gente incredula, & inimica della Legge di Dio, me la passarò, dicendo quello, ch'altre volte hò detto; cioè, che si sono veduti li Stati scommunicati andar in esterminio per la Scomunica; s'è veduto infettarsi l'aria, marcirsi il pane, & insino li Demonij temono la Scommunica, e da essa fuggono.

A questo proposito ti dirò vna maraviglia. Ritrouandomi vna volta presente, metre vn divoto Sacerdote scogiurava vna Precipessa spiritata; dopò haverla scogiurata molti mesi, nè facedo, psitto, sulminò vna solenne Scommunica cotra quelli Spiriti, ch'in essa si ritrouavano, e subito restò libera. No è cosa ammirada questa? che per se stessa sola, sarebbe bastate, se volessi aprir gli occhi,

Pppp 2 per

per darti ad intedere la Verità; ma perche sei incredulo, non mi voglio estender più o'tre; & à te dourebbe bastare il sapere,e vedere, che Christo habbia sondato questa sua cara Sposa Santa Chiesa, perseguitata da Imperatori, Regi, Prencipi, e Precursori d'Antichristo; la quale y (ciò non ostante) si vede gloriosa, santa, essaltata, e potente.

Ma tu, O Heretico, che sei membro separato da questa; co--fidera come stai, e che pace, & vnione si ritroua nella tua Setta? Non t'accorgi, che sempre sei in Guerre? nèsai, à chi crede. re, perche non vi sono, se non. Sette sopra Sette, trà gli Heretici; segno, che in essi non è Dio, ma bensì il Demonio, Seminatore di discordie; e pure sei così pazzo, che non t'accorgi della tua caduta, e che sei lontano da quella Pede, che tennero li tuoi Antenati, e da quello, ch'essi hanno professato.

O Infelice, quanto sei ingannato! che bastarebbe tu sacessi quello, che la ragione ti dice;nè dirò solo la Ragione, ma la Natura istessa, la quale ti dirà, chesei in errore, volendo tu lasciarla fare l'officio suo. Ma, fratello mio carissimo, piango, e gemo giorno, e notte la tua cecità; poiche in spirito la veggo irremediabile, per esser la tua infermità mortale: mentre Lutero? Caluino, & altrit'hanno dato il veleno maggiore, che ti potessero dare; e totto quella beuanda della libertà del senso, e della carne, ch'a te pare dolce, v'è nascosta l'amaritudine, e malignità mortale ; cioè la morte eterna, dalla quale non è rimedio, nè teriaca, che ti possa. liberare; onde per te non vi fono Sacramenti., nè Christo, nè Leggi, nè Santi, nè Concilij, nè Angioli, nè la gran Madre di Dio; nè v'è l'istesso Dio per te, le non per castigarti, (4) giachs non può effer maggior inganno fotto il Cielo, quato è il lasciarti guidare dall' indomita carne.

Vedete, O Prencipi, O Popoli heretici, se sete ingannati, non vergognandoui di leggere l'Opere di Lutero, di Caluino, e d' altriquali dicono cose così ofcene, che io non sò, come permettiate, che anco le vostres stesse figliuole le leggano?-mentre vi sono in esse, cose tanto abomineuoli, trà le quali, à confusione del carnal Lutero ne dirò vna: & è,che si gloria,d'hauer ingannate alcune Monache, delle quali ne pigliò vna la più bella, per moglie, e l'altre le diede à suoi Discepoli, dicendo che questo era vero Matrimonio.O che Iniquo!

Di più; si racconta, che ritro-

<sup>(</sup>a) Stante sensus libertate nibil homini prodest: est enim contraria.
Charitati Dei, sine qua nibil prodest.

uandosi vna Vedoua, infelice Discepola d'esso Lutero, c'haueua vn bellissimo, e vago figliuolo, s'innamorò la mifera... d'esso, con cui peccò, & hebbe vna figliuola, la quale fece allenare; & essendo questa venuta. in età, la piglio in casa: one finalmente l'istesso figlio la prese per moglie; tanto, che veniua ad esfergli figlia, forella, e moglie, hauuta con la propria Madre. Venne à morte la misera. Madre: & hauendone rimorso di Conscienza, lo conferi con Lutero, il quale gli applaudi, e lodò, dicendo, c'hauena fatto bene; & il maledetto Lutero propose questo dubio a' suoi Discepoli, quali terminorno, ch'era vero Matrimonio.

O Empij O Crudeli ! O Carnali! anzi, Animali; poteuano dimostrar meglio la lero dissolutione? quanto è il dire, chequesti fossero buoni Matrimonij. (a)

S. Giouanni riprese così aspra-

mente Herode, perche haueua pigliata la Cognata (moglicidi vn suo fratello) e tu Lutero concederai, e lodarai tal cosa, cosi abomineuole, contra la Natura istessa? Che si deue credere dunque di te, che sei vn Animale immondo? A questi termini ti riduce quella tua libertà di conscienza.

Hor vedi, Fratello, com'era. maluagio il tuo Lutero, e come dicena tutto ciò, che gli veniua in bocca alla peggio!conforme fanno medesimamente anco li tuo Predicanti; quali appunto à guisa di Cani (non potendo mãgiare la carne ) rodono gli offi: così est, non potendo divorare (come vorrebbono) questa S. Chiesa, la lacerano, infamando li suoi Santi con biasteme: e così sfogano l'odio mortale, c'hano contra d'essa; non facendo altro, che rodere, e consumare se steffi, caricandos di soma, co la quale caderanno nei Baratro Infernale.

(a) Historiam esse verisimilem, tibi persuadebis, si legeris alias absurditates, quas Lutherus circà matrimonium, & eius vsum, & c. circà carnis licentiosiorem vitam, dixit, & scripsit. Vide Anatomiam Lutheri collectam à R.D. Ioanne Pistorio, presertim Primum matum spiritum Lutheri (DER FLESCHLICHE GEIST (idest:) Spiritus Carnalis.) per omnes septem Azoaras: & coastus exclamabis PFVI! scilicet: Proh, quam sœret! Et è cuius semine prodierunt Anabaptista, nisi ex surfureo Lutheri Euangelio? qui etiam aperte propris sororibus iunguntur: & iubent post Sermonem sieri adbortationem, vt crescant, & multiplicentur: taceo nuptias caninas, & conuenticula nosturna. Vides Bellarm. de Notis Eccles. L.4 C. 11. reste igitur exclamas Austor contra buius modi, tàm absurdos Discipulos.

Però, O Heretico, pensa à casi tuoi, poiche molto t'importa: considera bene le mie ragioni, e lascia, che lo spirito di Dio,faccia il fuo officio nell' anima tua: nè volere così facilmente credere cofe tanto abomineuoli, quato dicono questi Heresiarchi infernali, che ti diuertiscono dalla via della Verità, la quale da me (come tale) ti viene dichiarata; che mentre io scriuo, e li penso, piango, e gemo la tua... caduta: nè posso far dimeno di non dolermi, vedendoti nemico di Dio, e lontano dalla Verità Cattolica tanto certa, e palpabile, che io non sò, come tu posfi dubitare.

Di più; senti ancora, fratello, come t'ingannano questi tuoi Herefiarchi: Lutero nega l'Intercessione de'Santi, e poi inuoca Satanasso (a) Dice anco, che quello, ch' entra nella bocca, non macchia l'anima: è vero, che Christo lo dice; ma bisogna, che interpreti quell'attione nel modo, che và interpretata; considerandola per se stessa, e quello, che voglia fignificare; poiche quando vi s'aggioge il precetto (come quello del digiuno, e dell'aftenersi da mangiar carne il Venerdì, & il Sabbato ) è peccato, & infedeltà, quando si mangia con pertinacia.

Adamo mangiò il vietato po-

mo, e percio n'hebbe castigo soltra di questo; non sai, come la Crapula è Madre d'ogni vitio? non sai, che dall'istessa nascono, e dall'imbriachezza nascono, e prouengono tate iniquita? Donde le tante biasteme, fornicationi, carnalità, odij, heresie, se non dalla gola, dall'imbriachezza?

Fanne per cortessa la prova; comincia vn poco à tener in freno questa tua gola, con farla digiunare; castiga vn poco questo tuo corpaccio, che t'accorgerai, se solamente quello, che esce, macchia l'anima.

Fratello mio, quando hai il ventre pieno, vanno li vapori alla testa, priuano l'huomo di ragione, che si riuolge a guisad'animale bruto nel fango; il che non auniene ad vn'Astinente, e Penitente.

Ma bisogna ben dire, che Lutero facesse questi suoi Dogmi, e Leggi all'hora, quando appunto egli era vbriaco: e perciò, non è marauiglia, che la suabetta non sia altro, che sensualità, e carnalità; nè puoi cio negare, perche se leggerai consentimento vero le sue Opere, trouarai cose indegne da huomo, e ti vergognerai di seguirle.

Dimmi Fratello, non dice Christo: Qui vult venire post me, abneget semetrosum, & tollat Cru-

(a)Nam in lib.de Missa angul.fatetur, se à Diabolo rationibus conui-Eum, aboleusse Missam.

cem suam, & sequatur me ? (a) non dice, che tu prendi la tua carne, e la tua sensualità; ma vuole, che tu pigli la tua Croce. Qual è la tua Croce? il ben viuere, il mortificar te stesso, le tue proprie passioni, i sfrenati appetiti, & il viuere regolarmente:come diceua l'Apostolo S. Paolo, il quale castigaua la sua carne, facendola sogetta allo spirito: & ancorche questo Glorioso Vaso d'Elettione hauesse domato la. sua carne, e fattala vbidiente allo spirito; tuttauolta andaua. ancor dicendo, che sentina dentro di se vna Legge, che ripugnaua allo spirito così fortemente, che pregò Dio, che lo liberasse da tal molestia: e tu, come farai, O Heretico, che la fomenti, e l'ingrass? come potrà vbidire allo spirito? come potrà portare la Croce, che dice Christo ?

E poi dici, che l'istesso Christo habbia fatto vna Legge insopportabile: tu dici vna gran biastema, mentre tratti Dio da. Empio, e da Crudele, c'habbias fatta vna Legge ingiusta, così indegna d' vn Dio di tanta. Pietà. E questa è marauiglias grande dell' Osseruatori della Diuina Legge; che (osseruando la) quello, che prima pareua amaro, diuiene dolce, e di gusto all'Anima, & al Corposcon-

forme ne rende testimonio il S. Profeta, dicendo;'(b) Cor meum, & Caro mea , exultauerunt in Den viuum. Poiche la Legge di Dio, è Legge d'Amore; & à chi ama, l'amarezze se li convertono in... dolcezze, sicome dice il Profeta: Gustate, & videte, quoniam suavis est Dominus, (c) & in vn' altro luogo. Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel ori meo! (d) E perciò à quelli, che seguirono Christo per via della Croce, mortificatione, e penitenza, il tutto gli è stato convertito in. dolcezza dell'Anima, e del corpo. Ma in che modo intenderai, e capirai, che il corpo possa gustare cose celesti, e spirituali, essendo tu composto di carne, e di senso? lo te lo dichiararei, ma, perche è Discorso proprio d'huomini spirituali, tu non l' intendereffi; tuttauolta à gloria di sua Diuina Macstà, te lo voglio dire.

Cor meum, & Caro mea exultauerunt in Deum viuum: diceuail Profeta; ed in che modo poffa
la Parte Inferiore godere della
Superiore, ch'è lo Spirito? pare
quafi impossibile, essendo l'Inferiore, Carne, e Senso; il qualefa di mestieri domare nell'istesso modo, che vn Cauallarizzo
doma vn sfrenato Polledro, con
il quale adopra il freno, sproni,
e bastone; essercizandolo, e mor-

<sup>(</sup>a) Luc.9, v.23.(b)Psal.83.v.3.(c) Psalm.33.v.19. (d) Psalm.118. v.103.

tificandolo, con leuargli quella fierezza;e tanto lo domina, che lo fà diuenir domestico, in modo che ogn'vno lo può caualcare à suo piacere; essendo da sfrenato, & indomito, fatto vbidiente al suo Padrone.

Tale adunque è il nostro cor. po; il quale, non hauendo in [eragione, viuerebbe come animale, riuolgendosi nel fango de' vitij: ma il noftro Dio ha dato la Parte Superiore, ch'è la Ragione, e lo Spirito; acciò sia guida,e norma della Parte Inferiore, cioè del corpo; ammaestrandolo, & à guisa di Cauallarizzo raffrenandolo, e mortifican. dolo; leuandogli la fierezza, e la bestialità del vitio, del peccato, e di quella catiua inchinatione al male, con discipline, digiuni, e fimili, fin tanto, che sia ridotto all'vbidienza, e per dir così, spiritualizato: donde poi n'auuiene questa concordanza, che l'vna, e l'altra Parte dell'huomo, attende alle cose spirituali, e celefti, & all'acquisto delle sante Virtù; col mezo delle quali poi felicemente peruiene al suo fine, ch'è Dio benedetto; di cui l'anima, ch'a tal segno è arriuata, talmente resta riempita, che ne partecipa anco il corpo; non altrimente, ch'à guisa di quel vaso, nel quale vi sia stato qualche odorifero liquore, della cui soauità ancoresso vaso partecipa.

E gli auui:ne, come à quel Paggio, che seruendo in Mensa, gusta in quell'istante di que'odoriferi cibi del fuo Signore,in. quanto all'odore; ma cenato c' hà il Padrone, mangia ancor'esso dell'istessi cibi : così auuiese all'Anima; mentre è nella Contemplatione Diuina, viene riepica talmente di dolcezza, che in le stessa non la può capire: doue è necessario, che ne faccia. parte anco al corpo, il quale poi gustando la dolcezza, abbandona le cose vili, e basse di questo mondo, venendogli quelle in fastidio, e volentieri s'accosta alli cibi dell'Anima. (4)

Ridotto dunque il senso à questo termine, non è più d'impedimento allo spirito;anzi esso senso all'hora è spiritualizato, e viue in somma pace, e quiere con lo spirito; e di più; insta, e spinge l'Anima alle cose celesti, acciò seruendo all'istes'Anima; ancor ello possa gustare, & allaggiare quelle dolcezze spirituali; in modo tale, che se fosse possibile, si vorrebbe trasformare in Anima per esser tutto vna stessa cosa : ma perche questo corpo è materiale fà di bisogno, c'habbia il suo nodrimento conueniente, cioè di cibo materiale: onde li Serui di Dio piglianano il cibo condecente, per sostentar

(a) Auffor lequitur expertus; Expertus potest credere, quid fit lefum diligere. Moro corpi, ma parcamente; acciò quello non gli hauesse da impedire il gusto, e dolcezza spirituale.

Hor dunque, ridotto il corpo in simile Stato, gode quella dolcezza, che gode l'Anima; e così ha luogo il detto del Proseta.: Cor meum, & Caro mea exultanerant in DEVM vinum

Ma tu pouero, e meschino Heretico, come puoi ridurti ad vo Stato tale, se seguiti la Legge di carne, e di Senso? se esti sono Dominatori in te,e ti riducono ad ogni vitio? Anzi ti riducono à darti in reprobum Sensum, che non ve peccato, che non. commetterai: e qualunque peccato, benche grauissimo, da tenon sarà stimato peccato; e però mai goderai que' colloquij, e quelle dolcezze spirituali, che godono l'Anime. Cattoliche, c'hanno sottoposta la Parce Inferiore alla Superiore, perche sono vnite con Dio: fuori del quale, non si troua pace, nè quiete, nè libertà, che professi d'hauer tu; mentre sei schiauo,e servo del Senso, e del peccato; ma il sernirà Dioè propriamente Libertà: Sernire Deo. Libertas eft.

Porse Lutero, Caluino, li tuoi Predecessori, e Legislatori (per dir cosi) Capi delle Sette inique, potrai dire, che siano liberi? no per certo: ma bensì, schiaui incatenati del Demonio, de Viti, del Mondo, e Seduttori; poiche predicano cose infami, solamete conformi al Senso, & a questo Cospaccio.

Se le Leggi loro sono tanti veleni, che vecidono gli huomi ni, attrahendoli sotto quellacoperta maledetta, che paredolcezza, e pur è amarezza della Libertà; questi mai goderanno pace, nè quiete, ma sempresaranno inquieti, non essendoui Dio con loro.

Però, fratello, non ti fidare de'
tuoi Predicanti: perche sono seguaci di quei tristi, e maluagi
Capi d'Heresie, Ministri del Dianolo, lì quali ti predicano, e ti
lusingano: non gli prestar sede;
stà ben auuertito, che t'accorgerai del soro inganno; & accortoti che sarai, ti vergognarai d'hauer seguito Sette così
nesande, come quelle.

Ritorna dunque alla tua antica Madre S. Chiefa Romana. piena di Santità; nella quale è Dio stesso: Considera, & anuediti. che li tuoi Antenati erano in. questo modo molto divoti: li Vescouadi, Abbatic, e Prelature. che da efficono state instituite. ti rendono degno testimonio della loro Diuotione; poiche conosceuano veramente (come è) questa effer la vera Madre de figlinoti di Dio, la quale c'infegna la.vera via per acquistar it Cielo, & insegna mortificare il senso, e la carne.

Qqqq . Dim-

Dimmi, à Heretico, à Predicante; non dice Christo; Vos estis Lux mundi: non potest Civitas abscondi suprà montem posita. (a) e Qui sequitur me, non ambulatin, tenebris, sed babebit Lumen Vita.(b)

É poi quando parla dello (cádalo, dice: Guai à quelli, che daranno fcandalo, mentre meglio sarebbe à loro, che se gli attaccasse al collo vna mola di molino, e fi lommergessero nel profondo del Mare. Tutte queste cose non sono dette da Christo nell'Euangelio? non le dice forfi in fauore della Verità, e contra il vitio? chi hà da effer questa... Città, questa Luce, questa Lucerna? che vuol dir questo seguitar Christo? se non, che egli vuole, che tu operi opere di Luce e d'essempi al tuo prossimo.

Ma considera hora, se tu sei Città posta in vn monte separato dalle cose terrene, e dalla carne? non per certo, ma sei ben, sondato ne'viti), e nel sodissare ad ogni tuo appetito disordinato. In te è estinta la Luce della Fede, e seguiti quelli, che ti guidano per le tenebre; essendo ancor essi privi di questa Luca e Dottrina Buangelica, la quale pesciò non possono insegnare à te, nè ad altrisma solo t'insegnano quella, che sanno, cioè quella precipitosa del senso, della.

carne, e libertà di Conscienze, da cui ne seguono tante immoditie: ne t'auuedi, d'essere immerso à questo modo in ogni vitio, e che Dio è lontano da te, essendo tu Nemico del peccato.

Rauediti dunque, e torna in te stesso; e se li tuoi Predicanti u dicono, che non occorre digiunare, sar penitenza, ed osservare Castità, allegando, che Christo habbia operato per noi; rispondigli interrogando, con chi parlasse Christo quando disse, che noi siamola Luce del Mondo, (a) e, chi seguita lui, non camina per lestene bret(b) con altre simili Autorità. Non è da dire certo, che parlasse à caso, e non sapesse quello, si dicesse.

All' Angioli non parlana, perche, essendo quelli confirmati in gratia, non potenano peccare; dunque parlana à gli huomini: E se dicessero, che Christo all'hora non haueua ancor patito per la Redentione, e cheparlaua così à gli huomini, acciò operaffero; ma dopò d'hauer egli patito, non occorrena poi, che l'huomo patisse più altro per la sua salute; perche Christo con la sua Passione hauena fodisfatto per noi : ritorna a rispodergli, che no sano, che l'Attioni di Christo sono nostri Elsempi, eche lui stesso pur lo di-

(a)Matib. 5. v. 14. (b)Ioan. 8. v. 12. (c)Matib. 5. v. 14. (d)Ioan. 8.v.13.

ce: Quemadmodum Ego feci, ita & vos faciatis. (h) Alio Christi, est nostra Imitatio, e senti di più. Adimpleo ea, qua defunt Passionu Christi, in carne mea. (b) dice San Paolo.

E vero, che Christo hà patito per noi, hà sodisfatto per noi, all'Eterno Padre, e per la di lui Passione ci saluiamo: ma deui auertire, che la Passione di Christo gioua a chi viene applicata. E come s'applica la Passione di Christo? Co'l cooperare quello, th'egli hà operato: cioè, conimitarlo per via delle tribulationi, di patienza, e d'acquisto delle virtù, schisando i vitij.

j.

J

7

U

1.

ï

Hor vedi dunque, fratello, quanto sei lontano dalla via della salute; poiche fai tutto il contrario delle cose sudette, essendo ripieno de'vitij, e vacuo di Virtu. E questa è la Dottrina, che t'insegnano li tuoi Predicanti, cioè, che seguiti il Senso, e gli appetiti tuoi sfrenati,e che non altrimente sei obligato à virtuosamente operare; quasi detrahendo à Dio, che per mezo de'vitij,s'habbia ad acquistar il Cielo: O Iniqui! O malediceti! Dire anco, che la Legge di Dio sia insopportabile, e che 'non possa esser offeruata!

Non persuadeua quel Traditore dell' Anime ( dico Lutero ) ad alcune Monache, che douesfero vscire da' loro Monasterij; e quella Verginità, c'haueuano dedicata à Dio, la douessero sa-crilegamente perdere? O maluagità indicibile Hor le vostre siglie (O Heretici) imparano così belli Documenti, leggendo queste sì bell' opere di Lutero.

Dimmi, fratello; se hai.vna. camiícia lorda addoffo . non ti rende somaco? non ti genera... mille sporchezze? certo che si; e come hora non vuoi, che fia. la camiscia della tua carne sporça, lorda, e macchiata? Adamo quando peccò, non ardì comparire auanti Dio, poiche per il peccato si conosceua esser diue. nuto sporco, lordo,e brutto:ma tu, accarezzando la tua carne, & immergendola in mille vitif ·di sensualità, come comparirai con essa avanti la faccia di Dio? Adamo haueua mangiato vn. folo pomo contra la Diuina. Volontaje tu, c'hai commesso tante iniquità contra di lui , ౿ contra la sua Chiesa Santa, non ti vergogoi di perseuerare in. tanta malitia? aggiongendo vitio à vitio, peccato à peccato; e qual maggior cecità si può ritrouar di questa?

Adunque li tuoi Predicanti portano odio alla S. Chiesa per questo; perche comanda digiuni, e penitenze à distruttioni de peccati: anzi dico, che la Peni-

Qqqq 2 ten-

<sup>(</sup>a) Ioann, 13.v.13. (b) Coloff. 1.v.5.

ezza è instituita da Dio,e predicata da lui flesso, e dal suo Preeuricre: Fueice ergd fruttys dignos Penitentia. (a)

E pur è anco chiaro, che quella era ancora comandata nella... Legge antica; legno euidente, che la Penitenza è sempre flata meccelaria per la noftra fature: mentrella ci ferue per aiuto, acciò caminiamo rettamente per la via della Verità: ad ogni modo, questi Predicanti non vogliono sentire questa Celeste Dottrina; h loppongono for e tanto perfetti, che non habbiano bisogno di Correttione? O come sono pazzi, e ciechi nell' abominationi de'vitij! e vogliono tuttavia prefumere, dinon. hauer bisogno di Correttione, nè di Penicenza: se fossero perfetti, donerebbono integna, cole di Perfettione.

Non vedi chiaro, che bisogna, io replichi quello, che tanze volte t'hò detto, e che da te Rello puoi conoscere, se con gli occhi della tua mente gli vuoi confiderare fenza passione alcuna ? che ( non havendo loro Sacerdotio, nè Chiesa, nè Altari, ne Pontefice ) non può stare, che sia vera la los o fede;che non fanno, fe non infuperbirfi; chezirano à se molti Discepoli, e molta gente; e che s'allettano predicando quello, che la loro Sensualita desidera. Onde, tu

Ignorante, te gli accosti, edi quella mortifera pefte resti infetto.

Non t'accorgi, che trà loro Predicanti non s'accordano? il che dà fegno, che tutte le cole loro fono in aria fenza fonda. mento: nè in altro concordano. se non in maledicenze, e mormorationi contra il Sommo Pótefice; e questo è il loro scopo. in ciò s'accordano: nel rimanéte, ogn'vno predica quello, che gli piace, e che la sua libidine gli detta; e tu gli credi, poucro

(cioceo, ed ignorante)

Quanto à me, mi persuado tal cola, vedendo la cua volubilità, che se venisse vn'Heresiar, ca, il quale ti predicaffe la Vita d'vn Sardanapalo; con tutto che conoicem effer cattina, e peffima, nondimeno la leguireffi: tato lei inchinato à quell'immondivie. Se bene, a dire il vero, non veggo ( le non vicifie Lucifero istesso fuor dell'Inferno. 🥌 ch'egli predicasse) che si potessero predicare cose più nesande di quello, ch'è stato detto, e predicato da'tuoi Predicanti: verrà poi quel Precursore d'Antichri-Ro, come hò detto di sopra; il quale infegnara la Quint' Efferze di tutte l'Herelie: Iddio lo permetterà per li nostri peccati, 🐍 acciò li Giusti restino tanto maggiormente premiati, e li cattiui caftigati. Nos

(a) Zuc. z.v.B.

Digitized by Google

Non resta per questo, il Nostro buon Dio d'aiutarci con diuine inspirationi; con farci predicare da'suoi Serui con tanteopere, che si sono date in stampa, concernenti alla Verita della Nostra Cattolica Fede: conli quali mezi (se vuoi) puoi venire in cognitione del tuo erro rete pure te ne stai immerso nella tua pertinacia, in questa carnalità, e libertà di Conscienza.

The second secon

Oh! quante volte all'infelice Lutero rimordeua la Conscienza, dalla qual'era filmolato! ma diceua, quelle esser tentacioni, e Piniquo, come tentationi, les scacciana. E che dico? Conofceua lo scelerato, ch'erano buone Inspirationi; perche,osseruato vna volta da vn Scolare, lo 'sent) dire ( parlando à se stesso ) Ah Lutero ! bai facto gran cose,si; ma ne farai penitenza: volendo inferire, che conoiceua le sue male operationi, e che n'hauerebbe facta la penitenza eternamente nell'Inferno. Ciò è stato riferito da persona degna di sede, d'hauer sentito con proprij precchi: ficome anco la moglie, che teneua nome di moglie, cioè quella fua Monaca, quale conduste via. L'Infelice molte volte dicena a tetto Lutero: lo non. fento rimorlo di Confeienza; e quando ero Monaca, ogni minimo difetto mi rimordeua; alche effo ( falpiranda ) rispondena. can dire, che bilognava ben pe-

rò grauemente patirne. Leggi l'Opere sue, e scoprirai, che io ti dirò il vero, c'haueua molti stimoli di Conscienza, ma li gettaua dietro le spalle, essendossi egli dato in repropo senso.

Il medemo fi scopre nella. pouera Monaca, che, quando. era buona Religiofa, haueua rimorfo di Confeienzà ne manca menti piccioli; e fattasi Heretica, non ne fentiua, nè anco de peccari nefandissimi. Non è marauiglia, mentr'essa haucua derelitto il suo primo Sposo Christo, al quale solennemente haueua promesio Castita; onde come Sacrilega, era fatta del Demonio, e fi lasciana indurre ad ogni scelerita, guidata dalla... carne, e dalla fenfualità. la quale f. mettere in oblivione Dio 🐼 i Santi;nè s'attende più à sante operacioni, nè Leggi, nè à Ragioni; ma tutte li caipelliano. l'istetta carne resta Dominatrice.

Questa è loro Legge, in cui viuono a guisa d'au mali immodi; anzi peggio: perche pure gli animali hanno il tor instinto naturale, il quale gli serue (per dir così) per la loro Legge: ma l'Heretico nè anco osserua l'instinto di Natura; ma a guisa d' vn altro Nabucodonosor, è tutto pieno di carnalità. O cofa marauigliosa, e veramente da far conoscere la fassità l'in. Boemia erano per il passito 26.

is in the second

forti d'Opinioni, ouero possa mo dire 26. Sette; e come può esser Verità, ò Vnione in tanta... disserenza d'Opinioni? non meto per certo, giache si può prouare, e toccare con le maini...

Hor, non ti douerebbe ba-Rare questo per difingannarti? Tendo che Iddio è Diod' Vnione, e di pace;nè è Dio disunito, ne diviso? Vnus Dominus, vna Fides, vnum Baptisma.(a) Perciò fi vede chiaro, che in te, O Hereticò , non v'è la vera Fede per le tante Opinioni, che in te regnano: sicome al contrario; se consideraremo la no-**Rra S**anta Chiela Cattolica, ritroueremo, che questa è quella vera, & vnica, che conduce al Paradilo; è tutta vn'istessa, & Vniforme nell'osseruaza di quello, che Christo suo Sposo hà in-Mituito; ne preterisce cosa. alcuna de'suoi precetti: onde questa è la sua vera Sposa, retta, e gouernata dallo Spirito San-

Ascolta di più quello, che dice il tuo Lutero: O gran superbia! Dice nelle sue Opere, che sa lingua sua era la boccadi Dio; e di se stesso diste, che sapeua più di quallivoglia Sapiente; che Dioparlaua in lui; che quello, che diceua, lo diceua per bocca di Dio, e chiamaua beato il Ventre, che lo portò. O arroganza! O che superbia! Chi vdi mai tali biasteme, d'attribuirsi cose tali? (b)

Non t'accorgi, ch'è tutto Superbia? essendo che Iddio c'insegnò l'humiltà, e chiamò l'humili, beati. La superbia su scacciata dal Cielo. E Dio satto Huomo, non pratticò forse l'humiltà, lauando i piedi à gli Apostoli, & all'istesso Giuda Traditore? non è forse chiaro, chetutte le Virtù si sondano sopra l'humiltà? e questo tuo Capo, pieno d'iniquità, e pieno di superbia, hà hauuto ardire di dire, & attribuirsi cose tali?

Io non sò, come da Prencipi, e Signori, e da alcun' altro fia creduto à quest' iniquo, e peruerso; ma sò bene, che se vedesti vn'huomo ratto al Cielo, come San Paolo, e che lo vedesti parlar con Dio, ma però che mi predicasse cose tasi, io non gli crederei; ma direi, che questo suste vn membro del Demonio, vn Seduttore, vn Precursore dell'Antichristo.

Forse non è chiaro l'Essempio di quel Pariseo, che con volersi lodare, pretendeua d'esser giustissicato, dicendo, ch'era giusto, che pagaua le decime? il quale poi su reprobato da Christo.

Edall'incontro; il Publicano, che si confessaua peccatore, su da Dio lodato, perche si dimo-Braua humile. Ma Lutero, ch'è pieno di Carne, di Senso, e di Superbia (la quale è radice d'ogni male ) hà ardire di dire di se;che beato sia stato quel Ventre, che lo portò. Non t'accorgi, ò Heretico, della tua temerita? e tu vuoi ciedere, e leguire li luoi documenti? lascia, lascia, fratello, quella fallace via della perditionese segui questa, che ti conduce alla vera felicità : fegui, dico, questa che t'insegna la Chiesa Cattolica, instituita da Christo, fondata sopra quella ferma Pietra, predicata da gli Apostoli, figurata da Patriarchi, predetta da Profeti, autenticata da tanti miracoli, mantenuta da... Martiri, e confirmata da Confessori : questa dico, è la Luce dell'Anima, e la sicurezza dell'eterna fruitione di Dio: in Essanon è Inganno alcuno perche Dio la regge.

Į,

7

۳

J

Gran cola in vero, ch'essendo il Demonio Inuentore della Superbia, Seminator di zizania, Ingannator dell'anime, & Inimico di Dio, de'Santi, e di Santa Chiesa, da se stesso non hà ardire d'assrontar l' huomo per farlo cadere; ma adopra altri mezi, cioè li suoi Ministri, quali ammaestrati entrano nel Campo fertile de'sedeli, e seminano quessa maledetta zizania di tante.

Heresie; le quali (essendo sondate sopra il denso, e desiderate dall'istessa Carne) raccogliono come cosa buona, e cara; non essendoui ragione, nè Spirito in essi, che rassreni le loro sfrenate voglie; cadono in mille etrori, e pure non s'auuedono questi poueri Heretici, che li loro Predicanti sono quelli, che mantengono, ò vogliono mantenerli in quest'inganno; persuadendogli, che sia buon grano, quelle loro nesande Dottrine; le quali però sono contra Dio.

Ma, o Dio mio! Abisso d'a more eccessivo! à che termine arriua la vostra Bontà, sopportando cofe tali, che dicono questinfelici Popoli? chi sarà sufficiente, per inuestigar li vostrī dinini Giudicij?si lamentauano li Profeti della distruttione, che seguir doueua del Popolo Giudaico; piangeuano, e si ramaricauano de' loro peccati; ma les hora vi fossero quest'istess Profeti, che direbbono? che farebbono contra questo Popolo Heretico, vededo tate sceleraggini, e che alli loro sfrenati appetiti, non v'è terminé di sorte alcuna. ma di peccato in peccato, a briglia sciolta si lasciano cadere?

Ed è pur vero, che chiamauate quel Popolo Hebraico, Vostro Popolo particolare; e pure l'hauete disperso, l'hauete voluto castigare: che sarà di questo vostro Popolo Heretico? che mag-

gior

gior cafigo fegli può dare, che dasciarlo nella sua Liberta? che ( viuendo à fuo modo ) preciviti nei baratro Infernale.

Quali Popoli sfrenati furono giamai nel Mondo, che non ponessero termini à quest'indomita carne, eccetto gli Heretici? O Dio! parmi vedere questi vo-Ari nemici esser abbandonati, e derelitti da Voi: poiche non seguono, se non quello, che gli detta la carne,& il senso, e priui del Lume di Verità, vanno à guisa di tanti ciechi per le tenebre, fino che arriuino al Prencipe loro, Satanasso: doue poi ritrouaranno li Pondatori di tantlerrori, & insieme patiranno quei tormenti delle fiamme ardenti.& eterne.

Ciechi sono li vostri Predicăgi,ò Heretici, lontani dalla vera luce.Bd à quelli dimandate,che v'infegnino la via della falute? come volete impararla da loro, se non la sanno? O pazzia!O ignoranza crassa! à che termine v hà ridotti la voftra Senfualità. di credere à ciéchi? onde auuiene poi, che voi ciechi, guidati da altri ciechi, cadete inlieme nella fossa dell'Inferno.

Hor, che voglio dire? se volete vedere la Verità, e la vera. Luce, che vi guidi alla faiute; non bilogna dimandarla à ciechi,ma à Illuminati:dimandate. di gratia , alli vostri Antenati ;

( sono morti sì, ma le soro Opere non parlano, se non cose fedeli à S. Chiesa; viue pur laloro memoria, e non la potete nascondere) come erano tanto fedeli, che danano tanti beni 26 essa Chiesa, operando tante ma-

rauiglie in Germania?

Aprite gli occhi,e lo vedrete; ricorrete alla vostra antica Madre, che vi darà rimedio per rifanarui della vostra Infedeltà: ma se vorrete persistere in quella (viuendo à vostro capriccio, & à vostro modo) sete spediti; mentre non volete credere à Profeti,nè ad Apostoli, nè à SIti,nè à Miracoli, nè à S. Chiesa, nè à Purgatorio, nè à Penitenza, nè all'istesso S Euangelio, dettato da Christo. O Misero Popolo! O Infelice Gente! Gens absque Confilio cft, & fine Prudentia: viinam saperent, & intelligerent!(a)che per certo, rimediareste alla vostra perditione: ma là colpa è vostra, non è di Dioz poiche esto v'hà somministrato tanta gratia, che se volete, potete venire in cognitione della. Verità, e saluarui. E se non la conoscerete, e vorrete restare nella vostra cecità, e vi lasciarete guidare da altri ciechi; è co🔼 chiara, che caderete nel fosso infernate: all'hora poi direte, e'waccorgerete, che io pouerello F. Tomalo Cappuccino Laico, v'ho detto la Verità.

(a)Denter.3 2,7.28.

Ed auanti, che venga quel tepo, nel quale non vi sarà più rimedio; con ogni sommissione,
gemiti, e lagrime v'essorto, ammonisco, e prego con ogn' assetto di carità nelle viscere di Giean Christo, c'habbiate à conoscere il vostro Creatore, e Redentore, con la sua S. Chiesa.
Cattolica, & Apostolica Romana; la quale è certa, sicura, e stabile, sicome Dio è verissimo, che
la piantò, & hora la conserua, e
disende da maligni, come voi
stess potete vedere.

-Ma pianga pure per te, ò Popolo infelice la S. Chiesa! come anco prega per te con tutto il Popolo Cattolico, che vede la... tua rouina;la quale, se tu vedesfi, piangeressi ancora, vedendoti caminare per la via della perditione. Piangerebbono le Verginelle Heretiche, princ del vero Lume, il quale le condurrebbe al loro vero Spolo Christo có la coscruatione della loro Ver-. ginità. Ben con ragione postono plangere, mentre quella Verginità,della quale si diletta tanto N. S. Giesù Christo, per cui ha premiato tante Verginelle, bora da esse sia data, e dedicata à mille immonditie: possono ben con ragione maledire Lutero.e Caluino, come Distruttori della più preggiata cola, c'habbiano in questa vita: possono ben lamentarsi de suoi Genitori, li quali le prinano di tanto Bene.

O Dio! che potessi io aprire il loro Cuore, e metter în esso la Verità Cattolica, acciò conoscendola, conoscessero anco il suo Sposo, e la Virtù della Castità, tanto da voi, à Dio, stimata! che hauete voluto eleggere per Vostra Madre, vna Vergine, e tanti Cori di Verginelle. che doueuano esporre le proprie vite à tormenti atroci : come in fatti l'esposero più tosto, che macchiare la loro Verginità: sicome si può leggere nell' Hi-Rorie, che n'erano alcune di sì tenera età, ch'appena sapeuano discernere il bene dal male; tuttauia erano così costanti, che nessun' arte, nè crudeltà de' tormenti atrocissimi bastauano per dinertirle dal buon proposito,e fargli rompere il Patto,fatto con il lor Spolo Celeste.

E chi dirà, ò Dio mio, che voi non habitauate ne'Petti di quelle Verginelle? Segno certo della Verità Cattolica, la quale, professauano. O S.Coro di Vergini, che hora godete il vostro Sposo, in questi eterni Tabernacoli! V'ossero le pouere Verginelle Heretiche, acciò preghiate Dio per esse, che l'mnamori di se stesso, e queste poi li dedichino la loro Verginità; facen-

dole conoscere la Verità
Cattolica , odiando
Lutero, e Caluino con i loro
Seguaei.

Rere

CA-

## CAPITOLO XXXVIII.

Come la Carne appetisce le cose contrarie alla Salute dell' Anima, à guisa del Febricitante, ch'appetisce cibi contrary alla sanità del corpo: e per medicina, di quefia febre carnale s'è instituito il Sacramento della Penitenza, quale si conferma con molte. Autorità dell'Euangelio, e de'Santi.

Dio mio ! veggo, che tutto questo Popolo Heretico legue l'Appetito del Senso, de la Carne; non in altra guila. che se susse vn Pebrieitante di febre maligna, il quale desidera tutto quello, che gli nuoce, perche le deprauate facoltà naturali à ciò l'incitano: onde hà bisogno di pigliar medicine, per euacuar questi cattiui humori, acciò la natura ritorni al suo pristino Stato. Tu dunque, Heretico, sei febricitante di febre maligna, & hai bisogno di Medicina, che t'enacui li cattiui humori, e ti purghi il Sangue; altrimente sei in conditione di morte, e non hai Medico, giache l'hai derelitto, & abbandonato. Tu morirai per certo, poiche. non vnoi riceuere Medico, nè Medicina, mà vuoi cose contrarie alla tua salute: vuoi quello, che la febre maligna della tua. Concupiscenza vuole; nè v'è altra Medicina per la tua salute, she la Verità Cattolica. Questa è quella, che ti libererà insieme con la S. Chiesa; nella quale essa risiede, e come benegna.

Madre ti riceuerà, e ti farà largo Dono della tua salute, mentre vorrai riceuese gli suoi Santi Documenti: e guarda bene, che io non erro, ma dico la Verità; la quale puoi toccar conmano, ch'è certa, e veridica; e se tu non sei priuo di ragione, la puoi conoscere chiaramente.

O Dio mio, vi prego per quell' immenso, inclausto, & interminato Amore, che vogliate infodere à questi Popoli Heretici (ribelli alla Macsa Vostra, & alla S. Chiefa) vn chiaro Lume; acciò veggano le tenebre della loro calamità, e conoschino voi Iddio vero; e conoscendoui, v'amino, lasciando tante falfità, nelle quali viuono lotani dalla Cattolica verità: non riguardate alle loro abominationi, ma riguardate, Dio mio à quelle mani,e piedi trafitti, & & quel Cuore spalancato: forami

Ьñ

pur d'Amore Rimirate, Signose, con gli occhi di Milericordia, Passino li vostri sguardi amorofissimi per queste vostre gloriose piaghe. Raccordateui, O mio Giesù, quanta sedeltà vsarono gli Aui, e Bisaui di questo Popolo ribello verso la vostra S. Chiesa; la quale in Germania, arricchirono de'Prencipati, e. Tesori.

O Dio, che sono ingannati questi pouerelli dalli loro Predicanti, huomini Diabolici, piemi di Senso, e di Concupiscenza: e perciò restano verso di te Sómo Bene, li loro cuori induriti, & agghiacciati.

Spargi i tuoi raggi Signore, che sei Sole di Giustitia, e falli ammollire, liquesacendoli; acciò conoscano la Verita Cattolica.

Falli capaci, Signor mio, qualmente, quando dicesti à Pietro Pajce oues meas, (a) tu intende-Ri, che douesse pascere le tue pecore della tua Dottrina, persuaderie al ben viuere, & all'acquisto delle sante virtù;e che cadendo in qualche peccato, ricorressero alla penitenza; perche dicesti al medemo Vicario, che non solo sette volte si dowesse rimettere il peccato, ma. sectanta volte sette; volendo inferire, che, venendo il peccatose à penitenza, sempre li donesle perdonare.

E di più al medesmo: Quodcunque ligaueris supèr terram, erit ligatum, & in calis: & quodeunque solueris supèr terram, erit solutum, & in calis. (b) Di più à tatti gli Apostoli: Accipite Spiritum santium, quorum remiseritis peccata, remittuntur eis. (c)

Christo non institui il Sacramento della Penitenza in queste parole? Non sono questi, pasti dell'anima? E come vuoi glossare questo suo parlare? E pure è tanto chiaro, che più non potrebb'essere. E se Dio comanda la Confessione, è anco necesfario, che comandi, non folo la Contributione, ma anco la sodisfattione de' nostri peccati, ch'è la terza Parte del Sacramēto della Penitenza, la quale, tu Heretico, hai tanto in odio. Si scopre anco nel principio della Creatione del Mondo, che Dio instituì la Penitenza; se no come Sacramento in quel tempo, almeno come virtù, la quale poi è fatta Sacramento dal N.Saluatore: imperoche, dopò d'hauer peccato Adamo (del che egli vergognandofi, fi nascondè, per non confessar il suo peccato) Iddio, and ando lo ricercò con queste parole; Adams vbi ess(d)pronocadolo alla Confessione del suo peccato: ma. perche Adamo si scusò, attribuendo la colpa alla Donna, 🛭 rele per all' hora indegno del

Rrr 2 per-(a)Ioan.21.7.17.(b)Matth.16.7-19.(c)Ioan.20.7.21.(d)Gen.3.7.9. perdono: onde su seacciato dal Paradiso.

Ed e chiaro ( come altrove nella Legge vecchia fi può pronare) ch' era necessaria la Penitenza per la salute ; benche non fosse Sacramento: ma come Virtù: e ficome al peccato Originale vien foccorfo co'l Sacramento Battefimale; cosí al peecato Attuale & rimedia con la. Penitenza . E così Dio Benedetto, per la sua infinita Misericordia, prouidde ad ogni cola, acciò l'huomo fi faluaste. & acciò vi fossero termini à questa. nostra sfrenata Natura: e volle, che l'huomo, doppo d'hauer peccato, fi riconoscesse dell'ersore con la propria Confessione; mediante la quale, ricorre egli alla Misericordia di Dio, e con esso si riconcilia, dimandandogli **pe**rdono.

E Christo non accarezzava, per altro Giuda Traditore, dandogli il pane tinto nel proprio piatto, facendolo Ministra di cala, dandogli Limosine de sedeli, chiamandolo Amico, lavandogli i piedi, e finalmente dandogli il suo vero Corpo Sacramentale, (a) se non, per industo alla Penitenza, alla Confessione, e pentimento di quella praua, e sacrilega volonta, e proposito, c'haueua di tradire il proprio Maestro.

Pietro peccò trè volte, nega-

do il suo Machro; e Giuda peci cò voa volta : e pure Giuda A danna. e Pietro si salua. & è creato Capo di S. Chiefa: ma. auerti la differenza, è nota la. Virtù della Penitenza. Pietro negò il suo Maestro, e lo negò tre volte;ma auuedutofi del in esrore, lo pianse dirottamente. e si converti à Christo : Giuda. si danna, perche si disperò, e si diffidò della Misericordia d'Iddioconde quella non su penicen-2a. ma disperatione, della quale ne consegui la condegna. nena.

Tomalo Apoltolo, forfe non. cofessò la sua incredulità auanzi di Christo? O Amore Dinine! O carità infinita del nostro Dio! qual maggior Inventione potena egli tronare, per farei da Inimici, suoi Amici; quanto conquesta salubberrima Conscissone? Con questa Penitenza? La. qualef per termine di ben viueuere morale)ancorche Dio non l'hauesse ordinata, si doucrebbe essercitare: poiche è va'aiuto, per metter freno alla noftra mala, e corrotta natura; acciòci astenghiamo da'vitije cadendo. vediamo, ch'è rimedio ficue, per ritornare in gratia. E per quell'effetto S. Chiefe Romana comanda a luoi figliuoli, lotto espresse pene, che almeno vna. volta l'anno fi confessino; accioche essendo privi della gratia.

(4)Vi plerique tenent.

di Dio, per il peccato; la possi, no ricuperare co'l mezo di quesso sacramento Celeste: e quel poco rossore, che si ha, dicendo i suoi peccati à quel Sacerdote, il quale rappresenta Dio, causa cosi gran bene, che l'huomo s' assiene dal vitto.

Ma questi nostri fratelli Predicanti, predicano à poueri Popoli tutt'il contrario della Verità: perche tirano con gli Argini li Pasti della Scrittura, la quale non si può giossare, e loro tutta. uia, vogliono à dispetto farli cadere (econdo la loro Sensualità; non volendo, che questo corpaccio habbia cosa alcuna, che gli sia contraria, acciò meglio possa correre alla sua perditione: & ess poueri Popoli danno fede a tali Mostri, quali non hanno altro fine, che il Senso, e la Carne.

Laonde, Fratelli miei carissimi; ingannati da costoro, lasciate di caminar per la via regiadella Verità Cattolica, per seguire Sette tanto diaboliche, che l'issessa Natura vi riprende della vostra falsita, & inganno: mentre vi lasciate condurre pet il naso, a guisa di tanti Bufali; il Demonio stesso si burla di voi, che crediate cose tanto vane.

Per tanto. Fratelli v'efforto.e prego nel Nome di Dio, che voa gliate raunederni delle vostre. pazzie; nè crediate à Predicanti, perche vi guidano per vna via lontana dalla Verita; e giuro in verità, che Dio non più habbia misericordia di me, se io non dico il vero. Ritorno à replicare, che li vostri Predicăti vi guidano, e loro stessi insieme tendono con voi all'eterne pene; poiche niuna Verità vi dicono, ma tutto bugie, tutto Carne. Senso, e Libertà di fare alla. peggio: il tutto per pascere le sfrenate voglie, senza hauere alcuna contrarietà. (a)

Non v'è mezo più potente, per far cadere ne' viri, quanto il lasciar la carne in libertà, mentre posta in tal stato, non hà ritegno alcuno, essedo indomita, e sfrenata per se stessa. Il Ceruo pon corre tanto velocemente al chiaro fonte, per estinguere la sete, quanto sa la Carne al

(a) Quod vero Haresis ad tâm amplam carnis, ac sensum Libertatem ducat (prout Austor câm operose, ac sape commemorat,) vide supra, Ad Lest. Cap. 6. Certe Hareticorum principia aliam consequentiams non concludunt, quâm sensum Libertatem, sed Vitam Belial (idest absque ingo) qualem vitam non duxu Anna illa, assueta maxoribus, cafflictionibus: Nè reputes ancillam tuam, disebat ad Heli 1. Reg. 1. 7. 16. quasi voam de siliabus Belial: quia a multitudine doloris, & maxoris mei loquuta sum vsquè in præsens.

fonte d'ogni vitio: perche, non hauendo alcun freno della Ragione, nè dello Spirito, nè regola, non folo corre ad vn fonte, ma si sommerge in tutt'i sonti 'de'vitij; talmente che, se questa ribella vedesse l'Inferno stesso aperto, per divorarla, non re-Rarebbe per questo, di sfrenare le sue voglie, nè si curarebbe d'Inferno: hauendo solamente, presente auanti di se quell'ogetto, al quale fusse intenta, & in. cui cercarebbe d'immergersià guisa d'animale senza ragione. Anzi, peggio ancor degli animali; fendo che se loro s'auue**dono** del pericolo, che li fopra**fla, lo fuggono: ma l'huomo fen**za Spirito, non volendo regzerli lecondo la Parte Superiore, non può viuere, le non peggio d'animale: poiche, effendo **priuo di Dio , è** priuo anche di Natura, d'ogni bene, e d'ogni Verità. E così, per cauarsi vn., sfrenato appetito, non teme sua Diuina Maesta, nè Inferno, nè Legge, ne Spirito, ne Ragione, nè qualfiuoglia accidente; ma à guisa d'vn Ateista, s'ingol fa in vn mare d'iniquità, nel quale resta sommerso.

Hor vedi, Popolo Heretico, mettiti la mano al petto, e fà tu giudicio, in che Stato ti ritroui, e fe li tuoi Herefiarchi, e Predicanti, ti guidano bene? O Cieli! O Terra! O tutte le Creature! mutate Natura, piangete, e gemete vn Stato cosi miserando,
come è questo delli nostri poueri Heretici; quali seguono Sette
d'huomini così vitiosi, dati in,
reprobum Sensum. Ma molto più
piangete, che il caso appare irremediabile, per esser loro incolfati in tante abominationi, tutte consormi al Senso, & alla.
Carne. Cosa, che nè anco Adamo potè resistere, e fare, che
non mangiasse il vietato pomo
(a) stante che non haueua voluto
mortisicarsi.

E Dauid Profeta, Huomo fecondo il Cuor di Dio, con vn folo sguardo, con cui rimirò Bet. sabea, restò tanto acciecato, che cadè in tanta rouina: il quale, benche ne facesse penitenza così grande, come canta ne' suoi Salmi; nondimeno su castigato da Dio sì seueramente, come si legge, mandandogli per il suo peccato la peste, che n'accise tante migliaia: e pur era huomo tanto giusto, e grand' Amico di Dio.

E tu, Heretico, che dai ogni Libertà alla tua Carne, & appresso non te ne rauuedi, e meno ne sai penitenza? Sei sciocco, sei sontano dalla Verità, che di può dar Lume.

O Misero! O infelice! sarebbe meglio, che sossi acciecato corporalmente, perche poi finirebbe: ma sei acciecato spiri-

(a) Impossibilitate conditionata, sine sensus compositi.

tualmente, cioè non hai occhi dello Spirito, nè vedi la tua rouina, giache ti lasci guidare dalla tua Carnalita, e tuttauia veggo non esserti rimedio, mentresei troppo indurito nella tuaossinatione.

Leggi pure il Cassiano, leggi le Vite di que' primi Santi Padri, nelle quali ritrouerai quello, che faceuano: cioè digiuni, mortificationi, & orationi per liberarsi dalle tentationi crudeli della Carne,

Non t'ingannare, Amico mio, poiche S. Girolamo riferisce, che quei SS. Padri riputauano Influria, il beuer vino, nè anco ardinano di rifrigerarfi con l'acqua fresca. O Heretico, considera i casi tuoi, apri gli occhi, ricorri à Dio; pregalo, che ti dia lume di conoscere quanto io pouerello ti dico, gemendo, es lagrimando per intenfo amore, che ti porto (a) non hauendo altro interesse, che la Gloria di Dio, l'Effaltatione di S. Chiefa, e la tua Conucriione; per la quale mi son posto à questa fatica, così comádatami da miei Superiori.

E Sappi, che io mai hò studiaso, e meno letto Libri di sorte alcuna; ma sicome Dio m'hà fatso scriuere, così hò scritto; essendo io ignorante, idiota, Con uerso Cappuccino della Religione Serafica di S. Francesco. Dico questo, acciò non l'attribuischi a me, ma all'istesso Dio, il quale è Via, Verità, e Vita, & illumina, & inspira per sua gloria, seruendosi anco de' peccatori, per Conuersione dell'anime; anzi, fi ferue infino degli animali irrationali a tal effetto; sicome fece dell'Afina di Balas falso Profeta, così s'è seruito di me il mio Dio per la tua salute, non volendo tu credere à tati Dottori, e Concilij, & à tanta Autorità de' Santi Padri: e @ vorrai ponderar bene questi miei semplici Scritti, come sono, e leggerli con spirito d'emedare la tua vita, trouarai Verità fincera, e Scienza incognita; confiderando il Sogetto, tronarai vna Sapienza, che t'introdur rà nella Verità Cattolica,

& all'hora conoscerai meglio il valore, e Virtù di questo mio Volume, scritto con ogni fincerità, carità, e zelo dell'animatua.

(a) Zelus, ae intentionis synceritas in his conscribendis; qua Auston non sponte sed obedientia impeliente scripsit.

Auctor conuersus ad Christum, & Opus SS. Incarnationis, ab Ouo quasi exorsus, deuoto ac sublimi Dialogo, necessitatem arctandæ carnis, ac sensuum, sub iugo pænitentie, liquidò in hoc longiori Capite cuilibet Sectario demonstrat.

C Ignor mio Giesù Christo, mi Triuolgo alla Maesta vostra,e dimando vn dubbio; non ch'à me sia dubbio, ma acciò mag. giormente apparisca la verità. **V**oi nel vottro S. Euangelio dite, che sece Luce, e chi seguirà voi, non cadera nelle tenebre, ma hauera Lume di vita: diteacora, che chi vuole seguirui prenda la Croce sua, e vi seguiti, aggiongendo anco, che-Icte, Via, Verità, e Vita: vi dichiarate di più in tant'altri luoghi, sì nella Legge vecchia, come Nuoua, che dobbiamo stare vigilanti, perche non lappiamo il dì, nè l'hora, quando habbiamo da venir da voi, per esser giudicati; chiamandoci per via di Croci, e di patimenti: e pure, Dio immenso, veggo certi Popoli (chiamati Luterani, Calwinisti, & altre Sette ) quali vimouo lontani dalla vostra Diuima Legge. Perciò vi prego, O Dio dell'anima mia, à lasciarui intendere, dichiarando la vostra Volontà à questi aeciecati Popoli, quali viuono (come se non zi fotte Dio) glossando la vostra

Diuina Legge, dandoui Atttibuti contra l'honor vostro, della vostra Santissima Madre, della vostra cara Sposa S. Chiesa, e del vostro Vicario; nemici de Santi Sacramēti, disipatori delle Reliquie de vostri Sati, e dell' Imagini: genti così contumaci; che, se potessero distruggere la Fede Cattolica, lo farebbono: ma non potendo contra d'essa, ottenere l'intento loro, predicano contra li Sacramenti, la Ca-Rità, e Penitenza; negando sfacciatamente l'Autorità Pontificia; fomentando la vita carnale, e sensuale, e predicando in fauor dell'istesso Senso, e Carne, volendo viuere in Liberta; quel, ch'è peggio, vogliono attribuire à verità le cose sudette; e che la Maestà vostera di si fatte abominationi, si chiami feruita da essi.

Per tanto, Signor mio Amai bilissimo, sate à me questa gratia, di farmi seriuere la vostravolontà; perche questi Popoli, ingannati, e sedotti da huomini, Predicanti di bugie, non vogliono credere alla vostra S. Chica, la quale s'affatica giorno, e notte, per illuminarli, nè vogliono sentire verità: anzi, seguono bugie, e falsità de' loro predetti Predicanti.

Ma sento dirmi nella mente mia dalla voce di Dio: O figliuol mio, hò essaudito le tue preci, vedendo il tuo defiderio, c'hai di (aluar l'anime : e se ben la mia Dinina Legge è piena di verità, che douerebbe bastar vna fola viuissima ragione, per conuincere tutto il Mondo; nietedimeno, conoscendo io la volubilità humana, lasciai il mio Vicario in Terra (acciò occorrendo dubbij) hauessero doue ricorrere ) il quale terminasse quanto occorresse, dandogli ampia Autorità. Ed acciò non potesse errare, come mio Vicario promisi di sempre assistergii, & essergli presente; sicome, dopò ester stato instituito, è sempre stato retto da me: e per darti sodisfattione in cosa tanto giusta, che m'hai dimandato; senti figliuolo.

Auanti, che io creassi li Cieli, il Sole, la Luna, &c. il tutto era tenebre; io nondimeno sui sempre Luce (O gran marauiglia, che io tenessi questa Luce nascosta) perche ab aterno vedeuo con gli occhi miei tutte le cose, che doueuo operare; & auanti il principio della Creatione del Cielo, e della Terra,

erano nella mia mente Dinina.

(a) Io viddi la caduta d'Adamo, e prouiddi nella mia mente diuina à tal caduta, & à tutto il
Genere humano; e così tutte le
cose stettero in mia mente, sin.
tanto, perueniua quel tempo
pressso, che doueuo creare li
Cieli, e la Terra: & essendo peruenuto detto tempo, creai li
Cieli, il Sole, la Luna, la Terra,
e tutte le cose, bastandomi dire.
vn Fiat.

Io creai l'huomo, e formai vna Statua di terra, soffiando in esso lo spirito della vita, e dotandolo di tutte le scienze; e cauando d'Adamo vna costa, d'essa sormai la Donna, dandogliela per Compagna. Li creai liberi, che potessero far bene, ò male. Io creai vn Paradiso di delicie, pieno di saporissimi, e soauissimi frutti, con li quali potessero viuere. Io posi in questo Paradiso vn pomaro, e comandai ad Adamo, che potesse mangiare ditutti li frutti del Paradiso, fuor di quello: e con questo mezo, io voleuo esfer riconosciuto per Padrone, e Signore; ma il misero Huomo trasgredi il mio Comandamento, e cosi pecoò, perdendo quell'Innocenza, nella quale l'haueuo creato.

Onde la mia Giustitia voleua, che io lo scacciassi dal Paradiso di delicie nell' Inferno, con gli Angioli ribelli, come feci; ma...

> S ( [ **[** (a) In fuis Idèi**s.**

oppose alla Giusticia. Perilche Rando l'infence Adamo naico-Ro, lo fingeuo di cercarlo, chiamandolo: Adam vbies?(a)Et viai quella Milericordia in cercarlo, menere à questo modo io voleuo, che si contestatie à me n fuo peccato, ma non volendolo fare, si icusò: & m questo Caso io hò instituito la Penitenza... cioè il digiuno, quando gli comandai, che non mangiatle il pome: hò inkituito ancora la Confessione, chiamando Adamo, acciò fi confetlasse ; il che non volendo egli fare, bisognana per gloria mia, che la Giustitia gli daffe il cassigo nell'Inferno: ciò fù vietato dalla mia Misericordia, co'l trouargli temperamento; qual fù, che fuile da me prinato del Paradiso terre-Are e fusie mandato nei Mondo. acciò con flenti, e sudori lauoraffe la terra, viuendo delle sue satiche; e che la Donna partorille con dolore, e da Immortali, divenissero Mortali. All'hora io providdi al Genere Humano di remedio con cui potesse ançora faluarfi; in modo che hauendo perso il Paradiso Terre-Are, potesse acquistar il Paradiso Celeste; lasciandogli la Penitenza, mediante la quale, per virtà della Passone, e Morte (che io facendomi Huomo, doueuo patire ) potesse riconci-

la mia Infinita Misericordia si liarsi meco, suo Dio, se peco oppose alla Giuttura. Perische casse:

E vedendo questo Genere Humano, per la caduta d' Adamo, fottopolio al precipitio del peccato Originale, liberat quella perPrini egio (peciale da quesa macchia, che doueus eller mia Madre :e così feci. ricercido ciò la mia Grandezza, es Maesta; sebene questi miei Contrarifla sprezzano, e la calpe-Grano, come se ella susse Donna di mal fare : e pure ( le nonper altro) per questo, la douerebbono honorare, e riuerire, come mia Madre; e questa fect io nafcere Fanciulla nel Mondo. mosso a pieta dell'huomo, per far la Redentione Humana, facendomi in esta da Dio. anco huomo . Ed effendo effa mia-Madre concetta fenza peccato, al fuo tempo fù partorita; crefciuta all'eta di 15. anni, in cisca, venni dal Cielo ; e fenza giamaš separarmi dail'stesso Ciclo, descess al Mondo prendendo Carne humana nel ventre di lei. In quel punto dunque, che fu organizato il mio corpo, & in chlo infula l'Anima, lo hebbi copitamente l'vso della ragione, come le fusi stato di 30.2001:00de vedeuo, & intendeuo tutte le cose, sebene ero in quel Beato Ventre.

M'elesti Madre pouerina, las quale mi partori in va vii Pre-

(4)Gen.3.v.3

fepio; oue era puzza, sterco d'Animali, e tele di ragni, & iui sof-Laua il vento in Ragione fredda; iui mi riuolse in panni poueri, e mi legò le mani, e piedi con ponere fascie: la mia Cuna era vna mangiatoia d'Animali, le braccia, & il Seno di mia Madre; pure cro Dio, e vedeuo gli addobbati Palaggi, le ricche Camere degli huomini peccatori, li morbidi Letti,le delitiolisime mense, preparate con cibi, e vini esquisiti, li vestimenti di porpora, con tant'altre delicie; ed io. ch'ero Dio tutte queste cole vedeuo fin nel ventre di mia-Madre. Iui vedeuo tutti li miei patimenti, che doucuo sopportare nel Mondo: & hebbi preséte la mia Passione, e Morte, e come vero huomo, sentiuo do. lore, & affanno: e quantos'andaua auicinando il tempo, che doueuo patire, tanto più s'andauano crescendo li miei dolori. Ma quello, che m'affligena, era il vedere la mia Amátifima. Madre, da me, ( nella mia Mente)ab eterno creata,la quale frà tuttele marauigliose Creature fu la Maggiore, e molto mi copiaceua. Il vederla, dico, patire per mio amore, m'aggiongeua dolore à dolore; & il veder parimente il mio Padre Putatiuo. Giol fo, che lauoraua, e delle sue fauche sostentaua me, e la. mia Madre;il cui lauoro (essendo pouero, e d'età) non suppliua,

perche molte volto patiuamo.

Crescendo io in età, mi s'accresceuano li dolori, vedendomi presente la mia Passione, e li dolori, che doueua patire l'istessa... mia Madre Cariffima: m'accresceuano l'agonie, vedendo tanto Sangue, che fi doueua... spargere per difesa della mia. Dinina Legge, e per l'honore, e gloria mia: se bene dall'altre Canto godeuo, perche co'l mio aiuto doueuano riportarne gloriola Vittoria, e con il patimento di tanti Martiri, doucuasi accrescergli Gloria, e Corona. nel Cielo. M'affigeuz però, il vedere, che tanti Popoli non. doucuano riceuere il rimedio, del mio pretiofitimo Sangue; m'era di sommo dolore, il vedere tanti Herefiarchi, che doueuano seminar trà miei Pedeli, zizanie d'herefie,e biasteme, con cante altr'abominationi; ingannando con Leggi carnaii, e senfuali le mie pecore; predicandogli pascoli fetenti, e puzzolenti, e che tat'anime doueuano danmarfi: quelle, & altre infinite cose haueuo presenti, e mi cauauano il cuore.

Oh quante volte, figliuol mio, io mi doleuo, e ramaricauo; piageuo, e sos pirauo, in veder la acaduta, e li peccati de' poueri Heretici, e d'altri, che doueuano dannarsi per colpa loro: m'accresceuano li dolori, in veder il

Sill 2 mio

mio Popolo Hebraico, qual doueua abbandonarmi, e darmi morte; mi consolauo in vedere, che la Gentilità hauerebbe accettata la mia Santa Pede: inveder la mia Chiefa, che sempre sarebbe stata sedele; nè gli Angioli, nè tutta la Sapienza del Mondo potrebbe giamai capire li miei patimenti. E quello, ch'è scritto nelli mici Euangelij, sono scintille, à comparatione di quelle, che non sono scritte: quali riseruo, à farle vedere nel giorno del Giudicio'a' peccatori peruerli, per lor maggior dannatione, e confusione, & alli Giusti, per loro maggior gloria, & in particolare, à gli Herecici; li quali all'hora vederanno, se io non voleuo penitenza: all' hora conosceranno la loro Carnalità, & à che termini si ritroucranno.

D'età di pochi anni, bisognò fuggirmene in Egitto, per causa della persecutione d'Herode, il quale cercana di farmi morire: e raccordandosi dell'affronto, fattogli da' Magi, che vennero dall'Oriente per adorarmi nel Presepio, per non esser ritornatià lui, per dargli di me noticia, sdegnato, fece morire li Panciulli Innocenti; credendo l' Empio, di far morire ancora me trà esi: ma di ciò auuisato in. fogno il mio Padre Putatiuo, che douesse pigliar me, e la Madre mia, e suggirsene in Egitto, e con prestezza si pose in viaggio. E quanti disaggi patiuo io, ela mia Madre in pacfi così strani. trà gente infedele, & idolatra... dall'Intelletto humano non fi può capire: oue stetti sette and ni . finche riuelai al medefimo: Giolefio la Morte d'Herode, che perciò ritornasse in Giudea. E così in viaggi tanto lunghi contempla li patimenti miei, di Maria, e di Gioseffo: trouai negl'horridi deserti dell'Egitto più Humanità nelle Fiere leluaggie, che negli huomini; perche gli animali conobbero iui il loro Creatore, mentre chi con cenni, e chi con atti, m'honorauano: come auuenne ancora nella mia Nascita, che il Boue, e l'Afino conobbero me, loro Poffelsore, e Creatore, honorandomi. e riscaldandomi co' loro fiati in stagione così fredda; cosa, che non fecero gl' ingrati, e sconoscenti Cittadini di Betelemme.

Finalmente arrivatimo stanchi, & afflitti in Nazareth: inquesti vizggi patij molto, ma il maggior patire, ch' hebbi str, ch'essendo la mia Carissima Madre d'honesta età, la quale tanto m'amaua, & io amauo lei, mi rendeua gran compassione il suo patire. Io la vedeuo, dentro, e fuori, tutt' amore, etrassormata in me; vedeuo il suo cuore, che languiua per amor mio: essa mi contemplaua come Dio, ecome huomo. Come huomo

mi

mi vedeua patire in così tenera eta; la vedeuo, che mi rimiraua, & inlieme dirottamente piangeua, e singultiua; m'accarezzaua, mi pigliaua per mano, mi baciana, mi rificiana, mi pigliaua nelle braccia, mi faceua sedere, mentre io ero stanco, & afflitto, mi consolaua con dolci, e care parole, mi faceua altre infinite cose, che mi cauauano il Cuore: & io, come huomo gli compativo, e per compaffione l'accarezzauo, come sogliono fare gli figliuoli verso le loro Madri . M'affliggeua il veder stanco, & afflitto quel Santo Gioleffo; l'accarezzano, nè altro contento mi restaua, che il veder con questi patimenti, & incommodi accrescergli gloria, & honore in Cielo.

Essendo dunque gionto in-Nazareth, io habitauo nella pouera Casa della mia Carissima. Madre, ch'è quella di Loreto, oue da Maria, e Gioseffo sui sostentato, non lautamente, mapoueristimamente: che molte volte io, ch' ero Dio, andauo à letto con fame; e così faceua la mia amantissima Madre con suo sommo dolore: perche Gioseffo non poteua lauorare dell'arte sua tanto, che supplisse; onde la mia Madre s'affaticaua in cucire, supplendo per quanto poteua alle mie necessità: e quello, che la consolaua, era il sapere, che io ero venuto al Mondo

per sposar la santa Pouertà.

Essendo dunque peruenuto all' età di 12. anni mison partito di Nazareth senza bastone. scalzo; e volendo dar principio alla Redentione humana, andalin Gierusalemme, facendo ib viaggio di 3.giornate,e fui perso. Quanto dolore patisse lamia Madre, non si può da Creature comprendere; vedendofi priua di me, suo vnigenito Pigliuolo, e dell' Eterno Padre ad esso vguale; e come Dio, il quale cro,e fui sempre, glorioso. e maestoso alla Destra del medemo Padre.

Non morì di dolore questa tenera Verginella; poiche io adoprai la Diuinità in sostentarla viua; si mise in viaggio questa gran Donna con tanto suoco d'Amore, che se non l'hauesse ritenuto racchiuso in quel beato Petto, hauerbbe (per così dire) con l'ardore del suo Cuore acceso il suoco, doue passaua, & oue si fermaua. Quest'ansietà, same, esete, c'haueua di ritrouarmi, non può esser capita, se non da me, che son'Immenso, & Infinito.

Questa mia Madre no è quesla Sposa de Cantici; ma è vna... Sposa, che non può esser capita dal Cielo, nè dalla terra, & io solo la posso intendere, e capire: La bellezze della Sposa de Catici, che io andauo raccontado à gli huomini d'alto Spirito, e d'ese d'efficace Amore, in parte posfono capirli; ma le bellezze, egrandezze, e la Maestà di mia... Madre, non possono intendersi, ne capirsi da altri, se non da me, suo figliuolo, il quale l'hò arricchica, e fauorita sì altamente, che nè anco tutti li noue Cori degli Angioli la poterno à piemo comprendere: siche nella sua salita in Ciclo, stupici, e marauigliati cantando diceuano: Qua est ista ? Qua est ista ? che vienedal deserto del Mondo con tan-

ta Pompa,e Maesta? Arriud quest' innamorata... Donna in Gierusalemme, come fitibonda Cerua, che cercaua l' aequa,e fonte chiaro: così que. sta Maria cercò me suo Figlio, e fonte chiaro. Bra stanca, afflit 22, & affetata quella Cerua, & impazzita d'amore verso di me: mi ritroud nel Tempio, che disputauo con Sat api, e Dotti della Legge, restando ogn'vno ammirato della Sapienza con. che io parlauo: [l giubilo,c'heb be questa mia Madre in hauermi ritrouato, lo lascio contemmare alli diuoti di Maria: la... quale alla mia vista beueua tanto in questo mio fonce, che restò vbriaca fopra modo, che dall'a more, e giubito straparlò dicendomi: Figlinol mio, che cosa bai fatta? il tuo Padre. & io addolorati t'habbiamo cercato tanto. Io in quell'eccesso non volsi dirgli parole dolci, chiamandola.

Madre: ma risposi: Non sapenete voi, che bisognana io facessi la volontà del mio Padre, ch'è nel Cielos Io fui sempre suddito à Maria, & a Giosesso: Io ch'ero Dio gli vbidiua.

Mi condustero in Nazareth: e mentre partiuamo da Gierusalemme viddi tutt'i luoghi, ne quali doueuo patire tormenti.e. la morte: viddi fanciulli della. mia età,che doucuano esser Minikri per tormentarmi : viddi il Caluario, nel quale doueuo cópire la Redentione humana: viddi i luoghi, ne'quali doueuo cadere sotto la Croce : viddi il łuogo, oue doueuo incontrarmi con la mia Madre, mentre con la Croce doueuo andarmene al Caluario: viddi di quelli, che mi doueuano acculare, sententiare. biastemare.e bestare.

E come huomo molte volte, piansi, sentendo dentro di me, agonie, che la mia diletta Madre de'miei patimenti bene s'accorse; estendo dinenuto pallido, & estenuato.

E tutto questo faceun per amore del Genere humano; ancorche io sapessi, che questi ribelli Heretici tantosto, che seri salito in Cielo, mhaverebbono perseguitato: e non solo me, ma ancola mia Madre, e la mia Chiesa, come secesario, con altri Heresiarchi. Ma perche volcuo estaltare questa mia Chiesa, e consirmanta

bel

per mezo-di questî mici stesa Nemici, l'ho sopportato vn pezzo. Finalmente, volendo cosi la mia Giustitia, gli sradicai dal Mondo, profondandoli nell' Inferno; ficome tu vedi, che. non ve n'e veltigio: e così farò anco de'Luterani, e Caluinisti, Sette da me tanto odiate:le quali molte volte hò voluto estirpare, che così comportaua la. mia Giustitiaima mentre io voleuo sfodrar la spada, la mia misericordia mi legò le mani; con-. forme mi faceua il mio Seruo Mosè, mentre voleuo castigare, & estirpare il Popolo Hebraico per li loro peccati, che slargando le braccia all'orare, mi legana le mani. (a)

O figliuol mio! quante volte vederess nel Mondo prodigij lagrimeuoli, se non sosse la mia larga, & abondante Milericordia; sebene poi anco la Giastitia vuole il suo luogo, con laquale castigo, & estermino li Regni, & Imperij per il troppo cumulo d'iniquità: come feci mandando il Diluuio, abbruciando Città, e castigando i Tiranni; e come anco feci à Nerone, Decio, Giuliano, & altri Imperatori Romani, e Persecutori della mia S.Chiefa, che non fi vede d'essalcuna Insegna. Cosi farò di tutte le Sette Hereticali; perche sono hormai tanto accresciute le loro sceleraggini,

che non le posso più tolerare; e di già sarebbono estinte, ma la mia Misericordia mi trattiene.

Signor mio, v'adoro, e vi ringratio di quanto operate in me; volendo la Maestà vostra sernirsi di me, così semplice, de ignorante, per Scrittore: e di nuouo, O Amor mio, dirò alla Maesta Vostra, che questi Heretici glossano il vostro S. Buangelio, tirando li Passi d'esso à lo, ro Senso carnale; e sopportate, ciò con tanto danno dell' Anime?

Signore; dicono sfacciatamete, che quello, ch'entra nella bocca, non macchia l'anima,
ma solo quello, ch'esce: onde, Signor mio dolcissimo, possono
imbriacarsi; e quelli pensieraeci carnali, e stomacosi, ch'entrano, non vogiono, che macchiano l'anima. Similmente,
quell'odij intestini, & altre iniquità, che pure la Natura gli
doucrebbe insegnare, queste esser abominationi; e tuttavia,
come animali si rivolgono in esse, senza rimorso di Conscienza.

Figliuol mio: Dio liberi l'huomo dal lasciar sottoponer lo spirito alla Parte Inseriore, ch'è il Corpo; mentre, quando l'Inseriore dominarà la Superiore, non v'è iniquità, ne scelerità, che non commetta: sicome a punto tu vedi di questi Heretici, li quali hanno fatto del loro ven-

(a) Exod.7.7.11. 31.7.30.

Digitized by Google

ere vn Dio: nè vogliono intendere le Scritture, che sono piene dello spirito mio; e comevuoi, che la Carne intenda, ecapisca cose tanto Celesti, e Dinine? Oue non hauendo essi inse lo spirito mio, non è grancosa, che tirino il tutto al loro senso sfrenato; e vogliono intendere, & interpretare le mie Diuine Scritture tutte, solamete secondo la lettera.

Dico dunque, anco nella mia Legge Euangelica:se l'occhio'ti scandaliza, lo deui cauare, (a) e perche non si cauano gli occhi, commettendo loro tanti scandali con essi? Oue si vede chiaramente, che vogliono glossare, dare sentimenti alla Scrittura secondo il loro Dio, ch'è la Carme : e se io volessi intendere tutte le cose secondo la Lettera, dizei cose da non potersi osseruare: però alcune fi deuono credere, secondo la Lettera; altre poi hanno bisogno di dichiaratione. Ed à questo fine hò lasciato il mio Vicario in Terra, per interpretare rettamente fecondo lo spirito la mia Scrittura, tanto Vecchia, come Nuoua: e che Autorità hà vn Satellite del Diauolo, d'interpretare le mie Scritture ?

vecchia à quel Popolo, che mangiassero l'Agnello Pasquale intiero, e lo diuorassero, senza.

(a)Matth.8.v.9.

frangere,nè anco l'offa:chi vuole ciò intendere solo Letteralmete; non si può osseruare con vtile, ma s'hà da intendere, che quello era Figura di me, Christo, e Dio, e così si verifica nella mia Chiesa; li miei Fedeli mi. mangiano intiero nel Santissimo Sacramento dell'Altare: lo fon Dio, & anco vero Huomo. nell'Hostia consecrata da vai legitimo Sacerdote:io mi ritrouo inquel Communichino, & in quel Calice; son iui vero Dio, e vero Huomo, tutto, & intiero, con Humanità, Carne, Membra, & Anima: e pure li miei Fedeli mi diuorano senza frangermi:e così vedi il Misterio verificato. la Figura nel Figurato.

E chi può glossare questo Diuinissimo Sacramento? Quando l'hò instituito nell'vitima Cena, io parlai chiaro, che si può intendere come suona, tenza. glossa; perche parlando con i miei Apostoli; disi: Hec est enim Corpus meum. E consacrando il Calice, diffi : Hic est enim Sanguis meus . (b) diuenendo il Pane, vero, e reale mio Corpo; & il Vino, vero, e reale mio Sangue. Finito ciò, consacrai li mici Aposto'i, facendoli tutti Prelati con Autorità di poter consecrare, & instituir Sacerdoti, e dargli la medema Autorità, come dal principio sinhora è stato osseruato nella

(a) Mattb. 26 . v. 26. 27.

mia

mia Chiesa; e gli ordinai, checonsecrassero, & amministrassero questo Santissmo Sacramento in mia Commemoratione. E pure questi Heretici mi sprezzano in esso Sacrameto; glossando, e non volendo, che io siain esso Corpo, & Anima, e con la mia Diuinità: e se vogliono glossare Passi così chiari; pensa poiche faranno dell' occulti?

Io lasciai la Penitenza per rifugio, e per ritornare alla mia
Gratia, dopò che gli huomini
fusero caduti in peccato; e non
vedi come ancor questa è da loro
glossata, sprezzata, e sopra ogn'
altra cosa abborrita? e pure nelle
mie Scritture non v' è cosa più
chiara. Il mio Seruo Dauide,
quanta penitenza sece del suo
fallo? Leggano quell' ostinati
li suoi Salmi.

Quante volte io hauerei esterminato il Mondo, se la peniteza non si sosse posta trà Me, el l'Huomo? Leggano la Sacra. Scrittura, e vedranno, che li Proseti minacciauano cassighi grandi alli peccatori, se non saceuano penitenza. Ezecchia. Rè, dopò d'hauer commosso il peccato, non lo minacciai di morte? (a) & esso mise mano alla penitenza, piangendo il suo delitto; & io accetta le sue lagrime, e li prorogai la vita 15. anni.

Lungo sarei in raccontarti le

peniteze, fatte da Regi,e da Imperatori, à quali io perdonauo: esi vede nel vecchio, e nuouo Testamento, che altro di benenon hanno gli peccatori, per saluarsi, se non la Penitenza; perche con essa mi legano le mani in modo, che non posso castigarsi.

Non mandai auanti di me il mio Precursore Giouanni, à manifestar al Mondo la mia Volontà? e qual cosa prima publicò? il Battesimo, e la Penitenza: la predicò, & egli stesso prima la pratticò. Io venni al Mondo, e la mia vita non era altro, che peniteza (& ancorche fussi innocentissimo, & impeccabile) vossi digiunare 40 giorni, e 40 notti; e tutto per tuo essempio, O peccatore.

Andai molte volte ne'campi; e crollando le spighe, mangiai il grano; non ti pare, che io facelsi penitenza? Quante volte stanco, & afflitto non hebbi da rifrigerar la mia arida lingua?E pur ero, e sono lo Dio, potendo far (caturire fonti di vino come feci nelle nozze di Cana Galilea, conuertendo l'acquain vino. Perche feci questo? Solo per.tuo amore, acció m'imitalfi. Non te lo dissi chiaro, quando lauai li piedi à miei Discepoli, dicendo: Exemplum enim dedi vobis, vt quemadmodum Ego feci;ità & vos faciatis?(b) e chi può glos-Tttt

(a) Aliqui dicunt fuisse prins ingratum.(b) Ioann.13.15.

far queste parole? E pure gli Heretici le glossano dicendo; che Io hò patito p essi, e che perciò possino senza peniteza andar in Cielo, benche pieni di Carnalità, e Sensualità; se Io volessi, & intendessi cose tali, non sarei Dio d'Honestà, Purità, & Innocenza, ne lontano da ogni immonditia: non sarei quel Dio. Buono, Giusto, e Misericordioso; ma sarei yn Dio di Carne, e di Senso, come sono essi.

Ah Empij! Attribuire à me, loro Lio, cose di tanta abominatione! che pur mandai il Diluvio sopra la terra per distruggere questi Popoli diranno, che Io non coglio, che facciano penitenza? e si terniranno della mia pieta, e del mio amore in mio dishonore? O cecità, non più veduta la

maggiore nel Mondo !-

Il Popolo d'Israele fabricò neli Deferto vn Vitello d'oro, mêtre io dauo, à Mosè la Legge nel Monte; e l'adorò dicendo: quesio è il mio Dio, che mi liberò dall'Egittotera pur qualche cosa, perche era il più pretioso metallo del Mondo, tanto caro all' huomini; ma questi Heretici sa no peggio; mentre hanno satto del loro ventre vn Dio, accarez: zandolo, & adorandolo; sacendo Leggi in suo, fauore, predicandolo sino per li Pulpiti; perfeguitando quelli, che sono contrarijà questa Libertà, ribellandosi da Prēcipi, che vorrebbono leuargliela; ne possono sottoporsi alla Legge di Spirito, ne di Ragione, ne di Natura; ma vogliono à dispetto del Cielo, ea della Terra, ingolfarsi in questa Carnalità, adorandola, comea se non vi susse altro Dio.

Io disti nel mio Euangelio: Ege lum Via, Veritas, & Vita: (a) qual è questa via per saluar il peccatore? Nonèaltra, chela via. della Penitenza, per la quale si. può salire alla Vita: non è altro rimedio, c'hòlasciato à peceatori, che questo della Penitenza; acciò cadendo loro in mia... disgratia possano con essa ricuperare la mia Amicitia. Con. questa l'huomo mi lega, mi vince,e mi sforza à far quanto vuole; anzi che mi chiamo obligato. à penitenti, tanto è grande il mio Desiderio, che si saluino; poiche mi costano gran prezzo, hauendo dato il mio proprio Sangue per loro : e quando vn peccatore fi converte à me, mediante la Penitenza, fi fa in Cielograndissima Solennità. E canto. mi sono care l'anime, che quan. tunque habbiano meritato l'Inferno, per ostinate, che siano, le tolero, e le sopporto; aspettadole à penitenze, come facciocon questi Heretici miei Nemici: e quando qualch! Amico, e. fedei Seruo mi prega per cili, ne

(a) Ioan. 14. v.6.

Lo sommo piacere, per il desiderio, c'hò della loro salute.

Ma il caso loro appare trremediabile; perche sono tanto internati, e soffocati dalla Carne, e Senio, che non possono refpiraré in me loro Dio; e così vanno accumulando peccato à peccato, fin che cadano nel fos-To dell'Inferno: e sebene io non manco dal Canto mio d'illuminarli con sante inspirationi, e con altri mezi; nondimeno s'oppongono alla mia Diuina Luce. To vorrei, che ogn'huomo si saluasse, al quale hò proueduto di mezi sufficienti alla sua salute: ma costoro l'abborriscono, in. particolare, la Penitenza.

Questi miei capitali Nemici, per meglio poter adorare la-Carne loro, dicono, che io hò patito per essi, e si fanno così lecito di viuere vna vita, non da... huomini, ma da animali immodi; dando à me Attributi, nonda Dio, ma da Infame: mentre che con le loro temerarie lingue professano, che io, il quale sono Nemico del vitio, e del peccato, sia Fautore delle loro Carnalità; e perche io hò patito, ad essi sia lecito di crapulare; nè s'auueggono di tanta loro empietà , 🤛 remerità, nè vogliono vedere cola alcuna, che raffreni vna... tanta loro pazzia; nè intendere, Che in ogni tempo io ho voluto questa Penitenza, con la quale

(a)Pfal.128.7.3.

perdono enormissimi, & abomi-

neuoli peccari .

Figliuol mio, molto mi lamë. to di questo Popolo Heretico; & ètanto aggrauata la di loro iniquità, che non la posso più tolerare. Dirò ancora più à con: fusione d'essi Heretici, e de'oéccatori ostinati Cattolici; alcuni de'quali viuono, come se fusse. ro anch'ess. Heretici, caricando sempre più la loro conscienza de'peccati, fenza mai ricorrere alla penitenza; e sebenes con la bocca confessano la Pede Cattolica, la negano poi con l' opere, dicendo, c'hanno vn Dio misericordioso, in modo che anco questi mali Cattolici abusano la mia milericordia, facendos lecito, d'offendermi: attendi dunque, O figliuolo, se vuoi conoscere gl'inganni di questi peruersi Heretici, e mali Cattolici. Io ch'ero Dio venni dal Cielo, facendomi Huomo, e volsi patire per tuo e lor amore cole tante, e tali, the tutto il Mondo, e l'istesso Cielo non lo può capire, nèintendere; solo io con la mia sapienza, & eternita, poiche in me lo provai: Suprà dorsum meum fabricauerunt peccatores, (a) & essi pensano di non. douer patire? E fanno tanto conto, e stima deloro Corpi?No diffi Ioalli mici Apostoli: Quemadmodum Ega feci, ita & vos faciatis ? (b) Questo è pur vero? &

Titt 2 (b)Ioan.13.7.15. però vogliono glossar que Paslo?certo non possono, metre qui non parlo in Parabola : e le dicono, che lo disti queste parole auati la mia Passione, è vero; ma fui sepre appassionato per la cotinua memoria, che haueuo delli miei dolori; perche detta Passione mi su sempre presente, auanti, che fusse effettuata in. fatti. Laonde il dire, che prima non haueuo ancor patito, non falua la loro malitia, con la quale si fondano, dicendo, che dopò, che lo patij Passione, e Morte per loro, non sia perciò più ne-. cellario, ch'essi patiscano, perche patendo mi farebbono torto; oue per loro non vi lono digiuni, discipline, nè mortificationi della Carne, e cosi si fanno lecito di viuere alla peggio. O Cecità! O huomo Carnale! fino à che termine arriva la maluagità della Carne!

Ottre di questo, quando lo disti nell'vitima Cena, lauando i piedi a'miei Apostoll: Exemplii dedi vobis, ut quemadmodum Ego seci vobis, ità & vos saciatis, (a) su nell'vitimo della mia vita; perche dipoi andai nell'Horto di Getsemani, & iui cominciai lamia Passione. Vorranno sorse gli Heretici, che lo habbia detto quelle panole adessi. Apostoli soli, quali erano Santi, e mici Amici? Certò, di nò; io volcuo.

dire, che douessero sare quello, c'hò satto io, e che no in quest. Attione sola m'imitassero, ma in tutte le mie Attioni, oche dalla, loro Imitatione tutti li Fedeli Successori prendessero il modo d'imitarmi ancor essi nel patire.

Io stentai 33.anni in tanti patimenti, fudori, e digiuni; e li miei Apostoli pure m'imitarono. Legganole loro Vice, e ne -resteranno à pieno informati. Non vissero loro molto tempo. dopò me ? Non offeruorno lamia Legge? Eche penkenze fecero?Ed a lor imitatione, quata moltitudine de'Popoli attendevano alla Maceratione della Carno de pur'erano Santi! Perche dunque vogliono, che io habbia fatto vna Legge di Carne, e di Senso, permettendoli il viuere a modo loro senza patire, hauendo lo patito? Perche vogliono, che li miei Apottoli fostero tenuti ad imitarmi solamente auanti, che lo facessi la... Redentione Humana, e norta dopò? Dicendo temerariamente, che (dopò d'hauer io patito). così bastaua; nè occorreua, chepatissero gli huomini, è facessero penitenza.

Dunque lo hauerò voluto fare vna Legge, solo per alcune hore? Poiche dal lauar i piedi sinal tempo, che fui preso, non vi si internallo d'un giorno intiero;

(a) loann. 13. n. 15.

essendo seguita la mia Presa à meza notre istessa, & il Venerdi seguente a mezo giorno in circa sui crocissso. Onde non sò, le siano kuomini ragioneuoli, ò animali bruti; mentre non s'aueggono di dire cose da pazzi, e che la Carne senza freno li guidi all'Inferno, trattandomi da insipiente.

RŢ.

**(**C):

Mr.

m;

10.

IX!

24

Ę

11

.

1

1

. 1

2

...

Io feci la mia Legge santa, e giulta, piena d'ogni verità, ltabile, e durante fin alla fine del Mondo: lo sono Dio di Verita. Dio degli Esserciti, che seppi formar i Cieli, la Terra, il Mare, e'l Tutto, e tutte le cose sono à me sogette, & vbidienti; solo gli Heretici, e Peccatori mi sono ribelli; nè s'accorgono li Meschini, d'esser ingannati dal loro ventre, e dalli loro Predicanti, liquali hanno nelli ventrivn. Mare di Senso,e Carne, da douc n'escono per le bocche loro laghi, e fiumi di Carnalità; & essi mileri credono che siano laghi, e fiumi chiarije pure sono Abominationi, Carnalità, Senlualità, Liberta, Palsità e Bugie.

Ma douerebbono confiderare quest'infelici Meretici, e cattui Cattolici, quali beuono in questi fontisetidi di Carne, quanto li miei Apostoli mortificorno laboro Carne, con tanti patiboli, e penitenze: e pur erano pieni del mio diuino Spirito. Rimirino

quella mia gran Discepola, ed Aibergatrice Maddalena; laquale essendo prima gran peccatrice, & essendo da me conuertita,non fi vergognò di confestare il suo peccato in casa del Parileo, & in altri luoghi publici : e non hauendo ardire di coparire auati la mia faccia, si gettò auant'i miei piedi [capigliata,lagrimando,& amaramente. singultendo; lauandogli con le proprie lagrime, asciugandogli c.'suoi dorati Capelli, de'quala per auanti s'era seruita in lasciuie. Onde questa gran Donna per il dolore de'suoi peccati,per la Confessione di quelli, e per le lagrime sparse, meritò, (a) d'essere intieramente assoluta da. tutte le sue colpe, sestando gra Santa mia Diletta, e che tutta. d'amore verso di me suo Signore ardeua. E nondimeno, vedano gli Heretici, che quelta gran Donna (benche da me già santificata) non fece, come fanno li Carnali;poiche si diede à sar anco penitenza, e penitenza molto aspra, ritirandosi in vn horrido Deferto: doue macerò tanto lafua Carne, c'haueria fatto stupire vn Angelo; e volò tanto in... alto questa candidissima Colo. ba, che sette volte il giorno era con l'istesso Corpo leuata al Cielo, ad vdire le Celesti Melodie; nè ad altro attendeua, che

<sup>(</sup>a) Merito congrui, loquendo de prima Instisseatione; non merito condigui. Vide Bellarminum Listae Instisse.

ad eminentemente conteplarmi. Io la sostentai per tanti anni eo'l mio Divinissimo Sacramento dell'Altare, il quale calpestrano tanto gli Heretici: leggano questi Miseri la sua Vita, della quale tante volte faccio mētione nel mio S. Euangelio, honorandola, & effaltandola, che dopò la mia Madre, lei tiene il primo luogo frà le Donne: La medema fù Martire nel mio Amore, perche era tanto l'Amore, che mi portaua, che vedenmi patire, e morire, ancor essameco patiua; mentre essendomi legata in Amore, partecipaua...

Essa m'alloggiaua, e nodriua co'mici Apostoli; e con la sua-Sorella Marta, mia Discepola-, con grand'Amore mi seruiua-. To gli resuscitai Lazaro, suo Fratello, morto di 4. giorni; e Marta mi confessò dicendo: Tu es Christus Filius DEI viui, qui insunc mundum venisti.(a)

meco anco ne' dolori.

Queste due Discepole si ritronorno sempre presenti alla mia
Passione, e Morte, e m'accopagnorno alla Sepoltura: Maddalena su la prima dopò la mia.
Madre, à vedermi resuscitato
Glorioso, e mi vidde salire in.
Cielo: toccò anco ad essa di riecuere con gli Apostoli lo Spirito Santo; ed essa su parimente
Apostola: stette sempre insieme
con la mia Madre, insin che vis-

fe nel Mondo. Di poi su da. Prencipi de' Sacerdoti dell'Idoli posta con Marta, Lazaro, & altri miei Discepoli in vna Naue, & in quella mandata in alto mare, acciò s'assogassero; ma Io li condussi salui in Marteglia, doue convertirono quelli Popoli alla mia Santa Fede. Appresso, Maddalena si ritirò (come auanti dissi) in quel Deserto, onde spese il rimanente di sua vita in penitenza tanto assora.

Marta, dopò la mia Madre fu prima à votarmi la sua Verginità, la quale pur'è tato sprezzata dagli Heretici: e da essahebbe Origine il Viuere Monacale, ch'è in honore della Castità Verginale; il quale (à loro confusione) si vede tanto ampliato nella mia Chiesa, con. tanti Monasterij d'Huomini, e di Donne, che con tanto feruore m'amano, e feruono; e con... Canti, e Suoni mi Iodano, quasi à concorrenza della Corte Celefle, che rendono marauiglia, 🗨 stupore: e sebene viuono sotto tante Regole, e Statuti da miei Santi instituiti, tutti però finalmente sono vniformi, & vbidieti al mio Vicario: e questa sola Vnione douerebbe bastare à far conoscere, che lo sono Via, Veritas, & Vita; (b) e la Luce, con la quale reggo e gouerno in tanta pace, che chiaramente possono

(4) Ioan. 1 1.v.27.

(b) Ioan. 14. v. 6.

vedere, non esserui altra Fede, e Verita, che la Cattolica Romana, la quale mantengo, e difendo à confusione de suoi Nemicijesterminando; & estinguédo quelli con. la mia Potenza... in modo tale, che si può vedere non effer la mia Gregge difefa... da forze humane, ma che Io Deus. fortis, Pater futuri feculi, Princeps pacis,(a) sono il Difensore; perche è la pupilla de gli occhi miei. E se Io (parlando de' Ministri della mia Chiesa) dico: Nolite tangere Christos meos, & in Prophetis meis nolite malignari:(b) quanto maggiormente vorrò difendere l'istessa mia Chiesa.? mentre il mio Sague fù l'acqua, con la quale Io hò compostala calcina; e la mia Carne furono le pietre, con le quali l'edificai: e voglio, che gli Heretici sirodano, e si contumino come ·Cani arrabbiati , vedendo la... Grandezza d'essa, nè che vi sia Potenza per distruggeria; Et Ego. Dominus, che la fondai à dispetto della loro rabbia, furore, & odio, che li portano, l'essalterò sem. pre più: anzi, mai è stato Popoloalcuno, che l'habbia maggiormente essaltata, sub i mata, & arricchita, quanto, l'hò fatta essaltare dalle persecutioni d' Herefiarchi, e loro Sette; cominciando da A io sin'a Lutero, e Caluino: quanto più empie sono state le Sette, tanto maggior'è sta-

ta la Gloria, ch'è risultata ad essa mia Chiesa; conforme possono questi Heretici vedere, se vogliono vícire dalla loro cecità: ma essendo essi ciechi, pazzi, & insipienti, non possono vedere, nè capire queste alte marauiglie da me oprate nella mia. cara Spofa, S. Chiefa Romana... Ne pensino questi Heretici d'auuilirla, con le loro mormorationi, dicedo, che in essa vi sono Prelati, quali non offeruano la... Legge, ricchi, e dati al Senso, &c. predicando altre biasteme, quasi che lo gli hauessi fatto Giudici d'essi. lo solo sono Giudice, e voglio esfere solo. E pela :: Non ero io forse Maestro, e Dio, delli miei Apostoli? e però, Pietro non mi negò? Giuda non mi tradì? Tomaso non negò co tanta pertinacia la mia Resurrettione? non m'abbandonarono tutti li mici Apostoli? e leè vero questo, dunque la mia... Chiesa resta veridica, certa, stabile, & immutabile, ancorche fi ritrouassero in quella anco Precipi, e Popoli, che m'offendono. Non saprò io castigare li trasgressori? e poi in esla Chiesa no si ritroua la medicina, per risanar tal'infirmità? la Penitenza rilana (per grande che fia ) ogni infirmita. E questi Heretici, che hanno febri pestilentiali, oue ricorreranno?chi gli darà medi. cina? poiche non hanno Medi\_

(a)Isai.9.v.6.(b)Psal.104.v.51.

CO<sub>3</sub>.

co, se non alcuni Ciarlatani, li quali in vece di medicina sanabile, gli danno il veleno, & Pistessa morte.

La mia Chiefa dispone la materia del Patiente, co'l dolore d'hauermi offeso, coll'essaminar la Conscienza, e confessar la sua infermită; e disposti c'hà gli humori flemmatici, gli dà la Medicina della Penitenza; restando rifanato l'Infermo del fuo mor-'bo . Ma l'Heretico , non hauédo Siroppi, che gli dispogano li mali,e fetidi humori,piglia vna medicina, la quale gli dà morte; perche si fida de'suoi Predicanti Medici ignoranti, li quali non. sanno per se stessi, e meno sapranno per gli altri: onde, non hauendo Scienza, gli danno Medicine generali, composte nelle Speciarie del Senso, e della Carne; fomentandola à maggior alteratione, e cost mai si risana: Perilche gli conuiene andarà quel modo zoppicando, infino, che cade nel foilo Infernale. Mà chi vuole rifanare da douero questa carne, bisogna salassarla, e ventosiarla con discipiine, digiuni, aftinenze, e mortificationi: e volendo beuer vino, e mangiar cole contrarie; la febre, dolori, & affanni s'alterano nell'Infermo; e così il caso suo è spedito, e disperato, e bisognache muora: Et in peccato vestro moriemini. (a)

(4) [04n, 8. P.24.

Ed acciò intendi, ò figliuolo, quanto lo hò patito per li peccatori, ripigliarò il mio Discorso che cominciai à farti dall'incarnatione. Nascita. & altri Misterij, sin alla Disputa con li Dottori nel Tempio di Gierusalemme. Fui condotto dunque dalla mia Madre in Nazareth; essendo Io in età di 12. anni, fin'alla quale fanno mentione li miei Euangelisti, conforme le Figure de'Patriarchi, e Profetie de'Profeti; e dalli 1 2.iosino alli zo. frà quali ne scorsero 18. non ne fanno mentione alcuna; ma solo nelli 30. ne' quali mi manifestai al Mondo per vero Messia, con prodigij, segni, e miracoli; li quali rendeuano stupore, facendo vedere, che lo ero il vero Dio , e che faceuo il t**ut**to di propria virtù : perche lo comandauo a'venti, al mare, all' infermita & a Demonij infino à morti di quattro giorni, che reluscitai; ilche tutto su veduto dal mio Popolo, che altro non. poteua pensare, se non, che lo ero Dioje tanto più, che le turbe mi leguiuano,e gli stem Fanciulli mi gridauano Figlinolo di Dio; come parimente l'istess Demonij per tale mi manisestauano nelle publiche piazze;e liSatrapi e Farisei dotti, sapeuano, che il Messa doueua venire, & haueuano di ciò le Profetie nelle mani, e secondo quelle le operauo; nientedimeno quelli Pré-Cipl

cipi de Sacerdoti cominciorno à perseguitarmi, e dire di meogni male in publico, & in priuato, fouuertendo i Popoli contra di me: e sebene erano presenti, e con proprij occhi vedenano i Miracoli, e Prodigij, che Io operauo; che infino le miefi bbie, la mia ombra, rendeuano la sanita all'infermi; di poco panen'accresceuo tanta quantīta, che se n'empiuano le sporte; conuertiuo l'acqua in vino; sanauo li paralitici, & insermi d'ogni sorte, & operando tante altre cose di marauiglia, come narra il mio Euangelio: tuttauia quanto più operano per loro falute, tanto più in essi s'accrescena l'odio, & il rancore verso di me;perche voleuano viuere in libertà à loro capriccio, conforme il Senso, e la Carne; e sebene li riprendeuo in publico, & in priuato, volendoli sottoporre alla Legge di Spirito; nulla dimeno ricalcitrauano, e m'odianano, mentre predicano contra i loro vitij, e peccati, e perche li tenevo il freno in bocca; onde ( non potendo star saldi sul giogo dello Spirito giache erano ingolfati nella libertà del Senso ) pigliauano in mala parte li miei Miracoli, e Prodigij, calunniandomi, e perleguitan. domi sin'alla morte; per poter regnare nelle loro ambitioni, e crapulare, senza hauer alcuno, che li riprendesse.

12.

...

ı İr

...

Ü

::

...

....

;

.

.

i.

معزز

Così appunto è auuenuto all'infelici Heretici, miei capitali Nemici; li quali, per viuere à lor modo, senza freno di spirito, vogliono reggersi secondo il Senso, la Carne, e Libertà di Conscienza; non potendo star saldi nell'osseruanza della mia Diuina Legge: e per meglio fomentar questa loro libertà, vanno glossando la mia Scrittura. tutta pura, immacolata, santa, e giusta, dandogli sentimenti, & interpretandola à senso, contrario della verità; attribuendo à me, che son Dio, cose indegne della Maestà mia, che amo tanto la Purità, l'Honestà, la Virtù, la Santità,e la Perfettione.Quesi Satelliti del Diauolo, non si vergognano di chiamarsi Christiani: ese bene hanno il Battesimo, fanno però opere de' Pagani, anzi peggio; e sono di quei Christiani, che fingono d'esser miei Amici, ma di dietro m'odiano, e mi danno delle ferite, e non folo à me, ma anco alla... mia Madre, a' miei Santi, & alla mia Santa Chiela. Questi da. ogni parte mi perseguitano, e mi lacerano , dandomi attribut**i** infami , come se io fomentassi il vitio, & il peccato, tanto da me odiato; che pure venni dal Cielo, per estirparlo dal Mondo;apportando la medicina della Penitenza, per rifanar gl'infermi, oppressi da tal pestilenza: & hauendo fatta la Redentione hu-Vvvv ma-

mana, volendo io salire al Cielo con l'anima, e Corpo (perche quanto alla Divinita, sempre fui gloriolo, e maestolo, sedendo nel Trono della mia Deità) lasciai questa saluberrima medicina della Penitenza nella mia... Chiesa Cattolica Romana; accioche gl'huomini, e donne, cadendo in così grave, emortal infermità, potessero ricevere questo medicamento; al quale diedi virtù di rifanar d'ogni graue,e pestilente peccato:ma quefli Heretici non lo vogliono vfare, perche gli piace darsi in. preda, senza alcun freno, à questa Carne, come se non hauessera altro Dio; e l'adorano, come fecero gl'Hebrei, adorando il Viteilo d'oro nel Deserto. E sicome quel Vitello fù arso, e le ceneri di quello, furono buttate nell'ac. qua; cosi questi Popoli Heretici saranno da me gettati nelle. fiamme infernali, infieme con li loro falsi Dei, che adorano; quali iono li loro Corpi, & Anime: e così sarà, ( Quia ego Dominus, che non posso mentire) se non. faranno penitenza di tanta empietà; ritornando all'ybidienza di S.Chiesa, e vinendo, come vissero li loro Padri, Aui, e Bisaui, Calum, & terra transibunt, verba autem mea non prateribunt. (a)

E sicome la Penitenza è venuta dal Cielo, dandogli Io stefso principio, benche per esser Dio non n'hauesti bisogno; così

(a) Mailb,24.7.35.

hò voluto anco, che gli peccatori per mezo d'essa habbino da falire al Cielo, hauendogli per questo dato Virtù di purificar l'anime, facendole vaghe, e belle nel mio Cospetto; così, dico, altro più salutifero rimedio non si può hauere per acquistar lamia amicitia, di questo: sicome nelle mie Sante Scritture, nuoue,e vecchie,hò dichiarato con tanti escepij, e legni manifesti, che niuna cosa può costare più chiaramente di questa penitenza; havendo per mezo suo, fatto fin'alli Turchi, & Infedeli, gratie temporali, non essendo capaci delle spirituali, per la loro infedeltà. Finalmente mandai il mio Precursore Giouanni, accid fusse Predicatore di questa Penitenza; il quale per dar faggio della mia Volontà, cominciò ad essercitarla in se sesso fin da-Fanciullo, entrando di 7. anni nel Deserto, e pur era Santo, auanti che nascesse.

Io stesso venni, e la predicai co tati patimenti, essendo vissu o in vna continua penitenza: la onde non sò, có che ragione, e sondamento possano questi Heretici glossar questa mia Volontà, la quale, dopò che lo creai l'huomo, sù da tutte le Nationi (ancorche barbare) in diuersi modi essercitata; doue gli Heretici la sprezzano, e conculcano, ponendo à questo modo, ostacolo alla loro salute.

Sir

Signor mio Giesù Christo, io dimando vn'altra gratia alla... vostra Maestà, ancorche habbia del curiolo: ma in essa cerco solamente la gloria,e l'honor vostro, à confusione mia, e di tutt'i peccatori Heretici, come cattiui Cattolici, & anco à consolatione de'vostri Serui Contemplatiui. La gratia, è questa, ò Dio dell' anima mia, cioè: che nonfacendo li vorri Euangelisti altra mentione sopra del corso della vostra età, dalli 12 anni, ne'quali fuste trouato dalla vo-Ara Santissima Madre nel Tempio di Gierusalemme trà Dottori (sin alli 30.) mi faccia sapere la vostra Maestà, che cosa... operò nel corso di quelli 18.anni? e per qual ragione esti Euangelisti, e meno l'istessa vostra Madre, di ciò non ne scrissero, che pur essa fù quiui sempre presente? O Dio Inetfabile 'bisogna, che vi sia occulta qualche vo-Ara gran maraniglia.

324

112

er j

1011

مر، . . . که چه و

يون. طعاد آن

. 22

111

J

. . .

عفد ا

٠,٠

ن نشان

......

и

Ü

 $\mathcal{O}$ 

Figliuol mio, mi dimandi cofa grande, e curiosa, come hai
detto; questi non sono segreti da
inuestigare, mentre li tengo inpetto mio, e mi riseruo à manifestarli ne tempi à venire, allamia Chiesa; conforme che vedrò li bisogni di quello, sicomesiu hora hò fatto; e perciò nonvolsi, che li miei Apostoli di ciò
me scriuessero; nè vossi, che lamia Madre ne parlasse: mà perche veggo, che il tuo sinc è per

gloria mia, e per la salute dell' Anime, so ti dirò alcune cose diuote per miei cari Serui; poiche gli Heretici non l'intenderanno, per esser tutte ripiene dello Spirito mio; ma essendo essi pieni di Senso, non le capiranno, e meno li miei Cattolici, cio è quelli, che seguitano il Senso, e la Carne in compagnia dell'istessi Heretici.

Però figliuol mio; sappi, che sempre operai la salute del genere humano, & in publico, & in prinato: e quello, che operai in questi 18. anni, de'quali non si fa mentione nel mio S. Euangelio, l'hò riseruato in me, come di sopra t'accennai; e sappi, che in quel tempo lo operal marauiglie, quali sono occulte: ti dirò almeno ciò:che contemplauo la mia acerbistima Pastione, ponendomela quanti, e facendo proua d'essa: onde molte volte la mia Humanità agonizaua... per il dolore, vedendo tante pene, che lo doueuo patire; giache mi si rappresentauano tutte. le cose, che succedere doueuano nella Passione, e morte mia. Io vedeuo, che il mio Popolo Hebreo doueua perseguitarmi, calunniarmi,e renuntiarmi per fuo Messia, e doueua darmi morte atroce;e sebene lo hauerei operato secondo le Profezie, e gli hauerei chiaramente dichiarato, che lo ero il Messia; con tutto ciò niente hauerebbono cre-

Vvvv 2 du-

duto; doue mi lamentauo; e gemeuo la sua pertinacia.

Io contemplauo lo Stato de' peccatori, de' quali così pochi hauerebbono creduto in me: piangeuo la dannatione di tanti. Popoli, che per loro colpa... doueuano dannarsi; priuandosi di me, Sommo Bene, dal cui Bene escono laghi, fiumi, e fonti di gratie, di misericordia, di bontà, e d'ogn'altro bene: & in\_ \ questibeni, voleuo, che tutti fußero allagati, e sommersi. Io vedeuo le praue, & adultere Sette de gli Heretici, i quali con. armi, e con false dottrine hauerebbono perseguitato me, e la. mia Chiesa,

lo pensauo, e contemplauo, che nell'istessa mia Chiesa doueuano esser Huomini, e Donne, c'hauerebbono leguitati gli Heretici, miei Nemici, nella Carnalità, e Sensualità; e di questi molto m'affliggeuo, vedendo, che nella mia Casa vi sarebbono stati huomini, che doueuano fare delli miei Amici, e pure mi hauerebbono odiato, & offeso, con tante iniquità, e fotto specie d' ester Cattolici, m'hauerebbono. sprezzato, facendo contrala. mia Legge. Perilche contraquesti tali poteuo dire, His plagatus sum in domo corum, qui diligebant me. (a) Perche hauerebbono fatto delli Cattolici, e miei Amici, e poi m'hauerebbono offeso: e questi tali, che al (a) Zaccb. 13.7.6.

presente si trouano in questo made, non sono Heretici di fede, ma beasi d'opere. Io contemplauo va numero infinito di Santi Martiri, Confessori, Vergini, & altri; li quali doueuano per il mio amore, e per difela. della mia Fede Cattolica, far cofe ammirande in gloria mia: sebene di giti da vn canto m'affliggeuo,per il lor patire;dall'altro poi mi rifrigerauo, in vedere gli Esserciti innumerabili de essi, che doucuano trionfare, acquistando si alte Corone, & in vedere così tenere Verginelle spargere il lor Sangue per mio Amore: mi confolauo fràtante angustie, vedendo, che il mio pretiolo Sangue non si sarebbe sparso in vano,

Io contemplauo il Trionfo della mia Chiefa, la quale doueua riportar Vittoria contra gli Imperatori, Regi, Prencipi, Tiranni, & altri, c'hauerebbono voluto annihilarla; e pur essa hauerebbe annihilati loro, mercè, che lo Giesù, Figlio di Dio, e di Maria hauerei habitato in quella per disenderla, & annihilare chi hauesse hauuto ardire di toccarla; & all'incontro, per ingrandire, e prosperare chil' hauesse protetta, e disesa.

Mi consolauo in veder tanti miei Serui, li quali mi doueuano amare, e seruire fedelmente, e di questi molto mi compiace; uo: lo contemplauo la Croce,

li chiodi, la lancia , la corona. di spine, e li flagelli, i dolori, l'a. gonie, li spasimi, che doueuo patire per amor del Genere Humano.lo peníauo alla mia morte, e Resurrettione, & alla Liberatione di tanti Patriarchi, Profeci, che doueuo liberare dal Limbo:pensauo alla mia gloriofidima Alcentione, alla Gioria della mia beata Anima, e della mia gloriola Hamanità. Penfauo al progresso della mia Chiesa, che tant'Imperatori, Regi, Prencipi, e Popoli doueuano gettare à miei piedi li (noi Scettri, C) rone, & Imperij. Pensauo alla Gloria da darfi a mici Fedeli,& al castigo da darsi à Ribelli, e Contumaci. Pensauo al creare vn nuouo Inferno, & vn nuouo supplicio, da darsi all' Heretici, e frà tutti gli altri, à Luterani, e Caluinisti, come maggiori Inuentori di Sette carnali, e sensuali. Queste, & altre marauiglie operai per il Genere Humano, delle quali mi riferuo, come hò detto di lopra, il lecreto inme stesso.

112

Land See as

: 1

223

\*\*\*

1 %

44-

12 13

....

4 °

لأر

---

الادواء المراجع المراجع

1:

د و دمور سوموون

11:

:1.:24

i de La Car

العالمان

1

ي... معلمعنس

مان ماندان

, in

10 1

1,157

فتماني أناز

من الله

Hor veggano questi Heretici, come stanno appresso di me, e loro legitimo Dio; che se la mia misericordia non mi trattenesse, non vi sarebbero Heretici nel Modo, tato sono miei nemici.

O Dio dell'anima mia, vi ringratio, v'adoro, e vi benedico in eterno della gratia fattami, in hauermi manifestato parte di

quant'operasse in questo tempo delli 18. anni , di che li vostri Euangelisti non ne fanno mentione: ma Signor mio, non mi contento ancora; e tutto per il desiderio, c'hò della Conuersione di questi mici Frateili:pero vi prego di nuouo, à dargli lume, acciò vedano le loro tenebre, s vedendo la luce, habbiano a seguirla. lo ignorante, e semplice, se il vottro lume, e spirito non m'insegna, non sò che scriuere; ma nel vostro Nome ripigliarò la penna, e sarò io lo Scrittore, e Voi il Dettatore.

Figliuol mio, la mia Altezza s'abbassera alla tua bassezza, conforme alla tua sempricità, e viltà, teco trattarò; e perè seguita à seriuere, quanto ti dirò in spirito.

Signor mio, quando la Maesta vostra disse a Giacobbe, & a

Scriui figlinolo; ascolta tu Heretico, che sai dell'Euangelista. Quel Calice, che so disti à miei Apostoli, se l'hauerebbono; benuto, su quello, il quale, men-

(a)Marc. 10, v. 38.

tr

tre lo cro nell' horto di Getsemani, dal mio Eterno Padre mi fù presentato per vn mio Angelo: cioè fu vn Calice amarithmo di flagelli, chiodi, lancie, spine, croci, vituperij, sangue, fiele, & aceto, e l'istessa morte; in modo tale, che vedendo la mia delicatissima Humanità, Calice tanto sopra modo amaristimo, si spauentò talmente, che cominciò ad agonizare, cadendo con la faceia per terra, & aprendosi li pori di quella, cominciò à sudar Sangue in tanta quantità, che trapassando le mie vestimenta., inondò anco la terra.

Quanto fossero grandi le mie agonie, tutta la Santità, e Perfettione del Genere Humano non lo può capire; e ficome li miei dolori furono così immenfi, & infiniti; così Io solo li potei capire, per esser immenso, & infinito: e quando dimandai à Giacobbe, e Giouanni, se potenano beuere il mio Calice; questo non era altro Calice, che di dolori, patimenti, mortificationi, e penitenze; come poi in effetto lo beuettero così amaro, imitandomi al naturale, ancorche niuno giamai m'habbia imitato compitamente; perche li mici dolori furono inenarrabili & inuestigabili:ma se io non hauesti voluce, che patissero (come dicono questi Heretici) à che proposito gli hauerei dimandato, le m'hauerebbono possuto

imitare, in beuere questo Calice tanto amaro della mia Passone? Questa non sarebbe stata... cosa da Dio, come son'so.

Quando disti, ò gli dimandai ciò, non haueno ancor patito in effetto la mia Passione, e Morte; adunque Io voleuo, che dopò l'istessa mia morte, beuessero questo Calice del patire à confusione di questi Heretici, che negano la Penitenza: e come possono con ragione, e verità negarla? vogliono conoscersa, più chiara?

Quando mandai li mici Apostoli a predicar il mio Euangelio, Io gli diffi, che li mandauo à guisa d'Agnelli Inter Lupos: È cola chiara, che li Lupi lono voraci, e diuorano gli Agnelli; ب che altro voleuo fignificare? Se non, che li miei Agnelii andaffero trà Lupi de Tiranni, Regi, e Prencipi. A che fare? Ad esser dinorati, à patir fame, sete, nudità, persecutioni, penitenze, digiuni, spargimenti di Sangue, e l'istessa morte.Come dunque possono dire, che io non voglia, che patiscano li miei Amici? Se Io ordinai questo nelli miei Apostoli, quali erano veramente Agnelli innocenti; quanto maggiormente l'hauerò poi ordinato nell'istessi Lupi rapaci, che sono gli Hererici, e Peccatori?

O pazzi, O ciechi, che eredono esterui altra verità, che la, mia, manifestata alla mia Chie-

ſa!

sa ! Ma vn' altra miglior ragione dirò à loro confusione.

ار اوجود المراجع

1

1:04:

. . . .

. . . .

....X

1.

......

3.75

. طارور

....

2.

.: á

....

تا بي

<u>;</u>;:

:5

25

į. į

Ų

**)**, .

Quando chiamai Saulo(che poi tù nominato Paolo) conquelle parole, Saule, Saule, quid me persequeris? (a) e che esso rispose, Domine, quid me vis facere? Non lo mandai in Damasco, al mio Seruo Anania? E che cosa ordinai ad Anania, quando mi rispose, dicendo, che quello era vn Saulo Persecutore del mio Nome, e c'haueua inteso li gran mali, c'haueua fatto alia mia-Chiesa? Non gli dissi, che se n' andasse pure da esso Saulo, imperoche gli hauerei fatto conoscere quanto haueria da patire per il mio Nome? Dunque come possono dire gli Heretici, acciecati dal loro Senso, che io hò patito per loro, e che non occorre, ch' essi facciano altra penitenza?

Quando dissi quelle parole ad Anania, io ero già asceso al Cielo; erano pure icorsi anni dopò la mia Ascensione; se bastaua, che io hauessi patito, e che non hauessi voluto, che gli huomini patissero più, à che proposito voler io, che Paolo patisse tante tribulationi, dolori, e penitenze? Imponendoglielo con quelle parole, che dissi ad Anania; cioè, gli farò ben conoscere, quanto doueua patire per il mio Nome: Non possono dire questi ciechi

Heretici, che io diceffi queste parole auanti la mia Passione; perche ero già asceso al Cielo,& haueuo mandato lo Spirito Sato sopra li miei Apostoli, li quali (quando li comandai, ch'andaffero predicando per il Mondo) li mandai a patire stenti, dolori, affanni, e morte atroce: 🕒 ke questi, ch'erano huomini santi, e giusti, patirono tanto; come haueranno ardire gli Heretici, e peccatori di dire, che noa vogliono far penitenza di tante loro iniquità, dalle quali s'oscura l'aria ? O vedano questi abomineuoli Inimici, quanto grande sia la mia Misericordia verso d' effi!

Leggano ancora quest'Infelici le Vite degli huomini, e donne, che fioriuano nella primitiua Chiesa con tanto Spirito, quali erano quali tutti Santije vederanno pure, se osseruorno quest'austerità di vita: leggano bene, che Aupiranno. Il mio pretiofo Sangue era ancora caldo, e pure fi vedeuano tante penitenze, cilicij, discipline, digiuni, frequenza di sante Orationi, e Contemplationi: con tanta. frequenza di riceuermi nel Sãtisimo Sacramento dell'Altare, che ogni giorno mi riccueuano (b) e per mezo di questo Celeste cibo, li confortauo talmente, ch'andauano costantemete all' atroci Martirij per m10 Amo-

(a) Att. 9.7.4.

(b)AG.2.7.42.

re. E qual fu il principio della predicatione del mio Precursore Giouanni? Certo fù la Penitenza, che non possono negare: così la mia Chiesa volendomi vbidire, diede principio ad esfercitarla dopò il S.Battefimo; es così sempre l'ha insegnata à suoi figliuoli, acciò dopò d'esser caduti in peccata, per mezo d'effa ritornassero nella mia gratia:nè per altro mezzo, che per questo, alcuno giamai fi faiuerà (a) hauendo lo cosi instituito, determinato, e giurato per il mio Nome: Ego Dominus Deus tuus, qui eduxi te de domo seruitutis.(b) Calum, & terra transibunt, verba autem mea non prateribunt.(c)

Io disti nel mio S. Euangelio, che non veni pacem mittere, sed gladium. (d) E che cosa voleuo inferire? Se non, che quel gladio era la mortificatione, che deue hauer quello, che vuol vimere in me, contra la Carne; col feparare lo Spirito dalla Carne; con hauer cominua guerra con--tra questa Parte Inferiore; col foggiogar li Sensi allo Spirito, e fimili. Ma questi Heretici Carnali non intendono la mia Legge, la mia volonta; perche effendo lo Dio tutto Spirito, non. possono ( essendo loro tutti Carne, e Senso) capire nè intendere

le mie diuine Scritture, composte dallo Spirito Santo. E giuro per la mia Deità, che sono ingannati, e caminano fuori della mia Verità all'eterne fiamme; e non douerebbono credere alli loro Predicanti, quali sono retti da Lucifero, e dalla Carne; e come fedeli Precursori d'Antichristo, preparano la via d'iniquità; dimostrando l'stessa Natura, che non può eller Dio, doue è Senso, e Carne.

Signor mio Giesù Christo, pur troppo dite la Verità, e non si può contradire ad efia; ma tanta è la cecità, e la carnalità di questi Heretici, che se anche à Voi non credono, nè al vostro S. Euágelio, come dunque crederanno à me semplice, ò à tanti Teologi, e Prelati, benche pieni del

vostro S.Spirito?

Figliuoio è vero,che non crederanno a me, che son Dio, meno crederanno ad altri; ma scriui à Gloria mia, & a loro confuncae : e se non servirà ad altro, seruirà almeno per dargli maggior castigo; se bene saranno ancora conosciute le mieparole da molti, e per questi Scritti sarò glorificato; e per vna fol'anima, che fi conuerte à me, non hauerai gettate via. le tue fatiche. Però hauendo-

(a) Concil. Trid. Sels. 14. Cap. 2. Est hoc Sacramentum Panitentie lapfis post Baptismum ad satutem necessarium, vt nondum Regeneratis ipse Baptismus. (b) Deut. v.5. (c) Matth. 24. v. 35. (d) Matth. 10. v. 34.

mi pregato, che io mi serua di te per gloria mia, e salute del tuo prosimo; seguita à scriuere, quanto io t'illuminarò, & habbi l'occhio della retta Intentione per piacer à me, tuo Dio. E se bene da Sauij, e Prudenti, secondo il Mondo, priui del mio Spirito, saranno tassati questi tuoi Scritti, sprezzati, e conculcati, trattandoli da semplicità, per no esser loro capaci del la mia Humiltà, ma gonfiati di prudenza, e scienza humana, la quale, per non hauere alcun fondamento, presto suanisce; lo però hauerò cura d'essalcare non l'opera tua, ma mia, perche son l'Autore d'ogni bene; e saprò anco cassigare, chi la vorrà calunniare; e premiare, chi la vorrà calunniare, e proteggere.

## CAPITOLO XXXIX.

Dell'Unione della S.Chiesa Cattolica, e della vera Essenza di Christo Nostro Signore nel Santissimo Sacramento dell'Altare.

Dio degli Angioli!come può capire mente humana vna lontananza tale dalla. vostra Maestà, qual'è questa... degli Heretici; quali sono pure huomini ragioneuoli, e nondimeno non s'aunedono d'hauer perduto il lume della Ragione, viuendo in tâte calamità, che mi marauiglio, che non riconoscano li loro errori, mentre leguono Sette tanto vitiole; che, le il vitio fusse perso, si tro-: narebbe di nuouo in esse;poiche sono Seminarij d'ogni male, lontane da ogni Virtu, principiando in quelle gli horrori eterni, oue non è regola, ma ogni confusione; giache anco questi Heresiarchi, membri di Satanasso, e precursori d'Antichristo, han-

j

no seminata la gizania della... confusione, frà la quale non si troua pure vna vera apparenza di bene.

Iddio non fù, non è, nè sarà diviso in eterno; e perche esto habita con la sua vera, e reale. Assistenza nella S. Chiesa, questa mai è stata corrotta, ma sempre vnita à luite però, essendo il Padre, il Figlio, e lo Spirito Santo, trè Persone, & vn solo Dio, in modo tale, che sempre sono vnite; segno chiaro è, che sesendo la S. Chiesa vnita à Dio, sempre è stata, è, è sarà in eterno permanente.

Ma tu, O Heretico, perchefei separato da Dio, nè anco credi alla sua Santa Chiesa Cactolica; e vai seguitando Sette-

XXXX CO.

così abomineuoli, le quali mili tano contra lo Spirito; e se la... Parte Superiore non raffrenarà l'Inferiore, come potrai mai ca-. minar bene nella via del Cielo ? nel quale no vi può entrar Carne, nè Senso. E sicome non si può arar la terra, se non si sottopógono i Caualli, ouero li Boui al giogo (adoprando ancora la sferza, per faru audar dritti, e presto) così tu huomo, nonpotrai caminare bene senza freno, volendo viuere lenza Spirito,e senza Ragione; ma n'anderai à guila de vn rapidiffimo fiume, in vn Mare di libertà, di concupilcenze, e di libidini: delle quali, se vorrai ben ponderare, (a) knouarai ripicae, exolme tutte le tue Sette; & all'incotro, le trougrai vacue di tutte le Virtù Christiane : oue adherendo à quelle, poni ostacolo à tutte le cole, che ti potrebbono dar luma pen conoscene la Verita Cattolica; interpretando in male. le Sacre Scritture, ripiene dello-Spirito Santo, le quali non puoi intendere, nè capire con Spirito. di Senso, e di Carne; e perciò quanto più lono chiare, & intelligibili, manco l'intendi,

Si può: vedere più chiara la tua cocità nell'interpretar male, quanto quella, che fi seuopre.

circa il SS, Sacramento dell'Altare, il quale tu neghi, e tanto. vituperi : e pur non è cola, della quale Christo parli più chiaro nel S. Euangelio, che Mastitutione di quello Celeste Pane: non parla in figure, nè in parabole, ma parla chiaro, che non fi può gloffare in niun modo, negando tu, nieghi quello, ch'è il lostegno dell'anima tua. Non dice Christo: Ego um Panis vinus, qui de Calo descendi? (b) E, Si quis manducaverit ex boc Pane -niuet in aternum? (c) Chi è queso Pane, ch'e disceso dal Cielo, le non quel medefinio, al quale dice S. Pietro : (d) Tu es Christus. Filius Dei vini, E. S. Marta: Tu es Christus Filius Dei ami, qui inhunc mundum venisti. (e)

Non mi negarai, che il nostro. Dio con uno icho Fiat, no creasse la Luce; Fiat Lux, Fiat Firmamentum, e così su futto: così dirò, che si come Dio ha fatto la Luce, de il Cielo co trè parole lenzaltro mezo; così pigliado il pane, disse cinque parole, trasformando se stesso in quel pane: oue non venue ad esserpiù pane materiale, ma Pane, Qui de Calo descendit. (f) Il che auuenne similmente del Calice) comandando il nostro amoro sissimo Dio, che lo mangiassi-

(a) Indicio libero, & ab. affectibus incorrupto: praferitm confider andony fa prima: Sectarum principia, quibus & separatio attorum primitus factionume ab Ecclosia Sensu discernum ur. (b) Ioann.6.7.51.(c,10%, 252.46) Mattheto.20.16. (c) Ioi1.7.27.(f) Ioi6.7.52.

mo in memoria fua; e per accomodarsi alli nostri gusti, si diede
sotto specie di Pane: ma à te,
Heretico, che nieghi questo SS.
Sacramento, li tuoi Predicanti
danno vn boccone di pane materiale, dicendoti, che così s'intenda far Commemoratione di
Christo: e se Dio l'intendesse à
questo modo, sarebbe cosa molto indegna d'esso, che con vn.
semplice boccone di pane, si facesse Commemoratione d'vn.
tanto, e si inesausto Amore, che
ci porta.

Oltra che Christo disse: (a)Panis, qui de Cælo descendit, non come la Manna nel Deserto, la quale era chiara Figura di questo Celeste Pane, E come può dar vita eterna vn poco di pane materiale ? non vedi, Misero, la tua cecità, che tutto tiri alla Carne? e chi può dar Vita eterna, se nó ' quel Dio, con l'Anima, & Humanità del Figliuolo dell'Eterno Padre? e riceuendo questo Pane Celeste con quelli modi, che si conviene, ha virtù di dar Vita eterna all'Anime nostre; merce à quel Dio, che disse: Ego sum Panis viuus, qui de Calo descendi ; qui manducat bunc Panem viuet in aternum. (b) Soggionge. do il nostro Dio, che questo Pane sarebbe stata la sua Carne, per dar al Mondo la vita: Panis, quem Ego dabo, caro mea est pro mundi vita; Tu dunque, che non

intendi, nè capisci li Misterij, quali hà Iddio operato per noi, non scopri, che ini si contiene vno de'più alti, che habbia fatto in questo Mondo, cioè il Misterio d'Amore. Voleua che riceuessimo questo Celeste Pane della sua Humanità, Anima, e Diuinità, e contemplassimo quest' alto, e divino Amore, quale volse operare, dando morte à se stesso, per dare vita à noi: e però disse, Qui manducat bunc Panema, viuet in aternum. (c)

Ma acciò non cadi in vn'altro errore, con dire: Dunque per hauer Vita eterna, non occorrerà far altro, che riccuere questo Pane: (poiche sei tanto sensuale, che conuerti ogni cosa in Carne,& in Senso ) deui considerare quante cose sa di mestieri fare avanti, che si mangi il pane materiale; e ciò te lo farà sapere vn Contadino.Quante fatiche gli conviene fare? lauorádo la terra, seminando il grano, aspettando con patienza d'vn. anno all'altro, fin che maturi; e molte volte, quando è per tagliarlo, la tempesta, e la nebbia glielo toglie con suo sommo dolore. Raccogliendolo poi, ò quati sudori! quanti affanni! lo batte, lo ripone nel Granaio, lo conduce al molino; per canarne la farina, e farne il pane. Finalmente fà il pane, & auanti, che lo mangi, prepara la mensa,

X x x x (a) Ioan.6. v.59.(b) Ioan.6.v.51.& 59.(c) Ioan.6.v.59.

filaua le mani con altre preparationi, e questo pur è pane materiale. Tanto maggiormente adunque, per mangiar questo Divintifimo Sacramento, fa di mestieri preparassi col battere questo Corpo con discipline; macerarlo có digiuni, orationi, e contemplationi; e poi con riuerenza, & humiltà, riceuerlo, facendo Commemoratione della fua Passione, e dell'Amore smisurato, che ti portò, dando morte a se, per dar Vita à te. Onde la nostra S. Chiesa con poche parole dichiara benissimo alli, che haueranno Vita eterna, e Morte eterna, dicedo: Mors est malis, Vita bonis: quelli, ch'anderanno, non come Giuda Traditore, ma come pecore del Celeste Pastores perseuereranno nell'offeruanza della Diuina Legge; pascoléráno ne'verdi prati delle Sante. Virtù, e nella commemoratione d'vn tanto Benefattore.

O Stoltitia! O Pazzia! O tenebre dell'huomo! il quale vuole, che co'l prendere vn boccone di pane materiale, fifaccia
Commemoratione di tante marauiglie, operate da Dio per la
nostra salute; e non vede, nè
scopre, che trà tutti li Misteri,
e Sacramenti, operati, & instituiti, questo è il maggiore, il più
vtile, à à noi mortali il più saluberrimo; perche è vn Pane d'Amore, che in se hà ogni dilettamento; Sacramento di pace, &

Vnione di vita eterna. Ond 🔾 non credendo l'Heretico in questo Pane, meno lo gusta, e così lascia di mangiar questo cibo, che da vita eterna, per mangiar vn boccone di pane, che nonpuò dar vita all'anima, nè al corpo; che meglio sarebbe gli dassero li suoi Predicanti va pane intiero, il quale almeno darebbe, vita al suo corpo per vn. giorno: ciechi, e pazzi sono li Predicanti, ma molto più pazzi sono quelli, che credono leggierezze tali,e cole da făciulli:siano pur Calvinisti, Luterani, daltri.

A questo proposito voglio raccontarti, O Heretico, alcune leggierezze, indeghità, pazzie, ot abominationi del tuo Lutero, ò più tosto toccarle, che in. Verità ( le larai huomo ragioneuole) t'arroffirai, e vergognarai in leptire tali pazzie, dette da vn tuo Heresiarca Precursore d'Antichristo; cose, che quando così fussero, meglior Paradiso sarebbe il restar nel Mondo. che andar al Ciclo: e se leggerai le sue Opere, studiandole bene, e ponderandole con la bilancia della Ragione, giudicarai, se poffono ester vere; e trouando (come in vero sono tali) queste effer biafteme, indegnita, & 200minationi, farai vna confequenza, che unto ciò, c'ha detto Lutero, è falso: mentre lo Spirito di Dio non permette, che si dicano fallità tali, come sono quelle de gli Heretici.

Qual maggior empietà, indegnita, & enorme sporchezza si può sentire nel Mondo, di quello dice questa sacrilega lingua? Nel libro de' fuoi Sermoni mensali: Leggili pure, che vedrai biasteme, horrori, & abominationi, che ti chiuderai gli occhi, e l'orecchie, per non leggere,nè fentire cole tanto inhumane, dissolute: che tu ( Padre, e Madre) per termine d'honestà, prohibirai il leggerle alle tue Figliuole, per effer piene di Senso, e di Carne. Dice dunque que-Lo temerario, che il violar Monache, non era peccato d'alcunmomento, nè di ciò haueua. (cropolo di confessarsene,&c.

Non ti vergogni, O Luterano, in sentire tal biasteme, & abominatione, che il tuo Lutero dice ? e questo è poco à comparatione di quello, c'hà detto. Leggi, ti prego, li fuoi Sermoncelli mensali, che sentirai cose, non solo da huomo sacrilego, ma da Diavolo stesso, anzi da. peggio, che Demonio: poiche q-No nó direbbe tâte abominationi . B tu, infelice, credi, che 12li huomini vegano da Dio,e che Dio habiti in tali Mostri? Vorreffi, che quel Dio Sommo Beme, qual è tanto puro, tanto ne--mico del vitio, & amico della... Verità, hauesse voluto tanto dishonesta, & infamie? Non the accorgi, che, eredendo tu a Lutero, biastemi Dio, dandogli Attributi infami, e dishonesti? poiche dando fede, che quello, c'hà scritto Lutero, venga da... Dio; conseguentemente attribuisci all'istesso Dio tanta iniquità, che questo Hereslarca hà detto. E come è possibile, che in te regni tanta cecità, & empieta, che vogli, che venga da... Dio vn' Huomo seminator de' vitij, e peccati? Leggi le sue opere,e di Caluino ancora, che al sicuro (se li vitii, e peccati fussero perduti nel Mondo) in essi vi ritrouarai ogni maluagità; dando a Dio Attributi infami; leuando la fua Gloria ad effo , alla sua S. Madre, & à suoi Santi; oscurando il Cielo, e la Terra. con tante biasteme, & iniquità: leuando alla sua S. Chiesa l'Autorità ; ottenebrando le Sacrea Scritture, con dargli Sentimenti pieni di Carne, e di Senso, con. biasteme horrende contra l'istesso Diose suoi SS. Sacramenti: non volendo accettare veruna... cofa, che ripugni alla Senfualità e Libertà di Conscienza; coses indegne, che fi sappiano, e si capiscano.

B pur veggo questi poneri Popoli ingannati, lasciare la viaregia, professata dalli loro Padri, Aui, e Bisaui, quali eranopieni della Verità Cattolica; equesti seguono vna via infame, insegnata da huomini, vsciti dal le fauci del Demonio, che inseg-

gna

gnauano ad odiar la Virtù, & amar il vitio; conducendoli per vna via così tenebrosa, che non possono conoscere la Persettione Christiana. Onde li Demonii fi seruono nell' Inferno di questi Heresiarchi, come d'Animali per ioro caccie; poiche inquel tenebrolo luogo non polsono tormentar l'Anime, se non tanto, quanto gli è permesso dal **la** Giustitia di Dio, conforme la grauezza delle loro colpe(viando Dio à questo modo anco con li Dannati la sua Misericordia) ma 'contra queste Piere d'Heresiarchi, come su Ario, Lutero, Caluino, & altri, gli vien data... dalla Giustikia Divina ogni libertà, come si suol dare à Cani mastini, di lacerarli à guisa di Piere, affligerli, e tormentarli: perche, ficome commisero scelerità le più grandi, che commetta ogn'altra Natione del Mondo, giustamente deuono ancora esser puniti sopra tutti li peccatori : effendogli concessa... facoita di trouar nuoue inuentioni nell'Inferno per tormen: tarli, & indurre sopra d'essi tutte le pene, e mali infernali; perche vollero leguire, abominationitali, dando alla loro Carne libertà di poter viuere alla. peggio, per meglio innolgerfimel fango de' vitij ; ( ttrahendofidalla Legge di Spirite, e lottomettendosi à quella del Sen-10. tanto abborrita dalli Santi, o

•4£ .

grand'Amici di Dio; li quali conoscendo quanto grande sussela Tirannia, e Crudeltà d'essa, p non essergli Sudditi, si mortisicauano con tante maceratroni, penitenze, e digiuni, che le loro Vite rendono ammiratione, e stupore.

Adunque tu, Heretico, pensi con dar libertà al tuo Corpo, di caminar nella via della Virtù? O pazzo, O cieco, se credi tal cosa! Non ti mostra chiaramēte la Natura, che sei ingannato? non t'accorgi, che Lutero, Caluino, & altri non hanno parlato, e scritto, se non affluenza di Senso? E particolarmente, quando esso Lutero mangiaua, & haueua pieno il ventre, e li fumi del vino gli ascendeuano in testa, esténdo imbriaco: t'hò detto altre volte, che per venir in cognitione di questo, deui leggere li fuoi Sermoni Meniali. E cola chiara che non hauendo l'huomo in se Spirito di Virtù, bilogna, c'habbia in le ogni male, é cada nell'iniquità; ficome tu, e gli altri Heretici tutti sete caduti chiaramente; viuendo in Senso reprobo, nè sapendo hora più quello, che vi crediate; con tanta varietà di Sette, vna... peggiore dell'altra; viuedo ogn' vno di vostro capriccio, che parete appunto vn' Hospidale di Matti, posti in vna confusione. L parmi vederui fimili a Babilonij, quali edificavano la gran-

Tor-

Torre, e furono divisi nelle lingue, che non s'intendeuano più l'vno có l'altro; così voi altri sete talmente divisi, e confusi, che non sapete più quello, che vi crediate.

Ma se non vuoi credere à me, O Heretico, & alla Verità, che io ti dico, credila da te stesso, confiderando, e conoscendo la... gran moltitudine, e varietà delle Sette Hereticali, le quali sono in circa 130. E se non vuoi confiderare ciò con termine di Spirito, già in te estinto(per esfer loggiogato dal Senso) consideralo almeno con termini naturali, con li quali venirai incognitione di cose tanto lontane dalla Verità, quanto è lontano il Cielo dalla Terra; e giudicarai, che quelle in modqualcuno non possono attribuirsi à Dio per esser tanto abomineuoli:vedi anco, che quasi tutte sono estinte, dalla Caluina, e Lutera. na in poi; perche sono l'vitime instituite, e sono ancora fresche; ma tuttauia si vede andarsi pur estinguendo hormai la Luterana; legno chiaro, e manifesto, che non sono fondate in Dio, ma sopra l'arena.

ri,

Non mi marauiglio, che vacieco non veda il Cielo: e così ne anco mi marauiglio, che gli Heretici acctecati non vedano. la Verità Cattolica, e che come ciechi cadano in ogni calamità, & enormità de vitij. Se il Sole, e la Luna s'oscurorno nellas Morte del Saluatore, riconoscendo il loro Creatore, con dar segno di mestitia; quanto maggiormente douerebbe l'huomo (per la cui salute morì) compatire il suo Redentore, uedendo quella faccia diuina, che illumina l'istesso Sole, oscurata, e tutta ricoperta di sangue? Ma Dio mio! patiste, e v'oscuraste per gente ingrata, & à voi ribella; dico per gli Heretici, quali vedendoui patire, e morire, vogliono esti viuere in delicie, priui della tramontana del vostro santo Spirito, seguendo il loro Senso; non curandosi di compatire chi per loro sparse il Sangue: di certo, Signore, che io direi pazzie contra questi ingrati; ma per voftro amore mi mortificarò, ancorche io veda tanta. ingratitudine, nella quale vinono senza termini di ragione, formandoli da per le (come le qualcuno di loro fusse vn Domene Dio ) Legge a fuo gusto (enfuale, e carnale .

Dimmi, O Heretico, per qual causa seacciò Dio dal Cielo gli Angioli di tenebre, se non perche si ribellarono da esso, voledo viuere nella Gloria in libertà loro, senza riconoscer l'istesso Dio per Superiore; nè voleuano vbidire a quanto esso comanda-ua; poiche facendogli vedere l'Incarnatione del Verbo (il quale voleua, che suffe adorato)

esta insuperbiti, non volendo adorarlo, si ribellarono, e così surono precipitati nel profondo dell'abisso. (a) Il medemo auuenne al primo huomo Adamo, il quale per hauer trasgredito il Comandamento di Dio, cascò a guisa d'vn'altro Lucisero, e così su scacciato dal Paradiso terrestre.

Non diede Dio nel principio Ia Legge di Natura, che ogn'vno facesse ad altri quello, che volena fusic fatto à se stesso, e che quello, che non voleua fusse fatto à le, non lo facesse ad altri? Quanti Precetti Dio hà dato nella Legge scritta? Quante cose ci comanda nella Legge Euagelica? E perche tante Leggi, e Precetti? O misero Heretico, non vedi, che dopò la Caduta... d'Adamo siamo nati in peccato? Perilche la nostra fragilità ci inchina sempre al male: pertanto Iddio (per rimediare alla... nostra strage, e rouina) ci hà dato rimedio faluberrimo contra il vitio, e peccato: mentre non essendo state bastanti tante Leggi, e Precetti, per distruggerlo, & annihilarlo, si ritolse l'istesso Dio di venir dal Cielo in propria Persona, per estirparlo. Onde volendo tu seguir Lutero, e Caluino, dicendo, che sono stati huomini di Dio, bisogna confessar anco, che venghi à dire, esser stato Dio Autoredorgni iniquità; hauendo permesso, & ordinato, che questi Heresiarchi scriuessero cose tanto abomineuoli, le quali non hanno altro sine, che di ridurre l'huomo, e la donna ad vacumulo di maluagità; cosa, che sarebbe indegna d'va tal Dio. Dunque non t'accorgi, che credendo à queste salse Sette, vieni à biastemare Iddio, & à fargli ingiuria grandissima, dandogii

Attributi così infami?

Non è infamia quella, ch'va altra volta hò detto effer vícita da nefanda bocca di Lutero, che il deflorare, e violare Vergini,e Monache consacrate à Dio, non era peccato di momento alcuno,e che non v'haueua scropolo di Conscienza, con tante altre dishonesta? Replico acora quello, che disse Lutero; che (hauendo patito Christo per noi ) non occorre far altra penitenza: le questo potesse estere, à che proposito hauerebbe detto Christo: Estote parati, quia nescitis neque diem, neque bor am? (a) e he preparamenti deuono esser questi? di Carne, di Senso? O miscro non vedi, che parla chiaro, non ofcuro in parabole? fignifica preparamenti al ben morire co mortificar la Carne, far ope-

<sup>(</sup>a) Obiellum Superbia Angelorum, fuisse Valonem Hypostaticam, zenent Viguerius. Iacobus de Valentia, Çatharmus, Ruardus, Suarez, &c. (a) Luc. 12. 7.40.

Té di Virtù, e di Perfettione, &c. e come farai questa preparatione, se dai alla tua Carne tutte le commodità, e mezi possibili, per farla ricalcitrare contra lo Spirito? e se esso Spirito non hà potestà per ammaestrarti per la via delle Virtù, come farai opere di preparatione al ben morire?

Chi vuole far questo viaggio dalla Terra al Cielo (oue nonpuò entrar macchia di peccato) fà di mestieri, prima esser ben. mortificato, purgato, e libero d'ogni vitio: E come tuentra. rai in quella Celeste Gierusalemme carico di Senso, di Carne, e d'Iniquità? Adunque pazzo, e cieco chesei, vuoi credere ad huomini, che t'insegnanoà viuere non da huomo, ma da... animale; il fine del quale non è, se non mangiar', e bere. Non. viddi mai maggior trascuragine, e pazzia, quanto questa, di voler competere con Dio; conleuargli l'Attributi della sua infinita Bonta, e Diuina Giustitia: lacerando il Padre Eterno, il Figliuolo, e lo Spirito Santo;il cui splendore, e luce s'affaticano d' offuscare, mentre risplende tuttavia nella Santa Chiela Cattolica Romana, & Apostolica;la. quale c'insegna le vere Virth Christiane, & il modo, con cui fi deue sottoporre alla Parte Superiore, l'Inferiore, e renderla

13

vbidiente all'istesso Dio; conmortificarla, consulcarla, leuargli la libertà, e castigandola; sicome c'insegna S. Paolo: Castigo Corpus meum, & in servitutem redigo, (a) e l'istesso Signore dice: Pænitentiam agite, appropinquanit enim Regnum Cælorum. (b)

Adunque puoi vedere chiaramente, O Heretico, che Dio vuole, che tu facci penitenza; nè si possono giossare queste parole: Lascia, lascia di credere alle buggie de' tuoi Predicanti, ch'essendo pieni di Senso, e d' Iniquità, t'insegnano vna via... da Sardanapalo, colma d'ogni vitio; & à guisa di Sicarij ammazzano l'anima tua, redenta... co'l pretiosssimo Sague di Christo: che quando considero tanta tua rouina, prorompo in lagrime, e gemiti, dolendomi de vna tanta cecità, che potendo caminare per la Luce Euangelica, vuoi andare per le tenebre dell'Infedeltà.

Non mi puoi negare, fratello, che dopò il peccato d'Adamo, non sia restato quest'infame corpo, tutto dato, ex inchinato al male; in modo, che può compararsi ad vn'indominata Fiora, che sà di bisogno vn buon freno à chi vnole dominarla. Così à quest'huomo (essendo fatto tanto indomito) bisogna mettergli freno; altrimente, lasciandolo viuere libero, no v'è crudeltà nel

Yyyy Mon-(a)1.Cor.9.v.25.(b)Matth.4.v.17. Mondo, che non la commetta. Dunque le questa è Verita, come è verissima, che non la puoi negare; doue trouerai nelle Sette de' tuoi Heresiarchi, che ponghino questo freno al Corpo, & alla Carne? trouerai bene, che al contrario, Lutero, e Caluino gli concedono tutti li mezi possibili, che meglio gli possano seruire, per scorrere, & inuolgersi nell'immonditie, dandogli libertà di Conscienza.

E per qual causa distrusse Dio le Città di Pentapoli?solo per la libertà, che dauano alla Carne; di modo che erano venuti à termini tali, che voleuano violare aco gli Angioli, mandati dal medemo Dio, acciò liberassero Loth dall' infamie di Sodoma. (a) Perche distrusse il Mondo? non, perche viuevano in questa Libertà sensuale, e carnale; (b) Sendo chiaro, che sicome non si può trattenere vn rapidisimo fiume, che non scorra al mare: così vn'huomo, & vna donna... sfrenata, fenza mortificatione, non può trattenersi, che non. fcorra in vn mare di mille, cento mila abominationi.

Vedi dunque quanto sei ingannato da costoro, li quali mai ti parlano di mortificatione, ma in tutte l'opere loro t'insegnano à dar libertà alla Carne, & al Senso; non te ne sidare, poiche mai ti dissero yna Verità.

mentre erano huomini sicarii di pouere anime, esseminati. vitiofi;li quali , per meglio farti viuere lotano dalla Verità Cattolica, ti milero in odio li mezi. che ti poteuano dar lume, e cognitione di quella. E che fia. vero; osserua tutti li loro Predicanti,che vedrai, e sentirai solo predicar contra la S.Chiesa Romana, per metterla in odio, & in mal concetto; acció non t'accosti ad essa, e riceui il lume della Verità Euangelica.Però mentre risplendono li raggi à guisa di Sole, rifcaldati ad etti, e riceui la Luce di Vita, la quale ti darà chiara cognitione, che sin'hora hai leguitato huomini pieni di tenebre, indemi d'hauer nome sopra la terra:e leguendo questa vera Luce, pernenirai à quei eterni Pascoli, one il Nostro Viuente Dio se ne stà glorioso, es maestoso; da cui escono fonti, laghi, e fiumi, ch'allagano, & inondano di Gloria tutto il Cielo, nella quale vi nuotano li Paraninfi Celesti a guisa di tanti pesci del Mare. Ini vedrai la. candidezza, la purità, e la perfettione della Legge Euangelica,e Cattolica Romana; e verrai in cognitione dell'abominationi, dishonestà, & immonditie, c'hanno detto Lutero, Calumo, & i loro Ministri, e Predicanti:U fine de'quali fù folo, d'ingannarti, & allontanarti dal tuo Crea-

(a)Gen, 19, v.d.(b)Gen.6. v.z.

tore,

tore,e Redentore, & auicinarti, anzi ingolfarti in vn Mare d'ogni scelerità, e maluagità, O Dio! ò Dio!

T,

1

1

Ü

7

J

5

۲.

...

ſ

امع

إ

Vedi, Fratello, se io parlassi co questi tuoi Predicanti, quali mai seppero che cosa sia la Virtù,nè Atti virtuosi, amorosi, & indrizzati in Dio, eche tu fussi presente; io direi à gloria del mio Dio circa l'Vnione, c'hà l'anima amante con l'istesso Dio, cose di maraviglia; talmente, che restarebbono come morti. nè saprebbono rispondere parola,e da te stesso confessaressi,che esi, e tu sete ingannati ; (a) e se non mi pento, spero nel mio Signore di farti vn ragionamento spirituale, quale ti rapirà il cuore,e che la prudenza, e tutta la... Sapienza dell'istessi tuoi Predicanti giamai potrebbe dettare cole tali:ma se io pouerello non te lo farò, restarò per la tua incapacità; poiche essendo tu Carne,e Senso, non capirai, ne intenderai cose di tanto Spirito: mētre mai ti furono fatti simili Trattati Spirituali d'Amor d'Iddio, ma solo sentisti dir male del Papa, de' Religiosi, della Chiesa Cattolica, e della Penitenza...

O Dio degli Angioli! qual Popolo, ò Natione fu giamai nel Mondo, la quale non hauesse pur qualche apertura, per mezo della quale venisse in cognitione

della sua cecità? solo gli Here tici sono senz'alcuna dispositio ne,&apertura,per riceuer il lume, e cognitione della loro infedeltà; anzi hanno vna muraglia così groffa, che li circonda, che non possono riceuere cognitione di questa vostra Verità: anzi, dico, si vanno sempre più allontanando dalla Maestà Voftra, fabricando iniquità fopra. iniquità; che pure queste cole da me dette, sarebbono tante luci, con le qualipôtrebbono. vedere la Cattolica Verità; ma col negarle, odiarle, e perseguitarle, vanno sempre accrescendo questa muraglia della loro infedeltà, e muorono disperati, e sepolti insieme con li loro Predicanti, & Heresiarchi nell' abisso dell'Inserno.

Laonde Sig. mio Amatisimo, altro rimedio no si può trouare, se con la vostra potente mano non li cauate fuori da vn tanto Pelago di maluagità, adoprado mezo straordinario; perche questa Carne, nella quale sono involti, & annegati, hà tanta forza,c'hà possuto vincere sino vofiri gran Serui. E confesso la Verità, che no conosco il maggior nemico di questo, nè s'è trouato maggior difficultà nelli vostri Amici, e Serui, quanto il domare, e regolare quest'indomita... Carne: e questi Heretici non-

Yyyy 2 vo-(a) Hunc Viri DEI Zelum expertus fuit ille Princeps Saxonia. Supra ad Lector em ab initio Lib. vogliono accettare alcuno rime dio, cotrario à questa graue infermità di Senso, e particolarmente la santa Penitenza; la quale su comandata tanto dal Real Profeta Dauide, e da tanti altri Profeti della Legge vecchia, e su essercitata con l'istessi Popoli, per placare l'ira vostra Diuina, dopò che haucuano commessi li peccati; e Voi, Signore, gli perdonauate, restando sodisfatto.

Gl'istessi Regi, e Prencipi nella primitiua Chiesa andauano in gran numero ne'Deserti, egrotte, lasciando le Corone, escettri per far penitenza, & attendere alla maceratione della Carne, e ridurla nella seruitù dello Spirito; conoscendo quanto era necessario il rassrenaria: e questi miseri acciecati pensano col ben crapulare, e darsi ad ogni comodità sensuale, d'acquistare il Paradiso, e che Vostra Maestà gli habbia da restate obligata.

Ascoltami, Heretico; Non., dice Christo nel suo S. Euangelio: Sic luceat Lux vestra coram, bominibus, ve videant opera vestra bona, & gloriscent Patrem, vestrum, qui in calis est? (a) Pensi sorse, che Dio voglia intendere la Luce materiale? Non vedi chiaramente, che questa luce, non è altro, che il viuere virtuosamente, e santamente, acciò risplenda nell' Humiltà, Castità,

(4) Mallb.5.7.17.

Penitenza, e Contemplationede'Diuni Misterij, operati per nostro amore dal nostro Dio? B come risplenderà in te coram beminibus il buon essempio, seguendo tu Sette tanto lontane dalla virtù, e sprezzando quelle cose, che ti potrebbono dar lumedella vera Luce? Non t'accorgi, che le Sette de'tuoi Heresiarchi sono tutte piene di tenebre, & oscurità, non insegnandoti incesse, se non vitij, carnalità, & abominationi?

Dimmi, fratello: Credi tu? che trà gli Heretici si contempli Dio, e li suoi Diuini Misterij? Dimanda yn poco alli tuoi Predicanti, che cosa sia la Contemplatione? Credimi, che non sapendo loro, che cosa sia Virtù Spirituale, meno sapranno, checesa sia Contemplatione: ma se gli dimandarai di Senso, di Carne,e fimili, di ciò la ranno molto prattici; sendo che altro nonhanno Rudiato, le non in fométarla : e fe trattarai feco di questa Contemplatione, che contiene in se Amore, & Vnione con Dio, Affetti, Lumi, Vifte, Colloquij celesti, e Desiderij grandiffini, che tendono nell' istesso Dio, con altre cole infinite; t'afficuro, che di queste cofe non ti sapranno renderconto, nè giamai li fentirai predicare di tali materie: poiche effendono tutti Carne, non possono capire, nè intendere quest'alta Teo.

logia, insegnata da Christo, quado disse: Confiteor tibi Pater, quia abscondisti bac à Sapientibus, & Prudentibus, & reuelasti ea paruu-

lis . (a)

Non parlaua Christo di quell'huomini sapienti secondo la. Carne, quali non attendono ad altro, che ad ingrassarla; maparlaua di quelli, i quali sono pieni dello Spirito di Dio, & il-Iuminati nella via delle Sante Virtù; per mezzo delle quali, si fanno grand'Amici di Dio, benche fussero semplici, ò anco idioti: à questi concede il dono della Contenaplatione, e conuersano con li loro Corpi in Terra, ma co lo Spirito, e mente si trouano del continuo in Cielo: Nofira autem Conversatio in Calis eft. **(b)** 

O beato! O selice te! se tu volessi credere, non dirò alla Ragione, ma all'istessa Natura; perche questa ti farebbe conoscere, essere vna pazzia, credere ad huomini tanto vitiosi, dati in. reprobum sensum, come furono Lutero, e Caluino, e tutt'i loro Seguaci; lasciando (Misero) di credere alla Verità Cattolica; nella quale vi sono innumerabili Prelati, Dottori, e Religiosi, che hanno à caro la loro salute, e sono molto intelligenti delle Sacre Scritture, quali studiano, e fludiorno da 1630. (c) anni in

quà: dalle quali hanno cauato la Quint' Essenza, hauendo la. Chie a congregati tanti SS.Concilij, ne' quali sono interuenuti. tutti li principali Teologi, e Dottori d'essa.Laonde puoi ben credere, che Huomini tanto santi, & intelligenti, habbiano hauuto desiderio, e gran studio di seguir la vera via, per andar à Dio; nè trouando altra verità. che questa Cattolica per rettamente caminare à questo centro, l'hanno approuata, e confermata ; condannando ogn'altra Setta per Diabolica,e perniciosa, come instituita contra-Dio, in pregiudicio della falute dell'anime:e tato più hano sempre di volta in volta cofermata l'Apostolica, e Romana Chiesa : conoscendo, quella esser retta, gouernata dalla potente mano di Dio & illustrata con innumerabili Miracoli , e Prodigij.

Adunque tu vorrai, misero Heretico, lasciar di credere à tante Autorità di centenaia, emigliaia de'Santi Prelati, Dottori, Teologi, e Religiosi, retti dallo Spirito Santo, per crederead vn Lutero, & ad vn suo Discepolo Caluino, Inimici vno dell'altro? Huomini sacrileghi, inuetori di Sette così abomineuoli, senz'alcuna Autorità, nelle quali dissero cose indegne d'esser credute da huomini ragioneuo-

<sup>(</sup>a) Matth. 11.v.25. (b) Philipp. 3.v.20. (c) Hoc Anno describi bac fecit.

li: ma perche predicorno colefauoreuoli al Senso, & alla Carne, glisu facile il persuaderetali abominationi a'Popoli semplici, & ignoranti, che pur troppo senz' altre Prediche, da se stessa la Carne si dà in preda ad ogn'immonditia. (a)

## CAPITOLO XL.

Come il Digiuno fù insegnato, & essercitato da Christo per zostro essempio; e delle.Virtù, obe opera il Digiuno.

CE tu vorrai conoscere,Fratello, quanto fij ingannato nel dispregio, che fai del Digiuno; leggi l'Euangelio di Christo,che corre nel primo giorno di Quarefima (b) nel quale c'insegna... il modo di far questo digiuno, del quale sono stati tanto nemici, li tuoi Lutero, e Caluino; dicendo l'istesso Signore(mentre insegnana alli suoi Apostoli) Quando diniunate, non vogliate fare, come fanno gl'Hipocriti, quali mostrano d'esser tristi: Replicando pure nel medemo Ruangelio, con ordinare questo digiuno; non con parole ofcare nè in parabole, ma chiaramento, e manifestamente, che non. si può glossare; & in tanti altri luoghi della Scrittura vecchia, e nuoua, lo commenda canto: e tunon vuoi osseruarlo, dando Rede ad huomini, che ti predi-

cano contra l'Euangelio tanto sfacciata, e temerariamente, có tanta rouina delle pouere anime, redente col Sangue pretioso di Giesù Christo.

Non dice anco il medemo Signore (c) che certa Sorte di Spiriti non si poteuano scacciare da Corpi humani, se non con. Digiuno, & Oratione ? Li tuoi Predicanti, non ti leggeranno questi Euangelij chiari; e se purete li leggono, osserua bene, che gli daranno sentimenti, e glosse tanto lontane dalla Verità, quato è lontano il Paradiso dall'Inserno.

Ma dimmi per termini d'amore; non deui imitare il tuo Signore? E se esso sece tanta penitenza, digiunando 40. giorni, e 40. notti, per qual causa tu, che sei nato in peccato, & hai commesso tante sceleratezze,

non

(a)Predicatio Libertatis ampliorem, & celeriorem fortitur sequelam, prasertim, cum dormirent homines: seù Magistratibus negligentiùs se opponentibus) qu'am pradicatio veritatis: nam facilis descensus Auerni. (b)Matth.8.(c)Matth.17.Marc.9.

non vuoi digiunare, non vuoi far penitenza? Vn' amico nonconosce l'altro amico, se nonnel patire; così Dio conosce gli
suoi Amici dal patire, dalli digiuni, e simiglianti. Dunquetu, che sprezzi la penitenza, li
digiuni, cilicij, ela mortificatione della Carne, non sei amico di Dio: Di chi dunque sei A
mico? Del Demonio, amico del
vitio, e del peccato.

Ma dimmi, credi tu, che ladificordia, l'inquietudine, la difunione, possa stare con gli amici di Dio? Mi dirai di nò, come anco è vero: Dunque come vuoi tu, che Dio habiti in te, oue no è vnione, nè concordia, nè pace, nè amore? Essendo che non vuoi

viuere, se non di tuo capo, & in Libertà di Conscienza, e credere quello, che ti piace: Non lo vedi in prattica? Non lo tocchi con mano?

Altre volte t'hò replicato, e di nuouo lo replico, che si ritrouano eirca 137. Sorti di Sette, senza quelle, che sono inuentate da capricci d'huomini comuni:hora giudica da te stesso, se in tanta varietà di Sette, tutte
piene di falsità, e di bugie può
esserui Dio di tanta Vnione, e
Verità? Onde non puoi far di
meno, che non ti rauuedi d' vn.
tanto errore, che commetti, seguendo tali opinioni false, & abomineuoli, che ti conducono
all'Inferno,

## CAPITOLO XLI.

Come nell' Opere di Lutero si conosce euidentemente la sua-Instabilità, hor di lodar vna cosa, hor di biasmarla; sicome hà fatto, parlando della B. V. MARIA: s'aggionge nel presente Capitolo vn Trattato particolare delle lodi, e grandez ze d'essa Madre di Dio.

E vuoi credere, Heretico, la pazzia, & incostanza del tuo Lutero, osserua li suoi Scritti di tempo, in tempo, e vedrai, che parla hora in vn modo, hora in vn altro; hora loda vna cosa, & hora la vitupera; in somma; trouerai, che non parlaua, se non à capriccio, e secondo che dallo

fpirito infernale, e dall' vbrizchezza era guidato; e quando
era vbriaco, all'hora dicena lefue pazzie: ma acciò conosci la
Verità di ciò; leggi li Scritti di
Lutero, oue parla della GranMadre di Dio, tanto da esso, eda Caluino sprezzata, & auvilita; la quale biastemano, condire

dire di lei cose indegne. Vedrai, che hora l'honora, & hora la vitupera, dando segno chiaro, che parlaua capricciolamete;perche gli huomini Sauij, و Prudenti pensano molto bene quello, c'hanno à dire, massime, in cole importanti:ma esso hora loda la Madre di Dio, dicendo, che non le gli può dar maggior ticolo, quanto chiamarla Madre di Dio; & hora dice, che tanto sima faceua di lei,quanta facena della sua moglie. Ma vuoi tu sentire le grandezze,& attributi di questa nostra Maria. ? ascoltale, e poi fà tu giudicio, se è degnissima di lode, di benedittione, di gloria, e di Maestà.

Dimmi fratello, credi all'Euágelio di Christo? mi dirai di sì: sebene dubito, che li tuoi Predicanti l'haucrano puertito, ouero mai te l'hauerano letto.Quado l' Angelo Gabriele annuntiò questa Donna, che cosa disse, come Ambasciatore dell'Eterno Padre? Non parlò, se non quello, che Dio pi hauea commesso? Non diffe: Aue gratia plena, Dominus tecum? (a) Poteua questo Celeste Paraninfo ingrandirla più di quello, che fece nel Nome di Dio, dicendo, ch'era piena di gratia, e che il Signore era in. effa?

Meglio: segui l'Euangelio,

qual dice, che questa Verginella rispose all' Angelo: Quomodà fet istud, quoniam Virum non cognosco?(b) senti la risposta ancor dell'Angelo, che nell'Euangelio rappresenta l'istesso Dio: Spiritus Sattus supueniet in te, & Virtus Altissimi obumbrabit tibi. (c) Vedi,milero, quanto habbia voluto Dio ingrandir questa Beata Giouanetta Maria, auanti che fusse sua Madre; hor pensa, che douette fare, dopò d'esser l' istesso Dio entrato in quel beato Ventre, che pur anco nell'Euangelio fi legge: Beatus Venter, qui te portauit,& >bera,qua suxisti.(d) Non puoi negare, ò Lutero mendace, ò Caluino temerario, con tutti li bugiardi Predicanti, che Dio non habbia. così altamente ingrandita quella,che doueua esser sua real Madre, mentre la creò Grande, anzi piena di Grandezze. Quiu fecit mihi magna, qui potens est (e) dãdogli ogn'attributo, fuor che di Dio: la fabricò con la potente fua mano; Fecit potentiam in brachio suo; (f) dal peccato Originale conservandola in tutto illesa: Se dunque Dio l'hà tanto ingrandita, come è chiarol'Buangelio, che non si può glossare;per qual causa tu, ò immondo Lutero, e vitioso Caluino, tanto odiate queRa si alta Ma-

(a) Luc.1.7.7.(b) Luc.1, y.34.(c) Luc.1.7.35.(d) Luc.11.7.27. (e) Luc. 1.7.49. (f) Luc.1.7.51.

dre di Dio? E come hai ardire, tu Predicante loquace, di predicare contra questa nostra Deifera, per gratia chiamata Maria, predicando contra l'Euangelio, il quale trà tutti gli altri è il più chiaro? Non t'auuedi, Popolo cieco, che sei ingannato da questi tuoi faisi Profeti? Leggi da ce stesso, che vedrai quanto Dio honori la sua Madre: e tu la vilipendi,la sprezzi,e la calpestri; caui gli occhi alla sua Imagine, vai mormorando di lei, dicedone ogni male: O infelice! che altro rimedio non hai, che quefla gran Madre, per ottener la. tua Conuersione, e ti priui anco di questa, acciò non vi sia rimedio alcuno per la tua salute.

J

Dimmi, o Heretico; le hai Madre, non hai à caro, che sia anco dagli altri honorata, e riuerita? sì certo: perche dunque non deui honorar tu, e tutti gli altri, la Madre di Dio, per riuerenza dell'istesso Signore? non ti pare sosse, che vn tanto Iddio non. meritasse anco vna Madre, adornata di tanta Maesta?

Ti domando questo, se pensi, che Dio potesse dar à questa sua Madre tanti Attributi, Gradezze, e Dignità? se tu dici, e rispondi di nò, dai l'impotenza all'istesso Dio, al quale, per crear li Cieli, il Sole, la Luna, & il Tutto, bastò dire: Fiat; e così su fatto: perche dunque, ò ignorante,

non vuoi c'habbia dato alla sua Genitrice ogni pienezza di gratie? deui pur creder al S. Euangelio, che il Signore habitasse in lei,e che lo Spirito Santo la circondasse, e la Virtù di Dio l'adombrasse?

Non senza ragione (certo) gli Angioli, stupiti, e maravigliată di tanta bellezza nell'Assuntione d'essa (che sece in Corpo, & in Anima) andavano dicendo: Que est ista, que ascendit per desertum? (a) che viene dal deserto del Mondo, con tanta pompa, e Maestà?

La S.Chiesa Cattolica, volendosi conformarc con la Trionfante, l'honora come vera Madre di Dio; attribuendogli ogn' honore, dignità, gloria, e grandezza; tenendola per particolar Auocata, & edificando innumerabili Chiese, e Monasterij ad honore, e gloria sua : e li Fedeli Cattolici concorrono à gara, ad ingrandirla, come meritissma, e degnissima Madre di Dio; la quale se ne stà gloriosa, e maestosa in quella Celeste Patria, alla Destra del Figliuolo di Dio; riuerita, & honorata dal Cielo, e dalla Terra: coronata. Regina degli Angioli, Auocata de'peccatori, fatta terribile à Demonij; in modo tale, che dopò l'istesso Dio la S. Chiesa non hà maggior Tesoro di questa. Signora, che come Tesoriera. Zzzzdell'

(a) Cant. 8. v.5.

dell'Erario del Cielo, arricchisce ogni suo dinoto Fedele.

Etu, pouero Heretico, lei prino del fauore di quelta Celeste Monarchessa, per voler credere ad huomini, vsciti dall'Inferna, Imperoche, sicome li Demonij no hano maggior Nemica di questa; così Lutero, Caluino, & i loro Predicanti si coformano co'l loro Prencipe Infernale, in odiarla, calpestrarla, vilipēderļaje vogliono formarli vn' Euangelio à loro capriccio. Da questo puoi chiaramente vedere, se sei ingannato; vogliono glossare, e malamente interpretare gli Euagelij di Christo, tanto chiari, che tutta la Sapiéza del Mondo, non potrebbe mutargli vna fillaba. Pensa poi tu, e fanne la consequenza di quello, che fanno con gli Euangelij, che fono ofcuri, ne' quali Dio parla in parabole, e figure; all' interpretatione delle quali, v'è di bisogno l'aiuto dello Spirito Santo, di cui sono misteriosamente ripiene. E come credi, che questi Huomacci, pieni di Carnalità, possano intendere. Misterij così alti ? Poiche in. loro, è in tutto estinto lo Spirito Santo, prevalendo in essi la-Carne, & il Senso.

O poueri Popoli îngannati! piangete Cieli, oscurateui, Sole, e Luna, e cadete à Stelle! Pianga pure la Chiesa Militante, vna tanta cecità, e crudeltà di questi persi, & acciecati Fratelli; quali viuono in Sette così ottenebrate, inuentate da huomini diabolici, veri Precursori d'Antichristo, che preparano vna via d'ogn'iniquità, e maluagita al lo ro Prencipe; insegnando abominationi tali, che l'Inferno stesso no saprebbe inuetarle: anzi che sino l'istessi Demonij imparano da questi Heresiarchi, e da loro Ministri Predicanti: O stato infelice, e lagrimeuole!

Ma torniamo al Discorso delle grandezze, dignità, & attributi, che hai inteso nel Vangelo, di questa grande Imperatrice, e Nostra Signora Maria... Auanti, che Dio creasse il Cielo, la Terra, e tutte l'altre Creature, l'haueua prima creata nella fua Divina Mente. Nacque di Gioachimo, & Anna, huomini castissimi; sù concetta senza peccato Originale; hebbe l'vío della Ragione sin nel Ventre della Madre: amaua,& intendeua di Dio altamente; su con acrata a Dio nel Tempio; fu spofata dal santo Patriarca Gioseppe; fù annuntiata dall'Angelo, e concepì l'Eterno Verbo, Figlinolo del Padre Eterno.

Etu, Heretico, hai ardire di calunniare questa gran Donna? quella, che partori il Creatore in vna vile Stalla; quella, che lo riuolfe in poueri panni, e lo legò in pouere fascie; quella, che l'inchinò in vna magiatoia; quel-

Digitized by Google

quella Celeste Verginella, che lo lattò, e lo nodrì nel suo beato petto: quella, che lo maneggiò, e l'accarezzò, l'alleuò, & in pochi giorni lo vidde spargere il fuo pretiosisimo Sangue; quella, che lo presentò al Tempio, che fù trafitta dal coltello di Simeone; quella, che lo vidde trafitto in Croce con tanti dolori, che Phebbe nelle braccia, dopò che su deposto dalla Croce, lo sepelì, elo vidde resuscitato glorioso; quella, che lo vidde salir al Cielo, e su presente, quando mandò lo Spirito Santo. Quella, che passò da questa Vita mortale senza dolore, ma con giubilo, & allegrezza, e che salì al Cielo in Corpo, & Anima; quella, che dalla Santissima Trinità su eoronata Regina del Cielo, e della Terra, degli Angioli, e de gli huomini; quella, che fù posta gloriosa, e maestosa nella... Defica del suo Vnigenito Figlipolo. Quella, che spezzò il capo al Dragene, al cui Nome contremiscono li Demonij; ch'è Tesoriera del Paradiso, esotto Dio può tutte le cose In Cielo,ed in Terra; à cui Dio concede tutto quello, che gli dimanda... Quella, ch'è Auocata de'peccatori, e s'oppone alla Giustitia. di Dio; ch'è la maraviglia trà tutte le marauiglie create da. Dio, la più bella, la più formola; ch'è cororonata di 12. Stelle, e che calpestra la Luna.Quella,

٠.,

1

....

, <u>.</u>

. . .

...

ı,

.

Ä

.1

ch'è Stella matutina, Porta del Cielo, Rifugio de'peccatori, softiene il Mondo con le sue preci; quella, ch'è assomigliata al Cipresso, all'Oliua, alla Rosa. & al Platano, con altr'innumerabili Attributi. Quella, che fù figurata da' Patriarchi, profetizata da' Profesi, ammirata, & honorata dagli Angioli:quell'Arca, che portò nel (no beato Ventre, non Manna, non Verga di Mosè, non Tauole di Legge, ma Iddio degli Angioli per noue mesi. Quella, che nè da. Angioli, nè da huomini può esser compresa, tanto sono grandi le sue dignità, grandezze, e glorie; quella, che trà tutte le Santità, e Perfettioni, e trà Beati del Cielo tiene il primo luogo: anzi che di gran lunga... superò tutte le Creature, in. amar Dio senz' alcuna comparatione; poiche l'amò, e l'ama... così altamente, che tutto il Cielo non può esser capace del suo smisurato amore, che portò à questo Dio, e suo Figliuolo; ma esso solo lo può capire, come Immenso,& Infinito Dio.

Questa gran Madre su quella, che portò la Salute nel Mondo; su quella candidissima Colomba, ch' vsci dall' Arca, e pose il piede sopra il verde, e pretioso Oliuo, portando seco l'oglio della Misericordia, che su il nostro Viuente Dio; su vna Porta chiusa, per la quale non entrò

Zzzz z gia-

giamai peccato; su vn' Horto chiuso, nel quale si ritrovano fiori d'ogni Virtà, & aromati in

supremo grado.

Pà va rapidissimo torrente... che sempre scorreua al suo Centro, chera l'istesso Dio; su vn. sonte sigillato del gran Rè del Ciclo, Virgo ante partum, Virgo in partu, Firgo post partum ; fu vu'Aurora, che scacciò le tenebie, apportando lume à questa. Luce; fù Sole di Giufitia; fù la Rugiada Celeste, qual rinfrescò l'anime nostre; su vn Cedro. effaltato nel Libano; fu vna Gioia cosi pretiosa, che nè i Cieli, nè la Terra la possono à pieno intendere, nè capire: su vn'Abbisso di Bonta, Carità, & Humiltà; fù vn'Aquila così volante, che ranto in alto volò, che si fermo à risedere nella Destra del Figlipolo di Dioce fu cosi bella. che tutte le bellezze del Cielo, e della Terra non potrebbono produrre vna bellezza tale, come è quella della N.S.Maria.

Fù, & è vn Mare d'ogni bene, d'ogni gratia, d'ogni Virtù, e d'ogni Santità; fù così grande, che arriuaua dalla Terra al Cielo, perche coremplaua Dio eminentemette. Haueua vn' Amore verso Dio così ardente, ch'hauerebbe consumato vn Colosso di bronzo; onde l'Eterno Dio la manteneua miracolosamente, poiche vna si nobile Verginella

non hauerebbe durato in Vita. tanta era la vehemenza dell' Amore, co'l qual era trasportata nel suo Signore. In ogni luogo, in ogni tempo l'amaua; non pativa distrattione, sempre staua risguardando li risplendenti. e diuini Raggi; godena Dio in vn modo indicibile; haucua... vna mente così elcuata, così agile, che volana in Dio, quando volcua: anzi che sempre teneua l'ali impennate, per volarsene nel fuo nido, che s'haueua fatto nel Cuore dell'amato Spolo, & ' anco luo Figliuolo.

Fù Maria, & è vna rinfrescante nuuola, che nel tempo dell'Estate rinfresca, e consolida li suoi diuoti Serui; su vna Cella Vinaria del suo Sposo Christo; nella quale questo Celeste Dio beue-ua dal suo sacrato Petto l'aromatico vino del suo pretioso latte: per il quale restò ferito d'Amore, dicendole: Vulnerassi Cormen, Soror mea, Mater mea, Spōsa.

Fù, & è vna muraglia fortisfima, che circonda la S. Chiesa Cattolica, la quale difende, es Pha difesa da Lupi rapaci de, crudeli Tiranni, & empij Heresiarchi, hauendoli in ogni tempo estinti, & annihilati.

Ogran marauiglia della nofira Signora, e Padrona Maria Vergine, Monarchessa del Cielo, e della terra! E tu Heretico infelice, l'odij, tato, e la pseguità Se hai vn'vccellino, lo cibi, lo tieni nella tua camera, dilettandoti del suo vago cantare, e pigliado gusto d'esso; quella Colomba così vaga, così bella, che sì altamente cantò quel dolce Cantico: Magnificat anima mea Dominum, & c.(a) la calunnij, l'ossendi? Oh non sosti mai nato !

18 et 25 14 es

4.61

1

ioi-

...

<u>::[</u>

1.3

. 2

. .

i

ز:

. .

J.

,, \$

Altro maggior bene non ci lasciò Iddio, che la sua S. Madre: Oh quante volte mandarebbe flagelli, struggerebbe Città, Popoli, Regni, e Prouincielma qita N. Signora s' oppone al giusto sdegno divino, mostrádoli le sue mammelle,e le sue mani,con le quali l'alleuò. & accarezzo; mofirandogli il Cuore, trafitto dal coltello di Simeone; e così placa l'ira di Dio contra li peccatori. Pù Maria vn'Albero di · Vita, che produsse vn frutto soauissimo, che su l'Autore dell'iflessa Vita. Nacque quest' Albero nel Giardino, pieno, e colmo d'aromati, cioè fiori di purità. d'honestà,e santità: odoraua il Bambino in quell'Horto chiuso del suo SS. Ventre, odoraua... dico, li detti fiori di purità, li gigli, le rose d'amore, e le viole, & altri diletteuoli fiori di tutte le fante Virtu, che in supremo grado di Persettione stauano in. quello racchiue.

Fù questa Vergine, & è vbidita dagli Angioli, dalli Cieli, e da tutta la Corte Celeste: è honorata dal Mondo, e dalla Chiefa Militante: è preggiata; e ricenuta per Auocata da tutta la Christianità; & è formidabileà Demonij: infino li Turchi l'honorano.

E tu solo, Heretico, la vituperi, tenendola in vil conto: e
pure, se hai vn Frutteto nel tuo
giardino, l'ingrassi, lo coltiui, ti
diletti d'esso; e quell'Albero, che
su Maria, qual produsse al Mondo quell' impreggiabil frutto,
cioè il vero Figliuolo di Dio (in
quanto alla tua peruersa volonta) lo tagli, lo percuoti, lo vuoi
stradicare, leuandolo dalla memoria dell' Anime: Albero degno, e degnissimo d'ognigloria,
lode, honore, dignità, e grandezze.

O Predicante infelice! che predichi contra quella, nelle cui mani hoggi, ò dimani hai da cadere, per esser giudicato dal suo Figlinolo, e da essa sua Madre, la quale per ogni termine di ragione, e natura doueressi honorare, essaltare, riuerire, e magnificare.

O Brata! O Felice Donna.! metre ti veggo in tanta gloria, contra la quale possono bene li Cani Heresiarchi, e suoi Seguaci abbaiare, (permettendo così Dio) ma non possono mordere vna tanto volante Colomba; la quale se ne vola sopra li noue. Cori degli Angioli, e se ne vo-

(a) Luc. 1.7.46.

la adesso passeggiado per il Cielo; a' cui piedi la moltitudine de' Prencipi Celesti gettano i loro Scettri, e Corone : vola nel Mondo, souvenendo a' suoi Diuoti; e quando il Sole è oscurato sopra la Terra, questa mia. Cara Signora, e Padrona lo ren**de l**ucido con le sue preci. E qual impofibilità è, che la Nostra... Maria non la superi con la sua Intercessione?Ostupore!Omarauiglia della Nostra Signora\_! gioiscano pur è Diuoti di Maria; tremino pure gl'Infedeli, di questa Sourana Imperatrice; perche hà nelle mani la spada della Giustitia di Dio, per punire li ribelli suoi, edel suo Figlio, e per difendere li suoi Diuoti. Essa tiene le chiaui della Porta. del Cielo, per aprire à chi ricorre à lei : questa Nostra Maria è vn Prodigio, mentre maneggiò, nodri, accarezzò, baciò, fi firinse al petto, rimirò, e contemplò, non di lontano, ma di presente, l'Autore de' prodigij, e delle marauiglie, che fù l'istesso Dio, & anco fuo Figlio,

Fù quella, che mostro quel Tesoro imprezzabile a' Magi; sù quella, che frà tutte le Donnepati dolori, assanni, & angustie; sù quella, che anco sù sopra tutte le Donne coronata di gloria; su Corona delle Vergini, le quali tu, Heretico, hai in odio, sprezzando la Santa Verginità. Fù la nostra Maria vn Seminario d'ogni Virtù, Santità, e Persettione; sù vn Lauro il più vago, il più bello di quanti, che Dio creasse. Si godeua, e si gode l'eterno Signore d'hauer alla sua Destra questa sì alta Regina. O chi potesse vedere quello, che passa trà questi due Amati; Dio, e Maria; la Madre, & il Figlio!

Si dice dell'Aquila nera, Regina degli vecelli, che vola in. alto fopra tutti gli altr**i, e che** rimira fissamente con gli occhi fuoi nelli raggi del Sole: la nostra Maria sù vn' Aquila nera, Nigra sum, sed formosa inter fil as *Ierusalem (a) la quale volò così* altamente, che non **so**lo fisò li suoi occhi nel Sole materiale, ma nel Sole di Giustitia; in modo tale, che con la sua purita, humilta, e con tutte l'altre fue Virtù, Perfettione, e Santità, tirò l' eterno Sole dall'altezza de'Cieli, e lo rinchiuse nel suo beato Ventre per lo spatio di noue Mesi ; e ciò sù fatto , quando su annuntiata dall' Angelo, ed intonò queste parole: Ecce Ancilla Domini, fiat mibi secundum. verbum tuum, (b) e non solo all' hora, e per quella volta filsò gli occhi nel Sole di Giustitia, Christo N. S. ma per 33. anni continui lo rimirò , lo maneggiò, 🕶 l'hebbe sempre presente, contemplandolo; & esso vbidiua à

que-(a)Cant.1.7.5. (b)Luc.1.7.38.

questa gran Donna, e Regina... Gioiuè ottenne da Dio gratia, che si fermasse il Sole materiale, per compire vna giornata, che fece contra li suoi Nemici; ma la nostra Imperatrice Maria, non fermò il Sole materiale, ma bensì il Sole di Giustitia; il quale trasse dal Cielo, e lo fermò, restandole questo vbidië. te ad ogni suo beneplacito. O grandezza della nostra Signora! che potè comandar à Dio, ، & esso Dio gli vbidiua 🕻 (a) Se hebbe in Terra(mentre viueua) qualle prerogative, quato maggiormente l'hauerà in Cielo? E perche non potrà co le sue preci, à Heretico infedele, fermare questo sole di Giustitia, acciò non annihili la tua Superbia...? Questa Maria ti può ottener il calore, per riscaldarti (volendo ancora tu concorrere con la tua volontà) impetrandoti lume per la Verità Cattolica, e dandoti il calore della carità, per operar bene. Iddio non nega alla sua Madre quanto essa gli dimanda, perche è Tesoriera delle Diuine gratie, e per mezo suo fi camina ficuramente alla celese Patria.

Ma se meglio vuoi conoscere le grandezze di Maria, stà atteto, che ti parlarò dell'Euangelio stesso di Christo; poiche si tuoi Predicanti ti nascondono quelli passi, che non si possono

glossare, nè altrimente interpretare da quello, che suonano; ettelo lono chiari, come anche questo. Dimmi dunque, fratello: Quando Maria (essendo grauida del Verbo Eterno) andò in montana di Giudea, à visitar Sãta Elisabetta, quale ancor essaera grauida del gran Giou: Battista, Precursore di Christo; non auuenne all'hora vna gran marauiglia, per la quale si comprese euidentemente la gran dignità di questa gran Madre, & insieme Vergine? Non negarai, che quando essa Signora s'approssimò, e visitò Santa Elisabetta, il Bambino Giouanni, figlio di questa Matrona, diede manifesto segno, che conobbe il suo Dio, quale staua rinchiuso nel Ventre d'essa Beata Vergine Maria (effultando nel Ventre pur d'Elisabetta) & insieme honorò, e riconobbe la gran-Madre di Dio: onde quella gra Matrona ripiena dello Spirito Santo, cominciò à profetare dicendo: Vndê boc mibi, vt veniat Mater Domini mei ad me?(b) chiamandola Beata, perche haueua creduto all'Angelo, e si rp putò indegna, che la Madre di Dio l'andasse à visitare.

O gloriosi Misterij, non intesti da huomini Carnali, e Sensuali ! Se dunque quella S. Matrona: Elisabetta honorò tanto questa Vergine, perche la conobbe.

(b) Luc. 1. v. 43.

(4) Luc.2. v.15.

Madre di Dio; per qual causa,tu Heretico, la dishonori tanto co la tua maledetta lingua?(a) E se il gran Giouanni non ancor nato, santificato nel Ventre della Madre, non solo si rallegrò per la presenza del suo Dio, ma anco per la presenza della sua SS. Genitrice essultò, e si rallegrò; Come non ti vergogni à dishonorarla? essendo quella, che tanto fù honorata dall'istesso Signore, e riuerita dagli Angioli. Vedi hora, fratello, come set ingannato da Lutero, Caluino, e da tuoi Predicanti, che sfacciatamente ardiscono di dire, che li Cattolici siano Idolatri; che più del douere honorano Maria &c. mentono, sono bugiardi: Confessiamo, che Maria sra vna pura Creatura, e così in infinită minore d'esso Dio, dal quale hà riceuuto tutto quello, che ha: ma però bisogna ancora Confessare, che Maria, come vera-Madre di Dio, sia degna d'ogni lode .

Ti prego, Heretico, à diligentemente leggere questi Santi Euangelij, con animo deliberato di voler conoscere, e seguire la Verita; che certo, se sarai huomo capace di Ragione, trotuerai essere la gran Madre di Dio degnissima d'ogni lode, honore, e benedittione; degnissima d'esser nella Destra del suo Vnigenito Figliuolo, e meritissima d'esser applaudita dal Ciclo, e dalla Terra; la quale se se stà gloriosa, e maestosa nel suo Trono, imperando in Cielo, in Terra, e nell'Inserno; hauendo Dio sottoposto à lei tutte le cose.

Questa gran Maria discele da stirpe de'Patriarchi, de'Profeți, de' Regi, e dalla Casa di Dauide: su Pulchra, vt Luna, eletta, vt Sol: (b) Iddio resto inuaghito d'un capello del collo di questa sua vera Sposa, e Madre insieme; non hanno che fare à sua comparatione tutti li capelli d'Assalone, nè li capelli delle Donne Gierosolimitane, quali erano tanto stimati. Ma so tanto piacque al Celeste Sposo vn solo capello di questa gra Sposa; che donè poi essere di quelle treccie indorate? Che di quei bell'occhi,ficut Columbar # ? (c) Che doue effere di quella. bellissima faccia, creata con singolarissimo modo dall' Onnipotente mano Diuina? Di quelle beate mani, che stillauano mirrha; Di quei piedi, che spezzorno il capo del Dragone? Di quell'

(a) Anctor ex allegato Euangelio dubium foluere potuisset: S. Elisabeth vt repleta est Spiritu Sancto, exclamavit voce magna, & dixit: Benedicta tu, &c. Si igitur ctiam Haretici Spiritu Sancto replerentur, etiam exclamarent, & laudarent. Optima consequentia. (b) Cant. 6. v.9.

(c) Cant. 1. v. 15.

humanità tutta risplendente? Di quel cuore, tutto ardente, & & infiammato di carità, & amore? E di quella purissima, e gloriossisma anima? Tota pulchra es Amica mea, & macula non est in te (a) Quasi Myrra electa dedi

(manitatem odoris, (b)

Fù così maestosa, e bella, che quel gran Filosofo S. Dionisio Areopagita, il quale viuena al tempo di questa nostra Maria. (dopò d'hauer ricenuto la fede Cattolica) hanendo voluto vedere questa gran Madre di Dio, disseche se la fede, la quale professaua, non gli hauesse persuaso, e fatto tredere, che Christo era il vero Dio, l'hauerebbe, adorata per Dio; poiche la vidde così risplendente, e maestosailche potena ben dire con ragione questo gran Santo.

E tu, Heretico, ancorche habbi notitia di tanti prodigij, attributi, gratie, doni, & altri, quali Dio collocò in questa suagloriosa Madre, hai ardire temerariamente d'offenderla, ebiasmarla, levandogli quello, che gli è stato dato, cauando gli occhi alle sue Imagini. E chi vidde mai tali abominationi?

O Gloriosa Vergine l oue hauete acquistato tanta patienza? io sò, che insino nel Ventredella Madre soste persettissima, e santissima in ogni Virtù: ma, ò

mia diuota Signora, e Padrona; oue imparaste in particolare, à tolerare, e sopportare tanti vituperij, che vi vengono fatti da'peccatori, & in particolare. dagli Heretici, tanto vostri contrarij? l'imparaste, mentre ve ne Rauate sotto la Croce del vostro Vnigenito Figlio, il quale se ne staua spasimante, & agonizante; e beache poteua, come Dio, annihilare, e distruggere fi suoi Nemici crucifistori; nientedimeno proferì quelle paroles ammirande: Pater dimitte illis, quia nesciunt, quid faciunt, (c)O Eccesso! O Carità! O Amore! O ammirande marauiglie del noftro Dio!

O Heretico; Si serue la gran Madre di Dio di quell'alta Sapienza della patienza, acquistata dal suo Figliuolo, in tolerati tanto; & anco l'istesso Dio l'essercita, sopportandoti tuttauia; ma guardati, di nonscadergii nelle mani, che guaia te: mentre sei in vita nel Mondo, sappi seruirti bene di tanta patienza del Figlio, e della Ma-

dre, ed à lei ricorri, acciò
interceda per te, dandoti Lume della
Verità Cattolica;
riuerifcila, honoraia, che beato te.

A a a a a ORA-

(a) Cant.4.v.7.(b) Eccli.14.v.2 0.

#### ORATIONE DELL'AVTORE Alla Beatissima V. Maria.

Gloriofiffima Madre d'Iddio, Regina degli Angioli, Auocata de' peccatori, Signora,e Padrona mia amabilissima: Io vi benedico in eterno, e vi prego per quel cumolo di glorie, dignità, e grandezze, che Dio collocò in Voise per li meriti di quel caro Giesù, che disse in Croce, Pater dimitte illis, quia nesciunt quid faciunt, (a) vogliate rimirare con gli occhi della vostra pietà, e misericordia que-Ri Popoli Heretici ciechi, ostinati,& inuolti nelle tenebre dell' infedeltà; acciò per mezo delle vostre preci, habbiano à vedere la Luce della Verità Cattolica; la quale ( essendo offuscati dal Senso, e dalla Carne ) non possono conoscere, nè vedere con gli occhi spirituali; perche viuono lontani dallo Spirito, ingolfati in ogni calamità, e dishonestà. Pregoui, ò Beata, e Gloriofa mia Signora, e Padrona, d'ottenermi can le vostre preci dal vostro Vnigenito Figliuolo, che per me crei vn nuono amore, vn nuono ardore, ed vn nuouo desiderio; acciò acceso, & infiammato getti da quello viue fiamme di sante operationi, e col calore degli essempi di virtù, possi riscaldar anço li profimi mici.

O Santissima Vergine, fate, che scatorischi per me, vilissimo vostro seruo, vn fonte vino di gratic, e di doni celesti, e misómerghi, & allaghi nell'immensa profondità della Carità, & Amore del vostro amatò Figlio; e che questo fonte non sia mercenario, nè fernile, ma chiaro, limpido d'amore retto, cordiale, e filiale; che scorra nell'amaco amore, lontano da ogn'intereffe, e proprietà; cho solo tenda in. quell'immenso Mare di Giesù, mio Centro; nel quale io ponghi ogni mio pensiero, & operatione, non riguardando à Cielo, nè à Gloria, ne all'Inferno, ne à gusti,ne ad altr' interess; ma tutto spropriato, e difinteressato, rimiri nella pupilla degli occhi del mio amato Christo; e che la sua fola Gloria, & Honore mi spingaad operare tutte le cose, tanto interne, quanto esterne; tanto corporali, quanto spirituali: che io viua, non per me, ma per compiacimento del mio caro. amato Dio;per amor di cui, darei Scettri, Corone, Imperi, e tut te le cose. Nè altro vorrei sa. pere,nè desiderare, se non che. Iddio creasse per me vn nuouo amore; acciò amassi il mio Redentore, che à me sarebbe di

(a) Luc. 23. v. 24.

gran gloria: E dopò d'hauere amato questo mio Signore, lo pregarci ancora, che di nuouo creasse per me nuoui amori, e nuoui languori; e doppo d'hauerl'amato con questo amore, lo pregarei, che mi concedesse, che io solo potessi amarlo tanto, quato è amato da tutta la... Corte Celeste: E non contento di ciò, lo pregarei, che mi dasse Autorità di comandare, che tutti gli huomini del Mondo conoscessero, & amassero questo mio Dio: e non contento anco di ciò, vorrei potere dar sentimento all'animali della terra, alli pesci, all'vecelli, & altri di conoscere, e lodare il loro Creatore: & ancora non contento, vorrei, che le foglie degli alberi, li fiori, e frutti fossero lingue, che publicassero le Grandezze,e le Marauiglie di Dio. B pure sarebbe poco alli miei desiderij.

E quando, ò Signore (che il tutto vedete) potessi esplicare li miei desiderij, da pochi sarei

inteso;ma ò Dio, ò Vergine Maria. 2 me basta, che voi li vediate ardere nell'anima mia; e vi prego, Regina degli Angioli, d'ottenermi da Dio opere di Virtù, di Perfettione, e di Satità; e d'olseruare intieramente quanto comanda l' Vnigenito vostro Figliuolo. Vi raccomando questi miei Scritti, dettati dall'istesfo vostro Vnigenito; (a) Siate. Protettrice d'essi, difendeteli dalla Sapienza, e Prudenza degli huomini, nemici della semplicità: Fauorite, & aiutate quelli, che li proteggeranno, contro quelli, che se gli opponeranno con le loro prudenze vane, e mondane; acciò sia in. eterno glorificato il Padre, & il Figlio, con lo Spirito Santo; offerendoui,ò gloriosa mia Signora, e Padrona, Maria Vergine, Madre di Dio, tutte le mie Copositioni; facendouene vn perpetuo Sacrificio, acciò per sempre sia honorato il Figlio, con la Madre. Amen.

## CAPITOLO XLII.

Nuouo Discorso della Vera Essenza del SS. Sacra-, mento dell'Altare.

A Ncorcheio habbia, quasi da principio del presente libro, trattato vn'altra volta del \$S.Sacramento dell'Eucharistia; nondimeno (essedo, tu Heretico, tato incredulo, e nemico d'esso) acciò meglio possi conoscere la tua cecirà, e cosessare qua verità; ti sarò va nuouo, e breue Discorso sopra di quo in particolare. Aaaaa 2 Di-

(a) Nouerit Lector, Authorem omnia sua dicta pedibus, ac Censure S. Matris Esclesia semper ex integro subijecte. Dico dunque, che nel S. Euangelio non v'è cosa, della quale
Dio, Nostro Signore, parli più
chiaramente, quanto dell'Institutione di questo Celeste, e Divimissimo Pane; e particolarmente
con quelle parole: Hic est Panis,
qui de Calo descedit; qui manducat
bunc Panem, viuet in aternum. (a)

Certa cosa è, che il pane materiale non può dar vita eterna. anzi alle volte può offendere: dunque è un gra Misterio. E chi può dare vita eterna, se non. Diof per consequenza dunque cade, che in questo Pane del SS. Sacramento, v'è l'istesso Dio, il quale dà vita eterna à chi degnamente lo riceue; e sicome il pane materiale dà Vita al Corpo; così questo Santissimo Sacramento da Vita all'Anima. Il pane materiale dà Vita al Corpo solamente per spatio di pochi anni, perche Dio lo creò sottoposto alla morte, per il peccato Originale; ma l'Anima fu creata immortale, e perciò se gli conueniua vn cibo incorrottibike, & immortale per suo so-Bentamentoje questo cibo prineipale gli diede il nostro Dio. trasformato in questo Sacrameto fotto specie di pane, lasciando Autorità a Sacerdoti, legitimamente ordinati, di consecrarlo; proferendo le parole, che l' .Iscsto Christo pronuntiò quando l'inflituì : ed all'hora fi parte la Sostanza del pane, restando veramente trasformato nella. Divinità, Carne, e Sangue del nostro Iddio.

Nè ti paia d'ifficile il credere questa Verità; mentre sicome quell'Immenso, & Infinito Dio con vn Fiat potè creare il Tutto; così con quella sua potenza potè trasmutare quel pane nel suo santissimo Corpo, dado Autorità alli Sacerdoti di far il medemo. Panem Angelorum manducavit bomo. (b) E cosa certa, che gli Angioli non mangiano, ma fi nodriscono della fruitione della Gloria di Dio; dunque mangiando l'huomo questo Pane del Sacramento (chiamato Pane de Angioli) mangia l'istesso Dio. qual godono gl'Angieli medemi nel Cielo. Quando diffe N.S. Panis, quem ego dabo, Caro meas est pro Mundi Pita, (c).lo disse per cosa chiara, che questo Pane sarebbe lui stesso (appassionato, & afflitta su'l legno della. Santa Croce, per dar Vita al Genere Humano) e se hauesse inteso di parlar di pane materiale, à che proposito hauerebbe fatto tante cofe, come fece intorno à questo Celeste Cibo ?

Non vedi quante Cerimonie vsò auanti, che l'inflituisse? Prima cibò gli Apostoli corporalmente: onde se N.S.hauesse voluto intendere di pane materiale, s'hauerebbe satto intendere nella

(3) toan. 6.3. 50. (b) P[al.77.2.25. (c) toan.6.2.52.

nella Cena materiale: ma vedi. O cieco Heretico, che postquam canavit, (a) fileud Nostro Signore da sedere, si tolse via la. sopraueste, si mise vn panno lino d'auanti, pigliò vn catino, e ví mile l'acqua, s'inginocchiò, e lauò li piedi a'suoi Apostoli, dicendo: Exemplum dedi vobis, vt quemadmodum Ego feci vobis, ità & vos faciatis. (b) E leuatofi in piedi, ripiglio la sopraueste, e ritornò alla Mensa à sedere con g'i Apostoli. E che cosa pensi, che volessero fignificare tante Cerimonie, e quell'estrema, e no più veduta Hamiltà, Carità, & Amore del Figliuol di Dio, genusiesso auanti Giuda Traditore? Volle insegnare à noi il modo di prepararli, per riceuere questo Dio sacrametato nell'Anime nostre, il quale sotto questo Sacrameto, operò vn Misterio altissimo d'amore; trasformando le stesso in esto Sacrameto, per star co noi, e noi con esso: e però pigliò il pane nelle sue mani, lo benediffe, leuando gli occhi al Cielo, e disse quelle gloriose parole, con le quali trasformò quel pane nel suo glorioso Corpo, e Sangue, dandolo à suoi Apostoli; dicendo, ches lo pigliassero in sua Commemoratione.

E tu, Heretico, vuoi, che vn Dio di tanta Maestà volesse, che di lui si facesse Commemoratione con va boccone di pane materiale semplice? O pazzia tra tutte le pazzie del Mondo, incredere tal leggierezza! Nonsai, che questo Sacramento è Mysterium sidei? Poiche è così alto, e maestoso, che solo l'istesso Dio lo può capire. Ma comelo vuoi capire, e gustare tu, Mistero, essendo infedele?

Vn' altra ragione deui confiderare, & è questa. Il pare materiale non è dato per sostenia il Corpo? Certo, che la sua virtù non può passar ad altro beneficio, se non del Corpo. Ma. qual sarà quel Pane, che dà Vita eterna: Qui manducat bunc panem, viuet in aternum? (c) Eil Santissimo Sacramento, è l'istesfo Dio. E chi hada confeguire questa Vita eterna? Il Corpo, non per se stesso; giache Omnes morimur:(d) dunque l'anima l'hà da conseguire, la qual'è in eterno, tutta Spirito, & immortale: e perciò si ciba di Pane eterno, ch'è il nostro Dio, il quale darà Vita à quell'Anime, che degnamente lo riceuono, cioè per amore, e con amore; e da questo scaturiscono fiumi, e sonti di gratie Celesti, inondando l'Anime nostre dell'Amor Celeste.

Dimmi adunque Heretico, e Predicante di bugia, e falsità: Come goderai tu di questo Sa-

cramen-(a) Luc. 12. v. 20. (b) Ioan. 13. v. 15. (c) Ioan. 6. v. 59. (d) 2. Reg. 14. v. 14.

cramento, tutto Celeste, e puro Spirito, se in te è estinto lo Spirito di vita, mentre viui separato da Dio, e Schiauo della Carne; essendo l'anima tua diuenuta tutta Carnale, e Sensuale? Non vedi, che in te non v'è ragione, che la regga, e gouerni

insieme co'l Corpo?

E perciò, fratello mio, non m'ammiro, che tu viui nell' in fedeltà, poiche sei priuo di quel-Ia nobile Parte Superiore Spirituale, che ti douerebbe guidare per la via retta della Verità Cattolica: anzi m'ammiro, che tu non commetti maggior iniquita; e la commetteress, se la. Natura stessa non ti raffrenasse qualche poco: di modo che ti astieni da qualche cosa nell'esterno, ma quanto all'interno (non hauendo rimorfo di confessarti) t'inuolgi nel fango de' vitij, che oscuri l'aria: atteso che così anuiene à chi hà sogettato lo Spirito alla Carne; che sebene volesse astenersi dal vitio, e peccato, non puo: e così resta à guisa di porco, immerso nel fango delle dishonestà, e diffolutioni.

Tu ne anco vuoi ammettere l'Epistola di S. Giacomo (a) che su pure Apostolo di Christo; anzi Parente d'esso, e sece-Miracoli, e Prodigij come gli altri: perche dunque non vuoi accettare la sua Dottrina? O misero!che doueress dalla Natura lasciarti insegnare. Sai perche non vuoi accettarla? Percheparla shiaro contra la tua Libertà, e contra la tua Carne. Leggila, Infelice, e vedi , fe inlegna à viuere carnalmente, con libertà di Conscienza? Impara da questo Apostolo la Verità Cattolica; impara à mortificar la lingua, mentre dice, ch'è vana la Religione di chi non raffrena la sua lingua, como anco insegna molt'altre cose dellamortificatione: ma perche lei offuscato dal Senso, non sei capace di così alta Sapienza.

E sebene fai Professione d'intendere la Sacra Scrittura, pur sei Ignorante; come tale ti mostri chiaramente in tutte le tue falle Opinioni, che tieni contra la Verità de'Sacramenti, e contra il Purgatorio, che parimente nieghi: che pur anco in questo fai conoscere la tua ignorãza delle Sacre Scritture, le quali pur ne danno chiaro testimonio, & in particolare di Giuda, Machabeo; quello, che fu tanto grand'Amico di Dio, il quale (per non contradire alla sua-S.Legge) volle più tosto con li suoi morire: questo, dico, offeriua tant'oro à far Sacrificij per l'Anime de'Defonti, che se susse (come tu dici) che l'Anime andassero, ò in Paradiso, ò nell'Inferno (non dando altro luogo

(a) Qua Luthero straminea est.

di

di mezo) non occorreua, chequesto Giuda offerisse Sacrificij per li Desonti: perche quelli, che sono in Cielo, non n'hanno bisogno; & à quelli, che sono nell'Inserno, non gli poteuano, nè possono giouare in eterno.

Vedi dunque, fratello, quanto fei ingannato dalli tuoi Herefiarchi, e Predicanti; quali ti leuano, & impedifcono il Lumedella Verità, con l'ombre delle loro falsità:e tu credendogli resii priuo di tanti frutti, e meriti, che conseguiressi nel far operepie, e sante, ad imitatione di tăti serui, e grand'Amici di Dio; l'attioni de'quali sono nostri Es-

sempi. Ti priuano insieme questi bugiardi del frutto principale di tua Salute, che confiste nella. santa Penitenza, nella quale Christo t'hà lasciato la Virtù, e'l Tesoro d'infiniti meriti della sua Passione, e mediate la quale s'acquistano li beni eterni del Cielo: hanendo quel Sacramento tanta efficacia di mondar l' anime de'peccati, e conferir la gratia di Dio à chi lo riceue co la debita preparatione, e circonstanze, che si ricercano ad vna vera, intiera, e contrita Cófessione d'essi peccati, come in. altro luogo hai possuto à bastãza intendere: e ti persuadono vna Vita tanto libera senzafreno, e ragione; nè vogliono, che tu offerui le Leggi della S.

Chiesa Cattolica, tanto giuste > e sante, che non si può opponergli Eccettione: poiche tendono tutte alle Virtù, & all'acquisto di perfetta Santità. E possibile, che non conosci vna tanta differenza, che v'è dalla Vita Heretica, alla Cattolica? E quanto la tua sia vitiosa, e questa virtuosa? La tua Setta vuole la Libertà del Senso, della... gola, e di ogn'altro vitio; e la. Religione Cattolica tende all' estirpatione d'ogni vitio, instituendo à tal fine, vigilie, digiuni, quaresime, & altre cose, acciò macerando, e mortificando la... Carne, che per se stessa è vitiosa, diventi virtuosa, & honesta.

Vuol anco la nostra S. Chie-'sa, che s'astenghi à certi tempi determinati, dal mangiar carne; come li Venerdi, Sabbati, Vigilie, & altrijacciò li Fedeli siano ricordeuoli della Passione di Giesù Christo, che pati per nofiro amore : e pure questi Empij non vogliono far cosa veruna... per amor di questo Dio. O Carnali! Adunque non si deue far commemoratione alcuna. nel giorno, che fù crocifisso il Signore? E per segno di mestitia non s'hà da mortificarsi? no mostrò mestitia il Sole, la Luna, e tutte le Creature nel giorno di Venerdì, per la Passione, Morte del Redentore? Se vedessi trucidato il tuo Padre, Fratello, ò Parente, non saressi già

già huomo humano, se non ne mostrassi mestitia, e dolore; e pure, ò Sacrilego, nel giorno di Venerdì, e nella quaresima(tempo, che il nostro Dio patì, e su morto per amor tuo) crapuli, mangi carne, e fai festa per vilipendio di Dio? E qual Legge ti prohibisce il far commemoratione, dolendoti, e piangendo gli aspri dolori, che pati Christo in tali giorni? O Popolo inganmato da falsi Profeti! i quali ti predicano contra lo Spirito, in... fauore della Carne; ne t'accorgi d'esser sedotto dalla vera via della Salute? e così lasci da credere al tuo Verace Dio & alla... S. Chiesa, la quale è retta dallo

Spirito S. in tutte le cole.

E se mi dirai, che il Papa può errare; lo ti risponderò, che come huomo può in alcuna. cosa errare, ma come Vicario di Christo, per niun modo può errare: mentre Dio lo regge con la sua infinita Sapienza, e Prouidenza. E perciò non deui credere alle bugie, & biasteme horrende de' tuoi Predicanti, contra l'istesso Dio, & il suo Vicario; nè puoi negare à tua... confusione, che li tuoi Antenati non franostati Cattolici fedeli & vbidiential Romano Pontefice : rauuediti ancora tu del tuo errore, & imitali, che (al certo) caminarai ficuro.

## CAPITOLO XLIII.

Dell'Ordine, che osseruano le Religioni nella Chiesa Cattolica, qual tende tutto ad vn solo stesso Seruigio di Dio, benche siano diuersi Stati: con la Dichiaratione de'Sacri Misteri della Santa Messa.

V vai, Milero, mormorando do della diuersità di tante Religioni d'Huomini Sati, quali l'hanno instituite, tassando tati Ordini, e dicendo; chi viue à vn modo, e chi ad vn altro; Chi si veste di negro, chi di bianco: Chi in pouertà, chi in ricchezze: estai à punto come il ragno, il quale caua il veleno dalle cose, dolci, e buone.

Ma quì scoprirai, Infelice, vna marauiglia di Dio; poiche essendo state instituite tante Religioni nella Fede Cattolica, ancorche vinano tutte disserenti, in quanto alle Regole', & Ordini loro; nondimeno senza pregiudicare alla S. Chiesa, tendono tutte ad vn'istesso sine, e sono tutte vbidienti al Romano Pontesice; konorando, benedicendo, lo-

lodando, & amando tutte vnitamente l'istesso Dio: anzi, sono adornamento della medema. Chiesa Militante, e tutte riguardano all'Osseruanza della Legge Diuina, senza contradire à quella pure in vn punto; e sono à guisa di tante siepi, e muraglie, per conseruarla inuiolata, e mătener l'osseruanza, non solo de' Diuini Precetti, ma anco dellecose di Conseglio, instituite per l'aiuto de' Fedeli.

:1

ŧ

Di più, questi Ordini de' Religiofi sono come tăti Cori muficali, che vniti tutti infieme in vn solo Corpo, fanno riuscire la mulica più ripiena, & intonante;nelli quali armoniosi Cocetti non fanno altro, giorno, e notte, che cantare lodi à Dio. E sicome la Chiesa Trionfante in Cielo, non cessa mai di lodar Iddio, stando sempre quelli beati Spiriti afforti in quell'eterna Luce, e Gloria con benedittioni incessabili; così la Chiesa Militante in Terra, concorre con la Trionfante, essercitandosi sempre li Religiosi in ogni tempo in lodare, & adorare l'istesso Dio; stando con li Corpii in Terra, e conversando con li Spiriti in. Cielo: Perilche spiritualmente contemplano quà giù 1º istesso Dio, che godono li Santi nella... Beatitudine Celeste.

Laonde con tanta diuersità di Religioni si compose vna perfetta Melodia, facendo ciasche-

duna la sua parte. Questa il Canto soprano, quella il Contra alto; quella il Tenore, l'altra il Basso; e nondimeno è vn solo Concetto, & vna sola Musica, E sicome nella SS. Trinità si scoprono trè Persone Diuine, e nientedimeno è vn solo Dio: così queste Serafiche Religioni sono tutte differenti, e nondimeno sono tutte insieme vna. sola Religione, e Fede: perchetutte dipendono dal Romano Pontefice, e senz'alcuna contradittione gli sono tutte vbidicti, non solo nella Città di Roma, ma per tutte le parti del Mondo ancora: cosa veramente marauigliofa, non humana, ma diuina; dal che si scuopre chiaro. & euidente legno dell'assistenza di Dio nella S. Chiefa, la quale esso regge, e gouerna secondo il suo beneplacito.

Questi Religiosi si partono dal Mondo, & entrano nelle. Religioni; abbandonando Padre, Madre, Parenti, Stati, Contadi, Principati, e tutti li diletti, per imitar l'appassionato Christo; facendo Vita più Celeste, che terrestre. Attendono sempre alle Diuine lodi;e seruendo a Dio chi ad vno modo e chi ad va'altro, tendono però tutti à quella Beatitudine Celeste; in. cui sono peruenuti tanti Santi, à quali(conforme li gradi d'amore, con che amorno Dio in questa Vita) altretanti gradi di glo-

Bbbbb ria,

ria, dal medemo Dio gli sono fati conferiti in Cielo.

Trà queste Religioni, sebene vna è più perfettia dell'akra, tendono nondimeno tutte à Diote con i loro amori (vno più perfetto dell'altro) fanno vna. soaue Armonia: e ficome vediamo, che vn'eccellente Mulico, più perfetto degli altri, sarà l'adornamento d'vna Musica; così, essendo li Religiosi ne'Monasterij vniti in Carita,e perfetto Amore (auanzando alcani co maggior essempio di Santità degli altri) vengono ad adornare tutta la Religione, & ad incitare tutti li Religiosi à salire alli medemi gradi di Perfettione, e Santità : e così conuengono insieme tanto bene con i loro dolci Canti, e Virtù, che si fanno Spettacolo all'Angioli, & all' huomini: cosa veramente marapigliofa.

All'incontro ; è cosa lagrimewole, e compassione uole lo Stato del pouero Heretico, il quale non hà altro, che certi Predicati, che gli dicogo solamente bugie, e falsità, imparate dal Senso, e dalla Carne, doue viue più di-Igratiatamente, che non faceuano gl'Idolatri: i quali (ancorche fussero prini della Fede Cattolica) haucuano Sacerdoti, Religiofe, e Monasterij di Vergini; ma l'Heretico è priuo di Chiefa di Sacerdotio, e di Sacrificio:Inimico della Purità Vesginale, la quale è Decoro, Bellezza, & Adornamento delle Città, e delle Case. Laonde & ne viue come cieco, di cui fi può dire quello del Profeta: Oculer babent, & non videbunt; manu babent, o non palpabunt, oc.(a)

O pouero Heretico, in quanta cecità ti zitroui ? e pure vuoi credere ad vnLutero, ad vn Caluino, & à suoi Ministri Predicanti?Huomini pieni di Senlo, di Carne, e di Bugie; che la Natura stessa ti riprende di cole tali, che credi, le quali ti dicono contra. la Verità Cattolica;e come huomo ragioneuole, doueressi ben. ponderase l'enormi abominationi, che t'inlegnano contra. Dio, e la sua gran Madre, contra li Santi, e la Santa Chiefa; la quale pur hanno confessata... li tuoi Antenati, ilche non puoi negare: e tuttauia ti lasci leuar l'Intelletto dalle loro detratrioni, quali-fanno di continuo.

Ascolta bene, & intendi les cose temerarie, che dicono que-Li Detrattori, anca dell'istessa Sacrificio della Santa Messa.: burlandosi delli Religiosi, e Sacerdoti Cattolici, li quali dicono, che fanno come li Comediati, andando hora da vna parte. hora dall'altra, & horasinginocchiano, con molte altre Cerimonie, che s'viano in quel

Santi@mo Sacrificio

(a)P[d,113,v.5.& 2,

Ma ascoltami, ò Popolo Heretico, che io ti dichiarerò in. parte li Misteri, che si contengono sotto queste Cerimonie del Sacrificio della Messa, e poi da quelli farai giudicio, se li tuoi Predicanti t'ingannano, dicendoti bugie, e falsità: poiche nella Sacra Scrittura non v'è cosa più chiara da conoscere, quanto è il Santo Sacrificio della Messa; la quale dopò la Salita di Christo in Cielo, celebrauano li SS. Apostoli. Et in quella. primitiua Chiela si communicauano ogni giorno li Fedeli nell' Altare della Santa Casa di Nazareth.

Li Misteri dunque, che vogliono significare tutte le Cerimonie nella Santa Messa, sono li seguenti : e comincierò dalle Sacre Vesti Sacerdotali, delle quali si prepara il Sacerdote.

Quell'Amicto, che si pone nel Capo il Sacerdote, significa il velo, col quale furono bendati gli occhi, e la faccia à Christo Nostro Signore. L'Alba rappresenta la veste bianca, con la quale su vestito Christo da. Herode, per scherno. Il Cingolo rappresenta li Flagelli, con i quali su fiagellato il N. S. nella Colonna. Il Manipolo rappresenta le corde, con le quali su legato nell'Horto. La Stola rappresenta la Corda, con la quale su nella Colona anodato.

La Pianeta rappresenta la., Veste purpurea, con cui su vestito Christo. Si pone anco la., Croce sopra la Pianeta, per significare il graue peso della., Santa Croce, che sopra le spalle portaua al Caluario.

Quando il Sacerdote esce apparecchiato dalla Sacristia per andar all'Altare, significa quando Christo vscì da Gierusalemme, & andò al Caluario, per esser ini sacrisicato sopra la Croce.

L'Introito, col quale si comincia la S. Messa, significa l'Introito della Passione di Christo, cominciata nell'Horto. Il Kyrie eleison, rappresenta la Misericordia, che dimandauano à Dio li SS. Padri nel Limbo; cioè del Messia, promessogli. Il Gloria in Excelsis DEO, rappresenta l'Angelo, ch'annuntiò la Natività di Christo al Mondo. Il Saluto, che si l'Sacerdote con dire Dominus vobiscii, rappreseta il saluto, che insegnò Christo alli suoi Apostoli, quando li mandò à predicare.

L'Oratione poi, che dice sufseguentemente il Sacerdote, rappresenta Christo, quando sece Oratione al Padre per li suoi Apostoli, acciò li coseruasse Sati. L'epistola, che segue, rappresenta l'annuntiare la Venuta, del Messa al Mondo; qual'Annuntiatione sece il gran Giou: Battista. Il Graduale, che si recita dopò l'Epistola, rappreseta le satiche, sosserte da Christo

Bbbbb 2 per

per noi nel corso di Anni 33.

L'Alleluia, rappresenta il giubilo degli Angioli, che fanno per ristoratione della loro rouina, fatta, mediante la Passione di Christo.

L'Euangelio, fignifica la Predicatione di Christo. Il Simbolo, à Credo rappresenta la Fede di Christo, predicata dagli Apostoli.

L'Offertorio delle parole, che fà il Sacerdote, rappresenta l'offerta, che sece Christo di se stesso a Ministri nell'Horto, quando andorno per prenderlo. L'Offertorio d'opere, quando il Sacerdote attualmente offerisce. l'Hostia, rappresenta l'offerta di Christo al Tempio, nelle braccia di Simeone. Il lauare le mani, significa quando Pilato si lauò le mani, per dimostrare l'Inpocenza di Christo.

L'Oratione segreta, che si dice sotto voce, rappresenta l'Oratione segreta, che sece Christo dall'hora dell'vitima Cena, insino, che su crocissso. La Presatione rappresenta il preparameto, che secero gli Apostoli, per celebrar l'vitima Cena in Gierusalemme.

Il Sanctus, rappresenta l'applauso delle Turbe, nel giorno delle Palme, dicendo: Benedictus, qui venit in Nomine. Domini, &c. Il Canone, che il Sacerdote dice dopò il Sanctus, sotto voce in segreto sin'all'Eleuatione, fignisi-

ca l'Oratione segreta, che sece Christo nell'Horto, quando disse: Pater mi, si possibile est, &c. & altris Misteri, che per non esser troppo lungo, si tralascio.

Il pigliar l'Hostia in mano, e benedirla, e poi consecrarla, rappresenta l'Atto della Consecratione, che sece l'istesso Christo nell' vltima Cena, quando insituì il Santissimo Sacramento, che si consacra nella Messa; ch'è questo Pane viuo, che contiene la sua Humanità, e Divinità.

Il pigliar il Calice co'l Vino, e confacrario, rappresenta l'iltessa Consecratione, che fece il medemo Giesù Christo nella detta vitima Cena, consacrando il suo pretiosissimo Sangue.

L'eleuar l'Hostia, & il Calice, significa, quando Christo su leuato in Croce su'l Monte Caluario. L'inchinarsi del Sacerdote con la faccia (abbassandoss all'Altare, dopò d'hauer leuato N.S. in alto ) seguendo il rimanente del Canone con paroles segrete, fignifica, quando N. S. inchinato il Capo, rese lo Spirito al Padre Eterno. Il dire: Nobis quoque peccatoribus, e percuoterfinel medemo tempo il Petto, significa, quando le Turbe, el Centurione fi batteuano il petto per la morte di N.S.nel giotno della sua Passione. Il fare varie Croci sopra l'Hostia,& il Calice, significa la varietà delle Croci, e tormenti, che senti il

Digitized by Google

Saluatore nella Pattione. L'Oratione Domenicaie, cioè il Pater Noster, fignifica l'Oratione, che fece Christo in Croce per li suoi Crocifissori. Lo spezzare l'Hostia, fignifica lo spezzare il pane, che fece N. S. nella Cena, quado communicò li suoi Apofioli; & anco, quando lo spezzò in Emmaus à quelli due Discepoli.

L'Agnus Dei, fignifica quando S.Gio: Battista disse le medene parole; dicendo, che quello era l'Agnello, ch'era venuto à leuar li peccati del Mondo. Il bacio, che sa il Sacerdote della Patena, fignifica il bacio della. Pace, che diede Christo all'Apostoli, dopò che su resuscitato.

Il Communicarsi, che sa il Sacerdote, rappresenta quando Christo communicò gli Apostoli nella Cena. L'vitima Oratione, che dice il Sacerdote dopò la Communione, rappresenta l'Oratione perseuerante dell' Apostoli dopò l'Ascensione di Christo nel Cielo.

La Benedittione, che in fine della Messa si dà al Popolo, rappresenta la Benedittione, chediede N. Sig. a' suoi Discepoli, quando ascese al Cielo.

Molti, e molt'altri Misterij si rappresentano nel corso dellasanta Messa, quali volendo dichiarare sarei molto lungo: ma acciò sappi anco il significato di quell'andare del Sacerdote da. vn canto ad vn' altro dell'Altare.& hora fi volta al Popolo(de' quali Atti ben te ne burli, come se fussero atti di comedia)sappi, c'hanno figuificati molto Misterios: come sarebbe l'andare. che faceua Christo da vn luogo. all'altro à predicare, & insegnar la sua santa Dottrina. L' Essortationi, che faceua à Popoli, che facessero Oratione. E nel voltarsi il Sacerdote dicendo:Orate Fratres, significa, quando si riuosse, leuandosi dal suo luogo, mentre orana nell'Horto, & andò à dire all'Apostoli, che douessero fare oratione. Significa ancora il paffar da vn. Canto dell'Altare all'altro, quado N. S. veniua condotto hor ad vno Tribunale, hor'ad vn'altro. Il lauarsi le mani.dimostra quando si lauò le mami Pilato dicendo': Innocens (um ego à Sanguine Iusti huius.(a) Doue si vede chiaramente, che la S. Messa è vna Rappresentatione di tutta la Passione, e Morte di Christo.

Hora vedi, ò Heretico, se li tuoi Predicanti ti dicono la Verità? potendo tu chiaramente conoscere da questa Messa tuti li Misteri, operati da Dio po nostra salute; ne' quali posso leggere, e meditare li poueri seplici. Onde non è Comediane Attione da burla; ma bensi apiangere, e lagrimare per temi-

(a)Matth.27.v.24.

ne d' Amore, e sospirare per il tempo della passata vita, malamente consumata; e sare per l'auuenire vn'altra mutatione in megliore, e più persetta vita; ricorrendo à questo essicacissimo mezo della S. Messa, per ottener il perdono de' tuoi peccati, che megliore, e più potente non v'è, di questo S. Sacrissico, degno d'esser adorato, e riuerito: poiche in esso s'offerisce il vero Corpo, Sangue, Anima, e Diuinità dell'istesso Figliuolo di Dio, humanato per nostra salute; al quale stanno assistenti gli Angioli del Cielo. Ed è tanuala grandezza di questo altissimo Misterio, che tutta la Sapienza del Mondo, nè l'istessi Angioli, e Santi la possono capire, ma solo l'istesso Dio. E perciò si chiama Mysterium sidei, mentre humanamente non si può capire con li nostri bassi Intelletti, essendo noi mortali, e siniti; maquesto Santissimo Sacramento è Immenso, & Insinito.

## EPILOGO.

🔽 Perciò, Fratello, non puoi 📭 intendere questa Verità, nè conoscerla, perche non hai fede; come anco non conosci tutte l'altre, che in questo mio Volume t'hò trattato, per esser il tuo Intelletto offuscato dalle tenebre de' tuoi sensi, e dalle falle Dottrine, che t'insegnano li tuoi Predicanti bugiardi; che mai, mai mi satiarei di dire,per difingannarti: e sebene hò detto poto, rispetto à quello, che ti porei dire circa la Verità Catblica; nondimeno, se vorrai logliarti affatto d'ogni tuo Intresse del Senso, e della Carne, Ch sincera volontà, e desiderio. dieguire la via retta, che condue al Cielo; sono certo, che quite poche ragioni, e proue versime, che t'hò apportato co tana chiarezza naturale, che ( se lai l'vso di Ragione, non.

puoi negarle) saranno sufficientissme per disponerti à lasciare il tuo errore, & abbracciar la. vera Fede S.Cattolica Romana. nella quale mai scoprirai minima cosa, che tenda al vitio, nè all'interesse proprio; ma solo in. Dio, al quale procura di condurre li suoi fedeli Pigliuoli, per mezo delle virtù sante, con Purità, Honestà, e Santità \* Questa sola Consideratione ti douerebbe, d Heretico, convincere, considerando, che Dio è senza maechia, purissimo, & immaculatissimojechi vuole hauere la sua-Conversatione, bisogna che siaancor esso puro, & immaculato d'anima, e di corpo.

Pà hora il paragone; miraquale di due Sette si conformi più con Dio; e poi sà tu il giudicio, quale sia la vera Fede; al certo, bisogna che confessi esser la Cattolica; perche tutte le sue Leggi, e Statuti, sono fodati dall' istesso Dio in Purità, e Santità; ma la Setta Heretica s'è fondata da huomini Interessati, e Sensuali. E come è possibile, che Dio somma Purità si contenti d'ammettere alla sua Conuersatione Genti immonde, che viuono sotto Leggi sensuali, e concedono tata Libertà al Senso, & alla Carnello no so posso capire.

Pensa bene, Fratello; Leggì, e rileggi questa mia Opera, dettatami dall'istesso Dio, per mezo dello Spirito S. per tua salute: considerala bene, e nel leggerla, pondera tutti li Passi d'essa con se ne testesso nell'interno; e non leggerla per curiosità, ma con animo deliberato di volerti far sincero nella Verità, e poi conosciutala, di volerla abbracciare;

che in questa guisa ne cauarai frutto della tua Conuersione. E felicissimo te, mentre sarai sicurissimo di peruenire alla Patria del Cielo, ad esser coronato di quella gloria eterna, che godono tutti li Santi, e Fedeli, che in questa vita hanno oscruato inuiolabilmente la S. Pede Cattolica, fondata dall'istesso Christo. e dall'istesso mantenuta, e disesa da tutti li Persecutori d'essa ; nella quale habita, & assiste con la sua incessabil Presenza, & Onnipotenza; e sempre sîn' àl fine la conseruerà, conforme la sua promessa: Ecce Ego vobiscum fum, v que ad consummationem S.eculi.(a).

Piaccia à sua Divina Maestà, che ti riconoschi, e sij fatto degno di persettamente servirlo in questa Vita, & eternamente

fruirlo nell'altra.

### A M E N.

Fine dell'Opere di Fra Tomaso.



Que

Questo, che siegue, ordinato per far bene l'Oratione Mentale, tanto quella della Mattina, come quella della Sera; secondo il Costume de' Cappuccini: essendo stampato in separato soglio ad vtile de' Medesimi: hò giudicato bene d'aggiongerlo à questo Libro di F.Tomaso, potendo anco seruire ad altri Religiosi, anzi ad Ogni Christiano.

# PARTITIONE DE'PVNTI DELLA MEDITATIONE DELLA PASSIONE DI N. S. GIESV CHRISTO,

Secondo li giorni della Settimana, e le due hore di ciascuno giorno, Mattina, e Sera.

Per l'Hora dell'Oratione della Mattina.

Domenica. La licenza, che-Christo prese dalla sua Santissima Madre -- Il ringratiarla de' materni Ossequij prestatigli in 33. Anni -- Il dimandarle la sua benedittione -- Le lagrime della Madre Santissima -- Il chiederli perdono, se non l'haueua seruito coll'Amor, che doueua -- Il chiederli anch' ella la sua benedittione -- Il bacio vicendeuole -- La partenza.

Lunedi. L'andata all'Horto. La nestitia vsque ad morte -- L'appensione de'peccati di tutto il Mondo, presenti, e suturi, e srà qtelli, anco de' miei - Il tradimento di Giuda.

Martedi. La presa dell'Hebrei. Il figarlo-- Gli strapazzi-- L'ingiurie -- La nuoua portata da S. Gonanni alla Madre Santissima. Per l'Hora dell'Oratione della Sera.

Domenica. La lauanda de' piedi -- L'institutione del Santissimo Sacramento -- L'amore con cui l'isstituì -- Quello, che qui si contiene -- La Santità, che ricerca da chi lo riceue -- La. Communione degli Apostoli, e di Giuda -- Il ringratiamento all'Eterno Padre -- La partenza dal Cenacolo -- e ciò che seguì per il viaggio.

Lunedi. L'Oratione dell'Horto -- La rassegnatione alla Volontà dell'Eterno Padre -- Il sudar Sangue-- L'Agonia -- Il Cóforto dell' Angiolo -- Il sonno degli Apostoli.

Martedì. Il condurlo prigione -- L'entrar nella Città -- Il concorso del Popolo. La guanciata -- Il sangue, che gli vscì.

Mercordi. Il menarlo da An-

**n**2

mà Caifa, e da Pilato, ad Herode -- Il vestirlo da pazzo-- La

Plagellatione.

Gionedi. Il condurlo sul Poggiolo della Piazza-Il mostrario al Popolo - L'Ecce Homo - Il Crucifige.

Venerd?. Il portar la Croce-L'incontro della Madre -- Il cader sotto la Croce -- Le spinte de' Ministri -- L'aiuto del Ci-

renco.

ĭ

Sabbato. La depositione della Croce in braccio alla Madre Santissima -- Gli affetti di questa -- La raccolta degl'Istrometi. Mercordi'. La Coronatione di Spine -- Lo sputargli in faccia -- Il volto -- Il percuoterlo co' schiaffi.

Giouedi. La fentenza di morte, la publicatione à suono di Tromba -- Il preparar della... Croce. 800.

Venerdi. La Crocificione -- Il piantar della Croce -- La compagnia de'Ladroni -- L'Aceto, e fiele -- Le sette parole.

Sabbato. La processione nel portario à sepellire -- La sepoltura -- Gli affetti della Madre. Santissima.

'Anima, per non andar impreparata all'Oratione, nè come à cafo; tenga sempre pronto, come luoghi topici, e sicuri, ò vno à
più di questi punti della Meditatione, c'hà da fare in quel giorno
ex in quell'hora. Non stij però talmente legata à questo, che se le
Spirito Santo con motioni interne la chiamasse à meditar quach'altro punto, ò de' Nouissimi, ò d'altro, non habbia da seguita e
quest'impulso Diuino; In oltre si presigga meditando d'insistere affai nella Purgatiua, con la produttione d'atti molto intensi, sin cie
Iddio l'inalzi ad illuminationi più sublimi della Contemplatiua,
la sollieui à restar totalmente assorbita in lui, nell' Vnitiua.

Ordine da tenersi nel far l'hora dell'Oratione men: ale per ciascun giorno della Settimana, e per ciascun'hora della Mattina, e della Sera.

Humiliatione, inabifiameto, & annihilatione dell' Anima miferabile, in presentarsi quiui nel Cospetto della gran Maesta di Dio, figurandoselo assiso in vn.

eccelso Trono di gloria, circondato da innumerabili Angioli, e Santi; adorandolo prosondissimamente.

Direttione di purissima inten-C c c c c tiotione di voler l'Anima far quefl'hora d' Oratione per incontrar il puro compiacimento, egusto, che di ciò n'hà Sua Diuina Macsà, e per cercare così in quest'Oratione, come in tutte l'altre cose la maggior gloria dell'infinita Macsà Sua.

Esame, à sguardo dell'Anima dentro la specchio della propria Conscienza, per vedere, se vi siano macchioline sù la faccia, chel'impediscano l'intima vnione di tutta se stessa con onell'Oratione: Consondenti, coprendosi di rossore, e dinandando misericordia.

Inuocatione dell'aiuto del Cledentiffimo Iddio, del Patrocino della Beata Vergine Maria, elle' nostri Santi Auocati; acsil assistano all'Anima per sar coi frutto quest' Oratione.

Meditatione del punto prepatato di qualche Misterio della. Passone del N. S. Giesù Christo, secondo la divisione de giorni della Settimana, e dell'hora dell' Orasione, ò della Mattina, ò della Seta di ciascun giorno. Affetti, ò d'Ammiratione, ò di Compassione, à di Compustione, cauati dal punto, che l'Anima hà meditato della Paffione.

Proponimento d'imitar in le stessa quella Virtù, che l'Anima ha osseruato nel punto,c'hà meditato della Passione.

Offerta, che fa l'Anima alla. Santissima Trinità di quel Misserio della Passione, c'hà meditato, in sodisfattione de suoi peccati, e di quelli di tutte le. Creature.

Petitione di quella Gratia, ò Virtù, ch'ali'Anima maggiormente importa per il suo profitto Spirituale, ò per altri, ò Parenti, ò Amici, ò Benefattori.

Communione spirituale sattacon insocati desiderij dell'Anima innamorata di Dio.

Esame intorno all' Oratione, che s'è fatta, dolendosi de'disetti di quella.

Rendimento di gratie, che habbia tenuto vna Creatura così vile alla sua Presenza.

On quest'ordine l'Anima faccia la sua hora d'Oratione: mase se la Spirito Santo interiormente la chiami a pasecolare più in vna, che in vn'altra delle sudette prattiche (per elsempio) à nell'Humiliatione, à nella Direttione, &c. Si fermi quì, e
vada pascolando sino à tanto, che dura quell'impusso, e poi seguiti in questo modo con sonità, e senza rincrescimento passarà tutta l'hora dell'Orations.

Altri

## Altri Punti di Meditatione per ciascun giorno.

Domenica, La gloria del Paradiso. La gloria incomprensibile, che Iddio gode in se stesso.
L'immenso Pelago dell'essenza
Diuina. Gl' infiniti Attributi,
Persettioni, e Virtù di Dio. La
gloria dell' Humanità di Christo, della Beatissima Vergine, de'
noue Cori degli Angioli, e de'
Santi. L'eternità di quella Gloria, che mai, mai finira.

Luned! L'Agonia della morte. Mettersi l'huomo appunto come se sosse in vn letto, e morisse. Che cosa faria, se vn'Angelo gli dicesse: srà trè horemorirai. Quello vorria hauer fatto in vita, quando sarà nel punto della morte. La sinderesi d'hauer peccato. Le tentationi de'Demonij. Il trauaglio de' Cattini Habiti. Il pericolo di dannarsi.

marted?. La terribilità del Giu ditio. Figurarsi, che hoggi Iddio pianti il suo Tribunale per giudicarti. Che ti chiami à render conto di tutta la tua vita. Che s'esamino i Processi de' tuoi Peccati. Che i Demonij t' accusino. Che si scoprino tutti li tuoi pensieri, parole, & opere. Le trasgressioni de' Comandamenti di Dio, de'Voti, e de'Precetti della Regola. La sentenza: Ite maledisti in ignem aternu.

Mercordi. Le pene dell'Inferno. Il fuoco, il fumo, il zolfo, le tenebre, il fetore, i vermi, le biasteme, gli vrli, i Dannati, i Diauoli, & il tormento degli occhi, della lingua, dell'orecchie, dell'odorato, delle mani, de'piedi, e di tutte l'altre membra del Corpo. Il rimorso della Conscienza. La priuatione di Dio. L'Eternità senza speraza d'escirne mai, mai, mai.

Gionedì. Il Purgatorio. L'acerbità del fuoco, ch'è il medefimo, che dell'Inferno. Gli esempi horribili d' Anime, che sono apparse. Quanto facilmente vi si vada. Quanto sano rigorosi

i giudicij di Dio.

Venerdi. Li Beneficij di Dio, della Creatione, della Redentione, della Conservatione, della Vocatione alla Santa Fede, della Vocatione dal Mondo alla Religione, ed altri infiniti, Spirituali, e Corporali; Generali, e Speciali; Proprij, e d'altri.

Sabbato. Il peccato mortale. Il danno, che fa all'Anima.
La perdita della gratia, e della
gloria, e l'acquisto dell'Inferno
per va solo. Il pericolo di morire in quello di morte subitanea. La certezza d'hauer meritato l'Inferno. L'incertezza
del Paradiso, se per malitia.
non n'hà confessato qualcheduno, o non confes-

lato bento.
Cecce 2 L'at-

L'attenta meditatione di ciascuno di questi punti cagionarà all'Anima vn'interno raccoglimento per tutto quel giorne, ruminando la materia c'haueua meditato.

Auertimenti Spirituali al Religióso.

La Mattina. Le primitie de'
pensieri che v'entrino in Capo,
siano di Dio, alzando, subito suegliato la vostra mente al Paradiso, compiacendoui della gloria,
persettioni e virtù di Dio: benedicendolo per i Benesicii, &c.
Le primitie delle parole, cheescono dalla bocca, siano di
Dio, e dite: Benedistio, & claritas, &e. Benedistus es Domine in,
firmamento &c.

Le primitie dell'opere, chesaranno fatte, fiano di Dio, genuficte, doui diuotamete, adorandolo profondamente, e ba-

ciando la Terra, &c.

Esaminate la vostra Conscien-2a, doleteui de' peccati. Proponete d'emendarui, e di combatter in quel giorno contro quel vitio, che più vi domina... Raccomandateui à Maria Vergine, & al patrocinio de' vostri Santi Auuocati.

Vnite tutti i vostri pensieri, parole, & opere di quel giorno, e di tutta la vita vostra, con li pensieri parole, & opere di Christo, di Maria, de Santi del Cielo, e de Giusti della Terra, come vna gocciola ad vn grande Oceano.

dmate Iddio sopra tutte le escele e cercare di far sempre ciò.

che credete essergii di gusto, e la sciate di far ciò, che credete essersi di disgusto. Ed in ogn' hora del giorno sate, qualch' atto di quest' Amor di Dio.

Vi sia a cuore di far persettamete il seruigio di Dio, a applicate tutto lo spirito à quell'opera, che di presente sate, come, se non hauessiuo da far altro.

che questa sola.

in egni vostr' attione indrizzate attualmete la vostra mete à Dio, e fatela con intétione actuale di dargli gusto, honore, e. gloria, lasciati tutt'i fini humani.

Non tralaficiate di confessarui due volte per settimana, per no prinarui della gratia Sacramétale, e per accrescere l'Habitua-le; & acciò la Conscienza à poco à poco non s'ingrossi.

Non fate le confessioni vostre inconsideratamète, senza esame, senza dolore, e senza proposito

efficace d'emendarui.

Dio vi guardi dal tacer alcun Peccato grave al Confessore, & incominciar vna volta sola ad abusar il Santo Sacramento dell' Eucharistia, riceuendolo in peccato mortale.

Riceuete il Santissimo Sacrameto, come se all'hora vi Communicassiuo per Viatico l'viti,

ma

ma volta, e come le haucsiuo fubito da morire.

La Messa, l'Officio, l'Oratione, le Discipline, e tutti gli Essercitij Spirituali; fategli con ogni elattezza,& in fine di tutti, elaminateui, come gli hauete fatti.

† Al mezo giorno fate l'esame della Conscienza, doleteui dell' incostanza de' vostri proponimenti, e rinouate il proposito d'emendarui.

Staccate i vostri affetti dall'amor de'Parenti, della Patria, degli Amici,e di tutte le cose della Terra, perche questi impediscono la perfettione; e portate tutto il vostro Cuore in Dio solo.

Sradicate in voi gli sterpi de' vostri vitij, e piantate le sante virtù; siate pouero, casso, vbidiente, humile, patiente, raffegnato,&c.

della Santissima Vergine Maria: prefiggeteui d'imitare ogni gior no qualcheduna delle sue heroiche virtù; offeritele più volte il giorno qualche numero d'adorationi;non tralasciate di fare le Vigilie delle sue 7. solennità, col digiuno di Pane, & Acqua.

Aspirate sempre più alla perfettione, procurando d'vniruicon Dio, e fațeui simile alle Virtù, e perfettioni di lui; che quanto ve li farete più simile, tanto sarete più perfetto.

In tutte le cose, à prospere, à

auerle, vniformate la vostra volontà con la Volontà di Dio; عنه lasciate, che il Signore si glorifichi in voi, in quel modo zche gli è più di gusto, à Supériore, ò Suddito; ò fano, ò infermo; ò consolato, à tribolato, che vi voglia.

Più che della morte, e dell'Inferno , fiate nemico del peccato mortale; fuggite i peccati veniali volontarij, e tenete bennetta l'Anima vostra.

Quando mangiate, ò beuete, non vi dimenticate di far qualch'atto di virtù, mortificando ik vostro appetito; & in ogni cola negate la vostra propria... volontà.

Non vi scordate di pregare spesso per l'Anime del Purgatorio, e per li vostri Benefattori. Ogni volta, che andate à letto Siate singolarmente divoto per riposare, inginocchiateui in Cella, e prendete la benedittione da Giesù,e da Maria ; e dite: Domine IESV Obriste, in prione illius amoris, quo nobis hoc commodu creasti, & ipse in Terra propier nos vbi voluisti iam illud suscipiam, Tibi in kternam laudem,& corpori meo ad necessitatem.

\*La Sera efaminate la Conscienza. Doleteui de' vostri difetti, proponete l'emendatione; e gli vltimi penseri vostri, parole, & opere siano d'Iddio, siche il sonno vi colga occupato in questo.

Cami-

Aminate del continuo via per il giorno alla Presenza di Dio, no per mezo di fantasmi sensibili, ma della semplice Fede: co-siderando, che hauete sempre Dio in voi, e con voi, e che sete penetrato più internamente dalla sua essenza, presenza, e potenza co tutte le sue adorabili perfettioni, che da raggi del Sole no è penetrato il Christallo. E questa presenza intima di Dio vi farà esser cauto ne'pensieri, nelle parole, e nell'opre; produr-

rete spesso atti d'aspirationi giaculatorie, d'humili adorationi, assetti di riuerenza, colloquii, lodi, &c.

Omnia ad maiorem DEI Gloriam, ac B.V.M. & SS. omnium Honorem.





## TAVOLA

## DELLE COSE NOTABILI.

Damo caduto per inuidia del Demonio. pag.2. Affetti di Contemplatione sopra il Capo di N.S. 196. Sopra il Cuore di N.S. 205. Agno Pasquale mangiato da Christo. 74. Amor di Dio puro, retto, e filiale, fà ogni cosa in Dio, per Dio. Raffrena i sensi, vuole la virtù, e renuntia il vitio. 268. Incognito à mercenarij. 269. Dipende dall'increato Amore. iui. Non si ferma nelli doni, ma. nel Donatore. 269. E Vita. iui. E la Vita stà in Dio. 271. Ch'è posseduto da cuori innamorati. 270. Spiegato con il Sole. 271. Altro non vuole, che Dio; altronon teme, ch'esser separato da Dio. 272.434.

Ma bisogna avanti paffar per li gradi bassi. 277. E che la morte preceda la. Vita. 274. S'impara più con tacere, che con parlare. Dio solo è suo centro in questa, e nell'altra Vita; ma co diuerso lume. Ed hà per fine, e motivo d'ogni cosa la Volontà di Dio. Etutta la perfettione Christiana. 278. Le sue Delicie. Prepone Dio à tutte le co-Il mercenario, & il figliuolo d'Amore. 279-Ricordo per il puro moti-All'Amante più vicino è Dio, quando pare lontano. 281. Crescendo più l'amore, & allegrezza, quando fitroua -> Id-

Iddio. Troua Dio nel patire. 282. Simboleggiato nel Sole, Luna,c Scelle. 285. Vuole il Cielo, perche Dio questo vuole. 287. Quanto defiderabil cola fial'Amore. iui. Amore de'SS.Padri. 288. Amore di Dio quanto smifurato. iui. 'Amore de'Letterati. 289. A vna scintilla dell'Amor di Dio. 291. S'intende con pratticare, iui, R cibo dell'anima. iui. Incognito al Mondo. 293. Tutti lo godono, ma pochi , amano ; perche pochi fono Amatori della Croce. iui. Grandezza dell' Amor Diuino verlo noi. Amer verso Dio, adombrato nell' Amore d'vn Vassallo caro al suo Rè. 296. & leg. Quanto vehemente sia: e si - vede in Maria Maddale-Pazzie d'Amore; Ali dell'anima sono Humiltà, & A-301. L'innamorati preseruano il Mondo dalli flagelli. 304. Felice arriuo all'Vnione con 305. Suoi effetti, e visioni esteriui. Interne Imag. 307. 308.6 (cg. Intellettuali. Amore diffuso da Dio, come fon-

te d'Amore, in tutte le cose specialmente nell'huo-Quanto grande verso l'huomo ingrato. 314.317.348. Inquietudine d'Amore; paumentid'Amore; corso d'Amore; Mare d'Amore. 321. Che cosa sia, che comandi all'istesso Dio. E s'oppone alla giustitia; benche siano pochi Serui fedeli. **728.** Pascoli d'Amore; Raggi d'Amore, Fiumicelli d'Amore; Senza Amore nessuna cola piace à Dio. Amatori di se stessi; Amatori imperfetti; Amatori per-Amore Diuino verso huomo sopporta; E indicibile, comanda à Dio; E immenso, & infinito. Perite del cuore dello Sposo; Capelli della Spola La Parte Superiore inchina al Diuino Amore, ma non l'Inferiore. Amore rende facile ogni difficultà. Fà cercar Dio, benche prefente. 3 38. Differenza di quelli, che amano, e di quelli, che non. amano. Amor di Dio verfo la S. Chiefa. spiegato in vn Giardino, coltiuato da vn Prenci-342. & feg. Ps. Ver-

#### DELLE GOSE NOT ABILI.

| Verso l'huomo ingrato. 348                           |
|------------------------------------------------------|
| Dio cerca Amore, e troua.                            |
| odio. iui                                            |
| Quanto à Dio sia grato il ve-                        |
| ro Amante. 246                                       |
| Amore lega Dio, supera ogni                          |
| difficultà, accende il fuoco                         |
| ne' profimi, e rende dolce                           |
|                                                      |
| PAmaro. 353.<br>Amatori di Dio, e di se stessi       |
| differenti oza                                       |
| Amor interminato; Perite                             |
| d'Amore: Vaione d'Amo-                               |
| re; Frutti d'Amore. 257.                             |
| L'enebre fra splendori; l'Amo-                       |
| re stimato; Dolore per                               |
| Amore; Dio vuole Amo-                                |
| re. 360.                                             |
| Vehemeza d'Amore d'Anime                             |
| innamorate. 362.                                     |
| Sauio di Carne non intende                           |
| le marauiglie d'Amore. 364.                          |
| Oggetti d'Amor mondano                               |
| vani, e miseri. 366.<br>Non cosi gli oggetti del Di- |
| Non cosi gli oggetti del Di-                         |
| uino Amore. 368.                                     |
| smore tiene il primato; deue                         |
| esser retto, puro, cordiale, e                       |
| filiale. 369.                                        |
| Porte, perseuerante, e lonta-                        |
| no dagl' interessi. 370                              |
| Compimento di perfettione,                           |
| sempre in atto, insatiabi-                           |
| Tibera egila alasais 371.                            |
| Libero, agile, e leggiero . 373.                     |
| ara per sorella, e cultodia.                         |
| Mezi par arrivara à 22.                              |
| Mezi per arriuare à così alto<br>Amore.              |
| Form d'Ornione missis                                |
| Forza d'Oratione métale.375                          |
|                                                      |

Effetti dell'Amor di Dio.376. Pazzia de'mortali; Sapienza degli Amatori. Che s'impara senza lettere, con l'Amore. Inganni d'Amor proprio. iui. Vita de'SS. Padri; conditione del vero Amore. 379.e leg. All'Amor Vnitiuo s'arriua di grado in grado. Amore d'huomini perfetti. 427. E causato dalla Contemplatione, per imitar Christo in Croce. Suoi effetti. 432. Vita di defiderio. 434. Altri effetti. lui. Morte d'Amore, à Estafi.439. Amor vnitiuo, sua altezza, martirio, impatienza, dolcezza,& incapibiltà. Gusti d'Amore, e presenza di Dio. Amore vnitiuo, e retto è contrario al Senso immortificato. Effetti d'Oratione, e d'Amore, d'Estasi, e di Presenza di Dio. Amore vnitino, ò trasformatino;e delle sue marauigliose operationi. 455.c leg. Vita, e morte; Luce, e tenebre dell'anima; e come s'arriua alla Santità. Come l'anima s'inalga sopra se stessa, e tutte le creature, sin'all'Estasi. Ma auanti bilogna abbaffarli, fradicando le proprie pas-Ddddd

go-

fioni. E li soli Amanti intendono questa scuola. 475. Dio vuole hauer Amor puro, retto, santo, & immaculato; e fà temere, sperare, & amare. 477. Ma il Diauolo vuole seme mercenario, e seruile, iui. Dell'Ordine di Vita regolata, per la quale pochi caminano, no volendosi mortificare. Perche l'Autore sempre parli d'Amore? Amore mutuo frà Dio, e l'Anima, del quale per vbidicza scriffe l'Autore. 488. Che cosa sia Amore Increato,e Creato. Amor proprio primogenito delle passioni. 149. Sue Astutie. 180. Li suoi danni in varij essem-150.& fèg. Priua l'opere di frutto, e me-151. Vn'altro Essempio. 192. Vn'altro. iui. In tal caso bisogna stare sù la custodia: Danno del proprio Interesse. Amor proprio è tanto sottile, che non è conosciuto dalli proprietarij. 154. Ma bensì da vn prattico Seruo di Dio. iui,e 180. Inganna specialmente punto della morte. Ma all'hora non ingannarà

facilmente vn ben mortificato Seruo di Dio. 158. Segni del fatto profitto. 160. Essempio per convicerlo, come s'habbia da mortificare. 161. Pace, e tranquillità d'vno, che hà mortificato l'Amor pro prio, con le passioni del quale non fi deue mai fidare. 164.184. Sottigliezze dell'Amor proprio nell'opere buone. 169, e leg. E differenza trà il figliuolo buono, e mercenario serui-Spirituale falso, e vero. 172. Anna, e Gioachino eletti da Dio per Padre, e Madre di Ma-Anima, come s'inalza sin'all'Èstaff. Anima contemplante simile ad vn'Innamorato. 247. Brama distaccarsi da se stessa, e tutte le creature. 261. E simile ad vn Vassallo caro al luo Rè. 296. Felicità dell'Anime, che sono arrivate all'vnione con. Altezza, e felicità dell'Anime Estatiche. Anime del Pargetorio suffragate da S.Chiela. Differenza trà l'Anime del Purgatorio, e li Danati. iui. Vogliono più tosto patire, che andar macchiate in-.Cic\_

#### DELLE COSE NOT ABILI.

Cielo. 420.

Appendice alla terza Parte, ouero Lettere di Frà Tomafo. 494.

Approbatione del Vescouo di
Trento. 543.

Apostrose verso Dio dell'Autore. 294.

Apostoli suggiti per timore de'
Giudei. 105.

Attestatione del miracoloso Sangue. 544.

Auertimenti al Lettore.127.426.
494.543.552.

B

Battesimo rimedio per la caduta dell'huomo. 651.

Beati riceuono la chiarezza à guisa di Stelle. 285.

Beati in Paradiso ardono d'Amore. 409.

Bellezze dello Sposo Celeste. 334

Bell'Ordine di Vita regolata. 479.

Biasteme di Lutero. 629.

C

Aduta degli Angioli, edell'Huomo. 2.e3.
Capelli della Sposa Spirituale seriscono il cuore dello Sposo. 334.
Cella vinaria d'Amore. 206.
Carne appetisce cose contrarie alla salute. 670.
Vitio di quella di quanta rouina all'Anima. 449.
Cassità, e Verginità è in gran.

stima appresso Dio ma disprezata dagli Heretici. pag. 571. Cecità d'Heretici. 625. Cerimonie Ecclesiastiche prouano la vera Fede. 607. Chiesa Trionfante, e Militante. 607.404. Chiesa Romana amata, e stimata da Dio. 416. Difesa contra ogni potenza mondana. 560.575. Creatione del Mondo. 1. e Cap.32. parte 4.fogl. 632. Christo nato in Betelemme. 28. Adorato da Magi. Presentato nel Tempio. 43. Perso, e trouato in mezo de' Dottori. Di quello, che fece sin'à 30 anni. 62.63. Come si palesò al Mondo. 62. Delli Miracoli, e Predicatio-Mangia l'Agno Pasquale, e laua i piedi. Condotto alli Tribunali de Anna, Caifa, e Pilato. 94. Beffeggiato da Herode. 97. Plagellato da Pilato. 99. Coronato di Spine. 101. Porta la Croce. 102. Crocififfo. 106. Deposto dalla Croce nel grebo di sua Madre. Scefe nel Limbo. 113. Il terzo giorno resuscitò pag. Apparue alla sua SS. Madre, & ad altri. 116. Ddddd 2 Ascen-

| 'Ascende al Cielo. 122.                                                |
|------------------------------------------------------------------------|
| Christo Sole; la B. V. Maria è                                         |
| Luna, e li Santi sono Stel-                                            |
| ic. 285.                                                               |
| Christo Sole di Giustitia. 405.                                        |
| Concettione della B. V. Maria.                                         |
| Immacolata. 44.                                                        |
| Confutatio libelli editi à Ioanne                                      |
| Scheiblero Heretico. 585.                                              |
| Vedi Rifiutatione                                                      |
| Confessione quato necessaria. 617.                                     |
| Consideratione del vero Amore.                                         |
| •                                                                      |
| pag. 272.<br>Consideratione per la Festa di tut-                       |
|                                                                        |
|                                                                        |
| Nel giorno de morti, 412.                                              |
| Co: eplante sia leggiero, e purifica<br>to dagli affetti terreni. 214. |
| E Correggions a Premains                                               |
| E Corteggiano, e Prencipe del Cielo. 218.                              |
| del Cielo, 218.                                                        |
| Gode quello, che godono li                                             |
| Santi in Cielo. 227.228.                                               |
| Suoi desiderij. 192.254.                                               |
| Sue parole, 192.                                                       |
| Contemplatione che cosa fia. 186.                                      |
| 187. 215. 232.                                                         |
| Segni,& effetti. 233.432.                                              |
| Non discorre, ma tien impres-                                          |
| lo l'oggetto. 188.454                                                  |
| E di due sorti. iui.                                                   |
| Si spiega la Contemplatione                                            |
| affettiua. 190.                                                        |
| Essempio della Contempla-                                              |
| tione sopra il Capo di No-                                             |
| stro Signore. 196.                                                     |
| Si conchinde con l'oratione.                                           |
| pag. 200.                                                              |
| Altro essempio sopra il Cuo-                                           |
| di N. S. Suoi affanni, 🗞                                               |
| Amare. 205.e leg.                                                      |
|                                                                        |

Della Lancia, che trapassò is Cuore di Christo. 210.212. Trè gradi della Contemplatione. Le sue dispositioni. 216 E vna continua Vnione. 99. E ripolo. E Vita incognita, & apporta la persettione di tutte les virtù. 216. La Contemplatione de Beati deue esser imitata da mortali. 221. Comparata all'Aquila: e lue proprietà. Spiegata con lo Sponsalitio, ò Matrimonio. Con l'Amore d'vn Innamo-244.c (cg. rato. Con altre similitudini. 232. 251. 259-297. Oratione delle grandezze della Contemplatione.229. Oggetto della Cotemplatione e della Vita, e Passione di Christo. 230. Oratione per impetrar il dono della Contemplatione. 140.250pag. Conteplatino Stato descritto.255. Suo riposo solo in Dio. 2991 Effetti, e segui dell'huomo Contemplatiuo. Corpo gusta cibi dell' anima. 2:49.659. pag. E come. Cuore di Christo, suoi affanni, & 205.e [cg. Amore.

بنلعل

#### DELLE COSE NOT ABILI.

| D                                                                |
|------------------------------------------------------------------|
| Alila figura d'Amore. 312.                                       |
| Delicie nell'amarezze.351.e                                      |
| pag. 165.351.                                                    |
| Desidery, 219. 434. vedi: Vita di                                |
| Desiderio.                                                       |
| Diauolo vuole hauer seme mer-                                    |
| cenario, e seruile. 477.                                         |
| Diece Commandamenti male inte-                                   |
| si, e meno osseruati dagli                                       |
| Heretici. 624.e seg. Differenza trà gli Amanti, e non            |
|                                                                  |
| Amanti. 339.<br>Trà gli Amatori di se stessi, e                  |
| di Dio. 356.                                                     |
| Trà l'anime del Purgatorio,                                      |
| e Dannati. 418.                                                  |
| Trà gli Heretici in cose di fe-                                  |
| de. 562,575,641                                                  |
| Digiuno, e Penitenza necessarij,<br>& insegnati da Christo. 569. |
| & insegnati da Christo, 560.                                     |
| Dio solo è centro, e riposo dell'                                |
| Anima. 275.278.                                                  |
| Vuol'effer amato sopra tutte                                     |
| le cole. 278.                                                    |
| Si troua nel patire,e Croci. 283.                                |
| Pietoso nel mandare il Re-                                       |
| dentore.                                                         |
| E Fonte d'Amore, & hà dissu-                                     |
| so l'amore in tutte le cose,                                     |
| specialmente nell'huomo.                                         |
| pag. 310.                                                        |
| Cerca amore, e troua odio. 348.                                  |
| E mare d'amore. 351.                                             |
| Vuole amore. 360.                                                |
| Vuol'esser amato con amor                                        |

forte, perseuerate, e lonta-

370.

427.

no dagl'interess.

Quanto sia amabile.

Come suole prouar l'anima.... 430. Vuole hauere amor puro, retto.&c. Discorso della Parte Superiore,& Inferiore. 632.236.572. Della vera Effenza nel SS.Sacramento.Par.4.Cap. 39.e 42. Documenti pazzi di Lutero. 620. Dolori, & affanni del Santiffimo Capo di Christo. Del suo Satissimo Cuore. 204. Dolore per Amore. Denna coniugata, come debbia. diportarsi, per auertimento dell'Autore in vna Lettera alla Signora Moglie del Signore Guarinonio. Medico delle Serenissime. pag. Dona sperimeata dall'Autore nel la perfettione circa l'Amor proprio . Vedi : Efempio. Donna Vedona difcepola di Lutero; sua dishonestà, &c. vedi: Vedoua. Dottrina pazza insegnata da. Lutero. 620. Dottrina alta d'Amore . Vedi: Amore,e fogl. 267.455.471.

E ffetti dell' Amore di Diol pag. 305.167. Dell'Vnione, & Amore perfetto. 436. Dell'Oratione, & Estasi. 451. Epilogo dell'Amore verso Dio. pag. 382. Dell'Autore sopra la Passione

| ne di Christo. 124.                  | Non può effer'estinta. 560.       |
|--------------------------------------|-----------------------------------|
| Alla B. V. 229.421.                  | Li suoi Riti sempre vniformi;     |
| Dell'Estaff, ouero Morte d'          | quelli degli Heretici sem-        |
| Amore. 439.                          | pre difformi. 562.                |
| Esfaggeratione contra quelli che     | E più antica. 567.                |
| leguitano li loro gusti.283.         | Sola è approuata con mira-        |
| Esempio per conoscere l'Amor         | coli. 584-e leg.                  |
| proprio, e mortificarlo, in          | E più ragioneuole, & honesta      |
| persona d'vna Donna pro-             | di tutte l'altre. 596.            |
| uata nella perfettione dall'         | Fede dell' Heretico deriva dal    |
| Autore. 161.                         | Senso. 563.                       |
| Essenza vera di Christo nel San-     | (Hoc clarè probant dicta, &       |
| tissimo Sacramento. Par.4.           | fasta Lutheri.) ibid.             |
| Cap.39. fogl. 701.e Cap.42.          | Felicità delli Spropriati, ed In- |
| fogl 727.                            | felicità di chi opra per in-      |
| Essortatione al retto, puro, cor-    | tereile. 183.                     |
| diale, e filiale Amore. 369.         | Felicità dell'Anime Estatiche.    |
| Estasi, e le sue specie. 391. e seg. | pag. 395.                         |
| pag. 451.                            | Arriuate all'Unione con Dio.      |
| A chi Dio la suole dare. 390.        | pag. 305.                         |
| Da chi sia causata; e del suo        | Felicità d'anime, c'hanno supe-   |
| primo Stato, cioè Sueni-             | rato l'Amor proprio,& al-         |
| menti. 391.                          | tre passioni. 164.                |
| Del secondo Stato dell'Estasi,       | Ferite del Cuore dello Sposo,     |
| cioè Trasformatione in.              | Capelli della Sposa. 334.         |
| Dio. 392.                            | Ferite d'Amore. 357.              |
| Del terzo Stato, cioè morte          | P. S. Francesco, e suoi detti.    |
| d'Amore. 293.                        | pag. 258.                         |
| Estasi di Christo Patiente. 396.     | Solleuato in Contemplatio-        |
| Eua ingannata da Lucifero. 634.      | ne. 327.                          |
| F.                                   | Estatico caminando per vua        |
| ε.                                   | Città. 392.                       |
| Anciulli ammazzati da He-            | F. Francesco Mantuano Cappuc-     |
| <b>▼</b> rode. 43.                   | cino. 49.                         |
| Fede Cattolica insegnata dall'i-     | Frutti d'Amore. 357.              |
| stessa Natura. 557.                  | Fuga di Maria in Egitto. 51.      |
| Sola è vera; e sola deriua da        | G                                 |
| Christo. 558.                        | •                                 |
| B San Pietro è fatto d'essa-         | D Giacopone, e sua risposta à     |
| Capo, iui,                           | D. Christo.                       |
|                                      | Giar-                             |

#### DELLE COSE NOTABILI.

| DELLE COSB                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | RUI ABILI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Giardino coltiuato da vn Prencipe simbolo dell'Amoredi Christo.  Giouanna Maria di Croce. 548.  Conuertita à Dio, & al Diuino Amore dall'Autore. 549.  Giuda Traditore di N. S. 88.89.  Gloria della Chiesa Trionfante.  pag. 306.  De' Santi, e di Maria. 408.  Gradi della Conteplatione. 215.  Grandezze dell' Amor Diuino.  pag, 294.316.  Guadagno, e felicità de'Santi. 411.  Gusti d'amore. 445. | bilitar le Passioni. 183.  Sorella, e Custodia d'Amore, 372.  E di bisogno, per ascedere all' altezza dell'Vnione. 474.  Huomo composto di due qualità; Superiore, & Inferiore. 572.  Sensuale si rende incapace. dell'aiuti Divini. 580.  Benche ingrato, amato da., Dio. 314.  I.  I Ddio, vedi Dio. Imagini della Madonna Santissima sprezzate dagli Heretici. 597. |
| H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Inferno, e sue pene descritte.420.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Inganni dell'Amor proprio. 156.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| TT Eresia deriua dal Senso, e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | e pag. 378.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Carne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ingratitudine dell'huomo. 316.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Rifiutata per l'antichità del-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Instabilità di Lutero. Par.4. Cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| la Fede Cattolica. 567.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <u>^</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Hà durato breue tempo.567.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 41. togl. 715. Institutione del Santissimo Sacra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Heresiarchi Autori della Legge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | mento. 604.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Sensuale, e Carnale. 564.  Precursori dell' Antichristo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Inuidia di Lucifero contra Ada-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | mo. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| pag. 648.<br>Heretici peggiori de' Pagani.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | futatus cum suo libello. 585.<br>L                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| pag. 578.649. E difficilmente si converto-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Adroni crocifisti con Chri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| no:Giudicati dalla Sensua-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | L fto. 109,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| lità, e parte inferiore.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Lagrime di M. Maddalena. 70.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| pag. 574.637.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Lamento di Dio verso l'huomo in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Discordi trà se. 562.641.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | grato. 345.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Superbi. iui.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Legge di Dio come osseruata da-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Humilta, e Cognitione di se ses-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | gli Heretici. 624.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| fo, sono dispositioni alla.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Lettere di F. Tomaso Al Sere-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Contemplatione. 216.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| E fondamento della Scala di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | nissimo Arciduca Leopol-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | do. 495.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Vn altra all'istesso. 500.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Quanta forza habbia per de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Alla Screnissima Arci-Du-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | chef-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| .1 . # . #1 1'-                  | Mandaile was Manage of the                 |
|----------------------------------|--------------------------------------------|
| chessa Claudia. 501.             | Menò via vna Monaca. 656.                  |
| Alle due Sorelle dell'Impera-    | Instabile. P.4.Cap.41.715.                 |
| tore Ferdinando Secondo.         | Maluagio circa il Matrimo-                 |
| pag. 503.                        | nio. 657.                                  |
| Alle medesime. 510.              | Inuoca Satanaffo. 658.                     |
| Alle medesime.                   | Superbo. 666.                              |
| AM.Christierna. 513.             | M                                          |
| Alla Superiora del Partheno-     | P. MARIA nella !mente                      |
| ne d'Halla. 515.                 | DA Divina ab aterno cletta                 |
| Al Sig.Guarinonio. 519.          | Madre. 5.                                  |
| All'istesso. 520.                | Della sua Immacolata Con-                  |
| All'istesso. § 22.               | cettione. 5.e feg.                         |
| All'istesso. 523.                | Della Natiuità di Maria. 9.                |
| All'istesso. 524.                | Presentatione nel Tempio. 12.              |
| All'istesso. 526.                | Spolata con Giolesto. 17.                  |
| All'istesso, e sua Moglie. 528.  | Dall'Angelo annuctiata Ma-                 |
| Alla Signora Moglie di detto     | dre di Dio. 21.                            |
| Signore. 529.                    | Come visitò Elisabetta. 24.                |
| All'istesso 531.                 | Gioseffo vedendola grauida                 |
| All'istesso. 532.                | la volcua abbandonare. 27.                 |
| All'istesso. \$33.               | Come fù purificata. 44.                    |
| All'istesso. 535.                | Ritornò à Nazareth. 51.                    |
| All'istesso, e sua Moglie. 536.  | Come ritroud il perso Giesù.               |
| Ad vn Sig. incognito. 540.       | P°S. 59.                                   |
| Ad alcuni di Roueredo. 546.      | Come si licentiò da Giesù. 78.             |
| Lettere del Serenissimo Elettore | Fuggi in Eggitto. 59.                      |
| di Bauiera. 544.                 | Afflicta nella Passione. 103.              |
| Dell'Elettrice di Bauiera.544.   | Prima lo vidde resuscitato.                |
| e pag. 545.                      | pag. 121.                                  |
| Letterato di buona Vita è più    | E salir al Cielo. 123.                     |
| habile ad amare. 288.            | MARIA Vergine dishonorata                  |
| Libertà di Conscienza proua di   | dagli Heretici. 590 597.                   |
| falsa Fede. 616.                 | Figurata per l'Arca del Vec-               |
| Zode di Maria Vergine. 408.      | chio Testamento. 599.                      |
| 597.e Par.4.Cap.41.715.          | Afimigliata al Palazzo d'va                |
| Luce de' Santi. 408.             | gran Prencipe. 601.                        |
| Luce, e tenebre dell'Anima. 471. |                                            |
| Lucifero perche sia caduto con   | E Tesoriera delle Diuine Gra-<br>tie. 603. |
| suoi Seguaci.                    | Lodata dall'Autore delle sue               |
| Lutero Autore della Legge sen-   | grandezze, prerogatiue, &                  |
| fuzic 5.64.                      | BranacaschicioBaine, or                    |
|                                  |                                            |

#### DELLE.COSE NOT ABILI.

| attributi contra gli Here-                                      |
|-----------------------------------------------------------------|
| tici, Parte 4. cap. 41. per                                     |
|                                                                 |
|                                                                 |
| Maria Maddalena convertita da                                   |
| N. Signore. 68.                                                 |
| Stà sotto la Croce di Christo.                                  |
| pag. 109.                                                       |
| Gli apparue Christo doppo la                                    |
| sua Resurretione. 117.                                          |
| Sua vehemeza d'Amore. 300.                                      |
| Maluagità dell'huomo., 316.                                     |
| Ţ.                                                              |
| Mare d'Amore. 321.<br>Mezzi per arriuar al colmo d'a-           |
|                                                                 |
| more.                                                           |
| Miracoli operati da Christo. 65.<br>Operati ne'suoi Serui. 584. |
| Operati ne'luoi Serui. 584.                                     |
| · Confermano la Fede Cattoli-                                   |
| ca. 584.e feg.                                                  |
| Miracolo, fatto in Praga. 584.                                  |
| Mifterij della S. Meffa. Parte 4.                               |
| Cap.48. 722-                                                    |
| Mode di Sopportare l'ingiurie.                                  |
| pag. 146.                                                       |
| Mondo qualmête fuffe creato. 1.                                 |
| Morte d'Amore, ouero Eftasi.439.                                |
| Mortificatione si comincia dalle                                |
| cole nicriale                                                   |
| cose picciole. 138.<br>Perche sia necessaria di cose            |
| perche na necenaria di cole                                     |
| picciole, 139.                                                  |
| Aiuta a mortificarfi lo Rare                                    |
| del continuo, come sempre                                       |
| hauesse à venire qualche                                        |
| contrario. 141.                                                 |
| E la più degna, e cara strada                                   |
| al Ciclo. 170.                                                  |
| Della Mortificatione, Pratti-                                   |
| ca quotidianà. 179.                                             |
| Del mangiare nella mensa, e                                     |
| non mangiare. 181.                                              |
| E mezo per arrivar presto al-                                   |
| mero her erringr. hreifn 91-                                    |
|                                                                 |

la Virtù, e perfettione. 182.

Mortificar bisogna la Carne, per servire à Dio. 565.

E gran Virtù mortificar le proprie passioni. 574.

Non è conosciuta dagli Heretici. 574.

Motiuo per operare. 137.179.

Musica de' Santi. 408.

#### · N·

Natura istessa dimostra la Verità della Pede Cattolica, e la falsità dell'Heresie. 557.e seg.656

0

Ggetti dell'Amor mondano lono,vanità,e miserie. 366. Dell'Amor diuino, e de'veri Amanti quali siano. 368. Operationi dell'Amor vnitino, e Trasformatiuo. Opere buone aiutano l'anime del Purgatorio. Sprezzate dagli Heretici.663. Opere di Lutero indegne d'effer lette. 653. Sono segni della sua Instabilità.P.4.Cap.41.fogl. 715. Opinione falsa di Caluino intorno alla Predestinatione, 621. Oratione Mentale quanto necessaria. Oratione Mentale, che cola sia, e come s'habbia da fare.131. Essempio dell'Oratione, e de' suoi frutti. 133. Dà forza per arrivare all'Unio-Lecce ne,

ne, e vera Sapienza. 375. Orat. di Christo nell'Horto. 85.. Dell'Autore, acciò sia consumato nel fuoco d'Amore. 42.43. Alla B. V. confacrandogli le sue Compositioni. All'istessa, per conversione degli Heretici. P.4. cap.41. 726. pag. Alli fuoi Santi, e Sate per impetrare da esti l'Amor di Dio.Par.4. cáp.41. 240. Pace, e Tranquillità d'vno, che hà mortificato l'Amor pro-Parte Superiore inchina all' Amor Diuino, ma non l'In-3 36. L'Inferiore deue esser regolata dalla Superiore. Paffione di Christo considerata. quanto grata à Dio. 346. Passione che cosa sia; e del modo di superarla. 140. Danni delle passioni. 142. Impediscono l' Vnione con-Dio. Non bisogna lasciarsi dominare dalle passioni. Passione di vana Allegrezza, Timore, e Malinconia. 145. Di vendetta. 146.e feg. Dopò superata la Passione. non bisogna accostarsi alli fuoi Figliuoli. 148. Deuono esser fradicate, per ascendere all'Vnione, 474. Patimenti d'Amore. 321. Pazzia del Mondo. 41I.

Pazzie degli Heretici nel dire, che li diece Precetti non. possino esser osservati,627. Dottrine pazze insegnate da . Lutero. Pene infernali descritte. 420. Penitenza necessaria, contra gli Heretici. 617. Instituita da Dio. jui. Biasimata dagli Heretici. ivi. Rimedio per la caduta dell' huomo. 671. Perfettione, e suo Fondamento. 259.627. pag. Primo Scalino della Perfertione è la cognitione di le steffo. 261. Altri gradi, cioè, Purgatiuo, Illuminatiuo, Affettiuo, & Aspiratiuo. D'vn'altro grado, cioè Vniti-265. uo. Perfetto Amore teme solo d'esser separato da Dio. 434. Perseueranza necessaria nel cóbattere. . 173• Pietà di Dio in mandar il Reden-4.C S. Pontefice non è Antichristo. 644.c fegu. Predestinatione contra Caluino. **621.** Pregare per l'anime del Purgatorio è gran bene. 417. Presa di Nostro Signore nell' Horto. Presenza di Dio spiegata con similitudini. ₹8<del>6</del>. Hà gran forza negli Efferci-383. tij. Quan-

#### DELLE COSB NOTABILI.

Quanto gran bene. 445. Suoi effetti. 453. Principio della Passione di N. Signore. Prologo nel Trattato dell'Estasi. **289.** Vedi Auertimenti. Proprieta dell' Amore Divino. 321.333. Protesta dell'Autore di non volere il proprio Interesse. 402. Di non offender Iddio. 403. Pulpito di Ratisbona. 625. Purgatorio perche da Dio instituito,e sue Conditioni.413. Proue, che vi sia il Purgatorio. 609.

Vali siano le conditioni del Mercenario, e Figliuolo d'Amore. Quali siano li segni dell'acquistato profitto. Vedi segni. Qual sia la differenza trà l'Anime del Purgatorio,e li Dánati. 418. Quanto Dio difende la Chiefa... pag. 416. Quanto gran bene sia pregare per l'Anime del Purgatorio. pag. 417. Quesito dell'Autore, che eosa sia Amore. 324.

#### R

Agione è il Giardiniero dell' Anima, per fradicar li cat-

tiui germogli. Rifintatione di Giouanni Scheibler Predicante. 585. Occasio Refutationis. ibid. Abutitur Scriptura. **586.** Et SS.Patribus. < 89. Iniurius in Dei Matrem. 590. Summa Libelli cofutati. 585. Ad libitum negat, concludit, & affirmat. Confundit SensumCatholicorum de Miraculis. Miracula solus Deus principalitèr facit. ibid. Et ad solius Veritatis confirmationem. Extraordinaria missio sine. miraculis fidem non mereibid. In Ecclesia Romana per omnes ætates data funt. ibid. Petitione miraculi Deus non tentandus. ibid. Miracula funt nota veræ Ecclesiæ à posteriori. Quæ S. Augustinum in EcclesiaCatholica tenuerunt. pag. Riprensione dell' Autore a' Mortali, che non seguono Christo vero Bene. 245.411. Regno dell' Anima è dominare le stesso. Religioni Monastiche benche diuerse, ordinate però ad vn fine.P.4.Cap.43.pag. 731. Ricchezze, necessarie alla Santa Chiefa. 652. Ricordo al vero Spirituale nell' operare, 280. Eccec Ri

Ricordo della Passione, quanto grata à Dio. 346. Rimorso della Conscienza di Lutero,e di sua Moglie. 665. Rin della Chiesa Cattolica sono vniformi; quelli degli Heretici differenti. 562. Liutlatoni, e Visioni pure lutellettuali. 308. 🖍 Acerdoti soli possono consecrare. 60 D SS. Sacramento instituito da N. Signore. 76, Perche non fi dà sotto due specie. 604. La lua vera Esenza (contrà Sacramentarios; Part. 4. cap. 39. 701.e cap. 41. pag. 727. S. Bonauentura dimofira la... sua libraria del Crocifisso à S. Tomaso d'Aquino. 290. Sansone Figura d'Amore. 294. Paragonato con la Parte Superiore acciecata dall'In-581. feriore. Gira la mola, come giumento Sapienza vera, s'impara nell'oratione mentale. 375• Qual sia la Sapienza degli A-377. S'impara con l'Amore, e stu-378. dio spirituale.

Santi sono piante traspiantate.

SL Padri qualmente erano in-

namorati di Dio.

Sono Relle al Sole.

pag.

Sauió di Carne, e non di Spirico non intende le marauiglie d'Amore. 364. Scheiblerus hæreticus, confutatus. 185. vide: loannes; Confutatio; Rifiutatione. Scommunica, e suoi Effetti. 655. Scuola d' Amanti. Sede Pontificis in Roma piantata da Pietro. Stabilita in tal modo, cheniun Potentato potrà spia-560. Segni dell'acquiftate profitto. 160. Serui fedeli sono pochi. Similitudine d'vna Donzella poucra sposata ad vn gran Precipe per lo Rato Contemplatino. Di Dio in vn Nocchiero amainante le vele per la troppo velocità della Naue. 363. Di Gioleffo figlio di Giacobbe con Christo. Spirituale falso, e vero, qual sia... 172. Stato Contemplatino è più celeste, che terreno. 297. Descritto. 255. Suenimenti amorofi,e delicati.391 Suffragij della Chiesa per l'Anime del Purgatorio. Superbia degli Heretici affimigliata à quella di Lucife-

T

64 I .

Pŧ

10.

404.

iui.

288.

T Entationi, che occorrono à chi vuol fare vita eterna.

#### DELLE COSE NOT ABILL

|                                    | • • • |
|------------------------------------|-------|
| pag. 129.                          | 1     |
| Nel punto di morte. 156,           |       |
| Teologo humile è più habile à      | (     |
| contemplare, che il sempli-        |       |
| cc. 188.                           | ,     |
| Timore servile si deue mutare in   |       |
| filiale. 174.                      |       |
| F. Tomaso Autore, scriffe le sue   |       |
| Compositioni per inspira-          |       |
| tione Diuina. 583.                 | T     |
| E Comando de'suoi Superio-         |       |
| ri. Ad Lectorers, & fogl. 186.     |       |
| Et fogl. 488.                      |       |
| Et Part.4. Cap. 38. fogl. 675.     |       |
| Trasformatino Amere, e sue ope-    |       |
| rationi. 455.                      |       |
| Tranquillità, e Pace è grado di    |       |
| Contemplatione. 164.               | 7     |
| Proviene dalla Mortificatio-       | 1     |
| ne. 184.                           | V     |
| Trattati della P.2. di Vita inter- |       |
| na, d Mortificatione. 129.         | V     |
| Della Contemplatione. 185.         |       |
| Della Contemplatione Esem-         |       |
| pi. 196.                           |       |
| Della Contempl. 214.               | P     |
| Della Contempl. 221.               |       |
| Dell'Amor puro, retto, e filia-    | r     |
| lc. 267.                           |       |
| Dell'Amor verfo Dio. 296.          |       |
| Dell'Amor verso Dio. 310.          |       |
| Dell'Amor verso Dio. 369.          | , P   |
| Dello Stato sublime, e Para        | V     |
| diso di Delicie, d Dinina          |       |
| Presenza. 383.                     |       |
| Alla gran Madre di Dio, tutti      |       |
| i Santi, & Anime de' De-           | ~     |
| fonti. 400.                        |       |
| Trattati della Parte 3. del Diui-  | V     |
| ao Amore. 427.                     | In    |
|                                    |       |

Dell'Amore, & Vnione condition

Dio. 441.

Eatena d'Amore al Signore

Poncino. 455.

Documenti del vero Amore.

pag. 471.

Al medemo Sig. Poncino. 481.

Ad vn suo Superiore, che gli

comadò, che scriuesse. 488.

"urchi, che cosa dicano nel loro

Alcorano 620.

Tengono Christo, come Profeta, e l'honorano có la B.

V. più che gli Heretici. 649.

V

Mledittione di N. S. dalla sua SS. Madre. anità degli oggetti dell'Amor mondano. *'edona* discepola di Lutero, sua dishonestà, e pessimo matrimonio del figlio di que-Ra. 657. 'ebemenza d'Amore dell'Anime Innamorate. irginità in gran conto appresso Dio, & il Mondo; masprezzata dagli Heretici. pag. lerità non è, doue è Senso. 351. 'ia d' Amore è incognita à Mercenarii. 260. ia della perfettione poco frequentata. 696. irth senza Amor di Dio non è grata all'istesso Iddio. 329. istioni esterne. terne nell'Imaginatione. 307. Pure

#### TAPOLA DELLE COSE NOTABILI.

Pure intellettuali, e loro Se-308.e feg. Vita Contemplatiua è più Celeste, che terrestre. Vita de'Santi delli primi tempi. 288.379. Vita di Desiderio qual sia. Non serue à chi può operare. pag. 219. Vita,e morte dell'Anima. 471. Vita, e morte dell'Autore, Frà Tomaso. ad Le&. in Princ. lib.& ad Lect.P.4.fol. 555. e pag. 549.e feg. Pusius Marcell. de Pise. Anno 1631. Et quid hic de illo dicat. 556. Vita interna, & efterna. Vita interna 134. Vita dell'Heretico, è Vita d'indo-

mito animale. Vnione con Dio richiede la Mortificatione delle paffioni.133 E la Cognitione di se steffo. 262. E l' vniuersal distaccamento dalle Creature. 266. Dellisuoi effetti. 305. Vnitino Amere s'acquista salendo da grado in grado. 381. Che cosa sia, e sue proprietà. pag. E contrario al Senso immortificato. Sue marauigliose operationi. 251. Pnione nella Chiesa Cattolica. pag. E Part.4.Cap.39.pag.701. Cap.43.pag.

#### FINB.



A G O S T A, Appresso Simone Vezschneider. 1682. E di nuono in Napoli per Francesco Benzi. 1683. Per gli Errori scorsi nel stampare, compatirà il Lettore; in riguardo, che spesse volte non è parso bene di mutare il semplice stile dell'Autore, che come Laico, e Pastore di pecore, priuo di Lettere, poco, ò nulla attende alla puntualità delle Regole di Grammatica, & il Luogo della stampa è suor d'Italia; come anco, non hauendo possuto per altre mie incombenze esserui sempre presente, &c.

Notarà parimente il Benegno Lettore, che in questa seconda Impressione vi s'è vsato ogni possibile diligenza per correggerlo, si circa gli Errori della Stampa, come intormo ad alcuni Vocaboli non bene sonanti inel nostro Italiano Idioma; non toccando però la semplicità dello stile dell'Autore.

#### TETRASTICHON.

In Authoris, seù Venerabilis F. Thomæ de Serbis Laici Capucini.

ENCOMIPM.

Thomam de Serbis poterit quis pangere verbis?

Est humilis natus, sed totus in Alta leuatus.

Pastoremque Gregum celebrant diademata Regum:

Dum plorat Christum, timet Orcus territus istum.

F. Angelus de Neapoli Concionator Capucinus, Pro bac secunda Impressione.



