LIBRETTO

# DIMAGINI.

### E DI BREVI MEDI.A

TATIONI

Soprai quattro Nouissimi dell'buomo.

CONALCVNE ALTRE

Meditationi accommodate per fare
entrare la persona in se stessa.

COMPOSTO

DAL P. LVCA PINELLI DELLA
Compagnia di GIESV, Per aiuto di quei, che
si vogliono dare alla vita Spirituale.



In Napoli, Per Francesco Antonio Amodeo,

# JOU CON

#### ALCHRISTIANO LETTORE.

A L L A consideratione de i Quattro Nouissimi (Christiano Lettore) nascono nella volontà nostra due affetti, Amore, che sprona per andare innanzi, & Timore, che come freno trattiene l'huomo dal male.

Impercioche confiderando l'Intelletto la grandezza de' beni del Paradifo; la volonta fi muoue adamarli, e defiderarli: Considerando poi il pericolo della Morte, lo spauento del Giuditio, & dell' Inferno, teme. Et si come dice S. Chrisostomo, il Nocchiero nella tempelta parte tirato dal desiderio di giungere al porto, parte mosso dal pericolo di semmergersi, stà vigilante in gouernar la naue contra l'onde, & i venti; così l'huomo in questo tempestoso mare, parte spinto dal defiderio di pigliare quel porto celeste, deue confommo ripofo godono gli amici di Dio, parte mosso dal timore dell' Inferno, doue sono tormentati i peccatori nimici di lui, sta vigilante in drizzare l'anima sua per buona strada, difendendola dall'onde, & da'venti delle passioni; Perciò CONTRACTOR OF THE PROPERTY CONTRACTOR CONTRA

la fanta Scrittura dice: In tutte l'opere tue ricordati de'tuoi Nouissimi, e giamai non peccherai. Onde e falutare configlio, quando fei tentaro di hauere la robba d'altri, pensa alla morte, che all'u hora ci bisognera lasciare la vita, & quanto hai; Se sei tentaco dalla carne, pensare alla sepostura doue i pozzolenti vermi ti entreranno per boes ca, & vsciranno per gli occhi; quando sei tentato di offendere Dio , ò il proffimo , pensare all'in ferno, & al Giuditio, nel quale Iddio farà tuo Giu dice, il proffimo presente, e l'Inferno apparecchinto per tormentarti. Non dubito, che se tu pratticherai queste, ò simili considerationi, sion peccherai in eterno, come dice la facra Scrittui ra: & à questo effetto essendo stato fatto il prefente Libretto, spero che da qui ancora sarai molto aiutato.

vita, to quali al ran dalance has da laiciare.

It nella morre, cuando e non harai compo, è per
la produce.

Albora ve della compositione della co

THE STATE OF THE S

ed an ed an ed an ed Punti per la prima Meditatione soog non is della Morte, wold tous 1. Confidera come hai da morire, e non fai come ne quando, e morendo ti bisognerà à tuo mal grado, lasciare tutte le cose del Mondo, le quali quanto più care ti long flate in vita, tanto più nella morte ti affliggranno, or implossog i se 2. Pensa che quado sarai vicino à morte l'anima tua fara si trauagliata da' Demonij, & il corpo dall'infermita, che no saprai, se sei viuo, ò morto. 3. Confidera come allhora farai molco più tormentato dal verme della propria coscienza, non solo del male fatto, ma anco del bene, che per tua negligenza lasciasti di fare. con ese di isteri DO CHUM ENN TO THE OF ASS. I. Fratello da qui potrai conoscere tre pazzie; La prima pazzia è, affettionarti à cose di questa vita, le quali al tuo dispetto hai da lasciare. 2. La seconda pazzia è, aspettare di conuertirti nella morte, quando ò non harai tempo, ò per la grauezza del male non potrai ne pur pensarci. 3. La terza pazzia è, non fare hora quello, che allhora vorrelli hauere fatto: E sappi che per ordinario non muore bene, chi è vissuto male. ESSORTATIONE. Fratello non ti fare ingannare dal Demonio, il quale con darti speranza di lunga vita, ti fà lasciare molte opere buone, e differire la penitenza con manifesto pericolo della dannatione eterna, ma cerca hora di mettere la tua coscienza

TO CONTRACTOR OF THE CONTRACTO

**ക്കുന്നു ക്രാന്ദ്രാക്കു** പ്ര



harai tempo di conuertirti? chi sà, se starai in te? chi sà, se harai vera contritione? Onde San Ci priano dice, che deue essere molto sospetta la conuersione, che tarda viene, & per essere ssorzata; E Santo Agostino dopo di hauere detto, che quelli, che vicini à morte si conuertono à penitenza, non vanno sicuri; soggionge: Vuoi tu liberarti da questo dubbio, sa penitenza mentre sei sano, e facendo così, sei sicuro, perche hai fatto penitenza quando potesti peccare; ma se vuoi fare penitenza, quando già non puoi peccare, non tu lasci i peccati, ma li peccati

MEDICAN CEDICAN CEDICAN

# Punti per la seconda Meditatione della Morte.

1. Confidera come il tuo corpo diuerra a tutti abomineuole: Dopo farà buttato invina oscura, e puzzolente fossa, doue farà mangiato da vermi. Eccoti il fine del corpo da te tanto accarezzato, e per il quale tante volte hai ossessi I però.

2. Voltati poi all'anima, che di qua non ha portato altro, che le opere, e la vedrai temere, non sapendo che sentenza le toccherà nel Tribunal di

CHRISTO.

3. Considera hora quanto conto deui fare delle diuotioni, della mequentia de' Sacramenti, & dell'altre opere buone, che seguitano l'anima, e la liberano da tanto pericolo.

DOCVMENTING

1. Impara Fratello in che stima deui hauere il tuo corpo; il quale è di sì vile conditione, che diuenterà cibo di vermi.

2. Sei pazzo se ti affatichi in quello, che hai à lasciare, e non ti curi di quello, che hai à portare te-

co nell'altra vita, che durerà per sempre.

3. Guardati Fratello mio dall'inganno del Demonio, il quale ti fa parere le deuotioni, & opere buone, difficili, e trauagliose, acciò resti priuo del frutto loro.

ESSORTATIONE.

Fratello vedi già in che trauagli si troua l'anima vscendo di questa vita; e vedi ancora, che si sa del corpo: hor acciò caui frutto da tale considerade socio caui frutto de tale considera-



tione, ti esforto à guardarti da quattro errori, ne i quali, ò per suggestione del Demonio, ò per nonpensarci, facilmente s'incorre da gli huomini poco accorti. Il primo errore è, nudrire, & accarezzare il corpo con souerchia cura, e sollecitudine. Il secodo errore è, stentare per accumulare robba, che s'ha da lasciare, e non curarsi, che l'anima sua resti pouera di opere buone. Il terzo errore è, lasciare la sua robba à persone, che con quella ne offendano Iddio. Il quarto errore è, lasciare di fare opere pie, co speranza, che altri habbino à fare bene per l'anima sua. Risoluiti Fratello mio, che bene, ò male, che habbi in questa vita, poco durerà, però cerca disporre talmente le cose tue, che dopo morte,non te ne habbi à pentire con tuo danno, e pena. MENTER CONTRACTOR OF THE PROPERTY CONTRACTOR OF Punti per la prima Meditatione del Giudicio.

i.Considera come risuscitati che saranno gli huo mini, e ragunati nel luogo del Giuditio, vedranno apparire in Cielo lo stendardo della santa Croce, & insieme vedranno Christo da loro offeso, venire in Maesta a giudicargii.

2. Contempla come venuto che sarà il Giudice, ogn'uno darà stretto conto di tutta la vita, e non solo si essamineranno i peccati, ma anco le opere

buone, se sono state fatte come conuiene.

3. Pesa che cosusione sarà de gli hipocriti, e persone impudiche, quando i loro immondi desiderij, e peccati occulti si manifesterano à tutto il mondo.

DOCUMENTI.

1. Se non vuoi temere nel giorno del Giuditio, leua il peccato, che è cagione del timore.

2. Fratello è meglio che hora aggiusti i tuoi conti con la misericordia del Giudice, che allhoracon la giustitia.

3. Se non vuoi, che nel Giuditio si sappino ituoi peccati, scancellali hora con la confessione.

ESSORTATIONE.

Sappi Fratello, che il Giuditio del Signore sara si rigoroso, che niuno è tanto giusto, ne tanto santo, che non habbia di che temere in quel giorno: Imperoche daremo conto non solo de peccati proprij, ma anco de peccati altrui, fatti per nostro malo essempio, ò che non ci siamo curati di rimediare: Del bene ancora, che si potea fare, e per



causa nostra non si è fatto; Et San Gregorio dice, che si dimanderà conto delli momenti del tempo speso, & questo conto non si darà à Mastro di ca-sa, ò à Procuratore, ma à Christo in persona: Aggiungi poi, che il Giudice sarà sì irato, e determinato à punire, che ne Angelo, ne Santo alcuno ardirà d'intercedere. Onde San Pietro dice, che à pena il giusto si saluerà. Et Iob, che non hauendo cosa, della quale lo riprendesse la coscienza, non dimeno pensando al Giuditio, con sospiri dicea, che cosa farò, quando Iddito verrà à giudicare?

Fratello hora è il tempo di liberarti di tali angustie, con frequentare la confessione, e viuere in gratia del Giudice.

ANCEDANCE BANCED ANCED ANCED AN

LA LES CANCES CANCES CANCES CANCES

#### Punti per la seconda Meditatione del Giuditio.

1. Considera come finito di giudicare la vitte di ciascuno; il Giudice con volto lieto chiamera i giusti al premio, e li loderà delle buone opere, repu tando fatto alla sua persona quello, che per amor suo si è fatto à poueri.

2. Dopo con volto irato si volterà à peccatori, e rinfacciando loro i peccati, li discaccierà da se al fuoco eterno, e li darà in potere de' Demenij . k

3. Contempla come gl'infelici peccatori subito sarano inuolti da vna nera, e spauenteugle siamma, e precipitati all'inferno: Al corrario i Beati lodando Dio có giubilo, anderano con Christo in Cielo. DOCVMENTE.

1. CHRISTO non premia i buoni, perche sono

stati ricchi, nobili, ò dotti, ma per l'opere buone; à queste dunque attendi, se vuoi essere premiato eternamente in Cielo.

2. Non discacciare Dio date, e Christo nel giuditio non ti discaccierà da se.

3. Seguita pur la via della virtù, e sarai sicuro di non andare in casa del vitio.

ESSORTATIONE.

Vedi Fratello come quei, che in questa vita hanno seminate lagrime, hora raccogliono consolatione, e quei, che per amor di D10 hanno seminato terra, dando limofine, hora raccogliono regni celesti: Al contrario gl'ingrati, e sensuali raccogliono ira, e dannatione: Va hora d'i piaceri, e THE CONTROL OF THE CO



fa poco conto della vita spirituale: Dice il Sauio, che allhora i condennati, vedendofi discacciati dal Cielo, gemeranno, e turberansi d'vno spauenteuole tremore: Vedendo poi i giusti in tanta gloria, con sospiri diranno: Questi sono quelli, de' quali nel mondo ci burlauamo, e pensauamo, che la vita loro fusse pazzia, & il loro fine senza honore, noi erauamo i pazzi, e insensati, poiche ci ttouiamo in miserie, & essi tra i figlinoli di Dio goderanno sempre; Che cosa ci ha giouata la superbia? e le ricchezze che giouamento ci hanno dato? ogni cosa è passata come ombra. Fratello più pazzo sarai tu, se non impari alle spese loro, e non attendi à far bene, mentre hai tempo. reflection and reflection of the reflection of t

#### E CANCED CANCED CANCED CANCED CANCE · Punti per la prima Meditatione

dell'Inferno.

1. Contempla l'infernale cauerna, la quale il giusto IDDIO ha constituita perpetua prigionia à tutti quelli, che per loro colpa perdono il Cielo.

3. Contempla quanto penosa sia, doue si veggono horrendi mostri infernali; si odono spauenteuoli gridi, & horribili bestemmie; si sentono puzze, amarezze, & incendii intolerabili.

3. Pensa che pena sentono gl'infelici danati, quando entrano in luogo di tanta confusione, per essere quiui tormentati senza speranza di mai vscirne.

#### DOCUMENTI.

1. Se non ti piace questa stanza, ne gli habitatori di essa, guardati di caminare per la sua via.

2. Se il luogo ti pare penolo, & più da vili animali, che da huomini: fuggi i piaceri sensuali, che ti fanno bestia degna di tale luogo.

3. Meritamente così fi trattano quei, che ribellati da Dro, si fanno schiaui del peccaro.

#### ESSORTATIONE.

Fratello, se nell'Inferno non fusse suoco, nonfussero Demonij, ne pena alcuna, è da se si horrendo, e spauenteuole, che per non starni breue. tempo, sarebbe ben spesa tutta la vita nostra in continoue afflittioni, e penitenze; hor che sarà lo starui eternamente, & in continoui tormenti, come flaranno quei, che offendono Iddio? O pazzia CONTRACTOR ACTION OF THE PROPERTY OF THE PROPE



dell'huomo, dice Santo Anselmo, che in questo mondo, done ha da stare si poco tempo, cerca-stanza buona, e commoda, e non si cura della stanza dell'altra vita, done ha da stare per sempre. Mettiti hora Fratello mio la mano al petto, e pensa, quante volte hai tu meritato tale luogo? E quanti quiui stanno per manco peccati, e meno graui delli tuoi? Hor poiche Iddita ha fatto à te questo benesicio di darti più tempo, e pensa dare dare della ingrata sei se non la dare della contra della contra della contra dare della contra della contra

che non ha dato à molti : ingrato sei, se non ti apprositti di esso, e non cominci con le buone opere à fabricarti in Cielo vn glorioso, e commodo Pa-

lazzo.

IAN BEENATE ENTERNISE ENTERNISE

1. Contempla la prima pena de dannati; che è l'essere banditi dal Cielo loro patria, e prini eternamente di Dro, vnico sine, e sommo bene loro.

2 Considera come sono ancora tormentati intutti i sensi di pene si horribili, che ne finiscono, ne rallentano, onde i miseri dannati senza mai

morire, sempre moiono.

3. Il sapere poi, che erano stati da Dio creati, e redenti per beni celesti, e eterni, e che per piccioli piaceri l'habbino perduti; Et pensare che con la penitenza harebbono potuto rimediare a tutti i loro mali, tanto l'afflige, che di rabbia lacerano le proprie carni.

Docymenti.

1. Fratello se tu quì offendendo IDDIO tuo Creatore, lo discacci da te, meritamente nell'altra vita, egli priuerà te della sua visione.

2. Se tu vuoi qui sodisfare alli tuoi sensi, come ti piace; I D D I o poi in punirti sodisfarà alla sua

ziusticia, come si deue.

3. Se un non vuoi (come i dannati) tardi auederti del tuo male, leua hora i peccati con la penitenza, e larai libero dalle pene eterne.

ESSORTATIONE.

Per conoscere in parte la grandezza, & acerbità de i tormenti dell'Inferna: Sappi Fratello mio, che la minima di quelle pene è senza comparatione, maggiore della più gran pena, ò supஇர்கள் குறியாக கூறியாக இது கூறியாக கூற



plicio di questa vita: Il che molto bene intendendo Sant'Agostino, dicea; Signore qui brugia, qui taglia, acciò che mi perdoni per sempre. Da quì è, che molti per più afficurare la falute loro, abbandonate ricchezze, e piaceri della vita mondana, si fono dati ad aspre penitenze: Hor che farebbe vno di quelli infelici reprobi, se da Dro li fusse concesso di ritornare in vita? come spenderebbe il tempo: come odiarebbe il peccato: come in tutte le cose cercherebbe la gloria di Dio: Fratello, se tu lodi la prudenza di costoro, e biasimi la cecità, e pazzia di quei, che non proueggono à i fatti loro, che pena farà la tua, se non ti aiuti hora, che hai tempo, e non sei certo, se viuerai domani? MED CON BEAUTIFUL CON CONTRACTOR

#### Punți per la prima Meditatione del Paradiso.

r. Contempla il Paradiso tutto splendito, e gioioso, il quale Iddio ha preparato à quei, che l'agnano; è si bello, che non è cosa al mondo, che se li posse comparare, qui non regna morte, non vi è aduersità, ne miseria alcuna...

2. Contempla quanto vago, e diletteuole fia, doue oltra la diuinità, si veggono gratiosissime creature; si odono suoni, e canti soaussimme e si viue in tanta pace, e contentezza, che niuno ha massall'altro ne disgusto, ne fastidio panzi ciascuno gode del bene dell'altro, come del proprio

3. Pensa che contento sentono i beati; quando entrano in si felice luogo per godere eternamente.

· DOCVMENTI.

1. Fratello se il luogo ti piace, non ti dispiaccia la via, la quale se bene è alquanto angusta, pure è breue, e sicura.

2. Pazzo sei, se quelli eterni piaceri cambi conquesti della terra, che poco durano, e sono mescolati con tanta amaritudine.

3. Sij di quelli, che in questa vita patiscono per amor di Dio, e così sarai cittadino di questa città

#### ESSORTATIONE.

Fratello vuoi in parte conoscere che cosa sia il Paradiso, considera alquanto questa valle di mi- parte, la quale benche sia trauagliosa, & in esta continouamente si combatta, pure come giocon- continouamente si combatta.



da diletta, e piace: hor che farà il Paradifo celeste, fatto da Dio per dare contentezza à suoi amici? done i vincitori si coronano di gloria per godere eternamente? Onde S. Agostino dicea: Signore se nell'essilio, e carcere ei date tante cose à godere, hor che ci darete nella patria? Conosci hora Fratello l'obligo, che hai à Dio, ilquale è venuto dat Cielo per insegnarti la via del Paradiso; per aprirti le porte, è morto in Croce: per farti colà giungere, con la sua gratia ti aiuta: O che confusione sarà la tua, se per i piaceri terreni, perdi tanto bene. Fratello, poiche no sei stato creato per la terra, ma per il Paradiso, conuiene, che verso lui volti i tuoi di pensieri, e camini per la sua via; i passi sono le buone opere, perche con le male andaresti à dietro. MACES CENTRAL CONTRACTOR CONTRACT

Punti per la seconda Medicatione del Paradis

1. Contempla come i Beati vedendo l'immenfa... Maesta di Dio, sentono tale sodisfattione, e contento, che non possono ne più desiderare, ne astro.

2. Considera come mai non si satiano di benedire il tempo speso nelle dinotioni, Sacramenti, & opere di misericordia, le quali hanno soro condotti à sì selice stato.

3. Gioiscono ancora perche sanno, cheta loro beatitudine giamai non mancherà, ne essi deperderanno, nè da altri potra essere loro tolta, ne inpedita.

Docvmenti.

1. Fratello se tu contenterai Iddio in terra, offeruando i suoi commandamenti, Iddio contentera te in Cielo.

2. Bisogna che perseueri in seminare buone opere in questa vita, se vuoi nell'altra con allegrezza

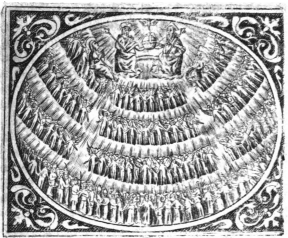
raccogliere, e godere il frutto loro.

3. Se tanto ti affatichi in questo estilio per acquistare vn piccolo bene, che ò poco dura, ò presto s l'hai à lasciare, perche non ti affaticherai per la beatitudine, che è bene immenso, eternamente dura, e non ti può essere tolto?

ESSORTATIONE.

Hor vedi Fratello la gran carità di D 10 verso se noi, che non essendo cosa creata, che potesse empisere, e quietare il nostro cuore, ha voluto egli istesso dessere la nostra beatitudine, acciò che come bene infinito ci satiasse, e contentasse. Onde Agostino se sono come de la come de

LED CAN CHO CAN CHO CAN CHO CAN CHO



Santo disse, che il nostro cuore sarà inquieto sin tanto, che non si vnisca co'l suo Creatore: Questo è quel bene, che ne occhio, ne cuore di huomo può comprendere, poiche per la sua infinità supera la nostra capacità; hor chi harà ardire di lamentarsi mai de' trauagli, e fatiche, che per amor di D10 sopporta, essendo il premio sì grande? Chi si marauigliera, se gli eletti di Dio in questa vita sono oppressi, e dispreggiari, poiche hanno d'hauere consolationi senza fine? Resta Fratello mio, che cerchi di non perdere tanto bene, quale non perderai, se teco saranno amor di Dro, che ti solleui, humilta, riputandoti indegno del Cielo, & defiderio non ranto di godere nel Paradiso, quanto di lodare I D D I o eternamente. 

EVANCE AND EN CONTROL OF THE CONTROL

Prima Meditatione de gli effetti del peccato mortale.

I. Considera come il peccato mortale in questa vita prima ti sa nimico di D 10, togliendoti la sua gratia, della quale niuna cosa di questo mondo, è, ne più pretiosa, ne di maggior importanza. 2. Ti sa perdere futti i meriti, e frutti delle buone opere da te satte. 3. Ti pri ua di questa protettione, che I D D 10 suole bauere de suoi amici, è sigliuoli.

2 Nell'ai:ra vita poi ti fa perdere quella inestimabile beatitudine per la quale sei stato da D 10 creato.

3. Cosidera ancora quello, che l'istesso peccato mortale ti sa acquistare in questa vita, prima, sa che in partëdosi Iddio dall'anima tua, vi entri il Demonio, e la sa sua schiaua. 2. Ti sa acquistare trauagli, e miserie, perche ti sa seruo delle tue passioni, e come dice S. Gregorio, il peccato, che per la penitenza non si leua, col suo peso tira, e sa cascare in vi altro. 3. Fà che l'opere buone, che tu sai, non siano meritorie di vita eterna.

4. Nell'altra vita poi ti fa acquistare le pene dell'In-

ferno, doue perpetuamente sarai tormentato.

5:Hora cossidera quanto è grande la pazzia dell'huomo, che per una sua voglia disordinata contra la legge di D10, si mette à pericolo d'una sì gran ruina. Considera ancora, che non minore pazzia è di colui, che hauendo commesso un peccato mortale, ha ardire di andare à dormire senza prima cercare la medicina.

Corroqvio.

Signore che mi giouerà hauer quăto posso desiderar al modo, se sarò priuo della vostra gratiai Chi mi disende rà in gita misera, e trauagliosa vita, chi mi aiuterà nel CONCONO CONCON

ized by Google

Pericoloso passo della morte, chi mi libererà dall' Inferno, se voi, per mio demerito, mi surete nimico? Vi prego
Signore per il pretioso sangue, che per disruggere il
peocato sula croce spargesti, che mi togliate la vita più
presso, che permettiate, che io commetta peccato mortale. O Regina de cieli Maria, che per particolare priuilegio di Dio, susse libera da ogni sorte di peccato, v'inuoco, de bumilmente supplico, che dal vostro clementissimo Figliuolo vogliate impetrarmi gratia, e sortezza,
per resistere, e vincere ogni tentatione di peccato. Etu
Angelo mio, datomi dal benigno I da di per custode
mio, ti prego, che vogli leuare da me ogni occasione, che
mi può indurre à ferire l'anima di colpa mortale.

Seconda Meditatione delli pericoli

passati.

1. Primieramente ridurrai alla memoria tutti i pericoli, da i quali sei stato per misericordia di Dio liberato, considerando, che in molti di essi, non solo sei stato per perdere la vita temporale ma anco l'anima.

2. Pensa ancora che hai passato molti pericoli, da te no conosciuti, perciòche ogni volta che tu hai peccato mortalmente, il Demonio per hauere l'anima tua, ti harebbe satto morire di subito, se Iddio non l'hauesse impedito.

3. Discorri poi come sei stato grato à vn si benigno Signore, che non hauendo bisogno di te, ti ha conseruato come cosa sua carissima: E se ti troui di hauerlo offeso; confonditi, poiche sì gran bontà, & amor di lui verso te, hai pagato di sì iniqua moneta.

4. Contempla bora la causa, per la quale Iddio ti hà (†) liberato da quei pericoli: Non già accioche tu l'offenda, (†) STAVE COLOR DE SOLOR DE LA COLOR DE LA COL

ma articebe facci penitenza della tua ingratitudine. 🕳 🧲

5. Gonfidera come l'essere stato tu liberato du é paricoli. Epusati, non ti asseura dalli pericoli futuri, onde nonfacendota quello, che deni, meriti per la tua ingratitudine E di essere più grauemente punito.

CONLILIO Q V 1 O

Signore che bisogno bauete di me, che contanta prourdenza mi bauste, e da pericoli liberato, e fino à questes 🕻 bora confernato > Che frutto afpettate da me, che no me bunte come piama inutile tagliato dal voltro giardino, e buttato mel fuoco, come infinite volte ho meritato? Forse Signore bunese tanto differito, acciò che impitale misure de i mivipeentl, sost più tormatuse i Non già Redentor mio, perche essendo voi Fadre delle misericordirmi vi dilettateurlla perdetione, d nella punitione de. vinenti. Esggo Emigno Signore, che tutto no banete: fatto per falute dell'amma mia, acciò eber aunistemi del la vita passata, per l'auenire la regoli conforme alla vo-Strasanta volontà. O anima mia se di questo signistate beneficia della conferenciane sun, che Iddio face di suvo L meritisti ba fatto,nonte ne servi in salvettua, io vonvo) (2 chiti liberarà dalla penz dell'ingrattivdino leuntisis e cominuia con naouo feruore à senuire questo grande I ddio, e fe non potrai fermirlo come egli merita , facendo quanto sai, e puoi ili sard grato il tuo servitio. E pensa, chest fermire altuo Crentore, è favore che epistifil) poi 🖫 che se ben consideris, tes non sei degnadi servino un Sigoore di tantamaestà, che gli Angoli hanno à fauore. EN CONTROL DE LA CONTROL DE

Fireme tutto vision di inturbent, s. corona.

Terza Medicatione del Tempo

i a and addi quella vita.

A Confiderache questo tempo, che l'duo ti concede à la cola plu presiola, che si possa distinare in questa di tal perciò che con esso te puoi guandament i herà escrot:

Onde se ad on morto susse da Dominguere i herà escrot:

Onde se ad on morto susse da Dominguere i herà escrot:

Gin visa senza dubbio non farebbe passare momento;

Senza qualche opera buona.

2: Confidera some finendo fedetse tempo, che farà salla morte, fi fininà per te ogni attione mesitoria, perque Sto l'Apofisio quessont and operane base, mentre babbia

mo tempo.

3. Considera comemolti, che nasquero è nell'illo an la nestre su nastesti; à dopo te, giù sono morti; Repassado e questo sempo è ebe I ddio baronresse dite, emon à quelli ; (à non te l'ha concesso acciò ebè lo spendi in vanità à in of fesa di lui, ma per emendare la vita sua; Es guada te, se d'un tanto benessei o non te ne sai feruire in saluta del l'anima tua.

COLLOQVIO.

Signore esco chesni rappresento come schiano, che si ba giorato quel che l'apadrone li ba dato, assià satta du de tasse per visire di servitù, e miserie. Io son quella, che mithà giorato chempo concessimi dazioi, acriò concessi megotiando, mi guadagnassi it vielo: E se quel temaros se servio per hanere nascosto il talento danos il pernesetta e re, sà punito, hor qual pena sarà lamia, she hà perduti e i frutti de il capitale insieme delle si sermata que la mia iniquità, poi che in luogo di quadagnarmi a ben; so mia iniquità, poi che in luogo di quadagnarmi a ben; sò se sa capitale insieme delle su quadagnarmi a ben; sò mia iniquità, poi che in luogo di quadagnarmi a ben; sò se sa capitale con se su quadagnarmi a ben; sò se su capitale se su capita

celesti co'l tempo datomine ho ossesso la vostra Maesta in dannomio, onde il tempo, ebe voi sacesti per me accettabile, e i giorni di salute, io l'ho satto tempo dispregiato; e giorni di dannatione: che saro G. 18.8 mio, se non ricorrere à voi sonte di misericordia, chiededo per dono del sallo commesso, con prometterui di spendere talmente il tempo, che da qui auanti mi concederete, come nella mia morte vorrei bauerlo speso; Datemi lume Pietoso Signore, che io conosca bene quanto pretioso è questo tempo, che mi concedere; accio la spenda come si deue, e conoscendo insieme l'obligo mio, vi sia grato.

Quarta Medicatione del dispregio del Mondo.

i. Contemplà come niuno, che milita sotto la bandiera del Mondo è dell'intutto contento, perche le contentezze che egli dà, oltre che non arrivano all'anima, ò non

durano, ò fono mescolate di molto siele.

2. Considera come il mondo con le sue speranze fallaci induce molti, à disperatione, quando veggono i loro disegni non riuscire.

3. Confidera come il Mondo nelli maggiori bisogni dell'haomo non folonon li dà aiuto, ne consolatione, ma li dà trauagli, e dolori, come si vede nell'vliimo passo del-

la morte.

4. Considera come le cose; che il mondo tanto pregia, come ricchezze, honori, nobiltà, e sama, non sono da Diò stimate, ne sanno l'anima nostra grata à sua Maestà.

3 Confidera come essendo il Mondo contrario à Chriflo, è necessario, che ò Ghristo, ò il Mondos' inganni; e non potendo Christo ingannarsi per essere sapienza del Padnestering, spätialthe Lingania il Mondo.

Che faremo anima mia? stura nella scuota del Mondo, oltre il manifelto pericelo dell'eserna dannatione . più che trauagho. I n vedi quato si stenta per acquistar ricchezze, con quanta sollesitudine seconferuano, evon quanto dolore filogramo. Sarbene quanto l'Suomo ktor mentato dall'amore difordinato, quanti disousti egli ni ezue Ora quate pericoli si espone, chemolte volte ci perde la vita, e l'anima infieme. Tu fai ancora quanto cofte il vinere in inimicitia, e volene fare vidatta, come l'vie ee wondo comanda, cime in the odij, in the soffetti foiue, che speste se samo, e molte volte l'humo per offendere, ò resta più offeso, à cresce tambe l'inimienta, che co spargeramolto fanguanon si estingue, e più presto si estinquono le famiglie, e Città intiere. Ma quel che trapafa ogni fegno di pagzia, è sieco Mondo y è che lodi i dishonefticamendicatori , e altrivisiofi; nel the fir peggior dell Inferno, done i vitiofe, e feeleruti fono paniti e maltrattati. Sù anima mia andiamo alla fenola de C H R 1-& T. O. Hour con la ponertà volonturia fixiona pace, con I bonefta Gridue in gratia del Signore) estitalmente col perdonane l'ingiure come GHRI'S o comanda, s'acquila il vero bonore per estre atto peroire d'humiltà, e carità, e vincere se stesso è più glorioso, che vissere il suo nimico. Signore mi confesso inalegno di esser vostro Souolaro, me la vostra carità, e miserirordia mi spiegol no a dimandarui perdono, del fallo paffato, e gratia di perseverare, emorire nella vostra jenola

was the contract of the contra

Quinta Meditatione della Vira Spirituale.

1. Considera come la Vita Spirituale, cioè lo spesso confeffarfi per l'odire la parola di DIO, il leggere libri spirituali, & effere di qualche buona congregatione, oltre che è cosa à D10 gratissima, & all' Anima vtilissima, rende di più l'huomo contento, e pacifico.

2. Considera come è ancora ottimo, e facile mezo per confeguire quello, per il che l'huomo è stato creato, ch' è, acciò lodando, bonorando, o amado I ddio, egli fi falui.

3. Considera come la persona spirituale conformandos in tutto con la volonta di Dio, ne gli istessi travagli sente pace, impercioche li piglia come dono di Dio, e con la patienza da tutti ne caua frutto: Al contrario i mondani, siturbano, s'inquietano, e si disperano.

4. Considera come la persona spirituale aiuta grandemente i prossimi alla salute; impercioche col suo buono essempio tira molti à fare bene; Onde percio barà particolare premio in Gielo, si come i sensuali baranno particolare pena nell'Inferno per il male effempio, che banno dato al prossimo.

5 Considera la gran consolatione, che la persona spirituale sente nel punto della morte, poiche bauendo messa tutta la sua affettione in Dio, e nelle cose celesti, volen tieri si parte da questo mondo; non così i mondani, i cui disegni sono in terra.

COLLOQVIO.

Eccoti Anima mia nelbiuio: vna via è del Corpo, diletteuole,ma piena di V elenose fiere ; è facile, perche va in giù, ma conduce alla Babilonia infernale. L'altra è dello Spirito, alquanto stretta, ma sicura, alquanto diffi-PERMITED BEEN CHANCERN CHANCE

CHICATERNATE CHICATERN

cile, ma conduce alla Celeste Gierusalem, doue chi giunge, eternamente riposa. Sù Anima mia caminar bisogna, & andare per ambe due, è impossibile: eleggi dunque vna: E sappi che nell' vna: e nell' altra si trauaglia,
e porta peso, e l' vna, e l'altra presto sinisce. Ab benigno
GIES V non permettiate, che essendo io vostro discepolo, vadi per altra via, che sete andato voi, Eccomi à sequitarui con la mia croce, non voglio altro pesò, ne altro
giogo del vostro. O Anima mia pigliamo pure vna par
te di questo soaue giogo, per che CHRISTO ci aiuterà à portare l'altra parte: & allegramente andiamo
per la via dello Spirito, perche hauedo con noi CHRISTO per Guida, e compagno, non erramo la strada,
ne il peso ci sarà graue.

Sefta Meditatione dell'vtilità delle

1. Contempla come tutte l'aduersità, e tribolationi ci vengono dal nostro Padre celeste, e tutte sono drizzate per nostra visità, e salute, la quale egli tanto desidera.

2. Considera come niuno gode in Cielo ilquale in terranon babbia patito disgusto, e trauagli, ancorche sia

Stato fantisimo, & innocentissimo.

3. Considera che se le tribolationi non sussero utili, e buone, Iddio non l'harebbe mandate al suo diletto Figliuolo, alla Madre Santissima, & ad altri giusti, e cari amici suoi.

CONTRACTOR CONTRACTOR

ta, molti più cafcano, che nelle aduerfità.

3.Considera come una persona da bene e spirituale afsitta e tribolata in questa vita, è di grandissimo giouamento à gli altri & ella no perde, ma quadagna molto.

6. Considera come le Tribolationi, e stagelli che Iddio ci manda, oltre che sono segno dell'amore che ci porta, se sanno da noi con patienzatolerati, potiamo co quelle satisfare per i nostri peccati.

7 Considera finalmete come essendo questa vita breue, così le tribolationi, come le prosperita presto siniscono, e

più conto ha da dare il prosperoso, che il tribolato.

Nonsete voi Signore entrato nel Cielo p la porta delle tribolationi? E per l'istessa no sono entratitutti vostri Amici, che hora godono nella Celeste Gierusamenme? O anima mia pazza sei, se cerchi altra porta per entrare nellatua patria. Ah carne ribella, che tato abborrisci le tribolationi; Non vedi che non couiene sotto capo spinosa, essere membro delicato? Sù anima mia abbracciamo caramente quella enoce, che Iddio ci dà: egli sà bene quel che più conviene per la nostra salute, onde se ci toghe la robba sia egli benedetto se ci manda malatie, ò morte sia anco benedetto. Eccomi Signore, brucciate quì, qui tagliate come vi piace, purche mi perdoniate per sempre.

Imprim. Hercules Vaccar. Vic. Gen. Neap.

CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR

Rutilius Gallacinus Canon. Deput. vidit.
M. Cherub. Veronen. Theol. Curiæ Archiepifc. vidi

LIBRETTO

# DIMAGINI E DI BREVI M EDITATIONI

Sopra li sette peccati Capitali, e le virtù à loro contrarie.

SIDA ANCORA VNA BREVE cognitione de'vitij per fuggirli, e delle virtù per acquistarle.

COMPOSTO DAL P. LVCA PINELLI della Compagnia di G1ESV.

CON LICENZA DESVPERIORI.



IN NAPOLI, Per Gio: I acomo Carlino, Stampatore della Corte Arciuescouale. 1600.

DELYMPICED CED CED CED CED CED CED

IMIDA MICI

HERREVI &

Space of the properties will along the grant of the grant

EVERY CAN A 16 -Light Committee Company - Committee Co

ALL'ILLYSTRISSIMA

# CONGREGATIONE DELL

ME virtuose attioni (Illustriss. Signo-

ASSUNTIONE DELLA B. VERGINE.

Nella Casa professa della Compagnia di Giesv in Roma...

ri ) & i singolari essempi di pietà Christiana della vostra santa congregatione, che con mia particolare vojolatione per lettere, e ragionameti di molti nostri Padri da Roma venuti in Napoli, bo inteso,m'banno mosso à dedicarle la presente operetta di meditatione circa le virtù, e vity à quelle contrary,parendomi cosa conueneuolissima,che vn' opera,in cui di virtù si ragiona, à cotali persone dedicare si douesse, che dell'acquisto di esse, fanno particolarissima professione: A questo s'aggiunge, che essendo volontà del nostro Redentore, che le buone opere siano palesate à gli buomini, accio in esse resti glorificato Iddio Inspiratore, & Autore di quelle, giudicaua confeguentemente effere fernitio suo, che co questa occasione si manifestino al modo le segnalate opere, che son particolare gratia dello stesso Dio, e con tanto feruore dalli Fratelli di essa si essercitano: il che apporter à anco non poco giouamento per l'essempia à zli altri, i quali come dalle persone in degnità, & alte grado collocate, aspettano cofe più perfette, & attioni meno communi, così quando le A CANCED FANCED FANCED FANCE

DEFICED CED CED CED CED veggono in effetto,ne prendono grandissima edificatione. E per dire il vero, chi non si edisichera, intendendo che Prelati di tanta dignita, & altri Signori non meno di sangue, che d'altre qualità I llustri, lasciate le commodità de propry palagi, dispreggiati li spassi, è piaceri, che potriano altroue anco lecitamete pigliarsi, volontariamente si rinchiudono in vn luo go,doue spendono le feste in continue lodi,& gratio ni di Dio,e della sua Santissima Madre, e con tanto feruore,& essempio frequetano la parola di Dio,& i suoi santi ssimi sacramenti ? Chi non si animerà di caminare per la via spirituale, la quale viene illustrata, e frequentata da Signori di tanta grandezza? A chi finalmente parrà difficile combattendo vincere la sensualità, scorgendo, ebe personaggi tanto qualificati volontariamente si humiliane, e di essane riportarno gloriosa vittoria: Lascio le penitenze, le feruenti meditationi,e l'altre pie attioni appartenenti alla parte di Maddalena, che i Fratelli di cotesta benedetta Congregatione fanno, le quali d siano mezi per acquistare la perfettione interna,ò mezi per aumentarla,ò pure (come io credo) effetti di quella, sono degne di grandissima lode in terra, e di eterna gloria in cielo, risplendendo quelle tanto maggiormente nelle persone loro, e tanto più chiaramente mostrando à gli altri la strada della perfettione, quanto che i lumi, che si ripongono sopra i candelieri più ampiamete spargono i loro raggi di 🙎 quelli,che in basso luogo posti,non fanno. Quello poi, che appartiene all'officio di Marta, che con l'altra CANCANCANCANCANCANCANCANCAN

mano la vostra I Uustriss. Congregatione ha abbracciato co tata carità, & essercita co tato frutto de pros simi,tiò è di coporre le paci fra i discordati, no è cosa, se non principalissima, & à Dio molto grata, sì per lo principio, onde ella nasce, ciò è dalla Carità, Virtù tăto sublime, & alta, che anco tra le Teologiche tiene il principato, come ancora p gli effetti, che da essa, come da fonte deriuano in salute, e bene de prossimi, in tăto che si può con ragione affermare, che con la ma destra della vita conteplatiua attendiate à congiungere i vostri cuori con Dio, e con la sinistra della vita attiua vegnate ad vnire i cuori de prossimi tra di se , & col loro Creatore. Hor quest a opera quanto ella sia in se degna di lode, conuerrebbe più à longo dispiegare quello, che detro à si breui termini di lettera no mi si pmette,beche per dirne alcuna cosa leggiermete: Chi è, che non sappia di quati mali l'odio sia cagione quato sangue p esso si sparga, quante famiglie s'estinguano, quate Cittadi, Regni, e Provincie intiere si riducbino in estrema ruina, se le priuate nimicitie nel prin cipio no si smorzano, e no si tagliano le radici loro; e so no queste alle volte tato posseti ne petti de gli buomini;cbe quasi diuenuti infuriati, no bano rispetto ne à Dio,ne all'anime loro, ne à leggi diuine,ne humane, e talmëte stano vegliati sù la vëdetta,che non si possano 🕽 applicare ad attione alcuna, che sia degna di Christiano: I cuori nel sague de'nimici di talmodo s'incrude liscono, che alle volte no si perdona ne à sesso, ne ad età ne ad Innoceti, anzi ne à se ste ssi, poiche accecati dall'odio, no veggono, che il vincere co vedetta, è perdere 

ELD AFTER CLED AFTER CLED AFTER CLED e niuno può far cafcare il suo nimico, senza prima ferire l'anima sua, e mortalmete offendere il suo Creatore. Hor chi no dirà,essere opa santiss. & aDio gratisseuare da i petti Christiani l'odio estinguere le nimicitie, e pacificare gl'animi de'prossimicobi no terrà p bene impiegata in q sta opa ogni fatica di qualsiuo-glia graPersonaggio? Ardirò di dire,ne senza fondamëto,che laB.V erg.alla quale la vostraCogregatione è dedicata, si essercita in que apera tutto quel tepo che s ella soprauisse dopo l'Ascensione del nostroSaluatore in cielo:Impcioche Ignatio Martire,Sofronio,Rupto & altri săti Padri affermano , che ella fu lasciată da Christo Maestra di qlla primitiua Chiesa,nella quale dice S. Luca, che de tutti i credeti era un cuore, & un' anima,bor tăta unione in țila săta scuola di donde ve niua, se no dalla Maestrai Chi scioglieua i dubbij, chi pacificaua gli animi di diuerse nationi,et bumori che sicouertiuano alla fede, se no Maria? V edete bora Illustrissig.di chi voi siate successori nell'impresa, che bauete p le mani di mettere pace tra gli buomini, di che valore, e degnità si debba riputare tato illustre, e segnalata opatione, e coseguetemete quato alto grado ( di gloria vi sia serbato in cielo, seguitatela pure, che no dubito,che per il fauore, e protettione della Regina de' 🕏 cieli ha co istupore del modo , 🔗 edificatione de buoni per succedere, & io no macherò con le mie orationi di ricercarlo da Dio nostro Signore, & dalla sua Santissima Madre . Di Napoli alli 14 di Agosto. 1594. Di tutti affettionati simo seruo nel Signore Luca Pinelli. THE CHILLY OF THE STREET CHILD CONTROL OF THE CONTR

was the company of th



PROEMIO.

VE L gran Dottore della Chiesa S. Gregorio il Magno nel lib.3 1. de'suoi Morali à capi 32. esponendo quelle parole di Giob (exhortationem Ducum, es viulatum exercitus) mette l'essortationi co le quali i Peccati Capitali, come tanti Capitani della Superbia, inducono la persona da loro presa, ad aggiungere peccato à peccato. Onde, dice egli, l'Infelice Anima presona que superbia.

à peccato. Onde, dice egli, l'Infelice Anima presa da quei scelerati Capitani, mentre moltiplica le sceleragini, come pazza, & infuriata va precipitandosi, sin tanto, che è data per essere con siera crudeltà tormentata. Hor questa prima imagine rappresenta l'estro miserabile di colui, che si da in preda à i vitij, da i quali alla sine è dato in potere de Demonij, per essere da loro cruciato nell'Inferno. Perilche essorto il pio Lettore a considerare quel, che S. Chrisostomo ammonisce nell'Hom. 4 sopra S. Matt. dicendo, se noi vogliamo veramente viuere, bisogna, che in noi muoiano i vitij, ma se questi viuerano in noi nella presente vita, nell'altra ci daranno morte eterna.

وها دوی دوی دوی دوی دوی دوی

# DELLI SETTE Vitij Capitali.

DOTTRINA

DELLA SVPERBIA

REGINA DE' SETTE

-0 (CA) (CA) (G-



SSENDO la Superbia (come la Sacra scrittura dice Eccl.
10.) origine d'ogni peccato, con ragione San Gregorio nelli suoi Morali nel lib.3 1. à capi 3 1. escludendola dal numero de'sette peccati Capitali, vuole, che sia di quelli Regina: le sue parole sono queste: La Superbia Regina de vitij subito che ha vinto, e preso il cuore dell'huomo

lo da in potere de'sette principali vitij, suoi Capitani, che lo rouinino à fatto S. Tomaso nella 2.2. nell'articolo 2. & 8. della questione 162. dice l'istesso; e nella questione 132. art. 4. da que sta ragione, perche i sini di tutti gli altri vitij sono ordinati al sine della Superbia, & in vn certo modo le seruono: Aggiunge ancora, che la Superbia influisce in tutti gli altri vitij, p questo no si numera tra i sette particolari peccati mortali: ma più pre sto è Radice, Madre, e Regina di quelli, e di ogni altro vitio.

Superbia dice S. A gostino nel libro 14. de Ciuitate Dei nel cap. 13. è vno appetito di petuersa eccelléza: ciò è, la Superbia è vn vitio, che inclina all'amore & appetito disordinato della

propria eccellenza, volendo più di quel, che le conuiene. Onde Isidoro nel decimo libro delle sue Etimologie à capi 18, dice che il superbo vuole essere stimato sopra di quel, che egli è.

Essendo la Superbia originé de tutti i peccati, meritamente lsidoro nel secondo libro dell'Etimologie la chiama ruina de tutte le virtù, perche à tutte è contraria, & à tutte sa guerra: Nondimeno perche il principale della Superbia è dispregiare la debita soggettione, per questo communemente si dice contraria dell'humiltà.

Gli scalin della Superbia sono cinque, de'quali ne scriue S. Gregorio nel lib.23. de Morali al cap. 7. e S. Tomaso nella 2. 2. nell'artic. 4 & 5. della quest. 162. Doue è da notare, che sono tre sorte di beni, e tutti sono di Dio, il quale gli da gratis à chi egli vuole, come vuole, quado, e quato vuole. Alcuni sono beni di Natura, come ingegno, memoria, bellezza: Altri di Fortuna come ricchezze, honori, potentia: Altri sono beni spirituali, come è la gratia, la prosetia, il dono di predicare, e simili

Hor il primo scalino della Superbia è, quando la persona ha alcuni di questi beni, e si persuade di hauergli non da Dio, ma da se. Il secondo scalino è, quando la persona, quantunque conosca questi beni da Dio, nondimeno tiene, che ella l'habbia non gratis, mà per proprij meritì. Il terzo è, quando vno si attribuisce alcuni beni, che veramente non ha Il quarto è, quando la più degno, e superiore di quelli. Il quinto scalino è, quando la persona disprezza di sottomettersi a Dio, ò alla sua sara legge. E se bene il superbo in tutti questi scalini pecca, perche in ciascuno di essi vi interuiene l'appetito peruerso della propria stima; pure nel quinto pecca grauissimamente, perche cottene il dispregio di Dio, al quale si deue ogni honore, e riuerenza, essendo Signore nostro & Re della Maesta.

Gli effetti, e fegni della Superbia fono dodeci. de'quali trat ta S. Bernardo nel Trattato de'12. Gradi dell'Humiltà, e S. To mafo nel luogo citato art. 4. ad 4. Il primo fegno è curiofità, quando vno fenza caufa curiofamente guarda in quà, & in là. 2. Légerezza nel parlare con voce altiera, & arrogate. 3. Vana allegrezza, quando vno inettamente fi compiace 4. Iattantia,

PACEDICEDICEDICEDICEDICEDICE

che è senza giusta causa vantarsi, e lodarsi. 5. Singolarità, per la quale la persona vuole parere più persetta degli altri.

6. Arroganza, quando vno ò fi preferifice à gli altri, ò fi attri buisce quel, che è sopra à se 7. Presuntione, per la quale la persona fi reputa sufficiente per cose grandi, e marggiori del suo es sere. 8. Disensione de' proprij peccati, e mancamenti per non parere colpeuole. 9 Simolata Consessione, per non sottomer tersi alla pena, ò per non hauere vergogna. 10. Ribellione, qua do vno ricusa di obedire à chi deue. 11. Liberta, quando l'huo mo liberamente sa ciò che li piace. 12. Consuetudine di peccare, la quale contiene in se vn certo dispreggio di Dio, e de' suoi commandamenti.

Questi dodici essetti della Superbia non solo sono peccati, ma anco nutriscono, e notabilmente aumentano la superbia, onde chi desidera liberarsi da sì pernitioso vitio, deue schisare

queste,e simili attioni.

S. Gregorio nelli suoi Morali nel lib. 24. à cap 22. & 23. dice, che si come l'humiltà è segno de gli eletti di Dio, i quali hanno con esso lui eternamente à godere in cielo: Cosi la Superbia è manisesto segno de'reprobi, i quali saranno eternamente tormentati nell'Inserno.

Tutti gli altri vitij (come ben nota Boetio) fuggono da Dio, la Superbia fola è quella, che hà ardire di opporti a Dio, da qui è, che S. Giacomo nel cap. 4. della fua Epistola Canonica dice,

che Iddio relifte à i superbi.

Qui è da notare, che no qualfiuoglia atto di Superbia è peccato mortale, ma quelli foli, ne i quali il fuperbo difpregia Iddio, ò i fuot fanti commandamenti, ouero i proprij fuperiori, ò pure difpregia i proffimi con notabile ingiuria, ò danno loro. Gli altri atti di Superbia per ordinario sono peccati venniali:-

4) (CO) (A)

### #YANGEYANGEYANGEYANGE MEDITAT IONE PER ABHORRIRE

### LA SVPERBIA.

r. Considera come la Superbia è sì odiosa à Dio, che essendo egli benignissimo, non dimeno à i superbi resiste, gli sbassa, e gli disperge, come sece à gli Angeli superbi, che discacciò dal cielo; Hor che sarà à noi vermicciuoli di poluere, e cenere se saremo superbi ?

2. Considera come la Superbia è anco sì odiosa à gli huomini, che niuno volentieri conuersa, e tratta con i superbi; I quali non hauendo in questa vita amici di cuore, è forza che ne i loro negotij habbino disgusti, e si empino d'amaritudine.

3. Considera come il superbo hauendo gran concetto di se, se non è honora to come egli vuole, tutto si crucia, e ramarica di dentro, onde la vita sua è inselicissima, & hauendo continoua turbatione interiore, non sa attione, che vaglia.

4. Confidera che Giob dice, che il Diauolo è Re fopra tutti i figliuoli della Superbia; Hor che bene potra mai hauere in questa valle di lagrime vn schiauo di si crudele Tiranno ?

DOCVMENTO.

Figliuolo la Superbia è vn albero piantato, e coltiuato dal Demonio, i suoi rami vanno in alto, e paiono diletteuoli, ma sono deboli, e fragili, onde quanto vno più alto vi sale, tanto sa maggior cascata.

### DISSVASIONE DALLA SVPERBIA.

Fratello poiche la Superbia tâto dispiace à Dio, & a gli huo mini, e piace solamète al Demonio, coniene che l'abhorrischi, e sugghi più che la morte: Benche se bene consideri non hai di che cosa ti possi insuperbire: Impercioche se in te è qualche co sa buona, non è tua, ma (come dice S. Paolo) l'hai riceuuta da Dio, onde la gloria tocca à Dio, e non à te: I peccati, & i disetti sono tuoi, e se vorresti gloriarti di questi, sarebbe manisesta pazzia. Ma diamo, che tu hauessi, ò facessi qualche cosa buona non per questo conuiene, che tu li essalti, perche essaltare gli



MANCHOLOMO CHOLOMO CHOLOMO

huomini è officio di Dio, e chi si vsurpa quel, che è di Dio, meritamente è da lui castigato; però dice la Scrittura, Chi si essalta, sarà humiliato. Ti essorto dunque caro Fratello à considerare in tutte le grandezze di questo mondo, quel, che à te conuiene come discepolo di Christo, e non quello, à che l'appetito tuo disordinato t'inclina. Onde per mancamento di questa consideratione Lucisero voste essere simile all'Altissi mo: & i primi nostri Parenti vossero, come Dij, sapere il bene, & il male, ma i'vno, e gli altri, perche cercauano quel, che a loro non conueniua, surono grauemente puniti, e discacciati dal luogo, che gli era stato dato.

### RIMEDII CONTRALASVPERBIA.

Primo porfi spesso auanti gli occhi i proprij disetti così del corpo, come dell'anima. 2. Guardare gl'altri, che sono migliori di se. 3. Pratticare co gli humili, e co i modesti. 4. Nel vestire & in tutte le altre cose esteriori leuare ogni supstuità, e vanità

#### VANAGLORIA.

Secondo la dottrina di S. Gregorio nel lib. 31. delli Morali (
al capo 21. feguitata da S. Tomafo nella 2. 2. nella questione e
162. all'articolo. 2. & 8. La. Vanagloria è vno de sette vitij capitali, perche da lei (come appresso si dirà) nascono molti altri
vitij: E perche la Vanagloria è primogenita figliuola della Su
perbia, per questo i medesimi Dottori vogliono, che la Vanagloria sia il primo peccato de'sette capitali.

Per intendere bene la natura della Vanagloria, è da notare, che i beni humani honoreuoli fono cinque: Lode: Honore: Fama: Gloria; e Riuerenza. Lode è vn parlare bene della virtù al trui. Honore, è far riuerenza in segno dell'eccellenza, che altri ha. Fama è vna publica attestatione populare di qualche cosa, ò di fatto honorato. Gloria è vna chiara notitia della dignità altrui congionta con lode. Riuerenza è vno atto, col

quale si fa conto della bontà di qualcuno.

Hor Vanagloria è appetito di fordinato di manifestare la propria eccellenza, ò qualche buona opera, per hauere gloria, ò fanga, ò alcuno altro de sudetti beni. Dice ben S. Tomaso nell'articolo 1. della questione 232. nel luogo citato, che se quello istesso si manifestasse ad honore di Dio, ò per aiuto del prossimo, sa rebbe atto di virtù: onde Christo in S. Matteo c. «. vuole, che l'opere buone si manifestino à gli huomini, acciò si glorischi Iddio.

Di Vanagloria pecca mortalmente. 1. Chi cerca alcuno di quei cinque beni con intentione, e fine di peecato mortale.

a. Chi pone il suo vitimo fine in alcuno di quelli. 3. Chi cerca lode da cosa, che è stato peccato mortale, come di hauere ingiustamente ferito, ammazzato, combattuto in duello, &c. 4. Chi per l'honore del mondo sa cotra la legge di Dioccome il Giudice; che per non perdere la gratia del Principe, ò l'officio giudica ingiustamente, ò la donna, laquale per non essere insamata, consente al peccato, il che non sece Susanna. 5. Chi per gloria humana con notabile irreuerenza di Dio, ò danno

EN CANCEL CANCEL CANCEL CANCEL

D notacile del prossimo, presume di fare quello afficio, che non

Le Figliuole della Vanagloria fono fette. La 1.è Iattantia, quado la persona col parlare inalza se più di quel, che è:ò nella nobiltà, ò nel sapere, ò nelle ricchezze. La 2. Figliuola è Inuctione di nouità, che con fatti induce glifaltri à marauighiars, come trouar nouirà di sare banchetti, di sare giuochi, di vesti re &c. La 3. Figliuola è Hipocrisia, quando la persona singe di effere giusta, ò più buona di quel, che è, & è peccato ancor che si faccia per edificatione de gli altri. La 4. Figliuola è Pertinacia, per la quale l'huomo persiste nel suo parere più che biso-

essere giusta, ò più buona di quel, che è, & è peccaro ancor che si faccia per edificatione de gli altri. La 4. Figliuola è Pertinacia, per la quale l'huomo persiste nel suo parere più che bisogna: E quando susse cia cose della sede contra la Chiesa, sarebbe peccato di Heresia. La 5. Figliuola è Discordia, quando vno contradice alla volontà di quei, con i quali è obligato à concorrere, e conuenire. La 6. Figliuola è Contentione, quado con gridi si contende con altri. La 7. Figliuola è Inobedienza, che è non fare i commandamenti del suo superiore, & è peccato mortale ogni volta che vno non sa quel, che gli è commandato sotto pena di peccato mortale, ouero per dispregio lascia di salo.

Nota che tutte queste sette Figliuole della Vanagloria sono (peccato, perche tutte sono dissorme dalla retta ragione, e per ordinario sono peccato veniale; Ma quando in qualsi uoglia di esse interuenisse sine mortale, ò transgressione della leg-

ge di Dio, ò d'alcun precetto della Chiesa, che oblighi à peccato mortale, ouero Irreuerenza notabile di Dio, ò graue scandalo, ò danno del prossimo così spirituale, come temporale, sarebbe peccato mortale:-

A CONTRACTOR

DUD TO THE TOTAL PROPERTY OF THE PARTY OF TH

CASTREATH CASTREATH

LA VANAGLORIA.

r. Considera l'ingiuria, che sai à Dio con la ma Vanagloria, posche volendo egli esser remuneratore delle rue buone opere, tu vuoi più presto esser remunerato da gli huomini di cose transitorie, vane.

2. Considera il danno, che la Vanagloria sa all'anima tua, impercioche la priua della vera gloria, che harebbe in cielo per le buone opere, per le quali su terra non le da altro, che

fuono, e fumo.

3. Considera come il vanaglorioso fondando il suo bene nel giuditio de gli huomini; da quali vuole effere giudicato degno di gloria,e di lode, mostra ignoranza, e bassezza d'animo, per essere il giuditio humano incerto, e fallace.

4. Considera come il Vanaglorioso da' prudenti è vituperato, e dal volgo è più adulato, che lodato, onde in questa vita

ancora molto più perde, che guadagna.

DOCVMENTO.

Sappi Figliuolo, che il Demonio in ogni opera buona suole fare tre sosse, per farti cascare in qualcuna di esse: Nella prima mette disticoltà, per no fartela cominciare: Nella seconda cerca di non fartela fare per Iddio: Nella terza ti loda, accioche la Vanagloria ti tolga il frutto.

DISSVASIONE DELLA VANAGLORIA.

E certo caro Fratello, che nel mondo sono stati infiniti più famosi di te, e pure sono morti; E certo, che molti, che da noi si lodano in terra, sono cruciati nell'inferno, che dunque gioua il gran nome sopra la terra e la gloria humana che vtilità appor ta al l'anima? O quanto è meglio Fratello, voltare gli occhi dalla gloria terrena alla celeste, e da gli huomini à Christo: O quanto è più sicuro porre tutti i nostri beni in Christo, & à lui drizzare ogni nostra attione; ilche egli dimandò quando disse alla sposa, che lo ponesse sopra il suo core à guisa di segna colo, e bersaglio: Questo ancora signisicò Salomone, quando disse, che gli occhi del Sauio deuono essere nel suo capo, hor es-

യന്നെയന്നാല് അയായു



fendo Christo il capo nostro, conuiene, che in lui siano sissi gli occhi nostri: ma chi cerca la gloria terrena, è segno, che ha gli occhi ne i piedi, i quali è sorza, che siano dalla poluere accecati. Horsù caro Fratello ricordati, che sei stato da Dio creato, non per la gloria vana, e transitoria, ma per la gloria vera, & eterna: Ricordati, che questa vita ti si concede acciò pigli i debiti mezi per conseguire il tuo sine: I mezi sono le virtù sode, e le buone opere; lascia dunque la vanità della gloria di questo cieco mondo, se vuoi giungere à quella celeste, che Iddio ti ha preparata in cielo.

### RIMEDII CONTRALA Vanagloria.

Il primo è nascondere quanto si può, i suoi beni. 2 Sentendosi lodare, voltare la mente à suoi disetti. 3. Offerere à Dio ogni sna lode, perche essendo egli autore d'ogni nostro bene, à lui si deue ogni lode, e gloria.

المها المهادوها والمهادوها المهادوها

### DOTTRINA DBLE

AVARITIA.

Accioche ognuno intenda in che consiste il vitio dell'Auaritia; deue primieramente fapere, che i beni temporali, come sono danari, possessioni, & altre ricchezze, sono stati da Dio ordinati per vso dell'huomo, onde la ragione vuole, che di detti beni tanto se ne delideri, e procuri gnanto è necessario alla vita di ciascheduno secondo lo stato, e conditione sua: E perche i stati, e gradi degli huomini sono varij : Alcuni hanno famiglia grande, Altri piccolas Alcuni hanno bisogno di maggiore servità; Altri di minore: Da qui è, che Alcuni per mantenere il loro grado, deuono hauere maggiore copia di beni temporali, Altri meno, Ma quando il detiderio di questi beni eccede, e la persona vuole più di quel, che conuiene per il fuo stato, fa contra la ragione, & è peccato di Auaritia, la quale (lecondo la dotirina di S. Tomaso nella 2.2 nell' articolo 1 della questione 118.) non è altro, che immoderato. amore di hauere ricchezze.

S. Agostino lib. 83. quest. nella quest. 36. chiama la souerchia cupidità veleno della Carità; Il cheè vero, quando la cupidica è tanta, che preferisce le ricchezze all'amore di Dio. à del prossimo, ouero di se stesso : come à dire : Se vno per la troppo affettione della robba non si curasse di osseruare i commandamenti di Dio; ò accecato dall'Auaricia pigliaffe, o riceneffe la robba altrui; ouero esponesse se stesso à probabile pericolo di morte corporale, ò spirituale, sarebbe, non solo contra la Carità, ma anco peccato mortale. Ma quando fusse solamente vna immoderata affettione di hauere ricchezze. sarebbe peccato, ma non mortale.

S.Bafilio nel fermone ad Auaros, riprendendo i ricchi Auari, dice queste parole; Il pane, che tu tieni, è del pouero famelico; La veste, che conserui, è del nudo; e l'argento, che posfiedi, è del bisognoso. Da qui S Tomaso, e Caierano nell'articolo 4. cauano, che colui gravemente pecca, il quale hauendo più di quel, che à lui bilogna per la decenza del fuo stato,

PREPARED CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR

૧૯૩૮ ફ્લાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટાપ્ટ સ્ટા 💇 lo tiene per affettione difordinata, e non ne fouuiene à i poue:

ri, che sono in grave necessità.

L'Augritia è peccato Capitale, perche da lei nascono set-) te altri Vitij, i quali S. Gregorio nel lib.31. de Mor à cap.31. e S. Tomaso nell'articolo 7. della questione citata, chiamano figliuole dell'Auaritia, perche tutte sono ordinate al fine del. la madre loro, cioè di accumulare,ò ritenere le ricchezze, più che bisogna. La prima Figliuola è Durezza di cuore; la quale per conservare la robba, non fa hauere compassione de poueri . & è contraria alla misericordia. La seconda Figliuola si chiama Inquietudine di mente, e nasce dal timore di per-, dere l'acquiftato, ò dal troppo desiderto di aumentarlo: Essen do (come dice l'Eccles cap 5.) che l'Auaro non si fatia mai. La terza Figlinola è, Violenza, quando per il medesimo fine con forza fi piglia la robba altrui. La quarta Figliuola fi chiama Fallacia, quando con inganno di parole si acquista qualche cesa. La quinta Figliuola è, Giuramento falso, quando l'Auaro per guadagnare, giura il falso. La sosta Figliuola è, Fraude, & è quando l'Auaro con fatti inganna per auanzare. La fettima Figliuola, fi dimanda Tradimento: come fece Giuda, il quale per Auaritia tradi Christo, e lo ven-

dette per trenta denari. In queste Figliuole dell'Auaritia in tre casi si pecca mortalmente. Primó, chi commodamente può, e non souviene al bisognoso in oftrema, ò grande necessità, credendo, che non farà louuenute da altri. 2. Chi per la disordinata, e troppa affettione della robba , trafgred fce qualche legge, che obliga à peccaro mortale. 3. Chi per la medefima cupidità immoderata; da notabile scandalo, ò danno tanto corporale, come spirituale al suo prossi. mo.

### EDANAMEN ED AND ED ED AND ED AND

#### L'AVARITIA.

t. Considera come l'Auaritia sa, che l'huomo voltate le spalle à Dio suo Creatore, si dia tutto in accumulare ricchézze, sondando in esse i suoi disegni, e le sue speranze.

2. Considera l'ingiuria, & il dâno, che l'Auaritia fa all'anima, alla quale per i fallaci beni cerreni, chè alla fine ha da lasciare, fa perdere i celesti, per i quali è stata da Dio creata.

3. Considera, che non è cosa in questa vita, che tato inquieti il cuore dell'huomo, quanto l' Auaritia, la quale ò col sfrenato desiderio di acquistare, ò col timore di perdere l'acquistato à guisa d'vn crudele Tiranno tormenta il misero Auaro.

4. Considera come l'Auaro non è vtile, se non quando muore, perche mentre viue, a guisa di porco attende ad empris, onde da molti gli è desiderata la morte, & alle volte anco procurata.

DOCVMENTO.

Figliuolo l'Auaritia è l'hamo del Demonio coperto, & inescato d'oro, con il quale prende gli huomini cupidi, e sa loro miserabili serui delle ricchezze, il che l'Apostolo chiama seruitù de gli Idoli, perche l'Auaro serue alle ricchezze, e spera in quelle, si eome l'Idolatra serue al suo Idolo, e spera in esso; ma l'vno, e l'altro resta ingannato.

DISSVASIONE DALL'AVARITIA.

Fratello, perche ranto auidamente accumuli ricchezze terrene più , che bisogna? pensi forse di goderle in questa vita, e
poi nell'altra di godere le celesti? t'inganni, perche l'Auaritia non ti fara godere quelle, che tu con tanti stenti acquisti,
& Iddio non darà le ricchezze celesti à gli Auari; ma à quelli, che sono volontariamente poueri, i quali tolto l'affetto loro
da i fallaci beni di questa vita; l'han tutto posto nelli beni celesti: & à gli Auari come dati à cercare cose terrene; darà nell'Inferno pene, e tormenti, poiche per ingordigia hanno preferito la terra al cielo. Hor non è meglio, caro Fratello, fare
quel, che Christo ci insegnò con la dottrina, e con l'essemplo;

ዸቝኯ*ጜዾጟዀቝኯጜዾጟዀቝኯጜዾጟዀቝ*ጜዸዾጟቝቝ



cioè di tesaurizare in cielo, e non in terra? poiche nella terra i beni acquistati si lasciano, & in cielo si trouano? Vedi che l'Auaritia troppo ti sa stentare, e quel, che ti sa acquistare, ti crucia notte, e giorno, e quanto più cresce, tanto più sete, e tormento ti dà. Voltati dunque Fratello mio à quel bene, che solo può satiare, e contentare il tuo cuore, questo è quello, che Iddio ti ha preparato in cielo: Tutti gii altri beni di questa vita, sono apparenti, mescolati con sele, e poco durano; Si desiderano quando non si hanno, ma haurti, apportano sa sastidio, e nausea; Non così i beni celessi, i quali satiano senza sastidio, & estinguendo in noi ogn'altra sete, pienamente contentano l'anima nostra.

RIMEDII CONTRAL'AVARITIA.

Il primo è, spesso sare elemosine, e pian piano staccarsi dall'affettione della robba. 2. Non pratticare con persone auare. 3. Stimare più il dare, che il riceuere, anzi vergognarsi non meno del riceuere, che del dimandare cose di questa vita.

CADENTADE CADEAN CADEAN CADEAN

## DOTTRINA DELLA LV SSYRIA.

Perche l'vso de gli atti venerei è stato da Dio ordinato alla generatione, per conservare il Genere humano, per questo sa-cendosi debitamente con modo, & ordine, non è peccato; Si come l'vso de'cibi, che è drizzato alla conservatione de' particolari, satto có debito modo, non è peccato. Ma quando detto vso suffe, phibito, overo in esso no si servasse il debito modo, & ordine. L'arebbe peccato di Lussuria: dottrina di S. Agost de Bo. Cóung. c. 16 e di S. Tom. 2. 2. q. 152. art 2. Lussuria duque è vn virio, che inclina ad atti lascivi inordinatamente; e perche il suo sine è la dilettatione del senso, per la quale la persona si induce à commettere altri peccati; da quì è, che la Lussuria si dice virio capitale, come afferma anco S. Greg. l. 3 1. Mor. c. 3 1.

Cassimo de Inst. Monacce S. Tomaso nel luogo cirato, nella quest. 3 s. art. 1. ad 4. dicono, che questo vitio si vince suggendo, e le uando l'occasioni: Onde erra, chi pesa sperimentare qual che arto di Lussura, e pos assenersi in tutto, perche la Lussuria con qualsiuoglia atto lasciuo mirabilmente cresce: Da quì è, che è più facile seruare la cassita virginale, che la vedouise.

· Circa i preceati mentali di questo vitio, è da sapere, primo, che può venire vna cogitatione immonda senza nostra colpa, quando non si è procurara, ne data occasione. Dico 2. che si come il discacciare, ò refistere alla dilettatione, che da quella cogitatione nasce, ancor che tale cogitatione susse venuta per nostra colpa, è virtù, così il consentire à detta cogitatione carnale, è peccato: Chiamo qui consentire, quando la persona si aurde, che la dilettatione, che ella hà, è di cosa dishoneita, e non la discaccia, ò quel, che è peggio, si compiace in essa. Dico 3, che allhora detta dilettatione è peccato mortale, quado ha queste conditioni. Prima deue effere di colpa mortale. 2. La persona deue intieramente anertire, che si diletta di cola mala. 3. Se non relifte, ò non la discaccia quando può, e deue, overo accerta detta delettatione, è peccato mortale, ancorche non vi sia animo di mettere in opera tale peccato, e mancando una di dette tre conditioni è solamete peccato veniale, chi di ciò delidera p ù ampia cognitione, legga Nauar, nella c LEANCED CEANCED CEANCEANCEANCEANCEANCEANCEANCEA

Som.cap. 1 1. num. 9. e cap. 16. num. 2. & altri da lui citari.

Di questo vitio non solo sono vietati gli atti esteriori lasciui, ma anco il defiderio di essi. Anzi il consenso deliberato di dilettarii con gli occhi, ò col tatto con scandalo, ò pericolo, ò con malo animo, è peccato mortale. Di più, chi và in alcun luogo, per vedere persone; ò loro manda lettere, ò doni con intentione cattiua di defiderarle inordinatamente, pecca mor ralmente. 2. Chi à posta si fa vedere da persona, dalla quale sà di esfere amata carnalmente, e sà, che da quella sara defidera ta inordinatamente, pecca mortalmente. 3. Il medelimo è di quella persona, che si orna per farsi vedere, & amare dishonestamente da alcuno. 4 Chi parlando, ò cantando, ò leggendo, ò ascoltando parole lascine, deliberatamére si diletta in quel le conscandalo grave del proffimo, ò pericolo probabile di peccato mortale, pecca mortalmente, ancor che non hauesse animo di mettere in opera il peccato. 5. Chi con cenni, parole, ò canto si sforza di prouoca-e alcuno a consentire ad acco dishonesto mortale, pecca mortalmente.

Le Figliuole della Luffuria, secondo & Greg.e S. Tom. ne i luoghi citati, sono otto. La I. è. Cecità di mente, perche nella dilettatione carnale anco la parte superiore dell'anima si turb2, e diviene ceca. La 2 Figliuola è, Precipitatione, perche det ta dilettatione toglie il confeglio. 3. Perche toglie ancora il giuditio, ne nasce la 3. Figliuola detta Inconsideratione. La 4. Figliuola è, Incostanza, perche la dilettatione sensuale toglie la forcezza di effeguire quel, che la ragione ordina. La 5. F1gliuola si chiama Amor di se stesso, essendo che per questo il Lussurioso cerca la dilettatione. La 6. Figliuola è, Odio cotra Iddio, perche al lascino dispiace, che Iddio prohibisca il dilet to della carne. La 7. Figliuola è, l'Affettione di questa vita, nella quale il Luffurio vorebbe sempre stare, per hauere la dilettatione carnale. La 8 è, l'horrore delle cose dell'altra vita-

Intorno à queste Figliuole pecca mortalmente chi per piaceri sensuali deliberatamente vuole sempre viuere in questo mondo, non curandofi dell'altra vita. 2. Chi per cecità di men te, ò per inconstanza, ò amore di se stesso lascia di esseguire quello, à che è obligato fotto pena di peccato mortale. ED CARCES SEARCH CARCES CARCES CAR

# MEDITATIONE CONTRAILVITIO

DELLA LVSSVRIA.

1. Considera l'ingiuria, che la persona dishonesta sa a Dio, Impercioche con gli arti impudici lo discaccia dall'anima sua, che è tempio di lui, doue egli desidera stare per bene, e sa lute nostra.

2. Confidera come il Demonio per mezo di questo vitio tiene l'huomo tanto suora di se, che non lo sa applicare à niuna cosa buona, anzi nelle Chiese, e giorni di sesta spesso sa.

che più offenda Iddio.

3. Considera come il virio dell'impudicitia ruina l'anima, consuma la robba, sa danno alla sanità, abbreuia la vita, & alle volte è causa di tali nimicitie, che si distruggono famiglie, città, e regni intieri.

4. Considera come la Lussuria talmente accieca l'huomo, che l'induce à sare in presenza di Dio, e dell'Angelo suo custode tali dishonestà, che non le sarebbe in presenza d'vn suo

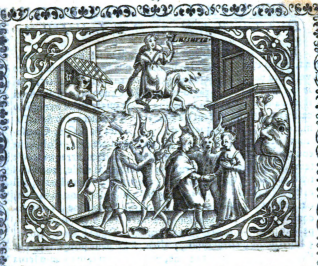
feruitore .

### DOCVMENTO.

Figliuolo il Demonio è vn vecchio cacciatore, il suo vischio è il diletto sensuale, il quale in tal modo inuiluppa chi tocca, che lo sa inhabile à volare in alto: Alcuni piglia per gli occhi, Altri per l'orecchie, e tatto, e molti per il pensero, metten do per tutto il suo vischio, onde chi non vuole incappare, deue allontanarsi da questo vischio.

### DISSVASIONE DALLA LVSSVRIA.

Ricordati caro Fratello, che Iddio p castigare il vitio della Lussuria, madò il diluuio, nel quale suor della samiglia di Noè su sommerso tutto il Genere humano; E poi per lo stesso peccato, madò solso, e fuoco dal Cielo, che brusciò tutta la regione di Sodoma. Da qui potrai inserire due cose: Vna è, quanto questo brutto peccato dispiaccia à Dio, poiche l'hà punito con



sì feneri castighi: L'altra è, che se in questa vita, nella quale il benigno Iddio via con tutti tanta misericordia, hi daca sì gran pena ài Carnali, hor che pena harà questo peccato nel l'Inferno doue la giustitia di Dio ha il suo luogo? Per questo ti esforto Fratello mio, à suggire i diletti sensuali prima che sugginino loro, con lasciare l'anima tua auelenata. E sappi, che non è tanta la dilettatione presente, quanta sarà l'amarez za di questo veleno, che nella morte comincierà à sentire l'ani ma tua; la pena poi, che patira nell'Inferno, sarà si acerba, che al pensarui solo, la farà tremare. Vedi Fratello, che è pazzia per vi breue diletto, metterti in pericolo della dannatione eterna.

### RIMEDII CONTRALALVSSVRIA.

Il primo è, fuggire l'otio. 2. Non pratticare con persone date à questo vitio. 3. Guardarsi dal troppo vino, e da cibi calid.
4. Castigare la carne con qualche penitenza. 5. Sopra tutto fuggire ogni piccola occasione.

CONTRACTOR CONTRACTOR

### EDITOTI RINA DELLIRA.

Ira è vn'appetito di vendetta, ò castigo : E può essere buona, e può estere mala. Ira buona è, quando si fa conveniente venderca per correggere i vitij, à conservare la Giustitia; e tale Ira regolata dalla ragione può effere anco megitoria: Anzi il non adirarii, quando la persona, alla quale tocca per officio castigare, ha giusta causa, è peccato: & è dottrina di San Tomajo nella 2, 2, alla questione 158. cauara da S.Gio. Chriso. stomo nella homilia 11. sopra S. Matteo: doue dice, Colui, che con causa non si adira, pecca, perche la patienza irragioneuole semina vitij, nutrisee la negligenza, inuita al male, non solo i trifti, ma anco i buoni. Ira mala è, quando è immoderata, ò il castigo è contra il douere, cioè, se ii castiga chi non lo merita, o fi caftiga più che merita, ò non per il debito fine, ò non lecondo l'ordine della ragione. Et in questo l'Ira- è peccato, perche preulene la ragiode, ela turba : Onde S. Gregorio nel 5 libro de Morali al capa 33. dice, che fi deue procurare, che l'Ira non domini alla ragione, ne vada prima, ma come ferua seguiri la ragione, la quale aiutata dall'Ira, diuiene più efficace per correggere i vitij.

S. Gregorio in quel 31. libro de' Morali nel cap. 31. e S. Tomaso nel luogo di sopra citato, mettono l'Ira tra i vitij Capitali, perche da lei nascono molti altri vitij: Essendo che l'Irato per conseguire il sine dell'Ira, cheè l'inordinata vendetta,

incorre in altri peccati.

Le principali Figliuole dell'Ira sono sei. La 1.è, Indignatione, ouero segno, e nasce, perche l'Irato giudicando, che li sia stato satto torto, si segna. La 2. Figliuola è Tumore di mente; perche pensando l'Irato varij modi per sare la vendetta, empte la mente sua di varij penseti. La 3. Figliuola è, si Gridare, quando l'Iras si mostra suora con parole. La 4.si chiama Bestemmia, quando l'Irato dice parole ingiuriose contra Iddio. E se le dice contra il prosimo, nasce la 5. Figliuola detta Ingiuria, ouero Opprobrio. La 6. Figliuola si chiama Rissa, quando l'Irato con satti cerca di cassigare l'altro Altri mettono la Maledittione, la Seditione, e la Guerra, della segno se la segno se la segno se la seditione, e la Guerra, della segno se la seditione, e la Guerra, della segno se la segno se la seditione, e la seditione, e la segno se la segno segno se la segno se la segno se la segno segno segno segno se la segno segno

DATE OF THE PROPERTY OF THE PR

ma quefte fi riducono alle sei già dette.

Intorno all'Ira, & sue Figliuole si pecca in varij modi. Primo. Deliberatamente cercare vendetta notabile contra chi non la merita, ò più che merita, ò farla senza autorità. ò non servato l'ordine della giusticia, d'à male fine, è peccato mortale. 2. Chi per inordinata indignatione lascia di fare quel, che è obligato fotto peccato mortale, pecca mortalméte. 3. Chi bestemmia, ò ingiuria Iddio, ò i Santi deliberatamente, intendendo quel, che le parole ingiuriose fignificano, ò dà scandalo à gli altri, pecca mortalmente, ancorche per Ira subitanea ciò facesse. 4. Maledire qualche cosa inquanto è creatura di Dio, è peccato mortale, come se si maledicesse l'istesso Iddio:Onde maledire il Demonio quanto alla sua natura, che è creatura di Dio, è peccato mortale; ma non è così, maledirlo quanto alla sua colpa, ò come instigatore al male. c. Chi con animo deliberato manda notabile male à se, ò al prossimo con volontà, che detto male venghi per puro danno suo, ò del prossimo, pecca mortalmente, e questo peccato è tan to più grave, quanto la persona à chi il male si desidera, ò si manda, è di maggiore riuerenza, come è il Padre, la Madre, Superiori, &c. Altra cola è, quando si desidera male temporale à fine di bene spirituale, come à dire, desiderare malaria, à al tra tribolatione al peccatore, acciò si conuerta, ò per altro buon fine, non è peccato. 6. Chi dà al Demonio, ouero maledice qualche cosa, non come creatura di Dio, ma come cola del prossimo, è come se maledicesse il prossimo: B ben vero, che se dette maledittions fussero solamente con la

bocca, e non col cuore, (arebbe peccato veniale. 7. Chi per Riffa, Seditione, Opprobrio, ò villania fa notabile male al proffimo nella vita, fama, honore, ò nella robba, ouero vi fusse scandala notabile, pecca mortalmen-

te.

IL VITIO DELL'IRA.

z. Confidera come l'Ira no folo no faricorrere à Dio per niuto, ma fa scordare à fatto e di Dio, e della propria conscienza.

a. Confidera il danno, che l'ira fa all'anima: impercioche togliendo da lei il giuditio, l'espone ad ogni disordine, onde come cieca è forza, ohe spesso intoppi, e essoli.

3. Considera poi il danno, che l'Ira fa'al corpo, Imperoche purbado gli humori, guasta la coplessione, da qui è, che gli Iratondi per ordinario sono mal sani, e no viuono molto tetripo.

4. Considera come l'Ira priuando l'huomo della pace interna, & esterna, cheè la più cara cosa, che possa hauere in questo mondo, sa che la vira dell'Iracondo sia inschicissima, tacendoto viuere in continoue nimicitie, e disgusti.

5. Confidera finalmente, come l'Ira calmente turba, e scompone l'huomo, che ne attioni spirituali, ne temporali può fare bene; Anzi le risolutioni fatte con turbatione d'Ira, per ordi-

nario logo cattiue.

### DOCVMRNTO.

Si come il ladro desidera, che si atracchi suoco nella casa ricca, per potere entrare, e rubbare: Cosi Figliuol mio, il Demonto cerca che l'Ira s'accendi nel tuo cuore, acciò che egli possa entrare nell'anima tua, per rubbare, e ruinare quanto vi e di buono

#### DISSVASAONE DALL'IRA.

### والعادية والمالي والمالي والمالي



essempio del suo Maestro, e Signore, deue essere humile, e man sueto. Ti essorto dunque caro Fratello ad essere Signore, e padrone delle tue passioni, e principalmente dell'Ira, che non si muoua se non quanto la ragione vuole, e commanda; e così vincendo l'Ira acquisterai in terra honore, & in cielo corona; Ma se l'Ira vincerà te, dal cielo sarai discacciato come inde gno, da gli huomini sarai suggito come seroce bestia, e l'Ira istessa boia, e coltello, come lo notò Giob quando disse, Virum stuttum intersicii iracundia c.5. Onde Fratello mio se vuoi sare vita di vero Christiano, conuiene, che discacci da te il veleno dell'Ira.

RIMEDII CONTRAL'IRA.

Il primo è proporfi la mattina di sopportare ogni cosa contraria, che gli auerra il giorno. 2. Estinguere l'Ira nel princi pio, e non farla crescere. 3. Quando senti qualche cosa con traria alla tua volontà, pensa come Christo si sarebbe portato in quella. 4. Per placare l'Ira de gli altri, gioua, ò rispondere piaceuolmente, ò racere, ò partirsi dall'Irato.

CHE CHENT CHENT CHENT CHENT CHENT

### WATHER COVERNOON OF THE PARTY O DOTTRINA DELLA GOLA:

La Gola è vn vitio, che inclina all'inordinato mangiare, e bere, per la difertatione: Si dice vicio, perche la Gola fa vicire l'huomo dall'ordine della ragione; Si dice per la diletta. tions perche la Gola non è ranto circa i cibi, quanto è circa la dilettatione del mangiare, e del bere. Così insegna S. Agost.

de Vera Reli. al c.53. seguitato da S. Tomaso 2.2.q. 148. S Chrifoftomo nell'hom, 13. sopra S. Matt. dice, che il vitio della Gola è molto graue, poiche discacciò Adamo dal Paradifo, e fece venire il diluuio it cempo di Noe. S. Tomafo dice, che questo è vero, inquante la Gola è occasione di commettere granistimi peccati di Latturia, e di distruggere le vircu; Onde S. Gregorio nel lib. 30. Mor. al cap 26 feriue, che quando il vitio della Gola domina, l'huomo perde tutto quello,

che fortemente ha fatto, ementre il ventre non fi riftringe, tutte le virid fi perdono.

In cinque modi la Gole et luole tentare, secondo S. Greg. 1.30 Mor-ci27. leguitato da S.Tom.nell'art.4.doue questi mo di chiama spetie della Gola, e si contengono in questo verso.

Prapropere, laute, nimis, ardenser, fludiosè. Primo ci tenta per farci prevenire il tempo, e senza necessità farci mangiare prima dell'ordinario, a. Ci fa desiderare cibi esquiliti, e pretiosi. 3. Ci fa eccedere nella quantità, manglando, ò beuendo più che bisogna. 4. Ci tenta nel modo di mangiare, quando ingordamente, e con troppo affetto fi mangia. 5. Ci fa volere i cibi troppo delicatamente apparecchiati.

Perche dalla Gola nascono molti altri vitij, & i Golosi per conseguire la dilettatione, che è nel mangiare, e nel bere, peccano in più modi, per questo S. Gregorio nel libro 31. de Mor. c.31. e San Tomaso nel luogo citato, numerano la Gola tra i

sette vitij Capitali.

Le Figliuole della Gola, secondo questi Santi Dottori ne i luoghi citati, sono cinque. La 1. si chiama Ingroffa ingegno, perche dal troppo mangiare, e bere sagliono dallo stomaco molti fumi nella testa, che fanno l'ingegno ottuso, e rendono l'huomo inhabile alla speculatione, La a. Figliuola è, Alle-THE THE PROPERTY OF THE PROPER

24-

gesti. La s. Figliuola è, Immondiria, ò dishonestà, perche non è cosa, che tanto somenza la Lussuria, come la Gola; Onde Ezecchiele s. 16. disse, che la saturità è stata causa della ruina di Sodoma.

Intorno alla Gola si può peccare in più modi: Primo quelli, Quorum Deus venter est, come dice S. Paolo alli Filippensi nei c. 3. cioè, che mettono l'vitimo loro sine nel mangiare, e bere; ouero tirati dalla dilettatione della Gola, non si curano de' commandamenti di Dio, ò della Chiesa, peccano mortalmente. 2. Pecca ancora mortalmente, chi scientemente s'imbriaca, ò sa imbriacare altro. 3. Chi trouandosi in-qualche luogo, doue susse prohibito il mangiar carne, e ne mangia, pec' ca mortalmente, ancorche susse di passagio, & ancor che nella sua patria in tal tempo se ne mangiasse. Gli altri peccati di Gola per ordinario sono veniali, come preuenire l'hora senza causa, volere cibi troppo delicati, ò con souerchia diligenza preparati, mangiare alquanto più che bisogna, ò quando non bisogna, ouero con qualche nocumento della sanità.

Così anco le Figliuole della Gola frequentemente sono p.u.come la inetta Allegrezza, la Loquacità, la Buffoneria &c. Ma può bene essere, che per aleri rispetti così gli atti di Gola; come delle sue Figliuole siano p. m. come à dire, se in essi si pretendesse sine mortale, se vi susse graue scadalo, ò danno del prossimo, ò notabile irreuerenza di Dio, ò ne venisse danno notabile alla sanità, preuisto prima; ouero si facesse troppo so uerchia spesa nel mangiare, che dopo la sameglia, ò altri no tabilmente ne patissero, sarebbe peccato mortale, e questa ò commune dottrina de Teologi.

WAREN CHINGERN CONTRACTOR CONTRAC

te Confidera l'ingiuria, che la Gola fa à Dio, il quale prouede à gli huomini le cose necessate al vieto, acciò l'amiso; e seruino, ma ella seruendosi male di quelle cose, ritrahe: gli huomini dall'amore di Dio, e sa, come dice l'Apostolo, che il ventre sia il Dio loro.

2. Considera come questo vicio non solo togne i buohi desiderij, ma rendendo il corpo inhabile per seruire all'anima, fa che l'accioni del Goloso siano più di bestia, che di huomo ragioneuole.

3. Considera poi il danno, che sa al corpo con le molte si fermità, che ella apporta; Anzi ia crapula è causa, che molti

muoiano di morte subitanea.

4. Confidera come vno, che è troppo dato al mangiare, & al bere, oltre che displace à Div, da i prudenti è tenuto in poco conto, e da gli altri è burlato.

5. Confidera finalmente come niuna cosa sa tanto insolente la carne, nostro nimico, quanto la Gola, la quale diueta instro meto del Demonio per indurre gli huomini à granisi, peccati.

DOCVMENTO.

Figliuolo la Gola è la porta della casa dell'anima, la volontà è la patrona; Il Ginditio è il mastro di casa, i nimici sono il troppo bere, e sonerelito mangiare: Hor se tu sai che la ragione sia la porcinara, le cose anderanno bene, ma se farai portinara la sensualità, che è amica del Demonio, sarà enerare tan ti nimici, che il maestro di casa lara legato, e la patrona come suora di se, darà à trauerso, & il Domonio essulterà.

DISSVASIONE DALLA GOLA.

Fratelio ancorche la Crapula no fuffe phibita, ne fusie offesa del comune Signore, offende tato l'huomo, che questo solo do urebbe battare per farla bădire da gli huomini, e far che si tro- uaffe solamete in quegli ansmali, che si alleuano p il macello, e no nelle persone create pevedere, e fruire Iddio in Cielo. Ri- cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che l'huomo ha da magiar, e bere quato de la cordati caro Fratello, che si alleuano per la cordati caro per la cordati c

மனையை வாக்கில் வாக்கில் கடி



bisogna per viuere, e non viuere per manglare, e bere. E sappi che il tenere in freno la bocca, gioua molto per l'acquisto delle virtu; e chi le lascia la briglia, oltre che si fa seruo del suo ventre, camina al precipitio. Hor qual animale è si molesto, come il ventre del Goloso? Impercioche gli animali se bene danno qualche fastidio per mangiare, nondimeno satolli che sono, non danno sassidio, ma il ventre del Goloso prima di mangiare è importuno, e fastidioso, dopo empito, e satollo, dà grauezza, e molestia: Onde obedire alla Gola, è cosa non meno trauagliosa, che indegna. Per questo Fratello ti essorto à domare la Gola, perche questo è essere huomo, farlo poi per gloria di Dio, è essere virtuoso Christiano.

RIMEDII CONTRALAGOLA.

11 1.è, priuarsi alle volte di qualche cosa da mangiare, nella quale si sete più gusto. 2. Leuar la varietà de'cibi, che sogliono eccitare la Gola. 3. Nell'istesso magiare occupare la mête con qualche sato péssero. 4. No credere facilmete alsa Gola, la qua le sotto spetie di sanità, pcura molte cose per la sua sensualità.

MANCE DIE MEN CENTRE CONTRACTOR DIE MANCE DE CONTRACTOR DE

### DATTRINA DELL'INVIDIA

L'anigla secondo S. Damasceno lib. 2. de Pric Ciara de a triftezza del bene altrui: Il che dichiarando S. Poniaso de q. q. 36. art. 1. dice: l'oggetto della triftezza è il male proprio, mas perche l'Inuidioso apprende il bene altrui, come male proprio, inquanto quel bene minuisce la propria gloria, ò l'vtilità, per questo l'Inuidia si dice tristezza del bene altrui. E atto anco d'Inuidia rallegrarsi del male del prossimo, inquanto da qui cresce l'vtilità, ò la propria gloria.

Aristotele al c. 10. del 2. lib. della sua Retorica, dice, che due sorte di persone sono soggette al vitto dell' Inuidia. 1. Quelle che amano di essere honorate, estimate, perche esseno queste desiderose di gran sama, non possono patire, che siano da gli altri auazate, onde si attristano della sode, e gloria altris, che sbassa la loro-2. Sono se persone pusillanime, se quali riputando mosto se cose altris, pensano di essere sempre auanzare da glialeri, e però si contristano del bene si quelli. Onde Giob nel capo 5 dice; che l'Inuidia vecide il piccolo. Da qui è, che l'Inuidia non regna in quelli, tra quali vi è grade inequalità, come tra vn vassallo, & il Re, ma regna in quelli, che sono po co disserti tra loro, e l'vno cerca di arrivare, ò auazar l'altro.

L'Inuidia di sua natura è peccato graue, perche è contra la carità, la quale vuole che ci rallegriamo del bene, e ci dogliamo del male del prossimo nostro. E ben vero, che se vuo si dolesse delle prosperità altrui, inquanto, che da quelle ne teme danno à se, ò à gli altri, questo potrebbe essere senza peccato: Onde S. Gregorio 22. Mor.c. 11. dice, che alle volte suole acca dere, che senza perdersi la carità, la ruina del nimico ci rallegri, e la prosperità di lui senza colpa d'Inuidia, ci cotristi: ben che questa propriamente non è Inuidia, ma effetto di timore.

Alle volte accade che vno si contrista, non perche altri habbiano bene, ma perche vorebbe anco egli hauerlo, e questo propriamente è zelo, ilquale se è di cose spirituali, è lodeuole; cosome à quel di S.Paolo, Emulamini spiritualia 1.Cor.c.4. Se è di cose temporali, può essere con pec. e senza pec. secondo il sine, che muoue la persona. Accade ancora, che vno si dolga del bene téporale d'altri, perche è vi trifto; il che è male; pehe quel, che Iddio fà, si deue pigliare in buona parte. La peggique

Inuidia di tutte è, quando vno si duole della gratia divina del prossimo, la quale si numera tra i peccati cotra lo Spírito sato, perche, chi di tale gratia si contrista, in vn certo modo hà In-

uidia allo Spirito santo, il quale è glorificato nelle opere sue. Secondo S Greg. e S. Tom. l'Inuidia è vitio Capitale, perche

è madre di cinque cattiue Figliuole. La 1. è, Odio, perche li co me la dilettatione cagiona amore, così là triftezza cagiona odio, onde il bene inuidiato, è anco dall'Inuidiolo odiato, perche li dà triftezza. La 2. Figliuola è, Sufurratione, quado l'Inuidiolo diminuisce l'altrui gloria in occulto. La 3. Figliuola si chiama Detrattione, quando palesemente si diminuisce la gio ria d'altri. La 4. Figliuola si chiama Essultatione nel male del prossimo, & è quando l'Inuidioso pensando di hauere diminuita la lode, e gloria altrui, si compiace. La 5. Figliuola è, Assistione nell'Inuidioso, quando pensando di non hauere

diminuita la gloria altrui, se ne contrista, & assligge.

Per sapere quando l'Inuidia è peccato m. e quando è peccu. è da notare, che in due modi può essere, che vno si contristi del bene altrui. Il primo modo è per via di natura senza che la persona auerra, e voglia deliberatamente quella tristezza, come à dire, sentendo vno lodare vna persona, che sia dotta, ricca, sauorita, &c. senza altro pensare, sente insteme nell'animo suo non sò che di dispiacere: Dico, che tale atto non è peccato ne m.ne u. perche non è fatto có deliberatione di volontà, ma più presso è effecto della natura nostra male inclinata; e questi atti i Teologi chiamano primi moti, i quali se la persona subto che si accorge, discaccia da se, sa atto di virtù. L'altro modo è quando la persona auedendos, deliberatamente si contrista, che l'altro sia lodato, ò premiato. E tale tristezza se sarà notabile, sarà peccato mortale; se sara poca, sarà peccato veniale. Hor le cinque Figliuole dell'Inquisi più dellevolte sono p.u.

Hor le cinque Figliuole dell'Anuluia più dell'evolte lono p.u.

& alle volte sono p.m. come à dire, se l'odio suffe grande, Se la
Susurratione, ò Detrattione susse di cosa grane, che risultasse
'in notabile dano del prossimo, ouero in ingiuria di Dio, se vno
cotristados del bene altrui, vituperasse Iddio, che daquel bene.

THE CHARTER PARTY CONTRACTOR CONTRACTOR



# L'AMEDITATION É PER SCHIVAR E

### IL PECCATO DELL'INVIDIA.

1. Considera come l'Inuidia nascondendo, ò minuendo il bene del prossimo, viene à privare Iddio della gloria, e della lode, che se li deue, come ad Autore di quel bene.

2. Confidera come l'Inuidia à guisa d'una febre etica afflige, e consuma l'inuidioso sì nell'anima, come nel corpo: Onde S. Chrisostomo la chiama suoco inestinguibile: e Salomo-

ne, purredine delle offa.

3. Confidera come l'Inuidiofo sentendo pena del bene del prossimo, facilmente si aliena dall'amor di lui, e chi non ama

il prossimo, dice S. Giouanni, stà nella morte.

4. Cossdera come l'Inuidia priua l'huomo della pace interna, perche oltre, che continouamente è martellato, pensando come eg!i possa nuocere, ò auanzare il copagno, stà inquiero.

5. Considera finalmente come l'Inuidia all'Inuidioso è insie me nimico, carnesice, e tormento sì acerbo, che notte, e giorno lo crucia.

#### DOCVMENTO.

Figliuolo l'Inuidia hà per padre l'amor proprio, la sua madre è la Superbia, per maestro hà il Demonio, il suo studio è, di nuocere, & oscurare il buon nome del prossimo, e quando questo non può, rode doue sti, come verme il legno, e la rugine il serro. Hor che bene potrai su hauere, se nell'anima sua cieni vna siera sì pestisera ?

### DISSVASIONE DALL'INVIDIA.

Fratello se gli altri peccati, quantunque apportino qualche diletto, ò commodo temporale, nondimeno si deuono suggire più che la morte, per non offendere. Iddio nostro amoreuole Padres Quato più si deue suggire l'Inuidia peccato infernale? La quale come vn'altro Inserno contrista senza dare consolatione, e crucia senza pierà. Perilche ti essorto caro Fratello à



stare lontano da sì fiera vipera, altrimente ti morderà, & in tal modo ti auelenerà, che l'anima, & il corpo infieme resteranno grauemente offefi Ricordati, che la morte è entrata nel n'odo per l'Inuidia del Demonio; Ricordati, che l'Inuidia spinse Cain ad vecidere Abel suo Fratello santo, e giusto. Gioseppo ancora per Inuidia fu venduto da proprij fratelli: E Christo Saluator nostro, per Inuidia fu accusato dalli Giudei: Hor poiche l'Inuidia accecando l'huomo, l'induce à sì grandi pre cipitij, & horrendi peccati, conuiene che si abhorrisca come veleno da tutti coloro, à i quali è stata commandata la carità del prossimo.

RIMEDII CONTRAL'INVIDIA.

Il primo è, non affettionarti alle cose di questa vita, e cosi non ti daranno triftezza quando le vedrai in altri. 2. Quando fenti qualche bene del tuo proffimo, alza la mente à Dio, Autore di quel bene, e ringratialo, 3. Non stimare le cose temporali di questo mondo per grandi, ma solo come mezi, che Iddio ci da per saluarci.

ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱*ૡ*૱૱ૡ૱

ewanan ewa ewan ewan ewan ewa

### DOTTRINA DELL'ACCIDEA.

L'Accidia, fecondo S. Damasceno nel z. lib. de Fid. capata. è vna tristezza, la qual opprime, & aggraua l'animo, che non li fa operare niente. La Glosa ordinaria nel Salmo 106 dice, che l'Accidia è vn tedio, ò fastidio, che la persona sente nel bene oprare. Altri dicono, che è yn Torpore della mente, che fa la persona negligente à cominciare qualche opera buona. Altri la definiscono in questo modo, Accidia è vn virio, che inclina la persona à contristarsi del bene spirituale dinino. Si dice vitio per due ragioni, perche si come la dilettatione di cosa mala, è vitio, così la triffezza di cosa buona, è vitio, e peccato. L'altra ragione è, che può effer mala per qualche efferto malo, e perche può accadere, che la triftezza opprima tanto la persona, che l'impedisca dal bene oprare, per questo effetto malo, l'Accidia viene ad effer mala; vn'effempto: fi contrifta vno di hauere peccato, è atto buono, e fanto; ma fe fi fa aggrauare tanto dalla triftezza, che la scia di fare qualche buona opera.è malo: Onde l'Apostolo 2. Cor. 2, non vuole, che il penitente fia afforto dalla triftezza; peggiore fara la triftezza Accidiofa, la quale molto più impedifce le buone opere.

Dice S. Tomaso 2.2.q. 3.6. art 3. Quando l'Accidia resta nella sensualità, la quale per la repugnanza, che hà con lo spirito, si contrista delle cose spirituali, è peccato veniale. Ma quado passa più oltre, e sa che la ragione consenta nell'abhorrimento delle cose spirituali diuine, preualendo la carne contra lo spirito, allhora l'Accidia è peccato mortale. E così s'intende quel di San Paolo 2. Cor. 7. quando dice: la tristezza del

fecolo opera la morte.

S. Greg. l. 31. Mor. c. 31. pone l'Accidia vno de' peccati capitali: Dá la ragione S. Tom. nell'art. 4. pche da lei nascono mol ti viti), essendo che molti per leuar da se la tristezza comettono varij peccati: Altri per l'istessa tristezza s'inducono ad altri peccati, come al souerchio piagere, al molto querelarsi, e lamé tarsi di Dio, e simili, e p questo l'Accidia si dice vitio capitale.

Intorno all'Accidia, si pecca in questi modi. I. Morralmente pecca chi per tristezza, ò tedio lascia di vedere Messa le feste

Manana manan

commandate, ò di dire l'Officio, che per voto, ò per altro obligo deue recitare, ouero non offerua altri precetti, à i quali è obligato sotto pena di p.m. 2. Pecca ancora mortalmente, chi per Accidia, ò altra negligenza, non impara quel, che sotto peccato mortale è obligato à sapere secondo il uo staro: Liche s'inten de tanto delle cose, che appartengono alla sapra Fede, quanto di quelle, che appartengono alla sapra Fede, fercitano, come il Medico, il Consessorial Maestro, l'Auocato, il Procuratore, e simili; ne i quali vi è pericolo di graue errore, danno, ò scandalo del prossimo.

Le Figliuole dell'Accidia, secondo San Gregorio nel luo go di sopra citato, & altri, sono sei. La s. Figliuola è, Disperatione, quando per triftezza, ò tedió la persona non vuole, o fugge il suo fine, che è la beatitudine. La 2. Figliuola è, Pufilianimità, quando vno lascia i beni spirituali, come mezi difficili, & ardui per acquistare la beatitudine. La 3 Figliuo la si chiama Torpore, & è quando lasciamo le cose spirituali, che ci danno triftezza, ancorche siano da noi stimate per non molto difficili, ma mediocri. La 4 Figliuola è derra Rancores Doue è da notare, che alcuni no solo suggono quelle cose, che danno loro triftezza, e tedio, ma anco l'impuenano, sdegnan dos ancora contra quelle persone, che seguitano le cose spirituali, e dalle quali estisono esfortati à seguitarle : e questo è il Rancore. La 5. Figliuola è, Malitia, quando l'attioni spiritua li s'impugnano, con vituperarle, e derestarle. La 6. Figliuola si dimanda Euagatione circa cose illecite: & è quando Alcuni per la tristezza, e tedio passano dalle opere spirituali alle cole esterne, che danno loro diletto.

Le Figliuole dell'Accidia più delle volte sono p.u. eccetto la disperatione, la quale, quando è della nostra salute, per essere cosa importantissima, più delle volte è p. m. Onde chi delle beratamente si dispera di potere acquistare la felicità eterna con la gratia di Dio pecca m. La Malitia ancora, & il Rancore, per essere contra le cose spirituali, che tanto ci aiutano per la falinte dell'anima, sono graui peccati. Nelle altre tre Figliuole si pecca m. quando per esse si viola qualche precetto, che, ci obliga à pec. m. ò si dà graue scandalo al prossimo.

ILVITIO DELL'ACCIDIA.

1. Considera come l'Accidioso sa grande ingjuria à Dio, poiche per cedio non si cura delle cose spiricuali le quali sono. mezi per acquistare la felicità eterna preparataci da Dio con tanto amore, e liberalità.

2. Confidera il danno, che l'Accidia fa all'anima . perche la priua di molce gracie, e doni celesti, i quali per rincresci-

mento perde .

3. Considera, che è cosa indegna, che l'huomo per guadagnare ricchezze terrene, ò fumo d'honore, non perdoni à fatica,ne à pericolo, e per i beni dell'anima, vada tanto freddo.

4. Considera la grande afflittione, che sentirà l'Accidioso. quando finito il viaggio di questa peregrinatione, si trouerà abbandonato da i beni temporali, per i quali hà tanto trauagliaro, e senza frutti spirituali, essendo stato per l'Accidia auerso dalle buone opere.

5. Considera finalmente come l'Accidioso nel giorno del c Giuditio si confonderà, vedendo che il Figliuolo di Dio hà tanto trauagliato per saluarlo, & egli per l'Accidia non si è curato di affaticarsi alquanto per guadagnare tanto bene.

### DOCVMENTO.

Sappi Figliuol mio, che il Demonio grandemere si serue dell'Accidia per indurci alla disperatione, quale egli in tanti modi procura, onde chi si riposa nell'Accidia, che è madre della disperarione, è gran pericolo, che nel punto della morte non si dia anco alla Figliuola.

DISSVÄSIGNE DALL'ACCIDIA.

Fratello il Demonio no ti dirà mai, che tu sia accidioso circa il tuo fine, cioè, che ti contrifti di essere stato creato per essere cittadino del cielo, pche questo sarebbe trattarti alla scoperta da pazzo; Ne ti dira, che tu sia accidioso circa i mezi, cioè che ti co:risti delle virtà, & opere spirituali, che sono mezi per coseguire la felicità, pehe questo sarebbe trattarti da séplice fan ELICANCLIANCE PROPERTICANCE

ENCENCED CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PRO



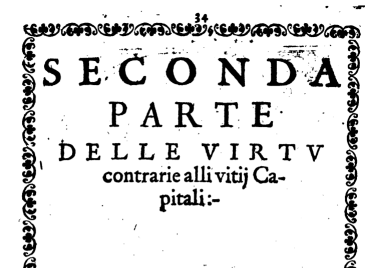
ciullo. Ma ben ti follecità, che tu metra l'affettione nelle cose terrene, e ne i diletti sensuali, e facendoci caminare per questa via, ritrouerai tanto allontanato dal tuo sine, per il quale Iddio ti hà creato, che è la vita eterna, e tanto alieno da i mezi che sono le virtù, che nell'altra vita con irreparabile danno tuo te ne auuederai. Onde ti efforto caro Fratello, à porre tutto il tuo amore nel tuo creatore, e nella tua patria celeste, il che sarà efficace mezo per farti caminare allegramente per la via delle buone opere, la quale conduce alla celeste Gierufalemme tua patria, doue Iddio ti aspetta, per coronarti, e farti godere eternamente.

RIMEDII CONTRAL'ACCIDIA.

Il primo è lodare, e stimare le cose spiritualispiù, che le tésporali, e non permettere, che altri ne dichino male. 2. Ogni giorno attédere à qualche essercitio spirituale. 3. quando nelle tue diuotioni senti sastidio, pensa che è il Demonio, che ri tenta, per fattele lasciare, ma tu perseuerando vincerai lui.

જો છેલા જન્મ પ્લેસ્ટ સ્ટેસ્ટ પ્લેસ્ટ સ્ટેસ્ટ સ

dby Google



WATERNOOD FANCED FRANCE 



ESTA Imagine, la quale è come proemio del la secoda parte, rappresenta il felice esito del virtuofo. Rappresenta ancora l'effetto delle Virtu, che è accompagnare l'anima del virtue so, passa do di questa vita, e con giubilo consegnarla à gli Angeli, acciò la conduchino nel cielo, per godere il frutto delle sue virtuose opere. Il tutto è cauato da San Chrisostomo nell' hom. 8. e 23 . sopra la Genesi, doue tra le molte lodi delle virtù, raccon ta', che le virtù fanno forti, e conseruano i virtuosi per tutta questa misera vita, e nel passare all'altra, si fanno fedeli com pagne loro, e placando il Giudice non folo liberano loro da i tormenti, e pene, ma anco gli conducono a i beni ererni, & ineffabili. Simile à questo scriue San Giustino Filosofo, e Martire nella questione 124. Si come dice egli i Virtuosi non sono di questo mondo, cosi la gloria, e premio loro non è posto nel le cose terrene di questa vita, perche non vi è cosa nel mondo, che sia degno premio della virtù.

ૡૡ૱ૡ૱ૹૡ૱ૹૡ૱ૹૡ૱ૹ૱ૡ૱ૹ૱ૡ૱ૹ૱ૹ૱૱*ૡ*૱૱

CONTRARIA ALLA SV PERTIN

L'Humanità secondo S. Thomaso nella 2. 2.q. 181. è vna virtù la quale rastrena l'animo dall'appetito di cose grandi, e sopra se, & insieme inclina la persona à sentire bassamente di se de l'ari for se questo sentimento sarà solamente ne gli atti este riori, sarà humistà sassa, ma se sarà con affetto interno, sarà vera Humistà.

Il leggio dell'Humiltà è fondato lopra il vero conoscimedella bassezza nostra, & hà cinque scalini. Il primo è, sare poto conto, e di cuore disprezzare se stesso. Il secondo scalino è, dimostrare esteriormente questo interno dispreggio di ò è i, importante esteriormente questo interno dispreggio di ò è i, importante esteriormente quando è disprezzato da gli al di la secondo dell'esterio, à alegratiare i dello di estere da di allera disprezzato ancor che la parse interiore ne sense disgusto. Il 5. è, non solo suggire le lodi humane, ma desidera di estere da tutti disprezzato, non per cerimonia, ma desidera re che ogn'vno tengà per certo, che egli sia degno di estere da

tutti disprezzato.

Gli effecti, e segni della vera Humilta sono ta posti da S. Benedetto in Reg. c. 7. e dichiarati da S. Tomafo nell'art. 6. Primo segno è reprimere gli occhi, e tenerli bassi. 2. Dire poche parole, e conuenienti, e con voce bassa. 3. Non essere facile e pronto al riso. 4. Tacere finche sia dimandato. 5. Nelle sue attioni non scostarsi mai dalla via commune, conforme al suo stato. 6. Tenersi inseriori à gli altri . 7. Credere, e confessare di effere inhabile à cose maggiori . 8. Volentieri consessare i suoi difetti . 9. Effere forte, e patiente in esleguire le cole comandate, ancor che fuffero aspre, e dure. 10. Regulare la sua volontà ad arbitrio de suoi maggiori, o superiori. 11. Non seguitare la propria volontà . 1 2. Temere Iddio, & effere ricotdeuole di quanto hà egli commandato. E dice S. Tomaso, che il timore di Dio è radice dell' Humiltà . Cassiano l. 4. c. 39. aggiunge due altri fegni. 1. Non celate cosa alcuna al suo su-CEPUTED CEPUTED CEPUTE ENGANCENNAMO (ANGENNAMO (ANGENNAM

periore. 2. Non contrittarfi, o s'degnarfi dell'ingiuria sattali Intorno al 6. Segno ciò è, che il vero humile fi deue stimare inferiore à gli altri, conforme a quel dell'Apostolo ad Phil. 2. In humilitate superiores sibi inuicem arbitrantes; Nota S. Tomaso nell'art. 3. Accioche tale giuditio si saccia co verità deue la persona conferire le sue impersettioni con le perset tioni de gli altri, e così si trouerà inferiore à quelli: Ouero deue pensare, che ne gli altri siano molte virtu, e persettioni occulte, per le quali gli sono superiori. Il prelato ancora s'egli è humile, si deue stimare inferiore alli suoi sudditi, e questo nel

l'afferto interno dell'anima sua, e non ne gli atti esteriori, per non dare occasioni à i sudditi d'insuperbits: come auert? S. Agostino in Reg. 3, tom 1. Ne dum nimium servatur bi mili-

tas, regendi frangatur autoritas.

La Glosa ordinaria sopra S. Matt.e. 3. pone tre gradi della persetta Humiltà: Il 1. è, soggettarsi al maggiore, e non preserrisi all'eguale. Il 2. Soggettarsi all'eguale, e non preserrisi al minore. Il 3. è, sottomettersi al minore. Il 1. è bastante; Il 2. è soprabondante; Il 3. è persettissimo, che empie ogni giustitia, e questo hebbe Christo quando vosse esser battezza to da Gio Battista.

S. Anselmo I.de Similic.c. 10. mette 7. gradi dell'Humiltà, i quali S. Tomaso nell'art. 6. riduce à quei 12. di S. Benedetto, posti di sopra. 1. è conoscersi contentibile. 2. Dolersi di quelli, che lo sanno contentibile, che sono i proprij diserti. 3. Confessare a gli altri di essere contentibile. 4. Volere essere tenuto veramente per tale. 5. Sopportare quando ciò li sarà detto. 6. Rallegrarsi quando sarà trattato contentibilmente. 7. Desiderare, & amare tutto ciò.

S. Gregorio in Regist.lib.2.cap.24. dice, che non è gran
cosa, che noi siamo humili con quelli, che ci honorano, perche questo tutti lo sanno, & è facile
à fare: ma douemo essere humili con
quelli; dalli quali patiamo aduersità, e disgusti, & in questo si proua la vera
Humiltà.

MEDICANEDICANEDICA

t. Considera come la virtà dell'Humiltà è sì grata, e cara à Dio, che lo spirito di lui si riposa nella persona humile, alla quale dando il Signore la sua gratia, dimostra quanto in ella si compiaccia per l'Humiltà.

a. Confidera come l'Humiltà apporta all'anima tal pace, che anco in questo infelice effilio la fa gustare in vn certo mo do quella contentezza, e quiete, che i beati godono in cielo.

3. Confidera come la persona humile essendo à gli altri grata, sa grande vitle à i prossimi, che con lei conuersano, essendo l'Humiltà vna continoua, & essicace predica per l'ac-

quisto delle virtù.

4. Confidera come non è virtù, che tanto confonda il Demonio, e che tanto lo faccia stare lontano, come l'Humiltà, la quale buttando per terra tutti i suoi lacci, e scuoprendo i suoi fallaci inganni, fa che indarno s'affatichi.

5. Considera come l'Humiltà discacciando dall'anima la superbia, radice di cutti i vitij, & à Dio nimicissima, la sa atta per acquistare ogni vittù, & riceuere ogni gran dono da Dio.

#### DOCVMENTO.

Figliuolo effendo l'Humiltà fondamento di tutte le virtà, feguita, che senza lei l'edificio dell'altre virtù ne può andare in alto, ne stare fermo: Anzi, come ben dice S. Gregorio, congregare le virtù senza l'Humiltà, è come portare la poluere al vento. E S. Agostino dice, chi pensa di fare gran fabrica spirituale, pensi di fare prima buon sondamento d'Humiltà.

#### ESSORTATIONE ALL'HVMILTA.

Risoluiti caro Fratello, che senza l'Humilta tu non puoi fare cosa che bene stia, trauaglierai bene nella via, ma non giun gerai alla patria, essendo scritto, che niuno entrerà nel cielo, se non si farà piccolo. Al cotrario con l'Humiltà ogni cosa ti succederà be ne: Impercioche hauedo teco l'Humiltà, sarai amato

LES CONTRACTOR CONTRAC

والمروب وهوي وهوي وهوي وهوي وهوي وهوي وهوي のあるいとはないのであるいとあるのである



da Dio,e da gli huomini, à i Demonij farai formidabile,e poi & farai effaltato in cielo. Ricordati Fratello, che la tua professione è di essere Christiano, che vuol dire discepolo di Chrifto: Hor se il Maestro è stato humile, & à tutti La insegnata l'humiltà, conviene che anco i discepoli seguitino il loro maeftro. Ricordati che la vica dell'humile è quiecissima, nell'aduersità non si turba, nella prosperità non si gonsia, ne si compiace, ogni cosa piglia in bene, e dalla mano di Dio. Da qui è, che l'humile anco nella morte gode, perche essendosi messo nelle braccia del suo Creatore, si contenta di quanto egli vuo le, e commanda.

#### MEZI PER ACQVISTARE L'HVMILTA.

Il 1. è, Volentieri effercitarfi in effercitij baffi. 2. Hauere sempre auanti gli occhi l'humiltà di Christo, della Madonna, e de gli altri Santi. 3. Non fare gran conto, ne molto stimare le grandezze del mondo. BEEFT CONTRACTOR CONTR

## DOTTRINA DELLA MAGNANIMITA

CONTRAKIA ALLA VANAGLORIA.

Magnanimità fignifica grandezza d'animo, e Magnanimo vuol dire vno, che hà animo a cose grandi: E perchetra i beni esteriori di questa vita, il più grade è l'honore; onde l'huomo ogn'altra cosa pospone per suggire il vituperio, & hauere l'honore; Da quì è, che la Magnanimità è circa gli honori, si come la fortezza è circa le cose difficili, & ardue. Non che la Magnanimità inclini ad andare appresso gli honori del mondo, ouero à fare cosa inconueniente per acquistare gli honori:perche essendo la Magnanimità vittù contraria alla Vanagloria, non inclina à questi atti, i quali sono vituperabili. Ma si dice essere circa gli honori, perche la Magnanimità inclina à fare cose honorate, & opere degne d'honore.

\$. Fomaso nella 2. a. alla questione 129. are. 3. ad 4. dice, che non è impossibile, che vno sia humile, e magnanimo inseme: impercioche trouandos nell'huomo qualche dono di Dio, e considerando l'huomo tal dono, la Magnanimità lo inalza à fare cose grandi, & honorate; Inoltre trouandos inseme nel l'istesso huomo qualche difetto per l'infermità della natura, l'humiltà fa, che l'huomo considerando il proprio difetto, senta bassamente di se, e così secondo diwerse considerations, sono diverse virtà.

Le proprietà, e segni del Magnanimo, sono questi.

1. Al Magnanimo non piace di riceuere benesici da gli altri, che egli in contracambio, non ricompensi con molto più.

2. A gente bassa non mostra mai tutta la sua grandezza, e virtà, altrimente sa con persone di qualità.

3. Grande mente li dispiace l'adulatione, e la simulatione; Onde Cicerone nel primo libro de oss. dice, che il Magnanimo non è faltace, & è amicissimo della verità.

4. Fa più conto del

founenire à i difetti, i quali repugnano alla Magnanimità.
5. Non fugge da chi lo minaccia: Onde Seneca nel libro de Quat. Virt, dice, che il Magnanimo non fi espone à i perico-

le cose honeste, che delle veili, perche le veili si cercano per

li, come il temerario, ne li fugge, come il timido. 6. Nelle adversità non si lamenta, ne piange, perche essendo questo segno

di poco animo, è contrario al la Magnanimità.

I vitij contrarij alla Magnanimita fono questi. Prima è la Vanagloria: Doue è da notare, che essendo la Magnanimità circa l'honore, dal quale nasce la gloria, seguita, che anco la Magnanimità sia circa la gloria. Hor la Vanagloria cercando disordinatamente la gloria, tira l'huomo à varij vitij, per farlo venire à quella. Ma la Magnanimità per opere ragioneuoli, & honorate cerca gloria. Di più il vanaglorioso stimando molto di essere lodato da gli huomini, non si cura di gloriarsi in cose salse, ò in cose terrene, e vane. Ma il Magnanimo, dice Aristotile nel 4 libro dell'Eth. al cap.3. cerca la verità delle cose, le ricchezze, potetati, & altre cose terrene non stima per grandi, ne si cura di essere lodato da gli huomini.

Il 2. contrario è la Pufillanimità, impercioche questa angustia l'animo, e ritrahe la persona dalle cose grandi, e da i fatti marauigliosi; Al contrario la Magnanimità dilaca il cuore

dell'huomo, e lo inalza à cofe honorate, e fatti heroici.

Il 3. è la Presuntione, perche se bene il Magnanimo aspira à cose grandi, nondimono quelle cose non eccedono la propria facoltà, essendo che la grandezza dell'animo datagli da Dio, ha proportione con quelle cose grandi, che pretende sare. Ma il Presuntuoso pretende più di quel, à che si essendono le sue sorze.

Il 4. contrario è l'ambitione; Impercioche l'ambitione è appetito disordinato dell'honore, e l'ambitioso per conseguire l'honore, hora singe di essere humile, hora molto si vanta, adula quei, da cui spera fauore, promette molto senza animo di farlo, e sa altre indegnità; Ma la Magnanimità inclina à gli honori, come conquiene secondo l'ordine della ragione: Et il Magnanimo non sa mai cosa indegna; ma per opere honorate cerca di acquistare maggiore hono-

re .

£\$21.6\$3199£\$21/6\$316\$3

### ENANCENANCENANCENANCE E MEDITATIONE DELLA

#### MAGNANIMITA.

r. Considera come essendo l'huomo creato per vn fine alto, e diuino, del quale ne in terra, ne in cielo è cosa maggiore, gli è necessaria la Magnanimità per eleggere i debiti mezi, che anco sono grandi.

2. Considera come il Christiano, che non sa sempre opere honorate, e magnanime, sa ingiuria à Dio, e dimostra di essergli ingrato, hauendo per questo da lui riceunto grandi doni-

3. Confidera come la virtu della Magnaminità dispiace molto al Demonio, il quale procura, che l'huomo à guisa di porco si stia nel letto delle sue miserie, & impersettioni: Al contrario la Magnaminità lo spinge à volare in alto a guisa di generosa Aquisa.

4. Confidera come la Magnanimità sa affettionare la persona alle cose di Dio, come à cose degné, & insieme la stacca da i beni terreni, li quali ella non tiene per grandi.

5. Considera come l'huomo Magnanimo è da tutti stimato, honorato, e ben voluto, & ogn'yno cerca di fargli servitio.

6. Considera come è cosa indegna, che l'huomo cerchi di hauere tutte le cose sue magnisiche, e grandi, e che egli non si curi di essere magnanimo, e di fare cose degne d'honore.

#### DOCVMENTO.

Figliuolo, il Demonio non dice mai, che tu non facci opere buone, ma quando Iddio t'inspira à farle, egli te le propone co me difficili, fastidiose, ò impossibili, accioche atterrito dalle difficoltà, ò non cominci, ò cominciate le lasci: Ma il Magnanimo dice con l'Apostolo; Se bene da me non posso nulla, pure in Dio, che mi conforta, posso ogni cosa.

#### ESSORTATIONE ALLA MAGNANIMITA.

Fratello non penfo, che sia molto bisogno di esfortarti à fare cose honorate, e degne di gloria, come vuole la virtù della Magnanimità, perche essendo stato l'huomo creato per cose grandi, e per la gloria eterna, desidera cose sublimi, e magnisi-

CHICAN CANCED CA



(4) (64) (64) (64) (64) (64) (64)

che. Ma ti efforto bene à levare da te quel, che impedisce l'attioni di questa generosa virtù. Onde sappi, che non può essere magnanimo vno, che nó è patrone di se stesso, ma si sa trasportare dalle sue passioni, e disordinati appetiti, i quali tirandolo à cose basse, & indegne, lo alienano dalla virtù della Magnanimità, la quale aspira sempre à cose alte, e degne di honore. Ne può essere magnanimo colui, che si sa soggetto alle ricchezze terrene, ò ad altri beni di sortuna; Impercioche la Magnanimità non si sonda in cose caduche, ne reputa i beni di sortuna per cose granditonde chi si dà à quelli, è segno, che stima loro più di quel, che conuiene, & alle volte per acquistarli sa cose indegne di huomo, non che di virtuoso Christiano.

MEZI PER ACQVISTARE LA MAGNANIMITA.

Il primo è hauere gran fiducia in Dio, che ti fauorirà in tutte le opere honorate, che per amor di lui farai. a. Auezzatti à vincere le passioni, e gli appetiti disordinati. 3. Pigliare le cose humane come di passaggio, e non farne molto conto.

CODICON (CODICON CODICON CODICON CODICON

# CONTRARIA ALL'AVARITIA.

Perche dal donare, che è atto pprio della Liberalità, ne natce che colui, che dona, libera la cofa donara della sua custodia, e doninio; Di più libera l'animo suo dall'affettione, che potreb be porre in qua cosa, da qui è, che qsta virtù è detta Liberalità.

S. Ambr. fer. 81.e S. Balil fer.ad Diuit. Auar. dicono, che Iddio ad alcuni da più di quel, che è à loro neceffario, acciò acquiltino il merito della buona dispensatione: Conforme a que ito S. Tom. 2. 2. q. 1. 17. dice, che la virtù della Liberalità ci inclina ad viare bene i danari, ele altre ricchezze, dateci da Die F che il buono vio delle facoltà non confifte folamente in provedere alla fua cafa , ma anco in dare ad aleri ; Anzi il donare e più proprio di quelta virtù , che il fpendere per fe ; Onde il liberale è più lodaro dal dare ad altri, che dal spendere per le ; La ragione di questo è , perche à spendere per i nostri bisogni, la natura istella ci inclina, e se alle volte fi fpende meno, the bisogna, procede dall'auaritia, o dall'affettione del gioco, ò d'altro vitio : Ma per dare ad altri liberalmente. (non aiutandoci tanto la natura) vi è necessaria la virtù della Liberalità; Questa è dottrina di Arist. 1.4. Eth.c. 1. e di S.Tomaso nel luogo citato.

Nota ancora S. Tomafo, che la Liberalità non fempre inclina à dare, ma alle volte anco inclina à conferuare i beni, per impiegarli poi vtilmente; Si come alla fortezza del foldato appartiene non folo vsare la spada contra nimici, ma anco à polirla, e conservarla nel fodero per vsarla al suo tempo: E questo è atto di Prudenza, il cui officio è drizzare, & ordinare la Liberalità, come anco ordina le altre virtà Morali: E ben vero, che vtilmente spendere i danari, è maggior Prudenza de la conservazione del conserv

denza, che vtilmente conseruarli.

Ifegni del vero liberale, secondo Ariste S. Tom.ne i luoghi citati, sono tre. 1. Dare molto. 2. Riceuere poco. 3. Dimandare nulla. E si contengono in questi due versi: Si quis in boc mundo vult multis gratus haberi: Det, capiat, gratis plurima, pauca, nibil.

Dare molto s'intende in opere licite, e buone, e darlo per pietà, e non per l'attantia, altrimente non sarebbe liberalità, ma vitio, perche la virtù non inclina ad opere cattiue. Di più dare molto, s'intende conforme alla facoltà, perche vn pouero può effere liberale, se egli liberalmente da conforme al suo hauere, benche sia poco.

Dice Arist. nel luogo citato, che due cose sogliono impedire la Liberalità; Il timore di venire in necessità, e massima mente in quelli, che hanno prouato, che cosa è, hauere bisogno: L'altra è l'amore: Impercioche quei, che hanno traua gliato in acquistare la robba, l'amano come loro parto. Onde con difficoltà se ne priuano. Aggiunge S. Tomaso, che per ordinario coloro, che non hanno acquistato ricchezze, ma li sono venute acquistate da altri, sogliono effere più larghi in spendere, e donare, perche ne essi hanno trauagliato in acquistarle, ne hanno sperimentata necessità, e bisogno.

Boetio de Confol.l. 2. prof. 5. dice, che i liberali fono à tutti cari, e prima di lui Ariff.lib. 4. Eth. c. 1. diffe, che tra i virtuofi

i liberali sono grandemente amati.

I contrarij della Liberalità sono due. 1. è l'Auaritia, Impercioche quella inclina à dare volentieri, & anco insegna à non stimare tanto le ricchezze, che per esse l'huomo commetta cose indecenti, & illicite. Al contrario l'Auaritia piglia volétieri per se, & è stretta in dare ad altri: Di più per lo strenato appetito delle ricchezze, non si cura ne di Dio, ne de gli huomini.

2. Gli è contraria la Prodigalità, perche la Liberalità inclina à donare quanto, e come canuiene, secondo l'ordine della retta ragione: Ma la Prodigalità nel dare eccede il douere: Doue è d'auertire, che l'Auaritia, e la Prodigalità sono due estremi tra se contrarij, e la Liberalità stà nel mezo. Hor l'Auaro ama la robba più che conuenga; Il Prodigo non si cura di essa; Il Liberale si come non eccede nell'amor della robba, così non manca di hauerne coueniente cura. Di più l'Auaro manca nel dare, & è troppo nel riceuere, e ritenere; Il Prodigo al contrario, è troppo nel dare, e manca nel conservare la robba: Il Liberale non eccede nel dare, ne meno manca nel conservare il suo.

ENGERTALER CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR

LIBERALITA.

1. Condera come la Liberalità è vna virtù, che moleo piace al nostro Signore, pehe ci inclina à quello istesso, che Iddro richiede da noi, cioè, che dadoci egli più di quel, che p noi bilogna, vuole, che liberalmete ne souveniamo altri per amor suo.

2. Considera come la Liberalità ci sa molto simili à Dio nostro Creatore, il quale, come dice S. Giacomo, dà à tutti libe-

ralmente,& abondantemente.

3. Considera come questa virtù inclinando l'huomo à donare prontamente le ricchezze terrene, fa che non metra la sua affectione in este, e così lo libera da vna grande, e vile seruitù.

4. Confidera come ogn'vno desidera bene all'huomo liberale, e non è persona, che non cerchi di fargli seruitio, perche

à tutti è vtile, e da tutti è grandemente amato.

5. Condera che si come coloro, che hano accumulate molte ricchezze, nella morte sentono cordoglio, perche no sanno, co me anderanno; Così i liberali sentirano particolare consolatione, per hauere loro istessi applicati i loro beni ad opere pie.

DOCVMRNTO.

Figliuolo, se ru lasci di vsare la Liberalità in opere pie. & attendi ad accumulare danari con disegno di impiegarli in qualch e altra opera, che si offerirà, è inganno: Perche se hora ti si offeriscono opere buone, e degne, e commodamente puoi ajurarle, non è bene lasciarle per opere future, & incerte, non sapendo, se quelle opere saranno migliori delle presenti, e se tu vinerai tanto.

ESSURTATIONE ALLA LIBERALITA.

Sappi caro mio Fratello, che il Demonio è grande nimico della Liberalità ; Impercioche nascendo questa virtù dalla bontà, la quale è communicativa di se stessa, spinge dove ella si trouz à communicare quel, che può; Onde dice S. Ambrosio, che si come l'insegna della giustitia sono le bilancie, con le quali aggiusta, che ogn'vno habbia il suo, così la Liberalità tiene per insegna la bontà, per la quale prontamente donado, ELL CARLES CAR CELES CARCARIO CAR



promoue l'opere pie, e forse questo vosse significare Christo, quando disse, che più beato era il dare, che il riceuere, perche quello presuppone bontà, questo bisogno. Hora essendo il Demonio alieno da questa bontà, & ostinato nella sua malitia, è anco alieno dalla Liberalità, e cerca d'impedirla, quanto può, proponendo hora difficoltà, hora necessicà, che ti può venire, hora altre opere da farsi migliori, per farti disserire, e passare l'occasione. Perilche ti essorto caro Fratello à stare sopra di te, e se non vnoi essere ingannato, il bene, che puoi fare hoggi, non aspettare di farlo dimani: B pensa che i tuoi danari non veranno teco nell'altra vita, ma altri li spenderanno, e Iddio sa, in che opere: ma la Liberalità da te vsata verrà teco sino al tribunale di Christo, doue ti disenderà.

MEZI PER ACQVISTARE LA LIBERALITA.

Il t.è, hauere gran confidanza in Dio, ilquale sempre sauori i liberali. 2. Non mirare alle necessita, che di raro togliono venire. 3. Stimare le ricchezze non come tue, ma come date da Dio à te, acciò le dispensi.

CONTRARIA ALLA LVSSVRAA.

Il nome di Castità dice S. Tomaso 2.2. q.151. che viene da castigare, impercioche la concupiscenza de i ditetti carnali, à guila di fanciullo viene raffrenața, e castigata dalla ragione: Di modo che il proprio di questa virtù è, moderare, e regolare gli appetiti sensuali secondo la retta ragione.

Castità dunque è vn'habito, che inclina la persona ad astenersi dalle volutta venerce; e si acquista, come gli altri habiti, con atti frequenti, benche per acquistare l'habito della. Castità, sono necellarie tre compagne. la 1. è Portezza d'animo, per domare la carne, inclinata all'incontinenza : la 2. è Diligenza per resistere à i primi assalti delle tentationi. la 3. è

Accorrezza, per le molte occasioni, che occorrono.

Sono tre sorte di Castità. La r. è Castità congiugale, per la quale i consorti si astengono da i piaceri illeciti. La 2. è la Castità vedouile, per la quale i vedoui ricusano non solo gli illeciti, ma anco i leciti piaceri della carne, i quali se si rimaritassero, potrebbono lecitamente hanere. La 3. è la Cassità Verginale, la quale secondo S.Amb.l. r. de Virginic. è vna integrità senza contagione sicuna. E S. Tom. 2.2. q. 152. dice. che la perfettione della Castità Verginale consiste nel proposito di conservare la sua integrità, e di aftenersi perpetuamente dalle delestationi veneree, e che detto propofito può hauere varij fini honesti; ma il più eccellente, & il più perfetto è, prinarsi di quei piaceri per amore di Dio, il che rende la Virginità più gloriofa, e l'arricchisce di merito : E per quello ban Cipriano libro de Virginit. chiama i Vergini parte più illup stre della gregge di Christo, e siore della Santa Chiesa.

Dice di più San Tomaso, Quantunque la Virginità sia virtu sopra la Castità, si come la Magnificenza è sopra la Liberalità, e sia eccellentissima virtù, e come scriue Santo Ambrosio libro de Virginitate, per la sua rara bellezza, ama. ta dal Supremo Rè; Nondimeno lo stato de Religiosi, & il Martirio sono più eccellenti della Virginità, la ragione è quefta: perche i Vergini all'amore di Dio pospongono solamente DAN CHUANSCHUANCHUANG CHU pria volonta, e quanto possono hauere in questo mondo; & i Martiri danno la propria vita per amore di Dio: E dottrina

di S. Agost. de Virginit.cap 45. & 46.

Oltre di questa Castità, che tiene in freno la Concupiscenza della Carne. Vi è vn'altra, la quale i Theologi dimandano Castità spirituale, & è quando la mente dell'huomo per vnissi obl suo Creatore, siastiene di affettionarsi ad altre cose: E di questa Castità s'intende quel di S. Agost. lib. de mend c. 20. quando dice, che la Castità del cuore è vn moto dell'anima ordinato, il quale non sottomette le cose maggiori alle minori. Il contrario di questa Castità si dimanda Fornicatione spirituale, & è quando la mente nostra si affettiona à qualche cosa contra l'ordine della legge di Dio.

ordinato, il quale non fottomette le cose maggiori alle miordinato, il quale non fottomette le cose maggiori alle minori. Il contrario di questa Castità si dimanda Fornicatione
spirituale, & è quando la mente nostra si affettiona à qualche
cosa contra l'ordine della legge di Dio.

La Pudicitia propriamente è segno della castità, Impercioche pudicitia viene da pudore, parola latina, che vuol dire verecundia; Onde quello si dice pudico, che si vergogna di sare
atti lasciui: l'astenersi dunque da tali atti, come sono sguardi,
toccamenti sensuali, e simili, è segno della Castitàninterna;
Benche gli Autori alle volte consondono Pudicitia, e Castità,

e pigliano l'vna per l'altra.

La Castità è vna giola, che non la perde, se non chi la vuole perdere; Onde dice S. Agost 1.1.de Ciu.c. 18. che la violenza altrui no toglie la Castità dall'anima, ne la santità dal corpo, perche l'vna, e l'altra è seruata dal fermo proposito della continenza. Doue è da notare, che la persona può ben effere sforzata quanto alle potenze esterne; ma non può essere sforzato l'animo, nel quale stà il consenso, Onde non perde la Castità la persona, che non consente al male, ancorche per sorza susse violatz; ma come diffe S. Lucia à Pascasio, in tal caso si radoppia la corona. Dice di più S. Agost. che il vero virtuoso tolera qualsiuoglia pena, e danno più presto, che consentire al male, Si come Susanna volse più presto gridando esfere infamata co pericolo di effere dopo anco lapidata, che perdere la pudicitia, & offendere Iddio: Onde non è casta quella persona, la quale stà in pericolo di effere per forza violata, & ella per paura dell'infamia consente, e non dimanda aiuto gridando. CARCELY CONTROL OF THE PARTY OF

## ELLA CASTITACIONE DELLA CASTITACI

t. Configura come la virtù della Castità rende l'anima si bella à gli occhi di Dio, che egli di continouo la mira, l'ama g l'arricchisce con suoi celesti doni.

2. Considera come la Castità orna ancora talmente il cerpo, che lo sa degna stanza dello Spirito santo, al quale pitalitanto la purita, che volencieri posa nel cuore mondo, e casto:

3. Confidera come la persona per mezo della Castità, no solo si libera da infinite molestie, e tormenti, che suole dare la concupiscenza sensuale, ma per la vittoria, che ottiene contra la carne, acquista gloriosa corona.

4. Confidera come la vita d'una persona casta è più angeni lica, che humana, e quanto è grata à Dio, tanto dispiace als Demonio, il quale per mezo dell'incontinenza tira l'huomo;

ad infinite sceleraggini.

5. Confidera finalmente come la persona casta è più atta alle diuine contemplationi, perche quanto è più pura, tanto è più illuminata da Dio, e si sa più capace delle gratie celesti.

DOCVMENTO.

Figliuolo la concupiscenza della carne è vna sfrenata, e precipitosa bestia, la quale quanto ha maggiori occasioni, tanto sa maggiori cascate: il freno, che la sa stare à sesto, è la Castità; hor chi desidera non precipitare con lei, bisogna che venga la briglia tirata, e sia accorto in darle da mangiare quanto basta, e non più, attrimente se ella non potrà fare altro, tirerà de calci nella stalla.

ESSORTATIONE ALLA CASTITA.

Fratello, quanto il nimico è più lontano da te, tanto meno danno ti fa. Di più le cese della tua casa quanto più ordinare sono, tanto meglio vanno, perche la confussosa è cagione dismolto male. Terzo, quanto sarai più vnito con te stesso, e con il tuo Dio, tanto più sorte sarai, & al tuo Signore più caro; perche la diussione rende le parti deboli. Da questi tre punti caro Fratello potrai raccogliere, quanto cara ti deue essere la Castità, e quanto odiosa l'incontinenza, Impereioche questa fa, che il Demonio tuo capitale nimito entri nella tua casa, se vnito con la tua carne, diuenga sì sorte, che di continuo ti



molesti, e danneggi: Ma la Castità facendo stare lontano da te questo tuo nimico, ti libera da i danni, e da i trauagli. Di più l'incontinenza sa che la carne, la quale è serua dell'anima, e deue obedire alla ragione, diuenti signora, e patrona si insolente, che turba ogni cosa. Ma sa Castità toglie questo disordine, facendo, che la carne stia soggetta alla ragione, e l'anima sia la Signora. Finalmente l'incontinenza diuide la persona, sacendola sollecità di piacere à questo, & à quello. Ma la Castità liberando la persona da queste sollecitudini, sa che miri solamente Iddio, e cerchi di piacere à lui solo.

MEZI PER, ACQVISTARE, E CONferuare la Castilià.

Ilt. è, Nonti fidare troppo di te stesso, ma suggi sempre i pericoli, e le occasioni. 2. Vsare qualche asprezza có la carne. 3. Hauere cura de'sensi esteriori principalmete del tatto, viso, & vdito. 4. Subito, che viene la tetatione, vsare qualche rimedio, come farsi la croce al cuore, pensare alla morte, ò à Christo crosscisso, e simili: e questo è allidere paruulos ad petram,

DESTRUCTION CONTRACTOR CONTRACTOR

Per intendere la natura della Mansuetudine, è neceffario dire qui vna cofetta dell'Ira suo contrario, & è, che l'Ira èlvno appento inordinato di castigo, ò vedetta, il quale appetito per effere molto vehemente, in tal modo turba la ragione, che no la fa giudicare rettamente; Da qui è, che l'Irato nel castigare fa molti errori, dando il castigo à chi non lo merita, ò più. che merita, ò quando non deue. Hor contra quelto vitio dell' Ira, fono due virtù, vna fi dimanda Clemenza, l'altra Mansucradine. Proprio della Clemenza è inclinare il superiore à mitigare il castigo, e la pena de' sudditi : Onde Seneca lib. 2. de Clemic, 3. dice, che la Clemenza è vna lenità del Superiore verso gli inferiori in constituire le pene. Della Mansuetudine poi e proprio faffrenare, e mitigare l'impéto dell'Ira in qualinoglia, o ha Superiore, o finddito, dal che ne nasce, che mirigarat lita, o non 6 da il castigo, o si da moderato, come conviene, conforme alla retta ragione: Onde ambedue queste virtù concorrono al medesimo essetto, cioè, di vsare benignità, con questa differenza: La Clemenza vsa benignità mitigando la pena esterna: La Mansuetudine vsa benignità, initigando la passione, & impeto dell'Ira.

S. Tom. 2.2. q. 157. dice, che la Mansuerudine è virtù morale, e lo proua per Arist. lib. 1. Eth. c. vlt. perche la Mansuerudine regola l'appetito della vendetta conforme alla retta ra-

gione, il che è proprio della virtù morale.

La perfettione, & eccellenza della Mansuetudine non è piccola: Impercioche l'Ira talmente suole turbare l'huomo, che non solo non lo sa giudicare, ne operare rettamente, ma ancolo sà vscire talmente suora di se, che pare più bestia insuriata, che huomo: Hor la Mansuetudine mitigando l'Ira, sa stare i'huomo sì sopra di se, che lo sà e giudicare, & operare rettamente: Di più lo dispone, & ordina alla cognitione di Dio, nella quale consiste la nostra beatitudine: Onde S. Dionisio Areopagita in Epistad Demoph. dice, che la Mansuetudine sece Mose degno, che gli apparisse Iddio. S. Tom. dando

A CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR CO

la ragiope di questo, dice, perche la Mansuetudine mitigando l'Ira, rende l'huomo tranquillo, perilche è più atto à conoscere, massimamente le cose diuine. Aggiunge ancora, che il Mansueto non contradice alla verità, come suole contradire l'Irato: & è dottrina di S. Agost. lib. 2. de Doct. Christ. c. 7. doue dice, che il Mansueto non contradice ne alla sacra Scrittura, ne ad altre verità, ancorche li siano ripresi i viti; per questo è più disposto, e più capace della cognitione di Dio, e della cognitione di se stesso.

Gli effetti, & i segni della Mansuetudine tra gli altri, sono questi: 1. Dopo di hauere riceuuto qualche disgusto, ò ingiuria, non desiderare di sarne vendetta, perche douc è la Mansuetudine, toglie l'impeto deil'Ira, e così toglie la causa della vendetta. 2. Non minacciare à chi li sà oltraggio. 3. Non sidegnarsi, ne mormorare contra Iddio delle proprie tribolationi, ne della prosperità de cattiui. 4. Non contendere, massimamente con insolenti. & inquieti.

Salom. Eccles. cap. 1.8 3. dice, che il Mansueto è accetto à Dio, & à gli huomini, perche verso Iddio, pigliando con pronto animo quanto sua Maestà li manda, si mostra obediente suddito. Verso gli huomini, o tacendo, ò mansuetamente rispondendo, tolerando quanto li viene fatto di male, si mostra virtuoso, & in bono vincendo malum, tutti placa, & à tutti è grato, è anco dottrina di Sant'Agostino lib. 1. de Ser. Dom.in mon. c. 2.

Christo Signor nostro tra le otto Beatitudini, nel secondo luogo mise la Mansuetudine, Matt. c. 5. dicendo, Beati i Mansueti, perche essi possederanno la terra; E se bene S. Bernardo per la terra intenda il corpo, il quale è posseduto, e dominato dall'auima dell'huomo mansueto; e Sant'Ambrosio intenda l'istesso, ma dopo la resurrettione; pure Altri, come San Girolamo, e San Chrisostomo intendono il cielo, il quale Dauid nel Salmo 26 chiama terra de' viuenti, essendo che questa è più presto terra di morti, ò di morienti: Hor questa terra celeste, nella quale si veggono, e si posseggono i beni, che il Signore ci hà preparati, l'Ira sa perdere, e la

more ci ha preparati, i Ira ta perdere, e la Manfuetudine fà possedere.

ANGELLANGER GERTAGE

## EDAN EDAN EDAN EDAN EDAN ELLA MANSVETVDINE.

t. Considera come la Mansuetudine tanto piace à Dio, che volentieri conversa con le persone mansuete, communicando loro i svoi segreti, & altri doni cesessi.

2. Considera come la Mansuesudine liberando l'huomò dalla passione dell'Ira, nó solo lo sa essere Signore di se stesso, ma sa anco, che egli intenda, giudichi, & operi rettamente.

3. Confidera come la persona Mansueta è a tutti grata, & à niuno dispiace, ogn'uno volentieri tratta con lei, ogn'uno la

loda, e cerca di farle piacere.

4 Considera come la Mansuetudine molto gioua per fare progresso nella vita spirituale, perche quanto l'anima è più tranquilla, tanto è più atta per meditare le cose celesti, e la meditatione sa, che l'huomo si affettioni alle cose spirituali, il che tutto si deue alla Mansuetudine, che sa l'anima tranquilla.

5. Confidera come la Manfuetudine libera l'huomo da moi sti intrichi di quello mondo, perche il Manfueto non contende con altri, e quelli, che vogliono contendere con effo lui, placa

con manfueta rifpofta.

6. Considera come la Mansuetudine libera ancora da quei danni, che l'ira fa, cosi alla fanità del corpo, alterando gli humori, come alla sanità spirituale dell'anima, disordinando le passioni.

DOCVMENTO.

Sappi Figliuol mio, che la passione dell'Ira è vna sune, có la quale il Demonio ci cira à varij peccati, la quale sune si forte stringe l'irato, che nó li sa vedere doue vada. Hor la Masuetu dine è il coltello, che taglia questa sune, il quale tanto meglio ti seruirà, quanto sarà più arrotato nella pietra, che è Christo, considerando, & insieme imitando la sua Mansuetudine.

ESSORTATIONE ALLA MANSVETVDINE.

Non è dubbio, caro Fratello, che in questa vita siano molti,
e pericolosi intoppi: Alcuni hanno origine da i nostri disordi-

nati appetiti; Altri dal Demonio, il cui officio (come dice:San Pietro ep. 1.c. 5.) è andare à torno, per divorarci; Altri ven gono dalle persone inquiete, e s'assidiose, le quali come instro-

MEDIAN EDIANEDIAN EDIA



menti del Demonio ci trauagliano. Hor per non incorrere inquesti intoppi, è necessaria la Mansuetudine, la quale mitigado il surore interno, rende l'huomo interiore pacificó, & ac corto. Di più con fare stare la persona sopra di se, la guarda dal lupo infernale. Finalmente con atti Mansueti placa gli infolenti, che turbano la pace de' buoni. Ti essorto dunque Fratello ad acquistare la Mansuetudine, la quale essendo come scudo à tutte le botte de' nostri nimici, è necessario, che l'hibbiamo sempre in ordine, poiche non solo ci serue nell'aduerutà, ma anco nella prosperità, per non farci insuperbire.

MEZI PER ACQVISTARE LA Mansuetudine.

Iliprimo è, non mirare mai il male, che ti è farto, ne il malfartore, ma pensa quel, che conviene fare à te, come discepolo del Mansueto Christo. 2. Riceuere il fastidio, che ti è dato, come cosa mandata da Dio, per esfercitare la Mansuetudine. 3. Pensare, che maggiori disgusti, e trauagli ha hauuto il Figliuolo di Dio, & altri Santi.

THE CONTRACTOR OF THE PROPERTIES OF THE PROPERTI

In due cose il Goloso sa eccesso, nel mangiare, e nel bere, e per questo la Gola ha due virtù contrarie; Astinenza, e Sobrietà, quella è circa i cibi, questa è circa il bere. L'Astinenza dunque è vna virtù, che inclina l'innomo ad astenersi da cibi,

come, e quando conviene, conforme alla ragione.

Dice S. Agost.lib. 2. q. Euang. c. 11. e lo conferma S. Tom. 2. 2. q. 146. che la persona nell'Astinenza deue hauere l'occhio à tre cose, s. Alle persone, con le quali viue, e con quelle si deue accommodar nel tempo di mangiare, perche se vno senza causa voleffe preuenire, ò differire l'hora del mangiare, costul eurharebbe gli altri, e non farebbe astinente; perche non farebos lecondo la retta ragione. Di più si deue accommodare nella qualte de' cibi, perche se vho, quando per tutti si è factoallellogegli volelle arrolto, non vi farebbe quella quiete, che Firmofifi conviene: Ho detto ( fenza cavia ) perche fe vno per negotij vrgenti, ò per debolezza, ò per altra ragioneuole cagione, preuenille, à d'ffertiffe il mangiare, ouero cercafse altra sorte di cibi , non lasciarebbe di estere virtuolo, perche non farebbe contra la ragione; Ma quando ciò facesse per capriccio, sarebbe viruperabile E quette due cose si deuono intendere suor del tepo, che ci obliga à digiunare, perche all'ho ra tutti ci dobbiamo accomodare al precetto della S. Chiefa 2. Deuc hauere l'occhio à se stesso, che quel, che magia, lo mãgi co debito modo:perche sono alcuni, dice S. Agost.che nichgiano poco, ma non hanno pacienza; e quel poco lo mangiano sì ingordaméte, che von vi può effere la virtù dell'Aftinenza: Altri se ben magiano più, nodimeno sono sì continéti, che hauedo i cibi auanti, e bisognando aspettare, senza toccarli, con trăquillità li riguardano, e questi sono Astineti. 3. Bisogna hauer l'occhio alla sanità, che pigli quei cibi, & in tanta quanti. tà, che non li noccia: E vincersi in questo, cioè non mangiare cibi nociui, ò più che bisogna, è segno di generoso Astinente.

Dice S. To. ar. 1. ad 4. che no è astinete colui, ilquale co sastidio, e lameri si astiene dal magiare, perche essendo l'Astineza **ૄઌઌ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱** 

wirrù, opera non con fastidio, ma con allegrezza, e serenità di mente. a. Ne colui è Astinente, il quale per acquistare lode humana, si astiene da mangiare, perche il fine dell'Astinenza è la gloria di Dio.

L'altra virtù contraria alla Gola è la Sobrietà, la quale in clina la persona à servare la debira misura nel bere, non qual sivoglia, ma quello, che con la sua sumosità turba il capo, come è il vino, e cioche può imbriacare. Nota S. Tom. nella q. 149. ar. 3. che bere vino in se non è malo, ma può essere malo da qualche circonstanza, come à dire, se vno per il vino facilméte alterasse. 2. Se hauesse fatto voto di non bere vino. 3. Se altri si scandalizzassero, come auerte l'Apostolo ad Rom. 14. Se ne beuesse troppo. Perche il troppo vino (come l'istesso S. Dottore scriue nella q. 149. ar. 1.) impedisce l'vso della groggione più che il troppo mangiare. Onde l'Eccl. c. 3 1. dice

il berè Sobriamente è fanità dell'anima, e del corpo, & il trop po vino è cagione di molte ruine.

La Sobrietà conuiene à tutti, ma principalmente conuiene à questi. 1. A Giouani, ne i quali per il feruore dell'età la cocupilcenza è vehemente col vino fi fa più sfrenata, per questo l'Apostolo ad Tit.e.a. ordina, che i Giouani si essortino ad essere sobrij. 2. Alle Donne, le quali non hauendo tanto valore per refistere alle cocupiscenze, si debbono guardare dal vino, che turba il ceruello, e fa le concupiscenze più gagliarde, per questa causa dice Valerio Mass. lib 2. c. 1. che anticamente le donne Romane non beueuano vino: E S. Paolo 1. ad Tim. 3. vuole che le donne fiano Sobrie. 3. A i vecchi, i quali douendo istruire gli altri, bisogna che la ragione stia nel suo vigore, ma il troppo vino la turba, e però l'Apostolo vuole, che anco i Vecchi siano Sobrij ad Tit c. 2.4. A i Vescoui, & à gli altri Mi nistri della Chiesa per la medelima causa, & anco perche denono attendere à gli officij spirituali con mente diugta, al che aluta la Sobrietà, onde 1. ad Tim. c. 3. si raccomanda al Vescouo la Sobrietà, come necessaria, c. Et vitimo à i Rè & à Signori acciò gouernano i popoli come conuiene; per queito il Saulo ne i prouerb. c. 3. prohibisce il dare vino à i Re, acciò giudichino rettamente.

DEFICE CONTRACTOR

MEDITATIONE SOPRA L'ASTINENZA,

E la Sobrietà.

1. Cósidera come il primo precetto, che Iddio diede à i noftri primi Paréti, su, che si assinessero di magiar dell'albero vie, tato, e dalla trasgressione di esso venero tate miserie-al modo.

2. Considera come la moderata Aftinenza congionta con la Sobrietà, sa stare l'anima sempre suegliata, e la rende attasì per le diuine contemplationi, come anco per tutte le altre, operationi humane.

3. Considera' come queste due virrà no solo giouano molto per la sanità corporale, ma anco sanno stare il corpo soggetto alla ragione, e sanno, che serua all'anima come conuiene.

4. Condera che si come la crapula è someto della lussuria, così l'astineza, e la Sobrietà sono sedeli guardiane della Casti tà, onde quanto olla dispiace à Dio, tato queste gli aggradano.

5. Condera finalmente, come l'Assinenza, e la Sobrietà do mando la carne, sanno, che l'huomo sia Padrone delle proprie passioni, e meno soggetto à gli inganni del Demonio.

DOCVMENTO.

Figliuolo il più insolente nimico, che tu hai, è la tua carne, la quale quanto più accarezzi, tanto più guerra ti sa. I suoi so l' dati sono i sensi, e gli appetiti: l'arme, sono le varie viuande, & il troppo bere: le ferite, che ella da all'anima, sono le colpe mortali, e quelle, che da al corpo, sono i dolori di stomaco, di testa, e di sianco: Hor se tu la vuoi vincere, mandale incon tro queste due Guerriere Assinenza, e sobrietà, le quali in bre ue tempo leuandoli l'arme, la soggiogherano ad dominio della ragione.

ESSORTATIONE ALL'ASTINENZA,

Fratello se le medicine sussero dolci, e grate al gusto, senza dubbio, se ne pigliaria più di quel, che sarebbe necessario per la sanità, ma perche sono amare si pigliano à peso, & à misura, quanto basta per, la sanità, e no più: Così se i cibi sussero amari, & il bere susse ingrato, non si farebbe eccesso, ne si mangiarebbono cibi nociui, ma de cibi visili se ne pigliarebbe quato basta per conservare la vita. Ma perche il bere, & il mangia re

LED CED CED CED CED CED CED

Emwermen en central for 3



fono deletteuoli, spesse volte ci fanno sare eccesso, onde sono necessarie la Sobrieta, e l'Assineza, che saccino ne i cibi, e nel bere, quel, che sa l'amarezza nelle medicine, ciò è di sarne pi gliare quanto basta. Ti essorto dunque caro Fratello ad acqui stare queste due virtù, le quali ti faranno stare più sano, ti faranno viuere più tempo, e ti faranno operare più rettamente. Pensa che si come l'vso del vestire sù per bisogno, dopò entrò l'abuso de gli ornamenti, a del vano vestire, così l'vso de i cibi, e del bere è stato per bisogno della natura, ma poi è entrato l'abuso della varietà, e copia de'cibi con danno della robba, della sanità, e dell'anima.

MEZI PER ACQVISTARE L'ASTInenza, e la Sobriesà.

inge mille necessità pet sodissare al su gusto. 2. Sottrahere al corpo à poco poco del mangiare, e bere soverchio, sin che si venga alla mediocrità .3. Per suaders, che il Satollarsi soverchiamente, è più di bestia, che d'huomo.

CAR CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR

## ENGILLAND BELLEVIRTY

Gontrarie all'Invidua

Dell'Inuidia se detto di sopra consorme alla dottrina di s. Gio, Damasceno lib. 2. de Fid c. 12. che è vn dolore, ò trisiezza del bene altrui. E perche gli atti principali dell'inuidioso sono tre; per asto l'inuidia ha tre virtù à se cotrarie. La prima si dimanga Gaudio, la 2. Misericordia. La 3. Nemess.

Il primo arto dell'Inuidioso è contristati del bene del pros simo, inquanto quel bene secma della sua visicià, e guadagno, ouero oscura la sua gloria, ò lode. E secondo questo atto l'Inuidia ha per contrario il Gaudio, il quale ci sa rallegrare del bene del prossimo, come suste nostro; e questo Gaudio nasce dall'amore, che porriamo al prossimo, è quanto l'amore è mag giore, tanto maggiore viene ad essere il Gaudio. Così insegna 5. Tomaso nella q. 28 della 272.

Questo Gaudio ha tre difetti, primo don è puro. 2. Non è

perfetto. 7. Non è continuo. Non è puro, perche quando la cofa amata è absente, l'assentia cagione trissezza nell'amate: Di
giù quando la cosa amata è trauagliata questo ancora cagiona trissezza nell'amante. E perche il prossimo da noi amato,
non è sempre presente, e più delle volte è trauagliato, per que
flo il Gaudio, che di lui habbiamo è mescolato con trissezza;
E però l'Apostolo ad Rom. 12. ci essorta à rallegrarci con quei
che i rallegrano, & à piangere con quei, che piangono! Non
è così il Gaudio, che habbiamo di Dio, come appresso si dirà.
2. Non è perfetto, perche quanto più si conuersa con il prossimo, tanto più imperfettioni si scuoprino, e così si scema l'amo
re, e conseguentemente il Gaudio. Al contrario Iddio, quanto più si tratta con lui, tanto più perfettioni si scuoprino, e tan
to più si ama, & il Gaudio cresce. 3 Non è continuo, perche,
non-stando il prossimo sempre nel medesimo stato per gli adij

questo Gaudio sará puro, persecto, pieno, e perpetuo. Il secodo atto dell'Inuidioso è rallegratsi del male del prossimo, e secondo questo l'Inuidia hà per contrario la Misericordia, la quale ci inclina à dolerci, & a tristarci del male des

٩٤٠ ( ١٤٠٤ ( ١٤٠٤ ) ( ١٤٠٤ ( ١٤٠٤ ) ( ١٤٠٤ ) ( ١٤٠٤ ) ( ١٤٠٤ ) ( ١٤٠٤ ) ( ١٤٠٤ ) ( ١٤٠٤ ) ( ١٤٠٤ )

& inimicitie manca l'amore, e manca il Gaudio, ma in Cielo

6t

prossimo: Onde S. Agostrho lib 9. de Ciu.c. 5. dice, che la Mifericordia è vna compositione nel nostro cuore dell'altrui miferia. Da qui è, come ben nota Arist. lib. 2. rehet. c. 9. che gli
inuidiosi non sono miscricordiosi, ne i miscricordiosi sono inuidiosi. Dice di più Arist. nel c. 8 che quei mali sono più miferabili, e compassioneuoli, de quali la fortuna è cagione, per
che allhora si hà male, di donde si speraua bene. Ma sopra tutti coloro sono degni di compassione, i quali facendo bene, riceuono male.

S. Tomaso 2. 2. q. 30. mette quattro sorte di persone, le quali per ordinario sogliono essere misericordiosi. 1. Sono i vecchi, 2. I Sauij, e Prudenti. 3. U Deboli. 4. I Timidi: la ragione è, perche tutti questi considerano che anco à loro può accadere del male. Al contrar o non sogliono essere misericordiosi
q uesti, primo quei, che si riputano felici, e si potenti, che non
temono male alcuno; 2. Gli Iracondi, perche apprendono, che
quei che sanno loro ingiuria, ouero oltraggio, sano degi, i di
castigo, e non di compassione: Onde ne i prouerb. c. 27. dice il
Sauio, che l'Ira non hà misericordia. 3. I Superbi, i quali tenendo glà altri per i mpersetti, pensano, che degnamente patischino, e così non hanno loro compassione.

L'Eccellenza della misericordia è grande, poi che in Oseà c. 6.e Mart.c. 12.si prepone al sacrisicio. 2. Chi souviene à i disetti, e necessità altrui, ilche è proprio della misericordia, dà segno che in lui sia valore, bontà, e persettione. 3. Perche ci sa simili à Dio, le cui misericordie sono sopra tutte l'opere sue; come si dice nel sal. 144.

Il terzo atto dell'Inuidiolo è dolersi, & attristarsi anco del bene che hanno le persone sarte, e giuste, le quali, sono dignissime di quel bene: E secondo questo l'inuidia hà per contrario vna virtà, che si chiama Nemesi; che vuol dire Zelo, la quale ci inclina' à rallegrarci del bene de'buoni, & ad attristarci del bene, che hanno i tristi, e peccatori, conforme à quel del Salm. 72 Zelaui saper iniquos, pacem peccatorum videns. è dottrina di S. Tomaso 2. 2. q. 30. ar. 3.

ad 2. q.36.2r.3.2d 3.

かいきかんきゅうしきがんきかんきかんきかんきかんき

*ઌઌ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱ૡ૱*ૡ૱ૡ૱

MEDITATIONE SOPRA IL GAV DIOS.
e la Misericordia.

r. Considera come la virtu del Gaudio piace molto à Dio, perche rallegrandos la persona del bene del suo prossimo, vie ne inseme ad approuare, & à lodare l'Autore di quel bene, che è Iddio.

2. Confidera come al Gaudio, leuando da noi ogni forte di fiele, ci fa fimili a gli Angeli, i quali, e ci procurano il bene, e

e fi rallegrano quando l'habbiamo.

3. Condera finalmente come il Gaudio di tal modo ingraf sa l'anima spiritualmente, che la sa bella, à gli occhi di Dio.

1. Considera poi, come la Misericordia ci sa simili à Dio, di cui è proprio haue compassione, Al che Christo ci essorta, quado dice, che siamo misericordiosi, come è il Padre celeste.

2. Considera come nel tremendo Giuditio à quei, che havanno satte opere di Misericordia, sarà dato il Regno celeste, & quei, che non haranno viata Misericordia con i poueri, saranno condennati alle pene eterne.

3. Condera come quei che no sono misericordiosi co gli affit ti,meritano, che Iddio no vsi Misericordia co esso loro, ma che castighi la loro durezza, come aliena dalla pietà Christiana.

DOCVMENTO.

Figlluolo il Gaudio, e la Misericordia sono figliuoli della Carità, e sono si vniti tra loro, che doue vano i Figliuoli, qui co essi si troua la Madre, hor se desideri hauere la Madre, che è la regina delle virtù, cerca di assettionarei a i suoi Figlioli.

ESSORTATIONE ALGAVDIO, ET
alla Misericordia.

Fratello poiche Iddio à tutti raccomada i nostri prossimi, couiene che secondo la comodità, che egli ci dà, cerchiamo di viare con loro ogni sorte di amoreuolezza più co satti, che co parole: Onde ti essorto à queste due vittù, al Gaudio, & alla Misericordia, le quali ti seruiranno in ogni occasione: Imper cioche se il tuo prossimo hà prosperità, ti seruirà il Gaudio per rallegrarti del suo bene, e ringratiarne Iddio se egli si rro ua in tribolationi, ti seruirà la Misericordia per hauere copas sione del suo male: Col Gaudio farai vtile all'anima tua, per-

**てもうべきういてもうじもうごをあいりもういできかじゅう** 



che lodado Iddio del bene, che sa à gli altri, lo muoui, che anco faccia bene à te. Có la Misercordia no solo vieni à solleuare il tuo prossimo da qualche miseria, e mancamento, ma anco inclini la diuina bontà ad vsare misericordia có teco, essendo scritto. Beati i misericordio si, perche essi conseguiranno la miseticordia. E tanto più caro Fratello ti deui animare à questa virtù, poiche tutte le opere di Misericordia, che farai al psismo tuo per amore di Dio, Christo Signor nostro ricenendole come fatte à se stesso, le premiera di corona eterna.

MEZI PER ACQVISTARE QVESTE due Virtà.

Il 1.è, Mirare il prossimo tuo come figliuolo dell'istesso Pa dre, e dell'istessa Madre, che sei tu; cioè di Christo, e della Chiesa, e cosi sacilmète il suo bene ti mouerà al Gaudio, & il suo male à copassione. 2. Leuare da te ogni alienatione di ani mo dal prossimo tuo, perche sista cagiona in noi durezza, che è contraria all'una, & all'altra viriu. 3. Pensare che ò bene, ò male, che sai al tuo prossimo, lo sai à Christo tuo Saluatore.

contraria all'Accidia;

Di fopra si è ragionato del Gaudio, che è contrario all'Inuidia, il quale nasce dalla carità del prossimo, e cl-inclina à rallegrarci del bene di lui-Hora qui ragionaremo del Gaudio delle cose spirituali divine, il quale è contrario all'Accidia; Impercioche questa ci fa sentire tristezza, e sastidio delle cose spirituali; Al contrario quello nelle isselle opere spirituali ci fa sentire contento, & allegrezza.

Hor questo Gaudio nasce ancora dall'amore, che portiamo alle cose spirituali, e quanto è l'amore, ranto è il Gaudio, e se non vi sentiamo Gaudio alcuno, è segno, che le cose spirituali no es sono à cuore. E perche tra le cose spirituali diuine Iddio tiene il primo luogo, & il seconda luogo tengono le soste di uottoni, le opere spirituali: Da qui è che il nouvo Gaudio de-ue essere primiteramente sin Dio ce dopo nell'assioni ca opere spirituali; le quali mirano indio nome toro virino sinte.

Il Gaudio dunque, che habbiamo di Dio, dice S. Tom. 2.2.

q. 28. 27. 2. non ha mescolata tristezza alcuna, ne la può hauete per causa sua, perche essendo Iddio bene infinito, & immuta
bile, non può hauere male alcuno, il quale cagioni in noi tristezza, ò dolore; e per questo l'Apostolo ad Philip. 4 vuole, che
sempre ci rallegriamo nel Signore, Di più la presenza della
cosa amata apporta sempre Gaudio all'amante, hor essendo
Iddio per gratia sempre presenta à chi l'ama secondo quel di
S. Giouanni ep. 1. c. 4. chi stà nella carità, stà in Dio, & Iddio
stà in lui, seguita, che cagioni sempre Gaudio nell'amante. Ma
il Gaudio, che habbiamo delle attioni spirituali, ha mescolata tristezza, quando ci sono impedite, ò turbate.

Nota di più S. Tom. nel luogo citato, che in questa vita il nostro Gaudio, così di Dio, come delle cose spirituali no può effere pieno, e perfetto, perche trouadoci noi lontani dalla no stra patria, & inessilio in vna valle di lacrime, habbiamo occa sione più di piagere le nostre miserie, che di rallegrarei. L'al tra ragione è, perche no godedo noi Iddio persettamente, ne possedendolo compitamente, seguita, che ne anco il Gaudio

meen and the state of the state

sia perfetto, e pieño. Il gaudio ancora, che nasce dall'affettione, che portiamo alle cose spirituali, non può essere perfetto per le molte impersettioni. Ma in cielo il postro Gaudio sarà persetto, pieno, e continouo, così lo dice Isaia c. 35. il quase par lando de Beati, dice, otterranno gaudio, & allegrezza, e suggira da loro ogni dolore, e gemito.

Si come dall'accidia nasce la negligenza, e pigritia si nelle colddi Dio, come nel bene oprare; così al contrario, dal Gaudis nasce la diligeza, la quale amoreuolmente ci spinge innazi, mostradoci primieramete Iddio, acciò talmete ci vniamo co sua divina Maestà, che ci facciamo vn spirito co lui:Béche esse do Iddio relago infinito d'ogni perfettione, no fi giunge mai à riua, pche (come bé dice S. Tom. nell'ar. 3.) sempre si trous più da deliderare, e da fare maggiore vnione, onde chi da douero vuole nauigare in questo pelago, nos ferma, perche la diligéza, che nasce dal Gaudio, sempre lo tira innanzi à più perfetta vnione con Dio, e crescendo l'vnione, cresce anco l'amore, e proportionatamente cresce il Gaudio, e cosil'amate diligêre entrando in Dio per amore, entra nel Gaudio, secondo quel di S. Matt. c. 25. Intra in gaudium Domini tui. 2. la diligenza c), mostra l'opere spirituali, spronandoci à farle come conviene, ciò è con due conditioni s. per puro amore, e gloria di Dio, che è fine loro, & egli farà di effe Giudice, e remuneratore. 2, con feruore, perche fare l'opere spirituali con tepidezza, è cola indegna di vno che fa professione di amare.

Il Gaudio, che la persona virtuosa sente dell'opera buona, che ella sa, non toglie ne il merito a quel, che la sa, ne toglie la psettione all'opera poiche l'opera buona di sua natura apporta allegrezza à chi la sa, come scriue Arist, nel t. dell'Ethic. 2. Perche essendo il Gaudio virtù, datto di virtù, non toglie, ma più presto aggiunge persettione all'opera, Onde Dauid nel Sal mo 99.ci essorta à seruire al Signore in allegrezza; el'Aposto lo 2.ad Cor. c. 9. dice, che Iddio a ma l'allegro donatore.

Di sopra si è detto, che la tristezza ancor che sia di cose lecite se è troppa, è malà, pche impedisce le buone attioni. Nó è così il Gaudio, il quale quato è più grade, tato più aluta à beneopra re; pi più essedo egli cosorme alla ragione, no può essere malo.

<u>MEDICANCENCENCENCENCEN</u>CEN

## ED CONTROL OF THE PROPERTY CON

MEDITATIONE SOPRA L'ALLEGREZZA

t. Confidera come rallegrarii delle perfettioni di Dio, e chia egli da tutti conosciuto, come merita, è cosa, the molto i piates, poiche questo dimandiamo nell'oratione, che Christo e iasegnò quando diciamo; Adueniat regnum tuum.

2. Confidera come è scritto, che Iddio particolarmete ama chi con allegrezza lo serue: Et essere amato da Dio, è hauere

vna caparra dell'eterna felicità.

3. Confidera l'allegrezza, che ha l'Angelo custode quando ci vede affettionati à Dio, & alle attioni spirituali, poiene egli questo desidera, & a questo è drizzata la sua tutela.

4. Considera il gran contento, che nella morte sentizanno tutti coloro, che con amorosa diligenza haranno atteso alla vita spirituale, sarà tale, che l'anima, & il corpo giorranno di allegrezza, douendo presto godere il frutto delle loro diuotioni.

DOCVMENTO.

Sappi Figliuol mio, che il Demonio sente sastidio, quando vede vna persona affettionata alle cose di Dio, e con allegrezza caminare per la via spirrtuale: Onde per disaminarla, e farlì tornare à dietro, le sa parere il viaggio saticoso, & impossibile a seguitarlo: talche, chi non altro riguarda, che gli intoppi della via sacilmente si serma, o torna à dietro, ma chi mira al termine, doue ella conduce, e che tutti quei, che hora godono in cielo, hanno caminato per essa grandemente si anima, e và innanzi.

• ESSORTATIONE ALGAVDIO.

Fratello io non dubito, che tu volentieri vorresti sentire gau dio di Dio, e delle cose spirituali, perche essendo il Gaudio allegrezza, & essultatione dell'anima, ogn'vno lo desidera, Donde dunque viene, che sei si arido verso le cose del cielo: e pare, che nulla ti curì di esse Donde viene, che nelle cose di questo mondo sei tanto diligente, e presto, e nelle opere Spirituali sei sì freddo, e negligente se La causa caro fratello è troppo chiara, perche la diligenza nasce dall'affettione, & è sì congionta con la sua madre, che mai non si separa da lei: Onde perche tu hai posta la tua affettione nelle cose terrene, però



والمراد المراد ا ogni tua allegrezza, e diligenza fi troua in quelle . Ma vorret hora, che tu conoscesti questo tuo errore : che estendo l'anima tua creata per il cielo,e per godere Iddio eternamente,tu l'hai con l'affertione legata in terra, doue la pasci di cose, che ne satiare la possono, ne estinguere la sua sete.: Che marauiglia dunque, che ti fenti si arido, e fredo verso Iddio? Hor se desideri di sentire allegrezza, e seruore nelle cose spirituali, bisogna, che leui l'amor tuo dalle cose terrene, e lo metta in Dio, e nelle cose spirituali .

MEZI PER ACQUISTARE l'Allegrezza.

Il primo è, hauere la coscienza pura, e netta, perche doue è macchia di peccato, non vi può effere vera allegrezza. 2. Speffo meditare le cose di Dio, perche nella meditatione s'accende il fuoco della carità, e del Gaudio.3. Non permettere, che ne tutro l'affetto, ne parte di effo ftia nelle cofe terrene .

IL FINE. #3\**E**\$\$\@#3\&\$\$\\$\$\$\@\$\$\@#3\&\$



Imprimatur.

Hercules V accarius Vic. Gen. Neap

Rutilius Gallac.Can.dep. vidit.

M. Cherub.Veronen. Theolog. Curia Archiep. Neap. vidit.



In Napoli, Per Gio: Iacomo Carlino Stampatore della Corte Arciuescouale 1600.