# RAGIONAMENTI FAMILIARI

SOPRA LI SETTE SACRAMENTI Della nostra Legge Euangelica.

Nonamente dati in luce dal M. R. P. F. Angelo Eugeny da Pel rugia dell' Ordine Minore Connentu ale di S. Francesco, Dottore Teologo.

Et in questa Seconda Impressione aggiontoui Il Trattato delle Resolutioni de Casi dell'Indulgenze, & Censure Ecclesiastiche.

Composto dal M.R.P. D. Agestino de Angelis della Congregation Somascha.

Opera vtile à qualfiuoglia stato di persone, doue si resoluono molti dubbij, e si decidono molti casi.

Con trè Tanole, una delle Materie, la seconda delle Cose p à necessariese la terza delli Dottoris et Autori citati nell' Opera.

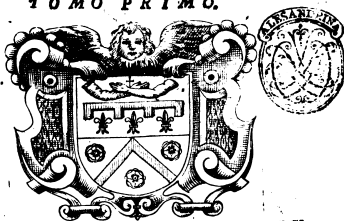
DIVISA IN DVO TOMI

Dedicats al Reverendis. P. M.

F. GIACOMO FABRETTI DA RAVENNA

Ministro Generale di tutto l'Ordine de' Minori Conuentuali.

TOMO PRIMO



IN NAP, Appresso Castaldo 1663. ) ( Con lic. de Sup? A spese di Gio. Alberto Tarino.

Donum Authoris, Donathyely

Al Reuerendiss. Padre,

E Padrone Colendissimo

IL PADRE MAESTRO

# F. GIACOMO FABRETTI

DARAVENNA

Ministro Generale di tutto l' Ordine di Minori Conventuali.

# 43**8**

Vel Proteo, samosissimo Rè dell' Egitto, che prediceua le cose suture, e del quale sinsero i Poeti, che in varie sorme si trassormasse, altro non sù, che vn tipo espresso di chi dotato di molte vis-

tù sauiamente gouerna. Nuouo Proteo, per le varie virtù, mi sembra V. P. Reuerendiss. la quale per la moltisorme Prouidenza delle cose, tiene comune con Proteo l'Elogio.

Nouit namque omnia Vates, Qua sunt, qua sucrint, qua mox ventura trahuntur. In Proteo gli Ateniesi adoravano Pallade, ora d'vn modo, ota di vn'altro vestita: ma si frapone que sta differenza, che iui Pallade era trattenuta di mala voglia, ligata co aurea catena al piede, in V.P.Reuerendiss. la moltiforme Pallade è dimorata sempre, e dimora di sia spontanea volontà.

Da queste varie virtù è derinata in V. P. Renerendis la varietà degli onorise dignita, che hà coseguito nella sua Illustriss. Religione, al presente degniss. Generale, & supremo Moderatore di tutto l'Ordine de Minori Connentuali.

Non si passaua appo i Romani al Tempio dell' Onore, se non per quello della Virtù: e l'Onore appo gli Atenicsi era alla Virtù consegrato, come à Germe di quella. Anzi quegli stessi onori, che à sommi Dei da loro si faceuano, erano per publico Editto à virtuosi copartiti, che le di loro teste con rotondi scudi, come quelle degli Dei si coronauano: donde dice Alberto il Magno, essere diuenuto, che li nostri Santi si coronino con vna circolare sigura à modo di rotellà.

Màtra le virtù fortissimi cardini sono quelli, ne' quali si raggirano quelle quattro, Prudenza, Fortezza, Giustitia e Temperanza, suori delle quali non si ritroua sorte alcuna di Onore; nella Prudenza, come nella prima regola della raggione; nella Giustitia, come in vna bilancia dell'Equità; nella Fortezza, come in vna Colonna della Republica; e finalmente nella Temperanza, quasi in vn versatile freno le altre virtù sono portate in giro, non allontanandosi punto

dal'onesto. Quindi à queste, come alle più principali si è attribuito de' Cardinali il nome, e col nome il supremo sastiggio dell' Eminenza; per esser, che sono à parere d'Olimpiodoro, come quelle quattro Stelle situate in ciascheduno de' quattro Cardini del Mondo, dalle quali si regge tutta la vita dell' huomo, e simalmente con selice volo è traportato alla tranquilla quiete.

Si ammira in sommo grado in V.P. Reuerendiss. la Prudenza poco mancò, che io non dicessi Diuina, co la quale seppe ben guidare alla conquista dell'immortali allori Ferdinando il Terzo Imperadore dino mai à pieno celebrata memoria, del quale fù degnissimo Teologo, e con la quale regge al presente la sua Illustris. Religione, col ben consigliare, e deliberare, col ben capire, e conoscere le cose, e finalmente col ben imperare; trè particolari vshici dati dalle scole à questa virtu; Risplende in V.P. Reuerendiss. la Fortezza; di quella Fortezza io parlo, detta da Platone ornamento dell'animo con la quale doma le Passionisabbatte i vizzi, e nutre, sempre nel cuore le virtuose azzioni, chi non ammira in lei la Giustitla, detta da Aristorile di tutte le cose la più eccellente, e più di Espero, e di Lucisero risplendente, e da Platone anil ma della Republica; e da lamblico Collegio, & abbracciamento di tutte le virtù? e questa no tanto nel reggere altrui, quanto nel regolare se stesso, sapendo. molto bene V.P.Reuerendiss. che no può esser buon

custode delle leggi, chi viue senza legge: nè può giustamente esercitare il giudicio ne gli altri, chi in se no hà gli statuti della Giustitia.

Che dirò della Temperaza? nella quale sola li Sauij hanno la beatitudine constituita in Terra? con la quale V.P Reuerendiss. hà sempre abborrito à guisa di Pittagorici, quelle azioni, ò cose, le quali possono offuscare il lume della Ragione, e se la Temperanza sublimò Alessandro il Grande all'acquisto di vasta Monarchia, e rese Giulio Cesare Padrone del Romano Impero; questa istessa hà parimete inalzato V.P. Reuerendiss. à quegli honori, che maggiori può copartire la sua Illustriss. Religione, e questa medesima le stà intessendo, e le porpore, e le mitre, delle quali l'Eminentissime sue virtù lo rendono meriteuole.

E se per sentenza dell' Oracolo Delsico, à Sauij si denno offerire le Tripodi d'oro, non potendo io tanto, offero à V.P. Reuerendiss. & all'Immortalità del suo nome il presente Libro, parto d'vno eccellétissimo Maestro della sua Religione, e questo sù il MR. P.M. F. Angelo Eugenij da Peruggia, & accresciuto dal nó à bastanza lodato M.R.P.D. Agostino de Angelis Rettore nel Collegio Clementino di Roma, il di cui nome è celebratissimo nel mondo per li molti da lui libri dati nelle Stampe, e da me di nuouo sati to comparire alla luce per mezzo delle stape in questra seconda impressione. Gradisca V.P. Reuerendissi nel picciol dono la grandezza dell'animo, col quale

gli offero', e si ricordi, che anche Iddio si contenta di picciol dono. E priego il Cielo, che conforme questo Libro viene freggiato col Reuerendiss. suo nome, mi conceda grazia potere adornare altri coll'aggiunta dell'Eminentissimo, e nellibro offro me Di V. P. Reuerendiss.

Nap. 21. Nouembre 1663.

•

Vmilis. 5 devotifs. Servico

Gio. Alberto Tarino

# Al discrèto, e benigno

# LETTORE.

Talmente introdotta l'vso frà Scrittori, di publicar, e madare in luce con le Stape l'opere da lor composte in lingua lattina, che il volerne publicare alcuna volgarmente, par che da huomini dotti siare putata cosa indegna. Non è gran cosa,

benignissimo Lettore, che il Demonio nostro capital nemico, il quale no lascia strada per inganarci, che alle volte si serua di questa stratagemma, facendo apparire ad alcun de Dotti essere indecenza lo scriuer volgarmente, acciò con la lor dottrina lassando di spiegare quel, che da tutti vniuersalmete saria inteso, solo lo dechiarano con quel Idioma, il quale non essendo commune al la plebe, la pouerina resta priua di quel prositto, che da quella dottrina ne potria cauare.

Son ben io d'opinione, che lo scriuere in volgare, e l'occuparsi in vno studio concernente al beneficio vniuersale cost fatto, ilquale per esser al Popol molto profitteuole, en à dotti non disdiceuole, che torna à gloria grande di Dio, en à segnalato beneficio della plebe. Non negò per questo, che l'astemersi i Dotti dallo scriuere nel commune Idioma sia cosa mala, perche sò molto bene, che vi sono diuerse materie, che il publicarle in lingua volgare non conuiene à sapiente, o por tria anco dar occasione à semplici facilmente d'inciampare; Queste certo si deuono tenere in reputatione, e no farle apparire in altra lingua che latina; mà le materie, che si deuono de

La tutti tener di fede, e sono concernenti alla salute dell'anima, e che ciaschedun fedele deue spesso praticarle, e perche causa non sarà cosa degna, e molto commendabile scriuerle, e publicarle anco in lingua materna? Di questa sorte sono li santissimi Sacramenti della nostra legge, quali per esser stasi instituiti da Christo Signor Nostro come tante medicine per rimedio dell'anime, e beneficio vniuersale, se a' semplici non ne sarà da Dotti di quelli datal'instruttione, non saprā... no al lor male applicarci il rimedio. Per questo stesso effetto ho preso occasione, amoreuolissimo Leurore, à mandar in luce queste mie fatighe intitolate. Ragionamenti familari sopra li sette Sacramenti della nostra legge Euangelica, perche essendo cosa chi ara, che più sono li semplici, e della plebe,che li Dotti, e sapienti, da questi del continuo si producono . e per cui non mancano opere segnalate antiche, e moderne, che giornalmente se ne vedono grancopia apparire di diuersi ingegnosi spiriti, & eminenti per le Librarie.

Io che per li semplici, & in dotti non ne vedeuopur vna, ricor datomi della dottrina del gran Platone, che tutti siamo nati anco per giouar altrui; e di quello che per nostro ammaestramento c'insegnò il Serasico San Bonauentura. Non sibi soli viuere, led & alijs prosicere. Hò voluto per carità, in cui consiste la perfettion Christiana, affatigarmi à viil loro, e ragionarli familiarmente nell'Idioma Italiano, nel qual molto più ho fatigato, che se hauessi scritto in latino. Esendo dunque il natiuo commune a tutti, a tut ti ancora potrà seruire, di maniera che se ciaschedun hauerà di questi, ò somiglianti libri in suo potere, potrà facilmente da se stesso ammaestrarsi, è douendo riceuere, ò amministrar alcuno delli Sacramenti, li sarà facile il modo di sapersi regolare. Lo

stile, che ho tenuto nel ragionare, se ben non sarà pulito alla Toscana, non sarà ne anco Barbarico, ò confuso, ma solo scritto secondo la lingua nostra commune Italiana. Credo bene, che non vi mancherà chi facilmente il ripreda, perche il pensare che possa mandarsi in luce opera alcuna, e che non sia in qualche cosa meritamente censurata, non è così facile; per la diuersità de gusti à poterlo schiuare.

Come si sia predano la sincerità dell'animo mio, che il tutto lascio alla discretione del Lettore, quale se sarà benigno come spero, o hauerà prouato mandar libri alle Stampe, con occhi pietosi mirerà, e scusarà le mie imperfettioni; ma se sarà di quelli, che per lodar se stesso, suol biasmar le fatighe altrui, e vorrà queste mie rigorosamente condannare, so non sono per comparire à lor dissesa, ne far ricorso à Tribunale d'equità, ò di giust tia; sarò ben vederli presto vi altro terzo tomo, che per questo effetto hò lasciata quasi imperfetta la secoda parte, e trà tato che gl'offerisco questi dui, preghino per me Iddio nostro commun Signore.

Larinense vniuersi nostri Ordinis Min. Conu. Ministro Generale, Ego infrascriptus attente perlegi Librum sub titulo. Ragionamenti familiari sopra li Sette Sacramenti della nostra Legge Euangelica, &c. communi idiomate compositu à R.A.P.M.F. Angelo de Eugenijs a Perusia eiusdem Ord. Doctore Theologo. Nihil in eo deprehendi catholicæ Fidei, sanæ doctrinæ, ac morum honestati aduersum; sed cuncta pietati, & religioni consona: dignum proinde, vt ad communem publicamue legentium vtilitatem typis tradatur, ac euulgetur. Neapoli ex Regio Conuentu S. Laurentij Maioris 9. Nouembris 1644.

Fr. Bonauentur a Zola de Theano S.Theol. Magist. Consultor S.Officy.

Pusseuius titulus est (Ragionamenti familiari soprali Sente Sacramenti della nostra Legge Evangelica) elaboratum à P. Magistro Angelo de Eugenijs à Perusia, examini, & recognitioni commissimus Patri Magistro Bonauentura de Theano à nobis deputato, eumque ab illius diligenti indagine peruentilatum, cum nihil repertum sit contracte, quod illi ad pralum viam pracludat, ve pralo detur, his nostris, & seruatis seruandis concedimus. Datum Neapoli 6. Ianuarij 1645.

Fr. Lo. Bapiista Berardicellus Minister Generatis.

Locus Sigilli.

Provincialis Hybernia, &c.

# Illustris. & Eccellentis. Signore.

L Padre Maestro Angelo Eugenij da Perugia dell'Oradine Conuentuale di S Francesco desidera mandara alla Stampa vna sua Opera intitolata Ragionamenti samiliari di Cassi di Conscientia. Per tanto supplica V. E. resti seruita concederli le solite licenze, & l'hauerà à gratia, vt Deus,&c.

Reuerendus Pater D. Thomas de Aquino Clericus Regularis videar, & in scriptis referat S.E. Salamanca Reg.

Prouisum per Sua Excellentia Neap. die 5. Nouemb. 1644.

Barilus.

Illustris. & Excellentis. Domine.

De mandato Vestræ Excellentiæ per Collaterale Consilium perlegi Opus, quod intitulatur Ragionamenti samiliari sopra li Sette Sacramenti del M.R.P. Fr. Angelo Eugenÿ. Nil in eo reperi, velà moribus discordans, vel iurisdictioni Regiæ aduersum, ideo censeo posse imprimi.

D.Thomas de Aquino Cler.Reg.

Vidit Arias de Mesa Delegatus per S.E. pro reuisione Librorum,

Visa supradicta Relatione, Imprimatur.

Brancia Reg. Zufia Reg. Cafanate Reg. Sanfelicius Reg. Capicius latro Reg. Salamanca Reg.

Prouisum per S. E. Neap. die prima Decemb. 1644.

Barilius.

### IMPRIMATVR.

Gregorius Peccerillus Vicarius Generalis.

Fr. Ioseph de Rubeis Ord-Min. Conu. Theol. Eminentis.

Domini Archiepiscopi.

# TAVOLA

# Delle materie, che si contengono nel primo, e secondo libro della prima parte.

Si auerre al Lettore, che il P. significa pagina, il C. colonna.



### De' Sacramenti in genere?

Val sia il significato della parola sacramens to, p. 2. c. 1.

Che cosa sia Sacrameto. Ibidem c.2.

Perche il Sacramento si dice fegno Sacro. p.3.c.2

Se il Sacrameto sia ens rationis. p.4.c.2.

Se il Sacrameto infallibiliter produca la gratia. Ibidem. c. 2.

Percheil Sacramento si nomina segno. p.5c.1.

Perche Iddio habbia instituiti li Sacramenti in segni sesibili. Ibidem. c.2,

In quanti modi il Sacramen-

to si dice segno. p. 6.c.2. In quante cose differiscono li Sacrame ti della nostra legge da quelli dell'Antica. p. 7.c.2.

Delli tre stati auanti la venuta di Christo.

DEllo stato dell'Innoceza.

Se vi fiì bisogno de Sacrameti p.8. c. 1.

Se il Matrimonio nello flato dell'Innoceza fù Sacrameto. Ibidem.

Dello stato della natura, p. 9. c. 1.

Sc

Se nello stato della na rura vi furno Sac ramenti. Ibidem In che consisteuano li Sacramenti. Ibidem. c.2.

Quale fusse il rimedio per salute de figliuoli. Ibidem.

Qual fusse il rimedio per gli Adulti p. 10. C. 2.

Dello stato della legge scritta.
Ibidem

Se li Sacramenti della legge antica fullero veramente Sacramenti. p. 11. c.1.

#### Della Circontisione.

Vado sia stata instituita la Circoncisione.p.11.c.2: Per qual causa sia stata instituita.p.12.c.1.

Se la circoncissone era necesfaria. p.13.c.1.

Come si saluanano le Donne. p. 14.c.1.

Se la Circoncisione conferiua la gratia. Ibidem.c.2.

Se la Circoncisione era segno distintiuo. Ibidem.

Se nella Circoncisione vi era necessario il Ministro. p. 15.c.<sup>2</sup>.

Perche la Circoncisione si faceua in quella parte. Ibide. In che luoco si doueua fare; con che instrumento. p. 16. Del numero de Sacramenti, della lege Euangelica.

Vanti siano li Sacrameti della nuoua leg. p. 16.c.2. Perche li Sacramenti siano sette. p. 17.c.2. Perche siano stati instituiti p. 18.c.2.

# De lla necessità de Sacramenti.

I Nquanti modi vna cosa si dica necessaria. p. 19.c.2. Se li Sacramenti siano necesfarij assolutamente. p. 20. c. 2.

Se siano necessarij necessitate medij.p.24.c.7. Se siano necessarij necessita-

te præcepti lbidem.c.2. Se siano necessami necessitate perfectionis. Ibidem.

Della Materia, e della forma de Sacramenti della nostra legge.

D I quante parti costa il Sacramento. p.22.c.1. Di quante cose si constituisce il Sacramento. Ibidemc.2.

Che cofa s'intenda per la ma teria. Ibidem.

Che cosa s'intenda per la forma.p.23.c.2.

Se la materia, e la forma siano parti intrinseche de Sa-

cramenti.Ibidem.

Sela materia, e la forma fiano d'essenza per ilSacrame

to.p.24.C.1.

Per qual cagione Christo ha instituito la Sacramenti co cose materiali, e con parole. Ibidem.c.2.

Qual sia la materia de Sacramenti. Ibidem.

Di quante forti sia la materia de Sacramenti.p.25.c.1.

Sc qualfiuoglia materia fia at ta per il Sacramento. Ibide. c.2.

Se si puol mutare, ò variare la materia determinata. p. 26.c.1.

Da chi sia stata determinata la forma. Ibidem. c. 2.

Se la forma si puol mutare, ò variare. Ibidem.

In quanti modi si puol yariar la forma.p.27.c. 2.

Se il Battesmo fatto in nome di Christo sia valido.p. 29.

Se la forma proferita col proprio idioma sia valida. p. 30.c.2.

Se il Sacramento fatto con la forma Greca fia valido. p. 31.c.2.

Se si puol fare con parole equiuoche.p.32.c.1.

In quali modi possi variarsi la forma. Ibidem. c. 2,

Di alcune dubitationi per parte della forma del Sacramento.

S E faccia Sacram. quello; che lascia alcuna parola nella forma, pesandosi che sia d'essenza, e veramente non sia. p.35.c.1

Se validamente contrahe ma trimonio quello, che pensa vi sia impedimeto dirimen

te.p.37.c.1.

Se aggiungendo nella forma alcune parole, che si crede estere estentiali, e non sono, vaglia il Sacramento. Ibidem.

Se validamente faccia Sacra quello, che crede che alcune parole della forma no fono d'essenza. Ibide. c. 2.

Se pecca mortalmente quello, che nel fare il Sacrameto si serue di materia, ò di forma dubia. p. 38.c.1.

Se pecca mortalmente quello, che agiunge, ò lieua nella forma alcuna parola, che non fia d'estenza.p. 39.c.2.

Come si puol conoscere, se il peccato è graue, à leggie-ro. Ibidem, c.2.

Se si dubitasse se il Sacramento sia valido per essere sernito di materia, ò di forma dubia.p.49.c...

Se il Sacrameto si deue reiterare per esfere il dubio leg-

s gie-

giero.Ibidem. 0.2.

Sequelli che sono stati battezzati in Casa si deuono ribatezzare.p.41.c.1.

Se fi deuono battezzare quel li, che sono stati educati trà Christiani. Ibidem.

Se si deuono battezzare quelli che sono stati presi à Barbari, ò ad Infedeli. Ibdem, c.3.

Se fi deuono battezzare li figli trouati, e lafciati in abbandono. Ibidem.

#### Di alcune dubitationi per difetto del Ministro.

S E si deue reiterare il Sacramento quando il Ministro s'accorge hauer măcato sostantialmente.p.42

Se la forma del Sacramento puole proferirsi da più, ò da vn'solo. Ibidem, c.2.

Se il Sacramento dell'Estrema vntione si puole amministrare da più di vno successiuamente, ò assiemep.43. c.1.

Delle conditioni, che si ricereano in quelli, che aministrano li Sacramenti.

Vanto necessaria sia la potestà dell' Ordine al Ministro de Sacrameti. p.44.c.1.

In che modo al Ministro sia necessaria la bontà. Ibide. c.2.

Se sia valido il Sacramento amministrato da Ministro

vitiol**o, p.45.£.2.** Se il Sacramento fia valid**o** 

amministrato da scommunicato vitando. p. 46. c. 1. Se vale il matrimonio con l'

affiftenzadel Paroco fcómunicato. p.47.c.1.

Se il penitente puol domandar l'assolutione da scommunicato tolerato. Ibidem

#### De Ministri, quali denono amministrar li Sacramenti.

Ome deue prepararsi il Ministro per amministrar li Sacrameuti. p. 49. c. 1.

Se pecca iI Sacerdote essercitado li Sacramenti co peccato mortale.p.50.c.2.

Quali Ministri possono amministrar li Sacramenti. p. 51.c.2.

Se pecca il Sacerdote a mministrando il Battesimo solenemente per necessità. p. 52.C.I.

Se pecca per essercitar gl'Ordini in peccato mortale. Ibidem. c. 2.

Se pecca il Diacono cantando l'Euangelio, & il subdiacono l'Epistola con peccato mortale.p.53.c.1.

Digitized by Google

Sepeccail Chierico amminifirando gl'ordini con peccato. p.55.c.2.

Se pecca il Vescouo per esfercitare alcuni Sacramentali con peccato.p.56.c.1.

Sepeccail Predicatore predicando con peccato. p. 57-

Se pecca il Chierico tocando le cose Sacre con peccato. p. 58.c.!

Se pecca per benedire l'acqua fanta in peccato. Ibidem.c. 2.

Se pecca il Sacerdote per traf ferire il Santissimo Sacramento con peccato. Ibide. Quanti peccati commetta il

Sacerdote nel communicar con peccato p.59. c. 1.

Quanti peccati cômetta per amministrare il Sacramento della Peniteza con peccato mottale. p.60.c.1.

Se pecca il Sacerdote in amministrare il Batesmo per necessità con peccato. Ibidem. c.2.

Sepecca il Parrocchiano per affiftere, e benedire nel ma trimonio con peccato. p. 61.c.2.

Della fede, che deue hauere quello,che amministra li Sacramenti.

S Ela fede sia necessaria per amministrar li Sacrame-

ti. p.63.c.2.

Sel'amministratione fatta dal non battezzato sia valida. p.64.c.1.

Seper amministrar lecitamete li Sacramenti sia necessa riala fede. Ibidem. c.2.

Dell'intentione, che deue bauere il Ministro nel far li Sacramenti.

S E per fare li Sacramenti yi è necessaria l'intentione. p.65.c.2.

In che cosa differiscano l'intentione, & attentione. p.

In che consista l'intentione.

Ibidem

Di quante sorti sia l'intentione. Ibidem . c.2

Qual'intentione sia necessaria per fare il Sacramento. p.68.c.1.

Se l'attentione sia necessaria per il Sacramento. p. 70. c.i.

 Se l'intentione sia necessaria nel rempo della consacratione Ibidem.c.2.

Se nel tempo, che il Sacerdote vuol fare il Sacramento deue dire, voglio fare quel lo, che fa la Chiefa. p. 71.

Se vale il Sacramento fatto da Infedele, ò Heretico, ò fatto forzatamente . p. 71.

Se

Se l'intentione è nccessaria al recipiente. Ibidem.

Se si puol battezzare vno, che stà dormendo. Ibidem.

Se il pazzo, ò furioso si puol battezzare.p.73.c.1.

Se valeria il Battesmo conferito da Ministro dormendo. Ibidem.

### De gl'effetti de Sacramenti della nostra legge.

Vanti, e quali siano gl' effetti delli Sactamenti p.74.c.1.

In quanti modi si puol confe rire la gratia. Ibidem.c. 2.

Se tutti li Sacramenti conferiscono la gratia ex opere operato. p.75.c. 1.

Che cosa sia il Carattere, & in qual potenza.p.76. c.2.

Sesia differenza tra li sacramenti della legge antica, e quelli della legge nuoua. p.78.c.1.

Se la Circoncissone conferiua la gratia. Ibidem.c. 2.

#### Della gratia primaria, e Secondaria.

Valsia la gratia primaria, e secondaria. p. 79.

Quali facramenti conferifcano la gratia primaria, e qua li la fecondaria, p. 80. c.1. Se li Sacramenti che conferifcano la gratia primaria, possono conferir la secondaria.p.81.c.1.

Che cosà si ricerca per riceuer la gratia.p.83.c.1.

In che tempo li sacramenti conferiscono la gratia. Ibidem.c.2.

Quando il Santissimo Sacrarnento dell'Eucharistia pro duca la gratia.p.84.c.2.

In quale istante il sacramento produce la gratia. Ibidem.

Sé nel tempo, che si amministra la matéria, sià necessàrio proferir la forma. p. 85. c.2.

Quanta deue esser la congititione trà la materia, e la forma acciò il sacramento sia valido. p.86.c.1.

#### Delle dispositioni, che si ricercano in quelli, che riceuono li Sacramëti.

S E la volontà sia necessaria per riceuere li sacramenti.p.88.c. s.

Se la dispositione sia necessaria per riceuere li sacrameti.p.89.c.s.

Se per riceuer li s'acramenti fia necessario esser iu gratia.p.90.c.1

Di quante sorti sia la dispositione. Ibidem. c. 2.

Qual dispositione si ricerca

per riceuere li facramenti. p.91.c.1

Se all'adulto, che non hà peccato mortale, sia necessaria

la penitenza.p.92.c.2...
Qual dispositione, e preparatione sia necessaria per riceuer l'effetto del sacrameto del Battesmo. Ibidem.

In che modo il Sacramento produca il suo effetto leuata la fintione.

S El'huomo riceua l'effetto del facram. preso senza la debita dispositione, cioè con fintione.p.96.c.1.

In quanti modifucceda la fin

tione.p.97.c.1.

Se l'huomo leuata la fintione riceua l'effetto del facramento.Ibidem.c.2.

Sementre riceue la Communione con peccato mortale,possa con la contritione riceuer l'effetto. p.98.c.24

Se presa la Communione sotto buona sede con la contritione riceua il suo effetto.p.99. c.2.

Quanta gratia riceua il penitente leuata la fintione. p. 100/c.1.

Sequello, che riceue il facramento leuara la fintione fia di miglior conditione. Ibidem.c.2. Del Sacramento del Battesmo.

A chi hanno efficacia li Sacramenti.p. 101.c.a. Quando fiano ffati inflituiti li facramenti,p. 102.c. 2. In che giorno Christo habbia inflituito il Battesmo. p. 104.c. 1.

Del Battesmo secondo le sue spetie, e delli suoi effetti.

D I quante sorti sia il Battesmo.p.106.c.2.

Perche il Batesmo si chiama Baptismus fluminis, flaminis; & sanguinis. p. 107.c.1.

In che consiste il Batesmo flaminis. Ibidem.

Se vno credesse esser battezzato, e veramente non susse, si salua. Ibidem c; 2.

Se vnoche per dispreggio laseia di battezzarsi, se pentito si falua, p. 108. c. 1.

Se mentre il Sacerdote proferifce la forma il battezză do si muore, se si salua. Ibidem.

A chi si aspetta il Battesmo flaminis Ibidem. c.2.

Quanta pena rimetta il Battesmo slaminis. Ibidem.

Se il Pattefmo fluminis, & săguinis rimetta tutta la pena. p.109.c.1.

Qual Batesmo imprima il

charattere.p. Ibidem.

Se il Battesmo lieua l'irregolarità. Ibidem.

In che cossista il Battesmo saguinis. Ibidem.c.2.

Se si saluano li figliuoli, che fusierammazzati per odio che si porta da alcuno al Christiano. Ibidem.

Se si salua il figliuolo, che la madre tiene nel ventre, më tre lei muore martire. p. 110.e.s.

Come il martirio fia lacramento, e che cola fia facramento, e martirio. Ibidem.

Disfereza tra il marrimonio, e Battesmo. p. 111.c. 1.

Della dispositione, the si ricerca nell'adulto per riceuere il Battesmo sanguinis.

S El'adulto lasciado di battezzarsi per riceuere il martirio, sia vero martire. p. 111.6.2.

Se'il martirio prima di riceuere il Battesmo sia sufficiente per la falute. p. 113.

Se al martirio vi sia necessario il proprio consenso. Ibidem. c. 2.

Se l'adulto essedo ammazzato in odio di Christo dormendo sia martire. p. 114.

Che dispositione deue fare l'

adulto per riceuere il matirio, e iuo effetto. Ibidem

Se l'attritione sia bassante all'adulto per riceuere il mar tirio.p. 116.c. 1.

Se per il martirio sia necessario, che il martire sia in gra tia. Ibidem, c. 2.

Quante cose sono necessarie per riceucre l'effetto del martirio.p.117.c.1.

Se il martirio sia di precetto. Ibidem.

Della materia remota del Sacramento del Battesmo.

He cosa sia Battesmo.p.

Quante cose si ricercano per essettuare il Battesmo. p. 119.c.1.

Se qualfiuoglia acqua è fufficiète materia per il Battel mo.Ibidem.c.2.

Se il digiuno in pane, & acqua fi guafta benendofi altro liquore.p.120.c.1.

Se per il Battefino sia buona dualsiuoglia acqua naturale. Ibidem.

Qual fia il fegno, che l'acqua ha perfa la fua forma foftătiale. Ibidem.

Se l'acqua rifoluta dal Sole dalla neue, ò giaccio fia fuf ficiente materia per ii Battesmo. Ibidem. c. 2.

Qual sia la causa, che Christo

ha

ha instituito il Battesimo, che sifaccialcon acqua materiale.p.1 22. C,1,

Come deue esser l'aqua per il Battesmo. Ibidem.c.2.

Se è lecito seruirsi nel Battesmo di materia dubia: p. 113.c.1.& 2.

### Della materia prossima del Sacramento del Batesmo.

Val sia la materia prossima del battesmo. p. 124.c.2.

Quanta quantità di acqua sia necessaria per il Battesino. ibidem.

In quanti modi si puol fare il Battesmo.p.125.c.2.

Se il Ministro è obligato offeruare li riti della sua Chie sa Cathedrale.ibidem.

Qual parte del corpo si deue

lauare.p.126.c.1.

Se il Parrochiano dubitasse se vno fusse battezzato, possa battezzarlo.p.127.c.1.

Se vno si possa battezzare nel ventre della madre. ibide. C.2.

Se si deue aprir la madre per estraerne il figliuolo prima che muoia.pi.28.c.i.

Se vale il battesmo che l'acqua tocchi solo le vesti, ò li capelli ibidem. c. 2.

Se il battezzato detro vn corio resta battezzato. p.129. c.1. Se vale il Battesmo gettando il battezzando dentro al fiume, ò in vn pozzo. ibidem. c.2.

# Della forma del Sacramento del Battesmo.

N che consista, ò qual sia la forma del Battesmo.p.131

In quanti modi si puol rendere inualido il Battesmo per disfetto della forma.p. 132. C.1.

Se il pronome Ego, & Amen fiano necessarii per la forma ibidem.c.:

Se lasciandosi la parola Te sia valido il Sacramento.p.133

Se la propositione In sia disof tanza alla forma. ibidem.

Se la parola Baptizo, e l'altre fequenti fiano necessarie. p. 134.c.1.

Se vale il Battesmo fatto in nomine Genitoris geniti, & spirati.ibidem.c.2.

Se vale ii Battesmo quando si agiunge alla forma alcuna parola.p.136.c.1.

Se vale il Battesmo fatto in nomine Trinitatis ibidem.

Se vale il Battesmo fatto in nome di Christo p. 137.

Se il Battesmo sia mai stato

amministrato in nome di Christo.p.138.c.1.

Sè si possa battezzare col pro prio idioma.ibidem.c.2.

Come si deue amministrare il Battesmo, che si amministra solennemente, ò per Officio p. 139.c. 1.

Se il Battelmo si possa amministrare con parole in numero plurale, ibidem. c. z.

Te con vn folo lauamento, o aspersione si possano battizar più persone ibidem.

Se si posta amministrare il bat tesmo secondo li riti Greci p.140.c.2.

Se vale il Battesmo quando si trasportan le parole della forma. p. 41. C. 2.

Se vale il Battesmo quando si corrompono le parole della forma.p.142.c.1.

In che modo valeria il Battesmo, che s'interrompessero le parole della forma. ibidem.c.2.

Del Ministro, che deue conferire il Sacramento del Battesmo.

Val sia il ministro, che puol battezzare solennemente.p.144.c.2.

Se il Diacono puol battezzare folennemente fenza cafcare nelle censure. p. 145.

Se ogni Sacerdote puol bat-,

tezzare solennemente.ibi-dem.c.a.

A chi si appartiene per ossicio amministrare il Battesmo solenne.p.146.c.2.

Se peccail l'arrochiano per amministrare il Battesmo conjpeccato mortale.p.147

Se al figliuolo battezzato in casa per necessità soprauiuendo si deuono vsar le so lennità ibidem.

Se il Parrocchiano deue vsar diligenza, acciò nessuno della sua parrocchia muoia senza Battesmo.ibidem.

Se si deuono battezzare li figliuoli d'Infedeli à inuito de Parenti. 148.c.2.

Se fi deuono battezzar li figliuoli d'Infedeli folo tributarij, ò vassali, e non serui, ibidem.

Se vale il Battesmo conferito à figli d'Infedeli contradicendo li loro genitori. p. 149.C.2.

Se essedo dubio che i figliuoli habbiano, l'vso di ragione si denono battizzare. p. 151.c.t.

Se li figli d'infedeli in necesfità estrema della vita si possono battezzare : ibidem :

Se qualfiuoglia huomo possa esser ministro del Battesmo in caso de necessità. P.

153

112.C.Y.

Se l'adulto possa battezzarsi da Pagano senza peccato.p.153.c.1.

Se vaglia il Battesmo fatto da se stesso ibidem.c.2.

Se il padre possa battezzare il figlio.p.154.c.1.

Se il frate minore di S. Francelco possa amministrare il Bartesmo.ibidem.c.2.

Se vale il Batesmo satto per scherzo ibidem.

Se il mutulo, ò preciso, ò mat to possono battezzare. p. 155.c.i.

Se quello, che non hà l'vso di regione libero possa battezzare, ò riceuere il Battesmo ibidem.

ome si deuono battezzare quelli, che mai hebbero l' vso di ragione ibidem. c.2.

Come si deue battezzare il Mostro ibidem.

Se l'adulto battezzato senza intentione del ministro resta battezzato. p. 156.c.2.

Se il Demonio possa battezzare.p.157.c.1.

Se il Battelmo fatto dal Angelo sia valido ibidem.c.2.

Se si deue amministrare il bat tesmo per forza, e vaglia. ibidem.

Se vaglia il battesmo di quello, che lo riceue per amore della morte.p.138.c.1.

Se il battesimo conferito à quello, che stà nel peccato

mortale sia valido ibidens. Se il peccato veniale commosso nel riceuere il battesmo si rimetta nel battesmo ibidem.c.2.

Sel'adulto prima di battezzarsi si deue instruire nella fede. p.159.C.1.

Se l'Adulto prima di riceuere il battelmo si deue confessare de peccati attuali. ibidem.

Se il Paroco non volesse battezzare senzapagamento, si deue pagare.ibidem.c.:

Se è necessario, che il ministro tocchi il battizzando, mentre lo battezza. p. 160. c. 1.

Se nello stesso , che il ministro fomministra la materia , deue proferir la forma ibidem. c. 2.

Se li Compari, ò Patrini siano necessarij nel Battesmo. p.

In quanti modi si puol fare il Battesmo.ibidem.c.2.

Se le Mammane deuono saper le cose necessarie per amministrare il battesmo per necessità.p.162.c.1.

Qual ordine si deue tenere frà quelli, che amministrano il Battesmo per necessità ibidem.c.2.

b 2 Delle

Delle dispossition, che si ricercano nell' adulto per riceuere il sacramen to del Battesmo.

P Erche nel riceuere il battesmo sia necessaria l'intentione, p. 164.c. 1.

Se il pazzo, ò furioso fia capace di riceuere il battesmo, p. 165. c. 1

Se vaglia il battesmo conferito per vim, & metü. ibidem.c. 2,

Se sia valido il battesmo riceuuto co intentione neutrale.p. 66.c.1.

Se la fede sia necessaria all' adulto per riceue il battefmo con frutto ibidem.

Se nell'addulto sia necessaria l'attrittione per riceuere il Battesmo.ibidem.c.2.

Se vale il Battesmo riceuuto con l'attuale volontà di peccare.p.167.c.1,

Se l'attritione naturale sia suf ficiente per riceuere il frutto del Battesmo. ibidem.

Se l'addulto possa riceuere il frutto del battesmo senza alcuna dispositione di penitenza.p. 168.c. 1.

Quali effetti conferisca il battesmo al recipiente. p. 169.

Se il battesmo conferisca vgual grado di gratia à tutti. ibidem.c.2.

Se il battesimo rimetta qualsiuoglia pena debita al peccato ibidem.

Se il battesmo imprime il carattere al recipiente.p.170.

Della confirmatione secondo Sacramento della nostra legge.

C He cosa sia confirmatione p. 171.c.1.

Sela confirmatione sia mezzo necessario per la salutep. 172.C.1.

Se la cofirmatione sia necesfaria di precetto Ecclesiastico ibidem.

Se pecca mortalmente quello, che lascia di pigliar il sacramento della confirmatione. ibidem. c. 2.

Se pigliando l'ordine, ò la pri ma tonfura fenza la Cresima, si casca nella scommunica.p. 173.C.I.

Quante cose siano necessarie per l'effetto del sacramento della Consirmatione.ibi dem.c.2.

Da chi si deue benedire il cris ma.p. 174.c.1.

Se il semplice sacerdote possa dar la confirmatione, e benedir il chrisma ibidem.

Se il Pontefice possa dispenfare, che il semplice sacerdote benedica il Chrisma. p.375.c.1.

Quan-

Quando fù instituito il sacramento della Consirmatione.p.176.c.2.

Se pecca mortalmente il Vefcouo feruendofi nella cofirmatione del chrisma vec

chio.p.177.c.1.

Se il Chrisma deue farsi necessariamente con oglio di Oliua, e balsamo i bidem.

Se il Balsamo sia neccessario de necessitate Sacramenti. ibidem.

Qual Balfamo fia necessario per il Sacramento della co-firmatione p. 179.c.1.

Quanta quantità di balfamo fia necessaria ibidem.c.2.

Qual sia la materia propinqua del Sacramento della confirmatione. p. 180.c.1.

Con qual dito si deue fare l' vntione. ibidem.

Come soleuano confirmare gl'Apostoli.ibidem. c.2.

In qual luogo si deue vngere il Confirmando, ibidem.

Se il Vescouo pecca mortalmente facendo l'vntione con altro dito, che col Pollice destro. p.181.c.1.

Della forma, e del Ministro del Sacramento della... Confirmatione.

Val sia la forma del Sacramento della confirmatione.p.182.c.2, Se sia necessaria l'intentione della Santissima Trinità. p. 183.c.1.

Quali parole della forma siano di essenza.ibidem.

Qual sia il ministro del Sacramento della consirinatione ibidem .c.2.

Se il Papa puol dispensare, che il semplice sacerdote possa amministrare la confirmatione.p. 184.c.1.

Se il Papa possa dispensare, che il semplice sacerdote possabenedir il chrisma.ibi

dem.c.2.

Seil Vescouo possa conferire la Cresima quando susse heretico, ò scommunicato, ò degradato.p. 185.c. 1.

Sel' Abbate possa amministra re il Sacramento della confirmatione ibidem.

Se il Veicono possadar licenza al semplice sacerdote di amministrar questo Sacramento ibidem.

Se il Vescouo nominato, & eletto possa conferire il Sacramento della confirmatione ibidem.c.2.

Se il Vescono senza licenza del Diocessano possa ammi nistrar questo sacramento extra Diocese ibidem.

Se il Vescouo possa amministrarla à suoi sudditi suora della sua Diocesi.p. 186.c. 1.

Se il Vescouo possa cantar la Messa solenne, e benedir solen-

solennemente fuora! della sua Diocesi.ibidem.

In che tempo si deue far la Se la secola sia della medesma Cresima.ibidem.

In qual età fi deue pigliar que sto sacramento.ibidem.c.2

Perche il Vescouo dà vna guanciata al confirmato.p. · 187.C.1.

Se il confirmado deue esser digiuno, e se si deue confesfare.ibidem.c.2.

Quali effetti apporta la confir matione.p.188.c.1.

Chi possa esser patrino in que flo sacramento.ibidem.c.2

Con qual pena si deue punire quello, che reiterasse il sacramento della confirma tione ibidem.

#### Dell'institutione del Santissimo Sacramento dell' Encaristia.

N che tempo sia stato instituita la Santissima Eucaristia. p.190.c.1.

Di che età era Christo quando instituì il sacramento dell'Eucaristia.ibidem.c.2.

Perche causa Christo ha instituito questo sacramento.p. 191.C.2.

Quante cose si ricercano per effettuare il sacrameto del Eucaristia.p.192.c.1.

Qual sia la materia per il corpo di Christo.ibidem.c.2. Se il pane puol esser d'altra

materia, che di frumento di grano.p.193.c.1.

spetie che del grano. ibide.

Di che acqua deue essere impastato il pane.ibidem.

Se la pastapuol esser materia per il Sacramento dell'Eucaristia.p.194.c.1.

Come deue esser cotto il pane per il sacramento dell? Eucaristia.ibidem.c.2.

Se il pane fatto di grano corrotto sia materia sufficiente per il sacramento. ibide.

Se l'amido possa esser materia atta per farne pane per il sacramento.ibidem.

Se la materia consacrabile necessariamente deue esser presente.p.195.c.1.

In qual sorte di pane deue il Latino, & il Greco fare il facramento.ibidem.c.2.

Se il Latino trouandosi nella Chiesa Greca possa far sacramento infermentato. ibidem.

Se in caso di necessità possail Latino consacrare pane fer mentato.p.196.c.1.

### Della materia necestaria per il Sangue di Christo

Val sia la materia neces-saria per il Calice.p. 197 Qual sorte di vino sia mate-

ria

ria per il Sacramento. ibi.

Se il vino congelato sia materia atta per il Sacramento del fangue p. 198.c. 1.

Se il mosto cotto sia materia atta.ibidem c.2.

Se l'aceto possa esser materia atta ibidem.

Se la ceruicia sia materia consacrabile, ibidem,

Della forma per il Santissimo Sacramento dell' Eucaristia .

Val sia la forma, e di 2 quante sorte per il Sacramento dell'Eucaristia p. 199.C 2.

Perche la forma dell' Eucaristia si deue proferire in perfona di Christo. p.200.c.1.

Di quanta forza, e valore siano le parole della forma del facramento · ibidem .

Come sotto le spetie di pane si troua il sangue. e sotto le spetie di vino il corpo.p. 301.C.3.

Che cosa haueria consacrato il sacerdote in tempo, che Christo si trouò nel Seppolcro.202.c.1.

Se la parola Enim sia necessaria ibidem.c.2.

In quanti modi che puol variar la forma ibidem.

Se tutte le parole della consacratione del Calice siano necessarie per il Sacramento.p 203.C.1.

Che si deue di quel Calice in caso non fussero proferite tutte le parole della forma. ibidem.c.2.

Se in dubio, se sia sacramento si deue reiterare. p. 204.

> Delle conditioni che deue bauere il Sacerdote per dir Mella.

Vante conditioni deue hauere il Sacerdote per celebrar la Messa p.205.c.2. Se l'authorità della consacratione consista nella bontà del Sacerdote p.206.c.2.

Se la consacratione fatta da Infedele , ò heretico fia valida.ibidem.

Se tanto vaglia il sacrificio della Messa d'vn sacerdote buono, quanto d'vn cattiuo.p.207 C.2.

Che dispositione deue sare il facerdote prima di celebrar

Messa.p.208.c.2.

Se il sacerdote ricordandosi d'vn peccato mortale all' altare deue sequitar la mesla p. 209.c. 2.

Se il sacerdote prima di dir Messa deue confessarsi de peccati veniali. ibidem.c.2. In che hora si deue celebrar

-la Messa p.210.c.s.

Della

Della preparatione, e disposstione, che deue fare il sacer dote prima di dir Messa.

S E pecca il sacerdote dicedo Messa prima di hauer recitato il matutino. p.211.

Se nel recitar l'Officio si pecca non offeruando l'ordine p.213.6.2.

Quando si pecca per non recitar l'Officio prima di celebrar Messa.p.214.c.2.

Della caufa per la quale il Sacerdote fi deue aftenere di celebrare 20 il Laico di communicarfi.

S E per la pollutione caufale il facerdote si deue astenere di celebrare, & il Laico di communicarsi. p. 215.0.2.

Se al maritato hauendo patito pollutione matrimoniale si deue permettere quel giorno la communione. p. 216.c.1.

Se à vno, che sia stato molto tempo à confessarsi, li si de ue permettere la communione quel giorno. p. 217.

Scil publico peccatore si deue ammettere alla communione ibidem.c.2. Se alli Energumeni, ò spiritati li si deue dar la communione.p.218.c.1.

Del Digiuno, che si dene oseruare per riceuere il Sătissmo Sacrameto del Bucaristia.

A chi sia stato commandato il digiuno prima di celebrar Messa, o comunicarsi n 219.0.1.

In che consista il digiuno naturale ibidem.c.2.

Che cosa si intenda per pigliar alcuna cosa per modo di cibo, ò di beuanda p.221 c.1.

Se il sacerdote pecca haueni do pigliato alcuna cosa minima prima di dir Messa. ibidem.

Se pecca quello, che piglia alcuna cosa la sera antecedete in bocca dicendo Messa la matina ibidem.c.2.

Di quante sorti sia il digiuno.

Se è necessario per dir la Mesfa,ò communicarsi, che il cibo sia digerito; ibidem

Se per mangiare vn poco di carta, ò simile si rompa il digiuno.p.223.c.1.

Dd

Del tempo, che fi puol dispensare, che l'huomo si possa comunicare, anchorche non sia digiuno.

S E l'infermo si puol communicare, anch orche no sia digiuno p.224.c.2.

Se l'huomo si puol communicare in articolo di morte violente non digiuno. p. 225.6.1.

Se il communicarsi per viatico sia precetto aco al codannato à morte, ibidem.

Se si deue forzare il Giudice, acciò dia tempo al condannato, che si possa communicare. p. 226 c. s.

Quello che deue fare il Giudice se il condennato non si puol conuertire ibidem.

Se l'infermo puol riccuere più volte non digiuno il viatico nell'istessa infermità p. 227. C. I.

Se l infermo si puol communicare altre volte nella stef sa infermità ibidem c.2.

In quali casi sipuole il sacerdote communicare no essendo digiuno.p. 220.c.1.

Se il sacerdote deue fare nuoua consacratione dell'Hostia metre haue preso il vinoche non sa sacramento, ibidem.

Sq il sacerdote essendo all'Al-

tare, si ricorda che non è digiuno, se deue sequitar la. Messa p. 23 o. c. 1.

Quello deue il sacerdote quado nel pigliare il sangue, si accorge, che non è sacramento-ibidem.

Quello che deue il sacerdote quando si attaccasse l'hostia al palato per scéderla.p.

Che deue fare il facerdore, se doppo hauer preso la purificatione ritroua alcune particole ibidem c.2.

Se essendo restate alcune particole doppo hauer communicato possa il sacerdote sumerle p.232.c.1.

Della Communione per viatico, che si deue dare all'Infermi.

S E sia lecito al sacerdote dir Messa non digiuno per comunicarl'infermo.

Se il Vescouo possa dispensare, che il sacerdote celebri non digiuno.p. 235.c.1.

Se il facerdote possa dir Melfa non digiuno per commu nicar se stesso per viatico. ibidem.c.2.

Della

Della Communione, che fi deue am-, ministrar per viatico all'Infermi .

E è lecito, che vno essendosi communicato la matina, possa communicarsi la sera per viatico. p. 237. c. s.

De Sacramenti, che si possono amministrare à quelli che li dimandano indegnamente.

S E si deue permettere la Communione al peccatore publico, che indegnamente la dimanda. p. 240c. i.

Sc la Communione si deue amministrare ad va peccatore occulto p.3 41.0.2.

Seyno, che esercita vn'opera buona preuedendo che l' altro pecca coopera al peccato.p.142.6.1.

Inqua nti modi vn peccatore puol esfer reputato publico peccatore p. 243 c. 1.

Qual numero de testimonij fia necessario; acciò vn fatto sia reputato publico. p. 443.c.1.

Se vn delitto commesso alla presenza di diece sia notorio, e reputato publico ibidem. c. 2.

Se si deue vitare il percussore del clerico per hauerlo percosto in sua presenza.p.244 Se vno possatenersi peccatore publico per esser la sua fama nota alla magior parte ibidem.c.2.

Se basta per esser vn fatto publico, che di quello vi sia publica mormoratione. p. 245.c.1.

Del Tabbasco so si possa vsare la mattina ananti la Communione.

S E l'vsodel Tabacco rompail digiuno naturale. p. 246.c.1.

In quati modi si puol pigliare il Tabacco.ibidem.

Se alcuna parte del Tabacco feendendo nel homaco rópa il digiuno naturale, ibidem.c.2.

Quando il Tabacco rompa il digiuno naturale . p. 247.

Se quello, che si attrahe per respiratione rompa il digiuno p. 248. c. 1.

Se il fumo rompa il digiuno naturale.p.149.c.1.

Se alcuna cosa, che non si riceue per bocca nello stomaco possa essercibo, ibidem.c.2.

Se il Tabacco si piglia per pronocare il vomito.p.252

Se sia lecito pigliar il Tabacco auanti la Communione

né.ibidem.
Se è lodeuole pigliar il Tabacco auanti la Communione p.253.c.t.

Della dispositione, che deue fare il Sacerdote per velebrare il Santissimo Sacrificio della Messa.

Vuali cose dene premet tere il sacerdote prima di dir Messa.p.256.c.i. In che modo deue essere il Corporale ibidem c.2.

Delle Vesti, con le quali deue dir Messa il sacetdote. p. 257.6.1.

Se il sacerdote pecca non dicendo l'Orationi assegnate metre si veste per dir Mesfa. ibidem. c. 2.

Quali vestimenti deuono esser benedetti.p.258.c.1.

Da chi deue esser benedetto il Calice, e Patena ibidem . c.z.

Se il sacerdote possa dir Messa col capo coperto. p. 160. c.1.

Del Luogo, nel quale fi deue celebrare il Santifimo Sacrificio della Messa.

Val Luogo sia necessario per dir la Messa. p. 261.C.I.

Se in mare si possa celebrare Messap. 262.c.2. Come deuc effer l'Altare per dir Messa.p. 264.c. 2.

Quante touaglie siano necesfarie per ornare l'Altare.p. 265.c.2.

Se è necessario, che l'Altare stia sempre coperto, p. 266. c. 2.

Delli infirumenti necessari, con li quali si dene celebrar la Messa.

S E si puol dir Messa senza il Messale. p.267.c.3.

Se è necessario, che sopra l'Al tare vi sia la Croce libidem. Se sia necessario mentre si dice Messa vi siano lumi . p. 268.c.1.

Se sia necessario vi sia chi ferua il sacerdote all'Altare.p. 279.c.1.

Se la Donna possa seruir al Sacerdote metre dice messa ibidem.c.2.

Sepecca il facerdote dicendo Messa senza ministro-p-270 -C 2.

Del rito iche deue ofseruare il facerdote nel dir Messa. p. 271.c. 2.

Se il sacerdote puol aggiunger nuoue Collette, ò nuoue parole nella Messa. p. 272.C.1.

Di che materia deue essere il Calice ibidem.c. 2.

Se il il facerdote hauendo celebrato in Calice non conc 2 facra-

sacrato, sia necessario doppo consacrarlo ibidem.

Quando si possa celebrare in Chiesa polluta.p.274.c.2. Chi deue ribenedir la Chiesa

. polluta.p.275:e11:

Quanto si comprende per lo spatio della Chiesa ibidem

Della violatione, e pollutione della Chiesa, e Cimiterio.

Per quante cause resta pole luta la Chiesa.p. 276.c.1... In quanti modi l'homicidio viola la Chiesa. ibidem. c.2.

Se l'homicidio casuale viola la Chiesa p. 277.c.1.

Se col fangue si viola la Chie fa.ibidem.c.2,

Sela Chiesa resta polluta metre il sangue non casca in terra.p.278.c.1.

In che modo la Chiesa resta pol uta per esfusion di sangue.ibidem.c.2.

Se resta violata la Chicsa per pollutione causata sopra.p. 280.c.1.

Se metre resta violata la Chie sa, resta anco violato il Cimiterio ibidem.

Della pollutione lecita, che non cagiona violatione.

viola la Chiefa.p.282.c.1. Se vno de coniugi essendo forzato dormire, & habitare in Chiefa possa domandare il debito.p.283.c.2.

Se la Chiesa resta polluta per pollutione secreta ibidem.

Se la Chiesa resta polluta per esserui sepolto alcun Heretico, ò Infedele. p. 284.c.2.

Se la Donna sepellitain Chie fa estendo grauida viola la Chiesa.p. 185.c. 1.

Se la Chiesa rouinasse, ò si abbrugiasse resta polluta . p. 286.c.1.

Se il sacerdote pecca dicendo Messa in Chiesa polluta.ibi dem.c.2.

Se il Vescouo puol dar licenza di dir Messa in Chiesa pollura.p.287.c.1.

Della violatione degl' Altari, & altre cose Sacre she hanno bisogno di nuona con sacratione.

IN quati modi l'altare perde, & ha bisogno di nuoua cosacratione. p. 288.c. t. Se l'Altar fermo essendo remosso, habbia bisogno di nuo-

nuoua cosacratione p. 289. C.I. Se l'Altar mobile leuato dalla sua cassa di legno perda la consacratione . ibidem . Se l'Altare quando si spezza perda la sacra.p.190.c.1. Sele Reliquie siano necessarie per la pietra Sacra. ibi-·dem . Se il Calice perda, & habbia bisogno di nuoua consa-- ctatione ibidem. c. . . . . . Se il Calice si deue di nuouo confacrare per esser stato di nuovo inaurato dentro la coppa.p.291.c.2. Se il Calice resta distacrato per alcuni colpi di ferro. Se il sacérdote seruendosi de corporali notabilmēte immondi pecca mortalmente.p.292.C.1, Quanpo li corporali, & altri instrumenti per dir Messa perdanola beneditione.ibi dem.p.c.2. Quando il Cingolo pende la beneditione.p.293.c.1. Quando la Pianeta, & altri vestimenti perdano la beneditione.ibidem.c,2. Se la Pisside sa necessario be-

nedirla, ò consacrarla, p.

294.C.I.

Del tempo, nel quale ciascheduno è obligato à riceuere la Sansissima Euca

ii can inistia

N che età sia obligato l' huomo à riceuere la Com munione p. 196.c.1.

Se il figliuolo giunto all'vso di ragione sia obligato alla Communione.p.297.c.r.

In quall'anno dell'età comincia l'vso di ragione per riccuere la Communione.p. 298.c.2

Chi deuericonoscere la capacità de figliuoli per ammet terli alla Communione. p. 290.6.1

Se trouandosi il figliuolo in carticolo di morte sia obligato alla Communione ibi dem.c.:

Dell'obligo, che tiene siascheduno di communicarsi vona voltal'anno dal proprio Paroco

N che tempo sia obligato l'huomo à communicarsi p.301 c.2.

Dachi si deuc riceuere la comunione.ibidem.

Da chi fia obligato à commu nicarfi il pellegrino, ò paffaggiero.p.302.

Doue sia obligato à communicarsi il sacerdote ibidem.

Se

Se si possa sodisfare communicandosi nella Chiesa Cathedrale.ibidem.

Se quelli, che habitano ne Monasterijde Regolari, si postano comunicare done habitano.p.303.c.1.

Se quello, che non si communica la Pasqua, sia obligato communicarsi quanto prima. ibidem.

Se fi possa anticipar la communione.p.305.c.2.

Quanto tempo doppo la com munione si deuestare à ma giare.p.306.c.i.

Quanto tempo si conserua il Corpo di Christo sotto le spetie sacramentali ibidem

Di molti accidenti possibili,che possono accadere amministrandosi il Santissi mo Sacramento dell' Eucavistia.

SE nel Santissimo Sacrameto apparisse miracolosamente il Corpo, ò sangue di Christo.p.307.c...

Se nel sangue vi fusse cascato qualche animale.p.308.c.t Se il vino fusse stato auuele-

nato ibidem.

Se il sacerdote celebrado por tasse pericolo d'essere ammazzato ibidem.c.2.

Se per alcun accidente il sa-

cerdote non poteffe finir là Messa.p.309.c.1.

Se all'Infermo, che parifce vomito li fi deue permettere la communione per viatico.p.310.c.1.

Se il sacerdote possa dir Messa della festa corente, hauedo preso elemosina per dir Messa votiua.p.311.c.1.

Se più giouala Messa di Requie à desonti, che altra Messa.p.313.c.1.

Se il communicarsi con hostia magiore si riceua magior gratia.ibidem.

Se communicarsi col vna, e l'altra spetie si ricena magior gratia p. 314.c...

Risposte alle ragioni dell'opinione contraria. p.316.c.1. Sel'Eucaristia si possa dare à pazzi, ò frenetici p.318.c.1.

Delle conditioni, che si ricercano in quelli, che deuono ricenere il Santissimo Sacramento dell'Encaristia.

S E per riceuere la Communione sia tenuto l'huo mo confessarsi de peccati dubij.p. 320.2.1.

dubij.p 320.e.1.
Se si possa deporte il dubio quando è eguale.p:321.c.1.
Se la Santissima Eucaristia si possa amministrare da altri che dal sacerdote.p.322.c.1
Se il Laico,non essendoui sacerdote, possa communicarsi

Se il sacerdote possa communicarsi da se stesso fuora del tempo di dir Messa. p.325.

Se il Sacerdote possa con parte della sua hostia communicar l'infermo.p.326.c.1.

carsi da se stesso. p.323.c.2. Se il sacerdote possa communicare per denotione il Laico con parte della sua hostia ibidem.

Se il sacerdote in giorno di festa possa dir Messa votiua P.327.C.1.

Il fine della Tauola del Primo Libro.

### LIBRO SECONDO.

### Della necessità del Sacramento della Penitenza?

Erche il Sacramento della Penitenza sia detto seconda tauola dopò il naufragio.p. 329.C.2.

Quanto necessario sia il sacramento della Peniecuza. P. 130.C.1.

Se il sacramento della penitenza sia necessario in re, ò vero in voto ibidem.c.2.

Come si rimetta il peccato per mezzo della penitenza in voto.p.331.c.2.

Se la contrittione, e confessione siano due parti essentiali della penitenza. p. 333.

Che cosa significa la parola Penitenza.ibidem.c.2.

Se la penitenza sia necessaria necessitate pracepti. p.334. Del tempo, che da Christo fu insije tuito il Sacramento della Pemitenza.

A chi fù instituito il sacramento della Peniteza.p.335.c.1.

In che tempo su da Christo instituito il sacrameto della Penicenza.ibidem.c.3.

Della materia del Sacramento della Penisonza.

Val sia il significato di questo nome materia. p.338.c.1.

Di quante sorti sia la materia. ibidem. c.2.

Seil peccaro originale possa esser materia del sacramento della Penitenza . p.339.

Se il percafoattuale commefio auanti il Battesmo possa esser materia del Sacrameto della Penitenza ibidem. Se il peccato veniala possa esfor materia del Sacramento della Penitenza pi 340. C,2.

Se il peccato veniale dubio possa esser materia necesfaria.n.341.c.1.

Se l'opinione probabile si possa sequitare ibidem .

Seil peccato in dubio possa e la natura delle esser materia per il sacramento.p.352.c.7. Quale deue essere

Se il peccato mortale vua volta confessato possa effer materia in vualtra cofessione.p.343.c.2.

Della materia profima del Sacramento della penitenza.

Val sia la materia prossima del Sacramero della Penitenza.p.344.c.2. Che cosa sia la confessione, sacramentale.p.345.c.1. Se il dolore del penitente deue esser formale, o virturale.ibidem.c.2. Se nel peccato veniale si ricer ca il dolore.p.346.c.1.

347.c.i. Se il dolore naturale sia sufficiente materia per il sa-

formale di non peccare. p.

cramento della Penitenza. p.348.C.2.

Della contrittione prima parte del Sacramento della Penitenza.

D'Ella descrittione della contrittionesp. 350.c.2. Che cosa significa questa parola contritione.p.351.c.t. Che cosa sia essentialmente, esormalmente la contritio ne ibidem.c.2.

In chè consista essentialmente la natura della contri-

Quale deue essere il dolore del penitente ibidem e. 2. Come si cagiona ii dolore del peccato nella volontà ibi-

Perche il penitente deue do-

Perche il penitente deuc dolersi del peccato commesso ibidem.

Da chemasse la contritione, oerriceueil suo valore appearant la sur la s

Quali conditioni firicercano nella vera contritione, ibidem.

Se èt necessario iderestara in specie ogni peccato.p.355.

Se qualfiuoglia contritione fia sufficiente dispositione per rimettere i peccati.p. 356.c.t.

Se più grauemente deue do-

lersi de peccati magiori, che delli minori. p. 357.

Come più intensamente possa dolersi il penitente de mali temporali, che de peccati commessi ibidem c. 2.

Qual proponimento deue fare il penitente per disporsi al Sacramento. p.358.c.1.

Quali cose siano necessarie al penitente per ottener la gratia ibidem.c.2.

Se il penitente deue fidarsi delle sue forze, ibidem.

#### Dell'Attritione .

He cosa sia Attritione.p. 359.c.2.

Di quante sorte sia l'attritione. ibidem.

Se qualsiuoglia atto d'attritio ne sia sufficiente per riceuer la gratia p.360.c.1.

Se qualifuoglia atto d'attritione sia buono. ibidem. c.2.

Se il dolore per timore delle pene dell'inferno sia buono.p.361.c.1.

Se dolersi per timor della pela come fine prossimo sia bene ibidem.c.2.

Se il dolore, che non è sopra ogni detestatione sia sussiciente col sacramento à riceuer la gratia.p.362.c.1.

Se il dolore sopra ogni dete-

flatione fenza il proposito sia sufficiente per la cosessione. ibidem. c. 2.

Se vno più tosto si risoluesse di peccare, che morire, sia capace d'assolutione. ibidem.

Se la detestatione del peccato con dolor imperferto sia sufficiente attritione. p. 363.c.1.

Se il solo desiderio di contritione sia sufficiente per riceuere il Sacramento. ibidem.c.2.

Delle differenze che sono trà la Contritione, & Attritione.

N che modo differisca la Contritione dall'attritione.p.364.c.1.

Della differefiza nel detestare il peccato trà la contritione. & attritione. ibidem.

Con che differenza l'attrito riceue la gratia, & il contrito.p.365.c.1.

In che modo l'attrito si faccia contrito ibidem.

Dell'Attritione in quanto alle sue spetie .

S E il dolore del peccato per fine dishonesto sia buona attritione. p. 166.

d Se

Se il dolore d'alcuni peccati, e d'alcuni nò, sia vera attritione ibidem.

Se si deue dolere il penitente de peccati, de quali se ne puole scordare p.367.c...

Se il dolore del peccato passato per l'attritione deue effere efficace p.368 c.2.

Quale sia la vera attritione.p.

Se l'artritione naturale basta per il valore del Sactameto, e per riceuer la gratia. ibidem.c.2.

Del tempo, nel quale è tenuto il peccasore à dolersi del peccato mortale.

N chetempo deue il peccatore pentirfi, e detestare il peccato p.371.c.1.

Se il penitente sia obligato à pentirsi subito del peccato da lui commesso. ibidem.

Se il peccatore è obligato à pentirsi del suo peccato ogni volta, che se ne ricorda, p.372.c.1.

In che tempo è obligato à pëtirsi.ibidem.

Se il peccatore deue pentirsi del peccato nell'amminifirare alcuni Sacramenti. p. 373.0.2.

Se il dolersi de peccati solo per timor del inferno sia sufficiente attritione p.374 C.I.

Del penitente come si possa fare di attrita contrito.

Vali attritioni fiano, ò non fiano fusficiente dispositione per riceuer il perdono de mortali. p. 374.

Se il penitente in virtù dell' attrittione, d'attrito si faccia contrito.p.375.c.1.

Se basta al penitente, che li ricresca di non hauer fussiciente dolore del peccatoibidem c 2.

Se l'attritione sia sufficiente per se stessa senza il Sacramento à scancellar i peccati veniali.p.376.c.1.

In che modo l'attritione per timor deli inferno è sussiciente dispositione per giu stificar il peccarore ibidem C.2.

Se l'attritione debba precedere, ò sia bastante hauerla nella Confessione . p.,377.

Della Confessione Sacramentaica seconda parte del Sacramento della Penitenza.

Vali cose siano essentiail
al penitente per essere
giustificato p.378.c.2.
Che cosa sia confessione Sacramentale.p.379.c.1.
Perche la Confessione si chia
ma volontaria accusatione.
ibi-

ibidem.c.2.

Se la confessione di necessità fi deue far secretamente. ibidem.

Se la Confessione Sacramentale si puol fare ad altri, che al sacerdote p. 380 c. r.

De quali opere si deue accufare il penirente nella Confessione-ibidem.c.2.

Se il penitente puol trattare col Confessore delle sue buone opere.p.381.c,2.

Se saria confessione, che il penitente trattasse d'indurre il Confessore à congiura.p. 382.c.3.

Delle conditioni, che si ricercano per fare una buona confessione sacramentale,

Vante siano le conditioni assegnate per sar buo, na consessione. p.383. c.2. Se turre le coditioni assegnate siano necessarie per la consessione. p.384.c.1.

In che modo la confessione deue esser semplice, ibide.

Se è necessario, che la confessione sia humile. ibidem C.2.

In che modo la confessione deue esser pura p.385. c.1. Se pecca il penitere nel tener due Confessori per mantenessi con l'Ordinario in. buona fama p.386. c.1.

In the modo la confessione

deue esser sedele. ibidem

Se per accusar maggior numero de peccati mortali commessi sia valida la cofessione.p.387. c.1.

Se il dir bugia nella confefsione sia peccato mortale.

Libidem C. 2.

In che modo il peccato veniale si fà materia necessaria nella confessione. p. 388 C. 2.

Se il peccato mortale dubbio hauerlo commesso si possa accusar assolutamento. p. 389. c. r.

Se il penitente puol negare hauer commesso vn peccato mortale da lui confessato ibidem.

Se le cireostanze, che aggrauano, ò siminuiscono il pec cato, si deuono accusare, ibidem c. 2.

In che modo la confessione deue esser frequente. p.390

In che modo la confessione deue esser nuda ibidem c.2
Se è peccato confessarsi con

parole dubie, ò equiuoche.

In che modo la confessione deue esser discreta ibidem

Se il penitente deue elegere Gofessore idonea, e di buo na vita, p. 392. c. 1.

In che modo la confessione

deue esser libera. ibidem.

Se li Padri, o Padroni deuono forzare li figlinoli, ò lor ferui à confessars. p. 393.

Se è bene che li figliuoli, ò ferui si confessino doue la madre, ò patrona, ibidem.

In che modo la confessione deue esser vereconda. ibidem. c. 2

Come si deue reggere il confessore con il penitente. p. 394. c. 1.

#### Dell'integrità, che si ricerca nella Confessione sacramentale.

Văto sia necessario, che la confessione sia intiera.p. 395. c. 1.

Se si rimette vn peccato senza che si rimettan tutti ibidem c. 2.

Se si rimette quel peccato, che il penitenre haueuadeliberato non confessare. p.396.c.1.

Se'il penitente lascia di confessare vn peccato volontariamente, che dubita hauer commesso ibidem.

Se si deue accusare il numero de peccati distintamente, & in particolare. ibidem... c.2.

In che modo deue accusarsi de peccati quello, che non si ricorda del numero, p. 397.6.1. Se il penitente doppo effersi confessato si ricorda di magior numero di quelli, che confesso. p. 398. c. 1.

Se il penitente puol accusare vna parte di peccati à vno Confessore e vna adava'altro ibidem.

In che modo la confessione non intiera puol esser valida ibidem c.2.

Sa al penitente infermo, che non puol finir la confessione, li si deue dar l'assolutione.p.399.c.1.

Se all'ammalato, che no puol cofessars, li si deue dar l'affolutione. ibidem c.2.

Se per relatione si possa assolute uere il moribondo, che no

- mostra alcun segno di cotritione.p.400.c.2.

In che modo si deue assoluere il moribondo, che domandò confessione in assenza del Confessore.p.402 C.2.

## Delle circostanze, che si deuono accurare nella confessione.

He cosa siano le circostanze de peccati.p.402.

Di quante sorti siano le circo stanze. p.403.c.1.

Se vno esseguisse alcuna cofa, che pensa che sia, e non fia peccato, debba confessariene. ibidem c.2.

Quali

Quali siano le circostaze, che mutano spetie, e quando si deuono accusare, p. 404. c. 1

In che modo si possa conofcere quado il peccato muta spetie p 40518.2.

Quando si deue accusare la circostanza, che multiplica il peccato.p.406.c.1.

Se si deue accusar la circofianza annessa alla scommunica ibidem. c. 2.

Se si deue accusar la circostaza quando si deue fare la restitutione.ibidem.

Se si deue accusar la circostazadello scandalo. p.407.c.2

Se si deue aecusar la circostaza repugnante ibidem...

Se si deuono accusar le circostanze sminueti. p.408.c.1.

Delle circostanze, quati aggravano, è allegeriscono il peccato, cho si devono accusare nella confessione.

Vante siano le circostanze, che possono aggrauare, o sminuiril peccato. p.409.c.2.

Se la cireoftanza, che agiunge nuona spetie al peccato sia necessario accusaria, p. 410.

Se fi deue accusar la circostaza, che apporta graue dano al prossimo ibidem.c. 2.

Se la circostanza della virgipità nell'atto carnale sianecessario accusarla.p.411

Se la circostanza della Vergine che ha accosentito liberamente, sia necessario accusarla p.413. c.2.

Se la Vergine sia tenuta nella confessione accusar la sua destoratione ibidem.

Se la vergine mella pollutione volotaria da se stessa resta destorata.p.415.c.t

Se lo stupro possa esser semplice fornicatione ibidem.

Se il peccato di fodomia con Dona vergine fia violatione.ibidem.c.2.

Se è necessario accusare Jacircostanza del luogo, doue è commesso il peccato mortale, ibidem.

Scenecessario accusarli mezzi, per li quali il penitenteha commesso il peccaro.p. 417.c.2.

Seè necessario accusar la circostanza dell'intentione; con la quale sù fatto il peccato.p.418.c.1.

Se è necessario accusar la circostanza del modo ibidem. c.2:

Se fi deue accusare la circofianza della consuetudine, p.419.0.2.

Se il penitere sia obligato accusarsene, essendone dimădato dal confessore. p.420.

Se la circostanza dell'ingratitudi-

tudine verso Dio sia necesfario accusarla ibidem.c.2.

Di alcun altre circostanze, che sono pecessarie acquiarle nella Confessione.

S E concorrendo in vn medesmo giorno due obligationi, sia necessario accufarle nella cofessione. p. 421

Se lasciando di veder Messala Domenica che vi suste vn altra sesta commandata comette due peccati p.423

Se la circostanza del modo, e duratione sia necessario ac cusarla ibidem.c.2.

Se sia necessario accusar che il peccato sù fatto in giorno di festa. p.423.c.1

Se sia obligato accusare la cir costanza del sine, p. 424.

Sehauendo peccato con più donne, sia tenuto accusare il numero delle donne. p. 425.c.1.

Se hauendo ingiuriato alcuno fia tenuto esplicare la persona che sù ingiuriata ibidem c,2

Se hauendo ingiuriato, ò percosso più persone sia renuto accusar il numero degl' ingiuriati.p.426.c.s.

Se si deue accusar il peccato fatto con scandalo o indot

to altri al peccato ibidem. Come si deue accusar la mor moratione fatta auanti più persone ibidem c.2.

D'alcune circostanze in specie, che aggiungono malitia al peccato necessarie accusarle in confessione.

I N quati modi il furto fatto in Chiefa diuenta factilegio p.#27.c.2.

Qual sia la causa, che il furto satto in Chiesa agiunge ma liria distinta all'atto del pec cato. p.428 c.1.

Che cola sia incesto, e se sia necessario esprimere in spe tie la sua circostanza p.429

Se sia necessario esprimero nella confessione il grado dell'incesto p. 430 c.1.

Qual grado d'incesto ritiene malitia distinta necessario accusarla nella cofessione. p.431.c.2.

Se il conoscer carnalmente vna penitente sia circostan za necessaria accusaria in confessione. p.43 2 c.1.

Se il congiungersi carnalmen te marito, e moglie co modi straordinari, sia circostaza necessaria. p. 433. c. 1.

Se la moglie sia obligata à rédere il debito al marito co modo, che sus peccato ve niale, ibidem c. 2.

Se

Se il Parocchiano hauendo conoscitito carnalmente alcuna della fua Parochia, sia tenuto accusarsene. p. 434. C.I.

Se il Consessore pecca mortalmente amministrando la confessione con peccato mortale.ibidem cla.

#### Delle circostanze aggrauanti nella medesma spetie.

C E le circosianze aggrauăti nella medelina sperie sia necessario accusarle in confessione. p.436.c.1.

Se il penitente pecca lasciando di confessare le circo-· ftanze aggrauanti nella medesma spetie. p.437.c.1.

In che modo la Chiesa riserba le circostanze aggraua-

t1.p 439.c.1.

Se il Religioso Sacerdote cofessandosi del peccaro carnale si debba accusare esser Religioso, e Sacerdote. ibidem. c.2.

Se li baci, e toccamenti, cheaccadono nella copula car nale deuono accufarsi Inconfessione.p.442.c.1.

Se l'hauer fatto voit diuersi d'yna medolma cosa, yi sia. obligo accufarfene in confessione. p.443.c.1.

Delle cagioni, per le quali la confessione si puol rendere inuslica .

D Er quali cagioni la cofesfione si rende innalida. in rispetto al penitente. p. 444. C.Z.

Se la confessione fatta da penitente scommunicato sia

valida.p.445.c.1.

Se confessarsi di magior numero de peccati fatti la confessione sia valida.ibid.

Per quali cagioni la confessione si puol rendere inualida in rispetto al Confesfore. p.447.c.1.

Se pecca il penitente confefsandosi da Confessore scōmunicato p.448-c.2.

Se la confessione fatta a Confessore ignorante sia vali-

da. p.449.c.1.

Come il penitente deue reiterar la confessione per esfer stata inualida.p.450.c.1.

Del modo che deue tenere il penitente, quando in confessione non puole accusarsi di TH peccale mortale, ddyna circo-Stanza.

Vando sia lecito al penitente lasciar in cofesfione vn peccato mortale.p.452.C.2.

Sc

Scalcuno possa lasciare vno obligatione senza cometter peccato.p.454.c.1.

se vno possa lasciar in cofesfione vn peccato mortale, acciò il complice non resti infamato appresso il confessore ibidem.c.2.

Se il pënirente in confessarsi deue nominare la persona complice.p.455.c.22

Della secretezza, che si ricerca nel fare la consessione Sacramentale.

S E la confessione necessariamente si deue fare insecreto.p.456.c.2.

Quando il penitente si deue confessare, ancorche nonsia secretamente.p.457.c.

Se si possa far legge, che il penitente confessi li suoi peccati publicamente. p.458.

Se si possa il penitente cofesfare altrimente, che con la voce propria.p.459.c.1.

Se si possa il penitente cosesfare con segni accenti, ò feritture ibidem.c.?.

Perchenon vaglia la confeffione fatta per mezzo de messi, ò con littere. p.460. c.2.

Se per il dolore, e detestatione del peccato siano neceffarie le lagrime esteriori.p. 461. c.1. Se la spessa confessione sia necessaria al penitente. p. 462.c.1.

Se la confessione deue farsi da se stesso senza essere interrogato dal confessore.p. 463.c.1.

Se puole addurre il penitente ragioni per sculare il suo peccato ibidem.c.2.

In quali cose deue il penitente obedire al suo Confessore.p.464.c.2.

Dell'età nella quale ciaschedun sedele deue accostarsi al Sacramento della Consessione.

I N che età l'huomo sia obli gato à confessarsi. p. 465.

In che età il figliuolo giunge all'anni della discrittione. p.466.c.1.

Se li figliuoli si deuono punire con la stessa pena si puniscono gl'altri.p. 468.c.1.

In che tempo l'huomo per precetto sia obligato à co-fessars.ibidem.c.2.

Se la Chiesa puol dispensaré, sopra il tempo di confessars, p.469.c.s.

Seil Papa posta dispensare, che vno mai si confessi.ibi-dem.c.2.

Se il Sacramento della confessione sia precetto diuino, d Ecclesiastico p.p.470.c.1.

Dcl

Del tempo, nel quale ciascheduno sia obligato à riceuere il Sacramento della confessione.

Hi sia obligato al Sacramento della confessione p.471. c.1.

Se il Papa sia obligato à con-

fessarsi. Ibidem.

Se il Papa sia obligato all'annua confessione.p. 472.c.1.

Chi sia obligato alla confessione annua. Ibidem.

In che tempo, & occasione sia obligato l'huomo à co-fessari. Ibidem c. 2.

Se l'Infedeli, e Catecumeni fiano obligati alla confef-

fione.p.474.c.1.

Se quelli, che non hanno peccato mortale, debbano cofessarsi de veniali. Ibidem...

Se folo per il peccato mortale è obligato l'huomo à co-

fessarsi.. p.475.c.2.

Se il fedele deue ogn'anno riconoscere il suo Pastore per mezzo della confessione.p.476.c.2.

Se è necessario il dolore à quello, che si confessa solo de veniali.p.477.c.2.

De quali peccati sia obligato il penitente à confesiarsi.

p.378.c.1.

Se il penitente sia obligato confessarsi de peccati dubbij. Ibidem.

Dell'obligatione, che tengono di confessarsi quelli, che per difetto di lingua non possono esser intesi con la voce,e dell'annua consessione.

S E non potendo il muro con la voce, fia obligato confessarsi per segni, ò con scritture.p.479.c.s.

Se quello, che non puol parlare, sia obligato all'annua confessione, ibidem c. 2.

Quando il penitente fia scuiato dall'annua confessione p.480.c.2.

Se quello, che non puole in fecreto, sia obligato confessarsi publicamente. p. 481.

Se alcuno per esser inteso sia obligato confessarsi per interprete ibidem.

Se quello, che hà peccato mortalmente dopò la confessione, sia obligato di nuo uo per l'annua cosessione, p.483.c.1.

Se per essersi scordato d'vn' peccato mortale, sia obligato di nuono per l'annua confessione. 484. c. 1.

In che tempo per precetto si deue l'huomo confessare.

p.435.C.2.

Se il precetto della confessione sia precetto distinto dalla communione.p. 486. c.r.

Sè vno, lasciando di confessarsi, e communicarsi vna-

Digitized by Google

volta Fanno, commertavno, òpiù peccati. p. 487. c. 1.

Del tempo, nel quale cirscheduno ,
fedelc è obligato à confessarsi
ognianno per precetto -

N che tempo comincia il principio dell'anno, che il fedele è obligato à confessarsi. p. 488.c.1.

Se confessandosi per il Natale, ò per l'Episania si sodisfaccia all'annua confessio-

ne.p 489. c.2.

Se il preuedere, che non si po trà confessare nel tempo pressso, sia tenuto à preuenire. p. 49 . . c. 1.

Se vno, che non & confessaintieramente sodisiaccia al precetto dell'annua confessione. Ibidem c. 2.

Se per non far la confessione intiera, s'incorra nelle pene di non confessarsi per la Pasqua.p.494.c.1.

Se si deue assoluere il penitëte del mal tolto, prima che lui saccia la restitutione. p.

494.C.1.

Se pecca il Confessore nonobligando il penitente à restituir la robba da ini ma lamente acquistata. p. 495.

Se il Parocchiano fia obligato di confessare il penitente ogni volta, che lui vuole.pag.495.c.t.

Se il Veicouo, essendo ricercato da vn'suo sudairo, sia tenuro ascoltar la sua confessione.p.497.c.1.

Della prudenza, che si ricerca nel confissore, e della contrittione, che deue hauere de suoi peccati il penitente.

I N che consista la prudenza necessaria al confessore.p.408.c.1.

Auertimento per il confesso-

re. Ibidem c. 2.,

Se il penitente deue hauere di ciaschedun peccato particolar contrittione. p.499. c.1.

Se qualfinoglia contrittione fia fufficiente per rimettere tutti i peccati.p. (01.0.).

Se nella confessione sia necestario, che il penitente si ricordi de suoi peccati. Ibidem.

Qual sia la contrirtione necessaria al penitente. Ibide.

Della satisfattione Terza Parte materiale del Sacram, della Penitenza.

C He cosa sia satisfatione.

Perche la fatisfatione si dice, che sia compensatione. p. 503. c. t.

In che consista la compensa-

- tione. Ibidem c.2.

Di quante sorri siano l'opere satisfattorie 504.C.1.

Perche si danno le penitenze da confessori. Ibidem.

Quali penitenze siano di ma-

gior valore. Ibidem. Se il Confessore sia obligato

à dar penitenza al penitente.p.505.c...

Se pecca il Confessore per no imporre la peniteza al penitente.p-506.c.1.

In quali Casi puole il Confesfore lasciar d'imporré penitenze. Ibidem c. 2.

Che deue il Confessore mentre il penitente non vuole accettar la penitenza. pag. 508.c.1.

Quali penitenze deue imporre il confessore à penitenti. Ibidem c.2.

Delle penitenze che si deuono da Consessori imporre d penitenti nella sacramental consessione.

S Eil Confessore deue imporre penitenze secondo la grauezza de peccati. p. 310.c.1.

Se il Confessore puol mitigar · le penitenze, ò moderarle . Ibidem.

Se si possono assegnar per penitenze le buone opere, che si fanno, e li mali, che si sopportano. Ibidem c. 2.

Se alcuna buona opera, che si deue per obligo, possa il Confessore importa per penitenza. Ibidem.

Se la penitenza sia magior satissatione, ch'altr'opera volontariamente eletta. pag. 511.C.I.

Se l'opere buone fatte per obligo Iddio l'accetta in fatisfatione. Ibidem c. 2.

Se pecca il Confessore imponendo penitenze, che per altro il penitente ne tiene obligatione.p.512.c.1.

Se l'opere ingionte dal Confessore per penitenza siano più efficaci delle volontarie. Ibidem c.2.

Se il Confessore imponendo alcune penitenze, il penitente possa sodisfarle in tepo, che per altro è obligato.p.513.c.1.

Regola generale quando il penitente non puole fatisfare alla penitenza. p. 514,,

se deue il Confessore con la poca penitenza assoluere il penitente da peccati graui. p.515.c.1.

Se puole con la poca penitéza ingiungerli le fue buone opere, e li mali, che fopporta. Ibidem c.2.

Sc deue il Confessore auertir il penitente, mentre gl'impone poca penitenza. Ibid.

c 2 × Se.

Se il penitente non hauendo fatta la penitenza in tempo assegnatali dal Confessore debba farla in altro tempo. \$16.c.1.

Se pecca il penitente non facendo la penitenza impostali dal Confessore. p. 517.

Se è necessario far la penitenza prima di communicarsi. Ibidem c. 2.

Del tempo quando il confessore dene ordinare al penitente la satisfatione, e se vaglia esseguirla in peccato mortale.

Vando il Confessore deue imporre la penitenza sacramentale. p. 518.

Se pecca il Confessore ordinando la penitenza dopò l'assolutione. Ibidem.

Se sia valida la penitenza fatta in peccato mortale pag. 519.0.2.

Sé la penitenza fatta in peccato mortale sia meritoria. p. 520.c.2.

Se merita il penitente facendo la penitenza con peccato veniale p.5 21.c.2.

Se pecca il penitente facendo la penitenza con peccato mortale. p. 522.c.1.

Se la penitenza fatta in peccato mortale produca il fuo effetto. Ibidem c.2. Se la penitenza fatta in peccato mortale, leuato quel pec cato ricupera il suo effetto, p.513. c.1.

Qual differenza sia trà la penitenza, & altre opere buone fatte in peccato mortale. Ibidem. c. ..

Se la penitenza facramentale leua sa pena temporale. Ibidem.

Delle penitenze, che si sogliono imporre da Confessori per la satissattione del sacramento della Penitenza.

S E la penitenza imposta.

dal Cofessore si puol mutare ò diminuire. p.424.c.2.

Se si puol mutare, ò diminuire da altro, ò dall'istesso Consessore, che l'impose.

p.525.c.1.

Se il Confessore inferiore puol mutare la penitenza imposta dal Confessore su-periore, ibidem c.2.

Se il Confessore inferiore puol commutar la peniteza data per casi riseruati. p. 026.c.1.

Quali siano le conditioni, co le quali si puol commutar la penitenza.p.527.c.1.

Per quali cause si puol giustamente commutar la penitenza. ibidem c.2.

Se per commutar la penitenza sia necessario repetere

la confessione.p.528.c.2. Se il penitente mentre non si ricorda della penitenza, di

nuouo si debba contessare. Ibidem.

Se la penitenza si puol commutare suora dell'atto della consessione p.531.c.i.

Del modo, col quale alle volte uno possa satisfare la penitonza sacramentale impossa ad un'altro.

S E vno possa satisfare la penitenza sacramentale per vn'altro.p.532.c.2.

Se il penitente possa da se stesso commutar la penite-

za.p.533. c. i.

Se il Confessore puol dar licenza al penitete, che possa far fare la penitenza ad altri.p.534.6.1.

Se la pena, che non scancella la penitenza possa il penitente satisfarla in questa.

vita. Ibidem c. 2.

Se il penitente sia obligato di accettar la penitenza dal Confessore.p.535.c.1.

Due sorti di penitenze si sogliono imporre da Confessori Ibidem.

Se la penitenza sia ripostaad arbitrio del Confessore. Ibidem c.2.

Se al penitente paresse troppo ardua la penitenza possa pregare il Cosessore, che la mitighi.p.536.c.1.

Se il Contessore non volesse mitigarla, possa il penitente andar da un'altro Confessore Ibidem c.2.

Se il penitente hauendo accettata vna graue penitenza, non facendola, pecchi mortalmente. p.537.c.1.

Se fia leccito per peccati veniali imporre penitenze

gtaui.p.538.c.1.

Se è l'eccito assoluere il penitente che dice voler satisfare la penitenza in Purgatorio. Ibidem.c.2.

Se deue il penitente pigliar il facramento della peniten-

za intiero.p.539. c.2...
Se si deue assoluere il penitete, mentre no vuole accettar la penitenza per questa vita.p.543.c.3.

Del sacro sigillo, she si deue inuiolabilmente offernare dal Confessore nel Sacramento della Penitenza-

C He cosa sia il sigillo sacro.p.545.c.1.

Quanto sia grande l'obligatione del sigillo. Ibidem.

Se vi sia alcuna causa, per la quale possa il sacerdote reuelar la confessione. p.546.

Se si possa riuelar la confessione per alcuna cagione

na-

Se naturale. Ibidem...
fiposta violar il sigillo per ragione diuina Ibidem c.a.
Se si deue osseruare il sigillo per ragione Ecclesiastica.

pag.547.C.1.

Della pena, con la quale si pu niuano li violatori del sacro sigillo. Ibidem.

Se per violare il figillo il Cofeliore casca nell'irregola-

ritì. Ibidem c.2.

In qual caso puole il Confesfore manisestar la cofessione. Ibidem.

Se il Confessore possa manifestar più di quello, che li si concede dal penitente. p. \$48.c.i.

Se il penitente deue dar liceza di poter riuelare la suaconfessione. Ibidem.

Come deuc esser la licenzadel penitente, acciò il Confessore possa riuelar la confessione. Ibidem.c.2.

Se basta, che la licenza sia tacita, ò presunta. p.549.c.2.

Se sia necessario, che il penitente dica, io ti dò licenza, che possi riuelar la mia cofessione. Ibidem.

Se il penitente parlando delle cose, che confessò, possa parlarne anco seco il Confessore.p.550.c.1.

Della secretezza geceffaria al confessore per osseruanza del sacro sigillo.

Vanto strettamente obliga il precetto del sacro sigillo all'osseruanza.p.551.c.s.

Se il Confessore hauendo comesso qualche errore in confessione, possa manifestarlo fuora. Ibidem c.2.

Come differisca il sigillo sacro dal secreto humano.

Ibidem.

Regola vniuerfale, che si deue osseruare per non violare il sigillo sacro. p. 552.

Quanto cauti debbano essere li superiori con lor sudditi in quello, che han saputo in consessione. Ibidem c. ..

Come deue gouernarsi il sacerdote in quelle cose, che ha saputo in consessione.

p.551.C.2.

Se'il Parocchiano possa negar la communione al penitente per alcun peccato da lui sentito in confessione. Ibidem.

Se il Parrocchiano possa negare di amministrare il matrimonio per impedimento solo da lui conosciuto in confessione p.554.c...

Se il Confessore possa scoprire, che la Chiesa sia polluta per hauerlo saputo in

Con-

Confessione. Ibidem c.2.
Se il Confessore dopò hauer confessato, possa ragionare col penitente de peccati confessati. Ibidem.

Quanto cauto deue mostrarsi il Consessore col penitente dopò hauerlo consessato.

p.555.c. 1.

Se ii Confessore possa auuifar il superiore, acciò rimedi qualche gran danno saputo in confessione. Ibid.

Se il Confessore possa impedir li delitti de' penitenti per hauerli da lui saputi in confessione. Ibidem c.2.

Come possa il Confessore rimediare i molti casi da lui faputi in Confessione, pag. \$56.c.1.

\*Di quelli, che fono obligati all'of fernanza del fig:llo facramentale.

On che pena si deuono punire li sacerdoti per violare il sigillo sacro. pag. 557.c.2.

Se il superiore sia obligato al sigillo, quando à lui si sù ricorso per alcun caso, pag. 558.c.2.

Se l'interprete fia obligato, al figillo della Confessione. p.559.c.1.

Se sia obligato quello, col quale il Contessore si è co- sultato.p.560.c.2.

Se sono obligati quelli, che per curiosità, ò quelli, à quali è stato riuelato dal Confessore la Cofessione. p. 561. c. 1.

Se sia obligato quello, che si finge Confessore. Ibidem.

C.2.

Se il penitente sia obligato al figillo.p.562.c.2.

Se sia obligato al figillo quello, al quale si dice, ti dico questo in Confessione. p 663.c.1.

Qual differenza sia trà il sigillo sacramentale, e secreto naturale. Ibidem c.z.

Delle cose, che cadono sotto il sigillo sacramentale.

S E di qualfinoglia notitià hanuta dal penitente fia obligato il Confessore al figillo.p. 64.c.?.

Se per riuclare vn peccato veniale si pecca mortal-

mente.p-565.c.1.

In che modo si possono ma nifestare li peccati veniali ... p.566.c.1.

Come si deue reggere il Cofessore ragionando delle cose vdite in Confessione. Ibidem c. 2.

Auertimenti à Confessori di non ragionare di cose vdi-, te in confessione. pag. 567.

Come sia lecito di consultar-

Digitized by Google

si de peccati vditi in confessione Ibidem c.2.

Quando possa il Confessore ributtar il penitente dalla Communione confessatosi da lui. Ibidem.

Quando possa il Confessore ragionare de peccati publici sentiti in Confessione.

p.568. C.1.

Se il Confessore possa parlare delle cose da lui vdite, e da lui sapute in confessione.p.569.c.1.

Auertimento al Confessore per fuggire il sospetto di riuelar la confessione. Ibi-

dem c.2.

Seè tenuto al figillo quando il penitente fi confessa per indurre il Confessore à qualche peccato.p. 570. c.1.

Se il penitente si confessasse fcientemente dal Laico sia obligato al sigillo sacro.

Ibidem c.2.

Se il Confessore sia tenuto a tener secreto il peccato del complice.p.571.c.1.

Se le virtù del penitente sentite in confessione cadono sotto il sigillo. Ibidem c.2.

Se il Confessore, hauendo saputo in confessione qualche gran' male preparato, possa riuelarlo. Ibidem.

Se vno, che hauesse trouato vna carta scritta de peccati, sia tenuto al sigillo pag.

\$72.C.2.

Della forma necessaria per il Sacramento della Penitenza.

N che consista la formadel sacramento della Penitenza. p. 576 c. 1.

Se il pronome, Ego, sia necesfario per la forma del Sacramento Ibidem c.2.

Se il preambulo, che si aggiunge Misereatur tui. &c. sia di essenza per il sacramento.p. 577.c. 1.

Quali parole si sogliano aggiungere alla forma dell'as-

folutione.p. 578 c.1.

Se l'inuocatione della Santiffima Trinità fia necessario esprimerla nella forma, p. 580.c.1.

Se le preghiere Passio Domini, &c. siano necessarie per la forma del sacramento. p. 582.c.1.

Se sia necessario aggiungero nell'assolutione il segno della Croce. Ibidem c. 2.

Se sia necessario por la mano sopra il penitente nel dare l'assolutione. Ibidem.

Della variatione sustantiale, & accidentale, che puole accade re nella forma del Sacramento della Penitenza.

S E il Sacramento della Penitenza resta valido per variarsi alcuna parola della forma p. 583. c. 2.

Digitized by Google

Se nella forma si deuono aggiungere parole superflue. p.585.c.2.

Se pecca il Sacerdote seruendosi d'altre parole nella for ma di quelle, che vsa la Chiesa.p.586. c. 1.

Se è bene nella forma proferire solo Absoluo. ibidem. c. 2.

Seil Sacerdote deue seruirsi di forma tlubia, e seruendosene, pecchi grauemente.p.587.c.i.

Se il Sacerdote possi aggiungere nella forma alcunaconditione ibidem.

Se il Confessore possa assoluere il penitente sotto conditione di futuro.p.588.c.2.

Se l'assolutione di futuro sia valida.p.589.c.1.

Del modo, nel quale si deue confessare il penitente.

S E il penitente possa essere assoluto in sua assenza... p. 590.c. i.

Se il penitente possa scriuere li suoi peccati, e darli così al Confessore. Ibidem.c.2.

Sel'assolutione necessariaméte si deue dare in voce.pag. 591 c.1.

Se sopra l'istesso peccato vi possa cadere nuoua assolurione.pag.592.c.1.

Se nella medesma confessione possa il Sacerdote agiungere diuerse assolutioni sopra li stessi peccati. Ibidem c.2.

Se li peccati veniali siano materia per il Sacrameto della Penitenza, p. 593.c.1.

Se sia necessario di tutti i peccati veniali hauer dolore. Ibidem.

Delle conditioni neceßarie al Confeßore per poter amministrare il Sacramento della Penitenza.

Vali conditioni siano necessarie al Sacerdote per amministrar il Sacramento della Penitenza. p.594.c.2.

Qual potestà sia necessaria al Consessore per conserir l'assolutione.p.595.c.1,

Quando fu data la potestà al Sacerdote di poter amministrar il Sacramento della Penitenza. p.596.c 1.

Qual fia la potestà di giurisditione necessaria al Confessore. Ibidem c.2.

Di quante sorti sia la potestà. di giurisditione p.597.c...

Qual sia la giurisditione ordinaria, delegata, & à iure cocessa. Ibidem.

Chipossieda la potestà di giurisditione. p.598.c.1.

Da chi riceue il Papa la potestà di giurisditione. Ibidem.c.2.

f Del

Del fecondo ministro, che haue potestà di giurisditione. p. 599.c f.

Se la giurisditione Episcopale sia ius diuino, è humano.

Ibidem.

•Qual sia il terzo ministro, che naue potesta di giarisditione Ibidem c.2.

Se vn' Parocchiano puol dar facoltì all'altro di confelfar nella fua l'arrocchia. p. 600.c.2.

Da chi deue esser approuato il sacerdote per la Confessione p 602.c.1.

Per qual ragione il Sacerdote deue esser approbato alla Confessione ibidem c. 2.

Se il Vescouo possa ammettere alcuno alla confessione senza esamine pag.603. c. ...

Da chi deuono esser ammessi li Confessori per li Religiosi. Ibidem c. 2.

Se li Religiosi possono confessarsi da cofessori d'altra Religione. Ibidem.

Pelli Confessori, da quali si deuono confessare in tempo di Giubileo i Religiosi.

S E il Religioso per conseguire il Giubileo sia necessario si confessi dall'approbato dal Vescouo, pag. 605.c.1.

Se perl'Ordinario si possa in-

tendere il Prouinciale, ò altro Prelato della Religione. pag. 606.c. 1.

Se il Sommo Pontefice pretenda in tempo di Giubileo, che il Religioso si confessi dall'approbati alla Cofessione dal Vescono. Ibidem c.1.

Se il Religioso possa conseguire il Giubileo consessadosi dall'approbato dalla-Religione pag.607. c. 1.

Se il priuilegio, che godono li Professi nella Religione, lo godano anco li Nouitij. p.608.c.1.

Della potestà di giurisditione necessaria al Sacerdote per amministrare il Sacramento della Penitenza.

Val sia la giurisditione ordinaria de ministri del Sacramento della Penitenza.p.609.c.1.

Qual sia la giurisditione delegata. Ibidem c...

Qual sia la giutissitione à iu-

re concessa. Ibidem.
Qual giurisditione sia necesfaria al Sacerdote per amministrar il Sacrameto della Penitenza.ibidem.

Quali conditioni deue hauere il Sacerdote per amministrare il Sacramento pag.

Qual sia il proprio Sacerdote, che

ehe deue amministrare il facramento della Penitenza. Ibidem c.2.

Quali siano gl'ordini proprii, che possono amministrare la Confessione, p.611. c. s.

Di quelli, che hanno facoltà di poter eleggersi Confessore.

Vali siano, che possono eleggersi Consessoro.

Se il Papa sia obligato a confessarsi. Ibidem c. 2.

Se il Papa possa esercitar l'asfolutione sopra se stesso. p. 613. c. 1.

Se la facoltà, che tengono li Vescoui, e Prelati superiori sia ius diuino. Ibidem c. 2.

Se li Parrocchiani possono intendersi per Prelati, & eleggersi Confessore, pag. 614. c.2.

Se per poter eleggersi Confessore sia necessario hauer giurisditione in questo soro.p.615.c.1.

Se per chiamarsi Prelati siane necessario hauer giurisditione propria. Ibidem.c.2.

Seli Vicarii Generali de Vefeoui godono di poter eleg gerfi Confessore, p.616.c.1.

Se li Cardinali no Vescoui, ò Legari hanno questa potestà à iure.p.617.c.2.

Qual sacerdote deuono eleggere per Confessore. p.618. Di altri, che hanno facoltà di eleggersi Confessore.p.610.

Se quello, che hà ottenuto fa coltà di eleggere Confes fore, ò de cast riseruati, possibile fa seruirsene dopò morte, del concedente ibidem c.2.

Se li Sacerdoti fi possono cofessare frì di loro senza licenza dell'Ordinario.p.621

Se in occasione di viaggio il Parocchiano possa confesfar li suoi sudditi in aliena... Diocese.p.622.c.2.

Se il Confessore delegato poffa confessar quelli, co quali st è partito per viaggio. Ibidem.

De proprij Sacerdoti, con li quali e done il penitente si dene consegure.

Val sia il proprio Sacerdote di quello, che ha solo vn'habitatione. p. 623. c.2.

Doue si possa confessare quello, che tiene habitationi in diuersi luoghi. p. 624. c. 1.

Doue si deuono confessareli Vagabondi, Pellegrini, e Viandanti, p. 62 \c. 1.

Se il penitente viandante si troua casi reservati possaesser assoluto. p.626. c.1.

Del-

Della giuristitione necessaria, che dene hauere il Sacerdote per amministrare il Sacramento della Penitenza.

SE ciaschedu Sacerdote sia sufficiente ministro per ascoltar la Confessione. p. 677.c.2.

Se in articolo, ò pericolo di morte ciaschedun Sacerdote possa assoluere il mori-

bondo.p.628.c.1.

Se quello, che tiene casi referuati,o scomunica, essendo assoluto in articolo di morte, liberato sia tenuto farsi assoluere di nuouo. Ibidem c.1.

Se il femplice facerdote possa assoluere il moribodo, metre vi è presente chi tienegiurisditione.p.629.c.1.

Se il semplice Sacerdote possa assoluci quello, che si troua in pericolo di morte. Ibid. c.2.

Da chi si deue assoluere lo scommunicato, che muore con contrittione p.631.c.r.

Del ministro, che tiene autorità di poter assoluere sacramentalmente da peccati veniali.

S E il semplice Sacerdore puol assoluere il penitente da peccati veniali, pag. 732.c.1.

In the tempoil Sacerdote ri-

ceua potestà di poter assoluere da peccati veniali. p. 633.c.1:

Se vi sia essempio, che il Sacerdote semplice assolua da peccati veniali. Ibidem c.2.

Se l'authorità dell'ordine, e di giurifditione siano distinte. p.635.c.1.

Se il semplice Sacerdote, che possa assoluere da veniali, fia ragione sondata. Ibid.

Se per li percati veniali vi sia necessaria la giurisditione.

p.636.c.2.

Se il Confessore possa obligare il penitente alla satisfatione per li peccati veniali. p.637.c.1.

Se il penitente possa dar giurisditione al Confessore sopra li suoi peccati. Ibidem. c.2.

Se ciaschedu semplice Sacerdote habbia giurisditioneper legge diuna di assoluere da peccari veniali p.638.

Se vale l'assolutione de peccativeniali, mentre il penitente volontariamete gl'hà confessati. Ibidem. c.2.

Se è lecito confessarsi con il Laico p.639.c.1.

Delle qualità, che si deuono ritrouare nel Confessore per poter debitamente amministrare il sacramento della Penitenza.

Q Vali conditioni deue haucre il Confessore

per

per amministrar competetemente la Penitenza. pag. 640.C.2.

Se la bontà del Sacerdote sia semplicemente necessaria per il valore del Sacramento.p.641. C.1.

Quanta deue effer la scienza del Confessore per poter debitamente amministrar la Penitenza. Ibidem c.2.

Sè il Sacerdote dubitasse non esseridoneo, & il superiore ce lo reputasse, possa legitimamente ascoltar la confessione.p.642.c.1.

Quali cose deue principalmente di necessità sapere il Consessore. Ibidem c.2.

Sesia necessario, che il Confessore sappia tutte le scomuniche, e ragioni de peccati. p.643.c.1.

Come-deue gouernarsi il Cofessore in casi difficili, chehan dibisogno di consideratione. Ibidem c.2.

.Se il Confessore deue esplicitamente giudicare di ciaschedu peccato se sia mortale. Ibidem.

Delle Confessions fatte sotto buona fede con dubitatione, d con Confessione ignorante, che non sa discernere e il peccato sia mortale d veniale.

S E la confessione fatta à Confessoreignorante sot

to buona fede sia valida: p. 644.C.2.

Se tanto il Confessore, quanto il penitente, che dubira del peccato, se sia mortale, ò veniale, la confessione sia valida.p.645.c.2.

Se il penitente essendosi confessato in dubio, la confessione sia valida. Ibidem.

Come si deue confessare vn peccato, del quale il penitente non si ricorda. p.646. c.1.

Se deue permettere il Cofeffore, che il penitente manifesti il complice. Ibidem.

Se il Confessore deue assoluere il penirente per esser d'opinione contraria alla sur sua lbidem c.2.

Della prudenza, che deue bauere il facerdote per esercitar debita mente il sacramento della Confessione.

Val deue esser la prudéza del Confessore per amministrar il Sacramento della Penitenza.p.648.c.1.

Che deue il Confessore quado dubita non perdere il penitente per causa di preparatione. Ibidem.

Se deue il Confessore non confessar la zitella per non hauer fatta la preparatione.p.649.c.1.

Auuertimenti à Confessori,

che deuono inanimire il penitente, e non spauentarlo. Ibidem c.2.

Seil Côfessore deue dissimulare doue vi è ignoranzainuincibile sotto buonafede.p.650.c.z.

Se il Confessore sia obligato assoluere il penitente, non essendo in lui legitimo impedimento.p.651.c.1.

#### De Casi resernati.

S E si deuono riseruare alcuni casi più graui, & atroci p.652. E.1.

Se qualtinoglia Sacerdote habbia vguale potestà di poter assoluere da peccari. Ibidem.c. 2.

Se fia necessaria la giurisdirione al Sacerdote per amministrar la confessione. 653.0.1.

Se per certi casi horrendi vi sia necessaria magior dottrina, e prudenza. Ibidem.

Se à tutti li superiori si appartenga di riseruate alcuni peccati. Ibidem c. 2.

Quali siano, che hanno facoltà di reseruare i casi. Ibid.

Se li superiori si possono riferuare qualsinoglia caso. pag. 654.c.1.

Quali sono li casi, che si postono da superiori Rellgiosi riseruare. Ibidem.

Se secondo il decreto di Cle-

mēte VIII. li superiori Religiosi debbano riseruarli tutti ibidem c.3.

Se il superiore Religioso posfa riferuare altri casi, che li vndeci prescritti. Ibidem.

Se il superiore possa prohibire sotto pena di scommunica, eriferbarla à serososc. 1.

Se li casi, ela scommunica in quanto alla reservatione siano vna medesma cosa. p.658.c.2.

De peccati quali ordinariamente fi fogliono rifernare da fuperiori.

Vali peccati si denono riseruare.p.659.c.3.
Se li peccati interni si possono riseruare p.660.c.1.
Se doppo morte del Prelato li casi riseruati da lui, restano ancora riseruati ibi.c.2.
Se per il caso riseruato vi sianecessatio l'atto interno, & esterno.p.661.c.1.

Delli superiori, à quali s'aspetta di riseruare casi.

Vali superiori habbiano potestà sopra casi rescruari, e poterli riscruare. p.661.c.1.

Per qual ragione suole il Papa riseruare alcuni casi. p. 662.c...

Qual sia la differenza trà la

riseruatione de casi del Papa, e quella del Vescouo. ibidem c.2.

Quali fiano li casi riseruati dal Sommo Pontefice.ibid.

Se vi siano altri casi riseruati dal Papa oltre quelli della Bolla in Cœna Domini.

p.684.c.r.

Auertimento per il Confesfore intorno à casi riserua: ti annessi alla scommunicap.667.c.1.

Quali siano li casi ordinariamente riseruati à Vescoui, ò altri Ordinarij Diocesani ibidem.

Se si deue assoluere il penitete inlacciato in qualchepeccato reservato ibid.c.2.

Refolutione d'alcuni dubii in cafi riseruati che possono accadere nella Consessione sacramentale.

El superiore, se sia tenuto assoluere il penitete / p.668.c.1.

Del penitente, se si puole assoluere da reservati. p.669.

Del penitete che nega hauer commesso peccato riseruato ibidem.c.2.

Del Arciucícouo se puole asfoluere li sudditi del suffraganeo.p.671.c.r.

Del Prelato, se possa assolucre li riseruati, e lasciare li non riseruati.p.672. c.t. Del Consessore, che no puot assoluere li riseruati. p.677.

C.I.

Se il Superiore sia tenuto asfoluere il penitente da casi riseruati. p.678.c.2.

Del Sacerdote, che douëdo celebrare, ò amministrare il sacramento possa essere assoluto da semplice sacordote.

D El Sacerdote che deuccelebrar Messa per necessità.p.679.c.2.

Del peccato riferuato scordato nella confessione pag. 681.c.2.

Della confessione inualidafatta à Confessore superiore.p.687.c.2.

De peccati confessati in tempo di Giubileo quantumque riferuati.p.690.c.1.

Del Confessore, che tienes authorità generale. p. 692.

Della preparatione, che deue fare il penitente prima di accostars alla Santa Gonfessione.

N che modo deue il penitente esaminare la sua coscientia.p.693. c.2.

Se è necessaria la preparatione ne per la confessione, pag-

Come deueil penitente ac-

HOP CO.

costarsi alla confessione. p.696 C.1. Del modo che deue il peni-

tente spiegar li suoi peccati.ibidem.

Delli peccati commessi contro li commandamenti del Decalogo.ibidem c. 2.

Delli peccati contro li pre-

cetti della Chiesa.p.703.c.2 Del modo di accufarsi delli peccati mortali.p.704.c.2.

Del modo di accusar li peccati in Spirito santo. p.706.

Del modo che si deue accusare chi si confessa spesso. p.707.C.I.

IL FINE

# SECONDA TAVOLA

Di tutte le cose, che si contengano in questi dui libri della prima parte.



A Bate di Monte Cassino, di Monte Vergine, possono benedire Calici, & altro.p.258.62.

Acqua per il battesmo deue csier naturale, e flusibile che possa lauare. p.25.c.2.

Acqua necessaria per il Battesmo basta che sia tanta, che possa lauare. p.124.c.2.

Acqua non basta che toccale vesti per il Battesmo, p. 128:C.2.

Acqua materia remota per il Battesmo.p.119.c.1.

Acqua naturale necessaria per il battesmo. ibidem

Acqua qualfiuoglia purches fia naturale, e infficientes. p.120.c.1.

Acqua quando ha persa lad sua specie. p.120.c.1.

Acqua resoluta dal sale se sia sufficiente. ibidem.

Acqua distillata dall'arbori.

Accidenti miracolosamente si sostengano nell'Eucaristia.p.200.c.2.

Adulto se lasserà voluntariamente il Battesmo non potrà esser martire.p. 112.6.2.

Adulto amazzato dormendo in odio di Christo non è martire. p.114.c.1.

Adulto nel riceuere il battefmo non si deue confessare. p. 159.c.1.

Adulto più tosto deue farsi battizare da qualsiuoglia, che dal Parocho per pagag men

mento.p.159.c.2.

Adulto che riceue il battesmo fensa alcun peccato mortale non e tenuto all'attrittione.p.168.c.2.

Adulto nel riceuere il battesmo, ò penitenza deue haner attrittione generale.

p.370.c.1.

Adulto che si duole de pec-. cati per timore della penadell'inferno è capace di bat tesimo, eassolution e.p. 374.

Adulto nella tentatione deue dolersi del peccaro com

messo ibidem.

Altare e di due sorte portatile,e fermo.p.264. c.2.

Quanto deue esser grande. ibidem.

Deue esser consacrato dal-Veſcouo ibidem.

Deue esser tutto di pietra. p.265.C.I.

Deue esser tutto di vn pezzo. ibídem.

Deue esser coperto almeno con doi touaglie.ibidem.

Non deuestar mai spogliato. D.366.C.2.

Altare per tre cause restaviolato.p.288.c.1.

Arciuescouo non puol assoluere.p.631.c.2.

Assolutione domandata dallo scomunicato tolerato non e peccato, & è valida: pag.47.c.1.

Assolutione data in assenzadel penitente non è valida. P.590.C.3.

Affolutione deue darsi in voce;in scritto,o in segni,è inualida p.591.c.2.

Assolutione puol reiterarsi

allostesso peccato in diuerse confessioni. p.592.c.1.

Assolutione reiterata a gl'istessi peccati non puol darsi nella stessa confessione. ibidem.c.2.

Assolutione de peccati veniali richiede la giurisditione.p.636.c.1.

Attentione non e la stessa cosa con l'intentione.pag.66.

Attentione necessaria per far il sacramento.p.70.c.1.

Attentione di tre sorte, attuale,habituale, e virtuale. p. ibidem.

Attritione necessaria per riceuere il battesimo, e la penitenza.p.95.c.2.

Attrittione fopra naturale necessaria nel martirio. p.

115. C. 2.

Attritione nel Adulto basta per riceuere il martirio. p. 116.C.1.

Attrittione è vn dolore imperfetto che non conseguiscegratia. p.359. c.2. & **360.C.3.** 

Attrittione è di molte sorte.

ibidem .

Atti d'attrittione sensa le debbite conditioni non fono buoni e bastanti per il facramento. p.361.c.i. Λŀ

Digitized by Google

Attrito con la debbita attritione mediante l'assolutione deuenta contrito p.365. C.2.

Attritione sensa proposito di non più peccare non è esficace per il sacramento. p. 368.c. i.

Attrittione efficace confiste nella detestatione del peccato col proposito ibidem. c.2.

Attritione vera & efficace che conferisce la gratia è la sopranaturale. p. 369. c. 1.

Attritione naturale basta per riceuer il sacramento, ma non il frutto. p.370.c.1.

Attrito si puol sar contrito mediante il sacramento. p. 375.c.2.

Attrito sensa peccato mortale basta per scancellare li peccati.p.376.c.1.

Attritione sopranaturale è sufficiente dispositione per impetrar la gratia. ibidem . c.2.

Attritione deue esser generale e preceda l'assolutione.p.377.c.2.

Auertimento per il Confesfore nel amministrar la confessione p.498. c.2.

Auertimento a Confessori nell'importe le penitenze. p.508.c.2.& 538.

Auertimento da darli dal Confesiore quando dà poca penirenza. p.515.c.2 Auertimento 4 confessorie come possono ragionare, e consultarsi di cose sentite in confessione p.566.c.r.

Auertimento a confessori, come possono ragionare di cose sapute altroue. p. 569. col. 2.

Auertimento al confessore quando il penitente è di opinione cotraria alla sua p 646.c.2.

Auertimento nell'assolueres da reservati in tempo di Giubileo.p. 867. c.1.

Auertimento p.217.c.1.

Autorità dell'ordine, e di giu risditione sono distinte. p. 639. C.I.

B

B Alsamo se sia necessario per il Chrisma. pag. 177.

Balsamo significa l'odore del la buona fama. p. 178 c. 2.

Balsamo non è necessario che sia dell'Indie ò d'alrre parti. p. 179.c.1.

Battelino in nome di Christo e dubbio.p.29.c.2.

Battesmo in nome del padre, è della madre se valeria. p.28.c.2.

Battesmo li semplici meglio faria lo facessero col proprio Idioma.p.28 c.2.

Battesmo con la forma de Greci se valeria, p. 3. c. 2. p. 140.c.2. g 2 Bat-

Battesmo fatto in casa non si deue reiterare.p.41.c.1.

·Battesmo amministrato da infidele, è valido p.64.c.t.

Battesmo, e penitenza, sono frati instituiti per conferir la prima gratia. p.80.c.2.

Battesmoquandosu institui-

to.p.102.c.1.

Battesmo rimette li peccati, dona la gratia, e fa degno della gloria.p.105. c.1.

Battesmo di Christo significa il sacrameto del battesmo ibidem.

Battesmo non si puole accertare quando l'habbia instituito Christo ibidem.

Battesmo è porta di tutti gl'altri Sacramenti. p. 106.

Battesmo di tre sorte pibid. Battesmo d'acqua è il proprio battesmo ibidem pag. 118. c.1.

Battesmo d'acqua, di suoco, e sangue che cosa sia, perche così chiamarlo. ibidem.

Battesmo di sangue, è il martirio.ibid. & p.109.c.2.

Battesmo di fuoco consiste nella penitenza ibidem.

Battesmo flaminis conuiene folo a gl'adulti.p.108 c.2.

Battesmo flaminis remette la colpa, ma non tutta la pena ibidem.

Battesmo fluminis, & sanguinis rimettano tutta la colpa, e tutta la pena. pag. 109, Battesmo fluminis solo conferisce il carattere, ibidem.

Bàtteimo fluminis lieua qual fluoglia irregolarità, ecceto la bigamia. ibidem.

Battesmo, è di tre sorte, non per questo il sacramento, e di tre sorte.p. 110.c.2.

Battesmo non si puol dar al figliolo non ancora nato. p.111.c.1.

Battesmo sanguinis ricerca

cinque cose.

Battesmo si effettua con trecose materia, forma, e ministro.p.119.c.1.

Battesmo d'acqua è vero sacramento p. 118.c.1.

Battesmo, e vn lauamento del corpo esteriormente fatto.p.118.c.1.

Battesmo non si deue far co materia dubbia, se non in caso di estrema necessità. p.123.c.2.

Battesmo se non è per necessità non si deue sar con altr'acqua, che quella del sacro sonte ibidem.

Battesmo fatto da vna donna col solo dito intinto nell'acqua fu valido. pag. 125. col. 1.

Battesmo si puol far in tres modi peraspersione, insusione, & inmersione ibide.

Battesmo si deue far secondo il rito della Chiesa cathedrale.ibidem:

Battelmo si puol far per ne-

cessità in membro principale, o braccio, ò piede. p. 126.c.1.

Battesmo fatto nel piede, ò mano si deue reiterare sotto conditione.p.127.c.1.

Battesmo fatto da donna quando si deue reiterare.

Battelmo non fi puol far nel ventre della donna. p. 128.

Battesmo solemne si deue sar con parole lattine. p. 139. col.1.

Battesmo fatto per ignoranza se valeria. p. 142. c.1.

Battesmo fatto per necessità in casa, soprauiuendo si deuono far le solennità. pag. 147.c.1.

Battesmo a figlioli d'infideli non si deue dare contradicendo li genitori. pag. 150. col. 1.

Battesmo in caso di necessità lo puol fare quelsiuogliahuomo, ò donna. 153.c.1.

· Batteimo non si puol far dafe stesso. Esempio di vn-Giudeo pag ibidem.

Battesmo amministrato all'adulto che perseuera nel peccato mortale, vale. pag. 138.c.1.

Battesmo non si deue amministrar all'adulto, che nonsia instrutto.p.159.c.1.

Battesmo si puol sar per le tre inmersioni, & anco per vna.p.161.g.2.

Battesmo riceuto dall'adulto con intentione neutrale. p. 166. c. 1.

Battesmo conferisce tre effetti.p.169.c.t.

Battesmo detto primatauola libbera dal peccato originale.p.3 30.c.1.

Battesmo sanguinis, flaminis & fluminis. p.107. c.1.

Bonta sapienza, e prudenza fono necessarie conditioni al Confessore. p.641.c.1.
Bugia nella Confessione in cose grani rende inualido

C

il sacramento.p.388.c.1.

Arattere è vn segno che contiene potestà spirituale. pag. 76.c.2.

Carattere in che confista, ò nella potenza intellettiua, ò nella voluntà. ibidem.

Carattere s'imprime in trefacramenti. ibidem.

Carattere che cosa sia. pag. 77.c.1.

Carità antecedente, e consequente p. 116.c.1.

Carità consequente basta per riceuere il martirio ibid.

Cardinali non Vescoui pola fono eleggersi Confessore, p.618.c.1.

Callice come si deue preparare p. 256.c.2.

Callice, e parena deuono effer confagrati, p.158 col.2.

Callice deue esser di oro, ò pur d'argento.p.272.c.2.

Callice resta disacrato quando e notabilmente guasto, ò rotto.p.290.c.2.

Callice fatto a vite. ibidem.

Callice quando di nuouo s'inora.291.c.2.

Callice quando li si danno alcuni colpi se resta disagrato. ibidem

Calciamenti deue hauer il facerdote quado dice mesfa.p.292.c.i.

Casi reservati quali siano, e chi possa riservarii.p. 654. col.i.

Casi reservati non tutti sono necessarij riservarli ibid.

Casi si possono riseruare da superiori, ma deuono esser mortali, & esterni pag. 660. col. 1.

Casi reservati à sono per legge, à per ordine del superiore.ibidem, c.2.

Caso riseruato per incorrerci ci bisogna l'atto esterno, e consueto.p.661. c.1.

Casi reservati al Papa quali siano.p.663. víque 666.c.2.

Casi solliti a riseruarsi da Vescoui.p.667.c.1.

Chiesa noa puol mutare, ne variare la materia de sacra-menti.p.26.c.1.

Chiesa s'intede tutto lo spatio interiore dal tetto sino al pauimento.p.275.6.2. Chiesa, altari, & instrumenti deuono esser consacrati ibidem.

Chierico se amministra le cose sacre se pecca.pag. 8.

Christo ha instituito la forma del sacramento, e quella si deue osseruare. p. 26. c. 2.

Chrisma deue esser benedetto dal Vescouo. p. 174. col.1.

Chrisma deue esser nuouo. p.176. c.2.

Cingolo perde la benedittione sessi tronca.pag.193. col. 1.

Circoncissone è sacramento della legge scritta.p.11.c.2.

Circocissone ha hauto il suo principio nel tempo di Abramo. p. 11. c. 2.

Circoncissone non appartiene alla legge della natura. ibidem.

Circoncissone era comune al populo Hebreo, e descedenti da Abramo, ibidem.

Circoncissone è succeduta alli sacramenti della legge naturale ibid.

Circoncissone per due cause fu instituita. p.12.c.1.

Circoncisione rimetteua il peccato originale. p.a 2.c.1.

Circoncisione fu instituita, acciò il populo eletto susse distinto.p. 12.c.1.

Quello che non era circoncifo non spetena saluarsi. p.12.c.2. Cir-

Circoncisione ordinata da Dio per rimettere il pecato originale.p.12.c.2.

Circoncisione non era talmete necessaria, che l'huomo non potesse saluarsi. p. 13. c.1.

Circoncissone in quel tempo conferiua la gratia p. 14.c.1. p. 78. c. 2.

Circoncissone obbliga tutti li descendenti da Abramo. p. 15.c.t.

Circoncisione si poteua far anco delle donne. pag. 15. col.2.

Circoncisione ordinata per reprimere il fomite della carne. 16. c. 1.

Circoncisione si poteua fare in qualsiuoglia luoco.ibid.

Circoncisione con che strumento si doueua fare ibid.

Circostanze agrauati, e diminuenti si deuono accusare. p. 389.c. 2.396.c.1.

Circostanza sono accidenti che agrauano, e minuiscono il peccato, p.402 c.2.

Circostanze sono di quattro, sorte, e quali. 403. c. 1.

Circostanze diuerse, che red dano inualida la confessione da parte del sacerdote. pag.452.C.2.

Confessione amministrata da scomunicato vitando è inualida.p.46.c.1.

Confessione amministrata da scomunicato tolerato è

valida ibidem...

Confessore amministrando con peccato mortalepecca mortalmente. p. 60. col.1.

Confessione non si ricerca per ricerce il Battesmo. p.93.c.2.

Confessione per piu cause puol farsi per segni, e seritture. p.459.c.1.

Confessione, e comunione, aunua tralasciata è trasgressione di dui precetti. p.487.c.1.

Confessione preuenuta sadisfà al precetto ne pericoli. p.491.c.1.

Confessione non intiera per proprio dissetto non sadistà al precetto.p.492. c.1.

Confessione sacramentale è vn acusatione de peccati fatta al sacerdote pag. 3792 col. a.

Si dice voluntaria acculatione perche il penitente vi concorre con atto esterno.

Si dice secreta perche nessuno è tenuto a sarla palese.

Si dice fatta al facerdote, perche questo è il vero ministro.p.380:

Si dice de peccati perche, questi si accusano, e non la virtù ibid.

Si dice de peccati proprij perche lipeccati d'altri no fi deuono racontare pag. 381.c.a.

Si dice per ottener la remiffione, perche quello è l'effetto della Confessione. p. 382.c.1.

Confessarsi con intentione cattina di indurre a peccato il Confessore non è co-

feilione. 382.c.1.

Confessarsi da dui confessori per mantenersi con l'ordinario in buona fama, pag. 386.c.1.

Confessarsi di minor, ò magior numero de peccati.p.

447. C.1.

Cofessarii de peccati dubbij .
ibidem.

Confessarsi d'vn peccato solo veniale, ibidem.

Confessione coprirla si puol rendere inualida. 391. c.1.

Confessore deue eleggersi idoneo di buona vita. pag. 392. c.1.

Confessione intiera è valida.

p. 395.

Confessione no intiera puol essere inualida. 463. col. 1. 444. c.2.

Cofessore puol ordinare per giuste cause che possa sar fare ad altri la penitenza...

Confessore puol parlar suor di confessione col penitere delle cose vdite da lui pag.

550.C.I.

Confessore à Parocchiano non puol negare, ne comunione ne matrimonio per cose vdite in confessione. 554.

Confessor non puol parlare de cose publiche vdite in confessione. 568.c.i.

Confessore in diuersi casi no è tenuto al sigillo. pag. 570.

Confesiore è obligato a tener celato il peccato del complice.p.571.c.1.

Confessore tre cose deue hauere cioè porestà, scienza, e prudenza.p.544. col.. &

641.648.

Confessore puole obligare il penitente alla satisfatione anco de peccati veniali. p. 637.c. 1.

Confessore deue hauere tanta scienza che sappia discernere il veniale dal mor

tale.p.648.C.L.

Confessore quali cose è necessario che sappia. p. 642. & 643. C.2.

Confessore ne casi difficili puole assoluere il penitente. p. 643. C. 2.

Confessore non deue, d'ogni peccato farne esplicitaméte giudicio. p.444.c.1.

Confessione fatta a confessore ignorante sotto buonafede.p.445.c. 1.

Confessione fatta de peccati dubbij, èvalida ibidem c.2.

Confessore non deue permettere si manifestano eoplici. p.446.c.1.

Con-

Confessore no deue mostrar Isdegno de peccati sentiti in confessione p.649. C.2. Confessore deue dissimulare doue vi è ignoranza. pag. 650.C.1. Confessore deue assoluere il penitente mentre non vi è legitimo impedimento p. 651.C.1. Confessore che tiene authorità generale puol assoluere da censure. p.692.c.2. Circostanze quando, e quali si debbano accusare, pag. 404.408.8.436. Circostanza che aggranano ò iminuiscono li peccati fono sette. p.410.c.1. · Circostanza che muta specie deue accusarsi. p. 425. Circostanza di virginità nell'atto carnale deue accufarsi.412.c.1.

Circostanze che rendano inualida la cofessione. p.444.

vsq.452. Conditioni necessarie per la vera confessione sono sedeci.p.384.c.1.

Congruenza del battesmo perche sia stato instituito. p.122.C.I.

.Congruenza dell'Eucaristia perche sia stata instituita con pane,e vino.p.197.c.1.

Confirmatione che cosa sia. p.171.c.2.

Confirmatione non è talméte necessaria.p.172.c.1.

Confirmatione folo la puole conferire il Vescouo. pag. 183.C.2.

Confirmatione perche si da : la guanciata p. 187.c.1.

Confirmatione apporta tres effetti.p.188.c.1.

Compare non sono necessarij nel battelmo. pag. 161.

Comunione prohibita (auati qualsiuoglia cibo.p.221.4

Communione si deue amministrare a chi la domanda. p.140.c.2.

Communione si deue far la pasqua.p.301.

Communione non facendosi la pasqua.p.303.

Communione se si possa anticipare. p.305.

Communione quanto tempo si conserua sotto les specie.p. 306.c.2.

Consenso non è necessario ne figlioli. pag. 113.c.t. 🧳

Consenso e necessario nelli adulti.ibidem.

Contrittione, e Confessione sono parti esfentiali della penitenza.p.333.c.1.

Contrittione sensa confessione almeno in voto non basta.p.ibidem.

contrittione è vn dolore dell'animo con detestatione.p.355.c.1.

Contrittione è vna durezza di cuore che con la penitezasi ammollisce. ibid.c.2.

Con-

Contrittione si chiama dolore perche è causa del dolore.p.353.c.1.

Contrittione nasce dall'amor verso Dio da cui riceue il suo valore. p.354.c.1.

Contrittione vera ricerca.
l'atto positiuo ibidem.c.a.

Nella contrittie ne basta vna. vniuersale detestatione. p.355.c.1.& 500. c.2.

Ogni contrittione e sufficiete per rimettere qualsuoglia peccato. p.356. c.1. & 501.c.1.

Contrittione quanto più è magiore, più leua la pena.

fono lasciar il peccato, e perseuerare nel bene. pag. 358.c.2.

Contrittione differisce dall'attrittione, e la sua causa. **1**.364. c.2.

Contrictione, è dolor perfetto attrittione imperfetto. ibidem.

Contrittione confeguisce la gratia solo col sacramento, in voto, l'attritione in re. pag. 365. c.1.

Contrittione, e confessione al penitente sono essentiali per esser giustificato p. 378.c.2.

Copula coniugale. p. 281. & fequentibus.

Corporale. & altri ornamenti si possono benedir da superiori.pag.260.

Corporale perche tocca il corpo di Christo si benedice.p.292.c.1.

Croce è necessaria sopra l'altare per dir messa. pag. 267. col. 2.

D

Delitto fatto in mia prefenza tantum se sono obbligato vitarlo. p. 245. Delitto come si possa chia-

Delitto come si possa chiamar publico. p.243.

Deprecatione. Mesercatur tui, &c. non e necessario aggiungerlo p.577.c 2.

Desiderio di contrittione sensa il suo effetto non a buona attrittione . p. 365. col. 2.

Detestare il peccato con dolore imperfetto è sufficiete attrittione. pag.ibidem. col.1.

Diacono se pecca amministrando con peccato mortale p.53:c.2.

Differenza tra li sacramenti antichi, e nuoui. p.78.c.2.

Differenza fra la satisfatione, e opere buone.p.523. c.2.

Differenza fra il figillo facro, e secreto humano. p. 532. & 563.C.2.

Digiuno naturale confisted da mezza notte all'altramezza notte.p.219.

Digiuno si rompe quando la sera si pone vn confetto, e dura passata mezza notte.
p. 221. Di-

Digiuno è opera satisfattoria efficace. p. 505.c.1.

Dispositione che si ricercanel recipiente per riceuer la gratia.p.83.c.1. & p.89.

Dispositione vna consiste nell'intelletto, e l'altra nella volunta, i bidem.

Dispositioni che si ricercano per riceuer li sacramenti. p 95.c.2.

Dispositione necessaria per riceuere il battesmo. p.94. Dispositione necessaria nel martirio.p.113.c.2.

Dispositione dell'adulto necessaria per riceuer il battesmo. p.114. c.2.

Dispositioni necessarie all'adulto per riceuer il battesmo.p. 164.c.t.

Dio ha fatto più conto della passione di Christo, che dell'offesa di nostri peccati.p. 101.

Dispensa di Confessione come possa farsi dalla Chiesa. p.469. c 1.

Dispensa di Cofessione puol farsi dal Papa ibidem. c.2.

Dolore del penitente deuc esser formale no virtuale. p.345 c..

Dolore del peccato veniale deue esser formale. p. 346. & 477.c. 2.

Dolore naturale del peccato, è valido per il sacramento. p.348.c.2.

Dolorenaturale del peccato

non conferifee la gratia.
p.349, c.2.

Dolore e tristezza del cuore sono effetti della contrittiono.p.351.c.2. & 461. C.2.

Dolore del penitente deuc esser voluntario, elibbero, p.352c.2.

Questo dolore si cagiona nel la voluntà mentre l'intelletto apprende il peccato. ibidem.

Dolore del penitente deues esser per l'offesa che si sà à Dio.p.353 c.1.

Dolore del penitente deueesser magiore de peccati
magiori.p.357.c.1.

Dolorsi per timor della pena, e per farne penitenza, es buono, e sufficiente p.361. col.1.

Dolore per timor della pena come fine prossimo è buono.ibidem.

Dolore che non e sopra ogni detestatione è sufficiente col sacramento per la gratia.p.362 c.1.

Dolore sensa proposito lasciar il peccato non è valido p. ibidem & p. 177. c. 1.

Dolore del peccato per fine dishonesto non è buona attrittione.p.366.c.2.

Dolore de peccati deue essere vniuersale. ibidem.

Dolore de peccati deue effere anco de scordati. pag. 367. c.t.

h 2 Do

Dolore de peccati veniali la concedette v. 620.c.2 Errore commesso del Sacernon è necessario sia vnidote in confessione non uersale.p.593.c.i. Donne come si saluauano ... si puole manifestare, pag. nella legge vecchia, p. 14. . \$51. C.3. Esempio è più cflicace che la col. F. Donna se puole amministraparola.p.57.c.2. re all'Altare p.321.c.1. Esame di coscienza è neces-Doue deue confessarsi quelsaria al penitente pag.695. lo che tiene due habbitacol.I. Estrema vntione si puol dar tioni. p.624.c. E. Dubbitare se il sacramento a pazzi.p.319.c.2. Età nella quale l'huomo è · sia valido per causa di maobligato alla communioteria dubbia p.40.c.1. Dubbio d'essersi confessato ne.p.296.c.2. del peccato mortale, è be-Età obligata all'osseruanza ne confessarsene.p.321.c.1. de cibi.p,298.c.1. Età che comincia l'vso di ra-Go parola della formagione. p.298.c.2. dell'assolutione non è Eucaristia fu instituita da necessaria. pag. 612. & 620. Christo la notte della sua passione.p.191.c.1. col.i. Eucaristia quando produca Effetti che producano li sala gratia.p 84.c.2. cramenti. p.74.c.2. Effetto dell'Eucaristia quan-Eucaristia molto più degna do reuiuisca.p.99. c.2. della penitenza.p.99. c.1. Eucaristia non si deue fare Elemosina e opera più satisnel fermentato p.195 c.2. fattoria dell'oratione, e di-Eucaristia più presto si deue giuni.p. 504.c.2. lassare che farla nel ferme-Elemosina contiene in se l'oratione, e digiuno. p. 505. tato.p. 196. Eucaristia consiste nel corpo, col.i. e sangue di Christo. p. 197. Elettione del Confessore chi la possa fare. p. 612. & 620. Eucaristia se siano necessarie tutte le parole.p.205. c.1. Elettione di Cofessore richie Eucaristia solo il sacerdote مد de giurisditione propria n'è ministro. p. 206. p.615.C.1. Eucaristia se si puol dar a Elettione di Confessore du-

ra anco dopo morte di chi

Eu-

pazzi. p.318.c.1.

Encaristia si deue riceuere in . gratia.p.320.

nistrare da altri che dal Sacerdore. p.322.

Se il Diacono, eseil Laico. ibidem.

Eucaristia se la possa pigliare l'apestato, & il sacetdote da le stesso.p.3 25.

F Acultà de prelati per eleg gersi Confessore. p. 614. col.1.

Facultà de Confessori non è in tutti vguale. p.652.

Fede necessaria per la nostra salute p.63.c.2.

Ferito, ò infermo che non puol finir la Confessione si deue assoluere. p.399.c.2.

Ferito ò infermo agrauato per segni di coutrittione li si puol dar l'assolutione. P. 400.

Figlioli nati, & educati da Christiani non si deuono battizare.p.41.c.1.

Figlioli presi da Barbari, ò a infideli se si dubbitasse, p. ibidem.

Figlioli trouati in abandono si deuono battizare lotto condittione. ibidem.

Figlioli martirizzati per amor di Christo sono martiri.p.110.c.1.

Figliolo infermo giunto all'-

vso di ragione se si deue battizare.p.209.c.2.

Eucharistia se si puol ammi- Figlioli hanno l'ysodi ragione quando discernano il bene dal male. p.467. c.2.

Figlioli prima delli 12. ò 14. anni non possono esser puniti con la pena stessa pag. 468.C.1.

Eine per il quale si è peccato se muta specie deue accufarsi.p.424. c.1.

Fomite più facilmente si remetteua nelli circoncisi che ne gl'altri.p.12.c.1.

Forma instituita da Christo de sacramenti si deue osseruare.p.26.c.2.

Forma se variasse accidentalmente valeria. p.27.c.1. Forma come si varia accide-

talmente, ò materialmente. ibidem.

Forma del Battesmo si puol proferire col proprio Idioma.ibidem.

Forma de sacramenti si puol variar in sei modi.p. 27.c.2.

Forma con parole Equiuoche se valeria p.32.c.1.

Se pecca il ministro seruendosi ne sacramenti di formadubbia.p.38.c.1.

Forma si dene proferir tutta da vn ministro.p.42.c.1.

Forma del Battesmo. p. 13 1. Forma dell'assolutione in che consiste.p. 576. c.2.

Forma dell'assolutione varia dall'yso della Chiesa è pec-

cato mortale. pag. 586. c. r. Forma dubbia non deue seruire, è si pecca mortalméte.p.587 c.c.1.

Forma dall'affolutione in dui modi si puol vsare. p.

587. &c 588.

Forma dell'assolutione con coditione de futturo, e in-`ualida.p.589.c.t.

Furto attratto per bocca di diuerse viuande se rompe

il digiuno.p.249.

Furto fatto in Chiesa in tre modi douenta sacrilegio. p.427.& 428.

🤜 lelo, ò giaccio, ò neue J non sono materia atta per il battesmo. p. 25.c.2.

Giudice deue dar tempo al condannato che si possaconfessare.p.100.c.2.

Giudice puol differir la morte al reo dui, ò tre giorni che si confessa, p ibidem.

Giudice non puole libberar assolutamente il reo. pag.

ibidem.

Giudice che ha notitia d'vn delitto per via di cose di confessione deue assoluer-10.p.594.c.1.

Giudici superiori non tutti possono reservarsi casi. p.

653.C.2.

Giurisditione necessaria al Confessore, è di tre sorte p.

397. & 598. col. 1.

Giurisdittione ordinaria ere mi nistri la possedano, pag. 598. 599. C. [.

Giurisditione al Papa, si conferifce da Christo, p. 598.c.2.

Giurisditione Episcopale se sia ius diuino, dhumano, p. 599.

Giurisditione ordinaria delegata, è inte concessa, qual siano.p.909.c.t.

Giurisditione semplicemente necessaria al Confessore, de-

ue hauere due conditioni,p. 610.C.I.

Gratia ex opere operato fi conferilce ex vi lacramenti,pag. 75.C.I.

Gratia si conferisce da tutti li Sacramenti, ex opere operate

Gratia primaria, e secondaria. qual fia,p.79.c.2.p.90.c.1.

Gratia si causa in quell'instante intrinseco quando la materia,p.83.c.2.

Gratia si conterisce nell'vitimo instante, che si compisce il Sacramp,85.c.1.

Gratia, che si riccue leuata la. fintionc,p.100.c.1.

Gratia è cosa sopranaturale, d.370,c.1,

Erclie, ò altri grani delit-ti saputi in Confessione non posiono renelarsi, pag.

Herelia, è altri grani delitti, come possone quertics per ouiar-

fono obbligati alla Confess. ouistli,p.472.c.1. Hora di dir Messa, p. 210. P-474C.I. Intentione del ministro è ne-Hostia quando si attacca al pacessaria ne Sacramenti, p.27. lato, ò restasse nel sondo del Calice, p. 231. C. I. Hoftia, che quafi nel fine della Intentione non è vna stessa cosa Messa si troua, il Sacerdote con l'attentione, p.66.c.1. la deue sumere,p.231.c.2. Intentione è atto di voluntà, ibidem. Neesto,e sua dechiaratione, Intentione è atto libbero, ibd. Intentione di far il Sacramen. P.419.C.3. to confiste principalmente Incesto, è di molte specie, & il grado è necessario accularlo nella voluntà, ibid.. Intentione di trè sorte attuale, in Confessione, p. 430. & 435. Incenso vsitato dalla Chiesa,p. habitualė, virtuale, ibid. Intentione attuale continua. 439. Infermo deue communicarli à sempre in tutta l'attione, digiuno se non vi è pericolo, ibidem. P. 227.C. I. Intentione habituale è quella. Infermo i puol communicare che si sa alcuna cosa per l'haper viatico non digiuno, ibibito già fatto. p.67.c. 1. dem. Intentione virtuale è quella, Infermo si puol communicare che dura virtualmente.ibid. per viatico ogni volta, che Intentione di due forte assolul'infermità varialle libid. ta,è conditionata qual siane, Infermo le fi communica dopò p.67.c.2. il viatico deue esser digiuno, Intentione attuale non è neibidem. cessaria se bene sufficiente, Ignoranza invincibile non inp.68.c.2. ualida la Contessione, 3.77. Intentione habbituale non & sufficiente ibid. Ingratitudine verso Dionon è Intentione virtuale necessaria necessario accusaria, p.420. è bastante, ibid. Intentione necessaria per li Sa-Ingiuría fatta à persona qualisicramenti.p.71.c.1. cata è circostanza agrauante Intentione necessaria di quello, che riceue il Sagram. p.72.00 P.435.C. 2. Ingiuria fatta à diuecsi deu 88.c.ı Intentione de figlioli supplisce accularii,426.c.1. Insideli Cathecumeni non. la Chiefa, p.89.c.1. ¿Co-

Cost ancora à pazzi, e furiosi, ibidem. Se il ministro intendesse far il battesmo con la trina immersione non valeria farne vna. Interprete è tenuto al sigillo della Confessione, p.482.c. 1 & 559,c.1. Aico non è obligato al facro sigillo,p.560,c.1. Laico come possa per necessità . Confessare, mà non assolucre,p.639.c.2. Lasciare di volersi battizare co speranza del martirio non è vero martire, p. 112. c. 1. Lasciare vn peccato mortale nella Confessione è eircostanza agrauante, p. 3 96.c.1. Lasciar la messa in giorno di festa è vn sol peccato, p.422. C. I. . Licenza data dal penitente al Sacerdote di riuelar la sua 25 Confessione deue esser lib-... bera, p. 548.c.2. Licenza data di riuelar la Con-مة fessione non basta; che sia م presunta,p. 549.c. 2. Licenza di poter parlar di cose sentite in Contessione puol

dimandarsi,p.555.c.2.

Luoco necessario per dir mes-

fa,p.216.

Liceza di poter parlar per cau-

Lumi necessarij per dir messa,

sa vrgente, deue concedersi

p.268.c.t.

Lume di che materia sia neces
fario,p.ibid.

. : M

Artirio non è facramento, quantunque alle volte sia battesmo, p. 110.e.2.
Martirio se non suppone la carità non vale, p. 115.c.1.
Martirio è atto persettissimo di
virtu, al quale Dio hà dato
gran priulegi, p. 112.c.2.
Martirio non ricerca dispositio;
ne, mà solo voluntà di morire, p. ibid.

Martirio de Santi PP. è antipofto al battesmo, p. 116.c. 1. Martire non è necessario, che-

sia in gratia,p. 116.c.2.

Mammana deue sapere tutte le cose necessarie per il battesmo.p. 162.c. 1.

Materia del sacramento qual sia,p.24.c.2.

Materia, & forma, fono parti necessarie per il sacramento, p.23.c.2.

Materia prossima, e remota di ciaschedun sacramento qual sia, p. 25. c. 1.

Se pecca il ministro seruendosi di materia dubbia, p.38.c.t.
Pecca quantunque sosse più probabile, p.39.c.t.

Matrimonio vale con la presenza dello scommunicato, pag-

Matrim fiù dato in officio della natura, o remedio della concu-

cupifcenza,p.9.c.1.

Materia in più modi fi puol confiderare,p.336.c.1.

Materia del facramento della penitenza di due forte, pag. 3 36.c.2.

Materia dubbia in confessione fi puol assoluere sotto conditione, p. 343.c. r.

Materia proffima del lacrameto della penitenza, sono contrittione confessione, e satisf. p.344.c.2.

Messa detta da sacerdote cattino, p. 207. c. 3.

Messa cominciata, non si deue lassare, p. 209.c. 1.

Messa dirla prima di matutino se si pecca,p.: 11.

Messa non si deue dire se nondigiuno,p.2 19.c.1.

Messa non si deue lasciare quado è cominciara, p. 230. c. 2. Messa si deue dire detto matu-

tino,p.256.

Messa se si puol dir suora.

della Chicia, p. 261. c. 2.

Messa non si puol dir in mare, ibid.

Messa vi è necessario l'altare, p. 264.C.2.

Messale necessario per dir messa, p. 267.

Messa non si puol dir senza ministro, p. 270 c. 2.

Messa si deue celebrar secondo il rito del messale, p.271.0.2.

Messa non si deue dire in Chiesa polluta, p. 286. c. 2.

Messa con licenza del Vescouo

si puol dir in Chiesa polsuta, p.287.

Messa corrente per sodisfare alla messa votina, p. 311.

Messa se più giona de requie per li desonti, che altra, pag.

Se il sacerdote riceue magior gratia, che il laico nella Comunione, ibidem.

Se per communicarli sub veraque specie si riccua magior gratia, p. 314.

Ragioneuolmente la Chiesa.

hà ordinato, che il laicosi
communica solo sotto vna.
specie, p. 317.

Ministro, che amministra Sacramenti si puol considerar indui modi,p.44.c.1.

Ministro deue hauer l'autorità, e potestà ibid.

Deue hauer la bontà, in che modo sia necessaria, ibid.

Se pecca il ministro amministrando con peccato mortale,p.45.c.2.p.5.c.2.

Ministro tristo, quando amministra inualidamente, p. 46.

Ministro scommunicato vitando se amministra validamete, ibid.

Ministro, che amministra degnamente, è obligato à procurar li mezzi, p. 49.

Ministro, che battezza solennemente, se pecca, p. 51.c. r. Ministrari il battesmo per pe-

Minstrar il battesmo per necessità, non pecca ammini-

Aran.

firandolo conpeccato, p.52 Ministro nó opera in virtù pro-

pria, p. 65.C.1.

Ministro de Sacramenti deues effer Sacerdote, p. 64.c. 1.

Ministro nel battezare mentre infonde deue proferir le parolc,p. 160.

Ministro, che battezza deuco

toccare, p. 160.

Modo da osseruarsi nel confesfare il cenitente,p.349.6.1.

Modo di confessarfi quando no si ricorda del numero de pec cati,p.397.c.1.

Modo di conoscere il peccato, quando muta specie, p.405. C. 2.

.Modo nella copula tra coniugi non è necessario accusarsi,p. 433.C.I.

Modo di reiterar la confessione inualida, p. 450 & 491.

Modo da tenersi dal penitente, quando non puole accusarsi d'vn peccato,p.454.c.1.

Modo da confessare vn peccato, che non si ricorda, p.646.

Modo, che deue tener il Con-. fessor e, quando il penitente non hà fatto la preparatione, p.648.

Modo, che deue tener il Confessore, quando il penitente, ò lui nó hà facultà d'assolue-

re,p.676 C.2. Modo, che deue tener il Contessore, quando assolue das vn caso senza fac uità, pag? 677.& 678.

Modo, che deue tener il penitente in claminarli, p.693.&

Modo di accostarsi il penitente al Contessore, p. 696.c. 1.

Modo col quale il penitente deue spiegar li peccati suoi, p.ibid.c.2.

Modo di accusarsi de peccati. commessi contro il decimo commandamento.p.696.

Modo di accularli contro li s. precetti,p.703.

Modo di accularli de lette pec cati mortali,p.706.

Modo di accularli de peccati in Spirito Santo, 707.C. 1.

Modo di accularfi, chi si con-· fessa spesso,p.711.C.2.

Mormoratione fatta in presenza di molti,p.426.c.2.

Muto, & altri impotenti posso. no consessarsi con segni, e fcritture,p.79.c.2.

Morire per la fede di Christo,ò ih suo odio, è martirio, p. 113

Matrimonio contratto conpeccato mortale, épeccato, p. 64.C.I.

T Ecessaria vna cosa puol Y essere in quattro modi, D.19.C.2,

Non è necessario d'ogni peccato hauerne special dolore, basta vna generale,p.501.c.3

Notitia di qualfinoglia colafaputa in Confessione obliga al sigillo, p. 564. c. 1.

Nouitij godono i prinilegij de professi della Religione, pag. 608.c.2.

Numero de peccati, specie, e cir costanze deuono accusati distintamente in Confessioac, p. 396, c. 2.

#### Q

Bbligo del peccatore è pentirû de peccati nell'a-ministrar, ò riceuere il Sacr. p.373.c.2.

Obbligo della moglie è sempre & in ogni modo rendere il debbito, p. 433.c.2.

Obbligatione puole alle volte lasciarsi senza peccato, pag. 454.c.1.

Obblighi del penitente in obbedir il Confessore, pag. 463. c.2.

Obbligo di confessati , dopò arriuato all'anni della discrettione, ibid.c.2.

Obbligo di ogni Christiano di contessarii vna volta l'anno, p.472.

Obbligo di confessarsi è solo vna volta l'anno de peccati mortali, p. 475.

Obbligo d'ogni Christiano di riconoscere ogn'anno il suo Pastore, p. 476. c. 2.

Obbligo dell'annua Confessio.
ne, e la Quadragesima, con-

altre opinioni, p.490.c.r.
Obbligo del Confessore è di
obbligare il penitente allarestitutione, altrimente pec-

ca.p.495.c.1.

Obbligo del Confessore in amministrare li Sacramenti non fempre, e quando, p. 496.c.r.

Obbligo del penitente è essaminar la sua conscienza aua ti la confessione, p.501.c. i.

Obbligatione di confessarsi per far l'Eucaristia, e per riceuer-

la,p.5.c.1.

Opinione probabile in occorrenza de peccati dubbij si puol seguire, p. 3 41. c. 2.

Opinione probabile, mà non necessaria è, che il peccatore debba pentirsi, p. 373. c. 2.

Opinione probabile di potere affoluere vn moribondo per fola relatione, p. 401.c. 1.

Opere buone anco per obblication por positiono importi alle volte per penitenza, p. 510.6.2.&

Opere satisfattorie di trè sorti, orationi, digiuni, & elemosi, ne,p.504.c.1.

Opere buone anco per obbligo fono da Dio accettate in fatisfatione de peccati, ibid. c.1.610.

Opere buone per altro oblligate non pecca il Confessore importe per penitenza, pag. \$12.0.2.

Opere buone nella poca penitenza, e bene inguagerle al

2 J:e

penitente per remissione de peccati, p.515,

Opinioni contrarie, e probabili, quando vn penitente non vuole accettar la penitenza, p. 539. c 2.

Opinioni probabili se vno trouata vn carta de peccati sia obbligato al sacro sigillo, p.

Opinione probabile se il semplice Sacerdote possa assoluere da veniali, p. 632. vsque ad 639.

Opinione probabile se vn penitente possa esser assoluto da casi reservati, p.669.c.r.

Opinione probabile, che vn. Sacerdote douendo per necessità dir messa possa esser assoluto, p. 679.

Oratione è opera satisfattoria, p. 509.C-2.

Ordinario comprende anco i Prelatise Provincialisp. 606.

Ordinarsi la primatosura, è pec cato, q. 173.c. 1.

Orationi, che deue dir il Sacerdote mentre si veste per dir messa,p.257.c.2.

Se pecca il Sacerdote non lo dicendo, p. ibid.

P

Adre, ò madre non puol forzar alla Confessione, mà essortare, p 393.c.t.
Papa è obbligato alla Confes-

sione,p.472.& 612.

Parochiano è obligato à vsar diligenza, che li sudditi si bat tezzano, p. 47. c. 2.

Parocchiano battizando conpeccato mortale pecca grauemente, ibid.

Parocho battizando per officio, deue víar tutte le solennità solite, p. 147.0.1.

Parochiano, che non volesse battizare senza esser pagato, p. 159.0.2.

Particole restate al Sacerdotes dopò la Communione, pag. 23 2.C.I.

Patena resta dissicrata, quando sarà notabilmente rotta, p. 290.c.2.

Parochiani, ò curati non possono dar licenza ad altri di Consessare, p. 600. c. 2.

Parochiani, ò Vicarij de Vefcoui non possono chiamarsi Prelati, p. 614.

Parochiano in occasione di viaggio puol cofessare li suoi sudditi, p.614.

Parochiano assistendo al matrimonio non pecca mortalmente, p.61.c.2.

Passione sù accettata da Chri stonella sua Concettione, p.102.C.I.

Pasqua si deue communicare,p. 303.c.2.

Peccato se sia graue, ò legiero si conosce dalla trasgres sione, p. 39. c. 3.

Peccati quantunque grauif-

imisi remettano tutti nel battesimo, p. 167.c.2.

Peccato originale non puol esser materia della peniteza,p.339.c.1.

Peccati commessi auanti il battesmono possono esser materia del Sacramento, ibidem c.2.

Peccato veniale è materiaremota sufficiente, non necessaria, p. 340. c. 2. 593. c. 1.

Peccato veniale dubio puole esser materia necessaria, p. 341.c.1.

Peccati veniali non sono necessarij confessarli, ibidem col. 2.

Peccato dubbio non puol esser materia per la penitenza, p. 343.c.1.

Peccato vna volta cofessato puol esser materia sufficiente,p.389.c.1,

Peccatore, benche sepre douesse detestare il peccato, non è obligato, p. 371. c. 1:

Peccatore no deue compiacersi del peccato commesso, p 372.c.1.

Peccato mortale dubbio, deue confessarsi, p.396. col.1. 478.

Peccati mortali deuono dirsi tutti a vn Confessore, p. 398.& 478.c.1.

Peccato mortale lasciato per malitia, rende inualida la Confessione, p. 444.c. 2.

Peccati è lecito consessatli

in publico, e per interpre-. te,p.482.c.1.

Peccato mortale commesso dopò l'obbligo dell'annua confessione, deue cofessarsi,p.483.c.2.

Pecçato racordato fatta l'annua confessione, deue confessarsi, p. 484.

Peccati più graui deuono riseruarsi, p. 652.c. 1.

Peccato reservato, scordato in confessione, fatta à Cofessore semplice remanes reservato, p. ibidem.

Peccato scordato in confessione reservato in tempo di Giubileo non remanereservato, ibid.

Peccati reservati confessati invalidamente in tempo di Giubileo non possono esserassoluti, p. 687.

Peccati reservati inualidamente confessati à Prelati fuor di Giubileo non restano reservati, p. ibid.

Penitenza amministrata da ministro tristo puol esser inualida,p.39.c.2.

Penitenza, e Battesmo producano, e conferiscano la prima gratia, p. 81. c. 1.

Penitenza, e battesmo possono produr la seconda, pags 82.c.1.

Penitenza sempre è stata necessaria per la salute, p.92. col.2.

Penitenza detta seconda ta-

uola dopo il naufragio.
p.330.c.1.

Penitenza è necessaria dopo il peccato. p.331.c.2.

Penitenza in voto rimette il peccato mediante la cotrittione. ibidem.c.2.

Penitenza significa penam tenere, cioè punir sopra di sè i peccati passati. ibidem.

Penitenza necessaria necessitate medij, & precepti. p. 334.c.1.

Penitenza instituita da Christo a lui solo conueniuainstituirla.p.335.c.1.

Penitenza fu instituita da Christo dopo la sua resurrettione.p. 336.c. 1.

Penitente non deue fidarsi delle sue forze. p.358 c.2.

Penitente puol trattare col Confessore delle opere, p. 381.c.2.

Penitente conosciuta carnalmente quando sia circonstanza agrauante. pag. 432. c. 1.

Penitenza amministrata con peccato mortale è peccato ibidem.c.2.

Penitente è scusato dall'annua confessione in più capi.p.480.col.i.

Penitenze quali debbano imporsi all'arbitrio de co-fessori. p. 504.c. 2.

Penitenza è necessaria, & obbligo imporsi dal Confessore. p.505.e.2.

Penitenza in tre capi puole non imporsi dal Confessore,e quando.p. 506. & 507. col 1.

Penitenza giusta non accettata esclude il penitente dall'assolutione. p. 506.c. 1.

Penitenza deuotamente fatta è più fatisfattoria d'ogn' altra opera buona. p. 511. col 1.

Penitenz e imposte non posfono satisfarsi in tempo che per altro ci è obligo. p.513. c.1.

Penitenza puole anco fatisfarsi in altro tempo nonassegnato dal confessore. p.516.c.t.

Penitenza deue farsi quanto prima, e quando si pecca non farlanel tempo assignato. p. 517.c. r.

Penitenza non è necessario farla auanti la Comunione, ibidem.c.2.

Penitenza non è necessario importa auanti l'assolutione, ma e bene.p. 518.

Pénitenza fatta in peccato mortale è satisfattoria,manon meritoria p.520.c.1.

Penitenza fatta in peccato vensale è meritoria. p. 521.

Penitenza fatta in peccato mortale lieua la gratia. p. 522.c.t.

Penitenza che non produce di suo esfetto, leuato il pec-

· Digitized by Google

· icato recupera la gratia. P.523.C.I. Penitenza leua la pena temporale.p.524. c.1. Penitenza puol mutarfi, e diminuirsi anco de casi reservati dal Confessore inferiore.p.525. Penitenza puol commutarsi per tre cause.p.527.c.1. Penitenza che si muta non ricerca reiteratione di cofestione.p. 528.c.2. Penitenza scordata richiede nuoua Confessione almeno de peccati più principali p.528.& 29. Penitenza non puol mutarsi da se stesso.p.531.c.1. Penitenzapuol farsi satisfar da altri, ma con licenza . concessali.p. 532. Penitenza è di tre sorte. pag. 535.col.1. Pena assignata a violatori del sacro sigillo. p.547. c.1. Penitente puol dar licenza al Confessore di riuelare la sua Confessione. p.548. Penitente puol scriuere li suoi peccati. p.591.c.1. Penitente che nega hauer commesso vn peccato deue esser assoluto.p.669.c.1. Penitente confessandosi nel Giubileo de reservati con intentione ademplir labolla. p.690.c.2.

Penitente confessandosi nel

giubileo de reservati sensa intentione ademplire la bolla.p.691.c.1.

Penitente non puol dar giurisditione al sacerdote sopra li suoi peccati. p. 637. col.2.

Pisside deue esser benedetta.

Pollutione se sarà in sogno, ò in vigilia non voluntaria.p.279.c.2.

Pollution della Chiesa. pag. 276.c.z.

Pollutione sopra il tetto, ò in camera annessa alla. Chiesa.p.280.c.1.

Pollutione leccita p. 281. Potestà necessaria al Confesfore di tre sorte. p. 596 c. 1.

Pollution di Chiela saputain Confessione non puol scoprirsi.p.554.c.2.

Precetto di battezarsi sempre obbliga p.112.c.2

Precetto di dir messa digiuno non è divino.p.224.c.1.

Precetto di communicarli in periculo mortis p. 225. col. 2.

Precetto diuino preuale al precetto Ecclesiastico. p. 236.c.2.

Precetto di confessarse, e comunicarsi, è diuino, & Ecclesiastico.p.469.c.2.

Precetto di communicarsi vna volta l'anno, pag. 301. col. 2.

Precetto di riceuer la comunio-

rione dal proprio parocchiano ibidem.

Il Pelegrino nella parochia doue si troua.

Il sacerdote doue dirà messa.

Habbitanti nella Chiesa de Religiosi, doue loro habbitano.p.303.

Seruitori de Religiosi che non habbitano ne mona-

sterij.

Precetto della Confessione è distinto dalla Comunione.p.486.c.2.

Prelato puole affoluere il penitente da reservati; laseiando li non reservati. p.672. col. 1.

Predicatore se pecca mortalmente predicando con peccato mortale. p.57.c.1.

· Predicatore doueria esser sato. ibidem.

Preparatione che si deue far prima di dir messa.p.256.

Preparatione che deue far l'adulto per riceuer li sacramenti.p.92.c.2.

Proposito di non più peccare basta che sia virtuale. p.347.c.1.

Proposito del penitente deue essere di mai più ossendere Dio.p.362.c.2.

Proposito più presto di peccare che morire rende incapace d'assolutione. pag. 362.col.2.

Prudenza necessaria al con-

fessore nella confessione ? p.498.c.1.

Q

Vando non è leccito al penitente, tacer vu pec cato, e circostanza. p.454. col. 2.

Quando sia lecito al penitente farsi mutar la peniten-

za.p.536.c.1.

Quando pecca il penitente non satisfacendo la penitenza. p.537.c.2.

Quando possail Confessore ributtar vno dalla comunione sensa offender il sigillo.p.568.c.1.

Quello debba fare il Confesfore quando troua vn penitente con casi reseruati.

p.667. c.2.

R

R'Acordarsi di magior nu mero de peccati dopo la Consessione.p.398.c.1. Regina di Scotia si comuni-

cò da fe stessa, p.323, c.1. Regola d'imporre, e mitigar

Regola d'imporre, e mitigar la penitenza.p.510.c.1.

Regola generale quando il penitente non puol satisfare alla penitenza. p. 514. col. 2.

Regola vniuersale al Confessore di mai riuelar la confessione. p. 552.c.2.

Rc-

Reliquie de santi se sono necessarie per la pietra sacrata. p.290.c.1.

Religioso ne peccati carnali deue accusarsi se è professo, à sacerdote.p.440.c.2.

Restitutione non occorre preceda l'assolutione. pag. 494.c.1.

Retrattatione leccita al Cofessore di configlio malamente dato.p.495.c.2.

Religioso in tempo di giubiico puol confessarsi daogni confessore approbato.p.605.c.2.

Rimedio per la falute de figlioli nello stato della natura. p.9.c.2.

Rimedio per la falute delli Adulti consisteura nel sacrissicio p.10.c.2.

Riuelatione di confessione in vn sol caso è permessa. p.547.c.2:

Riuclatione de peccati veniali in specie offende il sigillo, & è peccato mortale. p. 565.c.2.

S

S Acerdote se pecca facendo l'acqua benedetta. p. 58.c.2.

Sacerdote se pecca trasferedo l'Eucaristia, ibid.

Se tanti peccati commetta quante hostie distribuisce, P.59.C.1.

Sacerdote solo ministro dell'Eucaristia.p.206.c.1.

Sacerdote non puol dir meffa non digiuno per communicarl'infermo. p.235, col.2.

Sacerdote, puol dir messanon digiuno per communicar se stesso per viatico. ibidem.

Sacerdote ò altro si puol comunicar per viatico lo stesso giorno che si comunicò per diuotione. p.237. Sacerdote si puol communi-

car da se stesso. p.325. c.1. Sacerdote se possa con parte della sua hostia communicar altri.p.326.c.1.

Se possa in giorno di festa dir messa votiua.p. 3 27 c. 1.

Sacerdoti, ò superiori non li possono priuar d'officio per cose sapute in confessione.p 552.col...

Sacerdote non deue mostrate sidegno al penitente, ne au uertir di cose sentite in confessione p.555 c.1.

Sacerdote fuor di confessione non puol riprendere, à far altro de peccati sentiti in confessione. p. ibidem. col. 2.

Sacerdote puole in molte cose euitar il perieolo scoperto in confessione, pag. 556. col.2.

Sacerdoti regolari ammessi da lor superiori possono k con-

confessarco quelli d'aliena Religione.p.604.c.t. Sacerdote proprio ministro del sacramento della pe-

nitenza p.619.c.2.

Sacerdoti proprij confessori sono in quattro ordini dimilic qualip.611.c.1.

Sacerdoti templici non approbati non pollono amministrare la confessione. p. 622.c.1.653.c.1.

Sacerdori contellori delegati in occasion di viaggi possono confessar li lor

fudditi.p.622.c.s.

Sacerdoti non approbati in articulo di morte, ò necessità possono confessare de . cali reservati. p.618.c.2.

Sacerdote semplice non approbati non possono confestare in articulo mortis presente l'approbato, pag. 8 29.col. 2.

Sacerdote semplice no puole affoluere da peccati veniali si proua co molte ra-

gioni.p.633.e 1.

Sacerdore non ha giurisditione di assoluere per legge diuina.p.638. c. 1.

Sacerdote che dubbita esser idoneo puol confessare per ordine del superiore. p.642. c.1.

Sacramento viene diuersamente interpretato. p. 1.

col.3.

Significa precetto, ò coman-

damento.p.z.c.i.

Significa ministro. Significa secreto. Significa gran segno. ibidem.

Sacramento si piglia per alcuna cosa sacra.p.a. c.i.

Sacramento fignifica alcuna cola, per mezzo della quale Iddio ci conferisce la gratia. ibidem.

Sacramento dinerfamente si diffinisce de DD. p.e. c.a. .

Perche si metta nelladissinirione quella parola visibilis forma.p.s.c.1.

Sacramento è vn legno sacro che lignifica, ecaula cola sacra che santifica.p.4.c.1.

Sacramento infallibilmente produce la gratia se non trous obice. p.4.c.s.

Sacramento ci fa venir in cognitione d'altra cosa di quello che noi vediamo.

p.5.c.2. Sacramenti perche Iddio gl'habbia instituiti con segni, e cose sensibili p. s.c.s.

Sacramento della nostra legge in molte cose differiscano da quelli della legge antica p.7.c.3.

Sacramento se siano satiauanti la legge Euangeli-

ca. p.8.c.2.

Sacramento è vn fegno rememoratino della passione di Christo. p.7.c.1.

Sacramenti che furno nello statodella natura. p.g.e.t.

Sa-

Sacramenti della legge vecchia se sono stati Sacrameti.p.10.c.2.

Sacramenti quanti fano. p.

Sacramenti perche sette ne. prù ne meno.p. 17.c.r.

Sacramenti sono per fanar le nostre infermità, p. 17. C.2. Sacramenti non totti sino

Sacramenti non tutti fono necessarij in vn medesino modo.p.19.c.z.

Sacramento confla di materia, e forma p. 22. c. 2.

Sacramento con tre cose si constituisce, Rebus, verbis, & persona.p.22.c.2.

Sacramenti con tre cose simisano materia, forma, sc intentione p. 24. c. r. p. 652 eol. 2.

Sacrameni instituiri da Christo con cose materiali, e con parole, perche, ibid.

Sacramento dell'estrema vntione puole amministrarside vno, e da più Sacerdoti. p.43.c.r.

Sacramenti amministrati da insideli se siano validi. p. 63.0.2.

Sacramento produce la grafia ex opere operato. p:76. col.i.

Sacramento in che modo conferisca la gratia primarria, e secondaria, p.81, c. r.

Sacramento quando conferisca la gratia. p.84.c.1.

Sacramenti sono stati insti-

tuiti da Dio come de caufa principale. p. 1011 c. z.

Come de cense meritoria.

Firamo della pessione di
Christolibidesa.

Santificato nel ventre delfa.

madre pure e obligato al
battelmo. 112.c.i.

satisfatione è parte integrale, non essentiale del Sacramento della penitenza. p. 345.0.2.

Satisfatione terza parte materiale della penitenza... p.507.c.r.

Satisfatione e compensatione della pena temporale . ibidem.

Satisfatione si dice compenfatione fatta a Dio perche mediante la penifenza ci compensa ibidemi

Scandolo dato deue accularfi in confessione. p. 416. col.1.

Scomunica rende invalidado la confessione: passo puole assor- uersianeo dopo morre, p.

631.c.1. Scomunica, è caso riferuaro non sono vna cosa stessa. p.656. 658.c.2.

Secretezza nella confessione quanto sia necessaria, pagi 457. & 458 col. 1.

Sigillo facro e che obbliga il facerdote a tacere. p. 545. col.1.

Sigillo facro non puole vio

ditidiconfessare. pag.603. larfi.ibidem.c.2.& 551.c.1. Sigillo sacro non puol rom-C, 2. Superiori de regolari non persi.p.546. & 547. c.t. " possono reservare altri ca-Sigillo sacro violato non apsi denominati dal Pontesiporta irregolarità al Concc.p.655.c.1... fessore.p. 547.C.2. Superiore d'vn conuento no Segni sono di tre sorte remepuol prohibire fotto pena moratiuo, demostratiuo, e di scomunica.p.65 6.c.2. pronosticatiuo. p.6. c.2. Superiori che possono riser-Quali siano. ibidem. uar casi sono di trè sorte. Congruenza perche Iddio p.662. c.1. ha instituiti li sacramenti Superiore ricercato dal pecon segni esteriori.p.6.c.1. nitente deue concederli Congruenza perche li Sacral'assolutione.p.668.c.2. menti sono sette. p.17.c.2. Segno di Croce, e por la mano sopra il penitente nella confessione sono ad arbi-Abacco fi puol pigliare trio.p.582. in tre modi.p.246.c.1. Sposi peccano mortalmente Tabacco se l'vso rompa il dinel contrahere il matrigiuno naturale. Ibidem, monio con peccato mor-Tempo, e modo di peccare tale.p.62.c.1. non è necessario accusarsi. Spario che comprende la p.42 2.C. 2. Chicla.p.275.c. 2. Tempo assegnato all'annua Stato della natura durò sino confessione, e della comà Mosè.p.9.c.1. munione. p.466.c.1. Stato della legge cominciò Toccameti dishonesti come à Mosè sino alla venuta di debbano accusarsi. p. 442. Christo p. 10.c.2. · col. i. Stato della natura quanto Tonsura prima non si deue durò.p.g.c.i.ammettere senza la con-Superfluità di parole nella firmatiobe.p.173.c.1. forma dell'assolutione no Touaglie necessarie per l'Alsi deue agiungere. p. 585. tare.p.265.c.2. col.2. Touaglie deuono essere di Superiore, ò Prelato è obbli-

gato al figillo.p.358.c.2. Superiori de Religiofi possono dar licenza à tutti sud-

Va-

lino, ò canepa. Ibidem.

7 Ariatione di parole sustantiali nella forma rende inualido il Sacrameto.p.571.C.2. Vescouo inclle necessità è obligato amministrare la confessione. p.497. c.1. Vescouo, ò suo Vicario solamente possono conferire la confessione. p.602 c.1. Vescouo puol ammettere alla Confessione alcuno senza estamine. p.603.c.1. Vescouo sospeso, e degradato now puole eleggers? confessore. p.620. c.2. Vesti, che deue adoprare il Sacerdote per dir messa ... D.257.C.1. Vesti per dir messa deuono essere tutte benedette p. 258. C.I. Vesti perdono la benedittione ogni volta che fono notabilmente rotte.p.292e1 col. 2. Vicarij Generali postono

eleggersi confessore. pag.

616.c.i.

Viandanti Vagabõdi, e fimili possono confessarsi dal Paroco.p. 825.c.1.

Viandanti, o simili postono essere assoluti anco da cass

reservati p.626.c.1.

Vino che non è spremuto dall'una non è materia atta per l'Eucharistia. p. 198. col. 2.

Vino di vite è materia per il fangue.p. 197.c. 2.

Vino fatto miracolosamente è atto per il fangue. Ibid. Vinogelato è materia atta, p.198.c.i.

Violatione di Chiesa succede per sei cause: p. 276. c. 2.

Virtu, & opere buone sapute in confessione non si contengono nel sigillo: pi-571.c.2.

Voto reiterato non è necelfario accusarsene in confessione. p.443.c.1.

## IL FINE!

## Autori citati nella presente Opera.

Adame Tangere Achtle de Graffis. Agabito Eugenij. Agosting Barbofa. Alesandro Moneta. Álefandro Pefansio. Alefandro Carnerio. Alfonso de Leone. Alfonso Veracroce. Alfonso Regio. Alfon so de Mendozza. Aloisio Furriano. Aloifio Riccia. Alonfo de Vega ? Andrea Molfesso. Ancarano. Angelo Caluafio: Antonio Curco. Amonio Corduba. Antonio Fermandez . Antonio Naldo. Antonio Santarello. Antonio Ricciullo. Ascanio Tamburino. Antonio Diana. Anton no Santo. Astense. Bartolomeo Ledesma.

Bartol at Angela, Bartol.Santofaufte." Bartolo. Bernardo Diaz. Basilio Pontio. Baldo . Bartotomeo Gasante. Bartol Medina. Bartolomeo Armilla? Bernardino Giustiniano. Bonduentura Santo. Brunello. Belowminio . Carlo Macigno? Cesare de Graffis. Cesare Carena . Cipriano Santo. Goffredo. Cosmo Filiarco: Colone Baronio. Didaco Conarrunia. Didaco Nagno. Didaco Aluarez. Dominico Soto . Domitio Camerota. Durando. Emanuel Rodiquez Emanuel Sà. Fer-

Gio. Battifta Confetto. Ferdinando Perez Gouan Maldonato. Filippo Fabro. Gio. Pietro Moneta. Filipro Franco. Gioseffo de Horso speculo. Flaminio Parifio. Gip. Francesco Leone. Francesco Pitigiano Francesco Terrablanca. Giouan Turienna. Francesco Maisrone. Giouan Roias. Francesco Toleto. Gio. Duns Scote. Francesco Suarez. Gio.de la Croce. Gioseffo Angles? Francesco Aponte ... Francesco Molino? . Geronimo Sorbe . Francesco Admolla. ... Geronimo Llamas Francesco Bordone ... Geronimo Honufrie. Geronime Rodiquez. Gabriel Vafgaet Gabriel Biel Graffio Garcia 1 Gasparo Hurtado ...... Giasone. Gregorio Valenza. Henriquez. Gregorio Sairo. Huomobuone ... Horat o Gansbarutta Gregorio Lopez. Hostiense. Giouan Andrea. Idelfon o Perez. Geroninso Same Lattantio Finallo: Geronimo Guuntez. Lorenzo de Peicinis. Giouan Madaro. Lelio Zecchi. Gio. Paolo Lancilloso. Giouan Cartagena. Leonardo Lessio. G.o. (apeauilla. Ludou co Miranda ? G o.Battista Viletto? Ludouico Beia. G o.Battista Posseuino. Ludouico Lopez, Ludouico San Giouanne: Gio. Francesco Capiblanco. Ludouico Molina. Giouan Medina.

Lorenzo Portella. Paole Borgatio .. Paolo Squillance. Marcello Megala. Pietro Lombardo. Marc' Antonio Eugeny? Pietro Nauarra. Marc' Antonio Cucco . Pietro Aragon ... Marc' Antonio Berarduccio: Pietro Belocchio. Martino de Caratis. Pietro Ledesma? Martino Nanarro: Pietro Soto . . . Martino Fornatio. Martino Bonacino. Plutarco. Riccardo: Martino Vivaldo: Rosella. Martino Ledesma : Stefano Facundez! Martino Beccano Stefano Quaranta . Menochio. Stefano de Autla? Michael Zanardo. Silvestro Bartoluccio! Michael Palatio. Silvestro ... 'Melchiorre Cano. Tomaso Santo. Montaluo -Tomaso Sanchez. Nicolò de Nißa Tom. de Vio Gaetane? Nicolò d'Orbello Tomaso Zerola. Nicolò Garzia. Tusco Cardinale! Paolo Layman! Turrecremata. Paelo Comitole. Valerio Riginaldo : Paolo Arresio. Vincentio Filliuccio. Paolo Fraxinello: Villalobos. Panormitano. Valenza. Paludano.

# RAGIONAMENTI

## FAMILIARI

SOPRA LISETTE SACRAMENTI DELLA nostra Legge Euangelica.

Ne quali si decidano molti casi di Conscienza, opera molti vitile de A Predicatori, Confessori, & à qualsi uoglia persona, nuouamente data in luce nel comune I dioma per comodità vniuersale;

#### DIVISA IN QVATTRO LIBRI.

Del M. R. P. Frat'ANGELO EVGENII da Perugia dell'Ord.Min.Con.di S.Francesco Dottor Theologo.

#### PRIMO LIBRO.

Ragionamento Primo.

De' sacramenti in genere.
Punto Primo.

- 1 Qual Ra il fignificato della parola Sacramento.
- parola Sacramento.

  2 Che casa sia Sacramento.
- 3 Perche il Sacramento si dice.
- 4 Se il Sacramento fia ens ra-
- 5 Se il Sacramento infallibiliter produca la gratia.
- 6 Perche il sacramento fi no-

mina segno.

- 7 Perche Idio habbia instituiti li Sacramenti in segni sesibili.
- 8 In quanti modi il factamento h dice segno.



Vesta parola-Sacramento diuersamente vie ne interpretata

da Scrittori Ecclesiastici, qua li vogliano che alle volte ir A gni-

Digitized by Google

gnifica precetto, d comandamento; così lo nominò San Paolo all'Efesi cap.primo. Ve notum faceres nobis sacramentu voluntatis sua. Alle volte che fignifica Misterio, come ló no minò lo stesso a Timot. al 3. Magnum est pietatis sacramentum. Alle volte che significa. il secreto in Tobia al 12. Sacramentum Regis abscondere bo sum est: & alle volte vogliano che questa parola sacramento fignifica qualche gran fegno, ò prodigio, come fu al tempo di Daniel al 2. in quel gran prodigio, che vidde insogno il Rè Nabucadonasor, che volendo Daniel, che li compagni pregassero il grand'Iddio, che gli riuelasse, disse alli suoi compagni. Vi quererent misericordiam à facie Dei Cali super Sacramento isto.Ma comuneméte, e quasi sempre questa parola Sacramentum fi piglia per alcuna cosa sacra, come molto ben lo nota l'Eminentissimo Bellarmino lib.1.de sac.c.2. Valen.tom.4 Beller. disp.3.q.1. punt.1. Vasq.3.p. Valen. q.60. disp.128.cap.1. Nauar. Mauar. fum.cap.22. num.1. Henriq.

de sacram.in genere q.6. a.1.

Suarez 3.p. q.60. Filliu.trac. Suar? I.C.I.nu.3.& altri.

Martino Bonacino nel trat Bona. tato de sac. Questa parola. Sacramentum, la piglia come la pigliaremo noi ancora in questi nostri ragionamenti familiari.In quanto che figni fica alcuna cosa per mezzo della quale Iddio ci conferisce la gratia, come sono li set te Sacramenti instituiti da. Christo Signor nostro nella. nuoua legge. De quali douédone noi ragionare familiarmente lasseremo le dissicoltà à speculatiuise scolasticise solo attenderemo con breuità. e con la dottrina de più grani autori à spiegare, e risoluer moralmente le cose più necessarie.

2 Diuerse diffinitioni adducano li DD. del Sacramen to.Il Maestro nella prima di- Mae. stin. del 4. delle sent. la diffinisce co queste parole. Sacramentum est inuisibilis gratie, vihbilis forma. Scoto nel 4. Scot. dist. 1. q. 2. lo diffinisce con altre parole. Sacramentum'est sensibile signum gratiam Dei, vel eius effectum gratuitum, ex institutione divina efficaciter siguificans, ordinatum ad falutens

Digitized by Google

Henr. nu.1.lib.1. c.2.nu.1. Coninc.

bominis viatoris. E se benes questa diffinitione par che sia differente da quella del Mac ffromondimeno si ben si confidera, ritiene il medesmo significato; perche quella paro la Visibilis forma, li piglia per il significato sensibile; nel modo nel quale l'imagine di vnosi dice, che è la torma dello stesso; come v.g.l'Imagine di Pietro si dice forma di Pierro. Si che se nella diffinitione del Maestro si mette quella parola Visbilis; si deue intendere per sensibile in commune a qualfiuoglia. senso, e la ragione, perche essendo il senso del viso il più eccellente di tutti gli altri fensi, col quale si conoscano più facilile differenze, come dice il Filosofo 1. Meth. in prohemio. Si mette la parola Visibilis, per la sensibile. Di più quella parola Inuisbilis gratia, si pone per l'effetto interiore gratioso di Dio, ordinato alla salute dell'huomo viatore. Di maniera che tanto è à dire Sacramentumes inuisbilis gratia, visibilis forma(secondo che dice il Mae stro) quanto a dire come dice Scoto, Sacramentum est

fenkbile kenum gratiam Dei s vel eius effectum gratuitum kgnificans.

San Tom.nella 3.par.q.60. ar.z.Bart.ab Ang.de sac.dial. 1.\$.1. Pietro Ledesma 1.par. sum.c. 1. ver. primera concl. Henriq.lib.1.de sac.c.2. nu.3 Ales. Pesantio 3. par. de sac. disp.3.concl.1.Dicano seguitando Sant'Agost.lib.10. de Ciuitate, che il sacramento è vn segno di vna cosa sacramentum est signum sacra rei, vel iunisbi lis graesa visibilis forma.

Di maniera se noi consideramo bene queste diffinitioni, e molte altre che se n'adu cano da diuersi Autori in qua to alla sostanza tutti signissicano il medemo.

3 Non voglio lasciare di adume qui la dissinitione, che porta Martino Bonacino nella prima questione quale consta ex genere, & disserentia, & è molto conforme alla dottrina di Arist.nel 6 della Topica, e di Boctio nel 1 b. dedissinite non disserisce quan to alla sostanza dall'altre diffinitioni. Dice dunque che il sacraméto è un segno sacro, che non solo significa, ma intal-

fallibiliter è causatiuo di vna cosa sacra, che santifica gli huomini. Sacrametu est signum sacrū, no solu significans, verū ēt iam libiliter efficiens rem sacră. sancificantem bomines. Quella parola. Est signum, si pone loco generis, che conuiene a tutti li sacramenti. Non solu fignificans verū, &c. Si pone loco differentiæ per la quale si distingue da tutte l'altre cose sacre, che non sono sacramenti, come è v. g. l'vso dell'acqua benedetta, & altre cose simili, che si chiamano facre, e non sono sacramenti.

Il sacrameto si dice segno: facro, perche il facramento non è qualsiuoglia fegno, ma è vn segno sacro in se,o vero per parte della cosa, che siznifica, essendo cosa ordinata al culto diuino. E però si vede che li peccati, che si commettano nell'aministrare, nel riceuere li sacramenti, si dice che sono sacrilegij, perche sono comessi contro cose facrese cotro il culto diuino, Henr. come l'osserua Henriq. lib.1. c.2.n.4. Suarez disp. 1. sect. 1.

Si dice, Non solum fignificans rem sacram, perche il facramento non solo in se

stessoò vero per parte della cosa che significa è alcuna. cola facra, ma anco per parte della cosa significata, quale è la gratia, che formaliter santifica gl'huomini, la quale significa il sacramento, e mentre santifica produce.

Si dice di più efficiens, acciò si mostra che il sacraméto non solo significa cosa sacra, ma che anco causa, e pduce.

4 E di qua si caua che il Sacramento non è Ens rationis; perche l'Ente di ragione depende, e tiene tutto il suo essere nell'Intelletto; ma il Sacramento ha forza di significare, e di causare la gratia senza alcun opera dell'intelletto. Egidio Coninch 3.p. Conin. q.60.ar.2.dub.2.nu 14.Hen- Henr. riq.lib.t.cap.2. nu.6.Francesco Pitigiano dist. 1.q. 2. ar. 2. & 3. & altri.

5 Si dice infallibiliter perche il sacramento se non troua obice, o impedimento in quello che lo riceue infallibiliter produce la gratia. Di maniera che se vno riceu v.g. il santissimo Sacramento dell'Eucaristia, e non riceue la gratia, questo non procede per causa dell'Eucaristia, che

non

Suar.

ma viene per rispetto di quello, che la riceue, che vi pone l'obice, è l'impedimento.E però dice il Concilio di Conc. Trento sess. 7. can. 7. Si quis Trid. dixerit non dari gratiam per bu iusmodi sacramenta semper & omnibus, quantum est ex parte Des Anatema fit. E così dice ancora. S.Th. 3. par. q. 64. a.9. S. Tho. Riginaldo lib.26. nu.43. Bel-Rigin. larmino lib.1. de sac. cap.26. Suarez disp.7.sect.4.Filliucio Suar. Ful.

non possa produrre la gratia;

il Sacramento è vn segno. S. Ag. Onde è dottrina di Sant'Ago Vit.

cap. 1.nu. 5. & altri.

stino lib.2.de doctrina Christiana cap. 1.e Vittoria de sac. cap. 1. Che sicome vn segno humano ci fa venire in cognitione d'alcun'altra cosa, che si rapresenta à sensi nostri fuora della sua spetie;come v.g.il fumo è vn certo legno naturale, che mentre si rapresenta à gli occhi nostri; quel fumo ci fa venire in co--gnitione, che oltre di quello che si mostra à gli occhi, è segno, che quiui si ritrona il fuoco.

6 Tutti li DD.dicono che

Così il Sacramento si dice segno, perche fuora della spe tie esterna, che rapresenta à gli occhi corporei, ci fa venire in cognitione d'altra cosa di quello che noi vediamo con gli occhi nostri, come è v.g.nel sacramento del Bat tesmo fuera di quel lauamen to, ò inmersione esterna, che fivede con 'gli occhi corporei; ci fa venire in cognitione che per quel lauamento ò per quella inmersione esterna . Che l'anima nostra resta. lauata da quelle macchie intime de peccari. E così lo stesso ancora accade ne gl'altri Sacramenti, che però il Sacramento si dice che sia fegno

7 E se bene si potrebbe dire che la causa per la quale Idio habbia voluto instituire li Sacramenti con legnise co--fe sensibili, e materiali, che sià stata, perche così è piaciuto alla sua libera, e diuina volontà. Et il voler cercare à Dio la cagione perche habbia voluto così fare, saria troppo grade temerità, e presuntione; perche chi è quello che possa dire à Dio Cur isa facis?

Con tutto ciò possiamo dire che così habbia voluto far

Digitized by Google

Iddio, perche lui suole prouedere per accomodarsi à cia scheduna cosa secondo il mo do della sua natura, e perche la natura dell'huomo richiede che dalle cose sensibili, e materiali si venga in cognitione dell'inuisibili, & inmaceriali,e da questi si passa anco à cotemplare le spirituali; però ha voluto accomodarsi alla natura dell'huomo, & instituire li Sacramenti con segni esterni, e visibili, come ha fatto con l'acqua nel Sacramento del Battesmo, acciò in quello conosca, che l'anima. viene purgata da peccati; E nel sacramento dell'Eucaristia con pane, acciò conosca, che l'anima viene reficiata con cibo spirituale del corpo di Christo.

Di più ha voluto Iddio inflituire li facramenti con segni esteriori, perche essendo che l'huomo consta d'anima, e di corpo, no solamente deue l'huomo interiormente credere, ma ancora deue este riormente professare la fede per mezzo de sacramenti.

Non mancano altre congruenze che si possono vedere nel Bellarmino lib. 1.c.22. nel Filliucio trat. 1. c.2.q.7. & in altri Autori.

8 Si deue auertire che si come sono tre sorte, ò tre generi di segni. Vno che si dice Rememorativo; il secondo Demostrativo, & il terzo Pro nosticativo. Così ancora intutti questi tre modi il sacramento è segno. Il primo segno Rememoratiuo è vn certo segno, che có la sua preséza ci fa venire in mente, e ricordarci d'aicuna cosa, della quale vno per non scordarsi, si lega v. g. il dito con vn silo; Quel filo è vn certo fegno rememoratiuo di quella cosa, della quale vno propone voler osseruare, e per nonscordarsi si lega il dito con quel filo.

Il secondo segno Demostratino, e quel segno, che si espone in publico per demostrare in quel luoco si trouaalcuna cosa occulta; come è v. g. la frasca, che si metreauanti la tauerna, quella frasca è vn certo segno, che dimostra, che quiui si preparano cibi da mangiare, ò si ven de vino.

Il terzo fegno Pronosticatino è vn fegno, che ci predice,ò ci fa venire in cognitione d'alcuna cosa futura. Come è v.g.l'Iride, quale e vn certo pronostico della futura pioggia. Hor così il Sacramento è vn segno in tutti questi tre modi Rememoratiuo, Demonstratiuo, e Pronosticatiuo; perche il Sacramento non tanto è segno della gratia; la quale formaliter ci santifica; ò veramente ancora della passione del Signore che meritoriamente effettiuamete ci satifica; ma è fegno similmète della futura beatitudine che finalmete ci fantifica: siche il Sacramento. è vn segno Rememoratiuo della passione de Christo, De mostratiuo della gratia, e Pro nostico della futura gloria. Come tutto questo Chiesa. Santa l'esprime applicandolo singolarmente per eccellé za alla Santissima Eucaristia in quest'antifona, che si canta nella festa del Corpo di Christo, quantunq; possa,nel suo modo convenire à tutti li Sacramenti : O sacrum conuinium in que Christus sumitur, recolitur memoria possionis çius, mens impletur gratia, 👌 fum g gleria nobis pignus datur.

San Tom. 3. p. quest. 60. Scoto 5. Th. in 4. d. 1. q. 2. Bellar. tom. 3. Scot. lib. 1. c. 9. Tolet. lib. 2. cap. 15. Tolet. Bonac. de Sac. quæst. 1. nu. 7. Bona. & altri.

9 In molte cose differiscono li Sacramenti della nostra
Legge, da quelli della legge
antica. Prima perche quelli
erano più difficili essendo la.
Circoncisione legge di sangue, e li nostri sono suaui, e
leggieri. lugum enim meum
suaux est, o onus meum leue.
secondo quelli erano ombre,
e sigure; e li nostri sono li sigurati.

Terzo, quelli non haueuano vna determinata formadi parole, che nessuno la puo le assignare, & alli nostri a tutti si assegna la sua forma particolare.

Quarto, quelli non introduceuano alla gloria,e li nofiri come il Battesmo introduce al Paradiso.

Quinto, nel te npo di quei Sacramenti non era aperta la porta del Cielo. Nel tempo delli nostri per la passione de Cristo stà aperta la porta del Paradiso.

Sesto quelli non facenano Phuomo di Attrito contrito. Eneld'attrito si fa contrito. Vi possoir.
Soir.
Valen. lib.5.de sac.cap.7. q.vlt.ar.5.
Valenza tom.4.disput.3. q. 6.
Filliu. punt. I. Viualdo de sac.cap. I.
num. 11.& c.2. Henriq. lib. 1.
cap.2. num. 1. Suarez disput.
6.sess. Filliucio trast. 1. c. 1.
nu. 17.& altri.

Enelli nostri il penitente

Delli tre stati ananti la venuta di Christo.

1 Dello Stato dell'innocenza.

- 2 Se vi fu bisogno de Sacramenti.
- 3 Se il Matrimonio nello Bato dell'Innocenza fu sacramento.
- A Dello Bato della Natura.
- 5 Se nello stato della natura vi furuo Sacramenti.
- 6 In che confisteuano li Sacramenti.
- 7 Qual susse il rimedio per salute de figliuoli.
- 8 Qual fuße il rimedio per li Adulti.
- 9 Dello stato della legge scritta.
- 10 Se li sacramenti della legge autica sussica sussica veramente sacramenti.

Ercano li Dottori se auanti lo stato della legge Euangelica vi siano stati alcuni Sacramenti; e per intelligenza di questo, si deue auertire, che tre stati si possono considerare che siano passati auanti lo stato della legge Euangelica, cio e lo stato dell'Innocenza, lo stato della natura, so staro della legge scritta. Il primo stato dell'Innocenza su quello, nel quale da Dio su creato Adamo con la giustitia originale.

2 In questo stato non possiamo dire, che vi siano stati Sacramenti; perche non solo non consta quali si fussero, ma ne anche vi è alcuna cau sa ragioneuole, che in quel tempo siano stati necessarij. Oltre che nello stato dell'innocenza no vi era bisogno di Sacramenti; perche la Giustitia originale, con la quale Iddio haueua creato l'huomo, era sufficiente a prouederci di tutto quello che ci hauerebbono proueduto li Sacra- s Tho.' menti. San Tomaso 3.p.q.61. Suar. ar.2. Suarez disp. 3. seff. 3. Sai- Sair. ro de sac.lib.3.c.2.a.2.Filliucio tract.1.c.3.q.3.

3 In questo stato vi fu il ma-

Digitized by Google

matrimonio, quale dall'Apos.Pao. stolo San Paolo all'Epist.5. fu nominato Sacramento. Contutto ciò, il matrimonio inquel stato dell'Innocenza no era Sacramento, perche inquel tempo il Matrimonio non era segno sacro che significasse, ò conferisse la gratia, mà fù dato il Matrimonio in quello stato per officio della natura, e rimedio della cócupiscenza, acciò si propagas se la generatione humana: E se bene dall'Apostolo su nominato Sacramento, non che veramente fusse tale, ma per che fu misterio, e figura della Henr. futura incarnatione. Henriq. Sanc. cap.5. num.1. Sanchez lib.2.

Rig.

num.9. 4 Il secondo stato della natura fu quello, che cominciò dopo lo stato dell'Innocenza, e durò fino à Moise. Perche non era ancora stata data da Dio la legge scritta, e solo in quel tempo era impressa nella mente de gl'huomini la legge naturale, per questo quello staro si dice lo stato di natura.

dilp.4.n.3. Riginaldo lib.31.

5 In questo stato vi furno almeno dui Sacramenti vno

per gli figliuoli, e l'altro per gl'Adultisperche no è verifimile, ne credibile che Iddio in quello stato hauesse voluto lassare gl'huomini senza alcun rimedio, col quale si po tessero saluare; e quel remedio non era altro che li Sacramenti.

6 Il primo remedio per li figlioli, quale giustificaua ad modum operis operati: Dicano alcuni che consisteua nell'atto interno della fede, non gia che per la fede s'intenda la Iola credulità dell'Intelletto, ma alcuna altra attione morale interiore procedente dal la fede, con la quale il padre offeriua il suo figlio à Dio, o vero che li pregasse la salute spirituale, o altra cosa simile. Di questa opinione parche sia San Bonauentura in 4. dist. Ric. 1: a.2. quæft.1. & 2. Riccardo a.5.q.1.& 2.

7 Più probabile pare à me che questo rimedio de figlioli nella legge di natura, nonconsistesse nel solo atto interno della fede , e così vogliano la maggior parce de Alen. Teologi Ales. Scoto, Duran-Palu. de, Paludano, Gio. Macstro Mae. in 4. dist. I. Sparez, & Adriano Adri. quælt.

Digitized by Google

quæst.vlt.de Bap.ad secundű. Ma che si protestauano, cioè che consisteua in vna certa esterna protestatione della fede fatta da parentiscon la qua le si protestauano tutti di saluarfi per la futura venuta di Christose per questo diceuano che li figlioli restauano giustificati in fede de parenti, non potedo li figlioli che no haueuano l'vso di ragione applicarsi da se stessi il rimedio, e però era bisogno, che li fusfe applicato da altri. Onde metre li figlioli haueuano cotratto il peccato per l'attione d'altrisconueniua che anche hauessero potuto conseguire. il rimedio per volontà d'altri, il che giustamente più alli parenti, che ad altri conueniua, perche essendo li figlioli fotto la cura, e protettione de parenti, e non hauendo loro l'vso di ragione, sicome stanno fotto la lor cura, in quello, che apartiene al viuere humanamente, così ancora conueniua, che li parenti hauessero cura, e protettione de siglioli in quello, che apartiene per la salute dell'anima,e cesi si osseruaua nella legge vecchia, come si osserua anco.

ra nella nostra legge nuoua nel sacraméto del Battesmo.

8 Il secondo remedio per gl'Adulti, confisteua nel Sacrificio. Onde si come fu instituito il rimedio per il peccato originale cosi conueniuasche anche fusse instituito alcun remedio per il peccato attuale, ma perche in quel tépo-non vi era il più conueniente rimedio che il Sacrifia cio, adung; il Sacrificio fù instituito nello stato dinatura per rimedio del peccato attuale, e consequentemente il sacrificio fu instituito per gl'adulti.

9 Il terzostato della legge scritta cominciò da Mosèsino alla venuta di Christo, inquesto stato vi furno alcuni Sacramenti, cioè la Circoncisione, il Sacrificio, l'Agnel Pascale, & altri Sacramenti, come vogliono San Tom. 3. san. par.quæst.61.a.3.ad 3. Valen. Valtom.4.disp.3.quxst.2.punt.1. Nugno 3.par.quest.70.art.4.

diff.1.& altri.

10 Alcuni sono stati di parere che li Sacramenti della legge vecchia non siano propriamente Sacramenti. Di Sec. questa opinione e stato Soto,

Trid.

& alcuni altri; mà noi vedia-Conc. mosche il Concilio di Trento suppone che li Sacramenti antichi siano propriamente Sacramenti, e pertali li nomina, perche facendo differenza il Concilio tra li nostri Sacramenti, e quelli della legge antica, dice che molto differiuano quelli da questi.

> Agiungete che la diffinirione de nostri sacramenti, puole anco, accomodarsi, conuenire à Sacramenti della legge vecchia; perche come li nostri Sacramenti significano, e conferiscano la gratia, e quelli fignificano, e conferiscano la santità della legge.Bellarm.lib.2.cap.3. Sairo lib.5.de Sac.cap.7.nu.3. Valenza tom.4. disp.3. quæst.2. part.3. Suarez disp. 10.sess.2.

Bel Sac, Val.

Suz.

#### Della Circoncisione. Punto III.

- 1 Quando sia stata instituita la Circuncisione.
- 2 Per qual causa sia stata instituita.
- 3 Sela Circoncisione era neces-Jaria.
- 4 Come si saluauano, le Donne.
- 5 Se la Circoncissone conferiua

la gratia.

6 Se la Circoncissone era segno distintiuo.

7 Se nella Circoncisione vi era necessario il Ministro.

8 Perche la Circoncissone st faceua in quella parte.

a In che luogo si doueua fare. Con che instrumento .

A circoncisione è vn Sacraméto della leg ge scritta socceduto immediatamente alli Sacramenti della legge naturale, quale. quantunque habbia hauuto il suo principio nel tempo di Abramo quattrocento anni prima che Iddio confignatse a Mosè la legge scritta;nondimeno la Circoncissone non appartiene allo stato della. legge di natura; perche la... legge di natuta era comune a tutti, : la Circoncisione solo era commune al popolo Hebreo, e descendenti da Abramo . Vgon.lib. de Sac. vgon. part.9.E se bene la Circoncisione cominciò tanto tempo prima che Iddio confignasse la legge scrittumon fu inconueniente per questo che non appartenesse alla legge natutale; perche al cuna cola, che apar-\_

Digitized by GOOGLE

apartiene particolarméte alla legge, puol esser che habbia cominciato auanti, che la legge sia stata publicata, come è succeduto alla legge scritta, che cominciò al tempo di Abramo, e fù publicata al tempo di Mosè.

Bon.

E però dice San Bonauen tura, che la circocisione è suc ceduta alli Sacramenti della legge naturale per ragion della sua grauità, & efficacia, perche più facilmente si rimetteua il fomite in quelli, che fi circoncideuano, che in quelli, che nel tempo della legge della natura si mondauano con li soli sacrificij, e co S.Bon. la sola fede . San Bonau.in 4. sent. dist. 1.q. 1.

2 Per due cause principalmente fu instituita la Circoncisione prima per rimettere il peccato originale. Secodo accioche il popolo eletto di Dio mediante quel segno fusse distinto dall'altre nationi.

Che la Circoncisione sia stata instituita per rimedio del peccato originale non solo appare, e si puol prouare, per authorità de Padri, quali communemente nominano

la Circoncissone rimedio del peccato originale; ma ancora si puol prouare con l'authorità della Scrittura sacra nella Genes. cap. 17. Doue Iddio Gen. parlando con Abramo li difse queste parole. Masculus cuius praputy caro circuncisa non fuerit, delebitur anima eius de populo suo. Da queste parole si puole giustamente inferire che mentre nella legge feritta; il maschio che non era cir conciso si doueua scancellare dal numero del populo eletto di Dio,e consequentemen te senza la circoncisione non poteua saluarsi; ma tutti olli, che l'ottauo giorno dopò la. loro natiuità si circoncideuauo, quelli restauano salui. Onde essendo che nessuno si poteua saluare col peccato originale; ne essendoci inquel tempo altro rimedio per scancellarlo, che la circoncisione. Adunque la circoncisione è stata ordinata. da Dio per rimettere il peceato originale. Ela ragiones è questa, perche si ha da prefumere, che la circoncissone fusse stata instituita per lo stesso estesto ehe cagionaua; e l'effetto che cagionaua la cir-

circoncisione era di rimettere il peccato originale. Adunque fù instituita per rimettere il peccato originale. s. To. ESan Tom. q.70.a.3.ad 3. & altri comunemente dicono, che la Circoncisione à gli adulti era necessaria di precetto, come si caua dalle parole della Genesi. Masculus cuius praputy caro circuncifa. non fuerit, delebitur.

> Di maniera se gli adulti non si saluauano senza la Circoncisione, e segno che à loro li era necessaria di precetto, adunque fù instituita in rimedio del peccato originale.

> 3 Ma non per questo la circoncisione era talmente necessaria che fusse mezzo tale, che lasciandolo senza quello l'huomo non si potesse saluare.

Si proua perche la circoncisione si doueua fare l'ottano ' / giornose questo giornosti bene si poteua posporre, non. era lecito di anticiparlo. Sì che le la circoncissone fusse stato mezzo necessario per la sfalute, e fenza di quello non poteua l'huomo faluarli, no feguiria che li figlinoli, che lottauo moriuano auanti

giorno, e le donne, che non si circoncideuano non si fusse. ro faluati.

E però notano San Tom. s. To. q.70.a.3.ad 3. Henriq. lib.5. Henr. c.6.n.5.Didaco Nugno q.70. Nug. a.4. Francesco Pitig. dist. 1. Sua. q.6.a.7.Suarez q.70.a.3.verf. 3.par. Che l'huomo si poteua faluare col folo rimedio della legge della natura, e cono questo rimedio si poteuano saluare li huominise le donne dell'altre nationi. Sì che la circoncisione non era necesfaria necessitate medij, ma solo necessitate præcepti, supposto che non vi fusse stato agiunto altro rimedio; E così si deuono intendere quelle parole. Masculus cuius praputÿ caro circuncifa non fuerit, delebitur anima eius, &c. Bonac. Boni. de Sacr. q.2. disp. 1. punt. 1. prop.4. n.8.

Agiunge San Tom. q. 70. a. 3. ad 3. & altri assieme seco, che alli adulti la circoncissone era necessaria necessitate præcepti, come si caua dalle parole stesse della Genesi Masculus cuius praputy, &c. Di maniera che se gli aduli non si saluauano senza la circoncisione era segno che la

circoncisione era à loro necessaria almeno necessitate præcepri; Ma alli figliuoli no era necessaria, ne necessitate præcepti, ne necessitate medij, e la ragione perche li figliuoli non hauendo l'vso di ragione, nè meno erano capaci del precetto.

4 Ma se le donne non si circocidenano qual rimedio fù assegnato per loro col quale si potessero saluare?

Dico che il rimedio col quale si poteuano faluare le done, era il rimedio col quale si faluauano nel tepo della legge di Natura, quale rimedio continuaua, e co quello si poteuano saluare le done, e per mezzo del culto diuino, col quale si riueriua Dio, e per mezzo della fede con la quale si protestauano tutti di saluarsi per mezzo di Christo venturo, San Tomaio q.79. ar.4. Henriq. c.6. & altri.

San

Tom.

5 Se 'la circoncissone inquel tempo conferisse la gratia si puol facilmente racogliere, perche essendo la circoncisione stata instituita per rimettere il peccato originale come habbiam prouato

consequentemente doueu ancora conferir la gratia, perche il peccato non si rimette se non per la gratia.

Se puoi conferisse la gratia ex opere operato per mez zo del merito preuisto di Cristo venturo non è improbabile, e si puol vedere in Va- Vallenza tom.4.disp.3. q.3.pun. Vic. 3.in Vittoria de sac.cap.2.nel Belra. Belarm. lib.2. de sac.cap.14. Nug. & 15. Coninch q.62.a.6. So- Sair. to in 4. dist. 2. a.4. Nugno q. Sua. 20.a.4. diff.2. Sairo lib.5.de fac.cap.6. q.vnica art. t. Pitigiano dist. 1. q.6.art. 5. concl. 2. & 3. Suarez disp. 10. sess. 2. Quali sono di diuersa opinione, come si puol vedere.

6 Secondariamente fu instituita la circoncissone, dice Tertulliano, per segno distintiuo di vn populo dall'altro, che però la circoncissone si dicena, Signaculum seminis. perche mediate quella cerimonia di quel tagliamento fi veniua à conoscere, che quello che era circonciso era del numero del popolo eletto di Dio. Onde dice Henriquez Hen. che quella cerimonia di quel la scissione, era vna certa protestatione della fede della.

venuta di Christo Henriq. c. 6.8 15.

Gens

Hen.

Nug.

Gen. Pit.

veftra.

E però comandaua la legge,come si caua dal 7.cap.di S.Giouanni, e della Gen. 17. che tutti quelli che descendeuano da Abramo fussero obligati l'ottauo giorno à circoncidersi. Onde osseruano li Dottori che essendo stata data da Dio la circoncisione ad Abramo . obligaua tutti li fuoi descendenti à circoncidersi l'ottauo giorno. Henriq. lib.1.c.6.num.3. Nugu.q.70. ar.2.concl.2. sopra la Genes. c.17.Pitigiano dist.1.q.6.a-6. E se bene non obligana gli` altri, con tutto ciò ancor loro si poteuano circoncidere, come si caua da quella parola. dello stesso cap. 17. Tam emptitius, qnam vernaculus circuncidetur, & quicung; non fuerit de Hirpe vestra. Doue si deue notare quella parola Circuncidetur. Che la Circoncissone à quelli che non erano della. stirpe di Abramo non cra di precetto, ma erano capaci che se voleuano si poteuano circoncidere, che non gli era prohibito. Circuncidetur, & quicunque non fueris de Birpe

7 Nella circoncissone no vi era necessario di ministro determinato perche non folo poteuano circócidere gli huo mini, ma anco circoncideuano le donne, come si legge nell'Exo. al 4. al tempo di Se- Exo. fora, che per timore di non esser ammazzata dall'Angelo lei circoncise il figlio di sua. propria mano. Barradio 1.p. Barr. tom. 1. cap. 9. Francesco Piti- Abul. giano dist. 1.q.6.ar.8.E l'Abu lense nel cap.5.sopra Giosue agiunge che non fu necessario che vi fusse ministro distinto per la Circoncisione, perche si poteua anco vno circoncider da se stesso, e no vi era forma per la quale particolarmente si potesse la circoncisione giudicare per falsa se vno si circoncideua. da se stesso. Henriq. lib. 1.c.6. Hen. num.5. Suarez 3.p. q.70. nel Sua. Abul. commentario a.z. ver. sed supersunt. Abulense in cap. 5. Giosue.

8 La causa per la quale si circoncideua particolarmente in quella parte si potrebbono assignare più ragioni. prima per mostrare che Christo doueua descenderes e nascere del seme di Abramo, al quale

quale da Dio li fu dato que-Ro precetto, che si circoncidesse tutta la sua stirpe, e posterità. Secondo perche la circoncisione era ordinata per rimedio del peccato originale, quale perche su contratto dal primo nostro padre Adamo si transmette per generatione in tutta la sua posterità. Terzo; perche la circoncissone era ordinata per reprimere il fomite carnale della cocupiscenza, quale singolarmente si troua in quella parte della scissione. Somma corona de sac. in gen. num. 40. Nugno q.70.ar.3.& 4.& altri.

9 Ne meno vi era luoco determinato done si donesse l'huomo circoncidere, siche si potena essettuare la circoncisione in qualsinoglia luoco, non solo nel tempio, ò nella sinagoga, ma anco in casa. Et in casa su circonciso San Gio. Batusta. In Bettelé nello stesso luoco done su adorato da Magi su circonciso Christo Signor nostro. Cirillo & altri.

le si doueua far la scissione nella circocisione dicano alcuni, che era solito a farci co

coltello di ferro, essedo quella materia la più atta per tagliare; nondimeno altri han detto, tra quali Sant'Agostino 2. de peccato originali Agost. cap 31. Et il Maestro distinct. prima, che doueua esser coltello di pietra. Con tutto ciò puol essere che si fussero seruiti non solo di coltello di pie tra, ma anco di ferro come dice San Tom. & altri moderni citati da Henriq. lib. 5. cap. 6. Tho. num. 4.

#### RAGIONAMENTO II.

Del numero de Sacramenti della legge Enangelica. Punto Primo.

1 Quanti stano li Sacramenti aelia nuova legge.

2 Perche li Sacramenti fiano

3 Perche stano stati instituiti.

perche affirmare il contrario faria herefia; Chefette, nè più, nè meno sono li Sacramenti instituiti da Christo Signor nostro nella legge nuoua,

Digitized by Google.

Sum. cor. Nug.

Cir.

Con. nuoua, e così fù diffinito in-Coft. molti Canoni, e diuersi Con-

Fior. cilij, e decreti. Nel Concilio Con. di Costanza sessione 14. Nel Tren. Concilio di Fiorenza sotto Eugenio IV. & vltimamente S.Th. nel Tridentino sess.7. can. 1. nau. & nel Cathechismo Romano Scot. num. 19. lo stesso affermano ancora tutti li Dottori, Teologi. Scoto in 4. dist. 2. quest. 1. San Tomas. 3.p.q. 65. a.1. San Bonauent. in 4.dist. 2.a.2. q.3.e comunemente senza contradittione tutti li Cattolici. E la ragione per la quale Christo habbia instituito nè più, nè meno che sette Sacramenti, la possiam cauare dalla congruenza, come lo nota lo stesso Scoto nella medesma 2.dist.Perche hauendo Christo instituita la legge Euangelica; della quale hauendo disposto la santissima Trinità; darla (accioche si osseruasse) à gli huomini, in questo vltimo stato del nuouo-& eterno testaméto; quale per essere il più vicino al perfettissimo stato del l'eterna Beatitudine; conueniua che anche l'hauesse ornata di perfettissimi rimedij; come hà fatto con questi sette Sacramenti, che sono Battesmo, Confirmatione, Eucaristia, Penitenza, Estrema vntione, Ordine sacro, e Matrimonio .

2 Quali hauendoli instituiti Christo come tante medicine per risanare le nostre infirmità : conueniua che secondo il numero dell'infir. mità, douesse ancora essere il numero de' Sacramenti. Onde si come sette sono le nostre infirmità, cioè trè di colpase quattro di pena. Così all'incontro conueniua che anche sette douessero essere le medicine de Sacraméti corrispondenti à queste sette infirmità.

Contro la prima della colpa originale hà instituito Cristo per rimedio il Sacramento del Battesmo, col quales l'huomo viene à risanarsi dalla colpa del peceato originale, e però volse che questo Sacramento si publicasse dalli suoi Discepoli per tutto il mondo. Euntes docete omnes gentes baptizantes cos in nomine Patris, & Fili, & Spiritus sanci. Matt.cap.vlt.

Contro la seconda infirmità della colpa attuale mortale, hà instituito Christo il Sacramento della Penitenza. Quorum remiserists peccata, remissuntur eis. Gio.20.

Contro la terza della colpa attuale veniale, ci hà dato il rimedio dell'Estrema Vntione, Infirmatur quis in vobis inducat presbyteros Ecclesia, & orent super eum. Vngentes eum. oleo in nomine Domini. E quantunque questa vntione pare che fusse instituita da l'Apo-· stolo San Giacomo, nondimeno habbiamo in San Marco al 6.che Vngebant eleo multos agrotos, & sanabantur; cioè che gli Apostoli vngeusno con oglio molti infermi, e si fanauano; e questo lo faceuano gli Apostoli in virtù di Christo, quale haueua principalmente instituito per la legge Euangelica questo Sacramento dell'Estrema vntione.

Contro l'altre quattro infirmità della pena, che sono di Pusillanimità, di Maliria, d'Ignoranza, e di Concupiscenza; ci hà instituito Christo altri quattro rimedij.

Contro la Pusillanimità ci hà dato il Sacramento della Confirmatione. Accipite Spiritum sanclum.San Gio.20.

Contro la Malitia, ci hà instituito la fantissima Eucaristia. Accipite, & comedite, boo est corpus meum. Mart. 26.

Contro l'Ignoranza, ci hà dato l'Ordine sacro. Hoc facite in meam commemorationem. Matt. 26.

Concupilcenza, ci hà dato il Sacramento del Matrimonio. Non legistis quod masculum, o seminam secit eos, o dixit supla per os Ada, propter boc dinittet bomo patrem, o matre m, o adbarebit vxeri sua, o erunt duo in came vna. Con le quali parole Christo aproua, & ratisca quanto hancua publicato Dio per bocca del primo nostro Padre Adamo nello stato dell'Innocenza.

3 Possiamo dire ancora, che sette, nè più, nè meno coueniua che sussero li Sacramenti, perche si come nella,
nostra vita corporale; prima,
l'huomo si genera, secondo si
nutrisce, terzo si corrobora, e
fortisica, quarto si procura,
rimedio alla sua infirmità,
quinto li si dà modo che possa difendersi nella pugna, sesto che possa propagare la,

posterità, per mantenimento della sua spetie, settimo si costituisce in dignità per il buo gouerno della republica humana.

Hor così all'istessa maniera accade nella vita spirituale, perche prima l'huomo si regenera spiritualmente col Sacramento del Battefimo, secondo si nutrisce con la sãtissima Eucaristia.terzo si corrobora, e fortifica col Sacramento della Confirmatione. quarto si dà rimedio alla sua infirmità, col Sacraméto della Penitenza quinto si arma per poter combattere nella pugna della morte col Sacramento dell'Estrema vntione. festolisidà modo che possapropagare la posterità per mantenimento della sua spetie, col Sacramento del Matrimonio. settimo finalmente si constituisce in stato honorifico per mezzo del Sacramento dell'Ordine sacro.

Non mancano Autorische offeruano queste, e somi sliati congruenze, come si puol vedere nel Maestro 4. dist. 2. San Tom. 3. p. q. 65. a. 1. Scoto in 4. dist. 2. q. 1. Valenza 3. p. disp. 3. q. 6. punt. 3. Ledesma.

de Sacr. c.7. Riginal. lib. 26. Rigi.
n.5. Henriq.lib. 1.c.7. Scotello in 4.dift. 2. q. 1. Dom. Soto tol.
dift. 1.q. 7.a. 1. Bellarminio de
Sac. lib. 2.c. 26. Vittor. de Sac.
Vit.
c.7. Pitigiano dift. 2.q. 1.a. 2. Piti.
Bart. ab Ang. de Sac. dial. 1. Filli.
S.6. Filliuc. tratt. 1.c. 3. q. 8. Bona.
n. 49. Bonacin. de Sac. in gen.
difp. 1.q. 1. punt. 3. & altri.

Della necessità de' Sacramenti. Punto II.

L In quanti modi una cosa & dicanecessaria.

2 Se li Sacramenti siano necessarÿ assolutumente.

3 Se liano necessary necessitate.

4 Se siano necessarij necessitate pracepii.

5 Se siano necessarij necessitate perfectionis.

Vantunque li Sacramenti della leggementi della leggementi della leggementi di non necessarii per la nostra salute, non tutti sono necessarii in vn medefmo modo. Per intelligenza si deue notare; che in quattro maniere si puol dir che vna cosa sia necessaria. Prima che l

Digitized by Google

Mael. S.Th. Scot. Vale. sia necessaria absolute, & ex natura rei. E così vna cosa. puol esser necessaria assolutamente, e che per sua natura non possa esser altrimente,nè anche per potenza assolutadi Dio.

Secondo che sia necessaria necessitate medij. E così vna cosa puol esser necessaria supposto, che Dio l'habbia così instituita per mezzo necessario, quale lasciandolo ancorche sia per ignoranza, ò per scordanza, ò per inauuertenza, perche così l'hà ordinato Dio per mezzo necessario; fenza esso non si puole ottenere la salute. Terzo che sia necessaria necessitate prace pti.E così vna cosa puol esser necessaria per necessità di precetto; quando vno hauendo occasione di eseguire alcuno comandamento lo deue eseguire, se però non lo lasciasse per impotenza, ò per ignoranza, o per scordanza, percioche quello, che lascia. di eseguir il comandamento per ignoranza inuincibile, ò per impotenza, ò per scordáza incolpeuole non li si puole attribuire per colp3, e conseguentemente non impedifice. la consecutione della salute, purche la necessità sia solo di necessità di precetto.

Quarto vna cosa puol esser necessaria necessitate perfectionis, & è quando vna virtù si puole eseguire, & non ese-

guire.

2 In quanto alla prima.Li Sacramenti non sono assolutamente, e di lor propria natura necessarij alla nostra salute, in tal maniera, che Iddio di potenza assoluta non possa far altrimente; perche essendo la virtù di Dio infinita.no si puol dire che sia astretta. alli Sacramenti; quali Iddio hauendoli liberamente instituiti per nostra giustificatione,e salute, poteua ancora ritrouare, & instituire altri mez zi, e senza questi Sacramenti solleuarci alla gloria del Paradifo. San Tom. 3.p.q.6.a.4. Tom. Nugn. de Sac. p.3. Henriq. Nug. lib. 1.c.4.nu. 1. Suarez tom. 4. Suar. de Sac. disp. 3. sess. 1. Bellarm. Bel. de Sac. lib. 1.c.22. Valenza Rig. tom.4.disp.3.q.2 punt.1. Riginal.lib.26.n.9. Filliuc.tratt. 1.c.2. q.21. Angles q.2. a.1. concl. 1. & altri comunemen-

3 In quanto al secondo li Sacra-

Digitized by GOOGLE

Sacramenti sono necessarii alla nostra salute, e talmente che senza essi l'huomo non puole ottenere la salute.

Auertendo che questa necessità non si deue inteder di tutti, e fingoli Sacramenti, Con. come anco lo dice il Concil. di Tren.sess.7.can.4. cioè che tutti li Sacramenti à tutti siano necessarij, e che tutti, tutti li deuono necessariamente pigliare; ma si deue intendere che li Sacramenti secondo la legge ordinaria di Dio fono mezzi necessarij, che lafciandoli non si puole ottenere la salute, come è il Sacramento del Battesmo, & il Sacramento della Penitenza, vno per il peccato originale, e l'altro per il peccato attuale;quali sono mezzi talmente necessarij, che senza di essi l'huomo non si puole saluare. Nifiquis renatus fuerit ex aquas & Spiritu sancto non potest introrre in Regnum Dei. E del Sacramento della Penitenza. Nih panitentiam egericis omnes

Tom. simul peribitis &c. San Tom. Viua. 3.p.q.61.a.1. Graff.2.p.lib.1. c.I.n.15. Viualdo de Sac.in. Valg. genere c.3.h.1. Bellar. Valq. Riginaldo, Valenza, Sairo,

Henriq. Suarez, Filliuc citat? sopra, & altri.

- 4 In quanto al terzo li Sacramenti sono necessarii, perche hauendo così comandato Iddiosse non vi è alcunimpedimento legitimo, non si deuono lasciare come è la santissima Eucaristia, che & deue per precetto pigliarla in articolo di morte.
- 5 In quanto al quarto li Sacramenti non sono necesfarij, se non per maggior grado, e perfettione come e il Sacramento dell'Ordine sacro. De quali he ragionaremo più esattamente nel particolar di ciaschedun Sacramento.

Della materia, e della forma de' Sacramenti della. nostra legge. Punto Ili.

- 1 Di quante parti consta il Sacramento.
- 2 Di quante cose A constituisce il Sacramento.
- 3 Che cosa s'inienda per la ma-
- 4 Che s'intenda per la forma! 5 Se la materiase la forma fiano parte intrinseche de' Sacramenti.

Digitized by GOOGLE

6. Se la materia, e la forma siano d'essenza per il Sacra-

; mento.

7 Per qual cagione Christo hà instituito li Sacramenti co. cose materiali, e con parole.

8 Qual sia la materia de Sacramenti.

9 Di quante sorti fia la materia de Sacramenti.

10 Se qualfinog!ta materia sia atta, per il Sacramento.

11 Se fipuol mutare, ò variare la materia determinata.

12 Da chi sia flata determinasa la forma.

13 Se la forma é puol mutare, d variare.

14 In quanti modi si puol variar la forma.

15 Se il Battesmo fatto in no-.... me di Christo sia valido.

16 Se la forma proferita col proprio idioma sia valida.

17 Se il Sacramento fatto con la forma Greca sa valido.

18 Se & puol fare con parole. equiuoche.

I come qualfiuoglia . . . composto costa di due. parti, cioè di materia, e di forma; così qualfinoglia Sacramento della legge Euangelica, essendo vn composto artificioso, consta di materia, e di forma ò come altri dicono, che consta di cole, e di parole; Rebus, & Verbis; Rebus, che è la materia, & Verbis, che Fior. è la forma. E così fù diffinito Trêt. di fede nel Concilio Fiorentino de institutione Armenorum; e nel Concilio Tridentino in decretis de Sacramen-. tis.

2 Doue habbiamo che qualfiuoglia Sacrameto della nostra legge con trè cose si constituisce, e sà persetto. Rebus, Verbis, & Persona. Cioè Tom. con la materia con la forma, Viu. & persona, che è l'intentione Figu. del Ministro, di voler far quel tanto, che intéde far la Chiesa e così tengano comunemente tutti li Dottori San-Tom.3.p.q.6.a.4.Viualdo de Sac.in genere c.3.nu.6. Bellarm.de Sac.c.18. Filliu.trat; 1.c.4.q.1.& altri.

3 Per intelligenza di questa dottrina, si deue notar che quando si dice che li Sacramenti constano di cose, e di parole, cioè di materia, e di forma. Per questo nome materia s'intende quella colache si esibisce, e si pone prima che sia compita la signisi-

catione del Sacramento; come è v.g. il lauamento con acqua nel Sacramento del Battesmo, quel lauamento con acqua si dice materia del Battesmo, ma non per questo con quel solo lauamento si rende perfetta la significatione del Battesmo, e compito il Sacramento, perche posta solamente la materia non resta lauata spiritualmete l'anima, e purgata dal peccato originale.

Così nel Sacramento della Penitenza; la Confessione de' peccati, che si pone in luogo di materia non è hastante à complire il Sacramoto perche quantunque sia posta la Confessione de' peccati nonapparisce ancora per qual sine si faccia quella manisestatione de' proprij peccati, perche vna tale manisestatione si puol anco fare per iattanza, ò per gloria mondana. E lo stessio si puol dire ancora de gli altri Sacramenti.

Come nel Sacramento del Matrimonio, nel quale l'esibitione, ò darsi reciprocaméte il corpo l'vn'all'altro, che si pone in luogo di materia no viene ancora contratto il Sacramento, perche vrò necel-

s'intendano quelle parole, con le quali si compisce, e sà persetta la fignisicatione del Sacramento, sì che applicata la forma alla materia con la debira intentione del Ministro il Sacramento resta persetto. Di maniera che per copire, e sar persetto il Sacramento non basta la sola materia, nè meno la sola forma; ma vi è necessaria, la materia, la forma, e l'intentione del Ministro.

5 Tanto la materia, quanto la forma, parlando de Sacramenti della nostra: legge fono parte necessarie.intrinsecesche si ricercano per constituire, e far il Sacramento. E la ragione è questa, perchè sicome la materia, e la forma in qualfiuoglia composto sono parte intrinsece che constituiscono il composito; così ancora nel Sacramento che è vn certo composto artificioso la materia, e la forma sono parte intrinsece, che constituiscono il Sacramento.

6 E non solamente la materia, e la forma sono partez intrin

intrinséee de Sacramenti, che lo constituiscono; ma anco ·sono d'essenza; e la ragione è questa, non solo perche così gli hà instituiti Christo. Ma perche li Sacramenti non si possono finire senza materia, e senza forma. Onde su di-Condichiarato espressamente nel Fio. Concilio di Fiorenza in dec. vnio. Che con trè cose si finiicono, e perfettionano li Sa--cramenti cioè con materia... forma& intentione; e come la materia, e la forma sono d'essenza ne gli altri composti, così anco sono d'essenza. melli Sacramenti, che sono certi composti artificiosi. San Tom. Tom. q.60.a.6. Bart.ab Ang. Bare. dialog. 1. S.7. Ang. v. Sac. n.2. Ang. Suarez disp.2.sess.2. altri.

Auertendo che quì si parla de'Sacramenti della nostra legge; perche ne' Sacramenti della legge antica la materia, e la forma nó erano di essenza, e particolarmente nella. Circoncissone, nella quale no Her viera la forma, ma solo l'attione senza altre parole, ò altra forma. Suarez vt. supra... Henciquib. r.c.6.n.3.in commento. Abulense Iosuè c.5. q.44. Ma nel Sacramento del. la legge Euangelica non folc è necessaria la materia, ma. anco la forma, perche come habbiamo detto Sacramenta constant Rebus de Verbis.

7 Che Christo habbia voluto instituire li Sacramenti con cose materiali, e con parole, se bene si-potrebbono portare molte congruenze, come si puol vedere in diuersi Autori. San Tom.q.60.a.6. S. to. Suarez disp.2.sess. 1. concl.2. Suar. Sairo lib. 1.de Sac-e. 3.q. vnica a.6. & altri.

Dico che Christo gli hà voluto instituire con cose materiali, e có parole, perche essendo li Sacramenti certi segni di cose sacre; per nostra capacità non si poteuano meglio spiegare che con cose materiali, e con parole.

8 Qual debba esser la materia de' Sacramenti se bene lo vedremo ragionando inspecie di ciaschedun Sacramento. Dico che la materia. de'Sacramenti necessariaméte deue esser quella, che su determinata da Christo, perche hauendo li Sacramenti riceuuto tutto il lor essere da Christo, conuiene che la materia sia quella stessa, quale

fü determinata da Christo,& hauendo Christo determinatamente ordinata la materia: di ciaschedun Sacramento. come nel Sacraméto del Batsesmo l'acqua, nel Sacramento della Confirmatione l'oglio; nell'Eucaristia il panese vino; nella Penitenza li peccari &c. Adunque la materia; de' Sacramenti è determinatale confeguentemente quella, e non altra è atta per constituire li Sacramenti. Valenza tom.4. disp.3:q.1.punt.2. Riginal.lib.26.nu.14. Bellar. de Sac.lib-1.c.21. Suarez dispur.2.sess.3.Filliucio tratt.1. c.4.q.4. & altri.

9 La materia è di due sorte, cioè proffima, e remota. Come nel Sacramento del: Battesmo, la materia remota è l'acquase la materia proffima è il lauamento. Nella Cofirmatione la materia remota è il Crisma con oglio, e balsamo, la materia prossima è l'vntione; nell'Eucaristia la materia remota è il pane, e vino, e la prossima sono lei. spetie di pane, e vino; nella. Penitenza la materia remota fono li peccati, la prossima sono gli atti del penitente con-

mitione, confessione, e latis fattione Nell'Estrema vatious ne la remota à l'oglio benest detrose la proffima livationes nell'Ordine sacro la remotauj èil Calice con vino, e patenai con hostia e la prossima d il porgere, e-toccare ib Calicaba con vinose patena col Hollias Nel Sacramento del Matrimonio la materia remota foi note persone, che contraho-; no rela profima secondo alcuni più probabile è la efibitione de corpi, cioè il dare in potestà l'vn'all'altro il proprio corpo.

10 Da questo si racoglie: che non qualsiuoglia materia è atta per constituire il Sacrasi mento y perche so bene vi ga nel Sacramento del Battelmo l'acqua è la materia remota, non per questo ogn'acqua è bastante per fare il Sacramento. Onde se la materia non è acqua naturale, e fluffibile resta inuálido il Sacramentossì che l'acqua non solo necessariamente deue esfer naturale, ma anco flussibile, che sia tale che possa lanare. E però il gielo ò giaccio, e la neue squantunque siano? differenti folo accidentalme-l रहे

Digitized by Google

Val. Rig. Belal Suar. Fil.

4

te dall'acqua flufibile nondimeno perche non possono feruire per laugre, nè meno possono ester materia attaper il Sacramento del Battef-MO.

Lo Resso diremo del vinos che non è spremute dall'vuaquale non effendo ancora informa potabile, nè meno puol esser materia conveniente per il santissimo Sacramento dell'Eucaristia come comunemente affermano tutti li Dottori.

11 E talmente necessaria quella materia determinate per qualsiuoglia Sacramento che nessuno nè anco la Chiesa puol mutarla, ò variarla; E la ragione e questa, perche hauendo Christo instituita. determinata la materia de' Sacramenti, che è capo della Chiesa, Qui es capus Ecclesia. Efeli 5. Et caput omnis principatus, & potestatis. Colos.2.Si come vno che è inferiore no puol mutar gli ordini del Superiore. Così la Chiesa, qual è inferiore à Christo no puol Rigi. musare, ò variare la materia. de Sacramenti, che fù instituita da Christo. Riginaldo lib. 26. nu. 15. Suaroz disp. 2. Sess. & altri.

12 Essendo stata determinata da Christo la materia de' Sacramenti. Anco per diuina: institutione, e stata determinata la forma, la quale se formalmente, ò sustantionalmes te sarà mutata, ò variata, il Sacramento sarà inualido, perche ricenendo li Sacramenti rutta la lor forza dall'institutione di Christo, ne segue che nella stessa maniera che Christo hà instituita la forma così ancora si deue offeruare.

13 Et hauedo Christo per la forma de Sacramenti prescritte alcune parole determinate;come l'habbiamo per traditione nella Chiesa; e nell'Euagelio habbiamo espressamente le parole per il Sacramento del Battesmo. Decets omnes gentes baptizantes cos in nomine Patris,& Fily,& Spi ritus sancii. Matt. cap. vlt. Dell'Eucaristia, Hoc est enim corpus meum. Matt. 26.&cc. Ne segue che si deuono vsar quelle stef se parole prescritte, e determinate da Christo. Onde se saranno variate formalmente, à sostantialmente, il Sacramento sarà inualido, perche quando la forma vien variata quanto alla sostanza. viene

viene à esser diuerla da quella ordinata", & instituita da. Christose conseguentemente con quella non si puol compire, ò far il Sacramento. Co-Hen. ninch q.60.'2.8.nu.56.59.61. Bellarm. lib. 1. c. 21. Henriq. c.g.n. 10. & altri.

Bell.

Ma se la forma variasse solo materialmentesò accidentalmente; che saria quando si saluasse, e restasse la medesima significatione, che solo si mutasse,ò si aggiungesseinella forma vn finonimo, ò vna parola, quale ritenesse lo stefso senso, e significato, ò vero che la forma, ò alcuna parola si proferisse con idioma diuerso, che li restasse la medes. ma significatione. Come saria nel Sacraméto del Battesmo's se la forma si proferisse con il proprio idioma, cioè l'Italiano con parole\Italiane, il Francese con parole Francese, lo Spagnolo con le Spagnole, il Greco co le Greche, &c.pur'che le parole hauesseso lo stesso fenso, e significatione sariano bastanti per fare, e compire il Sacramento.

Vi è ancora necessaria l'intentione del Ministro che intenda fare quel che intende

far la Chiefa, perche se il Ministro intendesse d'indurre vn nuouo rito nella Chiefa,e non intendesse far quel tato, che intende far la Chiefa, quantunque varialle, & may tasse solo accidentalmente la sua forma, il Sacramento per de Nug! fetto dell'intentione dell Mi- Pelanistro saria inualido. Suarce Coni disp.2. sett.4. Didaco Nugno Rigit 3. p. q. 60. in commentario. Vasquez q. 60. disp. 79. c. 7. n.105.Pelantiosdisp.4.Ledesma, Coninch. Riginaldo, Bellar.& altri.

14 In molti modi si puol variar la forma de Sacrameti. Scoto nel quarto dist.3. q.2. assegna sei modi con li quali variandosi la forma il Sacraméto restaria inualido d

Il primo quando dalla forma se ne leuasse alcuna parola essentiale. Il secondo quando le se ne aggiungesse alcuna. Terzo quando si variasse il senso; quarto quado si trasportasse; quinto quado si corrompesse sexto quado la for ma s'interrompesse. E questi sei modi tutti si contengano in questi due versi.

Nil forma demas, nil ponas, nul variabis.

Trans

Transmatare caue, corrumpe-Tole. re verbasmerari. Toleto

lib.2.c.19.11.4.

Principalmente si puol variar la forma del Sacramento quando fe ne leua alcuna parola se quella parola è di fostanza, & essentiale per la quale si viene à variar il senfo che non vi resta la medesma significatione; come saria Le della forma della confacra. tione dell'Hossia si leuasse quella parola E4. ò alcun'altra simile, e folo si dicesse, Hoc enim corpus meum, perche quella parola Est. è essentiale alla forma, il Sacramento saria inualido, e nullo.

· Ma se per leuare alcuna. parola vi resta la medesma. fignificatione; come saria les dalla forma della stessa consacratione si leuasse quella. particola Enim . e solo si dicesse. Hoc eft corpus meum; perche quella parola Enim. non è essentiale, e senza di quella nella forma vi resta la medes ma significatione, il Sacrame. So faria valido .que en la con

Aggiungano di più li Dottorische il Sacerdote lasciando quella parola Enim. per essere materia leggiera non-

Sugar &

pecca mortalmente. Valenza Val. tom.4.disp.3.q.1.punt.2. So-Suzr. to dist. 1.q. 1.a.8. Henriq.lib. 8. c. 16. nu. 4. Suarez disp. 2. sett.4.regula 3.disp.59.sett.1. concl. 3. & altri. Il che si deue intendere se la lasciasse inconsideratamente. Ma se la: lasciasse per incontento saria peccato mortale.

Secondo puol variar la forma, quando li si aggiunge alcuna parola per la quale si viene à variare sostantialmete la significatione prescritta da Christo.come saria se vno nella sorma del Sacramento del Battesmo aggiungesse la parola Matris, e dicesse Ego se baptize in nomine Patris , de Matris & Fily & Spiritus fan. Hi.Se costui intendesse di coferire il Battelmo anco in virtù della Madre; perche verria sostantialmente à variare la significatione prescritta da Christo : Il Sacramento saria inualido. Ma se aggiungesse alla forma. Ego te baptizo in. nomine Patris, qui se creauit, O. Fili qui te redemit & c. perche questa aggiunta non distruga ge la fignificatione della forma, ma vi resta il medesmo fignificato; il Sacrameto faria valido.

Aggiungo che se quando hò detto, che se vno battezzasse in nomine Patris; & Matris. se intendesse di conferire il Battesmo anco in virtù della Madre il Sacramento non valeria (come hò detto) perche verria à variare sostantialmente la forma. Ma se nó intendesse di conferir il Battesmo in virtu della Madre, ma solo intendesse la sua intercessione; perche in questo modo non si verria à distruggere il fignificato della forma, il Sacramento restaria. valido. San Tom.q.60.a.16. Siluest. v. Baptis. 1.n.5. Santo Antonino 3.p.tit.14.c.13.n.3 Soto in 4-dist. 1.q. 1.a.8. Bart. Vasq. ab Angelo de Bapt. nu 116. Vafq.3.p.disp.79.a.8.c.7.nu. 197. Nugno diff. 1. Tabienna v.Bapt.3.n.17.& 19. Henriq. Bona. lib. 1. c. g.n. 12. Suarez disp. 2. sess. Armilla v. Bapt.nu. 18. Bonacino de Sac.disp.1.contro Graffio p.z. lib.s.

Tho.

Silu. Ant

Sot.

Bar.

Nug.

Terzo si puol variare la forma del Sacramento in quanto al senso; come saria quando nella forma del Sacramento del Battesmo si ponesse alguna parola, che vaziasse sostatialmente il senso.

Onde se si dicesse, Ego se baptizo in namine Trinitatis. Il Sacramento non valeria, perche nella forma di necessità si deuono esprimere distintamente le persone della santissima Trinità. Sì che dicendo in nomine Trinitatis, il senso resta confuso, non essendo eguale il significato di queste parole, da quello delle parole prescritte da Christo per il Sacramento del Battesmo: e però essendo vario il senso il Sacramento non è valido:. Angles q.1.a.3.concl.1.& al- Ang. tri . S. 141 35 15

15 Ma se vno battezzasse in nome di Christose dubbio se valesse il Battesmo. Dices Scoto in 4. sent. dist. 3. 9.2. Che se vno battezzasse in nome di Christo peccaria mottalmente, & il Battesmo faria inualido: perche la legge di vn superiore l'inferiore nonpuole reuocarla. E se benes gli Apostolivsorno di battezzare nella primitiua Chiesa. nel nome di Christo; come si legge ne gli Atti Apostolici cap.2.cap.10.& cap.19.Questo fu per dispensa particolare, acciò in quel tempo si diuulgasse il nome di Christose

Digitized by Google

ں}

se imprimesse ne' cuori de'Fedeli, accioche si hauesse in veneratione questo santo nome. Adesso che di già è predicato, ediuulgato, e se riuevisce per tutto il mondo da Fedeli, non è lecito essendo 'di già stabilita la logge di Christo', che si debba battezzare nel nome del Padre, del Pigliolo, e dello Spirito sato, e solo questa legge si deue offeruare per tutto il mondo. Scot. Euntes docete omnes gentes baplizantes ees in nomine Patris, &c.Sc bene dice lo ftesso Sco to, che il Battesmo fatto in. nome di Christo sia inualido. nondimeno soggiunge nel medemo luogo, che lui non. ædisce di dire, che vno che La battezzato nel nome di Christo sia battezzato, ò non da battezzato, non trouando Eritto, che mai sia stata reuocata quella dispensa, e però dubita se fia, ò non sia valido questo Battesmo. Di modo che essendo vno stato battezzato in nome di Christo per ficurezza si deue di nuouo rebattezzare sotto conditione. Se sei battezzato non ti barezzosma se non sci battezzato io ti battezzo in nomine Pa-

tris, & Filij &c. Deuasi però in casi dubbij, e particolarmente di tanta importanza come è questo sempre eleg-

gere la via più sicura.

16 Vero che ogn'vno puol battezzare có il proprio idioma come habbiamo detto l'Italiano in Italiano, lo Spagnolo in Spagnolo, il Tedesco in Tedesco,&c. Con tutto ciò nel Battesmo solenne: quello che battezza per officio come è il Parocchiano, ò Curato deue vsar parole latine", e particolarmente li latini dicendo, Ego te baptizo in nomine Patris, & Filij, & Spivitus sancti. Perche la Chiesa. Romana ragioneuolmente hà ordinato che gli officij Ecclefiaftici fi dicano , e fi amministrano in lingua latina; perche noi sappiamo che più distintamente si possono icriuere, e proferire in lingua latina che in altra lingua, ò Scot. idioma diuerso. Scoto in 4. dist. 3.q.2.littera C.

Ma nel Battesmo di necessità per quelli che sono semplici, & ignoranti, e particolarmente le donne, meglio saria che battezzassero col proprio idioma, che in altra-

lin-

lingua, ò in latino, perche no hauendo loro lingua latina, nè intelligenza di quella, molte volte proferifca parole più tosto ridicolose, che viili.

Si puol variare anco la forma dicendo in luogo di Ego. Nos.. si come sogliano parlare li superiori per mostrar maggior autorità & in questo caso vale il Battesmo. Così ancora fe in luogo di te. Egote. baptizo; si dicesse vos . Ego vos bapiizo, ò veramente nominasse il battezzato con il suo proprio nome; anco se dicesse in plurale baptizamus: così anco in passiuo baptizeris a me, anco se dicesse in luogo di. baptizo, abluo, vel lauo, vel immergo, vel aqua tergo, ò altres parole simili, pur che non variasse formalmente il senso della forma.

Ma se dicesse in nominibus Patris, & Filij, & c. non valeria il Battesmo perche si variaria il senso, essendo che la potestà la Maestà, el'onnipotenza sono vna sola in tutte trè le Persone della santissima Trinità.

Similmente non valeria il Battesmo se si mutassero li

nomi delle pèrione dicendo. In nomine Genitoris geniti, de procedentis ab viroque. È però in cosa così graue si deue seruir l'huomo delle più sicure parole senza andar cercando nouità. Esicome non è lecito mutar la materia de Sacramenti, tanto maggiormente la forma, che è più principale. Valeria però il Battesmo se si dicesse, In nomine Patris, in nomine Fili, in nomine Spiritus santi.

17 Se vno battezzasse nella forma, che vsano li Greciv. g. Antonio sia batteezato in nome del Padre, del Figlio, e dello Spirito santo. Alcuni furono di parere che non valeria il Battesmo. Con sutto ciò io credo che saria. valido perche dicono li Dottori che si vede, che viene approbato il Battesmo de' Greci, quali venendo alla Chiefa Romana non fono di nuouo rebattezzati. Adunque valeria anco trà Latini mentre si osseruano tutte quelle conditioni in quanto alla materia, & alla forma che fono di efsenza del Battesmo, ma peccaria mortalmente, percheverria à mutar il rito & ordi-

Digitized by Google

natio-

natione della Chiela Roma-

18 E se bene si variasse la forma con parole equiuoche: quando il Ministro ammini-Brasse il Sacramento con la. retta intentione di significare co quelle parole equinoche. quel che fi significa con le parole della forma prescritta, & il Ministro non hauesse intencione d'indurre vn nuouo rito contro la Chiesa Cattolica valeria il Sacramento.perche quantunque le parole equinoche, habbiano altre signisicationi, con tutto ciò in yna. cale occasione si pigliano per lo stesso senso, che fanno le parole della forma effendo la mutatione accidentale, & non estendo di sostanza: il Sacramento è valido. San Tom. Suar. 3.p.q.60.a.8, Riginal.lib.26. Hen. num.23. Suarez disp.2.sett.4. Nug. Henriq.c.9.n.1.&4.c.10.n.8.

Auertendo che se il Ministro si seruisse nella forma del Sacramento di parole equiuoche con altra intétione, che di quella che signissicano se parole prescritte della forma non valeria il Sacra-

mento, perche così la mutatione saria di sostanza, e non accidentale, perche hauendo: quelle parole equinoche più sensi; il senso di quelle sariadiuerso dal senso della forma prescritta, e conseguentemete il Sacramento non valeria. Suarez vt supra, regula 4 & sess. Henriq-Valenza. Nugno, & altri citati, vt supra.

🛶 Si puol variar la forma. del Sacramento quando in quella si trasportasse alcuna parola, per la quale si variasse sostantialmente la significatione. Come saria se nella for. ma del Battesimo si dicesse. Ego Patris baptizo te in nomine Filij &c. perhe la trasportatione di quella parola Ego Patris. yaria la fignificatione sostantiale della forma prescritta, il Battesmo saria inualido. Ma se nella forma pre: scritta si trasportassero le parole, e con tutto ciò si saluasse la significatione sostantiale; come saria se nella consacratione dell'Hostia si dicesse, Meum est corpus boc. essendo che quella parola Meum nella forma consueta si suoles porre nell'vitimo, e la parola Hoe. nel principio, nondime-ПО

Digitized by Google

Nug. Henriq.c.9.n.1.&4.c.1..n.8. Cont. Vasquez disp.129.c.2.Nugn. Val. Coninch. Valenza,& altri.

no perche questa trasportatione è accidentale, che nonvaria la fignificatione sostantiale, perche tanto è à dire, Meam est corpus boc, quanto à dire, Hos eft corpus meum.il Sa. cramento faria valido, come lo nota Henriq. e noi lo vedremo al suo luogo. lo stesso si puol dire della forma del Battelmo le si dicesse, Baptizo te in nomine de essendo che quella parola Te. nella forma prescritta si suole anteporres alla parola Bapiizo, ma perche non varia la significatione sostantiale il Sacramento Graf. saria valido. Graffio 2.p.lib.1. c. 3.n 30.lo stesso se si dicesse, Egotebaptizo in nomine Filij, & Patris, & Spiritus fancti. valeria il Battesmo, purche il-Ministro non lo dicesse malitiosamente, e non intendesse errore contro la Fede nelle persone della santissima Triniià. Così ancora se dicesse. In nomine Patris , & Fili, & Speritus fancii ego te baptizo. ò vero In numine Patris ego te baptizo, & Filij, & Spiritus San. &i. Valeria il Sacramento, perche in qualunque modo, & ordine che si nominano le Persone della santissima Tri-

nità sono un solo efficiente principale nel Battesmo. Ma dicendo Ego Patris bapt za in nomine Fili, & Spiritus fancti. fi lieua il lignificato dell'oratione, per lo quale si viene à variare la sostanza del senso. e conseguentemente il Battelmo resta inualido. Scoto in Scot. 4.dist.3. q.2. littera G. -. ..

5 Si puol variar il senso, quando si deprauasse, e corrompesse la forma; in qualunque modo che si proferissero le parole, ò che fusse per malitia, ò per ignoranza, ò per diferto di lingua, quali nonhauessero significatione;ò vero che la variatione, e deprauatione della forma fusse sostantiale. Come sariasse vno in luogo di proferire v.g. Paeris proferisse altra parola. differente, che v.g. dicesses Capis.perche la deprauatione saria totalmente varia, e sostantiale. Il Sacramento saria inualido.

Ma se la deprauatione, è corrottione fusse accidétale: come saria se il Ministro dicesse Ego te baptizo in nomine Patria, & Filia, & Spiritua (an-Ha, in questo calo il Sacramento saria valido, e la ra-

-oig

gione è questa, perche se bene quella parola Patria in rigore habbia altra significatione, da quella che fignifica la voce Pater. Nondimeno in quanto che quella parola fi proferisse per ignoranza in occasione d'amministrare il Battesmo si piglia commune. méte per il fignificato Pairis, e conseguentemente la correttione di quella parola non è sostantiale, ma per accidente,per la quale non si rende il Sacramento inualido e così fu appronato da Papa Zacca. ria nel cap. Retulerunt des confect. dift. 4. e communemente tengano tutti i Dotto-Tom. rise Sommisti. S. Tom. 3. p.q. Rodr. 60.a.2.Rodriquez in com.de Baprismo c.25.n.1. Sant'An-Tabi. tonino 3.p. tit. 14.c. 13. nu. 3. Siluestro v.Bapt. 5. Tabienna

Palu. y.Baptis.3.nu.16. Soto 4. dist. 1.q.1.a.7. Angelo v.Bapt. 2. p. 15. & altri communemente.

Onde dice Pietro di Paluda. Che chinon sà, ò non puol proferire, le deue astenere, e non far questo officio, se non fusse per estrema neceffità.

Finalmente si puol variar la forma, quando s'interrompesse, e che fusse per tempo notabile, e con molta distanza come saria se dicesse Ego 18 bapuzo in nomino, e puoi si fermasse per raccotare qualche historia, ò altra cosa simile, no valeria il Battesmo se di nuono non replicasse il principio della forma.

Ma se cominciata la forma Rramutalle ) ò tollisse y ò vero dicesse Tacete, à altra parola simile, e che fusse trà l'vn', e Faltra parola distanza per tráfito be che poi finisse la forma, pur che l'intentione del Ministro fusse continua almeno virtuale il Battesmo valeria. Sairo lib. 1. de Sac. c. 4. a. 7. Sair. Valenza, & altri commune- Val. méte quali assegnano diuersi yiu. modiche si puol variar la for- Nugma. Valenza tom.4.disp. 3.q. Henr. 1. punt. 1. Toleto lib. 2.c. 19. Vaiq. nu.4. Viualdo de Sac.in gen. Bart. c.3.n.4. Didaco Nugno.Co- Graf. ninch.q.60.2.8.n.68.Henriq. Filli. lib.1.c.9. Vasq.disp.129.c.7. Francisco Pitigiano dist. 3. q. 2.a.12.& 13. Bart.ab Ang.de Bapt.nu. 1 16. Graff. 2.p.lib.1. c.3.nu.25. Filliuc.tratt.1.c.4. q.6.

RA-

## RAGIONAMENTO III.

Di alcune dubitationi per parte della forma del Sacramento.

## Punto Primo.

- Se faccia Sacramento quello che lafcia alcuna parala, nella forma penfandosi che ha d'essenza, q veramente non sia.
- 2 Se validamente contrabematrimonio quello che pensavi sia impedimento derimente.
- 3 Se aggiungendo nella forma alcune parole, che li crede esserno essentiali, e non sono vaglia il Sacramento.
- 4 Se validamente faccia Sacramento quello che crede che alcune parole della forma, non hano d'escenza.
- Se pecea mortalmente quello chenel far il Sacramento si ferue di materia, ò di forma dubbia.
- -6 Se pecca mortalmente quello che aggiunge, ò lieua nella forma alcuna parola che non sia d'essenza.
- 7 Come si puol conoscere se il peccato è graue, è l'ggiero.

- B Se A dubbitasse se il Sacrameto sa valido per esseri seruito di materiazò di forma dubbia.
- 9 Se il Sucramenta fi deue relu serare per esser il dubbia liggiero.
- 10 Se quelli che sono hati battezzati in casa se denyne rebattezzare.
- 1 1 Se & deugno battezzare quelli che sono stati educati trà Christiani.
- 12 Se si deuons battezzare quelli ebe son stati presi à Barbari ò à Insedeli .
- 13 Se si deuono bassezzar li figli, trouasi, e lassi asi in abbandono.

olte difficoltà fi por trebbono mouere fopra l'inualidità della forma di ciaschedun Sacramento della nostra legge; ma qui ne toccaremo solo alcune, che più facilmente potrebbono accadere come saria, v.g. se vno lasciasse di proferire nella forma del Sacramento alcuna parola, ò vero la mutasse, pensandosi che quella susse d'essenza à proferirla, e veramente, non susse d'essenza; ò vero che n'ag-

giungesse alcuna pensandosse che susse d'essenza, e veraméte non susse.

A questo si risponde, che se questo hauerà la debitaus intentione, che intenda di fare quel che puole, ò quel che intende far la Chiesa, ò quel the da Christo fù instituito, lui validamente complisce il Sacramento. E la ragione è questa, perche concorrendo in lui la debita intentione, & essendoci la debita materia, e la debita forma, non essendo quella parola, che lui lasciasò che mutasò che aggisge, essentiale per la validità della forma, ne segue che lui veramente constituisce il Sacramento. Perche non è inconueniente che con vho errore, ò opinione priuata vi possa esser sufficiente intenwione per constituire il Sacramento, perche per quella generale intentione di far quel che lui puole, ò che intende far la Chiesa, ò che Christo hà instituito, puol restar corretto il priuato errore del Ministro.

Di maniera che se il Sacerdote nel consacrare il corpo di Christo Iasciasse quella particola Enim. credendosi che quella parola susse d'es-senza. Ouero che nel consacrare il sangue di Christo lassiciasse quelle parole Etenim, aut misterium sidei, credendosi che sussero d'essenza, quantunque non siano essentiali; se lui haue la debita intentione, di sar quel che puole, esche su instituito da Christo, lui veramente consacra, & il Sacramento è valido.

Ma se lui non haue la retta intentione, quantunque vi sia la debita materia, e la debita forma il Sacramento è inualido; benche il lasciar quelle parole non sia sostantiale per parte della materia, à della forma; ma perche in. quanto all'intétione del Ministro è sostantiale non intendédo il Ministro far quel che puole, ò quel che intende far la Chiesa:sì che mancandoui la debita intentione del Ministro, che è di essenza, essendo che il Sacramento con trè cose si constituisce con la materia, con la forma, & intentione;mentre dunque vi māca questa terza cosa dell'intentione del Ministro, quale è di essenza, ne segue che il Sacra-

Sacramento resta inualido. Sair. Sairo lib. 1. c. 4. S. Adnotatiūcula. Filliuc. tratt.1.c.4. q.8. Bona. Valenza tom.4. disp. 3. q.1.

punt.2. & altri.

2 E di quà ne segue come nota il Bonacino, che mentre vao nel contrahere il Matrimonio si crede che vi sia alcu impedimento deriméte, quale veramente non vi è . Se questo intende far quel che puole, quantunque creda. che vi sia impedimeto, quella fua credenza non è impedimento tale, che possa disciorre il legame matrimoniale, e però il Matrimonio è valido; ma se lui non intende fare quel che puole, nè meno il Matrimonio è valido.

3 Se vno aggiungesse alla forma del Sacramento alcune parole, credendofi che fiano essentiali, le quali veramente non sono tali; se questo intendesse di far quel chepuole, ò quel che intende far la Chiesa, perche vna tal mutatione non è sostantiale, '& essendoci la debita materia, la debita forma, e la debita. intentione del Ministro, ne segue che il Sacramento liavalido. Di maniera se vno

nel confacrare il fangue di Christo crede che quelle parole Misterium sidei siano d'es senza per constituire il Sacramento quantunque non siano essentialiscon tutto ciò essendoci il debito senso della forma, la debita materia, & intentione il Sacramento è valido. E come nota il Suarez Suari ancorche quel Sacerdote intendesse d'indurre vn nuouo rito, perche questa intentione non lieua al Sacerdote l'intétione di far quel che puole; l'intentione del Sacerdote di far quel che puole, menere vi è la debita forma, e la debita materia, e sufficiente à constituire il Sacramento.

4 Lostessopossiam dire. Se vno crede che alcune parole della forma non fiano esfentiali, ancorche veramente siano essentiali, come sarebbe à dire. Se vno nel battezzare dicesse, Ego te baptizo in nomine Patris, & Filip, & Spirisus sancti. Credendo costui, che quelle parole Patris, & Fily, & Spiritus fancii non siano di essenza, come veramete sono. Se questo almeno in generale hauerà intentione di far quel che puole, à quel che

che intende far la Chiesa, ò quel che Christo hà instituito, perche vi è la debita formala debita materia, e la debita intentione il Sacramento sarà valido.

Ma se questo non hauerà la debita intentione, la mutatione sarà sostantiale per parre dell'intentione, perche il Ministro non intende battezzare in nome del Padre, del Figliolo, e dello Spirito sato, quali sono d'essenza per la forma del Battesmo, conseguentementene segue che il Sacramento è inualido. Soto dist. 27. q. 1. 2. 3. Henriq. lib. 1. Coni. c.g.nu.12.Coninch.q.60.1.8. Suarez disp.2. sess.5. Riginal. lib. 26.n. 26. & altri.

Soto. Hér. Suar. Rigi.

> Si cerca se vno pecca. mortalmente nel fur il Sacramento mentre si serue di ma: teria, ò di forma dubbia, della quale vi è controuersia frà Dottori se quella materia, ò quella forma sia sufficiente per il Sacramento. Come saria v.g. se vno nella consacratione del corpo di Christo si scruisse di materia di pane, del quale vi è dubbio se sia sufficiente materia per l'Eucaristia. Quero nel Sacramen-

to del Battelmo si servisse di forma dubbia. Come saria à dire, Ego te baptizo in nomine Christi, perche essendo controuersia trà Dottori se per il Sacramento dell'Eucaristia sia materia sufficiente il pane fatto di Segola. E nel Sacramento del Battesmo se sia sufficiente forma à dire, Ego ke baptizo in nomine Christi.

Si risponde, che tanto nell' vno, quanto nell'altro si pecca grauissimamente, se però non fusse per mera necessità, e la ragione è questa, perche l'vn', e l'altro si espone à pericolo di rendere il Sacramento inualido, mentre puole essere che veraméte quella materia, ò quella forma no sia sufficiente; onde esporsi à pericolo di far il Sacramento inualido, in quanto à lui è appunto come farlo inualido; e si come quello che sa il Sacraméto inualido pecca grauissimamente, così pecca grauissimamente quello che si espone à farlo inualido. Hen- Mer. riq.c.9. nu.3. & cap.27. nu.7. Suar. Suar.disp.16.sett.2. Coninch Filli. q.60.a.8.nu.50 & 80. Filliuc. Rigi. tratt.1.c.4.q.10.Rigin. Vale- Nug. za, Nugno, & altri.

Ag-

Aggiungo che quatunque l'opinione fusse più probabile, perche pure si espone à pericolo di fare il Sacramento inualido, nè anche l'opinione più probabile è sufficiente di poter supplire à quello, che Christo hà voluto che sia di necessità del Sacramento.

Ma quando fusse per mera necessità, che non vi si trouasse materia certa, e solo la dub bia, in questo caso il Ministro si potria setuire di quella. materia dubbia. Di maniera che occorrendo, che alcuno si trouasse in articolo di morte, quale non fusse battezzato, & essendoci solo vna certa acqua, della quale vi è dubbio se sia ò non sia materia. sufficiente per il Battesmo; in questo caso potria il Ministro vlare quell'acqua, benche dubbia, perche meglio saria. feruirsi della dubbia, che lasciare il moribondo affatto senza Battesmo per non hauer materia certa di battezzarlo, che forsi quella dubbia saria sufficiente materia.

Nug. Bonz.

Lo stesso si puol dire ancora metre non vi susse alcuno, che sapesse la forma certa. Nugno q.66.a.8.Bonacino, & alui.

- 6 Aggiungo che non solo peccaria grauissimamente quel Ministro, che si scruisse per il Sacramento di materia, ò di forma dubbia, ma peccaria ancora grauissimamente quello che si seruisse di forma certa alla quale aggiungesse, à leuasse alcuna parola, quantunque quella parola che si aggiungesse, ò leuasse non fusse essentiale; perche se fusse d'essenza, ò sostantiale il Sacramento saria inualido, ma nó essendo nè di essenza > nè sostantiale; se bene il Sacramento faria valido nondimeno il Ministro peccaria. gravissimamente che verria. à ministrare il Sacramento contro l'ordine e rito di san+ 12 Chiesa.

7 Per conoscere se il peccato sia graue, ò leggiero si deue considerare la trasgressione se sia stata volontaria, ò deliberata, ò vero se sia stata in materia graue, ò leggiera; perche se la trasgressione sarà stata inuolutaria, ò inauertentemente, ò vero in materia leggiera, il peccato sarà stato anco leggiero, essendo chel'inauertenza, ò inconsideratione, ò trasgressione in mateTom. Héc. Filli.

ria leggiera scusa dal peccato graue. San Tom.q.60.a.8. Henriq.cap.g.Sairolib.1.c.4. a.8. Filliu.tratt. 1.c.4.q.9. Valenza, Camerota, Ledesma, & Lede. altri -

8 Se vno dubitasse del Sacramento se fusse stato vali-· do per essersi il Ministro seruito di forma, ò di materia. dubbia in amministrarlo, ò vero per essersi seruito di materiasò di forma intorno alla. quale vi sono due opinioni cotrarie l'vna, e l'altra probabili; per il che si dubitasse se quel Sacramento fusse stato valido, ò nò. In questo caso credo che di nuovo si doueria amministrare il Sacraméto fotto conditione; e la ragione è questa, perche quella dubitatione, che si haue intorno à quel Sacramento le sia, ò non sia stato valido puol essere giusta, e ragioneuole causa di potere di nuouo amministrarlo, perche douédosi l'huomo assicurare in vn caso di tant'importanza, restando senza di nuono amministrarlo, potria esfer che quel Sacramento fusse stato inualido, e conseguenteméte che quello per la sua inualidità non l'hauesse conseguito, però per sicurezza si doueria di nuovo amministrarlo sotto conditione, acciò quello che forsi non consegui il Sacramento, perche li fù amministrato con quella materia, ò con quella forma dubia, lo possa conseguire la seconda volta sotto conditione con la certa, e doue non vi è opinione probabile in contrario. E così fù ordinato nel 6. Canone del Concilio Cartaginese. Con.

Lo stesso anco si puol dire quando vno hauesse fatta la debita diligenza, e con tutto ciò stesse dubio se quel Sacra. mento fù valido. Come anco se vno stà con la mente dubiasche l'vn', e l'altra parte si puol determinare se il Sacramento sia, ò non sia valido. San Tom. 3. p. q. 66. a.9. ad Tom. quartum. Valen tom.4.disp. Sa. 4. q. 1. punt. 4. Emanuel Sà Bart. v.Bapt num. 3. Bart. ab Ang. Nug. \$.127. Viual.de Bapt.c.5.nu. Coni. 15. Nugno, Coninch, & altri.

9 Auertendo che se il dubio fù leggiero,ò vero scrupolo di poco momento nonsi deue in modo alcuno il Sacramento reiterare, ne anco fotto conditione, perche cosi laria

saria più tosto leggierezza, ò pusillanimità; che diuotione, 8 zelo; e reiterar il Sacraméto senza cagione saria derisione del Sacramento. E come vogliano communemente i Dottori grauissimo peccato. Valen. tom.4.disp.4.q.1. punt.4. versiculo Quod si dubium. & Cathec.Romano de Bapt.

10 Quelli de'quali consta, che siano stati battezzati in casa,ò da parenti,ò dalle mámane, ò da chi si sia, non si deuono rebattezzare, ma solo si deuono aggiungere quelles solénità consuete della Chie-. sa. Soto in 4.dist.3. q.vnica. a.9. Bart. ab Ang. de Sacramento Bapt. dialogo 2. par.

128. Suarez disp. 31. seff. 6.& altri communemente.

11 Quelli che sono nati, & educati per molti anni frà Christiani se chiaramente no consta che non sono stati batrezzati non si deuono battezzare. ita Innocenzo cap. Veniens de præsbitero non baptizato. Nauar.c.27.nu.246. Rigi. Rigin.lib.23.num.52.Bart.ab Angelo §. 127. Suarez vt supra, Coninch. & altri.

12 Se li figliuoli fussero

stati presi dalli Barbari, ò ad altri Infedeli, e di loro si dubitasse se fussero, ò non fussero stati battezzati, questi si deuono battezzare sotto coditione, Si non es baptizatus ego te baptizo in nomine Patris &c.E lo stesso si deue osserua-

13 Quando si trouassero li figliuoli lasciati in abbandono, che non vi fusse alcun. testimonio che sapesse se fussero battezzati ò nò; e così si deue intendere il Concilio Conc. di Cartagine mentre dice, che li figliuoli si deuono battezzare sotto conditione métre non si sà se sono battezzatische non vi sono testimonii certissimi. Ma è da notate che basta solo vn testimonio che lo testificà, pur che non vi sia sospettione di falsita, e che questo lo sappia certo che quello sia battezzato, al quale si deue prestar fede, aci ciò il Battesmo non sia reiterato. Suarez disp. 66. a. 10. Suari disp.22. sett.2. Toleto lib.2. Bart. C.21.num 3. Bart.ab Ang.de Graf. Bapt. \$.127. Graffio 2.p. lib. 1. Viuz. Coni. c. 4.nu.37. Viualdo de Bapt. c.5.nu.25.Coninch q.60.a.4. n.97.

Barc. Suar.

Val.

Soto. Bart.

Di alcune dubitationi per difetto del Ministro. Punto II.

I Se se deue reiterar il Sacramento quan lo il Ministro s'accorge bauer mancato sossantialmente.

2 Se la forma del Sacramento puole proferirsi da più, ò

da un solo.

3 Se il Sacramento dell'Estrema untione si puole amministrare da più di uno successuamente, è assieme.

E il Ministro dopò hauer amministrato il Sacramento s'accorge hauer mancato formalmente intorno alla sostanza della forma, ò non hauerla rettaméte proferita, deue prima molto bene auertire che questa nonsia sua leggierezza, ò dubitatione scrupolosa, ma essendo mancamento notabile di fostanza; se vi sarà la necessità di douer fare, ò pigliare il Sacramento. Deue di nuouo proferir la forma, ò reiterar il Bona. Sacramento. Bonacino de Sac.in gen.disp.1.q.2.punt.1. B.35.

2 La forma tutta si deue

proferire da vn sol Ministro 3 perche se parte se ne proferisse da vno, e parte dall'altro. il Sacramento restaria inualido. Onde se vno nel Sacramento del Battesmo dicesse Ego te baptizo, & vn'altro foggiungesse In nomine Patris, & Fili, & Spiritus sancti, il battezzando no restaria battezzato, & il Sacramento saria. inualido . e 🖢 ragione è questa. Perche quando nella forma del Battesmo si lascia alcuna parola essentiale, certa. cosa è che il Sacramento è inualido. Onde mentre quello dice, Ego te baptizo, lenza soggiungere In nomine Patris, & Fily, & Spirmus fancti. Questo lascia alcune parole che sono essentiali, adunque non battezza, e quantunque l'altro soggiunga In nomine Patris, &c. non per questo il battezzado resta battezzato, perche questo ancora lascia di proferire alcune parole Ego te baptizo, che sono essentiali. Adunque nè l'vno, nè l'altro battezza, perche il primo lascia In nomine Patris, &c. & il secondo Ego te baptizo. E bene il primo dice Ego te baptizo, quella parola Ego folo si

riferisce à quello che la proferisce, e non ad altri, onde se bene il secondo soggiunge In nomine Patris, &c. quellaparola Ego non si puole riferire à questo secondo; adunque quantunque questo secondo soggiunga In numine Patris, &c. à quello che dice Ego te baptizo. perche l'vn'se l'altro lasciano l'essentiale, nè l'vno nè l'altro validamente battezza, perche tanto l'vno, quato l'altro viene à corrompere il senso sostantiale della forma.

3 E se nel Sacraméto dell'Estrema vntione si puole amministrare successivamente,& assieme da più Sacerdoti, questo auiene, perche si come l'vntioni sono più, e diuerse; più e diuerse sono ancora le forme di questo Sacramento.E fi come l'vntioni si possono amministrare successiuamente, & asseme da più Sacerdoti, così ancora si pu ole proferire à ciascheduna vntione la sua forma particolare successivamente, & assieme da diuersi Sacerdoti. E la ragione è questa, perche l'Estrema vntione si conferisce per modo di oratione;e si

come l'oratione si puol continuare, e perfettionare da. molti, così ancora l'Estrema. vntione si puol conferire, ی perfettionare da molti. Hen- Henr, riq.lib.1.c.9.num.9.& lib.25. Ang. c.30.n.2. Angles q.3.a.vltim. concl.2. Filliucio tratt.1.c.4. q.8.& altri.

Delle conditionische se ricercano in quelli che amministrano li Sacramenti. Punto III.

- 1 Quanto necessaria sia la potefà dell'ordine al Ministro de Sacramenti.
- 2 In the mode al Ministro Ba nescesaria la bontà.
- 3 Se sia valido il Sacramento amministrato da Ministro vitioso.
- 4 Se il Sacramento Aa valide amministrato da scommunicato vitando.
- 5 Se vale il Matrimonio con. l'affis Eza del Parico scummunicate.
- 6 Se il penitente puol domandarel'assolutione da scommunicato telerato.

ı In

I YN due modi si puol co-I siderar il Ministro, che deue amministrar li Sacramenti della nostra legge: ò come Ministro, che possa fare, e constituire li Sacramenti. O come Ministro che deue ad altri amministrarli, e dispensarli. In qualunque modo che lo confideramo: la prima, e principal coditiones che deue hauere il Ministro de' Sacramenti, è la potestà dell'ordine sacerdotale, la quale è talmente necessaria, che senza di questa se alcuno ò laico, ò qualsiuoglia Chierico che sia che non habbia il carattere sacerdotale tentarà di volere consacrare il corpos e sangue di Christo, e sar il Sacramento, ò vero di volere amministrare, e conferir ad altri l'assolutione sacramentale, non solo non potrà farlo, ma diuentarà Ministro d'Idolatria, e sacrilegij, e restarà reo di molte colpe, e peccati, secondo la qualità, e diuersità delle circostanze, che vi concorrano; perche essendo solo al Sacerdote stato impresso il carattere sacerdotale, solo anco al Sacerdote è stata conferita da Christo questa au-

torità di poter validamente confacrar il corpo, e sangue di Christo, conferir ad altri l'assolutione sacramentale, & esser vero Ministro, e dispensatore de' Sacramenti. e così communemente affermano tutti li Dottori.

2 La seconda conditione, che deue hauere il Ministro de' Sacramenti è la bontà, la quale non è talmente necesfaria al Sacerdote che nonhauendola non possa validamente amministrarli, perche quantunque il Ministro de' Sacraméti sia tristo, e vitioso, non per questo perde la potestà di poter constituire, & amministrare di Sacramenti, perche la potestà non consiste nella bontasò fantità del Ministro; ma è fondata sopra il carattere sacerdotale, quale per essere indelebile : si come al Sacerdote non si puole leuare il carattere facerdotale, così ancora non li fi puol leuare la potestà di potere constituire, & amministrar le Sacramenti. Onde hauendoli Iddio concessa questa potestà per il carattere sacerdotale, non gli la leua per il peccato; perche se così tusse molti Fedeli

deli restariano ingannati, che pensando di pigliar li Sacramenti, ma essendoli amministrati da Ministri tristice vitiofische alle volte anco mancano di fede, remaneriano defraudati dalla lor credenza, fenza pigliar li Sacramenti, e goder delli loro effetti, e beneficij; il che per esser falsissimo non si deue nè ammettere,nè credere. San Tom. 3.p. q.64.a.5. Suar.disp. 13.sett.4. Suar. Belarmin.lib.1.c.26. Riginal. lib. 36.n. 34. Nugno q. 64. a. 5. Bart.ab Ang.dial.1.\$.38.Camerota cap.2.dub.4. Filliuc. tratt. 1. cap. 4. q.8. Angles q.vltima a.3.concl.2. Valenza, Coninch. & altri.

Tom.

Bela.

Rigi.

Nug. Bart.

Cam.

Filli Ang.

Val.

Se si tratta di poter lecitamente amministrar li Sacramenti quantunque la Bontà del Ministro deputato, e confacrato per l'officio di amministrar li Sacramenti non sia necessaria assolutamente per la validità del Sacramento. Nondimeno è necessaria, accioche il Ministro possa lecitamente amministrarlise però quel Ministro, che sarà deputato, e confacrato per amministrar li Sacramenti; douendoli amministrare è obligato

à prepararsi alla gratia, acciò possa lecitamente amministrarli.San Tom. 3.p.q.64.a.4. & 6. Nauarro c.22.nu.3. Rigi- Vitt. nal.lib.26.n.57.& 58.Bart.ab Peia. Ang.dial.1. §. 39. Vittoria de Lede. Sac.n. 26. Pesantio 3.p.q.64. Sair. Henr. a.6. Vasq.3.p.disp.136.c.1.2. Gest. & 3.Ledesma de Sac.c.6.Sai- Vlus ro lib.2.de Sac.c.7.q.1.a.1.& 2. & q.3. 2.1. Henriq. lib. 1. c.29.nu.2. Nugno, Gaetano, Coninch. Vittoria, Filliuc.& altri.

E la ragione è questa, perche il Ministro deputato, es confacrato per amministrar li Sacramenti se li amministra. degnamente riceue gratia. particolare, ma se l'amministra indegnamente con peccato mortale, perche la trasgressione è cotro cosa graue, essendo lui stato deputato co gratia particolare, ogni volta che trasgredisce pecca mortalmente. Viualdo de Sac.in. Viual Soto. genere c. 3. nu. 16. Soto in 4. dist. 1. q.5. 2.6.

3 Il Sactamento della Penitenza amministrato da Ministro tristo, e vitioso puol esser che alle volte inualidamente sia amministrato. Perche se il penitente mentre haue

haue copia di buoni Confesfori, e che senza alcuna necessi à induce il suo Confesfore ad amministrarli il Sacramento della Penitenza, sapédo che lui si troua, e l'amministrarà il Sacramento in peccato mortale. In questo caso il penitente non riceue validamente il Sacramento dell'assolutione, perche essendo lui causa di quel peccato, che commette il Ministro per hauerlo indorto lui senza alcuna pecessità ad amministrarli il Sacramento; viene à esser partecipe di quel peccato, che si attribuisce à lui. E perche quello, che riceue l'assolutione col peccato mortale non riccue validamente il Sacramento della Penitenza, adunque puol essere che alle volte il Sacramento amministrato da tristo Ministro, e vitiolo che sia inualidamente Bons. amministrato. Bonacino de Sac.in gen.disp.1.q.3.punt.2. S. I. n. t.

4 Se'il Sacramento della Penitenza fusse amministrato da scommunicato vitando, inualidamente saria amministrato, perche douendo il Sacerdote', che amministra la

Penitenza hauer la giurisdittione, della quale essendone prinato lo scommunicato vitando, conseguentemento quel Sacramento inualidamente viene amministrato. Se bene in questo caso il Sacramento più tosto si puol dir che sia inualido per difetto di giurisdittione, della quale n'è priuo lo scommunicato vitando, che per rispetto della bontà che manca al Sacerdote.

Ma se lo scommunicato no fusse vitando, ò percursor de' Chierici, essedo tolerato dalla Chiesa non si puol dir che sia priuo di giurisdittione; 🗢 però mentre amministra il Sacramento della Penitenza che vi è la debita materia, la debita forma, e l'intentione del Ministro, anco è valido il Sacramento, non solamente per parte della giurisditione, non essendone priuato lo scomunicato tolerato, ma anco per parte del penitente, perche su concesso per priuilègio dal Concilio di Costaza, Con. che il penitente pratticando Cost. con lo scommunicato tolera- Sair. to non peccasse mortalméte. Henriq.lib. 13.c.6.nu. 3. Sairo

lib.2.cap.2.num.8.& altri.

5 E di quà ne segue che se nel Sacramento del Matrimonio vi asiste il Paroco, quantunque sia scommunicato, mentre è tolerato, il Ma-Valq. trimonio è valido. Valq. tratt. Bond de excomm.dub.4.n.2.Onde aggiunge il Bonacino contro Auila 2.p.c.6.dub.i.concl.5. Che il Matrimonio non solo è valido mentre vi assiste il Paroco scommunicato tolerato, ma anco se vi assiste lo icommunicato vitando. Bonacin.de matrim.q.2. punt.8. M. 15.

6 Domandando il penitete l'assolutione dallo scommunicato tolerato non solo non pecca mortalmente métre non sà che quello sia scomunicato; perche in questo caso non vi è alcuna difficoltà, perche ratione ignorantie è sculato dal peccato, ma nè anco pecca sapedo che quello lia scommunicato, ò che il Confessore sia, ò non sia Paroco; ò che sia, ò non sia neces**si**tà di domandarlo; ò che il Sacerdote scommunicato sia parato, ò non parato per amministrar li Sacramenti. San chez de matrim. lib.7.disp.9.

n.8. & lib.1.disp.7.c.2. Soto Sous. in 4.disp.22.q.1,a.4.& altri.

E se bene questa opinione è contro il Nauarro c.9.n.10. Nau. contro Suarez disp. 11. sess. Suar. Henriq.lib. 13.c.6.n.3. Valen- Val. za tom.4.dilp.7.q.11.pnnt.3. & Sairo lib.2. cap.2. num 9. Sair.

Con tutto ciò à me non dispiace l'opinione del Bonaci. Bonaci no. E la ragione è questa, per- Conc. che il Concilio di Costanza Cost, per euitar li scandali, li scrupoli, e li pericoli dell'anime de' Fedeli, hauendoli conceduto di poter pratticare inoccasione di riceuere li Sacra. menti, & altri officij diuini coli scommunicati, con sospesi, interdetti,ò con irregolari tolerati, ne segue che li Fedeli possono domandare li Sacramenti alli scommunicati toleratisò che sianosò non siano proprij Sacerdotijo che vi siaj ò non vi sia la necessità; ò che il Sacerdote sia, ò non sia Parocosò che siasò non sia parato per amministrare li Sacramenti. Perche altrimente ne feguiria che li Fedeli non hauessero facoltà di poter pratticare in occasione d'officii di. uini, e Sacramenti con li sco. municati tolerati, e conseguen-

Con.

guentemente non si remoueriano li scandali, li scrupoli,e li pericoli dell'anime, perche il penitente quasi sempre potria dubitare se vi fosse, ò no vi fosse la necessità di domandar li Sacramenti, ò se il Sacerdote fusse, ò non fusse parato d'amministrarli.

Di maniera che servendosi

il penitente del suo ius in domandar li Sacramenti allo Icommunicato tolerato nonpecca mortalmente potendolo lui fare, essendo stato conceduto dal Concilio Constá-Cost. tiense, che li Fedeli in occasione di riceuere li Sacrameti possono anco pratticar con li scommunicati tolerati sen-Bona, za peccato. Bonacino de excomm. dist.2.q.2. punt.2.5.3. prop.2.

## RAGIONAMENTO IV.

De' Ministri, quali deuono amministrar li Sacramenti. Punto I.

1 Come deue prepararsi il Ministro per amm.nistrar li Sacramenti.

2 Se pecca il Sacerdote esercitando li Sacramenti conpeccato mortale.

3 Quali Ministri possono amministrar li Sacramenti.

4 Si pecca il Sacerdote amministrando il Battesmo solennemente per necessuà.

5 Se pecca per esercitar gli ordini in peccato mortale.

6 Se pecca il Diacono cantando l'Euangelio, 👉 il Subdiacono l'Epistola con peccato mortale.

7 Se pecca il Chierico ammini-Arando gli ordini con peccalo .

8 Se pecca il Vescono per esercitare alcuni sacramentali con peccato.

9 Se pecca il Predicatore predicando con peccato.

10 Sepecca il Chierico toccando le cose sucre con peccato.

II Se pecca per benedire l'acqua santa in peccato .

12 Se pecça il Sacerdote per trafferir il sani simo Sacramento con peccato.

13 Quanti peccati commetta il Sac rdote nel communicar con peccaso.

14 Q. anti peccati commetta per amministrar il Sucramen-

so della Penitenza con peccato mortale.

15 Se pecca il Sacerdote l'amminiftrar il Battefino per neceffi à con peccato.

16 Se pecca il Parocchiano per affifiere, e benedire nel Ma-

Brimonio con peccato .

Ouendo il Sacerdote amministrar li Sacramenti, deue sopra tutto procurare esser in stato di gra tia, e se per caso si trouasse con la conscienza imbrattata in qualche peccato mortale; prima d'amministrar li Sacramenti le conoscerà il suo petimento esser solo attritione, e non poter giungere all'atto della-contritione, deue ricorrere al Sacramento della Penitenza. E la ragione è questa, perche douendo il Sacerdote amministrar li Sacramenti, (per non trattarli indegnamente) è obligato di procurar quei mezzi, che lo possono disporre alla gratia santificăte. E perche li mezzi per disporsi à questa gratia, sono la Confessione, e contritione, no porendo il Sacerdote hauer l'atto della contritione, deue ricorrere alla Confessione.

Onde dicono il Paludano Paludifi. 5.q.2.circa finem. Marfil. Marfil. in 4.q.12.a.t. part.5. con alcuni altri, che donendo il Sacerdote amministrar li Sacramenti deue esser in stato di gracia, e però è tenuto moralmente à far diligenza di ritrouarsi in quello stato; e que sta diligenza si deue fare per la Confessione, quale lasciandola si espone à pericolo di amministrar li Sacramenti co peccato mortale.

E se ben questo è ottimo configlio: con tutto ciò se si parla solo per rispetto d'amministrar li Sacramenti non è semplicemente necessaria la Confessione, perche il Sacerdote si puol preparare per mezzo della contritione. È se il Sacerdote pensa d'esser instato di gratia per la contritione. Quantunque maggior preparatione sia quella, che si fà per mezzo della confessione vnita con la contritione nondimeno quella preparatione, che si fà per la contritione è sufficiente per prepararsi alla gratia di poter amministrare li Sacramenti. però il Ministro non è obligato à confessarsi, non essendoci alcun ius naturale, ò diuino, ò humano, ò Ecclesiastico, col quale si possa prouare che il Sacerdote prima d'amministrar li Sacramenti, mentre si troua in gratia per la contritione sia tenuto à confessarsi; perche l'obligatione di confessarsi è precetto particolarmente satto per quando si deue riceuere la Communione; come lo vedremo à

fuo luogo.

Onde se si parla solo (come hò detto) per rispetto di amministrar li Sacramenti il Sacerdote si puol preparare per mezzo della contritione. Che quando il Sacerdote deue fare l'Eucaristia è tenuto à confessars, non tanto per rispetto di far il Sacramento, quanto perche si deue communicare, sì che se il Sacerdote solo deue esercitarsi indispensare ad altri l'Eucaristia di già consacrata, non è necessario premettere la Cofessione, perche basta la contritione, la quale non è sufficiente per riceuere la Communione. E se bene il Sacerdote prima d'amministrar li Sacramenti è tenuto di cercare quei mezzi, e quei rimedij

per li quali moralmente posla giudicare esser sicuro di esser in stato di gratia, nondimeno perche questi rimedij facilmente si riceuano per la preuix contritione, ne segue. che se il Sacerdote sotto buo na fede crede di esser in gratia per la contritione non è tenuro alla confessione. Sua Suar. rez disp. 16. sess. 3. Didaco Nug. Nugno q.64.2.6.diff.3. Bart. Rig. ab Ang. dial. 1. § . 64. Riginal. Her: lib.26.num 54. Henriq. lib.1. Posse. c.39. Posseuino de administr. Sac.c.5.nu.49. Filliuc.tratt.1. c.5.q.10.n.28. altri.

di peccato mortale, se si troua con conscienza di peccato mortale, se prima non vi premette la Confessione, ò almeno la contritione vogliano communemente li Dottori, che pecca mortalmente; perche come dice San Tomaso q.64.a.6. in corpore. Douendosi il Ministro de' Sacramenti conformare à Dio, del quale è Ministro; si come Dio è giusto, e santo suo che anche giusto, e santo sia.

il Ministro. Sancii eritis quoniă

ego sancius sum. Genesi cap.

19.

Hora

Hora se nell'amministratione de' Sacramenti della. legge antica, nel Ministro era necessaria la santità je quanto maggiormète deue esser cauto il Ministro che deue amministrare li Sacramenti della legge nuoua, che sono molto più perfetti, e pretiosi di quel li dell'antica?E però nel Canone si registrano queste parole, Necesse est vi munda sit manus, qua diluere cordes curat. Sì che se il Ministro douendo amministrar li Sacramenti no si troua in stato di gratia, non solo non purga le macchie, e lorditie, ma inquanto à lui viene à contaminare, & vilipendere li Sacramenti trattandoli apunto come cosa profana, e di nessuna conditione, non facendo differenza da vna cosa pretiosa à vna cosa vile, & abietta; per il che si vede chiaro che li tratta indecentemente con molta irreuerenza. Onde si come il Ministro-deputato, e consacrato per amministrar degnamente li Sacramenti ricene gratia speciale. Adunque per amministrarli indegnamente in peccato mortale, pecca gra uemente, perche viene à contrauenire in materia grauc à quello à che è stato specialmente deputato con gratia, particolare. Viualdo de Sac. Viu. in genere c.3.n. 16. Soto in 4. Soto. dist. 1. q.5. a.6.

3 Si deue notare che indue modi fi possono, e suole accadere d'amministrar li Sacramenti-ò come da Ministro deputato ex officio e consacrato per tal ministero di poter con rito solenne determinato à quel Sacramento. O veramente come da Ministro priuato, che accidentalmente possa amministrare il Sacramento per necessità.

Se noi lo confideramo nel primo modo, che il Sacramé-. to sia amministrato da Ministro deputato per officio, 🝛 confacrato per tal ministero. Se quel Ministro non si troua in gratia, amministrando pecca mortalmente, perche non lo tratta con quella decenza che li conuiene.

Non così se l'amministratione si opera da Ministro priuato, che amministra accidetalmente per necessità. Come faria à dire. Se il Ministro deputato, e confacrato battezza solennemente per officio se-

con-

condo il rito solenne di santa Chiesa; perche si troua in stato di peccato mortale viene indegnaméte à trattare-quel Sacramento, e però pecca. mortalmente, ma se il laico battezza, perche non battezza per officio, ma solo accidétalmente per necessità, se bene si troua in peccato mortale non pecca mortalmente.

4 E di qui ne segue, che se il Sacerdote amministra il Sacraméto del Battesmo per necessità semplicemente, e si troua in peccato mortale, no pecca mortalmente, perche in questo caso il Sacerdote non amministra il Sacramento ex officio, e come Ministro Tom. consacrato. San Tom. q.64. a.6. Valenza tom.4. disp. 3. q.5.punt.3. Nauar.c. 25.n. 12. Vittoria de Sacr. q. 29. Co-Pitig. ninch q.64.a.6.dub.1.nu.36. Suar. Sairo lib.2. c.7.q.1.2.2. & 4. ந்யு: Pitigiano d.5.q.2.a.4. Suarez disp. 16. seff. 3. Filliuc. tratt. 1. c.5.q.10.n.88.& altri. Se bene Vasquez disp. 136.c.3.nu. 30. e d'altro parere, doue dice che anco il laico se in caso dinecessità battezza in peccato mortale, che pecca morsalmente, il che non fideue

tenere, perche si ciò fosse saria cosa troppo pericolosa per le mammane, e per quelli che battezzano per necessità.

Vero che se il Sacerdore battezza, ò vero conferisce altri Sacramenti solennemete in stato di peccato mortale, quantunque quello che riceue il Sacramento sia inestrema necessità il Sacerdote pecca mortalméte, perche in questo caso, essendo il Sacerdote Ministro deputato, e consacrato, che amministra ex officio; e perche indegnamente amministra il Sacramento in stato di peccato mortalespec a mortalmente. Nauarro c.22. nu. 3. Bart. ab Nan. Bart. Ang. de Sac. \$.41. Gaetano Gaet. q.64.a.6.n.6.Vittoria de Sac. vitt. g. 20.

5 No è così di quelli che esercitano in peccato mortale le funtioni dell'ordinis come faria à dire, se quello che è ordinato à Lettore cantasse le lertioni, & il Subdiacono cantasse l'Epistola, & il Diacono l'Enangelio; perche l'esercitarsi nelle funtioni dell'ordini con peccato mortale; se l'amministratione de Sacramenti non è fatta da Ministro

nistro come à quella funtione deputato, e consacrato no pecca mortalmente, perché l'esercitio dell'ordine non è materia così graue, che per esercitarla il Ministro con peccato mortale si faccia reo di peccato mortale. Ela ragione è questa, perche non vi essendo particolar prohibitione di questa funtione, di esercitarsi nell'ordini, che si prohibisca sotto pena di peccato mortale; onde esercitandola con conscienza di peccaro mortale, se non vi è scandalosò l'amministratione non sia fatta da Mimstro deputato, e consacrato, non pecça, mortalmente.

Ma sime che le futioni delli detti ordini non sono immediatamente santificatrici, e per conseguenza quello che l'esercita non è tenuto esser Vale in gratia Valenza tom. 4. disp. Soto. 3.9.5. punt. 3. Suarez disp. 16. Filli. sett. 3. Soto in 4 dist. 24. q. 1. a.4 Filliucio tratt. 1.c.5.q.10. n.87.

6 Vi è gran dubbio se il Diacono, di Subdiacono, esercitando gli atti del suo ordine in peccato mortale se pec-Tom. ca mortalmente. San Tom.in 4.dist.24.q.1.2.3. questiun.5: Adduce vna regola generale, con dire che quello pecea mortalmente quale amminifira alcun officio sacro, che li compete per officio dell'ordine: se l'essercita con peccato mortale, pecca mortalmente, perche viene à trattare indegnamente le cose facre; per il che commette sacrilegio, & essendo il sacrilegio per se stesso ex suo genere peccato mortale, adunque esercitandolo có peccato mortale pecca mortalmente.

In quanto al Diacono, ò Subdiacono vi è difficoltà se alcun di loro esercita le sue funtioni mentre si troua con conscienza di peccato mortale se pecca mortalmente. An- Ang. gelo v. Clericus 8 nu. 1. Gae- Gaec tano 2.2.q.60.a.2.in fine. Sil-Silu. uest.v. Clericus 2.n. 2.& altri vogliono che il Diacono cãtando l'Euangelio, & il Subdiacono cantando l'Epistola folenemente in peccato mortale, massime il Diacono, che pecca mortalmente. E fondano la lor ragione con dire, che questo ministero è grane, e prossimamente s'accosta ab facrificio, al quale per eferci-

tarlo degnamente li il da gratia particolare per il Sacramento, e però esercitandolo on conscienza di peccato mortale, pecca mortalmente.

Altri sono di contrario parere con dire, che non essendo quella materia così graue non pecca mortalmente; perche l'attione di cantar l'Epistola, ò l'Euangelo non sono al Diacono, ò al Subdiacono con special modo consacrate, e santificate, come sono consa crate, e santificate l'attioni de' Sacramenti. Onde l'autioni di cantar l'Epistola, & il Vangelo non è materia così grave, che per sua natura si possa giudicare che faccia ingiuria, ò sacrilegio tanto graue, che esercitandola in peccato mortale si pecca mortalmente.

Massime che non consta che vi sia alcun precetto pofitiuo, ò Ecclesiastico, che le funtioni del Diaconose Subdiacono fi debbano esercitare in stato di gratia; e però doue non costa che vi sia alcun precetto, ò prohibitione non si deue imporre obligation di peccato mortale; sì che ne segue che esercitandole in

peccato mortale non peccano mortalmente. Soto in 4. dist.1. q.5.a.6. & dist.24. q.1. Bons. a.4.circa finem. Suarez disp. Val. 16. sett. 3.a. 10. Bonac.de Sac. Angl. Filli. in genere disp. 1.q. 3. punt. 2. S. t. prop. 2. Valen. tom. 4. disp.3. Angles, Filliuc. & al-

Aggiunge il Suarez, che il Subdiacono, & massime il Diacono, se per vna, ò due volte esercita l'attioni in stato di peccato mortale, nonpecca mortalmente, mentre non vi sia scandalo, ò contento; ma se fusse per consuetudine, e con troppo frequenza che si possa moralmente giudicare, che habbia tal'animo; non facilmete puol esser scufato da peccato mortale, perche quella consuetudine, ò proposito potrebbe nascero da vn certo conteto formale, à almeno virtuale. O come dicano altri, che frequentemente esercitare gli ordini sacri in peccato mortale, si puol venire à tal termine che diuenta materia notabile, sufficiéte per il peccato mortale. E se bene questa limitatione non piace à Vasq.tom. 3.de Sac.difp. 136.nu. 41. & à Coni. Coninch

Coninch 3.p.q.64.a.6.dub.1. nu.40. perche gli esercitij del Diacono, e Subdiacono sono atti separati, e non si vniscano assieme per constituire vna materia sufficiente al peccato mortale; onde si come molti peccati veniali non constituiscano vn peccato mortale, così ancora molti atti del Diacono, ò Subdiacono non fanno yn peccato mortale.

Nondimeno se bene gli esercitii del Diacono, ò Subdiacono sono atti separati, che non constituiscano vna materia sufficiente al peccato mortale, perche come molti peccati venialimon fanno vn peccato mortale. Con tutto ciò la continuatione di quelli atti del Diacono, ò Subdiacono puol esser che per la troppo frequenza diuenta. materia notabile, e la consuetudine partorisca contento, e conseguentemente anco peccato mortale.

Se il Diacono amministra il Sacramento per necessità dispensando, non essendoui Sacerdote che lo possa amministrare, perche in questo caso il Diacono lo sà ex officio. e partecipa dell'officio Sacer-

dotale; se l'amministra con conscienza di peccato mortale pecca mortalmente. Mar. tino Ledesma tom. 1. quest. desi 5. art. 6. dub. 3. Pietro Ledes- P.Lema de Sac. en commun c. 6. des. verso la sexta. Sairo lib. 2. de Bar. Sac.c.7.q.1.a.5.& altri contro Bart.ab Ang.dial.1.\$.44.

7 Quello che è ordinato à gli ordini minori non pecca mortalmente per amministrar li suoi ordini in stato di peccato mortalese la ragione è questa, perche l'esercitio dell'ordini minori è materia leggiera, la quale non è sufficiente al pecçato mortale. Oltra che non consta sufficietemente che gli ordini minori siano veri Sacramenti, perche è opinione probabile, come vogliano molti Dottori che questi ordini siano sacramentali, e non Sacramenti. Adunque almeno secondo l'opinione di questi bisogna concedere che esercitandosi in peccato mortale non fia peccato graue.

E quantunque gliatti che si esercitano ne gli ordini minori siano in qualche modo facri, nondimeno perche sono assai remoti dal proprio, &

per-

amministrar li Sacramenti, per il qual fine sono ordinati, non si pecca granemete elercitandoli in peccato mortale. Soto. Onde Soto in 4. dist. 1. q. 5. a.6.no solo scusa in quest'atto il Ministro dal peccato mortale.ma anco dal veniale.

perfetto atto di sacrificare, ò

Soggiunge il Suarez, che puol effere quando l'amministratione sia per ignoranza, d per natural inaduertenza, ma quando l'amministratione è publicá, con rito solenne fatta come da Ministro publico della Chiefa;perche in questo modo è propriaméte atto dell'ordine, al quale è Ministro consacrato, vi è qualche irreuerenza, e però non si puole affatto scusare da qualche colpa, quello che l'amministra co peccato mor-

8 Il Vescouo nell'esercizare alcuni sacramentali, come v.g.nel conferir la prima toniura, nel benedir le vesti per vso del facrificio nel consacrar la Chiesa, nel sar il Chrisma, nel benedir l'Oglio santo, e nel predicar al popolosperche tutte queste attioni non sono materia graue, nè

tale.Suarez disp. 16. sett. 3.

sono Sacramenti, nè meno sono immediatamente ordinate per santificare l'anime, esercitandole con peccato mortale non pecca mortalmente.ita Sairo lib. 2. c. 7. q. 4. Saic. Vasquez 3. p. disp. 136, c.4. Vasq. Pitigiano d.5.q.2.a.4. cocl.6. Suarez, Soto, & altri citati lo- Soto. pra. Nugno è di cotraria opi- Nugnione intorno al Chrisma q. 64. a. 6. difficoltà 1. Et il Medina Codice de penitétia tratt.1.q.6.circa finem. Dice che il Vescouo trouandosi con peccato mortale nel far il Chrisma, benedir l'Oglio, e confacrar la Chiesa peccamortalmente. Il suo fondamento è perche lui stima che queste attioni siano graue, particolarmente il benedir 1'Oglio, & il far il Chrisma, perche sono sacramentali, in quanto che per quelli si sacra la materia del Sacramento, e però esercitandoli con peccato mortale pecca mortalmente. Nondimeno se nell'esercitar queste attioni non vi sarà scandalo, è contento, sarà solo peccato veniale, e non mortale. Onde rendendone la ragione San Tomai. Tem. a.6.q.64. vuole che folo efer-



citandosi li Sacramenti conconscienza di peccato mortale si pecca mortalmente. Et in solut. ad primum; ne asfegna la causa particolare, perche quell'attioni de' Sacramenti fono con modo particolare consacrate. E così Gaet. espone questa dottrina il Gae tano tom. 2. opuscol. tratt. 10. Soto. e così l'intende anco Soto. Percioche l'altre attioni fuora de'Sacramenti, non sono profimamente ordinate alla santificatione per gratia; nè per quelle si esibisce il Sacerdote come Ministro di Dio, che santifica l'anime, e però non sono causa graue, e conseguentemente esercitandole con peccato non è facrile-Suar. gio mortale. Suarez disp. 16. sess 3.

g E se bene si puol anco dubitare se il Predicatore pecca mortalmente predicădo in stato di peccato mortado in stato di peccato mortado in stato di peccato mortado le : perche Sant'Agostino'lib.

2.contra Parm.cap.11.vuole che il Predicatore nel predicar la parola di Dio sia pari nell'obligatione al Ministro de'Sacramenti. E perche il Ministro de' Sacramenti amministrando li Sacramenti in

peccato mortale pecca mortalmente. Adunque anco il Predicatore predicando con peccato mortale pecca mortalmente. Si aggiunge che il Predicatore nella predicatione opera come organo dello Spirito fanto. Non enim vos estis qui loquimini, sed Spiritus sanctas, qui loquitur in vobis. Adunque esercitando questo officio il Predicatore in peccato mortale, si vede che sa grade ingiuria al Spirito santo, e però pecca grauemente.

Ma se bene Sant'Agostino dice, che il Predicatore deue esser pari à quello che amministra li Sacramenti nella vita, perche come quello, che amministra li Sacramenti doueria esser santo, così santo ancora doueria esfer il Predicatore, acciò mediate l'esempio della sua santità fussepiù efficace la sua predicatione, perche ordinariaméte l'esempio del Predicatore più muoue,& è più efficace, che le parole della sua predicatione, non per questo ne segue, che il Predicatore predicando co peccato mortale pecca-mortalmente. E se bene il Predicatore opera come organo

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

dello Spirito santo, e perche Iddio per publicare la sua legge, quale fi deue riceuere da gli huomini, da gli huomini vuole che li sia predicata, come organo dello Spirito fanto. Se poi il Predicatore nella vita non è conforme à quello, che predica, come veramente doueria essere: non per questo predicando conpeccato mortale pecca mortalmente, perche non vi è leg ge alcuna, nè diuina, nè humana, sopra della quale si pos sa fondare che il Predicatore prima di predicare sia obligato di prepararsi alla gratia. Adunque &c. se non fusse co scandalo.

Silu.

10 E troppo scrupolosa. l'opinione di Siluestro v.Cle-Ang. ricus 2. n. 2. e di Ang. eodem v.8.nu.1.quali vogliano che trouandosi il Chierico in pec cato mortale, per toccare le cose sacre, come sono il Calice, il Corporale, e simili, che pecca mortalmente; e fondano la lor ragione, perche indegnamente esercita il suo officio.

> Vero questo saria se ciò fus se con scandalo, ò in contéto, ò per altra simile circostanza;

ma non essendo nè con scandalo,nè in contento, ò per altra circostanza simile, noncommette peccato, perchequesta non solo non è materia graue, ma nè anco se ne puole affegnare alcun precettosper il quale si possa cauare che il Chierico per toccare il Calice, Corporale, ò altra cosa simile in peccato mortale, commetta peccato mortale.

11 Nè meno pecca mortalmente il Sacerdote nel benedir l'acqua in peccato mortale per no esser materia graue come vogliono li sudetti Dottori, quantunque Sairo sair. lib.2.c.7.q.1.ar.5. e Nauarro Nau. de oratione, & horis Canonicis c.6.n.41. & cap.1. de pen. dist.6. S.Sacerdos n. 17.

12 Nè meno per trásferir il santissimo Sacramento dell'Eucaristia da vn'altare all'al tro.Perche il portare l'Eucaristia da vn luogo all'altro no si puol dire che sia amministratione di Sacramento, perche quel trasferimento non è attione, che si faecia, ò si dispensa il Sacramento, e conseguenteméte non è materia sufficiente, che possa portar malitia di peccato mortale.

San

Tom. San Tom. q.64.a.2. Siluestro, Silu. & altri.

13 Troppo rigorola è l'opinione di quelli, quali vogliono che il Sacerdote amministrando il Sacramento dell'Eucaristia in peccato mortale, che tante Hostie, ò particole, che distribuisce alli commenfalische si communicano tanti peccati ancoracommetta; perche se bene la distributione si tà à diuersi, non per questo sono diuersi atti differenti. Come è v.g. quado il Sacerdote dice Mesla con peccato mortale, senza prima confessarsi, e dopò hauer funto il corpo, e fangue di Christo, communica alcuna persona; questo commette due peccati mortali, vno per dir la Messa con peccato mor tale, e l'altro per amministrare la Communione. Ela ragione è questa, perche l'amministrar la Communione ad altri è atto differente dal dir la Messa;ma il communicare diuerle persone successiuamente, non sono atti diuersi, e però quantunque il Sacerdote comunicasse ceto persone successiuaméte, per la Cómunione non commette altro

che vn peccato, come tengono Henriq. de penitentia lib. Her. 2.c.5.nu.6.e Filliucio tratt. 1. Rod. c.5.q.10.nu.87. Rodriq. p.1. Situ. cap.249.nu.26.& altri contro Siluestro v. Clericus n.2. E la ragione è questa, perche se bene in queste cento Communioni, vi sono cento atti distinti in numero, per il che pare che siano distinti peccati, nondimeno quantunque siano distinti in quanto alla. loro entità Parlando moralmente non si reputano per distinti, & in genere moris si tengano per vn medesmoatto; perche essendo quella vna fola distributione, gli attinon sono differenti, e però si commette vn sol peccato.

Onde se si commettessero tanti peccati, quante hostie si distribuiscano, ne seguiria che anche il Sacerdote, che dicesse Messa con peccato mortale senza confessarii come tresse molti peccati, come han dubitato alcuni. Cioè vno per dir l'Epistola, vno per dir l'Euangelio, vno per confacrare il corpo di Christo, vno per cosfacrare il fangue, vno per riceuere il fantissimo Sacramato, perche tutti que-

it1

Ho-

fti sono atti distinti, adunque si commettano tanti peccati mortali. Nondimeno perche tutti questi atti sono ordinati à perfettionare vn sol sacrificio, quale finisce, e si fà perfetto nel sumere dal Sacerdote il corpo, e sague di Christo, però si commette vn sol peccato. Henriq.lib.8.de Eucharistia c.45.n.2. Homobuono de exa. Ecc. p. 1. trat. 4. cap. 16.Lostesso accade nel communicare più persone; perche se bene sono più atti distinti in numero sono vna sola distributione, perè si commette vn sol peccato.

14 E così ancora nell'amministrar il Sacramento della Penitenza. Vno che confessasse con conscienza di peccato mortale senza prima cofessarsi sò almeno hauer di quel peccato contritione, cotessasse diece persone successiuamente senza leuarsi dal Confessionale, ò leuandosi có pensiero subito di tornare; questo non commetterebbe altro che vn peccato, perche quella è vna sola attione coatinuata; ma se essendosi leuato dal Cofessionale senza far pensiero di subbito tornare, e con tutto ciò tornasse di nuono à confessarne altri tanti, questo commetteria di nuono vn'altro peccato mortale. Rodrig.p.1.c.249. n.26.

Rod

Di quà ne segue, che il Sacerdote mentre amministrasse il Sacramento della Penitenza con conscienza di peccato mortale sempre pecca. mortalmente quantunque il penitente à cui amministra la Confessione sia in estrema necessità, perche quell'atto dell'assolutione sépre è proprio dell'ordine sacerdotale, e non d'altri, e la necessità del penitente, che si confessa non è bastante per scusar il Confesfore da peccato mortale, come vogliano communemente tutti li Teologi. E lo stesso ancora accade nell'amministrare li Sacramenti della Có. firmatione, dell'Estrema vntione, e del conferire gli ordini, quali sono tutti Sacramenti di manco necessità, proprij atti del Sacerdote, ò del Vescouo; & esercitandoli il Sacerdote có peccato mortale sempre pecca mortalméte.

15 Non è così del Sacramento del Battesmo, mentre non non si amministra solenneméte ex officio, ma per necessità; perche se il Sacerdote amministra il Battesino per necessità, che non l'amministra ex officio, ò come Ministro consacrato, ma folo per rimediare alla necessità del battezzado, nel modo che anco lo puol far il laico. Quantunque l'amministra có peccato mortale, non pecca mortalmente, come habbiamo detto di sopra. E se bene il Sacerdote trouandosi presente deue esser preferito in questo ministero al laico, questa non è ragione sufficiente, che il Sacerdote amministra ex officio, come Ministro consacrato; perche anco il laico deue esser preferito alla donna, & il Chierico all'huomo, e contutto ciò nè il laico, nè il Chie rico amministra ex officio, ò come Ministro consacrato: ma se il Sacerdote deue esser preferito al laico, questo conuiene alla riuerenza del Sacramento, e perche l'amministratione di tutte le cose spirituali si appartiene principalmente al Sacerdote.

Vero che se il Sacerdote battezzasse priuatamente fuo ra di caso di necessità-nel modo stesso, che il battezzando si douesse battezzare per trouarsi in estrema necessità; inquesto caso il Sacerdote peccaria mortalmente, perche verria à vsurparsi quel ius di battezzare, che non haue. Co tutto ciò il Sacerdote in questo caso non peccaria mortalmente per trouarfi in peccato mortale, e per non esserfi preparato alla gratia, perche hora non amministra come Ministro ex officio, e però de fat to cessa l'altra obligatione: ma più tosto peccaria per bat tezzare con modo indebito cotro l'ordine di Chiesa santa . ita Suarez disp. 16. sett.4. Sua. in fine.

16 Se il Parocchiano métre si troua in peccato mortale assiste al Sacramento del Matrimonio, ò veramente benedice li sposi non peccamortalmente, perche il Parochiano non è Ministro essentiale di questo Sacramento, nè lui vi proferisce la forma, nè meno è Ministro che compisca il Matrimonio. E la benedittione che li dona è vn. certo sacramentale, e non Sacramento.ita Ledesma p.1. Lede.

Henr. q.5.a.6.dub.3.Henriq.lib.11. Vega. de matrim.c.2.in fine. Ludo-. nico Lopez 2.p. instrumentarij de Sac.in gen.c.59.cocl.4. Vega lib.6. fum.c.f. 117.

Peccano bene mortalmente li sposi se ioco nel contrahere il Matrimonio il Liouano in peccato mortale, perche essedo loro li Ministri di questo Sacraméto deuono prima di contraherlo disporsi alla gratia. Ben veroche non essendo loro Ministri à questo confacrati non peccano in quanto che amministrano, ma peccano in quanto che riceuano il Sacramento con peccato mortale, perche pongano l'obice, & impedimento alla gratia, la quale se no fussero in peccato mortale la riceueriano. ita Posseuino de Nau. administ. Sacram.c.5.n.40.& altri .

E se bene il Nauarro c. 1. S:Sacerdos n. 10. de penitentia d.6. in folut. ad 6. vuole che li sposi nel contrahere il Matrimonio in peccato mortale, che facciano due peccati mortali, vno in quanto che pigliano il Sacramento, del· quale non vi è alcun dubbio; e l'altro in quanto che amministrano; e la ragione che lui adduce è perche tutti quelli, che amministrano ex officio, come Ministri deputati à quel ministero, che percano grauemente:e perche li deputati à questo ministerio del Matrimonio sono li sposi; adunque li sposi non solo commettano peccato mortale per riceuere il Sacramento in peccato mortale, ma anco per amministrarlo. Di questa opi nione è anco Pietro Ledesma Lede. de matrimonio q.2.a.3.ad vltimum. Et il Suarez 1.tom.de Sac. q.65.a.4. disp.16. sett.2. questa opinione la tiene per probabile.

Con tutto ciò dico, che più probabile è che li sposi nel contrahere il Matrimonio si trouano con conscienza di peccato mortale no commettano altro che vn fol peccato mortale, in quanto che loro riceuono il Sacramento indegnamente, e non in quanto che l'amministranossi che comettano vn folo è non due peccati. Sanchez de matrimonio disp.6.n.4. Sairo lib.2. c.7.q.1.a.5. Soto in 4.dist.1. q.5.a.6.in fine.Suarez de Sac. disp.16.sett.2.

Soto.

E per rispondere alla ragione del Nauarro, e del Ledesma . dico che se ben possiamo dire che li sposi amministrano ex officio, come Ministri deputati, nondimeno non sono Ministri à questo ministero consacrati; ma è solo concesso à loro amministrare in questo ministero per vna certa necesstà, perche bisogna che in questo contratto si constituisca la materia, e la forma; e questo contratto non si puol fare se non per il consenso dell'vn', e l'altro contrahente: ma li Ministri che commettano peccato nell'amministrare li Sacraméti con peccato mortale, sono solo li Ministri consacrati, che amministrano con conscienza di peccato mortale.ita Pa-Palu. ludano in 4.dist. 5.q. 2.nu. 22. Her. Henriq. Soto, Lopez, Ledes-Lede ma, & altri vt supra.

> Della fede, che deue hauere quello che amministra li Sacramenti.

Punto II.

I Se la Fede sia necessaria per amministrar li Sacramen-

- 2 Se l'amministratione fat!a. dal non battezzato sia valida.
- 3 Se per amministrar lecitamë. te li Sacramenti ha necessaria la Fede .

CE ben la fede è neces-Iaria per la nostra salute, senza la quale non possiamo esser grati à Dio. Since fide impossibile est placere Des; nondimeno non è talmente. necessaria per l'amministratione de Sacramentische amnistrandoli alcuno Infedele non siano validi: perche se li Sacramenti saranno amministrati con la debita forma-> debita materia, e debita intentione del Ministro, quali tutte non è impossibile che possono essere assieme. Benche il Ministro fusse Infedele li Sacramenti sariano validi. Adunque per la validità dell'amministratione de Sacramenti non è necellaria la fede, e così dicono communemeute li Dottori. Soto in 4. Vasque dist. 1.9.5.a.9. Vasq. 3.p. disp. Ang. 137. c.2. Angles q. vic a.7. Hill. concl.voice Flincio c.y.a.8. Her. Coninch Pe . PSI wengsan Share tom; Tom.Riginal & Mail.

Perche il Ministro no opera nell'amministratione de' Sacramenti in virtù propria, ma in virtu di Christoiò che a il Ministro sia Fedelesò Infedele, pur che nell'amministrare intenda far quel che puole, ò che hà instituito Christo-il Sacramento è valido; perche si come senza la. carità, e senza la bontà del Ministro de' Sacraméri si amministra validamente come habbiamo derto di sopra;così ancora validamente si amministrano li Sacramenti senza la fede.

2 Auertendo che se bene è valida l'amministratione de' Sacramenti fatta da Ministro Infedele, nondimeno non saria valida fatta da Ministro, che non fusse battezzato, perche douendo il Ministro de' Sacramenti esser Sacerdote; eccetto però nel Sacramento del Matrimonio, che li Ministri sono li kessi contrahenti. Nessun puole esser Sacerdote se prima non hà riceuuto il Sacramento del Battesmo. Onde se l'Infedèle non è battezzato, nè meno puol esser Sacerdote, perche il carattere sacerdotale necessariamé-

te presuppone il carattere del Battesmo.Sì che se l'Infedele è Sacerdote, adunque necelsariaméte è stato battezzato, e però se amministra con la. debita materia, debita forma, & intentione di voler farequel che intende far la Chiesa validamente amministrali Sacramenti solo il Sacramento del Battesmo, quale per essere talmente necessario, senza del quale l'huomo non si puol saluare. Niss quis renatus fuerit denuo non potest videre regnum Dei &c. Gio. 3. Quantuque fusse amministrato dal non battezzato saria valido, come habbiam detto di sopra,e lo vedremo meglio nell'espositione in specie di questo Sacramento.

3 Se si parla di legitimamente amministrar li Sacramenti certa cosa è, che la sede è necessaria. Quia sussus ex
side viuit. Galat. i 1. Perche se
il Sacerdote amministra li Sacramenti senza la fede, ancorche l'amministratione sia valida, nondimeno il Ministro
pecca grauemente essendo la
fede il sondamento della Religion Christiana, Fides ess
sundamentum sosius Christiana
Re-

Religionis. E perche il mancar di fede è peccato gravissimo. Adunque amministrando il Sacerdote li Sacramenti senza fede, si sà reo di peccato gravissimo. E così vogliano communemente li Teologi, e Tom. Dottori. S. Tom. Soto, Vasq. Scot. Riginaldo, Angles, Filliucio,

Valq. Riginald Rigi. & altri . Aug. Filli.

## RAGIONAMENTO V.

Dell'intentione, che deue hauere il Ministro nel far li Sacramenti. Punto I.

- I Se per fare li Sacramenti vi è necessaria l'intentione.
- 2 In che cosa differiscano l'intentione, & attentione.
- 3 In che confifta l'intentione.
- 4 Di quante sorte sia l'intentio-
- 5 Qual'intentione ha necessaria per fare il Sacramento.
- 6 Se l'attentione sia necessaria per il Sacramento.
- 7 Se l'intentione sia necessaria nel tempo della consacratione.
- 8 Se nel tempo che il Sacerdote

vuol far il Sacramento de ... ne dire voglio far quel che fà la Chiefa.

9 Se vale il Sacramento fatto da Infedele, è Heretico. è fatto forzatamente.

10 Se l'intentione è necessaria al recipiente.

11 Se la puole battezzare vino che stà dormendo.

23 Se il pazzo, è furiose se puel battezzare.

13 Sevaleria il Battefmo conferito da Ministro dormendo.

TOn meno per far il Sacramento è necessaria l'intentione, di quello che sia necessaria la materia, e la forma; perche secondo che dicono li Concilii co trè cose si finiscono li Sacramenti con la materia, con la. forma, e con l'intentione del Ministro; e così si deue tener di fede, come consta per il Concilio di Trento sess. 7. coc. can. 11. de Sac. in genere; e la Tren. ragione si puol cauare, perche l'attione di fare li Sacramenti essendo attione humana, anco con modo humano si deue esercitare, e douendosi esercitare con modo humano

Digitized by Google

mano, adunque si deue esercitare con l'intentione. ita-Bart. Bart.ab Ang.dial. 1. \$.27. So-Tom, to in 4. dist. 1.9.5.a.8. S. Tom. 3.p.q.64.a.10. Valenza tom. Bella. 4.disp.3. q.1. punt.2. Suarez disp. 13.sett.7. Bellarm.lib. 1. de Sac.c.27. & altri.

- 2 Se deue notare che l'intentione non è la stessa cosa che l'attentione; pérche l'attentione è vn'atto dell'intelletto, col quale l'huomo confidera quello, che fà,ò deue fare. E l'intentione è vn'atto della volontà, col quale l'huo mo si determina di fare alcuna cosas sì che l'intentione è atto libero della volontà nel fine. Onde l'atto col quale il Ministro intende di finire il Sacramento si dice intentione, perche è atto libero della volonrà, che il suo fine è di volere compire il Sacramen-
- 3 Questa intentione confifte principalmente nella vo-Sontà di fare alcuna attiones esterna del Sacramento, come saria à dire di lauare nel Sacramento del Battesmo di vngere nel Sacramento della Confirmatione, e dell'Estrema vntione; ò di proferire al-

cune parole nel Sagramento della Penitenzasò dell'Eucaristia. Secondariamente consiste nella volontà di fare il Sacraméto, ò vero di far quel lo, che intende la Chiesa, ò che hà instituito Christo. Terzo finalmente confiste nel la volontà di compire il Sacramento.

4 Questa intentione è di trè sorte. Attuale, habituale, e virtuale. l'intentione attuale è quella intentione che continua attualméte il Ministro mentre proferisce le parole della forma, con le quali intendese vuole finire il Sacramento, la quale dura per tutto il tépo che lo finisce, l'habituale è quella intentione, con la quale si fà alcuna cosa per l'habito già fatto senzache vi preceda alcuna intentione attuale, ò virtuale. Ouero che l'intentione è di già passata, che non più virtualmente perseuera in alcun' opera esterna, essendo di già moralmente interrotta. Come saria à dire se vno proserisse la forma di alcun Sacramento per quell'habito di già acquistato, ma interrotto da contrario pensamento. Questa intentione si dice intentione habituale. Onde se il Ministro il giorno passato hebbe intentione di battezzare alcun siglio, ma lo battezza hoggi senza renouare l'intentione. Questa intentione si puole chiamare più tosto intentione habituale, che virtuale; perche l'intentione di hieri sù interrotta per il sonno, nè si puol dire che perseuera virtualmente, e però si chiama intentione habituale.

L'intétione virtuale è quel la, che quantunque sia passata l'intentione attuale, nondimeno ancora dura virtualmente l'intentione sopra di quell'attione di già cominciata, la quale non essendo moralmente interrotta per altra intentione contraria, nè meno interposta per spatio di lungo tempo, ma ancora dura l'operatione in virtù di quella prima intentione attuale; questa si chiama intentione virtuale. Come saria à dire.

Se il Parocchiano essendo chiamato per battezzare vn. figliuolo; il Parocchiano se ne và alla Chiesa con intentione di volerlo battezzare; giuto che è alla Chiesa mette in

ordine tutte le cose necessarie, comincia le cerimonie, laua il figliuolo, proferisce la. forma, Ego te baptizo in nomine Patris, & Fily, &c. senza. che lui rinona l'intentione ma tutte queste attioni l'opera in virtù di quella prima intentione. Questo modo di battezzare, e battezzare con intentione virtuale: perches quella prima intentione, che hebbe di battezzare, non es+ sendo stata interrotta per altra intentione contraria, nè meno interposta per spatio di lungo tempo, ò dal fonno, virtualméte dura in tutte quelle attioni, e però si chiama... intentione virtuale.

Di più l'inté ione è di due forte affoluta, e conditionata; l'intentione conditionata à quella intentione, con la quate il Ministro intende fare alcuna cosa sotto conditione; come saria nel Sacramento della Penitenza, quando il Sacerdote dubitasse se il penitente susse stato assoluto, che il Sacerdote l'assolute sotto conditione; si non es absolutus, ouero si indiges, ego te absoluto.

L'intétione assoluta è quel I 2 la

la intentione con la quale il Ministro intende fare alcuna cosa assolutamente senza alcuna conditione, come accade quando il Confessore assolue il penitente senza conditione, Ego te absoluo à peccasis suis &c.

5 Hora stante queste diuifioni.l'intentione di far il Sacramento, ò di far quel che intende la Chiesa, è quel che hà instituito Christo; già è cosa chiara, che per compire il Sacramento è necessaria, e la ragione è questa, perche per fare il Sacramento si ricerca l'intentione, che determina l'attione all'esser sacramentalese che lieua l'indifferenza delle parole, e dell'attioni, percioche il senso delle parole è l'istessa attione materiale per se stessa è indisserentesessendo che à molte altre cole si possono aggiungere, ma perche l'intentione di far il Sacrameto, ò di far quel che intende la Chiesa,ò che hà instituito Christo lieua, e toglie quella indifferenza, ne segue che la detta intentione necessariamente si ricerca per finire il Sacramento. S. Tom. 3.p.q.64.a.10. Valenza tom.

4.disp.3.q.1.punt.2. S.Anto-Antonino 3.p.tit.13.c.6.nu.2.Bel-Nug. lar.lib.1.de Sac.c.27.Nugno Lede. Q.64.a.6. Pietro Ledesma de Tole. Vasq. let.lib.2.c.16.nu.5. Vasq.3.p. Suar. tom.2.disp.146.n.5. Sairo de Sac. lib.1.c.4. S.adnotatiun-cula, Viualdo de Sac.in'gene. Suarez disp.13.sess.2. Filliu-cio tratt.1.c.5.q.2. Camerota c.1.dub.7. & altri.

Ma qual sia questa intentione si deue auertire, che se bene l'intentione attuale è sufficientissima per finire il Sacramento-nondimeno non è necessaria, perche se l'intentione attuale fusse necessaria saria vn'occasione di aprir la porta à grand'inquietitudine de gli animi,& à infiniti parti scrupolosi intorno alla validità de' Sacramenti, perche spessissime volte si potrebbe. dubitare, che il Ministro non hauesse hauuta l'intentione attuale, essendo molto difficile hauerlase conseguenteméte che il Sacramento fusse stato inualido. Oltra che se fusse necessaria l'intentione attuale, ne seguiria che Iddio ci hanesse obligato all'imposfibile, perche è impossibile,

Tom. Val.

Digitized by Google

Tole. Bell.

che vno sempre attualmente Tem. attenda.& intenda.San Tom. q.64. 2.9. Toleto lib.2. c. 16. Bart. num.5. Bellarm.lib. 1. de Sac. cap.27. Bart.ab Ang. dial.5. Coni. \$.443. Valenza, Suarez, Coninch. Sairo, Camerota, Hen-Heri. riq. & altri citati di sopra.

L'intentione babituale no è bastante per fare il Sacramento, nè meno è necessaria, perche l'intentione che si ricerca per il Sacramento deuc esser continua, e non moralmente interrotta per altra intentione contraria, ò interpo-Ra per spatio di lugo tempo, ò dal sonno, ma deue essere causa di finire il Sacramento. E perche l'intentione habituale è moralmente interrottasò da intention contrariasò interposta dal tempo; adunque l'intentione habituale non puol esser causa di compire il Sacramento, e conseguentemente non puole effere bastante, nè meno necessaria.

Oltra che l'attione sacramentale deue essere atto humano, e perche l'attione humana non è con la sola intétione habituale; adunque l'intentione habituale non è nè bastante, nè necessaria, e così communemente tengano li sudetti Dottori.

L'intétione virtuale è quel la che è bastante, e necessaria. E necessaria perche douendo concorrere necessariamente nel far il Sacramento affieme con la materia, e forma anco l'intentione, e non essendo l'intentione attuale necessaria, perche quantunque se nessuna intétione è bastante, bastante e l'attuale. Onde se l'intétione virtuale è bassante, molto maggiorméte è bastante l'attuale, dalla quale procede la virtuale; ma perche l'attuale non è necessaria per le cause sudette. Aduque è necessaria la virtuale. E non folo la virtuale è necessaria ma è anco bastante. E la ragione è perche per fare il Sacramento basta quella intentione, la quale è sufficiente per operare con modo humano, e perche l'intentione virtuale è bastante di operare co modo humano, adunque per fare il Sacramento è bastante, l'intentione virtuale. Onde se l'intentione virtuale non fulse bastante ne seguirebbono infinite dubitationi intorno

al valore de' Sacramenti, perche spessissime volte si potreb be dubitare, che il Ministro non hauesse hauuta la debita intentione, e conseguentemente che il Sacramento fusse stato inualido, e però essendo appresso gli huomini vso, & opinione commune, che l'intentione virtuale sia. bastante, così ancora senza alcuna dubitatione si deue tenere, e così vogliano communemente tutti li Dottori. Bart. ab Ang.dial. 1. § . 443. & Vine S. 30. Angles q. vltima a.8. concl.6. Viualdo de Sacr.in. genere c.3.n.9.

> 6 Non solo è necessario per fare il Sacramento l'intétione come habbiamo detto, ma anco è necessaria l'attentione; la quale come l'intétione è di trè sorte attuale, habituale, e virtuale. così ancora l'attentione è di trè sorte attuale, habituale, e virtuale'. E la ragione è questa, perche l'attione di compire li Sacramenti è attione humana; e si come l'intentione habituale non è bastante per il Sacramento. Così ancora l'attentione habituale: e come l'in-

tentione virtuale, e maggior-

mente l'attuale è sufficiente, così ancora l'attentione virtuale è maggiorméte l'attuale, quantunque l'attentione attuale. Come l'intentione attuale non è necessaria.

7 E di qui si puole intendere, che volendo il Sacerdote celebrar la Messa prima di vestirsi prepara il calice con Hoftia con intentione di consacrarla, si veste, e con pensiero di celebrare se ne và all'Altare, comincia, e seguita la Messa con quella prima intentione, & attentione attuale: non per questo è necessario's fe ben saria molt'vrile, che per tutto il tempo di dir la Messa il Sacerdote hauesse vna continua attentione attuale, perche puole accadere, che quantunque nel tempo della consacratione dell'Hostia, ò del sangue non si ricor-.da,nè auerta,ma che inauertentemente la sua mente stia occupata in altre cose, nondimeno perche il Sacerdore opera in tutte quelle attioni in virtù di quella prima sua. attentione, & intentione attuale: si dice hauere l'intentione,& attentione virtuale, quale per esser bastance per il facriScot. Bon.

facrifició validamente confacra, e così dicono communemente tutti li Teologi. Scoto in 4. dist. 6.q. 6. San Bonau.

Ma se vno cominciasse à proferir le parole essentiali della forma senza la debita intentione ò attuale, ò virtuale, e dopò hauer proferito alcune parole essentiali soggiungesse tutto il resto della torma con la debita intentione, quantunque queste vltime parole fussero essentiali, non validaméte consacraria perche si come vno che lasciasse alcune parole fostantiali della forma il Sacraméto faria inualido, così ancora mancando l'intentione, che è essentiale per il Sacramento in alcune parole di sostanza. la consacratione saria inualida.

Come faria se il Sacerdote senza la debita intentione proferisse queste sole paroles Hoc est. e dopò con la debita intentione soggiungesse;Corpus meum. Questo inualidamente confacraria, perche elsendo quelle parole, Hoc est. essentiali alla forma per fare il Sacramento, & essendoci mancata la debita intentione

il Sacramento è inualido:

Ma se nel Sacramento del Battesmo senza la debita intentione proferisse quella parola Ego e tutto il resto della forma Te baptizo in nomine Patris, & Filif, & Spiritus San-Bi.lo loggiungesse con la debita intentione il Sacramento saria valido; perche quella parola Ego non è di essenza. E perche le parole sostantiali della forma, che sono Tebaptizo in nomine Patris, & Filis, & Spiritus fancti. le proferisse con la debita intentione valido saria il Sacramento del Battesmo.Sairo lib.2.c.4.q.5. Sair Camerota de Sacram. c. 1. à Cam. dub.7.& communemente altri .

8 Quantunque per fare il Sacramento sia necessaria l'intentione del Miuistro, senza la quale saria inualido il Sacramento. Non per questo è necessario, che quando il Sacerdote và per conferirlo dica attualmente io intendo fare, quel che fà la Chiesa,ò quel che hà instituito Christo,ma basta che si muova co quella intentione come Ministro della Chiesa per conferire quello che è suo carico.

g E se bene il Ministro credesse, che quel che lui fà fusse inualido, e non tusse efficace, mentre che lui fà quel che puole, ò che intende di fare quel che intéde la Chiesa, ò quel che hà instituto Christo: il Sacramento è valido ancorche il Ministro fusse Heretico. & Infedele. E non è bisogno che questa intentione sia attuale, perche basta. che sia virtuale. Cioè che mentre il Ministro si accostaper conferire il Sacramento ci vada con quell'animo di fare quel che fa la Chiesa, ò che Christo hà instituito. quantunque attualméte non pensa à quel che lui fà. ita. Scot. Scoto in 4. sent. dift. 6.q. 6. San Bonau. lib.4. dist.6. a.2. q.2. Tole. Riccardo de med. villa in 4. dist.6.a.1.q.3. Toleto lib.2.c. 16. n.5.

ro Viè anco necessaria l'intentione di quello che riceue il Sacramento, perche se v.g. nel Sacramento del Battesmo il recipiente adulto fusse battezzato forzatamente, ò non volendo, ò contradicendo, il' Sacramento faria inualido, e non restaria battezzato. Come anco se il recipiente dormisse, d fusse pazzo, stolto, à furioso, se perà prima d'impazzire, ò di dormire non hauesse hauuto intentione di battezzarsi, acciò mentre li si conferisse il Sacramento vi potesse esseres l'intentione virtuale in questo caso bastaria, si potrebbe battezzare e valeria il Sacramento.

Nelli figliuoli che si battezzano auanti l'vso di ragione la Chiesa supplisce alla loro intentione, e così intendano communeméte li Dottori .

ir Non vi è difficoltà appresso li Dottori, che hauendo vno domandato il Battesmo prima di dormire, che dormendo li si possa conferire il Sacramento, perche così fù determinato da Innocenzo Inno. Terzo nel cap. maior. de Ba- Coc. ptismo; come anco nel terzo Arau. Cócilio Cartaginese can. 34. e nell'Arausican 1. can. 12. E la ragione è questa, perche hauendo: il dormente hauuta volontà, e proposito di battezzarsi prima di dormire, quella volontà, e proposito di battezzarsi di quel tempo è bastate, quantunque stia dor-

Digitized by Google.

mendo, perche da quel proposito precedente si puole, giudicare che non poga obice al Sacramento, e che la sua intentione sia volontaria.

12 Lo stesso si puol dire ancora di quello che fusco pazzo, d furioso, quale prima d'impazzirsi, d vero mentre haueua il lucido interuallo dimandò il Battesmo; se questi si battezzassero valeria il Battesmo, ancorche mentre si battezzassero facessero resistenza, perciò che quella resistenza, non è repugnante à quella prima intentione che il pazzo, o furioso hebbe prima d'impazzirsi, è diuentar furioso, perche la refistenza. che fanno nel tempo della. pazzia, ò furiolità non si puol dire che sia attione humana, ma più tosto bestiale. Siluio 3.p.q.68.a.7.& altri.pur che non consti che auanti la pazzia non'vi sia stato altro atto contrario dopò hauer cercato il Sacramento del Battesmo.

43 Vi è ben difficoltà di quel Ministro, che prima di dormire hebbe volontà di battezzare alcuno se valeria. il Sacramento battezzando-lo, mentre che egli stà dor-

mendo. Alcuni Teologi sono flati di parere esser probabile, e che valeria il Battesmo, perche quella volontà, che hebbe il Ministro di battezzare, par che sia virtuale, e però bastante per il Sacraméto. E particolarmente se quell'attione, che fà il dormente nasce da vna efficace volontà di conferire il Battelmo, quale hebbe il Ministro nella vigilia prima di dormire. Questa opinione se bene potria. esser probabile, perche quell'attione che sà il dormente, par che sia virtualmente vo-Iontaria, hauendo lui hauuto intentione prima di dormire nella vigilia di battezzare. Con tutto ciò perche quella sua intentione è stata interrotta dal sonno, & interposta dal tempo; par che più tosto sia intentione habituale, chevirtuale, e perche l'intentione habituale non è bastante per conferire il Sacraméto come habbiamo prouato, ne ſegue che il Ministro, se bene hebbe intentione di battezzare prima di dormire, nondimeno perche quell'intérione fù interposta dal sonno il Sacramento saria inualido. Ondes K in

in tal caso à me piace l'opinione del P. Antonino Diana, che il Battesmo si douesse di nuouo esercitare sotto coditione, perche come egli dice, che maggior intentione si ricerca nel Ministro, che conferisce il Sacramento, che nel recipiente che si battezza.

Diana tratt. 4. de Sacr. resol.

Dell'effetti de' Sacramenti della nostra legge. Punto II.

1 Quanti, e quali fiano gli effetti delli Sacramenti.

2 In quanti modi fi puol conferir la gratia.

¿ Se tutti li Sacramenti conferiscono la gratia ex opere operato.

4 Che cosa sta il carattere, & in qual potenza.

3 Se sa differenza trà li Sacramenti della legge antica, e quelli della legge nuoua.

6 Se la circoncissone conferiua la gratea.

Li effetti che producano li Sacramenti della nostra legge, secondo la commune opinione de' Teologi sono due, vno commune, e generale à tutti li Sacraméti, e l'altro particolare non, commune à tutti, ma solaméte à trè soli Sacramenti.

Il primo effetto, che producano li Sacramenti è las gratia habituale, quale è vna certa qualità sopranaturale, con la quale formalmente, l'huomo si giustifica, e questo effetto è generale, che communemente conuiene à tutti li Sacramenti, quali tutti producano la gratia giustificante. Il secondo effetto è il carattere spirituale indelebile, che il Sacramento imprime, nell'anima di quello che lo riceue, quale per esser particolare non conuiene à tutti, ma folo ad alcuni Sacramenti .

2 In quanto al primo, che è la gratia, si deue notare che la gratia in due modi si puol conferire. O ex opere operantis, ò ex opere operato: la gratia che si conferisce ex opere operantis, e quella gratia che si conferisce solo per merito, ò per dispositione di quello, che la riceue, perche il peccatore cauando l'atto della conterito della conterito della conterito della conteritore, ò dell'amor di Dio sopra

Digitized by Google

fopra ogn'altra cosariceue la gratia ex opere operantis riceuendola per merito, e suapropria dispositione.

Ma la gratia ex opere operato quando si conserisce, no se conserisce per merito, o per la sola dispositione di quello, che la riceue, ma si conserinsee. Ex vi ipsius Sacramenti, cioè per alcun'altra cosa ester na instituita da Dio per conferir la gratia oltra il merito, e la dispositione dell'operantole.

Tole. Toleto lib.2.c.16.n.7.Vale. lenza tom.8.disp.3.q.3.par.1.

Vale. te. 101eto 110.2.c.16.n.7.V2-Sair. kenza tom.8.disp.3.q.3.par,1. Coni. Sairo lib.5. de Sacr. c.1. a.3. Rigi: Conincho q.62.a.1.c.3, & 4. dub.1.Riginal.lib.26.n.46.& altri.

che tutti li Sacramenti della legge nuoua conferiscono la gratia ex opere operato; & è talmente vera questa dottrina, che si deue tener di sede, e chi affermasse il contrario saria scommunicato, come espressamente si diffinisce dal Concilio di Trento sess. & anco consta in diuerfi luoghi della Scrittura sacra Percioche del Sacramen-

to del Battesmo si dice in San

Gio.al 3. Nisi quis renatus fue-

rit ex aqua, & Spiritu sancte no poterit introire in regnum Dei . Della Cofirmatione nell'Atti Apostolici al 8. Per manua impositionem dabatur Spiritus fancius. Dell'Eucaristia in San Gio.al 9. Qui manducat meam carnem, & bibit menm sangui-, nem in me manet, & ego in co. Della Penitenza in San Gio. al 20. Querum remiseritis peccata remittitur eis. Dell'Eftrema vntione in San Giacomo al 5. Oratio fidei saluabit infirmum. Dell'Ordine sacro 2.à Timot.cap.2.Vt resuscites gratiam, que est in te per imposition nem. Del Sacramento del Matrimonio all'Efesi 5. Sacrametum boc magnum est, ego autem dico vobis in Christo, & in Ecclesia. E consta anco in molti altri luoghi portati da diuersi Dottori, ne' quali sufficiente. mente si puol vedere che li Sacramenti conferifcano la . gratia, percioche il peccato si scancella per la gratia, e la salute per la gratia si ottiene. Oltra che non essendo questo impossibile alla somma potéza, e sapiéza di Dio, anzi molto conueniente per mostrar la virtù,& essicacia de' meriti di Christo, e la sua liberalità

· Digitized by Google

verso l'huomo, hà voluto non solo darli per sua vtilità e sua falute li Sacramenti, ma anco hà voluto senza alcun suo merito, d sua disposizione che hi Sacramenti li conferiscano. la gratia ex opere operato; quando anco in fui vi fusse alcun merito, ò dispositione per la contritione, è amore fopra ogn'altra cosa di Dio, hà voluto darli con li Sacramenti aumento di gratia. Perche se quello, che riceue il Sacramento si ritroua di già constituto in gratia per la cotritione, à amor di Dio. Essendo che li Sacramenti producano nuoua gratia, adunque quello che si ritroua di già constituto in gratia, per riceuer li Sacramenti riceue aumento di gratia. Di maniera che se quello che riceue il Sacramento non vi pone obice, ò impedimento, sempre che lo riceue, sempre ancora riceue la gratia, perche il Sacramento sempre al recipiente conferifce la gratiaje se il recipiente non la riceue, non è per parte del Sacramento, che sempre non la coferisca, maè per colpa del recipiéte, che vi pone l'obise, d'impe-

dimento, mentre che piglia il Sacramento senza la debita. dispositione, à con peccato mortale attualmente fatto.

4 li fecondo effetto che producano li Sacramenti è il carattere, quale è vn segno. ehe contiene vna certa pote-Rà spirituale, quale s'imprime indelebilmente nella potenza dell'anima ragioneuo-

Ma se il carattere sia in tut ta l'essenza dell'anima come vogliano alcunisperche il carattere distingue li membri. di Christo, da quelli che non fono fuoi membri :

Onero che il carattere sia nella potenza cognitiua come vuole San Tom. 3.p.q. 63. Tom. a.4. ad 3. al quale aderiscano Ales Alenfide Ales, e San Bonau. Bon. in 4.dist.6. q.3. art.1. e la ragione, perche più ragioneuole è che il carattere si ponganella potenza cognitiua, che in altra potenza, perche effen do il carattere vn segno per configurare la trinità/create. alla Trinità increata; e perche la minità creata, ò vero la sua imagine confiste principalmente nella potenza intellettiua, adunque il carattere im-

mediatamente, e nell'intellet to. Ouero che il carattere prin cipalmente sia nella volontà come vuole Scoto in 4. sent. dist.6.0.11.e suoi seguaci. E la ragione è, perche essendo il carattere vn legno, ò fondamento di vna certa obligatione dell'anima à Dio ; 4agioneuolmente si deue porre in quella potenza, per la quale l'huomo principalmente si obliga à Dio; e perche quella potenza, che prima si obliga à Dio è la volontà, quale è nel primo luogo di meritare, ò demeritare. Adunque il carattere principalmente è nella volontà, come nel proprio foggetto. Ma che il carattere fia nella volontà, ò nella potenza intellettiuasò in tutta. l'essenza dell'anima, questo lasciamolo alli Scolastici.

Ma diciamo, che essendo il carattere vna certa potestà s'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. L'imprime i

carattere dell'Ordine si dà potestà di poter conferire, & amministrare tutte l'altre cose spirituali, e Sacrameti. Con il carattere del Battesmo fi dà potestà di poter riceuere li beneficij spirituali, e tutti gli altri Sacramenti, perche essendo il Battesmo la porta di tutti li Sacramenti, senza il Battesmo non è valida alcuna attione spirituale, nè alcun'altro Sacramento: Con il carattere del Sacramento della Confirmatione si dà potestà di poter fortemente cobattere, e resistere contro il Mondo, carne, e Demonio, tutti nemici di Christo, e nestrise l'huomo riceue il segno della militia di Christo, col quale puol superare, e vincere le lor tentationi. Et essendo questa potestà di trè sorte con-trè Sacramenti ancore s'imprime il carattere, quale è vna certa qualità impressa. da Dio nell'anima ragioneuole talmente indelebile, che ne anche per la morte li si puol leuare. Onde se alcuno hauesse preso questi Sacramenti, e dopò morisse, e poi resuscitasse, non si deue di

fir-

Cóc

Pior.

Sair.

Bell.

Rigi.

Suar.

Nug.

firmare, nè ordinare; essendo che questi Sacramenti non solo sono indelebili, ma nè anco a possono reiterare.così communemente li Dottori. Concilio Fioretino in instru-&ione Arm. Concilio Tridetino sess.7.can.9.Viualdo des Sac.c. 1. nu. 2. Şan Tom. q. 63. a.5. Sairo lib.4. cap.5.q. vnica, Bellarm, Riginaldo, Henriq. Suarez, Nugno, & altri, e laragione è, perche essendo il carattere nell'anima come in foggetto immediato, che non hà alcun contrario, dal quale si possa corrompere, non vi è causa per la quale non possa perpetuamente durare, essendo l'anima immortale, che dura perpetuamente.

5 Vi è gran differenza frà Ii Sacramenti della legge antica, e li Sacramenti della leg ge Euagelica, perche se questi infallibilmete conferiscano la gratia giustificante à quelli, che degnamente li riceuano. Quelli della legge antica solo prefiguranano na che si sarebbe conferita per merito della Passione di Chris sto. Sì che li Sacramenti della legge vecchia non conferiuano propriamente, ma fi-

gurauano la gratia; come fu diffinito dal Concilio di Fio- Coc. renza in: decreto vnionis; del Concilio di Trento sess. 7. Tom. 3an.a. & 6. Douest risolues che li Sacramenti Euangeliei Rigi. differiscano assai da quelli sair. antichi, perche li Enangelici Filli. contengano la gratiase quelli la figurano. Diffulamento se ne tratta da diuersi Dottori.San Tom. 3.p.q. 62. a. 6. Valenza tom.4.d.3. q.3.punt.38 Henriq.lib. 1.c.7. Riginal.lib. 31,n.7.Sairo lib.5.de Sac.in. gen. c. 7. a. 5. Suarez de Saci disp. 10. sess. 1. Filliuc. trat. 1. c.6.q.8. & altri.

6 E se bene alcuni hanno detto, che la circoncisione conferiua la gratia per modū operis operantis, come asserisce Henriq.cap.5.& altri Dot tori, & essendo che la circoncisione è Sacramento della. legge anticasadunque anco li Sacramenti della legge antica conferiuano la gratia.

A questo firisponde, ches mentre il Concilio di Fiorenza aslegna h. differenza frà lis Sacramenti Euangelici, e liantichi, affermando che li Euangelici conferiscano la si gratia, e li antichi non la conteri-

feriuano. Si puole intendere, che li Sacramenti della legge nuoua tutti conferiscano la gratia, ma non tutti li Sacrameti dell'antica la conferiuano, quantunque la ciscocisione la conferisse.

O veramente diciamo che yero è, che li Sacramenti antichi non conferiuano la gratia; benche la circoncisiones la conferisse, perche se noi in+ tendiamo per li Sacramenti antichi, li Sacramenti della. legge antica scritta à Mosè, la circoncissone non è Sacra+ méto della legge antica scritta, perche la circoncisione su data da Dio ad Abramo quat trocento anni auanti della. legge scritta. Adunque se la circoncisione conferiua la gratia, non la conferiua comé Sacramento della legge antica, ma come legge data da. Dio ad Abramo.

- Della gratia primaria, e secondaria. Punto III.
- I Qual sia la gratia primaria, e secondaria.
- 2 Quali Sacramenti conferifeano la gratia primaria.

quali la secondaria.

3 Se li Sacramenti, che conferifcano la gratia primaria... possono conferir la secondaria.

4 Che cosa fi ricerca per riceuer

3 In che tempo li Sacramenti conferifeano la gratia.

6 Quando il santissimo Sacramento dell'Eucaristia produca la gratia.

7 In qual instante il Sacramëto produce la gratia.

8 Se nel tempo che si amministra la materia sia necessario proserre la forma.

9 Quanto deue essere la congiuntione trà la materia, la forma acciò el Sacramito sia valido.

IN due maniere si puol considerar la gratia, che conseriscano li Sacrameti della nuoua legge, ò come primaria, ò come secondaria; la gratia primaria è quella, che riceue l'huomo mentre che in lui non si troua alcuna gratia, ma la riceue nel pigliar il Sacramento. Come è quella gratia, che riceue il recipiente nel Sacramento del Battesmo, è vero la riceue nel

nel Sacramento della Penitenza dopò il peccato mottale con l'attritione, perche hauendo il peccatore commesso il peccato mortale, acco-Gandosi al Sacramento della Penitenza con la sola attritione, lui si troua senza gratia per il peccato mortale commesso, e non ancora scancellato', ma perche per l'assolutione sacramentale li si rimetre quel peccato di cui lui ne hà cauato l'atto dell'attritione, con quell'attritione li si conferice ancora la gratia, quella gratia si dice esser primaria gratia.

La secondaria è quella che presuppone nel soggetto altra gratia come è quella gratia che il recipiente riceue in alcun Sacramento. Perche trouandosi il recipiente ingratia per esfer senza peccato mortales si accosta al Sacraméro ò dell'Eucaristia, ò della Confirmatione, ò d'altro, e nel riceuerlo riceue anco quella gratia, che infallibilmente produce, e conferiscé il Sacramento. Questa gratia che conferisce il Sacramento si chiama gratia secondaria...

2 Stante questa divisione

di primaria,e secondaria gratia. Si deue notare, che alcuni Sacramenti sono stati instituiti per conferir la prima gratia, & altri per conferir la leconda. Quelli Sacramétiche fono stati instituiti per conferir la prima, quali presuppongano non sia altra gratia nel loggetto. Sono il Sacramento del Battesmo, & il Sacramento della Penitenza, essendo che questi due Sacramenti sono stati instituiti per scancellar il peccato originale, & il peccato attuale, benche mortale:e perche il Battesmo scancella l'originale, e la Penitéza l'attuale. Tanto il peccato originale, quato l'attuale mortale, non si lieua, ò scacella, se non per la primaria gratia. Adunque alcuni Sacramenti come il Battesmo,e la Penitenza, che presuppongano non vi sia altra gratia. nel loggetto lono stati instituiti per conferire la primaria gratia.

Altri Sacramenti sono stati instituiti per conferir la gra tia secondaria; perche tutti li Sacramenti eccetto il Battesmo, e l'enitenza, che habbiamo nominati, sono, ex vi sua insti-

Digiţized by Google

institutionis. stati instituiti per aumentar la gratia, essendo che questi Sacramenti nonconferiscano la gratia se non à quelli, che di già sono con-Mirúiti in gratia. Onde se alcuno sapendo esfer in peccato mortale riceuesse alcun'altro Sacraméto, che il Battesmose Penirenza, secondo las commune opinione de'. Dottori non solo non riceueria. l'aumento di gratia, ma peccaria gravissimamente conpeccato di sacrilegio morta-

Aggiungo, che la Chiesa non suole dare li Sacramenti à quelli, che crede, che siano in peccato mortale, ma solo l'esibisce à quelli, che crede esser constituiti in gratia. Adunque alcuni Sacramenti ex vi suz institutionis nonconferiscano la primaria gratiase conseguentemente perche tutti li Sacramenti infallibilmente se non vi trouano l'obice nel recipientes producano la gratia, ne segue che quella gratia, che conferiscano questi Sacramenti sia gratia secondaria.

3 Ma si deuc anco notare, che se bene ex vi institutio-

nis. Non tutti li Sacramenti siano stati instituiti per conferir la prima gratia, nondimeno alle volte la possono conferire, e rimettere anco il peccato mortale. E la ragione è questa, perche se alcuno riceue li Sacramenti ò dell'Eucaristia, ò della Confirmatione, ò dell'Ordine &c. sotto buona fede, mentre si troua in peccato mortale, che si crede essere in gratia, questo non pecca, nè meno pone obice, ò impedimento attualmente alla gratia. Adunque riceue la gratia, perche li Sacramenti infallibilméte conferiscano la gratia à quello che non pone l'obice; come consta per il Concilio Tridetino sess. 7. Ma ch'anco in questo per riceuere la gratia ci vogli qualche dispositione si legga appresso nu.4.

Questa gratia che questo hora riccue non è secodaria. ma gratia primaria. Adunque li Sacramenti, che non sono instituiti principalmente di conferir la primaria la possono alle volte anco conferire: onde essendo questa opinione probabile, e molto pia, quale porta feco gran pace, e

tran-

eranquillità di conscienza, che dimostra la molta liberalità, e misericordia di Dio, non è degna d'esser facilmete rebuttata. ita Bonacino de Sac.in genere disp. 1.q.4.put. 2. n.2.

Lo stesso si puol dire ancora de' Sacramenti, che ex causa institutionis sono stati instituiti per conferir la primaria gratia; che alle volte possono, e conferiscano anco la secodaria, e la ragione è questa, perche quantunque il Sacraméto del Battesmo, e della Penitenza siano stati instituiti per produrre la prima. gratia, con tutto ciò possono anco produrre la seconda.

Perche se quello che si cofessa col solo peccato veniale, ò vero che si confessa con l'atto della contritione, perche per l'atto della contritione, di già hà riceuusa la gratia, come anco essendosi consessato col solo peccato veniale, quale puoi stare con la gratia, il Sacramento pureli dà aumento di gratia. Adunque sono alcuni Sacramenti, quali quantunque siano-stati instituiti per conferir la prima gratia, nondimeno possono

anco produrre la seconda... San Tom. 3.p.q.99.a.8.ad 3. Tom; Suarez disp.7. sett 4. & disp. Suar. 63. sett. 1. Vittoria de Eucha- Her. ristia concl. 77. Henriq.c. 12. Rigi. n.2. Riginaldo lib.26. nu.45. Cam. Nugno q.62. a. I. dist. 2. Camerota de Euc.c.8.dub.2. & altri. E se bene si potrebbe argumentare, che li Sacramenti conferiscano quella gratia, alla quale sono stati instituiti. Et essendo che li Sacramenti del Battesmose Penitenza sono stati instituiti per conferire la primaria gratia, come tutti gli altri sono stati instituiti per conferir la secondaria. Adunque il Battesmo, Penitenza conferiscano solo la prima, come gli altri conferiscano solo la seconda.

Sirisponde, che se bene il Battesnio, e Penitenza sono stati instituiti principalmente per conferir la primaria gratia, e gli altri la secondaria, nondimeno per accidente, secondario li primi sono stati instituiti anco per la secondaria; come puole accadere nel Sacramento del Battesmo à quello, che lo piglia dopô l'atto della contritione, ò dell'amor di Dio sopra ogni co-

fa,che il Battesmo ci conferisce la seconda gratia. Sì che il Battesmo, e Penitenza primario, e per se producano la, prima gratia, secondario, e per accidens anco producano la seconda. Egli altri Sacramenti primario, e per se conferiscano la seconda gratia, ma secondario, & per accidés producano anco la prima,

4 Si deue però notare, che se bene li Sacramenti producano, e conferiscano la gratia, nondimeno per riceuerla al recipiente adulto si ricerca la dispositione, quale è di due sorte vna che constste nell'intelletto, e l'altra nella volontà. Nell'intelletto si ricerca la fede, perche senza la fede non si puol piacere à Dio. l'altra dispositione consiste nella volontà, e questa è l'attritione, per la quale il peccato in qualche modo si viene à detestare. Non è però necessaria la contritione, perche se fusse necessaria quello che piglia il Sacramento saria in gratia auanti che lo pigliasse, e conseguentemente li Sacramenti mai conferirebbono la prima gratia. Pietro Soto lett. Soto. 9.de Sac. Conincho q.62.2.1.

dub.2. Suarez disp.7. sett.4. & suar. altri communeméte. E l'istefso Bonacino loco supra cit. num.3. ben conchiude, che quelli, i quali s'accostano à riceuere l'Eucharistia, ò altri Sacramenti instituiti per les primo à conferir la gratia secondariase l'aumento d'essa ... credendosi con buona fede esserno in gratia, benche voramente sliano in peccato mortale, deueno fare, & hauere l'atto d'attritione dolendosi almeno generalmentes delli peccati, à finche tolto per quanto si può l'obice della colpa,riceuino realmente la prima gratia, e siano giustificati.

5 La gratia che conferiscano li Sacramenti della noftra legge si causa in quell'instante intrinseco quando la materiase la forma hanno las lor perfetta fignificatione, alla quale sono instituiti. Ela. ragione èquesta, perche li Sa. cramenti producano la gratia in quell'instante, che la significano, essendo il Sacramento vn certo segno,quale fignifica, e fignificando produce. Sì che il Sacramento significa la gratia in quell'instante

Digitized by Google:

stante intrinseco, nel quale la materia, e la forma hanno la perfetta fignificatione. Aduque li Sacramenti conferiscano la gratia quando la materia, e la forma hanno la perfetta fignificatione, che il Sacramento resta compito; ancorche il Ministro si trattenesse in proferir l'vitima sillaba della forma.

Come accaderia v. g. nel Sacramento del Battesmo, nel qual sin tanto che nonsono proferite tutte le parole sostantiali della forma, & esibita la materia prossima; cioè fatto il lauamento non è vero Battesmo, e conseguentemente non produce la gratia, perche se non sono proferite tutte le parole sostantiali, e non è fatto il lauamento, la forma non hà il suo persetto senso, il Sacramento non resta perfetto, e non causa la gratia; ma quando nell'vltimoinstante del lauamento, e del proferir le parole della forma vi è la perfetta signifisatione, alla quale tanto le parole, quanto il lauamento sono stati instituiti; in quell'instante il Battesmo rela. perfetto Sacramento, e produce la gratia. Come anco si puol dir di tutti gli altri Sacramenti, fuora che del santissimo Sacramento dell'

6 Eucaristia, quale essendo Sacramento permanente, che non consiste in vso come tutti gli altri, non produce la gratia nello stesso instante, che il Sacerdote finifca di pferire le parole della forma, perche se bene l'Hostia resta confacrata, & il Sacramento resta finito, e vero Sacramento, nondimeno non coferisce la gratia, se non nella suntione. Suarez disp. 8. sett. 2. in. Suar; vlt. Soto in 4.dist.g. q.2.a.2. Soco. Henriq.lib.1.c.19.m.1. & lib. Her. 2.c.9.num.1. Conincho q.62. Filli. a.1.dub.4.num.62. Filliu.c.6. q.6.& altri.

7 Ma perche la materia,e la forma non sempre affatto sono assieme. Si cerca in quall'instante il Sacramento conferisca la gratia; se nell'instate, che si perfettiona la materia, ò vero nell'instante, che si finisce di proferir la forma.

Si risponde, ò che il Sacramento si finisca nell'yltimo înstâte del proferir le parole', ò nell'vltimo instate del somministrar la materia; la gratia

fi con-

si conserisce in quell'istesso instante, che si compisce, e sa perfetto il Sacramento. Perche se il Ministro proferisce prima la forma, e dopò laua il battezzando,la gratia si conferisce nell'ultimo infante nel qual si finisce di somministrar la materia profima del Battesmo, che è il lauamento, perche in questo caso il Battesmo hà il suo compimento nell'vitimo instante del lauare, & in questo vitimo instance il Sacramento conferisce la gratia. Ma se la forma si proferisce dopò il lauare, il Sacramento fi compisce nell'vitimo instante del proferir le parole, e confegueatemente la gratia si conferisce nell'vltimo instante delle parole. Se poi la materia, e la torma fi finiscano assemestas gratia si conferisce nell'ultimoinstante dell'vn', e l'altra, della materia e della forma. Perche l'effetto del Sacramé. to sempre si dice che si causa da tutto il Sacramento, cioè dalla materiase dalla formasò che siano asseme-ò-vero vno immediatamente succeda all'altro; benche l'effetto del Sacramento più si attribuisce

alla forma, che alla materia, la ragione è, perche il Sacramento regolarmente parlando si perfettiona nell'vltimo instante del proferire le parole, perche la fignificatione dalla materia si determina dalla stessa forma. Suarez di- Star? fput. 8. sett. 2. & altri.

8 E vna certa congiuntione trà la materia, e la forma. de' Sacramenti, che douendo il Sacerdote amministrarli 2 sempre deue nel medesmo tempo, che proferifce la forma anco fomministrar la materia.Di modo che se v.g.nel Sacramento del Battesmo finito di fare il lauamento, che è la materia prossima di que-Sacramento se il Sacerdote li soggiungeffe, Ego te baptizo innomine Patris, & Filij, & Spiritus sancii. O vero finito di dire Egote baptizo in &c. facesse il lauamento. Si cerca se il Sacramento sia valido essendosi amministrato con la materia dopò finita la forma; d veramente con la formadopò finita la materia?

Henriq. lib.1. de Sacr.in. gen.c.g.n.10.dice,che nel far li Sacramenti si ricerca che generalmente frà la materia,

e la .

e la forma vi sia vna certa cogiuntione, che nello stesso tépo si amministra l'vn', e l'altra; perche la forma non attua la materia se non li è presente, & in qualche modo non li sia congionta, e però deuca sempre il Ministro, nel somministrar la materia prossima, proferire almeno parte delle parole della forma. Nondimeno se il Sacerdote dopò hauer finito di lauare il battezzando, proferisse subito la forma;ò vero se finito di proferir la forma lauasse il battezzando. În questo caso presuppone Henriq. che trà lamateria, e la forma vi sia moralmente congiuntione, e co. seguentemente che il-Battesmo sia valido, e non si debba reiterare.

9 Ma quanto debba essere la congiuntione trà la materia, e la forma, acciò il Sacra-Laim. mento sia valido. Dice Laima in Teolog. mor. lib. 5. tr. 2. c. 7. n. 5. che si deue moralmente stimare, & osseruare che nonvi sia grande interpositione, ma che si possa giudicare, che vno sia accommodato all'altro.

Di maniera che al valore

del Sacramento, basta che moralmente vi concorra l'attione del Ministro, e la materia prossima; perche non è cre dibile dice egli, che hauendo Christo accommodati li Sacramenti all'vso morale dell'huomini, che poi gli habbia voluto astringere al rigore metassico.

Se bene questa opinione è probabile, nondimeno non è così sicura, perche come asserisce Scoto. Métre la materia, scot? e la forma non sono assieme nel medelmo tempo amministrate: viene à esser falsa. quella denunciatione delle parole Ego te baptizo in nomine Patris, & c. e conseguenteméte inualido il Sacramento. perche queste parole Ego te baptizo &c. iu tanto perfettionano il Battesmo, e significano la stessa cosa, in quanto che nello stesso rempo che si proferiscano si amministra, anco la materia prossima, che è il lauamento; perche se proferite le parole si sà il lauamentosò vero se fatto il lauamento si proferiscano le parole ; la materia non viene à essere congionta attualmente con la forma, e la forma.

non

non attua la materia se non li
è attualmente congionte.

Scot. Scoto in 4. dist. 6.q.2. RiccarRicc.
Nau. do dist. 5. a. 4. q.2. Nauarro
Gaet. c.22.num. 7. Gaetano tom. 1.
zúbr. opusc. tr. 26. de colat. ordinis.
Melchiorre Zambrano de casibus occur. tempo. mort. cap.
1. dub. 2. d. 2. & altri.

Se bene Christo nell'instituir li Sacramenti hà voluto accommodarli all'vso morale de gli huomini, non per questogli astringe à far li Sacramenti nel rigor metafisico, perche se la materia deue amministrarsi vnitamente assieme con la forma, è perche la forma non haueria il suo fignificato secondo la sua denunciatione se non fusse attualmente proferita con la materia. E di questo non se ne puole assegnare altra ragione, dice Scoto. Nifinfitutio Deis qui ficut voluit effe unu principale agens: ita voluit babere unum ministrum in collatione integra Sacramenti. Nam per verba illa proferens ea fignas se abluere:non autem debet orasio esse salsa, qua est sorma Sacramentorum verorum. Scoto vt supra in 4.dist.6.

Tanto maggiormente non

deue ammettersi quel che dice Vincenzo Fernandez disput.de Sac.in gen. p.6. dub. 3.nu.8. Quale è di opinion che il battezzando fi puol lauare totalmente prima di soministrar, e proferir la forma; ò vero proferir la forma totalmente prima di fare il lauamentoje frà la formaje la materia prossima vi puol essere interpositione di vna breue morula, come sarebbe à dire per quato si puol mettere à recitare vn'oratione Domenicale, che è vn Pater noster &c. Opinione troppo singolare, quale per essere improbabile, e troppo larga non fi deue nè pratticare, nè ammettere.

## RAGÍONAMENTO VI.

Delle dispositioni, che si ricercano in quelli che riceuano li Sacramenti. Punto I.

- Y Se la volontà sia necessaria per riceuere li Sacramenti.
- 2 Se la dispositione sia necessa-

Digitized by Google

Scot.

ria per riceuere li Saeramenti.

3 Se per riceuere li Sacramenti ha necessario essere in gratia.

4 Di quante sorte sia la dispos-

5 Qual dispositione si ricerca... per riceuere li Sacramenti.

6 Se ell'adulto che non hà percato mortale do necessaria la Penitenza.

Paal dispositione, è preparatione sa necossaria per riceuere l'effetto del Sacramento del Battesmo.

Rè cose secondo il Concilio Fioretino, come più volte habbiamo detto, si ricercano per compire il Sacramento, cioè la materia, la forma, e l'intentione del Ministro, & vna che di queste ne mancasse il Sacramento saria inualido. Di più è anco necessaria l'intentione del recipiente, perche mentre il recipiente non concorre di pigliar quel Sacramento è segno, che virtualmente vi contradicese contradicendo non riceue il Sacramento, e però è necessario, che il recipiente habbia intentione, ò vero volontà formale, e virtuale di riceuere il Sacraméto, come vogliano communemente li Padri Teologi.

S.Tom. q.68.a.7. & in 4.dift. Tom. 6.q.1.a.2.q.3. Scoto in 4.q.4. Soot. Bonac.dift.4.a.2.q.1. Riccar. Ricc. d.6.a.2.q.3. Durand. q.7. Dur. Palud. q. 2. de Bapt. a. 3. Palu. Ales.4.p.q.18.memb.1. & al-Hér. tri, métre parlano del Sacrasur. mento del Battesmo, e del-Filis Nug.

Onde si come nel Ministro si ricerca l'intentione di pigliarlo. San Tom. q.68.a.7. Henriq.lib.1.c.22.nu.1. Conincho q.64.a.8. dub.5.n.98. Suarez disp.14. sett.2. Filliu. tratt. 1.c.8.q.2. Nugno q.64. a.10.diss.2.concl.1. & altri.

Ben vero, che non è talméte necessaria l'intentione del recipiente, come quella del Ministro, perche l'intentione del recipiente è necessaria solo ne gli adulti, e non già nelli figliuoli, che non hanno l'vso di ragione, perche non hauendo loro capacità di poter adoprare l'atto della volontà, e cocorrere con la propria intentione nel riceuere li Sacramenti la Chiesa come pietosa madre supplisse.

Digitized by Google

alla loro incapacità. Ondenoi vediamo che mentre il Concilio di Fiorenza asserisce che trè cose sono necessarie per il Sacramento, cioè la materia, la forma, e l'intentione del Ministro, non fà alcuna mentione dell'intentione del recipiente; e la ragione è questa, perche l'intentione del recipiente, se bene è sempre necessaria nell'adul ti, no è necessaria nelli figliuo li, che riceuano il Battesmo mentre non hanno l'vso di ra-Suar. gione. Suarez disp. 14. sett. 2. Coni. Coninch.q.64.a.8.dub.5.nu.

97.

E non solo è necessaria ne gli adulti per riceuere il Sacramento l'intentione, ma è anco necessaria la dispositione,cioè che il recipiente,talmente si disponga per riceuerli, che almeno sia capace del principal'effetto, che è la gratia. Ela ragione è questa, perche le cose sante cautamente si deuono trattare, on-· de quello, che non si dispone per esser capace di poter riceuere il principal'effetto del Sacramento non tratta caucamente le cose sante come sono li Sacramenti, e conse-: guentemente si fà reo di peccato graue. Perche si come quello, che amministra li Sacramenti con peccato mortale pecca mortalmente. Così più grauemete pecca quello, che li riceue indegnament con peccaro mortale.

Perche quello, che ammi-

nistra li Sacramenti con peccato mortale non lieua l'efficacia delli Sacramenti, nè réde vana la loro fignificatione; ma quello che li riceue senza la debita dispositione in peccato mortale, in quanto à lui rende vana la fignificatione, pecca mortalmente, e non riceue il principal'effetto del Sacramento, che è la gratia.

Viualdo de Sacr. in gen. c. 3. Viua. nu. 16. Filliu. tratt. 1.c. 8. q.6. Filli. n.148. Henriq.lib.1.c.22. nu. Her. 10. Ben vero, che se il recipiente sarà disposto per rice-

uere il principal'effetto della

gratia; ma ponerà l'obice, & impedimento per riceuere il secondario effetto. Come saria à dire; le l'adulto riceuesse il Battesmo con compiacenza d'alcun peccato veniale, que-

sto non riceveria la total remissione della colpa, che è

Digitized by Google

Suarez disp.17. sess. 2.cocl.2.

l'effetto secondario del Sa. cramento del Battesmo, manon per questo peccaria mortalmente.

Se per riceuere li Sacramenti fia necessario che l'huomo fia in gratia...

3 Per intelligenza si deuono notare due cose; prima che la gratia, che conferisconoli Sacramenti è di due sorte, cioè prima gratia, e seconda gratia.

Secondariamente si deu notare, che alcuni Sacramenticonferiscano la prima gratia, & altri conferiscano la seconda. Mentre il recipiente deue pigliar quei Sacramentische per se ex sua institutione conferiscano la prima gratia-non è necessario che l'huo mo per riceuerla sia in gratia, perche il conferir la prima. gratia è quando il recipiente non essendo in gratia si accosta al Sacramento, e per virtù di quel Sacramento riceue la gratia; quella gratia che riceue si chiama prima gratia, perche quello che la riceue; prima di riceuerla non si trouauá in gratia.

Hora mentre l'adulto si accosta per riceuere il Sacramento del Battesimo, ò della Penitenza, che questi due Sacramenti sono stati instituiti per conserir la prima gratia, per riceuerli non è necessario che l'huomo si ritroua in gratia.

4 Se benc à quello che riceue questi Sacramenti li si ricercano due dispositioni. Vna per parte dell'intelletto, e l'altra per parte dell'intelletto li è necessaria la fede, qual per esser fondamento della Religion Christiana, e talméte necessaria che senza di questa è impossibile esse sacrato à Dio, Impossibile esse sacrato de placere Deo.

Per la parte della volotà. Se quello che riceue il Sacramento si ritroua nel peccato mortale gli è necessario il dolore, e detestatione di quel peccato attuale; ò vero l'attritione sopranaturale, cioè l'aiuto sopranaturale causato, ò per timor delle pene dell'Inferno, ò per la vergogna della bruttezza del peccato; perche non si rimettano li peccati senza che vi

سااا

fia reuocata la volontà di poc care, e la volontà di peccare, non fi puol dir che sia reuocata, sin tanto che non vi è il dolore, ò attritione de pec-Suar. cari. Suarez disp. 18. sest. 1. Coni concl. 1. Coninch. q. 62. a. 1. dub.2. Possou. de administr. Filli. Sacr.c.5.nu.40. Henriq.lib.1. c.22.Filliu.t.1.c.8. & altri.

Hér.

5 Per maggior intelligenza di questa dottrina si deue notare. Che se l'adulto mentre si accosta al Battesmo si troua in qualche peccato mortale, oltra la volontà di riceuere il Battesmo li è anco necessaria vn'altra dispositione, ò preparatione della vo-Iontà; la quale confiste nella detestatione, ò penitenza di quel peccato. E questa dottri-Suar. na come nota il Suarez disp. Scot. 28. sett. 1. E commune di tut-Vega: ti li Teologi, alla quale non è Cord. discrepante Scoto, come largamente ne trattano il Vega . lib.9. in Tridentino c.15. & lib. 13. c.33. & 34. & il Corduba nel 1. lib. delle quest. Teologiche q.2. & espressamente nella d.4. q.5. Doue dice, che è inutile l'effetto del Battesmo all'adulto, che lo riceue con peccato mortale; se di quel peccato in nessima maniera non ne hà contritione, à attritione. Perche se di quel peccato commefio prima, non vi è in nessuna maniera qualche displicenza; fi puol dir che quel peccato fia nella volontà, quantunque non sia in atto.

Questa dottrina si puol prouge non folo con l'autorità della Scrittura sacrasma anco con l'autorità di molti Padri antichi. Percioche efsendo la Penitenza à quello 3 che hà peccato mortalmente mezzo necessario per la sua... saluie, conforme alle parole di Christo San Luca al 131 Nisi panitentiam habutritis omnes simul peribitis. ne segues che questa dispositione è necessaria à qualsiuoglia peccas tore, anco al battezzando. B però S.Pietro nell'Atri Apostolici al 2. parlando del Bato tesmo, prima commanda la Penitenza, e conseguente. mente il Battesmo . Panitemini, o baptizetur unusquisque vellrum. Quindi Sant'Agosti- Agos. no nel libro de vera، & falfa ند pænitentia al 18. cap.dices Baptismus sine panitentia nunqua profuit ei, qui peccauit spontanca:

saice; e not lib. de penitentia medicinæ cap.a. loggiunges Omnis,qui veluntaris sua fectus est arbiter cum accedit ad segramenta fidelium nessi cum veteris wita peniteat, novam inoboare wen petell. E più chiaro di sotto loggiunge. Ab bac panitentia soli, qui baptizantur pueri immunes sunt. Non mancano altri luoghi doue S. Agostino afferma lo stesso nel libro de fide, & operibus c.6. nel lib. quinquaginta humiliarum, Hom. 27: & 50. ferm. 11. ad fratres in eremo.

Fulg:

E San Fulgentio lib.de fide ad Petrum cap.30. dice queste parole, Firmissime tene, onullatentus dubites, exceptis illis,qui pro nomine Christi sua fanguine baptizantur, nullum bommem accepturum vitam. asernam, qui no bic à malis suis fuerit per panitentiam fidemque conucrsus, & per Sacramentum fidei, & panitentia ideft, per Baptismum liberatus; & maioribus quidem necessarium ese, & panicentiam de malis suis agere, & fidem Catholicam secundum regulam veritatis tenere, & Sacramentum baptismatis accipere.

Efinalmente il Sacro Concilio di Trento sess. 6. cap. 6. & 7. Descriuendo la prima. giustificatione, che si fà nell'adulto per il Battesmo, ò che sia in re, à in voto. Dices che la dispositione per la detestatione de peccati, e conuersione à Dio è necessaria. per la parte dell'adulto, e nella sess. 14. c. 1. dice che la penitenza sempre è stata necessaria in ogni tempo per la sa-

6 Ma se l'adulto si trouasse non hauer commesso peccato mortale per riceuere il Battesmo non è necessaria alcuna penitenza, perche inquesto caso bastarà solo la volontà di volere professare, & osseruar la legge di Christo.Suarez disp.28.sett.1.

7 E gran contrarietà frà Dottori intorno alla dispositione necessaria, ò preparatione di penitenza, che deue far l'adulto per riceuere il Sacramento del Battesmo, mentre si troua in peccato mortale oltra l'originale, accid possa conseguire l'effetto del Battesmo.

Alcuni hanno dettosche li sia necessaria la vera contritione. E la ragione si puole cauare sopra il Concilio di Treni Trento

Trento sess.6.c.6.& 7. douc descriuendo il Concilio la prima giustificatione dell'adulto che:si sa per il Battesmo assegna tutti gli atti, con quali è necessario che si dispoga quelto, quale per il Battelmo si deue giustificare, e frà quelli vi pone l'amor di Dio,& il dolore de' peccati; e perche questi atti sono quel li, che perfettionano la contritione. Adunque ne legue secondo il Concilio, che la. contritione sia necessaria dispositione, ò preparatione per riceuere l'effetto del Sacramento del Battesmo. Di que-Gab. sta opinione sono Gabriel in Mars. 4.dist.4. q.2. & dist. 14. q.2. Marsilio in 4.q.2.P. Soto lett. Tom. 4.de Bapt. & lett.7. de Peni-

> tentia. Questa opinione è conforme alla dottrina di San Tom. q.68.a.6.ad 3.doue San Tom. dice che ne gli adulti per coseguir l'effetto del Battesmo si ricerca l'atto della virtù della penitenza. Et il proprio atto della virrà della penitenza è la contritione. Adunque la contritione è necessaria dispositione al Battezzando, che si ritroua oltra l'origi

nale in peccato mortale, acciò possa conseguire l'essetto del Battesmo.

Di più esponendo S. Tomaso queste parole di S.Paoloà Rom.cap. 1 1. Sine panisentia sunt dona Dei, dice che nel Battesmo non si ricerca la cófessione esterna, ma la contritione interna. Adunque per riceuer l'effetto al battezzando, che oltra il peccato originale si troua reo di peccato mortale li è necessaria la con. tritione.

La seconda opinione è simile à questa, solo differisce, perche se bene vuole che la contritione sia necessaria per l'effetto del Battesmo, nondimeno dice che per accidente, quando è per ignoranza inuincibile, che possa esser bastante minor dispositione, come è l'attritione stimata. contritione, perche altrimente il Battesino mai conferirebbe la prima gratia, il che è inconveniente come habbiamo detto di sopra. Di questa opinione è il Nauarr, in sum. Nau? cap.1.num.39. Corduba lib. Cor-1. quæstionum theol. q. 1. ad 3. se bene si rende molto dubbioso di questa sua opinione.

La terza opinione, quale è totalméte contraria à questa, vuole/che qualfiuoglia affoluto dispiacere, ò dolore de' peccati, con proposito di emendationes quantunque il dolore sia naturale, e concepito per motiuo humano, come è il timore dell'Inferno, dell'infamiase della morte sia · sufficiente dispositione per conseguire l'effetto del Sacramento del Battesmo. Di Soto. questa opinione è Soto nel libro 2. de natura, & gratia c. 15. e la ragione è, perche minor dispositione basta col Sa cramento del Battesmo, che col Sacramento della l'enité-Coc. za, come si caua dal Concilio Tren. di Trento sess. 14.c.2. Doue il Côncilio per questa causadice che la penitenza meritamente è chiamata da Padri faticolo Battelmo. Vi merite penitentia laboriosus quidem. Baptismus à Sanctis Patribus dictus fueris. perche è cosa cer ta, che maggior dolore si ricerca nel Sacramento della. Penitenza, come si caua dal Concilio di Trento, che nel Sacramento del Battesmo. E perche nel Sacraméto della Penitenza è sufficiente l'attritione sopranaturale. Adűque nel Battesmo basta il dolore naturale.

La quarta opinione asserisce che qualfiuoglia vera attritione, quantunque sia na turale, che proceda per alcun timore humano, che possa alle volte per accidente, e per ignoranza inuincibile, con la sola, che sia stimata dispositione quantunque non sia dispositione vera; ottener l'effetto del Sacramento.

Di questa opinione è Ca-Cano no relectione de penitentia. p.3.doue và discorrendo, che con qualfiuoglia dispositione con la quale l'huomo si accosta al Sacramento del Battesmo fotto buona fedescredendosi di esser sufficientemente disposto, quantunque veramente non sia disposto che conseguisce l'effetto del Sacramento, mentre lo riceue forto buona fedese che veramente non hà volontà con la quale aderisca at peccato. Onde quantunque nel Sacramento del Battesmo si ricerca la vera attritione, con tutto ciò per ignoranza puol anco bastare quella dispositione che sia stimata attritione.

La vera è più probabile opinione è, che non è necessaria la vera contritione, ma basta l'attritione; perche si come nel Sacramento della Pemitenza per conseguir il suo effetto non è necessaria la contritione, ma basta l'atto dell'attritione; molto maggiormente la contritione non farà necessaria nel Sacraméto del Battesmo, nel qual più facilmente si ottiene il perdono de' peccati. Come lo nota il Concilio di Trento, quale nella sess. 14.cap.4.coparando la giustitia, col Sacramento della Penitenza conclude che non è necessaria la contritione, ma che ba-Ra l'attritione. Adunque mol to maggiormente basta l'attritione nel Sacramento del Battesmo. Adunque per ottener l'effetto del Sacramento non è necessario, che mentre l'adulto lo riceue sia giustifiesto per la vera contritione.

Tom. E questa è l'opinione di San. Scot. Tom.e suoi seguaci in 4.dist. Palu. 6.q. 1.a.3.questiun. 1.Di Scoto dist. 4. q. 5. & dist. 14. q. 4. a.3. Durando dist.4.q.2. P2lud.q.1.nu.5. Molte altre ragioni si possono addurre, qua-

li per breuità si lasciano, e si possono vedere assieme con le risposte alle ragioni dell'altre opinioni nel Suarez disp. Suar. 28. sett. 2. doue diffusamente tratta di questa materia,e si è cauata questa dottrina.

In che modo il Sacramento produca il suo effetto leuata la fintione. Punto II.

- I Se l'huomo riceua l'effetto del Sacramento preso senza la debita dispossionescioè con fintione.
- 2 In quanti modi succeda la. fintione .
- 3 Se l'huomo leuata la fintione riceua l'effesto del Sacramento .
- 4. Se mentre riceue la Communione con peccato mortale possa con la contritione riceuer l'effetto.

Se presa la Communione sotto buona sede con la contritione riceua il suo effetto.

- 6 Quanta gravia che riceya il penitente leuata la fintio-
- Se quello che riceue il Sacramento leuata la fintione fia di migliore conditione.

1 Se

1 CE l'huomo dopò hauer peccato mortalmente riceue il Sacramento con fintionescioè senza la debita dispositione, ò preparamento di penitenza, se bene riceue il Sacramento non per questo conseguisce il suo effetto, che è la gratia, e la fantificatione; ma se poi leuata la fintione, cioè se fatta la debita dispositione, ò preparamento, possa riceuere l'effetto del Sacramento, cioè la gratia, che non haueua riceuuta per non hauer fatta la dispositione nel riceuere il Sacramento. Come sarebbe à dire, se vno hauesse riceuuto il Battesino senza almeno l'attritione di quel peccato mortale da lui commesso auantisò nell'istesso tempo di riceuere il Battelmo. Ma se dopò attritosi del suo peccato, riceua quell'effetto del Sacramento, che doucua riceuere nel pigliar il Battesmo se l'hauesse preso con la debita dispositione.

Cioè se mêtre essendo stato per se valido il Sacramento. Ma per l'obice, ò fincione postavi dal recipiente, quel Sacramento sia stato informe, senza che il recipiente habbia riceuuto il suo effetto, che è la gratia. Si cerca se dopò che leuato l'obice, ò la fintione, quel Sacramento produca il suo effetto, che il recipiente possa riceuere quella gratia, che non riceuette per la fintione quando prese il Sacramento.

· Auertendo, che quì non si parla de' figliuoli, che nonháno l'vso di ragione, perche non essendo loro capaci del proprio contento, non poslono adoprar l'atto della propria volontà, e però non sono nè anco capaci di poter commettere il peccato mortale. Nè per questo si puol dire, che non essendo capaci del proprio contento, che siano anco incapaci di poter riceuere li Sacramenti, perche questa saria heresia formale, come lo vedremo nel trattato in specie della materia del Battesino. Onde qui si parlafolo de gli adulti, quali riceuano il Battesmo con fintione, cioè senza la debita dispositione, dopò hauer commesso il peccato mortale, che per l'obice non riceuono la gratia, che è l'effetto del Sacramento.

Per

Per intelligenza di questa dottrina si deue notare, ches la fintione, ò l'obice si puol considerar in due modi. Prima se la fintione sia stata per difetto dell'intétione del recipiente,ò altro difetto esfentiale per il quale il Sacraméto sia stato inualido. Secondo se la fintione sia per dife to dell'attritione, che il recipiete nel pigliar il Sa ramento l'habbia riceuuto senza la debita attritione, quale lasciò incolpabilmente stante questa divilione.

Si risponde, che se il recipiente hauerà riceuuto il Sacramento per difetto d'intentione, à altro difetto essentiale, per il quale il Sacramento sia stato inualido. Ancorche il recipiente lieua la fintione, e muta la volontà, non riceu l'effetto del Sacramento, perche essendo stato il Sacraméto inualido per parte dell'intentione, che è essentiale. No per queso se il recipiento mura intentione, e volontà riceue l'effetto del Sacramé-20. Perche essendo il Sacramento stato inualido nó puo-Le la mutatione dell'intentione validare il Sacramento,

conseguentemente che il Sacramento produca il suo effetto, perche per validare il Sacramento non basta la sola intentione, ma vi è necessaria anco la ma eria, e la forma. Onde quando si lieua la fintione, che si muta la volontà del recipiente, vi manca la materia;e la forma, la qualo se bene vi su prodotta in quel tempo, hora non vi si troua,e per conseguenza non essendoui Sacramento, nè meno puole produrre il suo effetto; e però è necessario reiterar il Sacramento.

Ma se quello che riceue il Sacrameto con sintione, cioè senza la debita dispositione, perche incolpabilmente non hebbe attritione, & il dolore necessario per riceuere l'esfetto del Sacramento leuata, che questo hauerà la fintione, che hauerà attritione, e dolore del suo peccato, verrà à conseguire quel frutto del Sacramento, che per la fintione non riceuette mentre lo prese.

3 Pur che questo dopò hauer preso il Sacramento no habbia di nuono comu esso alcun'altro peccato mortale,

perche se dopò hauerà commeiso altro peccato mortale, non sarà bastante l'attritione per riceuer l'effetto di quel Sacramento antecedente, ma vi sarà bilogno la cotritione, ò vero nuouo Sacraméto della Penitenza con l'attritione, perche il peccato mortale commesso dopò hauer preso il Sacramento, e cosa chiara, che non si rimette se non per la contritione, ò per il Sacramento della Penitenza, come communemente tégano tutti li Dottori. Così quel peccato mortale commesso auanti di riceuere, ò nel pigliar il Sacramento con fintione, non fi rimette per la sola attritione, ma vi è necessaria la contritione, ò pure il Sacramento della Penitenza; perche quel peccato essendo mortale vié computato frà peccati, quali si fanno dopò il Sacramento, perche viene à esser sacrilegio concemitante, & in vn certo modo si puol dir che sia feguito dopò il riceuere il Sacramento. Et il peccato che fegue dopò di riceuere il Sacramento non si rimette con la sola attritione, ma vi è necessaria la contritione, ò veramente il Sacramento della Penitenza. E così tengano. Bonacino de Sac.in gen.disp. 1.q.6.pun.3. Suarez disp.28. Valq. fett.7. Vafq.3.p.difp. 160.c.2. Nug. nu.10. Nugno Conincho, & altri.

4 Vi è però difficoltà, se quello che in peccato mortale riceue la santissima Communione, possa con la contritione riceuere il frutto di quel Sacraméto. Alcuni Dottori riferiti da Henriq. senza nominarli nel lib.1.c.25.n.7. sono stati di parere che l'effetto del Sacramento dell'Eucaristia con la contritione reuiuisca, e che quantunque alcuno si sia communicato; ò il Sacerdote habbia. celebrato indegnamente, mentre hauerà contritiones de' suoi peccati, che riceua. l'effetto di quel Sacramento, che non haueua riceuuto per hauer presa la Communione, ò celebrato indegnamente.

Con tutto ciò io vi hò gran difficoltà, che essendosi alcuno communicato, ò hauendo il Sacerdote celebrato conpeccato mortale, quatunque poi contrito, che possa riceuere quell'effetto dell'Euca-

ristia. E la ragione è questa; perche quello, che riceue il Sacramento dell'Eucaristia indegnamente si fà reo di giu ditio, perche da se stesso si codanna Quicung; manducauerit vel biberit indigne reus erit corporis, & sanguinis Domini, & qui manducat, & bibit indigne iudicium fibi manducat. Corin. 11. Onde si come quello, che riceue il Sacramento della Penitenza con peccato mortale senza contritione, ò attritione non riceue il frutto di quel Sacramento, quantunque dopò attrito, ò contrito, come lo vedremo nel Sacramento della Penitenza. Molto meno riceuerà il frutto del Sacramento dell'Euca. ristia; quello, che lo riceue indegnamente. Essendo il Sacramento dell'Eucaristia mol to più degno del Sacramento della Penitenza; se ben la penitenza più necessaria, e però pecca più grauemente. Oltra che ne seguiria, che essendosi vno communicato, ò veraméte detto Messa per molti anni in tutto il tempo della sua vita con peccato mortale, che poi per la contritione vltimamente riceuesse tanto gran-

cumolo di gratia, che fussero corrispondenti à tutte quelle Communioni, ò Messe di tutto quel tempo della sua vitache si è communicato, ò haue celebrato indegnamente. Il che essendo inconvenientes come vogliano li stessi Dottori citati da Henriq. Adunque è anco inconueniente, che vno, che hà presa la Comunione, ò celebrato indegnamente con peccato mortale, che poi per la contritione riceua l'effetto di quel Sacramento, che non riceuette per sua colpa nel pigliar la. Communione. Bonacino de Bon. Sac.in gen.disp.1.q.4.punt.3.

5 Direi bene che hauendo alcuno fotto buona fede presa la santissima Communione, ò celebrato Messa con peccato mortale, pensandosi essere in gratia, se questo dopò essendosi contrito di quel peccato, ò vero attrito col Sacramento della Penitenza che l'effetto dell'Eucaristia. reuiuisca. Onde si come per hauer presa la Communione con peccato mortale, non haue riceuuto l'effetto del Sacramento. Nondimeno per la contritione, ò attritione col

N 2 Sa-

Sacramento della Penitenza viene à riceuere quell'effetto dell'Eucaristia, che non hameua riceuuto mentre prelela Communione; e la ragione è, perche quantunque questo non habbia riceuuto letfetto dell'Eucaristia per esser in peccato mortale; nondimeno perche prese quel Sa ramento fotto buona fedespensandosi esser in gratia, essendosi di quel peccato cotrito, ò attrito con la penitenza viene non solo à riccuere il frutto di quella penitenza, ò contritione, ma anco l'effetto del Sacramento dell'Euca istia., che non ricevette nel pigliar la Communione.

6. Ma quanta gratia riceua per la dispositione, per la quale si lieua la fintione. Dicano alcuni secondo la più probabile opinione, che non solo riceue la gratia corrispondente alla dispositione presente, ma anco la gratia. corr Condence al Sacramento passato, quale fù pre lo con fintione; e la ragione è questa; perche essendo che il Sacramento leuata la fintione produca il suo efferto, ne segue che produce anco quella gra-

tia corrispondente al Sacramento passato; perche altrimente non si potria dire, che il Sacramento passato leuata la fint one producesse il suo effetto: oltra che la dispositione per la quale si lieua la fintione non è di deteriore conditione per la coniuntione col Sacramento. Adunque ne legue che li si conferisce non folo la gratia corrispondente al Sacramento passato, ma anco la gratia corrispondente alla dispositione per la quale si lieua la fintione.

Di maniera, che se nella. presente dispositione di peni enza, ò di contritione, per la quale si licua la fintione, con cui il penitente prese il "Sacramento del Battesmo li si deue v.g.sei gradi di gratia, & al Battesmo riceuuto confintione li si deuono quattro gradi di gratia; adunque hora li si deuono per leuaisi la. fintione per la penitenza, ò contritione dieci gradi. Nu- Nuga gno diff 6. verf. ted ad hoc. Cont. Coninch.ex part.q.62. concl. 5 nu. 103. Bonac. disp. 1.9.4. punt. 3.

7 Nè per questo si deue dire, che quello, che riceve il

Sacramento con fintione liadi meglior conditione, perche se hauesse riceuuto il Sacramento senza fintione con la debita dispositione haueria riceuuto maggior gratia, che riceua hora, in quanto che la gratia, che hora riceue è corrispondente al primo Sacramento. Perche il Saciamento produce la gratia secondo la dispositione, e stato del recipiente,& il recipiente che ricene il Sacramento con fincione chiara cosa è, che è meno disposto di quel che lo ricene senza fintione. Adunque quello cae riceue il Sacramento con fintione nonè di miglior conditione. Oltra che quello che riceue il Sacramento con la debita dispositione lenza fint one riceue subito la gratia, con la quale meglio si dispone all'operatione, & à riceuere li Sa ramenti con maggior dispositione, e conseguentemente à riceuere maggior gratia. Nugno vt supra vers. ad quintum argumentum... Bonacino ve lupra, & altri.

RAGIONAMENTO VIL

Del Sacramento del Battesmo. Punto I.

- 1 Da chi hanno efficacia li Sa-
- 2 Quando fiano fati instituiti
- 3 In the giorno Chr sto habbia institute it Battefmo.

Vtti li Sacrameti della nosti a legge, secondo la dottrina di Scoto Scoti nel 4.dist. 2.q. .. e molti altri, dicono che fono stati instituiti dal solo Iddio, e dalla sola volontà diuina, come da causa principale hanno la loro effica ia . E come da causa meritoria la loro efficacial'hanno dalla mortese Passione di Christo: percioche meritò tanto Christo nella sua Passione, e morte, che lo stesso Dio più stimò, e più hà farto coto della Passion di Christo, che della stessa offesa delli nostri primi parenti. Onde se bene ialcuni Sacramenti come il Battesmo, l'Eucaristia, e Matrimonio furno instituiti da Chrisso prima del-

la sua Passione, e morte, nondimeno perche la Passione di Christo su offerta, & accettata da lui nel primo instante della sua Concettione Christo hebbe il merito della sua passione in quello stefso punto, che lui su concetto nel vetre sacratissimo di Maria Vergine, e però si dice, che li Sacramenti sono stati instituiti da Christo in vitasua, e che habbiano essicacia dalla sua passione come dacausa meritoria.

2 Quando stano stati instituiti vi sono diuerse opinioni; perche in quanto al Sacramento del Battefino, che è la porta di tutti gli altri Sacramenti non è così certo il tempo, nel qual fù da Christo instituito; perche se bene è cosa chiara, che questo Sacramento non fù instituito da Christo, prima che lui fusse battezzato da Giouanni nel fiume Giordano, come communemente in questo conuégano tutti li Padri, e Teologi, e che facilmente si puol prouare; perche prima, che Christo fusse battezzato, non haueua cominciato à predicare, come consta in San Luca al 3. e nell'arti al 1. Adunque nè anche haueua cominciata la legge Euangelica, econseguentemente la institutione de Sacramenti.

Dopò il suo Battesmo noi leggiamo in San Gio.al 3.e 4. cap, che prima della fua Pafsione li Discepoli battezzauano col Battesmo instituito da Christo, & il tempo nel quale gli Apostoli battezzauano non fù molto dopò che Christo fusse battezzato, come chiaramente si cava dallo stesso Testo Euangelico, doue dice che Gio.non era ancora stato da Herode posto in carcere. Nondum enim mifsus fuerat Ioannes in carcerem. ma Gio. si trattenena intorno à Salim doue battezzaua; & in questo tépo essendo nata cotrouersia trà li Discepoli di Gio.e li Giudei intorno alla purificatione, si accostorno li Discepoli à Gio.e li dissero, Rabbi cui testimonium peribuisti ecce ipse baptizat, & omnes veniunt ad eum; e soggiunge l'Euangelista nel seguente cap.4. Quanquam Iesus non baptizaret , sed Discipuli eius . Adunque ne fegue, che mentre li Discepoli poco dopò il Battesmo di Christo battezzauano col Battesmo di Chri

fto y
Digitized by Google

ito, che il tempo dell'institutione del Battesmo su auanti la Passione di Christo, ma inqual giorno, & in qual'horaprecisa susse instituito non si puol cauare dall'Euangelio, perche come soggiunge Scoto, In Euangelio non legitur.

Ricc.

Onde Riccardo nel 4. dist. 3.a.5.q.1. dice, che il Battesmo fù instituito in quel tempo che gli Apostoli cominciorno à battezzare; e se noi diligentemente consideramo il battezzare de gli Apostoli trouaremo chiaro, che non lo taceuano come autori, che hauessero instituito il Battes. mo, ma battezzauano come Ministri di Christo. Adunque bisogna dire, che l'institutione del Battesmo fusse stata instituita prima, perche gli Apostoli non haueriano potuto esercitar quel ministero le non gli fusse stato insegnato il modo di esercitarlo dall'institutore.

Di qui è, che alcuni dicano, che Christo institui questo Sacramento in quel tempo quando lui battezzò il primo con le sue mani; perche si come Christo instituì il Sacramento dell'Eucaristia quado lo fece, e l'offeri la prima volta, così ancora infittuì il Battesmo in quel giorno, che da lui s' effettuato il Battesmo la prima volta.

E se bene questo puol essere, con tutto ciò come dice il
Suarez non è talmente certo,
che si possa affermare, che si
come Christo hà instituito il
Sacramento dell'Eucaristia,
così anco habbia instituito il
Sacramento del Battesmo,
perche nè la Consirmatione,
nè l'Untione, nè gli altri Sacramenti hà instituiti nello

stesso modo.

Altri han detto, che il Battelmo sia stato instituito quado Christo dopò la sua Refurrettione disse alli suoi Discepoli. Ite docete nmnes gentes baptizătes eus in nomine Patris, & Filij & Spiritus fancti . Qual: opinione per non esser probabile, non si deue tenere, perche quado Christo disse queste parole, Ite docete omnes genses &c. non institui il Battesmo, ma ordinò alli Apostoli, che lo predicassero per il modose che loro nel battezzare, battezzassero in nome del Padre, del Figlinolo, e dello Spirito santo. Ite in universum

Digitized by Google

mun-

mundum, & docete omnes gentes baptizintes &c. Nè meno è probabile,nè cre libile,come hanno detto altri, che Christo instituisse il Battesmo inquelle parole di S. Giouanni al 3. quando disse à Nicodemo, Niss quis renatus fuerit denuò exaqua, & Spiritu sa ello won potest introsee in Regnu Dei; perche non è verisimile dice Scoto, che vn Sacramento tanto necessario, che Christo l'habbia voluto instituire auanti vna persona priuata, quale nè anche doueua essere banditore di questo Sacramento. Oltra che non doueua differire la sua institutione sino al tempo dell'Ascenfione.

3 La più commune opinione è che Christo habbia. instituito il Battesmo nello stesso giorno, che lui su battezzato da Gio. nel Giordanose così l'intende San Tom. in questo luogo il Maest d. 3. e Scoto non vi è discrepante. Perche in questo giorno Chi i sto designo l'acqua come materia atta per il Sacramento del Battesmo, la quale essendo stata santificata da Christo per il contatto delle sue

mondissime carni venne à dimostrare à noi; come dice S.Ambr. lib. 2. in S. Luca nel- Ambi l'vit cap.che hauerebbe purgare le macchie de' nostri peccati. Baptizatus est Dominus, non mundari volens, sed mundire aquas, vi ablute per carnem Christi,qua peccatum non cognouit baptismatis ius baberent .

E più chiaro ce lo dimostra S.Agostino nel 36. serm. de Agos. temp. dicendo, Filium genuit Mater, & casta est, Christum undalauit, & sanata est, nam. heut post parsum glorificata est Marie callificatio, ita post Baptisenum aqua est purificatio coprobata, nisi quod parè maiori munere,quam Maria, unds disasaeft. Illa enim hbi tantum meruit castitatem, ista nobis contulit sanctificationem: illa meruit, ne peccaret: illa vi peccala purgaret, illi eli collata virginitas,isti donata fecunditas.

Di più in questo giorno ci fù desegnata l'inuocatione della fantissima Trinità per la torma di questo Sacraméto ci fu delignata la persona del Padre, mentre li senti il tuono della lua propria voce, Es vox Patris infinuit; las

Scot.

persona del Figliuolo ci vien designata in queste parole, His eft filius meus dilectus. la. persona del Spirito santo ci vien designata, perche apparue in forma di colomba. Onde Damas. nel 4.lib. de side c.10. Ci và spiegando questo misterio con dir che Christo. fu battezzato, Vi trinitatis mi-Berium aperiret,& nobis suscipiendi Baptismi formam, atque exemplum sese praberes.

E finalmente per l'apperitione del Cielo ci venne dimostrato l'effetto del Sacramento del Battesmo, che ci rimette li peccati, ci dona la gratia, e ci fà degni di quella gloria del Paradiso, & San-Tom. Tom. 3.p.q.66.a.2. Bellarm. Vale. tom.3. lib.de Bap.c.5. Valenza tom.4. disp.4. q.1.punt.4. Graff. Henriq.lib.1.c.2.n.2.Sairo de Vasq. Sacr.lib.2. c.2.q.3.a.1. Graff. 2.p.lib.1.c.3.n.10. Vasq.3.p. Lede. disp. 140.c.6.num. 38. Suarcz Molf. disp. 19. sett.2. Viualdo de Bap.c.1.nu:15.Pietro Ledesma sum.de Sac.Bap.c.2.vers. tercena conclusion. Molfesio .tratt.4.c.1.n.29. Riginal.lib. 27.n.6. Filliu.tratt.2.c. 1.q.4. & altri.

Filli

E se ben questa è la più

commune, e probabile opinione, nondimeno si deuco auertire da tutte queste cosq predette, che se bene il Battesmo di Christo è un certo misterio, che significa il Sacramento del Battesmo, che si doueua instituire da Christo, nel quale quasi si promette la sua prossima institutione. Nondimeno da questo no fi puole inferire, che in quel tempo fusse instituito il Sacramento del Battesmo, perche l'institutione ricerca l'impositione di vna tale cerimonia esteriore, che significa, conferisce l'effetto sacramétale, e questa impositione ricerca primieramente l'assoluta, & efficace volontà di Chris sto, con la quale habbia decretato, che in quel tempo il lauamento fatto esteriorméte con questa inuocatione della santissima Trinità habbia questa significatione, & efficacia: il che veramente no fi puole cauare dalle cose accadute nel Battesmo di Chri sto. E però ben dice Scoto ci- Scoto tato di sopra, che non si puole accertare, nè il giorno, nè l'ho ra, nella quale Christo habbia instituito il Battesmo; perche

che non essendo stato notato dalli Euangelisti, nè essendo stato riuelato à Padei antichi, non vi è alcun huomo cheto possa sicuramente sapere.

Del Battesmo secondo le sue specie, e della suoi effetti.
Punto 11.

- Di quante sorte sa il Bastes-
- 2 Perebe il Bittesmo si chiama Biptismus suminis slami n si, & sangainis.

3 In che confiste il Battesmo flaminis.

4 Se uno credesse esser batt zz:to,e veramente non fusse se si salua.

3 Se uno, che per dispreggin lascia di baitezzaris, se pentito si salua.

6 Se mentre il Sacerdote proferisce la surma il banezzădust nuore, se si saiua.

7 A ch. h aspetta il Battesmo fla sinis.

8 Quanta pena rimetta il Battefno stiminis.

9 Se il Batt fre flaminis, & far guinis rimetta tutta la pena.

10 Quai Battesmo imprima il

11 Se il Bittefmo liena l'irrego-

12 In che consista il Battesmo Singuinis.

13 Se 11 saluano li figliuoli che f. Bero ammazzati per odio che si perta da alcuno al Christia o .

84 Se si salua el figliuolo, che la madre tiene nel ven rementre lei muore mortire.

15 Come il martirio fia S. sran entose che cofa ha Sacramentose martirio.

16 Diff renz: trà il martirio,
Battejmo.

Ell'ordine, che si deue osseruare in pigliar li Sacramenti della nostra legge, il Battesmo ritiene il primo luogo; perche estendo il Battesmo la porta di tut ti gli altri è talmente necessario, che senza di questo ogni altro Sacramento è inualido. E se bene secondo il detto dell'Apostolo San Paolo à gli Efeli al 4. propriamé e il Battesino è solo vno, vn sol Sacramento. I nus Dominus, vua Fides vnum Bapti/ma; nondimeno se lo vogliamo considerare secondo le sue spetico il Battesmoè di trè sorte, cioè d'ac-

d'acqua, di fuoco, e di sangue. Fluminis, sanguinis, & flaminis.

2 Il Battesmo fluminis, cioè d'acqua è il vero, e proprio Battelino vero, e proprio Sacramenro, quale perche viene amministrato con acqua per questo si chiama Baptismus suminis. Il Battesmo sanguinis cioè di sangue è vn mar irio di patir iormenti, pene, e spargi ento di langue per la fede di Christo, quale perche confiste principalmente nel spargimento di fingue per questo si chiama Baptisinus sanguinis.

Il Battelmo flaminis. cioè di fuoco . è vn perfetto dolore de' proprij peccati per amor di Dio, e perche consiste principalmente nell'amore, per questo si chiama Ba-

ptilinus flaminis.

3 In quanto à questo terzo Battesino flaminis. che consiste nella contritione, ò penitenza, che è vn vero dolore de' proprii peccati per amor di Dio. Questo dolore si puol chiamar Battesmo, perche vedendo i' pen tente di non poter riceuere realmente il Battesino si duole

con vera contritione de' suoi peccati con desiderio di bat. tezzarli. Questo dolore supplifce alle volte il difetto del Battesmo, perche mediantes quel dolore con proposito di riceuere il Battesmo ottiene La remissione non solo de'peccati attuali, ma anco del peccato originale.

Ne habbiamo l'essempio ne gli Atti Apostolici al 10. di Cornelio, quale auanti che lui si battezzasse dice S.Gio. Cris. Chrifost. nell'hom. 24. che su Guo. giustificato, e lo stesso dicano Vale. ancora S. Agostino, e S. Geronimo appresso Valenza......

Del qual Battesmo di Penitenza, che rimette i peccati si legge in San Luca al 3. Praiscans Bipismum penitentie in remissionem peccatorum; perche il Battelmo fliminis consiste nella virtù della penitenza, che è vn veropentimento de' proprij peccati per hauer offelo Dio.

4 Se vno credesse, e tenesse esser battezzato, che veramente! non fusse battezzato; le quello si morisse con dolorese contritione de' suoi peccati si salva ebbe; perche bene à questo non gli vale-

reb.

rebbono gli altri Sacramenti, quantunque gli hauesse presi, essendo il Battesmo la porta di tutti gli altri, e senza di questo nessun'altro è valido, nondimeno quel dolore, e cotritione de' peccati in questo caso d'ignoranza, essendo ignoranza inuincibile, include il desiderio del Battesmo, quale come risolue Henriq. co molti altri allegati da lui è sufficiente per la sua falute.

5 E se vno lasciasse di bat tezzarsi per trascuraggine, ò per dispreggio, quale hauendo hauuta occasione di battezzarfi.non fi curò nè volle battezzarsi. Di che poi pentitosi, e veramente contrito de' fuoi peccati; se questo si morisse in quella contritione saria saluo, perche il desiderio del Battesmo, che lui hebbe nel pentimento di non essersi battezzato,& il dolor de' fuoi peccati supplisce à quel mãcamento, e scancella la colpa Rodi, della negligenza. Rodriquez fum. c.27. n.1.

6 Se il Sacerdore, ò altro Ministro si trouasse in atto battezzando vn figliuolo, e mentre il Sacerdore, ò Ministro proferisse la forma del Battesmo v.g. Ego te baptizo in nomine Patris. In questo punto il figlinolo spirasse, si morisse, che il Ministro non hauesse ancor compito di proferire la forma del Battesmo. Già è cosa chiara, che essendo mancato alla forma alcune parole sostantiali il Battesmo è inualido, e conseguentemento questo non resta battezzato.

E se bene S. Tomaso in 4. Tom, dist. 3. doue è di opinione, che morendo vn sigliuolo in simil accidente, che si possa sepelir in luogo sacro, con tutto ciò la commune opinione è, che il sigliuolo non si salua.

7 Vero che il Battesmo flaminis conuiene solo à gli adulti; perche consistendo questo Battesmo nel vero dolore di peccati, e nella contritione, si come solo gli adulti si possono contrire, e pentirsi de ler peccati, e no li sigliuoli, che non hanno l'vso di ragione; però solo alli adulti conuiene il Battesmo slaminis.

8 Auertendo, che se bene il Battesmo siaminis rimette. la colpa, non per questo rimette tutta la pena, ma tanta pena rimette, quanta ne comporta

porta il dolore,e contritione, che l'adulto sente de' suoi

peccati.

9 Non così il Battesmo di sangue, e d'acqua, perche questi non solo rimettano la colpa, ma anco tutta la pena, che il battezzato douerebbe patire per li suoi peccati, di maniera che se debitamente fi accostarà al Battesmo, ancorche hauesse comessi grandissimi, & enormi peccati coseguirà di tutti remissione generale; di maniera che se morisse nel martirio, ò subito battezzato col Battesmo fluminis senza alcuna pena subito se ne volaria al Paradiso.

10 Solo però il Battesmo suminis imprime il carattere, col quale li si conferisce la potestà di poter riceuere gli altri Sacramenti, che senza di questo, che è la porta di tutti non li si possono conferire, e conferendoseli sariano inualidi.

11 Di più il Battesmo d'acqua lieua qualsiuoglia irregolarità, che si sia contratta
auanti il Battesmo, eccetto la
bigamia; non per questo li rimette l'obligo della restitutione, è debito douuto al ps-

fimo; nè meno il Battesmolibera il reo dal delitto capitale douutoli per suoi delitti. Vero che li Giudici, se trouano che la parte sia sodisfatta, per lo più sogliano farli gratia, e concederli la vita. ita. Toleto lib. 2. c. 22 n. 3. & altri.

12 Il secondo Battesmo è il martirio, detto Baptismus sanguinis, & è quando vno, ancorche non sia battezzato con Battesmo fluminis: se riceue il martirio, e muore per la fede di Christo; perche il martirio alle volte ritiene il luogo, e conseguisce l'effetto del Battesmo; quel Martire si dice essere battezzato con-Battesmo di sangue, e non solo confeguisce la remissione della colpa attuale, & originale, & il perdono di tutta la pena meritamente douuta alle sue colpe,e peccati,ma anco viene aggregato al numero de'martiri, e riceue vna certa gloria accidentale detta Aureola del martirio, che donal Iddio à suoi martiri nel Paradiso.

zati alcuni figliuoli de' Chriftiani per odio che portaqualche tiranno al nome-Chri-

Christiano, quantunque quei figliuoli non fussero battezzati con Battesmo d'acqua, perche sono martirizati per e ser fighuoli de Christiani si . saluano, e diuentano martiri.

Silu.

14 E se la donna essendo gravida sostiene il martirio,e muore per la fede di Christo. dice Silucstro v Bapt. 1 \$ 2. e Paludano, che non folo la madre,ma anco il figlio,che tiene nel ven re si salua, & viene annumerato assieme con la madre nel numero de' Martiri. E la ragione è questa, perche il figliuolo mentre fi troua nel corpo della madre si reputa, che sia vna stessa cosa con la mad: ese ragioneuolmente che sia partecipe di tutto quello, che confeguise la madre, e mentre la madre viene à morir nel martirio dato in contento della. fede di Christo, come la madre acquista l'aureola del martirio, che Iddio dona alli martiri suoi in Paradiso, così ancora il figlio acquista la medelma aureola, che diuenta Martire di Christo. ita Ric-Scot. cardo dist.4. a.z. q. 3. lo me-Gab. desmo tiene Scoto, Gabiel. Bari. San Bonau. Bart. ab Angelo

de Sac.Bapt.dial.2. \$. 12. To- Tole. ler.lib.2.cap.23.nu.7. Rigin. Rigir. lib. 27. num. 18. Henriq. lib. 2. 1 illi. c.38.nu.2. Filliuc.tratt.2.c.1. q.5.n.10.

15 Non per questo si deue intendere, che essendo il martirio alle volte Battesmo. che il martirio sia Sacramento, perche se bene hò detto, che il martirio è Battesmo, e che il Battesu o è di tiè sorte, fluminis, sanguinis, & flaminis, non si deue intendere., che il Sacramento del Battes. mo sia di trè forte, perche solo il Battesmo sluminis d'acqua semplicemente è Sacramento. E se il Battesmo sanguinis, & flaminis sono detti Barresmo,sono così chiamati metaforicaméte per vna certa analogia, in quanto che in alcun caso gerunt vices, cioè che ritengano vna cetta autorità, che suppliscano nella remissione della colpa nell'effetto del Battesmo. E la. ragione èsperche il Sacraméto è vna certa cerimonia sacra instituita per la riueréza, e per il culto divino; ma il martirio, in quanto che proniene dall'odio del Tiranno non è per riuerenza, ò per il culto

culto di Dio, ma è fondato nell'odio, e dispregio dello stesso i dello della principali della principali della stesso i disperso i di disperso i disperso i disperso

Vale. Rigi.

16 Da quest ) si raccoglie la differenza trà il Battesmo, & il martirio, perche il Battesmo non si puole conferire al figliuolo, he ancora non sia nato e venuto à luce; perche il figliuolo non ancora nato non si puol lauare, e co-seguentemente nè anco si puol battezzare, ma il figliuo lo quantunque non sia nato, si puol ammazzare ancora nel ventre della madre, e conseguentemente come habbiamo detto puol esser martire.

Della dispositione, che si ricerca nell'adulto per riceuere il Battesmo sanguinis. Punto III.

- 1 Se l'adulto lasciando di battizzarhper receuere il mar tir o ha vero Marite.
- 2 Se il martirio prima di riceuere il Battesmo ha sufficiente per la salute.
- 3 Se per il martirio vi fia ne-
- 4 Se l'aduito essendo ammazzato in idio di Christo dormendo sia martire,
- 5 Gbe d'spositione aeue fare.
  l'adulto per ric u re il martiriose suo efficio.
- 6 Se l'astritione les buffante all'adulto per riceuere il martirio.
- 7 Se per il martirio fia n'eessario, che il Martire fia ingratia.
- 8 Quante cose sono necessarie, per receuere l'effetto del marterio.
- 9 Se il martirio sia di precetto.

PRincipalmente si deue notare, che quantunque vno non sia battezzato con Battesmo d'acqua se sui riceue

ricene il martirio, e muore in odio di Christo, ò del suo santo nome si salua, e diuenta. Martire; questo s'intéde principalmente de' figliuoli, che non hanno l'vso di ragione.

Ma'se l'adulto lasciasse di volersi battezzare hauendone occasione, con speranza di esser frà poco tempo necessitato à sostenere il martirio; questa dispositione non sarebbe sufficiente per esser vero Martire di Christo, perche mentre si troua in potestà del l'adulto di potersi preparare al martirio col Battesmo d'ac qua, deue auanti che sia forzato à morire per la fede di Christo prepararsi con l'acqua del Battesmo. Perche il precetto di battezzarsi sempre obliga; e benche sia precetto affirmativo, essendo precetto diuino obliga sempre,e per sempre. Anzi se vno fusse santificato nel ventre della madre pure bisognaria, che si battezzasse con Battesmo fluminis. E nel tempo della primitiua Chiesastutti quel li che furono battezzati col Battesmo di Giouanni erano tenuti battezzarsi col Battesmo di Christo, perche il Battesmo di Giouanni non era-Sacramento, nè meno conferiua la gratia, ma folo disponeua,& era figura del Battefmo di Christo.Così l'intende il Maesto, e Scoto nel 4. dist. 2. Maes, Scot. Durando q.3. Paludano q.2. Dur. a.3. & altri .

E però nessuna cosa puel scusare l'adulto da questa ofseruanza. E se bene il martirio,e per se stesso atto perfettissimo di virtà, al quale Iddio hà dato gran priuilegijino per questo lieua l'obligatione dell'osseruanza de gl'altri precetti,nè escusa l'huomo di adoprare li remedij necessarij della sua salute quando vi è tempo, e la facultà di poterli adoperare, anzi quanto ma-. giormente sarà difficile la pugna del martirio, tato più deue l'huomo ppararficol mezzo de' Sacramenti necessarij alla salute, come è il Sacraméto del Battesimo d'acqua. Onde se l'adulto volentariamente lo lascierà potendolo riceuere, questo non potrà chiamarsi martire di Christo, nè meno riceuerà l'effetto del martirio, come copiosamente lo risolue San Cipriano nella 54. Epistola di questo no vi è che

confiste.

2 Se l'adulto prima che effettiuamente habbia potuto riceuere l'acqua del Battesmo sia stato rapito al martirio. Se quel martirio sia sufficiente per la sua salute come Battesmo di sangue, perche se vn tal martirio è susticiente per saluar li figliuoli come habbiamo detto di sopra, parche debba essere ba-Rante anco nell'adulti.

A questo si puol rispondere, che se ne' figliuoli, quali non hanno l'vso di ragione è bastante vn tal martirio, questo accade perche ne' figliuoli non vi è necessario il consenio, e la loro volontà, non. essendone lor capaci, e però basta solo che siano martirizati, e muoiono violenteméte per odio, che il tirano porta à Christo, ò al suo santo nome. Come noi leggiamo delli Santi Innocenti, che furono ammazzati in odio di Christo, qualitanto da Padri antichi, come da moderni sono tenuti martiri di Christo. S.Cipriano lib.4.q.6. S.Ber-

Cipr. nardo serm.de Innocentibus. Agol S. Agostin. lib. 3.de Simbolo.

che dubitarne; la difficoltà e trà moderni Emanuel Sà E.Sa. Tole. v.martirium n.3. Tolet.lib.2. Her. c.22. Henriq.lib.2.c.38. Co-Coni. ninch. q.66.2.2.dub.1.n.119. Valen. tom.4.dilp.4.q.3.piit. 4.concl.4. & altri.

3 Ma ne gli adulti per il. martirio vi è necessario il cosenso della propria volontà, come dice S. Tom. 2.2. q. 124. Tom. a.t. Soto in 4. dist. 15. q. 1. a. 1. Soto. & lib.2. de natura, & gratia... c.16. Henriq. lib.2.c.34.n.2. & c.36.nu.1. Perche essendo l'adulto capace della sua volontà e ragione, si puol disporre,e prepararsi alla gratia con la detestatione del peccatosò sna conversione à Dio. & essendo questo rimedio per le stesso necessario alla salute, deue l'adulto, mentre si troua in pericolo di morte, massime non hauendo riceuuto l'acqua del santo Battesmo disporsi con vn tal rimedio; perche il martirio non toglie questa obligatione; onde ritrouandosi l'adulto vicino al martirio, ò lui si dispone con detestare il peccato, ò non si dispone. Se non si dispone adunque è incapace del martirio, e del suo effetto; perche è segno che volontariamente per-

perseuera nel pecato. Ma se si dispone, quella dispositione si puol dir che sia Battes. mo flaminis, quale virtualmente contiene in voto il Battesmo d'acqua. Adunque duello non si salua-per il solo Battelmo di langue, ma per il Bartesmo di fiamme, che è vna stessa cosa che il Battesmo d'acqua, non in re, ma invoto.

4 Onde se vn'adulto, mëre si troua dormendo fusse ammazzato da qualche Tiranno in odio del nome di Christo; se questo non hebbe prima qualche volontà inquella morte non si puol dir ehe sia martise, e che da quella morte ne conseguisca alcuna gratia, ò remissione di colpase pena; perche essendo l'adulto capace della propria. volontà, senza il suo consenfo regolarmente non confeguisce nè la gratia, nè la remissione della colpa, e della pena; e la ragione è, perche come habbiamo detto nessuna attione, ò passione esterna puol giouare alla fua falute, le non è in qualche modo vos lontaria; adunque non essendo quella morte volontaria.

non si puol dire, che questo, sia martire di Christo.Suarez disp.29. sett.2. Soto dist.5.a.4. Her. concl. 3. Henriq. lib. 2.c. 34.

. Ma le questo hauesse preueduto il martirio, & à quello. hauesse acconsentito, lenche fusse stato veciso dormendo. ò in vigilia saria martirio, perche si come vno che fusse pazzo, e prima della pazzia. domandò il Bastelmo si puol battezzare, é vale il Battesmo, così è bastante anco nel martirio.

5 Quale debba essere la dispositione dell'adulto per riceuere il Battesmo sanguinis il martirio: in questo vi fono diuerse opinioni. Alcuni hanno dettostrà quali Pa- Palu. ľudano in 4. q.3.a.1. concl.1. Bannem 2.2. q.24.a.6.dub.5. ad 7. & altri. che vi sia necesfaria la contritione, e confeguentemente la carità, che dà vigore al martirio, e la loro opinione si puol fondare sopra quelle parole di S. Paolo à Cor. 13.Si distribuero in... eibos pauperum omnes fieultates meas, & h tradidero corpus meum, ita vi ardeam charitai? autem non habuero nihil mibi prodest. Doue si vede, che l'Apo-

1'Apostolo S. Paolo nello stel To modo, che parla dell'elemosina parla del martirio. Percioche come nell'elemofinasse in qualche modo non vi si soppone la carità, quell'elemosina appresso Dio è di heffun valore; cost ancoranella morte, è nel martirio se non vi si soppone la carità; che è l'amore, quel martirio è ui nessur valore. E così pat che esponga questo passo Sau Tomiq. 66.a. 12 quale in que ste pafole di S.Paolo ne caua che il Battesmoidi sangue, che confiste nel martirio, include il Battesmo di fiamme, che consiste nell'amore.

Alcun'altri han detto, che il marririo non ricerca alcuna dispositione per conseguires il suo effetto, ma solo quella volontà di voler morire per la fede di Christo; che sia sufficiente dispositione; in tanto che quantunque l'huomo mentre è rapito al martirio si ticorda, che lui si trova in stato di peccaro mortale, nonte tenuto ad altra penitenza, nè tecuperarli in altri atti intoriori, fuora che in quella volontà di spargere il sanguo per amor di Christo, percio-

che questa è sufficiente dispo fitione alla gratia, & è bastante per otteneré la remissione de peccari. Vega lib.6. in 6. Vega. fess. Conc. Triden.c. 36.& 37. Coc.

Alcun'altri han detto: che nell'adulco, quale si troua con -conscienza di peécato morta--lemel riceuére il martiriosgli fia necessaria l'attnitione sopranaturale; e la ragione è questa, perche si come nel ricenere li Sacramenti si ricerca l'astritione, come.dispostione alla gratiasacció si licua la virtuale affettione alla crea tura siche hà contratta per il peccato, percioche l'huomo per il peccato mortale si conuerte alla creatura s come al «fuo.vltimo finese virtualmente vuole perseuerare nel peccate with tanto the non live--tratta per l'attritione.

Ma quello che riceue il martirio con l'attritione viene a reuocaro quella virtuale affettione alla creatura, e coltrarta quella volontà di peècare. Adunque l'attribue à · bastantesper riceuere il marctiricoiperche quello che suffinder ib marinio con l'attrie tioins sindice che mette l'anima luz per amor di Christose

quel-

quello che perde l'anima sua per Christo riceue la gratia, e la salute. Qui perdideris ansmam suam pr pter me saluam. faciet eam. Il martirio da santi Padri, e comparato, & antepo sto al Battesimo. E sicome nel Battesimo è bastante l'attritione, adunque è bastante anco nel martirio Conincho d. Suar. 66.a.2.dub 2. nu. 140.Bellar. Henr. c. 6. de Battesimo, Suar: disp. 24. sess. Henriq. c. 34. nu. 3. cap. 36.nu. 1.& altri.

6 Di maniera che l'attritione nell'adulto, che si trou'a in peccato mortale nel-rice-·uere il martirio li basta l'attritione. E se la prima opinione vuole che sia necessaria la contrittione è la carità. Si tra didero corpus meum saus ardeam. Caritatem autem nona babuero nibil, &c. Si puol rispondere che in dui modi si puol tradir il suo corpo senza la carità cioè ò senza la... carità antecedente, ò senza la carità subsequente; Per il martirio non vi è necessaria la carità antecedente, accioche comanda il martirio; ma basta la carita sussequente, che accompagna il marririo, : percioche mentre porill mar

tirio si ottiene la gratia habituale, anco con essa si ottiene la carità, che è qualità che accompagna la gratia. Onde mentre dice l'Apostolo, Si tra didero corpus meum, &c. S'inten de della gratia sussequente. E però racilmente si possono conciliare li DD.che vogliano che al marcirio dell'Adulto vi sia necessario l'atto della carità, si deue intendere della carità sussequente, e no antecedente, come è necessariol'atto dell'attritione.

. 7 Edi quì si caua che per il martirio non è necessario che il martire sia in gratia, perche se fusse in gratia, questo saria per la contrittione, e carità. E perche la contrittione, e carità antecedéte al mat tirio non è necessaria, ne segue che il martire non è necessacio, che sia in gratia auãti di riceuere il martirio. Adunque basta l'attritione.,

Ma le il marrire fusse talmente occupato, che no aucr tisse, ò non si ricordasse, ma, folo fusse tutto occupato inquel martirio di morir per la fede di Christo senza ricordarsi, ò pensare alla vita pasfatas& in quel punto ricenel-

se il colpo, e morisse; in questo caso per ragione di scordanza, e scusato dalla dispositione, ò altra penitenza, perche quella volontà di morire per Christo viene à supplire al mancamento d'altra dispo stione necessaria al martirio, e cosi si puole conciliare anco la seconda opinione.

8 Da tutto questo si racoglie, che cinque cose sono necessarie all'adulto che si troua in peccato mortale per riceuere, e conseguir l'effetto del martirio, ò Battesmo sanguinis. Prima l'intentione, secondo l'attritione sopranatule. Terzo che li tormenti, ò passione sia mortale. Quarto, che vi sia causa honesta per la parte di quello che riceue il martirio. Quinto, che il mar tirio sia per la fede di Chri sto, ò incontento della legge Euagelica ò altra similevi: tù.

9 Se il martirio sia di precetto nessun Dottore l'affirma; ben vero che puol essere di precetto quando si presentasse all'adulto qualche graue causa, ò necessità, per la quale li fusse bisogno di lopportar il martirio per difen-Sione della sede di Christo, perche il difender la fede per beneficio della Republica Christiana, si deue antepore alla propria vita:con tutto ciò questo rare volte puole accadere, perche rare volte si offe risce necessità così graue per la quale sia obligato l'huomo à sopportar il martirio, e morir per la Republica christiana. E però regolarmente parlando basta all'adulto vna certa preparatione al martirio, cioè che l'huomo sia talmente affetto, è preparato co l'animo suosche se li si presen tasse occasionesò necessità di morire per la verità catolica, che volentieri sopporteria il martirio, e moreria per defen sione della fede di Christo; Quantunque nessuno sia obli gato à procurar di esporsi vo Iontariamente al martirio. Sá Tom.in 4. dist. 49. Somma S.Th. Corona de Baptismo, & altri. Som. Cor.

## RAGIONAMENTO VIII.

Della materia remota del Sacramento del Battesmo. Punto I.

1 Checosa sia Battesmo-

2 Quante cose & ricercano per effettuare il Battesmo.

Se qualfinoglia acqua fia.

jufficiente materia per il

Battefmo.

4 Se nel digiuno in pane, & asqua si guasta beuendost altro liquore.

5 St per i B:ttesmo sia buona.
qualsiuoglia acqua naturale.

6 Qual sa il segno che l'acqua ba persa la sua formasustantiale.

7 Se l'acqua réfoluta dal Sole, dalla neue, è giaccio sia suf ficiente materia per il Battesmo.

8 Qual ha la caufa che Christo ba instituito il Battesimo, che si faccia con acqua naturale.

e 9 Come deue esser l'acqua per il Battesmo.

11 Se è lecito servirsi nel Battesmo di materia dubbia.

logische trattano del Sacramento del Battesmo rifoluano, che solo il Battesimo d'acqua è il vero Battesimo, e vero sacramento. Quale è vn lauamento del corpo esteriormente satto sotto vna de-

terminata forma di parole, instituita da Christo per regenerarci spiritualmente. Bapusmus est ablusio corporis exterior sasta sub prascripta verborum sorma à Christo instituta ad regenerationem spiritualem.

Questa diffinitione se ben la consideriame cotiene tutte quelle quattro cause, che rendano persetta vna diffinitione; che sono la causa materiale, la formale, l'efficiente, e la finale: la materiale si cotiene in quelle parole Ablatio exterior sasta, la formale sub prascripta verborum forma; l'efficiéte nelle parole di Cristo instituite, e la formale ad generationem spiritualem.

La materia del Battesmo, che è l'acqua ci su dimostrata quando Christo su battezzato da Gio.nel siume Giordano. la forma che è l'inuocatione delle Persone della, santissima Trinità; ci su dimostrata, la persona del Padre per la voce, Es vox sasta est de Celis. Marc. 1. la persona del Figlio, Hic est Fisius meus dilectus. la persona del Spirito santo ci su dimostrata per la apparitione in forma di Colomba. Es Spiritam sanquama

l'apperitione de' Cieli, Vidis Calos apertos, ci fù dimostrato l'effetto del Sacramento del Battesmo, che è di darci la gratia, e farci partecipi della gloria del Paradiso. S. Tom. 3.p.q.66.a.2. Bellarm.tom.3. de Bapt.c.5. Rigin.lib.27.n.6. Valen. tom. 4. disp. 4. q. 1. Bella. punt.4. Vasq.3.p. disp. 140. Vale. c.6.n.38. Suar.disp.19.sess. Vasq. Molfes. tratt.4.c.1.num.29.&

Molf. altri. 2 Trè cose si ricercano pereffettuare il Sacramento del Battesmo, cioè materia, forma, e Ministro. in quanto alla materia si deue notare, che è di due sorte: cioè materia remota, e materia prossima, la materia remota è l'acqua, quale non solo ci fù significata quando Christo su battezzato da Gio. nel Giordano, ma chiaraméte ci fu assegna-, ta dallo stesso Christo in quel le parole, che si leggano in-S.Gio. al 3. Nifi quis renatus, fucrit ex aqua, & Spiritu san-Ho, &c. E quest acqua necessariamente deue essere acquavera, naturale, e flussibile come di fede fù diffinito dal Sacro Concilio di Treto sess. 7.Can.2.

Ondeiparlando l'Apostolo S.Paolo all'Efesi c.5. di que-1. R'acqua foggiunge, Mundant " lauacro aque in verbo, con le quali parole si vede che l'Apostolo manifestamente ci dimostra, che l'acqua è la materia del Battesmo, che ci purga, e laua dalle macchio di colpese peccati. Bellarm. Bell. lib. 1. de Bapt. c.4. Nauarro Nau. c.22.n.5.Rigin.lib.27.nu.ro. Rigi. Picigiano dist. 3.9.3.4.1. Hen- Her. riq.lib.2.c.6. Suarez disp.20. Suar. sess. 1. Conincho q. 66. 2.4. dub. 1.n.20. & altri.

3 Si deue auertire che no qualsiuoglia acqua è fusiciéte materia per il Sacramento? del Battesmo, ma solo kacqua vera, e naturale; perche il voler seruirsi di qualche acqua fatta per artificio humano, come sono acqua di rose, di fiori, ò d'altra acqua simile cauata per distillatione; à di ئى خەن vino, ceruifia, vrina, fudore lagrime, latte, sputo, ò saliua, 📑 ò d'altr'acqua simile, ò liquore artificiale differente in spetic dall'acqua elementare questo non solo peccaria grauemente, ma renderia nullo, & inualido il Sacramento. E la ragione è questa, perche

Bon.

Hêr. Bart:

Cam.

douendo la materia del Battesmo essere acqua naturale, e tali acque, ò liquori essendonc differenti in spetie dalla naturale non sono sufficienti per il Battesmo. Onde

4 Soggiunge il Bonacino, che quello che digiuna inpane, & acqua, se bene tali acque, ò liquori guasta, nè si puol dire; che digiuna in panes& acqua. Bonacino disp. 2. q.2.punt.3.prop.1.nu.2.Henriq.lib.a.c.6.num.2. Bart.ab Ang.de Bapt. \$.82. Camerota de Bapt. dist. 2.c. 2.

35 Non importa che l'acaua sia calda, ò fredda, ò che sia di fiume, ò di mare, di laghi, ò di paludi, di cisterna, di pozzo, di bagni, di pioggia, che sia lesciua, ò brodo, acqua fulfurea, ò dolce, ò amara, ò sorgente dalle ceneri, ò turbida, e fangosa, in somma è buona qualfiuoglia acqua naturale, pur che non habbia persa la sua specie, e la sua forma sostantiale.

.6 Il segno che l'acqua hà persa la sua spetie, e forma sostantiale è quando l'acqua per esser impastata, ò densata non ritiene in atto la fua rarità, come è il sale, la neue, & il

giaccio. Delle quali vi è gran dubbio trà Dottori se l'acqua resoluta dal sale, dalla. neue, e dal giaccio sia materia sufficiéte per il Battesmo.

Pietro di Palude, Siluestro Pale v.Bap.2.in fine;el'Angelica Silue. v.Bap.4.nu.3. e dopò di loro Coni. Conincho de Sacr. q.66. a 4. dub.1.n.22.lo negano assolutamente, perche non pare che fia probabile, che tali acque siano della medesma spetie dell'acqua naturale, & ele= mentare, e per conseguenza, che non possono essere sufficiente materia per il Battesmo. l'Angelica lo negacon questa differenza, cioè quando quell'acqua non si riducesse alla dolcezza. Queste ragione à me non piace, perche la dolcezza, ò amarezza. non sono qualità, che mutano la specie dell'acqua, perche anco l'acqua del mare è amara, e con tutto ciò è acqua naturale, & è sufficiente materia per il Battesmo.

7 Henriq. dice che essendo, che il sale si fà d'acqua salsa, come ne insegna Arista nel 2. della Meteora c.3. & anco consta dall'esperienza mentre quel sale si risolue in acqua,

acqua, viene à essere acqua naturale, e conseguentemente à effervera materia per il Hear. Bartesmo. Henriq.lib.2.c.6. Dian. num.r.Et il Bonac.dice, che Differt santum accidentaliter à naturali. Più chiaro l'afferma Antonio Fernand. nel exam. Teol.moral.p.3.c.2.\$.4.nu.5. portato anco dal Padre Diana tratt.4.de Sac.resol.5.con queste parole. Idem de sale, atq; niue, geluq; dicendam arbitror, est enim esentialiter aque maris gelata estivo Solezao proinde & liquefiat apta erit materia ad abluendum, & baptiz:ndum. Io per me direi così. Il fale, la neue, il giaccio, che altro sono che vna compositione di acqua naturale? Onde refoluta, estrutta questa compositione, noi vediamo che si riduce in acqua naturale, adunque essendo tale, puol esser anco materia sufficiente per il Battesino. Dico però che non è bene seruirsene.

E Scoto vi stà dubbioso, scoto con dire che non lo cossiglie-Crux. ria maisse no in caso di estrema necessità, lo stesso ancora possiam dire dell'acqua prodotta dalla vite, ò da altra. pianta, la quale se bene lo

stesso Gio.de la Crux nel dirett. consec. p.2.de sac, bapt. q.1.dub.1.concl.2. dice chel'acqua deue effere semplice, e naturale quantunque sia distillata dall'arbori, ò da altro corpo, ò resoluta dal giac cio,con tutto ciò non essendo certo che tali acque distillate dalla vite, piante, e dall'herbe siano della medesma specie, dell'acqua naturale; ma più tosto che siano differeti. Perche se bene hanno similitudine dell'acqua per esser rare, e flussibili, nondimeno sustan tialmente non sono acquais ma più tosto liquori, e succhi, e questa è la commune opinione, e però non è bene seruirsene, perche il Ministro seruendosi di materia dubbia peccaria mortalmente, e potria rendere inualido il Sacramento, Toleto lib.2.c. 18. Tole. Potriano bene seruirsi di materia dubbia quando fitrouasse in estrema necessità, perche in tale occasione meglio saria seruirsi di questa. acqua, che forsi potria esser causa della salute di sil Battizádo,che nó feruédofene ficu raméte quello nó resteria bat rezzato come si dice di sotto.

Et il medesmo possian dire ancora dell'acqua raccolta dalli vapori densati, e dall'acqua, che stilla nel tempo dell'inuerno dalle pietre, e muFern ra, quale se bene il Fernand.
exam. Teolog. mor.p.3. c.11.
\$.2.nu.3.vuole che tali vapo ri essentialmete siano acqua; non per questo sicuramente si puol dire, che siano della medesma spetie dell'acqua elementare.

E da quì si caua, che à que sto effetto Christo ha instituito il Battesimo, che si faccia d'acqua naturale, perche essendo l'acqua vn'elemento, che per tutto si troua, & inogni tempo, quale essendo co mune à tutti; tanto à poueri, come à ricchiscosì ancôra acciò nessuno si possa sculare per penuria d'acqua, di nonriceuere il Battesimo ha voluto che la materia remota di questo sacramento no sia altro, che acqua vera, e naturale.

8 Onde molto bene hadetto Scoto in 4. dist. 3. q. 3. che Christo ha voluto che il battesimo si faccia con acqua naturale per le congruenze, che si trouano fra l'acqua, & il

battesimo. Perche come l'acqua per la sua frigidità reprime il calore: Così il battesimo reprime il calore della cocupiscenza della carne: perche come dice il Toleto lib. 2. c. Tole. 18.che più sfrenato è il fomi te della carne in quelli che non sono battezzati, che nelli battezzati.

E come l'acqua per la sua humidità laua, e purga qualsiuoglia macchia, & immunditia; così il battesimo laua, e monda qualsiuoglia macchia di colpa, e pena.

Ecome l'acqua per la sua chiarezza riceue splendore. Così il battesimo illumina il nostro intelletto con lo splendore della fede, e c'introduce nella via della nostra salute. Scoto in 4. sent. dist. 3. q. 3.

9 Di più l'acqua deue esler rara, e sussibile, cioè atta che possa lauare, perche su vno volesse seruirsi d'acqua impastata di fango, ò di cennere, con farina, ò con altracosa simile quel lauamento non saria lauare, ma più tosto vn contatto humido di dui corpi fra la pelle del battizado, e quella pasta fatta cosi di fango; e però l'acqua deue

essere in tale state che possa,e fia atta à lauare, e che nonhabbia persa la sua spetie, e la sua forma softantiale, come communemente tégano tutti li Dottori. Scoto in 4.dist.3. Tole. q.3. Toleto lib.2.c. 18. num.4. Valen. tom. 4. disp. 4. q. 1. Rigi. punt.2. Pietro Ledesma insum.de Sac.Bapt.c.3. ver.pri-Cam. mera concl. Riginald. lib.27. Nug. nu.11. Vittoria q.12.de Sac. Graff.2.p.lib.1.c.3.n.16. Ca-Silu. merota de Bapt. c.2. dub. 2. Arm. Nugno 3.p.q.66.a.3. S.Tom. Bart. q. 66. a.4. Soto in 4. dist. 3. Molf. q.vnica a.4. Silucstro v.Bapt. Filli. 2. q.2. & 3. Armilla v.Bapt. nu.22.Angelo v.Bapt.3.nu.3. Bartol. ab Ang. de Sacr. Bapt. dial.2.§.82. Moltes.n.34.Filliuc.n.29.& altri.

> 10 Aggiungo di più,che se bene qualsiuoglia 'acqua. vera, naturale, e flussibile è sufficiente materia per il Battelmo, nondimeno le non sarà per necessità, non si deue adoperare altr'acqua, chequella del sacro fote prescritta da santa Chiesa;e la ragione è questa, perche essendo così stato stabiliro per consuctudine, e per ordine prescritto da Sacri Canoni, co

me si raccoglie dalla clementina vnica de Bapt-ne fegue, che prescritta la necessità; se. il Ministro adoperasse altr'acqua, che quella del sacro fonte peccaria grauemente, quá+ tunque saria valido il Battesmo.Coninch.q.66.2.4.dub.1. Rigi. nu.22. Riginal.lib.27.nu.13. Box. Bonacin.de Bapt. disp.2.q.2. prop. 1. n. 8.

11 Si deue ancora notare, che se bene in caso di estrema necessità, non potendos hauere acqua vera, e naturale è lecito di seruirsi di materia dubbia; perche meglio sarà che vno sia battezzato con materia della quale si dubita se sia arta, e sufficiente per il Battesmo, che non esser battezzato in nessun modo, perche potria essere che quel la materia dubbia fusse atta,e così valido saria il Battesmo. e quello si faluaria, che nonbattezzandosi in nessun modo si dannaria. Posseuino de Poss. Bapt.n.5.

Er essedo dila giusta, e ragioneuol causa per la quale il precedente Battesmo possa essere inualido, si deue soprauiuendo quello che su bat-

tez zato con materia dubbia >

1. 14

rebattezzario fotto conditiosoto: ne con materia certa. Soto in Rigi. 4.dist.3.q.vnica a.4. Riginal. lib.27.n.13.

> Della materia prossima del Sacramento del Battesmo. Punto II.

> 2 Qual sia la materia prossima del Bittesmo.

> 2 Quanta quantità d'acqua ba necessaria per si Bastesmo.

> 3 Inquanti modi si puol far il Bati smo.

> 4 Se il Ministro è tenuto osseruare li riti della sua Chiesa Cathedrale.

> 5 Qual parte del corpo si deix

6 Se il Parocchiano dubitasse se uno fusse battezzarlo.

7 Se uno si possa battezzar nel ventre della madre.

8 Se si deue aprir la madre per estraerne il sigliuolo prima che muoia.

9 Se vale il Battesmo che l'acqua tocca solo le vesti, ò li capelli.

10 St il battezzato dentro un-

11 Si vale il Batte/mo gettando il battezzando dentro al fiume sò in un pozzo.

Commune opinione che la materia profsima del Sacramento del Battesmo sia il lauamento, che si fà dal Ministro con acqua naturale, la quale successiuaméte deue toccar il corpo del battezzando, di maniera che non basta per il Battesmo. qualsiuoglia contatto, ma bifogna che per opera del Ministro il contatto dell'acqua. fuccessiuamente si applica al corpo del battezzando, acciò in effetto si possa dire, che il battezzato sia lauato. S. Tom. Tom. in 4. dist. 3.q. 1.a.2. Scoto in 4. Scot. dist. 3.q. 3. il Maest. Riccardo Maes in 4.dist.3.q.1.a.1. Paludano Palu. q.3.e communemente gli altri.

Non per questo il lauaméto, che si fà nel Battesmo è
necessario, che licua le lorditie del corpo, perche il Sacramento è stato ordinato da.
Christo ad essetto di purgar
l'anima dalle macchie de' pec
cati, e non per lauar l'immonditie del corpo. Didaco Nugno q.66.a.4. Camerota de Cam.
Bapt.c.2.dub.2.

2 E però tanta quantità d'acqua è sufficiente per il Battesmo', quanta puol toccare

care il corpo, e successiuaméte distillare per quella parte che tocca del corpo; il che puole fare ogni poca quanti-Tom tà d'acqua S. Tom. q. 68. a. 11. Soto. Soto dist. 5.a. 11. Valenz. tom.

Valc. 4.disp.4. q.1. punt.2.

E se bene Zambrano in decis. cas.occur. temp. mort. c.t. dub.4. & alcuni altri han detto che vna, à due goccie d'acqua non è bastante per far il Battesmo. Nondimeno Vasq. Vasq.in 3.p. tom. 1. disp. 245. c.4.n.32.E prima di lui Henriq.lib.2.c.21.nu 4. vogliano che sia sufficiente. Onde Paolo Comitolo in resp. moral. lib.1.q.12. e Filliucio tom.1. tratt.2.c.2.n.34. Notano vn Battesmo che sù fatto da vna certa donna per necessità, la quale con il solo dito intinto nell'acqua impresse il segno della Croce in fronte d'vno figliuolo moribondo, & affermano che quel Battesmo su vero Battesmo. E però si conclude, che qualsinoglia poca quantità d'acquasquale è sufficiente per lauare quella parte del corpo, che si possa dire l'huomo esser lauaro sia bastante per il Sacrame ito. E così vogliano communemente li Dottori. Scot. Suar. Va- Scot. lenz. Nugn. Henriq. Bart. ab Suar. Vale. Ang. Rigin. Coninch. Filliuc. Nag. Camerot.tratt.2.de Bapt.c,2. Bart. dub.6. & altri.

Coni

3 In trè modi si puol far il Filli. Battesmo, ò per aspersione, ò per infulione, ò per immerlione,e per vna,e per trè di questi modi; & in qualunque modo si faccia dicono communemente li Dottori, che tiene il Battesmo; perche non hauendo Christo esplicato che si faccia"più in vno, che nell'altro modo, ne segue che basta che si possa dire, che l'huomo sia lauato, ò che sia per vno, ò per trè aspersioni, ò che sia per vna, ò per trè infusioni,ò per vna,ò per trè immerfioni in ogni modo che si faccia il Battesmo è Sacramento.

4 Se bene ciascheduno la deue fare secondo il rito della sua Madre Chiesa, essendo ciascheduno obligato ad accommodarsi alli riti della sua Chiesa Cathedrale. Tabiéna 726i. v.Bap.5.nu.1. Valenz.tom.4. Vale. disp.4.q. 1. ver.7. Henriq.c.7. soto. n.4. Soto in 4. dist. 10. q. vnica coni. a.8. concl. 3. Coninch.q.66. a.4.dub.1.n.84.

Anzi dice S. Tom. q. 68. Tom.

Digitized by Google

Fills.

gitima battezzasse, e non osseruasse li riti della sua Madre Chiesa, che peccaria grauemente, E se il Ministro che battezza intendesse far la trina immersione, & hauendone fatta vna, ò due sole il figlio si morisse prima di far la terza, quello non restaria battez-Palu. zato. Onde dice Pietro di Palude, che il Ministro Sacerdote restaria irregolare, perche par che lui sia stato cagione della morte di quel figliuolo senza Battesmo.

Ban. a. 8. contro Bart. ab Ang. che se il Ministro senza causa le-

> Ma se il Ministro intendesfe battezzare con la primaimmersione, e pronunciasse la debita forma restaria battez-

zato.

E non è necessario immergere, à lauare il corpo, ma solo basta il capo, come parte principale di tutto il corpo.

9 Quado vi fusse qualche graue necessità, che si vedesse vn manifesto pericolo, che il figliuolo si troua in termine di morire nel ventre dellamadre. Se questo hauesse cauato fuora vn piede, ò vna Tom. mano dice S. Tom. 3.p. q.63. a.11. che si puol battezzare

per quel piede, ò-per quellamano; e la ragione è questa, perche quantunque in quel piede,ò in quella mano nonvi siano tutti li sensi. In caso di vna tal necessità si puolo anco battezzare per quel piede, ò quella mano, perche quiui ancora si ritroua come dice il Filosofo tutta l'anima, Anima est tota in toto, & tota in qualibet parte corporis. Vero che fe venuto à luce il parto, e soprauiuendo, se il figliuolo farà stato battezzato nel capo non si deuc di nuovo battezzare fotto conditione, perche essendo il capo il primo mem bro dell'huomo, doue risiedano principalmente tutti li sensi, mentre il figliuolo è stato battezzato nel capo quel Battesmo essendo valido non si deue di nuono rebattezzaresperche il Battesmo si deue? far nel capo.S. Tom. in 4. dist. Tom. 3.q.1.a.4. & in 3.p.q.66.a.7. Rod. Bart.ab Ang. de Sac. Bap. dia - Ant. log.2. \$.96. Rodriq. in fum. Ang. c.25.concl.2. S.Anto. 3.p.tit. 14.c.13.n.1.Ang.v.bap.4.n.2

Ma essendo stato battezzato nel piede, nella mano, ò in altra parte, che non sia parte principale del corpo, si de-

ne di nuouo battizzarlo sotto conditione se tu non sei battizzato io ti battizzo. Si non es baptizatus ego te baptizo in nomine Patris, & Fili, & Spiritus sancti amen.

Perche se bene Vasquez disp. 195.num. 28. & Henriq. Velq. Enri. cap.7. nu. 2. con alcuni altri vogliono, che in qualtiuoglia parte, che il figlio sia stato bat tezzato assolutamente il bat tesimo sia valido; Quale opi-Tole. nione dice il Toleto, che è probabile; nondimeno la più probabile, vera, e la più sicura è, che di nuouo fotto conditione si deue rebattizzare,e così tengano Angelo v. bap. Ang. 6.nu.3.S.Ant.3.p.tit.14.c.13. S. An nu.1. Tabiena v.bap.5. nu.5. Rodrig. 1.p.c.25.concl.2. Vit

Rodi. toria de iac. q.31. Armilla v.

Bart. 2.t.97. Silues v.bap.4.q.2. Vi-

Tole. let.lib.2.cap.18.nu.8. Soto in

bap.nu.27.Bart.ab Ang.dial.

ualdo de bap. c.5. nu. 16. To-

6 Deue però il diligente Parrocchiano, ò ministro, che deue battizzare molto bene ricercare con che parole, con che conditioni, intentione, ò modo col quale fu battezzato il figlio in casa dalla mam

mana, ò da altro, e trouado il battesimo esser stato valido. non deue di nuouo il Parocchiano battezarlo fotto códi tione, perehe peccaria graue. mente, e restaria irregulare, come è stato deciso per la legge extra de bapt. & eius off.c.1.Ma quando probabilméte si dubitaffe, che il figlio non fusse battezzato, come v.g. se vno fusse trouato in vna selua, ò sopra vna porta in strada, ò vero che fusse stato battezzato in casa da vna donnase che non hauesse ben pronuntiate le parole della forma, ò che vi fusse dubbio ragioneuole per la diuersità delle opinioni, se quel battesimo fusic valido, ò nò, inquesto caso si deue di nuouo battezzare sotto conditione. Si es baptizatus non te baptizo; sed fi non es baptizatus ego te bapilzo in nomine Patris, & Filizes Spiritus sancti, c così è stato determinato dalle leggi c.2. de bap. Benche potria bastare di dir solamente, Si non es baptizatus ego te baptizoo in nemine patris, &c.

7 E se bene alcuni hanno detto, che quando il figlio stesse in pericolo di perders,

e non

e non venire à luce, che si deue battezzare in quel modo che si puole, anco nel ventre della madre. Questa opinione per esser improbabile non si deue tenere, perche essendo il lauaméto necessario per il battesimo, e che l'acqua toc ca il capo, ò altro membro principale del corpo; mentre il figlio stà nel ventre della madre, che non appare alcun membro il figlio non puol esser toccato dall'augua, ne me no esser lauato in alcuna parte del corpo; perche se bene si gettasse l'acqua sopra il cor po della madre, quell'acqua non potria lauare, ò toccare il figlio, e consequentemente il figlio non resteria battezzato. Scoto in 4. sent. dist. 4. q. 3. Toleto lib. 2. cap. 18.num.9. Rodriq.cap.25.par.1.concl.2 S.Bonau.d.6.q.1. Qui in materia de consecrat. dist. 4.

8 Non è lecito ne si deue in modo alcuno aprir la madre, mentre ella viue affinche si caua il figlio per battizzarlosancorche vi fusse pericolo che il figlio morisse senza bat telimo, ma le la donna grauida fusse morta in questo caso si deue aprir la madre, e non

li si deue dar sepultura sin tãto non li sarà cauato il figlio dal ventre.cosi communeméte tengono i DD.

Se poi la donna grauida. fusse condennata à morte, no si deue esseguir la giustitia. se non dopo il parto. Pietro di Palude in 4. dist. 6. S. Anto- Palu. nino Arciues. di Fioreza, Armilla de bap. nu. 29. Camer. Cam. 4. Riginaldo, & altri. I. pre- Rigi. gnantis ff. de penis. Ma se il prorogar la morte alla donna pregna condennata per aspet tar che partorisca soprastesse qualche imminente pericolo o dano alla republica. dicono alcuni DD.che si puole aprir la donna, à fin di estraherne il figlio, e battezzarlo, perche essendo quella giusta causa; d'ordine, e commadamento publico si puole esseguir la giustiria ancor che la madre pregna sia viua, e non habbia parturito. Filliucio tract.2.c. Fill. 7.q.7.num.139. & altri.

9 Auertendo che se l'acqua toccasse solo le vesti, ò altra cosa, e che non penetrasse la carne ò la pelle, il battesimo saria inualido. Anzi quantunque toccasse solo li capelli, ma non penetrasse

Digitized by Google

alla

Tol. Rod. S.Bo.

alla carne, ò alla pelle.

Tole. Vale. Molf Grat

Se bene il Toleto lib. 2. c. 18.n. 10. Valenz. de Bap. tom. 4. disp.4. q.5. punt.2. Vasq. disp. 145.n. 31. Soto in 4. dist. 3.q.vnica a.6. Bart. ab Ang. de Sacr. Bapt. dial.2. §. 101. Coninch.q.66.a.7. dub.2.nu. 78. Molfestratt.4.c.1.nu.36. Graff.p.2.lib.1.c.4.n.29.hanno detto che valeria il Bat-Ledo tesmo. E Pietro Ledesma de Sacr. Bapt. c.318. ver. Tiene. difficoltà.dice che questa opinione puol effer probabile. Nondimeno vi hò gran dubbio, perche essendo li capelli certe superfluità, & escreméti, che non hanno anima rationale,nè senso,se questi solamente sono toccati dall'acqua, no si puol dire, che l'huo. mo sia lauato, e conseguentemente che nè anche sia bat-Bon. tezzato. Bonac.de Sac. Bapt. disp.2.q.2.punt.3.prop.2. nui. 22. con la più commune opinione de' Dottori.

10 Onde se il battezzando fusse immerso dentro vn coiro serrato, che non vi penetrasse l'acqua non si potrebbe dire, che questo fusse lauato, e conseguentemente nè anche battezzato. Ma se susse

coperto con qualche panno lino, che vi potesse penetrat l'acquase lauar la carne; questo si potrebbe dire lauato,& anco battezzato; come anco se vno fusse nato con vna certa pelle porrosa, e battezzato dentro quella pelle, nel la quale vi potesse penetrat l'acqua, e bagnar la carne del battezzando, valido saria il Battesmo, perche si potrebbe dire, che fusse lauato. Siluest, Situe v.Bap.4.n.2.Summa corona ron. de inuent. Bapt. Filliuc.tratt. Filli. 2.c.2.q.5. Suar. Valen. Rigin. Vale. Bonacin de Bapt difp. 2. q. 2. Rigi. punt.3.prop.2.n.21.& altrr. Bon.

II Anco valeria il Battesmo se mentre il battezzando stà morendo, & non essendoci acqua con la quale si posse battezzare il Ministro lo getà taffe nel fiume,ò in vn pozzo, e nello stesso tempo proferisse la debita forma; se be questo non si deue fare, perche Non sunt facienda mala vi ve- . niant bona, co tutto ciò il Battesmo saria valido. Pérche quantunque ne segua la morte del battezzato, nondimeno fi puol dire, che veramente sia lauato, & anco veramente

battezzato. Onde il Battesmo R

Digitized by Google

non

non è ordinato per la vita del corpo, ma per la salute dell'anima. Adunque benche ne succeda la morte del corpo, nondimeno ne segue la vita. dell'anima.

Tole.

Ricc.

Il Toleto dice che questo non saria Battesmo, ma più tosto homicidio, perche quefto non è modo di lauare, però il Ministro peccaria graueméte, e restaria irregolare, come dice anco Siluestro; Palu, però loggiunge il Toleto, prima di lui Riccardo,& il Pa Indano in 4. dist. 6. q.1. a.2. Che in questo caso si potria estendere la vesta, acciò s'infondesse d'acqua, & espremere quella vesta, e di quell'acqua spremuta poi battezzarne il figliuolo; ò veramente estenderui con una corda lo stesso figliuolo, e così bagnato estraerlo senza gettar il sigliuolo per farlo morire così soffocato. Di questa opinione Tabi. sono molti altri il Tabienna. Silve. v.Bap. 5. n.7. Armilla v.Bap.

nu.29. Siluest.v. Bapt. 4.nu. 8. Soto. S.Antonin. 3.p. tit. 14. c.13. Soto in 4. dist. 3. q.vnica a.8. Bart.

Ang.v.Bap.4.num.1. Bart.ab Pitig. Ang. dial. 2. de Sac. Bap. § . 88. Cam. Henriq.c.7.n.3. Viualdo in.

candelabro aureo de Bapt. c.5.nu.6. Pitig.dist.3.q.3.a.6. Camerot. tratt. 2. de Bap.c. 2. dub.7.

Ma altri vogliano, che il Battesmo sia valido, percheveramente vi sono tutte les conditioni necessarie per il vero Battesmo cioè l'acqua,il lauamento, l'intentione, la forma quale deue esser proferita prima che il battezzando sa morto. Adunque ne segue, che il Battesmoè valido. Bonacin. de Bapt.dist.2. q.2. Bon. punt.3.prop.2.n.26. Valenz. Vale. tom.4. disp. 4. q. 1. punt. 2. Suar. Pietro Ledesma de Sac. Bapt. Vasq. c.3. verso Aesta. Suarez disp. Kigi. 20. lett. 3. Vasq. disp. 145.c. 3. Nug. n. 19. Rigin. vt supra nu. 21. & Filli. 22. Coninch.q.61.2.7.dub.1. n.68. Nugn.a.8.concl.4.& 5. Filliw.tratt.2.c.2.q.8. Panormit. in c. Non est de Bapt. & altri.

Della forma del Sacramento del Battesmo. Punto III.

I In the confifta, d qual sa la forma del Battesmo.

2 In quanti modi si puel rendere inualido il Battesmo per difetto

difetto della forma.

3 Se il pronome Ego, & Amen fiano necessary per la for-

4 Se lasciandos la parola Te sa valido il Battesmo.

5 Se la propositione In sia di so-Stanza alla forma.

6 Se la parela Baptizo, e l'altre seguenti siano necessarie.

7 Se vale il Battesmo satto innomine Genitoris geniti, & spirati.

8 Se vale il Battesmo quando se aggiunge alla sorma alcuna parola.

9 Se vale il Battesmo fatto in nomine Trinitatis.

10 Se vale il Battesmo satto in nome di Christo.

II Se il Battesmo sia mai stato amministrato in nome di Christo.

12 Se si possa battezzare col proprio idioma.

13 Come h'deue amministrare il Battesmo, che h'amministra solennemente, ò per officio.

14 Se il Battesmo si possa amministrare con parole in numero plurale.

85' Se con un solo lauamento, ò aspersione si possa battezzar più persone. 16 Se B possa amministrar il Battesmo secondo le risi Greci.

17 Se vale il Battesmo quando A trasportano le parole della sorma.

18 Se vale il Battesmo quando li corrompano le parole della sorma.

19 In che modo valeria il Battefmo, che s'interrompessero le parole della forma.

A seconda cosa, che è necessaria per effettuare il Sacramento del Battesmo è la forma, la quale consiste in queste parole, Egote baptizo in nomine Patris, & Filij, & Spiritus sancti. Amen....

Ouero secondo il nostro idioma volgare natiuo Italiano, Io ti battezzo nel nome del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito santo. Amen.

Che il Battesmo si faccia con queste parole su ordinato da Christo nostro Signore in S.Matt.al cap. 28. Euntes docete omnes gentes baptizantes eos
in nomine Patris, & Filij, &
Spiritus sancti. E così si costuma, e su dichiarato, che si douesse osseria netta la
Chiesa Romana da Alesadro

R 2 III.

Con. Fior. Scot. Nau. Tole. Bella. Rigi. Bart. Ant. Ang. Her. Arm. Silu. Vitt. Suar. Tom. Viua. Graff.

IILc. 1. de Bapt. e dopò di lui dal Concilio di Fiorenza in instit.armen.& in altri luoghi Vale. Scoto in 4. dist. 3.q.a. Valenz. toni.4. disp. 4. q. 1. punt. 3. Nauarr.c.22.n.2. Tolet, lib.2. &19.num.2. Bellarm.lib. 2.de Bap.c.3. Rigin.lib.27.c.4.nu. 23. Bart. ab Ang. de Bapt. \$.103.. S.Antonin.3.p.tit.14. c. 13.nu.2. Angelo v.Bapt.2. n.1. Henriq lib.2.c.8.n.1.Armill. v. Bapt. num.4. Siluest. v.Bapt.1.num.3. Vittoria de Bapt.concl. 13. Suar. disp. 21. fess.r.S.Tom.q.66.a.5.Viual. de Bap.c.3.n.8.Graff.2.p.lib. 1.c.3. n. 19. e communeniente da tutti li Dottori.

> 2 Sei modi si cauano dalla dottrina di Scoto in 4. dist. 3. q.2. con li quali per difetto della forma si puol rendere inualido il Sacramento del Battesmo. Prima quando si leuasse dalla torma alcuna parola essentiale. Secondo quando se ve ne aggiungesse alcuna. Terzo quando nella forma si variasse il suo senso. Quarto quado le parole della forma si trasportassero. Quinto quado fi corrompesse il suo senso. Sesto quando notabilmente la forma s'in-

terrompesse, e tutti si contengano in questi due versi ordinariamente addotti da Sommisti.

. Nil forma demas, nil ponas, nil variabis.

Transmutare caue, corrumpere, verba, morari.

3. In quanto al primo quel la parola *Ego*, che fignifica la persona del Ministro non è alla forma nè necessaria, nè di sostanza; perche anco li Greci battezzano senza questo pronome Baptizetur seruus Christi &c. doue si vede che non proferiscano questo pronome Ego, e con tutto ciò il Battesmo è valido come constanel Concilio di Fiorenza de instit. Armen. li Greci vsano questa forma acciò nessuno possa giudicare, che il Battesmo si amministra, ò si conferisca per propria virtù di quello, che l'amministra. E di quà fi caua ancora, che non è necessaria nella nostra forma la parola Ego. Se bene chi la lasciasse peccaria mortalmete. Tolet.lib.2.c.19.nu.5.Valen.tom.4.disp.4.q. t. punt. 3. Vale. Filliuc. tratt.2. c.3. q.1. & 3. Filli. Vittor.de Bap.concl., 7. Suar. Vitt. disp.21.sess.1. Graff. 2.p.lib.1. Graf.

Cam c.3.nu.23. Camerot.de Bapt. Nug. c.3. dub. 2. Nugn. Rodriq. Bell. Bellarm. Riginal. Siluest. Piti-Rigi gian.

Piug. La parola Amen non è necessaria, e chi la lasciasse nè meno peccaria, ma doue è in

Tole. vio non si deue lasciare. To-Bart. Soto. leto lib.2.c.19.nu.5. Bart.ab Enri. Ang.de Bapt.\$.2.nu.5. Soto dist.3.a.5. Henriq, lib.2.c.8. n.6. Coninch q.46.a.6. dub.1.

n.45.& altri.

4 La parola Te è talmente necessaria, che se si lasciasse il Battesmo non saria valido. Ela ragione è questa, perche se solamente si dicesse, Ego baptizo in nomine Patris & Filý, & Spiritus sancii non ci sarebbe atto determinato nel battezzare, nè si potria dire, che si battezzasse più questo, che quello. E però la persona, che si battezza necessariaméte si deue esprimere, acciò la. forma siä terminata. O che si esprima dicendo Baptizo tejò Baptizo bune;ò tu baptizaris à me, ò baptizo Antonium &c. In qualunque modo, che si esprimesse valeria il Battes-Con. mo, come si caua dal Concilio di Fiorenza, e dalle stesse parole di Christe, Baptizantes eos in nomine Patris & c. E così
è commune sentenza di tutti.
Scoto in 4.dist.3.q.2.S.Tom.
a.5.ad 4. Toleto lib.2. c.19. Tone.
nu.5.Nauarr.c.22.nu.2. Suar.
Nau.
disp\_21.sess.25.n.1. Pitig.dist.3. Pitig.
q.2.a.4.concl.1. e communemente tutti li Dottori.

5 La parola In. Vogliano alcuni, che non sia necessaria, perche dicono che lasciandola non si si mutatione sostantiale; nè meno si distrugge il senso della forma, & il Ministro che la lasciasse, per nonesser materia graue non peccaria mortalmente. Bonac. de Bon. Bapt. disp. 2. q. 1. punt. 4. prop. vnica n. 16. e molti altri citati da lui.

Il Toleto è di opinione, tole che questa propositione In...
non sia necessaria, perche quantunque non si proferisse non per questo si muteria il senso sostantiale della forma, perche questa copula In...
quado nel Latino non si proferisce non cagiona diuersa intelligenza nella propositione. Così mentre la detta propositione In si lasciasse nella forma del Battesmo non si cangiaria talmente il senso sostan-

sostantiale, che il Battesmo restasse inualido. Tolet.lib.2. c.19. Nondimeno è più probabile, che la copula In sia necessaria, perche essendo co-, sì stato ordinato da Christo in S. Matt. all'vltimo capo. Baptinantes eos in nomine &c. non douendosi l'ordinationi di Christo nè mutare, nè variare, ne legue che non proferendosi alcuna parola, di quelle ordinate da Christo Graf. per la forma, che il Battesmo resta inualido. Graff. p.2.lib. 1.c.3.n.24. & altri.

6 La parola Baptizo, ò qualsiuoglia altra ò vna, ò più che se ne lasciasse, perche verria à corrompersi, ò mutarsi il senso sostantiale della forma, il Sacramento restaria inualido, come communemente tengano tutti li Dottori. Tolet.lib.2.6.19.num.5. Ales. S. Tom.a.6. Ales. de Ales. 4.p. q.13.n.3.2.2.§.3.& 4. Bonau. dist.3.2.q.2.Altisiodorense Palu. lib. 4. sum. tratt. 3. c.4. q.2. Rice, Scoto q.2.a.3. Palud.q.1.a.2. Riccard.a.2.q.3. E tutti insegnano che le persone della santissima Trinità sono di essenza della forma, e tutte

espressaméte si deuono espli-

care, e distintamente nominare; e così fù dichiarato dal Concilio di Fiorenza nel decreto di Eugenio IV. doue singolarmente si prescriue questa forma, con la quale si deue battezzare in nome del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito santo; come fù ordinato da Christo in quelle parole, Euntes docete omnes gentes baptizantes cos in nomine Patris, & Fili, & Spiritus sancti.

7 Da quà ne segue, che il Battesmo In nomine genitoris geniti, & spirati. è inualido, perche quantunque significano lo stesso, nondimeno Christo hà voluto, che quando si amministra il Battesmo si esprimano le Persone della fantissima Trinità distintaméte sotto questi nomi relatiui Patris, & Fili, & Spiritus san-Eli. S. Tom.q. 66.a.5. Toleto Tom. lib.2.c.19.n.7. Scoto q.2.a.3. Suar.disp. 21. sess. 4. Et aggiu- suar. gano di più che quella mutatione In genitoris, geniti, & spirati, ò altra simile mutațione, è contro la sostanza del Sacramento, come dicono lo stesso S. Tom.a.5.ad 7. & in 4. Tom. dist. 3.a. 2. questiunc. 2. ad 5. Scot. S.Bouau.a. 2.q. 3. Scoto q. 2.

Palu. a. 3. Palud.q.1.a.3.n.16.Ales. Ales. Ales. Ales. Ales. Ales. S.5. Alrisiodorense lib.3. sum. Ricc. tratt.3. c.4. q.4. Riccard.c.2. Mars. q.3. Durand.q.3. Marsil.in 4. q.3.a.4.

E S. Bonau ne rende la ragione con dire, che con quefte parole Genitoris genisi, of spirati si mutano li nomi prin-

cipali, nè nomi no principali. E più sottilmente soggiun-

ge Scoto, che li nomi del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito. santo significano le proprie proprietà delle persone, e le persone stessione stessione si nomi Genitoris, geniti, de spirati significano gli atti notionali; e non le persone in quanto che trà di loro sono distinte realme-

Tom.

Scot.

S. Tom adduce la terza ragione con dire, che si come per il Battesmo è stata destinata per sua materia l'acqua; essendo l'vso dell'acqua facile, e communicativo, & attissimo per la significatione di questo Sacramento. Così ancora per la parte della forma sono state destinate queste parole. Pairis, & Filij, & Spiritus sancsi, quali più facilmente signissicano le Persone di-

uine, le quali deuono esser più frequentemente in vso per inuocare la santissima Trinità nella Chiesa, e professare la Fede Cattolica. E queste sono Pater, Filius, & Spiritus san Eus. le quali in qualsiuoglia linguaggio corrispondano le stesse parole.

Il Gaetano, & altri referiti Gaeta dal Suarez sono stati di parere, che il Battesmo amministrato con queste parole Genitoris, geniti, & spirati sia valido;perche essendo queste parole Sinonimi, almeno in qua to al principale fignificato; perche questo nome Genitoris, fi adduce per significare la persona del Padre, & il nome Geniti per significare il Figlio, & il nome Spirati per signisicare lo Spirito lanto; & essendo che li Sinonimi non fanno mutatione sostantiale, ne segue che il Battesmo fatto con questa forma Ego te baptizo in nomine genitoris geniti, & spirati sia valido.

Per le ragioni adotte si è veduto, che il Battesimo satto sotto questa forma è inualido; e quatunque questa setenza in qualche modo potesse esser probabile, non per

que-

questo si deue seguire, perche sempre saria dubbia, e metteria in manifesto pericolo il battizzato, con questa. forma, della sua dannatione, & il Ministro peccaria mortalmente mentre si seruisse nell'amministrar li sacraméti di materia dubbia, come hab biamo prouato di sopra,e tégono communeméte li DD. Vafq. Vafq.disput.144.c.3.Molfes. Molf. tract.4. cap. 1. num. 46. Sairo Sair. Lib. de fac cap. 4. a. Suarez Suare lib.1. de sac.cap.4.a.2. Suarez

e molti altri. 8 Secondariamente si ren deria inualido il sacramento del battelimo quando si agiñ gesse alla forma alcuna parola, che fusse repugnante alla fede Catolica. Come le vno dicesse, in nomine patris maioris, & filij minoris, & Spiritus sancti. Essendo che questa è vna delle heresie delli Ariani: se il Battesimo fusse fatto sotto questa forma faria inualido, perche le parole sono immediatamente contro la fede Catolica essedo tutte le tre persone della santissima Trinità equali, & onnipotéti. Omnipotens Pater, omnipotens Filius, omnipotens Spiritus saucius. Qualis Pater,

talis Filius talis Spiritus fanaus .

Ma se vno dicesse, Egoindignus minister te baptizo in nomine Patris omnipotentis, & Fily unigeniti, & Spiritus sancti procedentis ab viroque. Se bene alla forma nó si deuono agiugere altre parole, ma solo proferire quelle stesse instituite da Christo Signor nostro, quali non si deuono mutare, ma proferirle, e recitarle puramente conforme sono state dichiarate, & ordinate dalla Chiesa Romana. Contutto ciò le il Battesimo si facesse con questa forma, perche nou vien mutato il senso sustantiale, e le parole nonsono contro la fede. Valido faria il battesimo. Toleto lib. Tole. 2. c. 19. nu.6.

9 Terzo si rende inualido il battesimo quado si variasse in alcun modo il senso sustantiale della forma. Come se vno dicesse, Ego to baptizo in nomine trium personarum\_; O in nomine prima, secunda, & terisa persona.In qualunque di questi, ò d'altri simili modi, che si proferisse la forma, il battesimo saria inualido; perche in nessuno viene esplica-

roà bastanza il misterio della fantissima Trinità, e quantunque sia esplicato il numero delle persone, nondimeno no sono nominate se non molto confusamente, & in nessun. modo vengano esplicate le proprietà personali; sì che viene à variarsi il senso sostătiale della forma, e consegué. temente il Battesmosi rende inualido. Suar.disp.21.sess.4. reg.1. Tolet.lib.2.c.19.

Tol.

10 Se vno battezzasse in. nome di Christo dice Scoto in 4. dist. 3. q. 2. che il Battesmo saria inualido, & il Ministro peccaria grauemente, perche faria contro la legge di Christo, quale hauendo ordinato che si battezza innome del Padre, del Figliuolo, e dello Spirito santo. Et esfendo che la legge d'vn superiore non si puole reuocare da vn'inferiore, ne segue, che il Battesmo fatto in nome di Christo non sia valido.

E se gli Apostoli in quel principio, almeno auanti la. Passione di Christo, ò della sua ascesa al Cielo, secondo Nug. che dicono Nugno q.66.2.6. diff.2. e Pitigian. dist.3. q.2. a.10.concl. 1. Vsorno di bat-

tezzare in nome di Christo. come si legge in diuersi luoghi dell'Atti Apostolici. c.2.4 cap. 10. cap. 19. questo fu perdispensa particolare di Christo,acciò in quel tempo che questo nome non era conosciuto, & era odioso alli Hebrei si diuulgasse per il mondose si rendesse amabiles& in riuerenza appresso tutti; dispensò Christo che il Battesmo si potesse fare nel nome di Christo. Bart. ab Ang. de Bart. Bapt. S. 120. Armill. v. Bapt. Vitt. n.6. Vittor. de Sac. Bap. concl. Tabi. 15. Tabienna v.Bap.3. nu.5. Her. Siluest.v.Bapt.1.n.4.Henriq. \$.Bo. lib.2.c.10.n.1.Bonac.de Bap.

disp.2.q.1. punt.4.n.8.

Ma adesso che questo santo nome è di già diuulgato,e si riuerisce da Fedeli per tutto il mondo, non è lecito, che si debba battezzare co altro, che col nome del Padre del Figliuolo, e dello Spirito santo; perche essendo di già stabilita la legge di Christo, solo questa legge, e non altra si deue osseruare. Euntes docete omnes gentes baptizantes eos in nomine Patris, Oc. E se bene disopra hà detto Scoto, che il Scot. Battesmo fatto in nome di Chri-

Christo è inualido, nondimeno foggiunge nel medesmo luogo, che lui non ardisce di dire, che vno che sia battezzato nel nome di Christo sia ò non sia battezzato, perche non trouandosi scritto, che mai quella dispensa sia stata riuocata, stà in qualche dubbio se il Battesmo fatto in nome di Christo sia, ò non sia. valido. Di modo che se vno fulse stato battezzato in nome di Christo per sicurezza. dice, che di nuouo si deue battezzare sotto conditione, Si non es baptizatus ego te baptizo in nomine Patris, & Fili, & Spiritus sancti. Deuasi però in casi dubbij come più volte habbiamo detto, sempre eleg gere la via,& opinione più sicura.

11 Eanco probabile, che il Battesmo mai sia stato amministrato nel solo nome di Christo. Onde quando nell'Atti Apostolici, si dice che il Battesmo si amministraua nel nome di Christo; è perche nella forma del Battesmo, nel luogo, che hora si nomina il Figliuolo, all'hora nominauano Christo dicendo, Ego te baptizo in nomine Patris, & Iesu Christi, & Spiritus sanchi. Di maniera, che il nome di Christo si proferiua nella. forma nel luogo di Filij, 20ciò il nome di Christo si rendesse amabile appresso li Giudeisà quali era tant'odiofose non che mai sia stato battezzato col solo nome di Christo; e così dicono S.Ba-Bafil. silio, S.Ilario, & altri riferiti Hila. dal Bellarm.c.3. e dal Suarez Bell. disp.21.sett.3.vers.Ad decre- Angl. tum Nicola. Angles q.1.a.4. Coni. concl.3. Coninch.nu.62. Fil- Bon, liuc.tratt.2.c.3.q.8.n.57, Bonac.de Bapt.disp. 2.q. 1. punt. 4.n.8.

12 Si puol battezzar ancora con il proprio idioma l'Italiano in Italiano il Tedesco in Tedesco, lo Spagnolo in Spagnolo,&c. e và discor-'\* rendo; perche se il Ministro nel conferir il Battesmo si seruisse di tutte quelle parole volgari, quali portano lo stesso senso, che fanno le parole della forma latina, il Battesmo saria valido.

Anzi saria più conueniente, che mentre il Ministro non sà, ò non puole esprimer bene le parole in lingua latina, che le proferisse volgarmen-

te col proprio idioma; perche hauendo questo giusta causa di seruirsi del proprio idioma natiuo, essendo di già questo riceuuto in vlo, non par che faccia contro il rito, e la consuerudine della Chiesa, e cofeguentemente il Battesmo faria valido. Vittor de Sacr. q.18.Bart.ab Ang. \$.107. Rigin.n.31.

Bart.

Rigi,

Tanto più il Ministro si potria seruir del proprio idioma, quando il Battesmo si facesse da alcuno, che non hauesse notitia della lingua latina, e particolarmente le done,ò mammane, meglio saria che trouandosi in necessità di battezzare, che battezzassero col proprio idioma, che in altra lingua, ò in latino, perche non hauendo loro capacità del latino, molte volte proferifcano parole più tosto ridicolose, che vtili.

13 Ma nel Battesmo soléne, e quello che battezza per officio deue vsar parole latine, & in particolar li latini, hauendo la Chiesa Romana ragioneuolmente ordinato, che gli officij Ecclesiastici si dicano, e si an ministrano in lingua latina,perche noi sappiamo che più distintamente si possono scriuere, e recitare in lingua latina, che in altra lingua. Tolet.lib.2.c.19.n.7. Tole. Scot. in 4. dist. 3. q.2. litt. C. Scot. Bonac.disp.2.q.1.punt.4. nu. Bon. 17.& altri communemente.

14 Valeria il Battesmo quando in luogo di proferire Ego te baptizo, &c. si dicesse Nos te baptizamus in nomine Patris, &c. come fogliano parlar li Superiori maggiori, e Principi grandi per mostrar maggior autorità. S. Tom. 3.p. Tom? q.60.a.6. Ledesm.q.5. Enriq. Lede. in sum.a.2.de Bap.c.2.& altri

15 Si potrebbe ancora co vna stessa forma, e con vn solo lauamento, ò aspersione battezzar più persone, dicendo Ego vos baptizo &c. se bene io credo, che se non fusse per necessità, non si potria fas senza peccato graue, perche si veneria à far cosa contro l'vso della Chiesa in cosagraue. Scoto in 4.dist 3. Co- Scota ninch.3.p. q.67.a.6.dub.2.

Valenz. q.3.punt.2. Rigin. Vale. c.30.n.46. Henriq.lib. t.c.26. Henra nu.7.& lib.2.c.8.n.4. Viuald. Viua, de Bapt. c.2.n.12. & altri sono di diuerio parere, ma come dice il Bonac. l'vn', e l'al- Boni

tra

tra opinione è probabile, e tutti vogliano che il Battesmo fatto fotto questa forma. sia valido. E la ragione è questaperche il senso sostantiale della forma in questo caso non si muta, che tanto è à dire Ego vos baptizo, quanto che dire baptizo te , te, & te, &c. perche si come il Sacerdote co vna sola assolutione puole assoluere molti penitenti, dicendo Ego vos absoluo; e co vna sola forma Hoc est enim corpus meum puole consacrare molte hostie; & vn Vescouo col dir folamente vna volta-Accipite potestatem &c. viene à ordinar molti, che toccano infieme, à succeffiuamente la medesma materia; così ancora puole il Ministro battezzare più persone con vna stessa forma dicendo, Ego vos baptizo in nomine Patris, & Filij &c. pur che ciascheduno di loro Nau. sia lauato, ò asperso. Nauarr: in man.c.8.n.13. Henriq.lib. 1.c.7.nu.5. Soto in 4.dift. 18. q.2.a.5.Rodriq.c.25.de Bapt. n.1.Bart.ab Ang. S. 149. An-Valq. gel. v.Bapt.5.num.2. Siluest. Viuz. v.Bapt.3.n.9. Vasq.disp.148. Tabi c.7.n.50.Armill.v.Bapt.n.12. Viuald.de Bap.c.2.n.12. Ta-

bienn.v.Bap.6.n.2. Coninch Coni. 3.p.q.67.a.6.dub.2.S.Anton. S.An. 3.p.tit. 14. c. 13.nu. 8. Filiuc. Cam. tratt.2.c.3.q.5. Camerot. de Kigi. Bapt.c.3.dub.3. Rigin lib.8. n.23.S.Tom.q.66.2.5.2d 4.& altri .

Non valeria il Battesmo se nella forma si dicesse Ego te baptizo in nominibus Patris,& Filij.perche si variaria il senso sostantiale, essendo che la potestà, la Maestà, e l'onnipotenza sono vna sola in tutte le Persone della santissima. Trinità.

Saria bene valido il Battesmo se si dicesse In nomine Patris, in nomine Fili, in nomine Spiritus sancii &c. Ma non doueria l'huomo in cosa così graue, come è il Battesmo, & altri Sacramenti seruirsi se non delle più sicure parole necessarie, senza andar cercando nouità, perche si come non è lecito mutar la materia de' Sacramenti, maggiormete non si deue mutar la forma, che è più principale.

16 Se il latino battezzasse con la forma, che vsano li Greci Baptizetur fernus Chri-Ri & c. alcuni furono di pareresche non valeria il Battes-

mo, perche facendo questo contro il rito della Chiefa -Romana in cosa graue, nonsolo peccaria mortalmente, ma anco renderia inualido il Sacramento. Con tutto ciò io direi, che valeria il Battesmo, perche dicono li Dottori, che il Battesmo de' Greci è approbato per valido, e noi ne vediamo l'esperienza, che venendo li Greci alla Chiesa Romana, non sono di nuouo battezzati.adunque il Battesmo è valido. E però se il latino osseruasse tutte quelle conditioni in quanto alla materia, & alla forma, che sono d'essenza per il Battesmo. Come vale il Battesmo fatto da Greci, così ancora valeria il Bartesmo fatto da llatini, ma perche verria à mutar il rito, & ordinatione della. Chiesa Romana, essendo cofa graue peccaria mortalmé-Arm. te.Armilla v.Bap.n. 10. Riginald.lib.27.n.24.

E se bene habbiamo detto di sopra, che quello, che battezza col proprio idioma natiuo volgare, non pecca perche non battezza contro il rito della Chiesa essendo che nella Chiesa latina alle volte

fi puole amministrare con parole volgari, ma il latino batrezzando con la forma Grea ca è sempre cotro il rito della · Chiesa Romana, e però pecca mortalmente. Vittor.de vier Sac.q. 18.

17 Quarto si rende inua? lido il Battesmo quando si trasporta il senso sostantiale della forma; come se vno dicesse Ego Patris baptizo te innomine Fily, & Spiritus sancti. perche per quella trasportatione Ego Patris fi viene à corrompere il senso sostantiale della forma, per il quale il Battesmo resta inualido. Sco- Scot. to in 4. dist. 3. q. 2.

Ma se si trasportassero solo le parole senza che si mutasse il senso sostantiale della formascome se il Ministro dicesse Ego te baptizo in nomine Fily,& Patris,& Spiritus sancii. Ouero dicesse In nomine Patris, & Filij, & Spiritus sancii ego te bapiizo. Amen. O veramente In nomine Patris ego te baptizo,& Fily,& Spiritus san Et in qualunque modo che si trasportaffero le parole, pur che nella forma rimanesse il medesmo senso sostantiale; e che il Ministro no

Rigi.

lo dicesse malitiosamente, enon intendesse errore contro la Fede nelle persone della fantissima Trinità, il Battestolica mo saria valido. Tolet lib. 2. Fillie 5.19.nu. 8. Filliuc.tratt. 2.c. 3. Batt. Scot. q.4. Bart. ab Ang. §.121.de Bapt. Scot.in 4. dist. 3.q.2.& altri communemente.

18 Quinto si puol rendere inualido il Battesmo quando si corrompesse la forma, ò che susse per malitia, ò per ignoranza, ò per disetto di lingua, che le parole non hauessero significatione, in questo caso il Battesmo non saria valido.

Ma se le parole si proserissero malamente per ignoranza, che non mutassero la lor significatione; come sevno dicesse Egote baptizo innomine Patria, & Filia, & Spiritu sancia; mentre il Ministro in questo Battesmo non intendesse far errore, ma checosì proferisse le parole solo per ignoranza, saria vero Battesmo, perche quantunque quella parola Patriazò Filiazò Spiritua santia, in rigore habbia altra significatione, che quella che fignifica Pater, ò che fignifica Filius, è che si-

gnifica Spiritus sanctus; mondimeno in quanto che si proferisce nell'amministratione del Battesmo significa Patris, ò Filijo Spiritus sancti.e conseguentemente quella corruttione, d depravatione di quella voce non rende inualido il Sacramento, perche la variatione è solo accidentale, e non sostantiale. E così questo tal Battesmo su de Zaccaria Papa nel cap. Retulerunt de consecr. dist.4. dichiarato valido. Rodriq.in. fum.c.25.n.i. Siluest.v. Bap. 5. Silu. Tabienna Bap. 3.n. 16. Soto in Tabi. 4. dist. 1. q. 1. a. 7. Angelo Soto. v.Bap.2.n. 15.S. Antonin. 3.p. Ant. tit.14.c.13.nu.3. S.Tom.3.p. Tom. q.60.a.7.ad 3. Scot.in 4.dist. 3.q.2. v.de tertia.

19 Sesto sinalmete sirederia inualido il Battesmo quado s'interrompesse la forma, e che susse per tempo notabile, ò con molta distanza che v.g. dicesse Ego te baptizo in nomina Patris, e poi si sermasse per raccontar qualche historia, ò altra cosa simile; non valeria il Battesmo, se di nuouo nos si replicasse il principio della forma. Quanta possa essere la distanza del-

\_\_\_\_

l'interrottione si veda nel ragionamento 2.8 5. de' Sacraméti in genere punt. 3. Se poi
cominciata la forma il Ministro stranutasse, ò tossisse, ò
che dicesse tacete, ò altra parola simile, e che la distanza,
susse per transito, e che immediatamente continuasse à
proferir la forma, pur che
l'intentione del Ministro sia,
continua almeno virtuale il
Battesmo valeria. Pietro di
Palude in 4. dist. 3. Scoto vt
supra, & altri cominune méte.

RAGIONAMENTO IX.

Del Ministro, che deue conferire il Sacramento del Battesmo. Punto I.

I Qual fia il Ministro che puole bastezzare solennem ete.

2 Se il Diacono puole battezzare solennemente senzacascare nelle Censure.

3 Se ogni Sacerdote puole battezzar solennemente.

A chi si appartiene per officio amministrare il Battesmo soclenne. 5 Se pecca il Parocchiano per amministrar il Battesme con peccato mortale.

6 Se al figliuolo battezzato in casa per necessità soprauiuendo si deuono vsar la solonnità.

7 Se il Parocchiano deue vsar diligenza, acciò nessuno del la sua Parocchia muoia... senza Battesmo.

8 Se A. deuono battizzar li figliuoli d'infideli à inuito de Parenti.

9 Se A deuono battizzare li figli d'infideli folo tributari, ò vassalli,e non ferui.

10 Se vale il battesimo conferitò à figli d'infedeli contradicendo li loro genitori.

11 Se essendo dubbio she li figlioli babbiano l'uso di ragione si deuono battizzare -

12 Se li figli d'infedelt in neceffità estrema della vita si possono battizzare.

13 Se qualisuoglia huomo possa esser ministro del battesimo incaso di necessità.

14 Se l'adulto possa battizzarse da Pagano senza peccato.

15 Se vaglia il Battefimo fatto da se stesso.

16 Se il padre possa battizz ir il figlio .

17 Se

Palu. Scot, 17 Se il Frate minore di San-Francesco possa ammini-Strar il Battesimo.

28 Se vale il battefimo fatto per scherzo.

19 Se il mutolo, è preciso, è matto possono battizzare.

20 Se quello che non ba l'uso di ragione libero possa battiz zare, ò riceuere il battes.

21 Come 6 deuono battezzare... quelli, che mai bebbero l'uso di ragione.

22 Come si deue battezzare il Mostro.

23 Se l'adulto battezzato senza intentione del Ministro resta battezzato.

24 Se il Demonio possa battezzare.

25 Se il Battesmo fatte dall' Angelo sia valido

26 Se & deue amministrar il Battesmo per sorzase vaglia.

27 Se vaglia il Battesmo di quel le che lo riceue per timore della morte.

28 Se il Battesmo conferito à quello che stà nel peccato mortale sta valido.

29 Se il peccato veniale commesso nel riceuere il Battes. mo si rimetta nel Battes30 Se l'adulto si deue prima di battezzarsi instruire nella Fede'.

3 I Se l'adulto prima di riceuere il Battefmo si deue confessare de peccati attuali.

32 Se il Paroco non volesse battezzar senza pagamentossi deua pagare.

33 Se è necessario, che il Mini-Stro tocca il battezzando mentre lo battezza.

34 Se nello Besso sempo, che il Ministro somministra la materia deua proserir la forma.

35 Se li Comparis Patrini siano necessarÿ nel Battesmo.

36 In quanti modi & puel far il Battefmo.

37 Se le Mammane deuono sapere le cose necessarie per amministrar il Battesmo per necessità.

38 Quai'ordine si deue tenere frà quelli, che amministrano il Battesmo per necessi-

A terza cosa, che se il Sacramento del Battesmo è il Ministro, quale si puol considerare in due modi, ò che battezza per quello solennemente

mente, d che battezza per necessità. Se battezza per ossicio, e solennemente, solo il Sacerdote è il vero Ministro di questo Sacramento, che Con. così fù dichiarato dal Concilio Fiorentino in instructione Armenorum, & cap.constan. de consecrat.dist.4.Di modo che se alcuno, che non sarà Sacerdote amministrarà solennemente questo Sacraméto. Verrà ad vsurparsi l'ossicio d'altri.

Il Chierico non Sacerdote, che ardisse vsurparsi questo officio di voler battezzare solennemente, beache fusse per estrema necessità, perche esercita vn'attione, quale conuiene propriamente solo al Sacerdote casca nella pena dell'irregolarità. Nauarr. c.22.n.7.Auila dub.14. Sairo

Gaet. Soto.

Nau.

Auil.

Sair.

2 Da questa pena il Gaet. p.3. q.67. a.1. e Soto dist.4. q. vnica a.1. ne escludano il Diacono, quale dicono che posta ancor lui solennemente battezzare; e la ragione è questa, perche mentre il Diacono si ordina à questo officio li si dà façoltà di poter amministrare all'Altare, di

battezzare, e predicare: e [ebene par che adesso non sia più in vso che il Diacono bat tezza solenneméte essendoci gran copia de' Sacerdoti, nódimeno se sarà con licenza. del Vescouo, ò proprio Parocho potrà ancor lui; massime doue è la consuetudine, battezzar solennemente senza. incorrere nell'irregolarità, 🝮 così tengano Valenz. tom.4. Vale. disp.4.q.2.punt.1. Rigin.lib. Rigi. 27.c.6.num.37. Camerot.de Bell. Bapt.c.4.dub.1.& 5.Bellarm. Soto. de Bapt. l. r. c. 7. Soto in 4. q.vnica a. 1. Henriq.c. 30.n.1. & altri .

3 Si deue però auertire, che se bene qualsiuoglia Sacerdote puol battezzare, & anco battezzar solennemente, non puol il semplice Sacerdote se non per necessità battezzar senza licenza del Velcouo, ò proprio Parochiano. Perche se il Sacerdote anco se fusse Parocchiano battezzasse alcuno senza liceza, che non fusse della sua Parocchia, e giurisdittione, verria ad vsurparsi nell'amministration de' Sacramenti l'autorità, e giurisdittione d'altri, la quale appartiene partico-

larmente alli proprij Pastori, che sono il Vescouo nella sua Diocese & il Parocchiano nella sua Parocchia. Onde se il Sacerdote battezzasse alcuno senza necessità, e senza licenza mentre non fusse della fua giurisdittione peccaria. grauemente, e quantunque il Sacerdote battezzasse solennemente non incorreria nella scommunica, ò irregolarità Arm. come fù di opinione Armill. v.de Bap.n.39.& altri.perche non ritrouandosi espressa inalcun luogo questa pena, dice il Bonacino, nè meno si deue dire, che il Sacerdote ne rimanga reo. Anzi nè anche il Sacerdote del nostro Ordine Minore del P.S.Frácesco. al quale è prohibito fuora del caso di necessità, e presente altro Sacerdote di poter amministrar il Battesmo, se l'amministrasse senza licenza del Vescouo, ò Paroco del battezzádo peccaria mortalméte, ma nó cascaria nella scom-Nau. munica, è irregolarità. Na-Rod. uarr.c.22.nu.7. Rodrig.c.26. n.3.

Casearia bene in questa. pena qualfiuoglia Sacerdote come fù dichiarato in vna

clementin. 1. de priuil. se amministrasse l'Eucaristia all'infermi.l'Estrema vntione. & il Matrimonio.

E se il Sacerdote battez? zasse per necessità mentre il Parocchiano si trouasse assete, nè si potesse hauere così facilmente, nè anche peccaria, perche essendo ciaschedu Sacerdote per se instituito Ministro di questo Sacraméto, & hauendo potestà di poterlo amministrare, se l'amministrasse in tal'occasione nè anche peccaria venialmente. Siluest.v.Bap.3.n.1.Emanuel Silue. Sà.v.Bap.nu.7. Valen.disp.4. Ema. q.2.punt.1. Bart. ab Ang. de Val. Bapt. § . 135 . 136 . 137 . Suarez Suar. disp.23.sess.2.& disp.31.sess. Her. 4. Henriq.c.29.num.1.& 2.& altri.

4 L'amministrar questo Sacramento è solo attiones del proprio Parochiano, & à lui solo si appartiene solennemente amministrarlo per officio; mentre l'amministra solennemente se non battezza col Chrisma nuouo fatto di quell'anno, e non sia per necessità benche vaglia il Sacramento il Parocchiano pec ca grauemente, e merita castigo.

Nau. Ema. stigo. c.si quis de olco dist.4. Nauarr.c.2 2.nu.74.Emanuel Sà v.Bap.c.3.nu.15.Così ancora nella Confirmatione il Chrisma deue esser di vn'anno & il vecchio si deue abrugiare.cap.fi quis de oleo. Rigin.lib.28.nu.8. Emanuel Sà v.Confirmatio n.6.Suar.disp. 38.feff.2.

Rigi. Ema. Suar.

> 5 Se il Parocchiano battezzasse có peccato mortale, e prima non si disponesse, ò nell'istessa attione con la cotritione, ò confessione, come più volte habbiamo detto, pecca grauemente. Deue di più il Parocchiano quando battezza per officio vlar tutte quelle solennità solite a vsarsi nel Battesmo, perche lasciandole faria contro il rito della sua Chiesa in cosa. graue, e se bene il Battesmo saria valido il Ministro peccaria grauemente.

6 E quando il figliuolo fusse stato battezzato per necessità in casa, che soprauiues-Trid. se, comanda il Tridentino sess. 7. che dalla Chiesa li si amministrino tutte quelles solennità requisite nel Rituale; perche non solo si deue procurare, che il Battesmo sia

amministrato compitamente quanto alle cose sostantiali, ma anco quando vi è tempo in quanto alle accidentali. S. Tom.q. 66.a.3. Emanuel Sà Tom: v.Bapt.nu.5. Vittor.de Bapt. Ema. concl. 36. Suar. Rigin. Bonac. Suar. & altri.

Rigi.

7 Il Parocchiano è obli- Bon. gato vsar diligenza, acciò nessuno de' suoi sudditi mueia senza Battesmo. Anco quãdo il figliuolo nascesse di géte Infedele, che almeno vno de' suoi parenti fusse Christia no. Rodriq.p.1.c.27.num.3. Rodi Henriq.lib. 1.c. 10. de Sacr. in Her. genere. e ritrouando alcuno, che non fusse battezzato lo deue battezzare, ancorche fuse in contento de' suoi parenti. E la ragione èsperche questo per ragione della sua origine viene à esser suddito alla Chiesa, e deue seguire il genitore Christiano, come habbiamo nel cap. Iudeo 28. q.I.

Se la madre Christiana. consentisse, che il fuo figliuolo fi battezzasse,quantunque li contradicesse il padre Infedele non battezzato, fi doueria battezzare, perche inquesto caso il figliuolo deue

Rigi.

seguitare il ventre essendo meglior conditione quelladel parente Christiano.

Così ancora le il figliuolo Tarà nato di padre Christiano, quantunque vi contradica la madre non Christiana si deue battezzare, perche esfendo il padre capo, e principal causa del figliuolo si deue seguitar il padre, come meglior conditione del Chri stiano. Valenz.tom.4.disp.4. q.3.punt.3.vers.Quarto dico. Nugn.q.68.a.10.diff.2.concl. 1.Bart.ab Ang. de Bapt. \$.30. Rigin.n.68.vers.4. Posseuino Valq. de Bapt.c.6.n.30. Suar.Pitig. Vasq.&altri.

> Si deue anco battezzare il figliuolo, che sia nato dell'vn' e l'altro parente Infedele no battezzato, quando vno de' parenti dopò si conuertisse, e si facesse Christiano; percheo il figliuolo in questo caso deue seguitar il genitore connertitose fatto Christiano.

E quantunque il figliuolo fusse nato dell'vn', e l'altro parente Infedele non Christiano, se vno di loro consentisse, e l'altro contradicesse si deue battezzare, perche il consenso di quell'vno è suffi-

ciente atto per la salute del figliuolo in fauore della Religione, e così dicono li stessi Dottori .

8 Si deue auertire, che li parenti Infedeli, come alle volte succede trà Turchi,che hauendo inteso dire,ò veduto che il Battesmo alle volte rifana li figliuoli anco corporalmente domandano di battezzar li lor figliuòli solaméte con intentione per farli recupera la sanità, come più volte li è veduto per esperiéza, che battezzati si sono risanati. In questo caso il figliuolo non si deue battezzare, se però non vi fusse speranza, ohe quel figliuolo fi douesse educare, & alleuare trà Christiani, perche quando non vi fusse questa speranza, faria pericolo, che di nuouo si preuertisse, & il sigliuolo apostatasse dalla-Christianità. Filliuc.tratt.2. Filli. c.6.q.8.n.144. se bene il Nauarr.cons.5.de Bap.è di contraria opinione.

9 Li sigliuoli Infedeli, che non fono ferui, ma folo tribu-/ tarij, ò vassalli de' Principi Christiani, come sono gli Hebreische habitano in alcune Città

2a

cendo li lor parenti non si deuono batizzare. Vittoria. Tole. de Sac.q.27. Tolet. lib.2.c.21. Valq. n.2.Valquez 3.p.q.68. ar. 10. Coni. disp. 155.c.2. Filliuccio tratt. Aigi. 2.c.6.q.16.n.142. Conincho, Sica. Riginaldo, Henriq. Suarez, & altri. Ela ragione è questa, perche li parenti che non sono serui, mà solo tributarij, e vasalli, si come non perdono il ius, e dominio dell'altre cose loro, così ancora nonperdono il ius sopra li loro figli, adunque mentre loro contradicono, li figli non si possono battizzare. Nugno q. Nug. 60.art.10.diff.2.concl.3.Soto Vale. dist. 6. ar. 10. Valenza, Suarez, Suar. Vasq. Hériquez, & altri citati Valq. come sopra. Mà li figlioli de serui: Per li serui s'intendano, quelli che sono stati comprati da Padroni, ò vero che sono stati presi in guerra lecita, quali per ragione di guerra si fanno serui, come sono li Turchi d'altre simili nationi.Suarez disp. 25. sess. 5. Questi quantunque li contradicono li lor genitori, con licenza de lor padroni si possono battizzare; perche li patroni li possono separare da.

Città di Christiani, contradi-

lor genitori, e possono venderli, hauendo lor dominio tanto de parenti, come ne figliolise possono seruirsene in qualfiuoglia vso ragioneuole, e che non sia repugnante all'honestà, & alla legge naturale; Adunque con licenza de lor patroni li possono anco battizzare, benche con- Bart. tradicono li lor genitori.Bar. ab Ang.de Bap. \$.28.c.29. & altri sono di contraria opinione. Da tutto questo si ra-

coglie che.

10 Li figli d'Infideli, che non hano l'vso di ragione, no si deuono battizzare contradicendo li loro genitori, perche questo è cotro la giurisditione naturale. Vi è bendubbio trà Dottori se battizzandosi alcun di questi tali,il battesimo fusse valido. San-Tom.3.p.q.68.a.6.parche sia Tom. di opinione che il Battesimo Gae. valeria;Et il Gaetano affolutamente difende questa opinione affirmando che San. Tom.lo presupponga, & adduce il luoco di Sant'Agost. douc dice che la volontà de genitori Giudei non deue nuocere, ò pregiudicare à lor figli; Della stessa opinione par

Ang. che siano l'Angelica v. Bap. 11. §.2. & 12. & Armilla v. Bap.n. 57. Molto probabile, è che non si deuono battizare, e battizandosi non valeria il Battesimo. E la ragione è questa, perche non hauendo li figli l'vso di ragione, e la giurisditione naturale sopra li figli confiste nella voluntà de genitori, & essendo che nel Battesmo vi è necessaria l'intentione, è volontà, quale essendo ne lor genitori, ne quali consiste principalmente la voluntà de figli, che non hanno l'vso di ragione;ne segue che contradicendo loro non si deuono battizare, e battizandosi parche non vaglia il Battesmo. E questo parere è fondato sopra l'vso comune della Chicsa, quale dobbiamo noi sempre seguire, e noi vediamo che nonamette che tali figlioli contradicédo li Padrissano battizati. Di questo parere, e Pietro di Paluda 4. cent. dist. 4.

q.4.vlt.Rodriq.cap.27.n.3 & Rod. altri, quali dicono che non si deuono battizare, è battizandosi non vaglia il Battesimo.

Ben vero che in caso che alcuno di questi figlioli fusse battizato contradicedo li genitori, se il figliuolo giunto all'vso di ragione venisse alla fede della Chiesa Romana; direi che di nuouo si douesse battizare fotto conditione se no sei battizato io ti battizo. &c. ma se questi tali figli cominciassero hauer l'vso di ragione, e chiedessero il Battesimo sés'altro si deuono battizare, ancorche contradicono li genitori, perche hauendo loro il ius di poter domandare quel ranto che è necessario per la lor salute, non fono obligati ad obbedire al? li parenti in quelle cose,che à loro & à Dio fono contrarie;e però battizandosi il Sacramento saria valido, ancorche contradicessero li genitori. Tolet. lib:2.cap.21.n.2. Tole. Emanuel Sà.v.Bap.n. 11.Ri- B. Sà. ginal.lib.27.nu.68. Filliucio Rigi. trat. 2.c.6.n. 1 30. Suarez disp. Suar. 25. sess. 3. San Tom. 3.p.q. 68. S. To. ar. 15. & altri comunemente.

Se si dubbitasse che li siglioli hauessero, ò non hauessero l'vso di ragione dice So- Sot. to dist.39.a.3.dist.5.a.15.che si deuono battizare perche ne casi dubbij si deue giudicare in fauore della fede.

Altri dicono che no si deuono battizare, perche essendo che Melior est conditio pos-Edentis, è la conditione de parenti per esser megliore deue preualere. Henriq.lib.2.c. Cam. 15.n.3. Camerota de Bap.c.5 dub.3. Fauentino v.bap. n.6. & altri.

11 In questo caso di dubbitatione se li figlioli haueranno, ò non haueranno l'vso di ragione, si deue hauer riguardo all'età de figli, perche se haueranno compito l'anno ottauo della loro età, nel quale si hà da presumere che li figli habbiano l'vso di ragione, come accade più ordinariamente, e dicono li DD. fra quali Bart. ab Ang. E.Sa. de Bap. §.33. Emanuel Sà v. Bap. n. 11. Sanchez de Matr. & altri si deue battizare; mà non hauendo il figlio d'Infideli non battizati complito ancora questo tempo, perche si deue presumere che nonhabbia ancora l'vso di ragione, e consequentemente esfendo megliore la conditione de possedentische sono li genitori, non si deue battizzare mentre che loro vi contra-

Tanto più che essendo li figlioli soggettisè sotto la cura de genitori non battizzati, se si battezalsero, ò si lasseriano sotto la cura de parenti, ò se remoueriano, se si remouessero si farebbe ingiuria a parenti priuandoli di quel ius che hanno sopra li lor figlioli, il che non si deue permettere per eiser contro il ius naturale, Et non sunt facienda mala, ut veniant bena. Se si lassassero di nuouo sotto la lor cura non si potrebbono educare secodo la legge de Christiani, e per consequenza facilmente sarebbo no educati,& instrutti da parenti nella falsa legge loro, il che laria con molt'ingiuria del Sacramento del Battesimose della Religion Christia. na, e però non si deuono battizare. Camerota de Bapt. Cam: dub.3.c.5.

12 Se questi figliuoli des parenti infideli non Battizati fussero in euidente pericolo della lor vita, perche in questo caso li figliuoli non potrebbono più esser preuertiti da lor parenti, e douendosi per carità aiutare,e souenire il prossimo mentre si troua in

estre-

Digitized by Google

Hér.

Sanc.

dicono.

estremo bisogno, in questo cafo ancorche li genitori vi cotradicessero si deuono battez-Vale. 7 are. Valen.tom.4.disp.4.q.3. Rigi. punt. 3. ver. 3. Bart. ab Ang. Soto S.31. Riginald.lib.27.nu.68. Vafq. Sot.dist.5.q.vnica a.7. Nald. Filia. v.Bap.num.6. Vasq.3.p.q.68. a.10.disp.155.c.3.nu 22. Filliar.2.p. lib.1.c.18. Filliucio tratt.2.c.6.q.8.n.144. & altri.

> Auertendo che queste ragioni s'intendano solo de' figliuoli d'Infedeli non battezzati, e non de' figliuoli d'Infedeli battezzati come fono gli Heretici,ò altri apostatati dal la Fede Cattolica, perche li figliuoli d'Infedeli battezzati, si possono battezzare anco contradicendo li lor padri; perche si come la Chiesa puol forzare questi Infedeli con censure, e pene corporali alla vera Fede, così ancora puol separare da loro li figliuoli dalla loro educatione,

Tom: e battezzarli. S.Tom. 3.p.q. Vale. 68.a.10. Valenz.tom.4.difp. vaiq. 4.q.3.punt.3.Pitig.dist.4.q.9. Soco. ar. 1. Vasq.disp. 155.c.3. Soco Rigi. dist. 5. q. vnica a. 7. Riginald. lib.27.num.68. Suar.disp.25. sett. 3. Coninch.q. 68.a. 10.

12 Se bene habbiamo det

to, che il proprio Ministro, à cui si aspetta d'amministrare il Sacramento del Battesmo sia il Sacerdote, nondimeno essendo il Battesmo vn Sacramento tanto necessario per la falute humana, hà voluto Christosche in caso di necessità qualsiuoglia huomo,che habbia l'vso di ragione, e che possa, e che sappia proferire la debita forma, & applicarui la sua materia sia Ministro di questo Sacramento. E così fù resoluto dal Concilio Fioré-Con. tino in institutione Armeno Tom. rum in c.in necessitate, & seq. Rod. de consec.d.4. S.Tom.3.p.q. Vitt. 66.num.3. Rodriq.sum.c.25. Vale. concl.2.n.1. Tolet.lib.2.c.20. Graf. n.1. Vittoria de Sac.q. 28. Va- Filli. len.tom.4.disp.4. q.2.punt.1. Bell. Bart.ab Ang. de Bapt. \$.139. Cam. Graff. 2.p.lib. 1.c. 1.n. 29. Fil- Filli. liucio 2.p. lib.t.c.8.Bellarm. Ang. de Bapt.c.7. Pitig.dist.6.q.1. Sair. a.1. Camerot. de Bapt. c.4. Valq. dub.2. Filliuc.tratt.2.c.4.q.1. Henriq.c.18.nu.1. Angles de Bapt.q.3. a.1. concl.2. Sairo lib.2.de Sac.c.8.q.2.a.1. Vasquez, & altri communemen-

te. Ciascheduno in caso di necessità, ò sia Sacerdote, ò laico.

laico, ò sia huomo, ò donna, ò buono, ò cattiuo, ò Fedele, ò Infedele, ò Heretico, ò Cattolico, ancorche non sia battezzato, ò sia Pagano, pur che si serua della vera materia, vera forma di questo Sacramento; che habbia la retta. intentione, ò attuale, ò virtuale, che intenda far quello che intende far la Chiela, à che hà instituito Christo; puole battezzare è vale il Battesmo c. Romanus dist. 30.

zato se bene puole validamente battezzare, non puole tener al Battesmo, come su Con dichiarato nel Concilio di Mag. Magunza, e la ragione è questa, perche il tener al Battesmo non è così necessario, come il battezzare. Armill.de Bap. n. 37.

Quello che non è battez-

14 Si deue auertire, che se ben l'Heretico, à Pagano métre tiene la retta intentione puole validamente battezzare c.Romanus dist.30. Nondimeno l'adulto che da loro riceuesse il Battesmo pecca-•ria per il gran pericolo, nel quale si esponesse di non riceuere il Sacramento per difetto della loro intentione, ò

dello scandalo. Tolet.lib.2. Tole. c.20.nu.5. Rodrig.fum.c.25. Bella. concl. 1. de Bapr. Bellarm. de Nug. Bapt.lib.t.c.7. Nugn. 3.p.q. Suar. Rigi. 67. a.5. diff.2. Suar. disp. 26. Ping. fett.4. Riginald.lib. 27.nu. 45. Vitt. Pitig.d.6.q. 1.a.1. Vittor.de Sac.q.30. & altri. 15 Nessuno puol battez-

zar se stesso, perche se si dicesse Ego me bapuzo si verriz à mutare il senso sostantiale della forma, perche altra cosa è à dire Ego me baptizo, da dire Ego te baptizo. Dice bene Innocentio III. in vna decretale portata da S. Tom. in 4. Tom. sent.dist.5.che vn certo Giudeo se immerse nell'acqua da le stesso dicendo Ego me baptizo in nomine Patris, &c. E loggiunge il Pontefice, che fequel Giudeo fusse morto in quel punto, che sarebbe andato in Paradifo. Contutto ciò non per questo credolio, che quel Battesmo fusse stato valido, perchenecessariamente nel Battesino si ricerca il Ministro. Quando Christo diede autorita à suoi Apo-Roli che battezzasserodi disle Docete omnes gente: hapti-Zantes eos in nomine Patris, &c. e non li disse che alcuno tul-

se Ministro di se stesso, Docete omnes gentes baptizantes vos ĠС.

Si deue ben credere, chese quel Giudeo susse morto in quel punto, che si sarebbe faluato, come dice Papa Innocenzo, ma non già per vigore di quel Battesmo fatto da se stesso, ma per vigor del Battesimo in voto, ò della contritione mediante la quale haueria conseguito il Bat-Laza. tesmo slaminis. Lazzario incompendio Nauarr. v. Bapt. nu. 16. Onde Christo quando si volse battezzare non si battezzò da se stesso, ma volse esser battezzato da S. Gio. E si come nessuno puol riceuere il Battesmo sanguinis da se stesso, perche nessuno si puol far martire da se stesso, così ancora nessuno puol riceuere il Battesmo suminis, e farsi Christiano col battezzarsi da se stesso. S. Tom. 3.p. q.66.a.5.ad 4. Tolet.lib.2.c. 20.n.1.Rigin.lib.27.n.43.Viuald.de Sac.c.2.nu.33.Graff. 2.p.lib.2.c.4.n.23. Vittor.de Bap.concl. 18. Vafq.3.p.difp.

Tom Tole. Rigi. Valq.

Bar.

de Bap. §.147. 16 Il padre che battezzaf-

148. c.7. n.53. Bart.ab Ang.

se vn suo figlio non peccaria se lo battezzasse in caso di necessità ma se lo battezzasse fuora di necessità se bene valeria il Battesmo, il padre peccaria mortalmente, e non potria dimandar il debito à fua moglie. Armill.nu.38.de Arm. Bapt.

17 Il Frate Minore di San Francesco se non è in caso di necessità, e quando non vi è altro Sacerdote presente, che possa conferire il Battesmo determinò Papa Vrbano, che non potesse battezzare incar.su.q.30.q.1. Rodriq.sum. Rodi.

1.p.c.26.n.3.

18 Vno che proferisse male le parole della forma,e lo facesse volontariamente per scherzo no valeria il Battesmo, perche pare che questo non faccia quello che intende far la Chiesa, ò che hà instituito Christo. Mase vno per scherzo si seruisse della. vera materia, e che intendesse far quel che fà la Chiesa, ò che hà instituito Christo, se non lascia alcuna parola necessaria, ò non ne aggiunge alcuna, che corrompa la forma sostantiale il Battesmo valeria; come si racconta che se-

Atan. ce Atanafio, che poi quel Bat Tom tesmo da Alesandro Vescouo fù giudicato valido. San-Tom. Armill.de Bapt.n.48.

19 Il mutolo, il preciso, che non haue braccia, & il matto non possono conferir il Battesmo; perche il mutolo non puol proferir le parole della forma, il preciso non. puol lauare, ò infonder l'acqua, & il matto non haue l'intentione di far quello che intende far la Chiesa, quali coditioni per essertutte necesfarie, & vna che ne manca no è valido il Battesmo. Se bene dice il Nauarr.che l'adulto in caso di necessità puol riceuere il Battesmo da vn preciso mentre non vi fusse altro, che lo potesse battezzare. Nauar. man. c. 32. n. 7.

20 Chi non hà l'vso di ragione libero, come sono gli imbriachi, furiosi, elunatici non possono battezzare se no quando sono liberi da tal'infermità, ò quando hanno il lucido interuallo.

Quali nè anco si deitono battezzare se non quando sono liberi, perche essendo anco à loro necessaria la retta. intentioné, quale li manca in

quello stato, e però se sono adulti non si deuono battezzare. Se bene nelli figliuoli che non hanno l'vso di ragione non è necessaria. S. Tom. Tom. in 4.dist.5. q.2.a.2.

21 Pazzi furiosi, ò simili. che mai hebbero l'vso di ragione, ò lucidi interualli si deuono battezzare come gli altri figliuoli. Ma se prima. hebbero l'vso di ragione, 🐱 poi diuentorno tali, non si deuono battezzare, se però loro non hauessero desiderato di battezzarsi in quel tempo della ragione, e dopò li fusse accaduto tal'infermità. Se ne'lucidi interualli chiedessero il Battesmo si deuono battezzare, quantunque fusse mancato; ma se non fusse per necessità, ò pericolo di morte, meglio saria che si battezzassero ne' lucidi interualli. Scoto in 4.dist.4:q.4.

22 Il mostro che apparisce con due corpi, e due capi distinti, de' quali euidentemente si potesse dubitare che vi fossero due anime, come io veddi più volte gli anni passati in Napoli vno che haueua due capi, e due petti, ma yn sol mangiaua, se bene

anco l'altro respiraua, e faceua altre attioni col capose co la bocca. In questo caso si douerchbe battezzar vno affolutamente, e l'altro con condirione; ma se si conoscesse realmente che vi fossero due anime, si deve battezzar vno. e poi dopò l'altro, e se il tempo non lo permettesse, che il pericolo fosse initantaneo, sipotrebbono battezzare l'vn', e l'altro in vn istesso tempo, dicendo Ego vos baptizo in-

Tole. nomine Patris, &c. Toleto lib. Silu. 2.c. 21.nu.6. Siluest.v. Bap. 3. Soto. quesito 10. Soto in 4. sent dist. Bart. 3.q.vnica a.g. Graff.2.p. l.1. Tabi. c.4 n.95.Bart.ab Ang.de Sac. Arm. Bap. \$. 130. Tabienna Bapt. 6. Cam. n.14.Riginal.lib.27.n.65.Ar-Viua. mill. Bap.n. 52. Camerota de Bapt.c.5.dub.11. Viuald.de Bap.c.5.nu.24. Bonae.difp.24

q.2.punt.4.n.4.

Se il mostro hauesse capo di bestia, & il corpo humano, fi deuc far buona diligenza per conoscere se sia huomo, ò sia bestia, e se sia nato di huomo, e di donna, ò sia nato di donna,e di bestia; restando il caso indeciso sorto dubitatione, crederei per non mettersi à pericolo di conferir il Battesmo à soggetto incapace, che si douesse battezzare fotto conditione. Nauarr. de Nau. Filli. Bap.conf.5. Filiuc.trat.2.c.6. q.10.n.150. Ma se il mostro fusse nato di donna,e di bestia non si deue battezzare per non esser capace, non essendo nato per virtù virile, conseguentemente esser mostro bestiale senz'anima ragioneuole. Bartol. ab Ang. S. 132. Posseu de Bap. c. 6. nu. Bart. 13.

23 Se il Ministro battezzasse senza intentione di far quel che intende far la Chiefa,ò che hà Instituito Christo. Se il battezzato fusse adulto faria ficuro della fua falute per rispetto al buon proposito, mentre lui non sà, nè puol sapere l'intentione del battezzante. Ma se fusse figliuolo dobbiamo credere, che supplisca la misericordia di Dio, come tiene la Tabienna, Tabi. e S. Tom. in 4. dist. 5. Par che Tom. sia della stessa opinione, se bene nella 3. p. par che fi contradica. Armill.de Bapt.n.49. Ben vero che sapendo poi di certo esser mancata l'intentione al Ministro si deue battezzar di nuouo fotto conditione.

24 Il Domonio non puole battezzare, perche il Ministro del Battesmo deue esser humano, essendo stato questo officio commesso ida Christo all'huomo, & non all'Angelo, ò che sia buono, ò cattiuo, perche se battezzasse vn'Angelo cattiuo, che hauesse presa forma humana, e fusse per commandamento di Dio, il Battesmo saria valido, perche anch'il Demonio è creatura foggetta à Dio, & à suo mal grado bisogna che obedisca. Con tutto ciò in questo caso Bon dice San Bonauentura 4. sent. dist.5. q.1. che si doueria aspettare la divina revelatione, perche non è credibile che Dio faccia amministrar li Sacramenti per quelli che sono esclusi assolutamete dalla lor salute, tato più che il Demonio sempre intende di far fraude per ingannarcise sempre intende di far l'opposito di quello che intende far la Chiesa, e però non si douerebbe credere sin tanto che in qualche modo non vi procedesse la diuina reuelatione Scot Scoto in 4.dist. 6.q. 1. Bellar. Bell lib. 1.c. 24. Pitigiano lib. 6.q. Pitig. 1 2 6 concl. 1. Sairo lib. 2.c. 3. Sair. 1.a.6.concl.1. Sairo lib.2.c.3.

art.2.San Tom. q.64.art.7. & S.To. altri.

25 In caso che battizasi vn Angelo buono in forma. humana, il Battesmo saria. valido San Tom. quest. 64. S.To. ar.6.Henriq.lib.1.c.26. nu.2. Ang. Angles q.vltima, a.vlt.concl. 1.Ela ragione è questa perche si deue credere che l'Angelo buono no faria quest'officio se non fuse per comandamento di Dio. Come si legge che vn'Angelo battizò nel laco vultimo Santa Christina; e come raconta Scoto che San Michele Arcangelo prohibì al Verscouo che non dedicasse la sua Chiesa del Monte Gargano, affirmando esser stata dedicata da lui Scoto in 4.dist.6.q.1.

26 Non si deue amministrare il Battesino totalmete per forza, perche se con la vo-Îuntà interiore il battizando non acconsente, il Battesmo, è inualido, sendo che la retta intentione si ricerca necessariamente, non solo nel Ministro, mà anco nel battizando; ne si deue amministrarad vn Infedele con pericolo di apostatare dalla Fede Cattolica. Rodriq.de Bap.c.27.n.3.

Rod.

27 Vnoche si battiza per timore della morte, quantunque non vi concorra con l'intentione riceue il Battesmo e si puole sforzare all'osseruan-S.An. za della Fede S.Anton.c.Maiores de Bap.

> 28 L'Adulto che dura, e perseuera nel peccato mortale non si deue battizare mentre non si vuol pentire, e voluntariamente vuole perseuerare nel peccato; & amministrandoseli il Battesmo è valido; e quantunque riceua il Carattere non conseguiscela gratia. Mà mancando poi la volontà nel peccare, e fintione il Battesmo la commincia à sortir il suo effetto; si che li peccati precedeti si scancellano per il Battesmo e quanto alla colpa,e quanto alla pena; E la ragione è questa, perche essendosi questi peccati attuali commessi auati il Battesmo non si puole assignare altro Sacraméto per il quale si possono rimettere, che il Battesmo, perche nonsi scancellano tali peccari col Sacramento della penitentia, non essendo materia per questo Sacramento. Adunque si deuono rimettere per il Bat-

tesmo, e così su diffinito nel Concilo Fiorentino nel de- Con? creto di Eugenio IV.e così si caua anco dal Concilio Tri- Conc! dentino sess. 6. doue habbia. Trid. mo che tutti li peccati si scacellano con la giustificatione, e questa giustificatione si coferisce per il Battesmo. Perche se bene il Battesmo è stato instituito principalmente per rimettere il peccato originale, non dimeno è stato ordinato ancora per rimettere peccati attuali commessi auati il Battesmo, come communemente tengano tutti li DD.San Tom.q.69.art. 1.Ri-S.To. ginal.li.27.n.61.Bar.ab Ang. Rigi. de Bap. dial. 2. S. 156. Suarez Bart. disp. 26. sess. Angl. de Bap. Angl. q.2.2.5.diff.2.conc.1.& altri.

Mà li peccati commessi dopò,ò nello stesso tempo che si riceue il Battesmo non si rimettano con il Battesmo, mà quato alla colpa si rimettano con la Confessione à co la penirentia. San Tom. 3.p. 3.10. Arm. q.68.ar. 1. Armilla de Bap.n. Suar. 54. Suarez disp. 20. sess. 1.

29 Se il Battizato nel riceuere il Battelmo conmette qualche peccato veniale, quel peccato veniale commesso

nel riceuere il Battesmo non si rimette nel Battesmo, perche è impossibile che vn peccato nello stesso tempo che si commette anco si rimetta. Pitig. Pitigiano dist. 1.q.6.a.2. si rimettano bene tutti gl'altri peccati; e si riceue la gratia.

30 Non si deue amministrar il Battesmo ad vn adulto che prima no sia instrutto nelle cose necessarie, e si deue instruire se non fusse in caso di necessità per otto mesi; mà questo à mio giuditio si deue riporre nella cognitione è voluntà dell'instruttori, e secondo la capacità, che Arm. fi scorge nell'Adulto. Armil. Tole. Bap.n.35. Tol.lib.2.c.21.n.8.

31 L'Adulto nel riceuere ilBattes.nó deue cófessarsi de fuoi peccati, pche prima del Battesmo non è capace d'altro Sacr.ma solo fi deue pétire de peccati commessi, & il Cofessore, ò altro Sacerdote no li deue imporre altra peni tenza sodisfattoria, perche il Battesmo rimette tutta la colpa e la pena come habbiamo detto di fopra, rimettendo il Battesmo qualsiuoglia irregolarità, eccetto la Bigamia, e conferisce habilità di poter ottener tutti gl'altri Sacramenti, come anco la gratia, purche non vi troua. impedimento. Toleto lib. 2. Tole. c.21.& altri communemente.

32 Seil Parocchiano non volesse battizare senza esser pagato. In questo caso nonsolo lo potrebbe battizare qualsiuoglia Sacerdote, ma anco vn laico; e più tosto lodouerebbe battizare se nonvi fosse altro più degno, quello stesso che lo porta al Battesmo, che farlo battezare dal Paroco per via di pagamento. Et in caso che questo non sapesse il modo per battizarlo, e non vi fossero altri, e che fusse pericolo eminente della morte del figlio. Io crederei che saria lecito di dare il denaro al Paroco, acciò lo batteza, nó per cóprare il Sacramento, mà per redimere il dano del figlio, libberandolo da tale oppressione.

Se il Battezado fusse adulto, questo più tosto douerebbe domandar d'esser battizato da vno Sacerdote, ò laico,ò huomo,ò donna, anzi da vn Infedele, che farsi battizare dal Paroco, ò da altri chi si tusse per pagamento; & non

essen-

essendoci alcuno, ò Fedele, ò Infedele, & essendoci pericolo di morte prima l'adulto deue morire col Battesmo in voto, che battezarli per via di simonia, & in questo caso l'adulto resteria come se fusse battizato, saluandosi col Battesino flaminis. Così tengano comunemente tutti li Alef. DD. Alef.de Alef. 4 p.q. 16. 5.To. San Tom. 3.p.q. 67. art. 6. Ar-

milla v. bap.n.45.& altri. Non è però inconueniente che per penuria d'acquapossa comprarla da chi si sia per battizarsi, perche così no compra cosa sacra, e per conleguenza non si commette simonia, opinione commune de DD.

33 Enecessario ancora che il Ministro tocca in qualche modo quello che lui batteza, perche non toccandolo saria inualido il Battesmo. E però se vno fusse vicino à morte, &il Ministro lo gettasse nel fiume proferendo la forma necessaria, e non lo toccasse mentre proferisce le parole, non valeria il Battesmo. Pie-Palu. tro di Palude in 4. dist. 6.9.1. c.2. Scoto in 4. dist.4. Ma mettesse il figlio in vn cesto,

e con vna corda lo calasse nel acqua, e proferisse le parole della forma necessaria. con la debita intentione valeria il Battesmo. Meglio saria, dice Riccardo che in que- Rice? to caso il Ministro mettesse la vesta nell'acqua, e da essa ne cauasse l'acqua, e lo battezasse con quell'acqua spremura dalla vesta.

34 Il Ministro che batteza nello stesso tempo che infode, ò sparge l'acqua deue proferire le parole, perche se prima, ò dopò d'infondere, ò sparger l'acqua sopra il battizando proferisse le parole, ò vero prima d'infondere, ò sparger l'acqua proferisse le parole non valeria. il Battesmo. Vero se comincia à proferire prima, ò vero à infonder prima, e nello steflo tempo, che non vi fosse spatio, ò tempo notabile fral'vn'è l'altro, come habbiamo detto di sopra del Sacraméto in genere nel 2.e 5. ragionameto punto 3. valeria il Battesmo. Nau. c. 22. Scoto in 4. Nau? dist. 6.q.3. Riccardo in 4.

Quấto prima si deuono bat tezare li figlioli, acciò non li succedesse qualch'accidente

di morte, essendo quelli molto foggetti alli pericoli, e però quelli che differiscano no sono scusati dal peccato, qlla parola quanto prima docua intenderse ad arbitritrio del prudente. Henriquez lib. 2. c. 4.n.3.Suarez 3.p.tom.3.dilp. 25.leff.2.

Suzr.

Sot

Soto dechiara il quanto prima con queste parole, cum puer statim baptizari iubetur non intelligitur eadem natiuitatis diesaut tertia, aut quartassed quando comode potest in Ecclesam portari, & mergi, quod est octaun die, vit moris est, vel de-Soto. cimo, aut duodecimo die, Soto 4. dis.5. q.vnica, art.3. se bene quella parola Quanto prima si potria intendere che il Battesmo si deue fare quato prima secondo la consuetudine, ò statuti della Chiesa Metropolitana.

35 Se vno sarà battizato semplicemente per aspettar li compari, e poi vseranno le solennità secondo il rito della Chiesa. Questi tali non faranno veri compari;perche il figliolo è di già battizato; Ang. e per colequenza dice l'Angelica che trà di loro non vi sarà affinità che si cotrahe per il Battesmo, e non vi sarà parentela spirituale, che impedisca il matrimonio da poter. si contrahere tra di loro. An- Angi: gelica v.bap.4.

Non è necessario vi siano

Compari, perche tal vsanza, e solo à bene esse, e non necessaria, come è il Ministro, che battezza Armilla v.bap. Arm: n. 36. San Tom. 3. p.q. 67. a. 7. S. To,

Perche l'officio di compari,ò patrino era di tener al Battesimo solenne il battizădo, di risponder per lui, & instruirlo nelle cose della fede: ma hora fra di noi li patrini sono ordinariamente escutati, perche li genitori, & il Paroco sogliano loro instruire, & infegnare al figliolo quelle cose che si apartengano alla vera Fede.San Tom. 3.p.q. S.To. 67.a.8. Emanuel Sà v. Bap.n. B Sà. 15. Riginald.lib.27. num. 36. Graffe Graff.2.p. Dec.c. 2.n.5. Hen-Her. riquez lib.2.c.14.n.1. Suarez 5.Co.

36 Il Battesmo si puole fare per tre immersioni, & auco per vna solase si puol fare per immersione per effusione,e per aspersione, ma ogn' vn deue farla secondo il rito

q.67. Suma Corona de Bap.

in fine, & altri.

della sua Madre Chiesa, ò Romana.

Auertendo che in caso che il Ministro intendesse farla per la trina immersione, & ha uendone fatta vna sola il figliuolo morisse, non resteria Palu battezzato; Onde dice Pietro Palude, che il Ministro Sacerdote restaria irregolare, perche pare che sia stato cagione della morte di quel figliuolo sensa battesmo. Ma se il Ministro intendesse battizarlo con la prima immersione, e pronunciasse la debbita forma il figliuolo resteria battezato. Così tengano communemente li DD.

Ne meno è necessario immergere tutto il corpo, mà folo basta il capo, come parte più principale di tutto il corpo.Et ita omnes DD.citati in fuperioribus,&c.

37 Nel cap. Super quibus 30.dift. 3. & in altri luochi fù dechiarato, che in caso di necessità anco le donne poressero battizare, e però le Mammane sono obligate à sapere tutte quelle cose, che sono necessarie per conferire il Battesmo. Cioè qualsia la materia è come si deue vsare,

e che sappiano proferire la forma almeno in lingua. vulgare, e secondo, il proprio Idioma; perche essendo ciascheduno obligato per carità nelle estreme necessità di souenir il prossimo, Les Mammane, che si ritrouano spesse volte nelli eminenti pericoli della perdita de poueri figlioli mentre vengano à luce;nessuno meglio delle Mamane in quel punto possono souenirli. Adunque le Mammane deuono sapere molto bene proferire la forma, & esseguir tutte quelle cose che sono necessarie per la validità dal Battesmo, Toleto lib.2. cap. 19. num.7. Tole. Nauarro cap. 22. nu. 6. Ema- E. Sa. nuel Sà v.Bap.n. 10. Riginal-Rigi. do lib.27. n.45. Viualdo de Viua. bap.c.14.nu.19. Suarez disp. Bart. 31. sess. Bart. ab Ang. de Bap. S. 107. & altri communemente.

38 Si deue auertire, che se bene qualfiuoglia che habbia l'vso di ragione, che suppiase possa amministrare questo Sacramento, puol esserne ministro in caso di necessità, come fù dechiarato dai Concilio Fiorentino in Instructio- Fior.

ne Aemenorum . non dimeno occorrendo la necessità, si deue tenere quest'ordine. Il Parocchiano, à cui tocca specialmente per officio puole battizare presete il Vescouo, & il Vescouo in pséza del Pardchiano. In preseza del Parocchiano, de Vescouo senza. licenza non puol battizare il Sacerdote, e doue è il Sacerdote non puol battezzare chi non è Sacerdote; in presenza del Diacono nó puol battezzare il Sudiacono, del Sudiacono il Chierico del Chierico il laico, dell'huomo la dona, in presenza d'vn Fedel l'Infedele; se però questi tali vorranno, ò sapranno battezzare,ò non vi sarà altro legitimo impedimento, e sempre si deue tener quest'ordine. Onde se quello che non è Sacerdote amministrasse in prefenza del Sacerdote, perche viene à vsurparsi quell'officio, che non è suo in materia graue peccaria mortalmente; se bene per ignoranza, ò perche il battezgando si trouasse in necessità si potria scusar dal peccato, massime se il Sacerdote presente si scusasse di volerlo fare: ma preuertendosi l'ordine d'altri inferiori al Sacerdote non peccaria. chi si fusse mentre battezzasse per necessità. Rodriq. in Rod. fum.c.25.concl. 1. Tolet. lib. Tol. 2.c.20.n.8. Valen.disp.4.q.2. Bell. vers. Quamuis . Bellarm.de E. Sa; Bapt. lib.1. c.7. Emanuel Sà Graff. v.Bapt.nu.7. Graff.2.p.lib.1. Coni. c.4.nu.2. Vasq. 3.p. disp. 147, Filia. c.5.n.34. Conin.q.67.dub.2. Suar. Filiar.2.p.lib.1.c.8.Camerot. Angl. de Bap.c.4.dub.5. Suar.disp. 31.feff.4.Angl.q.3.a.1.diff.2. & altri.

Delle dispositioni, che si ricercano nell'adulto per riceuere il Sacramento del Battesmo. Punto II.

- 1 Perche nel riceuere il Battef. mo ha necessaria l'intentionc.
- 2 Seil pazzo, è furioso sa capace di riseuere il Battef-
- 3 Se vaglia il Battesmo conferito per vim, o metum.
- 4 Se sia valido il Batesmo riceuuto con intentione neutrale.
- Se la Fede sa necessaria all'adulto per riceuere il Battef-

mo con frutto.

6 Se nell'adulto sia necessaria l'attritione per riceuere il Battesmo.

7 Se vale il Battesmo riceuuto con l'attuale volotà di peccare.

3 Se l'attritione naturale has fufficiente per riceuere il frutto del Battesmo.

9 Se l'adulto possa riceuere il frutto del Bittesmo senza alcuna dispositione di penitenza.

30 Quali effetti conferisca il Battesme al recipiente.

11 Se il Battesmo conferisca... egual grado di gratia à tutti.

12 Se il Battesmo rimette qualfiuoglia pena debita al peccato.

3 Se il Battesmo imprime il carattere nel recipiente.

Rè dispositioni si ricercano particolarmente nell'adulto per riceuere il Sacramento del Battesmo, cioè l'intentione, secondo la fede, terzo l'attritione.

Prima si ricerca in quel che si battezza l'intentione, perche douendosi l'adulto loggettare à molte obligatio.

ni, la ragione vuole che hauendo lui l'vso di ragione no si debba astringere à pesi séza il suo consenso volontario. Dice S. Agostino, Q ii fecit te s. Ag: sine te, non saluabit te sine te. E vuol dire, che si come non si salua l'huomo senza il suo consenso, così nessuno riceue il Battesmo senza la sua intétione, e consenso di battezzarsi.

Ne' figliuoli, che non hanno l'vso di ragione Christo, e
la Chiesa supplisce per la loro intentione, e la ragione è
questa. Perche si come la volontà d'Adamo su bastante
à contrahere il peccato originale, così ancora basta per
riceuere il Battesmo quale
scancella il peccato originale, la volontà, è la fede della
Chiesa in rispetto à figliuoli,
che non possono seruirsi dell'vso, e dell'atto della loro
volontà.

Lo stesso si puol dire de'
pazzi, e furiosi, che furono tali insin dalla loro natiuità, e
mai furono sauij, nè mai capaci del lucido interuallo.
Valen.disp.4.q.3.p.2. Tolet. Vale.
lib.2.c.21.nu.4.Suar.disp.24. Tole.
Suar.
sess.1. Bartol. ab Ang. S.22. Bart,
Hen.

Hen Henriq.lib.2.c.24.n.1. Filiar. Filia. 2.p.lib.1.c.8. Vasq.disp.167. cam. c.2. Camerot. de Bapt. c.5. Filli. dub.9. Filliuc.tratt.2.c.6.q.6. & altri communemente.

> 2 Di quà ne segue, che è valido il Battesmo se il furioso, ò pazzo, mentre hebbero il lucido interuallo dimandorno il Battesmo. Ancorche in riceuerlo facessero resistéza, perche quella resistenza. non è repugnante all'intentione, che loro hebbero nel lucido interuallo, ma più tosto quella resistenza di quel tempo si puol dir che sia bestiale, e non atto humano.

Graf. Graff.2.p.lib.1.c.4.n.45. Ca-Cam. merot. de Bapt. c.5. dub. 10. Angl.q.2.a.6.diff.1. concl.2. & altri .

Se l'adulto hauesse dimádato il Battesmo quatunque stesse dormendo si potria bat tezzare in caso di necessità, e valeria il Battesmo. Così sù determinato da Innocenzo III.c.maior.de Bap.come si è detto di sopra. Se si dubitasse che il pazzo hauesse dimandato il Battesmo auanti impazzirsi, e constasse che questo nell'impazzirsi staua permanéte nel peccato mortale;

come v.g. se in quel tempo che s'impazzì staua in concubinato, questo non si deue battezzare; ma non constando che stesse in peccato mortale, si puole battezzare sotto conditione; perche meglio è che muoia col Battesmo dubbiosoche senza alcun Battesmo . Henriq.lib. 2.c.24.nu.4. Her Soto in 4. dist. 5. q. vnica a. 7. soto. Camerot.de Bapt.e.5. dub.5. Cam, & altri.

3 Se mai l'adulto hebbe intentione di battezzarsi, ò vero se l'hebbe nel battezzar si l'haueua reuocata, questo non resta battezzato, effendo che nel battezzando l'intentione sia necessaria almeno virtuale. E però se vno sforzato per vim, aut metum riceue il Battesmo senza nessuna sua intentione, non resta. battezzato. Nauarr.c.22.nu. 10. Tolet.lib.4.c.56. Riginal. Tole; lib.27.n.1 1. & altri.

Ma se fusse battezzato per vim, & metum, e nell'interno lui consentisse à quel Battesmo resta battezzato, senza riceuer la gratia;e si puole sforzare à viuere christianamente. c.maiores de Bapt. Siluest. Siluest. Tom; y.Bap.n. 10. S.Tom. 3.p. 9.63.

Tole. ai8. Tolet.cap.21.

Graf.

Pitig.

- 4 Se l'adulto riceuesse il Battesmo con intétione neutrale, cioè con vna certa velleità di volerlo, e non volerlo riceuere. Perche questo si vede che non haue intentione di riceuerlo, nè anco lo riceue.Sot.iu 4.dist.5.a.7.Graf. 2.p.lib.1.ci3.n.37. Pitig diff. 4.q.5.a.1. Filliuc. Henriq. & altri contro il Gaetano, quale fù di opinione, che tal Battef. mo sia valido, perche quell'in tentione dubbiosa in vn caso di tant'importanza puol esser

>5 La seconda dispositione necessaria all'adulto per riceuere il Battesmo con frutto è la fede sopranaturale, Qui crediderit & baptızatus fuerit Saluus erit, qui non crediderit codemnabitur. Marc. 1 1.

che sia sufficiente per la vali-

dità del Battesmo.

Onde si deue notare, che anche puol' accadere, che alcuno non habbia la vera fede infusa, e con tutto ciò riceua veramente il Battesmo, ancorche non riceua la gratia. Come v.g. se l'adulto fusse stato instrutto da vn'Heretico, e con tutto ciò haue intétione di riceuere in quel modo che si sia, quello che su instituito da Christo, questo validaméte riceue il Battesmo. & il carattere, ma non riceue la gratia, sin tanto che non si dispone, e non lascia l'errore. Riceue il Battesmo, perche essedo che il Battesmo si perfettiona con trè cose, con la materia, con la forma, e con l'intentione, & essendo che in questo caso vi sia la materia. la forma, e l'intentione anco del suscipiente, quale intende di riceuere quel che fù instituito da Christo, adunque questo validamente riceue il Battesmo, ma non riceue la gratia, perche non hauendo lui la vera fede, essendo che Sine fide impossibile est placere Deo. e non essendo lui disposto sufficientemente per riceuer la fede infusa, non riceue nè la fede, nè la gratia, benche riceua il Battesmo. San. Tom. Tom. 3.p. q. 68. a.8. Valen. Vale. Filli. disp.4. q.3. punt.3. Filliucio Ping. tratt.2. c.6.q. r.nu. 135. Pitig. dist.4.q.5.a.2. concl.1. Soto in 4.dist.5.a.8. Henriq.lib.2. c.26.n.1. & altri.

6 La terza dispositione, che deue hauer l'adulto per riceuer il Battesmo con frut-

to è l'attritione, come consta Con per il Concilio Cartaginense Tren. c.85. e nel Concilio di Trento sess.6. c.6. doue il Sacro Concilio riferisce le parole di S.Pietro nell'Atti Apostolici cap.2. Panitentiam agite, & baptizetur vnusquisque ve-Brum; perche volendo l'adul to riceuer il Battesmo confrutto vi è necessaria quella. parte della penitenza, che è almeno l'attritione. E se bene non è necessaria la confessione sacramentale, essendo il Battesmo la porta di tutti gli altri Sacramenti, nondimeno vi è necessario in qualche modo il dolore, e la detestatione del peccato, che è l'at-Tole. tritione. Tolet. lib. 2. c. 2 1. n. 5. Vale. Valen. tom. 4. disp. 4. q. 3.

Suar. pun. 3. S. Tom.q. 86.a.4. Suar.

Pitig. disp. 28. sess.2. Pitig. dist.4. Angl. q.4.a.2.con.3. Angl.q. 2.a.5.

Scot.

diff. 3. & altri. 7 Onde dice Scot. & Ales. Ales. de Ales. che se alcuno si accostasse al Battesmo con la volontà attuale di peccare, ma hauesse la debita intentione di riceuere il sacramen to. Questo riceueria il Battefimo, & il carattere, ma non. receueria la gratia sin tanto

che non si confessasse di quel peccato, è fintione con la. quale riceuette il Batteumo. Perche hauendo questo posto l'obice al sacramento con la finrione non ha riceuuta la gratia, ma leuato l'obice con La cofessione il battesimo coseguisce il suo effetto, che li dà la gratia, e la remissione, e quanto alla colpa, e quanto alla pena di tutti li peccati commessi auanti il battesimo.

Se deue però auertire che quello che si accostase riceue il Sacramento con fintionese dopò mediante la confessione lieua la fintione, no si puol dire che si confessa di peccati commessi auanti il battesimo, nó douédosi di quelli confessare, ne meno riceuerne alcuna penitenza, perche per la sola attritione nel ricener il battesimo totalmente اد li si rimettano quanto alla colpa, & alla pena tutti li peccati commessi auanti il battesimo quantunque grauissimi, & anuessi alla restitutione, se bene non libera dal restituire. Scoto in 4.dist.4.q.4.& 5. Scot. Ales. de Ales. 4.p.q. 18. méb. Alen. 2.a.2.Tolet.lib.2.cap.21.n.5.

8 Se per riceuere il frutto

del battelimo sia sufficiente l'attritione naturale, vi sono due opinioni, Soto dist. 6.q. 1. ar.7.& dist.14.q.2.a.5.& altri vogliano che l'attritione naturale sia sufficiente per riceuere non solo il sacramento, & il carattere, ma anco la gra tia, e remission de peccati con tutto ciò più probabile, e sicura, è che per riceuere il frutto del battesimo non basta l'attritione naturale, ma che vi sia necessaria l'attritione, la quale proceda in qualche modo dall'aiuto fopranaturale, ò timore delle pene,ò dalla bruttezza del pec-Con. cato, e cosi si caua dal Con-Tren: cilio di Trento sess. 6.82 fesf. 14.c.4. doue dice il Concilio che l'attritione, Est donum Dei. Se dunque l'attritione è dono di Dio, ne segue che proceda dall'aiuto sopranaturale, e consequentemente che non sia sufficiente l'at-Maef, tritione naturale. Maest.in 4. Vale. dist.4. Valen. tom. 4. disp.4. Med. pun. 3. Filliuc.tratt. 2.c. 5.q.7. n.104. Medin.1.2.q.109.a.2. 9 Se l'adulto nel riceuere

> il Battelmo senza alcun peccato mortale, ma solo col pec

cato originale per riccuere il

frutto del Sacramento fia tenuto alla penitenza, ò all'atto dell'attritione. Si risponde, che se ben questo come vuole S. Tom. è impossibile, non. rom. essendo possibile che nell'adulto vi sia il peccato originale senza il peccato mortalej, quale opinione al Bonac. de Bapt. disp.2. q.2. punt.6. prop. 2.n. 27. non piace. E veramente non par che sia inconueniente che vno fenza il Battesmo non possa viuere talmente per via di legge naturale senza commetter alcu peccato mortale,&c.Ma dato caso che l'adulto senza alcun peccato mortale si accosta, e riceua il Battesmo questo no è necessario, che faccia alcuna dispositione di penitenza, ò d'attritione, perche essendo che la penitenza deue elsere de'peccati commessi dallo stesso penitente; e mentre il penitente non hà commesso alcun peccato, adunque nel pigliar il Battesmo col solo peccato originale nè anche gli è necessaria alcuna penitenza, ò detestatione de' peccati;ma li basta il proposito di osseruar la legge di Dio, & il proposito di obedire alli suoi

comandamenti, con l'intentione di pigliar il Battesmo,e Bon. la fede. Bonacino de Bap. vt Hêr. surrez disp.28. sess. sess. Henriq.lib.2.c.24.n.3.& cap. 26.nu.1.San Tom.addit. q.2. art.2.& altri.

to Tèreffetti principalmete conferifce il Sacramento
del Battesmo in quelli, che lo
riccuano meritamente. Il primo è la gratia habituale; il
secondo è la remissione della
colpase della pena; il terzo il
carattere, che il Battesmo imprime nell'anima di quello
che lo riccue validamente.

Che il Sacramento del Battelmo come ogn'altro Saeramento coferisca la gratia, l'habbiamo prouato più volte di sopra, & è verità, che si dene tener di fede, percheogni volta che il Sacramenti to non trona obicesò impedimento per la parte del recipiente, sempre produte il suo essetto, che è la gratia, e così consta nel Concilio Vienner
so in Clemen, vnica de Summa Trinit, e nel Concil. Tri-

piente, sempre produce il suo effetto, che è la gratia, e così Vien. consta nel Concilio Vienue Trid. se in Clemen. vnica de Sum-Lede. ma Trinit. e nel Concil. Tri-Vasa. dentino, sess, nel decede Filli. pen.originali. Pietro Ledefma de Sacr. Bap. c. 9. concl. 3. Vasq. 3-p. q. 69. 2.7. disp. 166.

c.2. Toleto hb.z. c.22. nu.r. Filliu.tratt.2.c.5.q.3.n.98. & altri communemente.

11 Vièperò questa diffe~ renza che se bene il Battesmo sempre produce la gratia, non dimeno nell'adultinon. sempre la conferisce egualmente in vn medesmo grado. perche secondo la maggior, eminor dispositione che troua nel recipiente, così li conferilce maggior, e minor grado di gratia, mà ne figliuoli, che non hannol'vso di ragione, come in loro non si da maggior, ò minore dispositione, così ne anche si da maggioro, e minore gratia, ma in tutti si coferisce equalmente in vn medesmo grado, e così communemente. tenganoli DD. Valenza tom. val. 4.disp.4.q.4.punt.1.Sant'An-S. Anton.3.p. tit.14. c.13. S.Tom. Sure q.69.ar.8.Silu.v.B.zp.6.nu.4. Soto Suarez disp 28. sett. 3. Soto in Filling 4.dift 6.q. t.a.6. Filliuntrat.a. ८६५ वृश्विकाते १७९६ altri. हे १५ १६

Il secondo effetto che produce il Battesmo, è che nonsblo rimette il peccato originale, & attuale, mà anco rimette qualsuogliapena debbita al peccatoje così si deue

te

Cons. Eior.

Bart.

S.To.

Tabi.

Soto.

tener di fede, come fù dechiarato dal Concilio Fiorézino in decreto Armenorum, done il Concilio diffinile che à quelli, che si battezano non li si deue per li peccati passati in giongere alcuna penitentia. Adunque ne segue che il Battesmoscancel-La qualsiuoglia pena, perche altrimente ne segueria che li si douesse imporre per li peccati passati qualche peniten-Lede. tia. Tolet. lib.2. c.21. Ledesma de Sac.Bap.cap.9. Bar.ab Ang. \$. 108. San Tom. 3.p. q. 69.a.2. Filiarco 2.p.lib. 1. c.9.

& altri.

Di maniera che ne segue, che quello choriceue il Batsesmo sens'alcun obice, se si morisse in quel punto, che ha ticeuto il Battesmo prima di commetter alcun peccato, nello stesso tempo ancora fen'anderia in Paradiso. Silu.v. bap.6.n.1. Tabienna v. Bap. 8 n.6.Bart.ab Ang. \$.159.Soto **5.To.** in 4.dist.6.q.1.a.5. San Tom. 3.p.q.69.a.7.

13 Il terzo effetto, che produce il Battesmo, è che al recipiente gl'imprime il Carattere nell'anima, per il quale il Battesmo non si puol più

reiterare, qual è talmente indelebile, che quantunques vno che hauesse riceuuto il Battelmo morisse, e poi resuscitasse permettendolo Dio; non si deue più battizzare, e così si deue tener di fede, come più volte habbiamo detto, e costa per il Concilio Fio Gon: rentino in instructione Armenorum, Tridentino sess. 7.e Trid. tengano communeméte tutti li DD. Valen. tom. 4. disp. 4 Graf. q.1.punt.4. Graff.2.p.lib.1.c. Suar. 1.n. 10. Suarez disp. 22. sess. Filiu. & disp.31. sett. 8. Filliució tratt.2.cap.7. q.1.nu.151. & altri.

## RAGIONAMENTO X.

Della Confirmatione secondo Sacramento della. nostra Legge. Punto Primo.

- Che cosa sia Confirmatione.
- Se la Confirmatione fia mezio necessario per la salute,
- Se la Confirmatione ha nereBaria di precetto Ecele-Raltico.
- Se pessa morsalmente quello cbe

che lascia di pigliar il Sacramento della Constrmatione.

Se pigliando l'ordine, à la prima tonsura sensa la Cresima se casca nella. Scommunica.

6 Quante cofe siano necessarie per l'effetto del Sacramento della Confirmatione.

7 Da chi st deue benedir il Chrisma.

8 Se il semplice Sacerdote possa dar la Confirmatione, e benedir il Chrisma.

9 Se il Pontessee possa dispensare che il semplice Sacerdote benedica il Chrisma.

10 Quando su instituito il Sacramento della Confirmatione.

11 Se pecca mortalmente il Vefceno feruendosi nella Confirmatione del Chrisma... vecchio.

12 Se il Chrisma deue farsi necessariamente con aglio di olsuo, e balsamo.

13 Se il Balfamo fia neceffario de necessitate Sacramenti.

14 Qual Balfamo sia necessario per il Sacramento della Confirmatione.

15 Quanta quantità di Bolfa-

mo ha necessaria.

16 Qual Galamateria propinqua del Sacramento della Confirmatione.

17 Con qualdito si dene farela Unitione.

18 Come folenano confirmare

19 In qual luoco fi dene ungere il Confirmando.

20 Se il Vescouo pecca mortalmente facendo l'untione co altro dito, che col pollice destro.

L Sacramento della Confirmatione è vn certa vntione di Chrisma fatta dal Vescouo in fronte al battizato in forma di Croce sotto certa forma prescritta. di parole. Confirmatio est quadam untito Chrismatis in fronse ab Episcopo signo Crucis fa-Ela sub prascripta verborum forma. Et è la Confirmatione il secondo Sacramento dopò il Battesmo, la quale se bene non è talmente necessaria. come il Battesmo, non dimeno dice il Concilio Aurelia- Con. no can. 3. che il Battizato no Aurel si puòl tener Christiano, se non dopò che è stato dal Vescouo confirmato; il che si de

ne intendere, che il Christia. no non si puol chiamar perferro Christiano sin tanto che non ha presa la Confirmatione; Come anco disse Papari Vrbano Omnes fide les post bapsismum debent accipere Spiritum Sanctum per impositionem manum Episcopi , wt plene Chri-Biani inueniantur.

2 Mà nó per questo è talmente necessaria, che l'huomo tensa di questa non si pos**fa** faluare; perche noi vediamo che molti ancorche non siano cresimatis come sono li figliolische muoiono col solo Battesmo sensa questo Sarcramento, e pure si faluano. Sinite paruulos venire ad mestalium est enim Regnum Calorum.Marco 10.

3 Ne meno si puol dire che la Confirmatione sia necessaria per precetto Ecclefiastico perche non si trouain alcun luoco, che la Chiesa ò. alcun Pontefice l'habbia. mai affoluțaméte comadato, e però se alcuno lasciasse di cresimarsi per negligenza, ò trascuraggine, ò ignoranza. non faria peccato, ancorche la lasciasse in tempoche deue professar la Fede di Chri-

sto auanti qualche Tiranno. Ne meno è necessario questo Sacraméto ancorche dia forza, è vigore per professare, è diffender la Fede di Christo, perche come dicono li DD.non mancano al Christiano altri mezzise virtùscome sono l'oratione, la Confessione, e l'Eucaristia cons le quali il Christiano, come vero soldato di Christo puole pigliar coraggiose combatà tereintrepidamente per defensione della Legge Euangelica San Tom. q.65.ar. 4.8 Vale. q.72.3.3. Valen. to.4.disp.52 Nau. q.2.punt.3. Nauarro cap.22. nu.9. Vittoria de Confirma- Suar. tione concl.47. Toler. lib.2. cap. 24.11.1 Suarez disp. 38. Ping. n. i. Angles de Confirmatio- Viua. ne q.vnica ar. 5. concl. t. Pie- Filli. tro Ledeima sum: de Confirmat.c.6.ver.Primera conclusion.Pitigiano d.7.q.2.art.2.

num.41. 4 Mà se alcuno lasciasse di cresimarle per dispregio, à vero il padre per dispregio,& incontento non facesse confirmatli fuoi fighuoli, gʻlas

Viualdo de Conf.c.5.nu.6.&

7. Sairo de Sac.in gener.lib.6. c.4.q.1.Filliu.tratt.3. c.2.q.9

gente di sua casa peccheria mortalmente, perche haue ndo lui hauto occasione di poterla riceuere commodaméte,ò farla riceuere à suoi sigliuoli,& ad altri di sua casa, e non hauédo voluto pigliarla, ò farla pigliare, massime se lui non sa di poter hauere comodità di poterla pigliare vn'altra volta; perche così si puol dire, come vogliano li DD. che questo per disprez-2030 incontento non ha volu to pigliarla, ò farla pigliare, e benche creda che la Confirmatione sia Sucramento, e co ferifca la gratia, ad ogni modo perca mortalmente. San-

Tom. Toin. 2.2. q. 186. a. 5. Tolet. Tole. lib.2.c.22.n. 1 1.

5 Peccaria ancora quello

che si ordinasse auanti esser crelimato, perche il Concilio Conc T il. di Trento sess. 23.c.4.comanda che nessuno sia ammesso alla prima tonsura senza essersi cresimato;e se bene non casca nella scommunica, come su di opinione il Nauarr. man.c.22.n.9.non trouandosi questa pena, nondimeno valeria l'ordinatione.

> Anzi dice Soto, che quello che riceuesse, & amministras

se gli ordini; & Atri Sacramenti senza hauer presa la Cresima no peccaria più che venialmente, perche solo il carattere battesmale è necelfario per riceuere, & amministrar gli altri ordini, e non il carattere della Confirmatione. Soto in 4. dist. 24. q. 7. 2.4. Soro.

6 Trè cose si ricercano ne-

cessariamente per l'effetto di questo Sacramento la materia, la forma, & il Ministro. In quanto alla prima, che è la. materia. E di due sorte, materia remota, e materia proffima . la materia remota, che è il Chrisma è vn certo liquore composto d'oglio di oliua, e di balsamo, quale deue esser benedetto dal Vescouo; e non basta che il Vescouo sia eletto, ma bisogna che anche sia confacrato, perche altrimente, come si caua dal Con- Concilio Braccarense, dal Conci- Brac. lio Fiorentino, & vltimamen- Fior, te dal Concilio di Trento Tole. sess.7.c.2. quel liquore non. Nau. saria materia atta per il Sa- Bella

ne. Tolet.lib.2.c.24.n.2.Nauar.c.22.n.8.Nugu.3.p.q.72,

a.3.Bellarm.de Confirmatio-

ne c.8., Pitig. dist.7. 9,1-2.3.

cramento della Confirmatio- Ping-

Suar.

Suzr.

Vaie. Pitig.

Vitt.

Giet.

SoL

Suar. Suar. disp.33.scfl.1.& 2. Filliuc. 2.p. lib.1.c.11. Bart.ab Barn Ang.dial.3.5.4. Siluest.Con-Silu. firmat.nu.2. Angel. Confir-Soto. mat.nu.5. Soro in 4.dist.7.q. Filia. Vitt. 1.a.2. Filliuc. tratt.3.c.2.q.4. Victor. de Confirm.concl.40. Viuald. de Confirm. t.2. n. 1. Tole. S. Antonin. 3. p. tit. 14.11.2. Care. Fior. S.To.

Hò detto che il Chrisma acciò sia materia sufficiente per la Confirmatione deue Viue. esser benedetto dal Vescouo consacrato; perche come si Bart. cana dal Concilio Telerano 8.cap.7. Cartaginese, Fiorentino è stato prohibito de hire divino, che tal benedittione non possa farla il semplice Sacerdote.San Tom. q. 72. a.4. Suar.disp.33. sett.2. Viuald. Valenz. Pitig. Victor. . Bart.ab Ang. & altri citati di fopra.

> 8 Il Gaetano, Sotole Vittor. \$.43. citati dal Suar. disp. 33. sett.2. & altri da Bart. ab Ang. dial.3.5. 12. sono stati di parere, che si come il Sommo Pontefice puole dispensare, che il semplice Sacerdote pos sa conferire il Sacramento della Confirmatione, così ancora possa dispensare, che il femplice Sacerdote possa be-

nedir il Chrisma;e la ragione che allegano èsperche essendo maggior cosa il poter conferire il Sacramento della Confirmatione, che poter benedir il Chrisma; & essendo che de iure diuino solamente il Vescouo puol coferir quefto Sacramentose non il femplice Sacerdote. E con tutto ciò il Sommo Pontefice puol dispensare, che anche il semplice Sacerdote possa conferirlo: adunque molto maggiormente potrà anco dispen fare, che possa far il Chrisma. Di maniera, che se il Pontefice puol dispensare, e commettere al semplice Sacerdote di conferir il Sacramento -stesso, e perche non potrà anco dispensare che possa preparare la materia per detto Sacramento,

Aggiungete che il Sommo Pontefice puol commettere al semplice Sacerdote, che possa benedir li Calici, gli Altari, & altri sacramentali, e perche non anco il Chrisma?

Mi marauiglio bene d'alcuni che attribuiscano questa opinione à Scoto nel 4.dist.7. q.1.la quale opinione se bene per le ragioni addotte puol

puol effer probabile, nondimeno non puol cauarsi dalla dottrina di Scoto, che questa sia sua opinione, perche Scot. in quel luogo ragiona dell'amministrar il Sacramento della Confirmatione, e nondel consacrare, ò benedir il. Chrisma, e mentre dice che la materia remota di questo Sacramento sia il Chrisma: Soggiunge Materia autem remota eff Chrisma compositum. ex oleo oliua, & balfamo, & să-Bissicatum specialites ab Episcopo vel ab alio, cui talis sanciifi. catio poterit committi; dalle, quali parole,ò da altre,che ne foggiunga Scoro non si puole cauare che lui sia stato di opinione, che si possa commettere al semplice Sacerdote di poter cosacrare il Chrisma.

Con.

9 E perche nel Concilio Toletano 8. c.7. si vede che trè cose specialmente sono state concesse al Vescouo per diuina volontà, le quali sono state prohibite, che si possono esercitare da semplice Sacerdote, cioè di consacrar le Chiese, di benedir il Chrisma, e di conferire gli ordini sacri, le quali cose da nessun'

altro, che dalli soli Vescoui si possono esercitare. Adunque ne segue, che quatunque il Sommo Pontesice possa dispensare, che il semplice Sacerdote possa conferire la Confirmatione non per questo puol dispesare, che il semplice Sacerdote benedica il Chrisma.

E dal Concilio di Fioren- Con. za trattando del Ministro del Fior. Saeramento della Confirma: tione si caua, che se bene alle volte il Sommo Pontefice hà dispensato, che questo Sacra, mento l'amministra il semplice Sacerdote l'hà concesso co questa: conditione, che si serua del Chrisma consacrato dal Vescouo; sì che si vedes che se il Sommo Pontesice. hà dispensato che il semplice Sacerdote possa conferir il Sacramento della Confirmatione con la concessione hà voluto dar ad intendere, che mai si è dispensato, nè si puol خها dispensare, che si faccia الله Cresima con altro liquore, che col Chrisma consacrato dal Vescouo Et il Conc. Vor. Con mabiens.c.2. ordinasche nesfuno se non è Vescono ardisca di confacraresò henediril

Chrisma. Chrisma coficere nalhus prater Episcopum presumat, nam illi foli bac dignitas concesfa est.

- EGregorio XIII.che concesse à semplici Sacerdoti » ehe nell'Indie potessero conferire la Confirmatione, li diede questa facoltà con condirione, che adoprassero il Chrisma consacrato dal Ve-. scouo. Sì che si vede chiaramente che se bene è stato concesso, che il semplice Sacerdote amministra il Sacramento della Confirmatione mon gli è stato concesso che possa benedir il Chrisma, e se bene è maggior cosa di conferir il Sacramento, che bemedir il Chrisma, con tutto eiò maggior cosa saria conceder l'vn', e l'altro amemesche concederne vn solo; onde si puol dire, che se il Pontefice hà concesso al Sacerdore di poter amministrat la Confirmatione l'hà fatto, perche spesse volte puole accadere, che non si possono mandar Vescoui per questo esfetto, ma facilmente puol esser che il Sacerdote, al qual si dà que Mautorità che habbia il Chris ma consacrato dal Vescouo,

e di quello, e non d'altro si serua nel Sacramento della. Confirmatione. Coninch.a.3. Filli, n.46. Filliuc.tratt.3.c.2.n.1 3.

- E se il Pontefice concede à semplioi Sacerdoti di poter consacrare Calici, & altri sacramentali, non per quellodeue conceder di consacrare il Chrisma; perche li Calici, & altre cose simili sono instru menti con li quali si amministra il Sacraméto, ma il Chrisma non è instrumento, ma è materia necessaria senza laŭ quale non si puol fare la Cofirmatione.

10 Il Chrisma deue esser nuouo consacrato lo stesso anno nel giorno della Cena, nel qual giorno quanto alla. materia, & alla forma fù instituito da Christo, percioche in questo giorno fù da Chriflo consacrato il Chrisma, come n'habbiamo traditione nella 2. Epistola di Papa Fabiano, & in alcuni Concilii riferiti dal Bellar.c.8. E però Bell. in questo giorno ad imitatione di Christo da Vescoui si consacra il Chrisma. Suarez Suare disp. 32. sett. 2. Bart. ab Ang. Bart. dial. 3. \$. 24. Filliue. tratt. 3.c.1. q.2.e communemente altri.

11 Et il Chrisma vecchio abrugia, perche se il Vescono si seruisse del Chrisma del l'anno passato mentre non fus se per necessità peccaria mortalmente contro il precetto canonico. c.si quis de alio, de To consec.d.4. Tolet.lib.2.c.24. nu.2. Fù compita poi vltimamente l'institutione di questo Sacramento, quando Christo. dopò la sua Resurrettione diede potestà alli suoi Discepoli dell'ordine sacerdotale, & Episcopale, e conseguentemente alli Vescoui, che sono successori dell'Apostoli. Che li disse, Sicut misst me vinens pater, & ego mitto wos. San Gio. 20. dandoli assoluta potestà di coferir questo Sacramento. Di maniera che l'insticutione della Confirmatione possiam dire, che fusse cominciata nel giorno dell'yltima Cena, essendo stata da Christo in questo giorno instituita la materia, e la forma, e su compita quando dopò la fua Resurrettione li diede piena potestà dell'ordine sa: cerdotale, & Episcopale dicendoli, Sicut mist me viuens pater, & ego mitte vos. Coninc. Filli. 9.7.2.1. nu.23. Filliu.tratt.3.

c.1.q.2.num.6.& altri contro Henriq. lib.3.c.1.n.5.

ra Si deue auerrire, che è gran controuersia trà Dottori se per man di questo Sacramento basta che nel Chrisma vi sia il solo oglio di oliue consacrato, senza che vi sia infuso il bassamo. Conuegan ben tutti li Dottori, che per il precetto canonico è necessario non solo l'oglio; ma anco il bassamo, & il Vescouo che si seruisse nella Confirmatione del Chrisma, che non fusse composto anco col bassamo, peccaria mortalme-

13 Ma se il balsamo sia nel cessario de necessitate Sacramenti in questo caso sono diuersi li pareri de' Dottori.

Il Gaetano 3.p.de Confir- Gael matione q.72.2.2. dice che il Sotol balsamo non è necessario, e lo Zanzistesso tiene Soto in 4.a.2.Va- Filialenz.tom.4.disp.5.q.1.pun.2. Barla Cam. Zanard. dirett. Teol. p.1. de Nau, Sac. Confirmat.c.2. Filiar.2.p. lib.1.c.11. Fernand.in exam. Theol.mor. p.3.c.3.\$.2. Barbos in collect.tom.1.lib.1.tit. 16.c.1.n.2. Camerot.de Confirmat.c.2.dub.2.& il Nauar. man. c.22.n.8.

Z

Que-

Questa opinione viene appoggiata al c. Pastoralis de Sacramentis non iterandis. Doue si legge, che vn certo Vescouo diede la Confirmatione col solo oglio senza balsamose fatto ricorso al Papa Innocenzo III. il Papa ordinò che non si douesse innouare alcuna cosasma che cautamente supplisse quel cheincautamente si era tralasciato; adunque mentre il Papa ordinò che non si douesse di nucuo confirmare quello che fù dal Papa confirmato, venne à effer Confirmatione, per conseguenza il solo oglio basta per la materia atta del Sacramento della Confirmatione.

Questa sentenza quantunque sia probabile, nondimeno più ficura opinione è,che per materia di questo Sacramento vi sia anco necessario il balsamo. Pitig.in 4.tom.1. dift.7. q. 1.2.3. Nugn. 3.p.q. 72.a.3. Villalob.in sum.tom. Lede. 1.4.6.diff.2.n.2.Ledes.in sum. to. 1.de Confirm.c. 2.concl. 7. & altri.E la ragione è questa, Con. perche il Concilio Fioretino Pior. afferma, che la materia di questo Sacramento della Cófirmatione sia il Chrisma coposto d'oglio d'oliuase balsamo, come anco lo stesso si caua das Concilio di Tréto sess. Con: 7.can.2.

Onde Gregorio sopra la. Cant. Cantic. cap. 1. trattando del Chrisma necessario per questo Sacramento, dice che l'oglio significa la nettez za della buona conscienza. il balfamo l'odore della buona fama; e lo stesso par che ne accenna il Concilio Fio-Conrentino in queste parole, Se- fior. cundum Sacramentum est Confirmatio, cuius matersa eft Cbrif ma confectum ex oleo, quod nitorem fignificat consciette, & bal-Samo, qued odorem fignificat bena sama per Episcopum benedi-80 .

S. Cipriano foggiunge che Cip. il Chrisma sacro essendo com posto d'oglio, e di balsamo esprime la vnità, e dignità della gloria de' Rè, e de' Sacerdoti.

Anzi che il Concilio di Can. Fiorenza sotto Eugenio IV. Piòr. ponendo che la materia sia necessaria per il Sacramento al Sacramento della Confirmatione assegna il Chrisma. composto d'oglio d'oliua, e

di ballamo. Adunque il balsamo è necessario anco de necessitate Sacramenti. E per corroboratione di questa opinione si puol dire, che quando Papa Innocenzo Terzo ordinò che non si douesse innouare quello, che si era fatto nella Confirmatione dal Vefeauo col solo oglio, volse sot to silentio che non si rinoualse, per schiuar qualsiuoglia. dubitatione; non per questo dichiarò che la Confirmatione si potesse fare col solo oglio, ma la passò tacitamente digendo, Caute supplendum quod incante fuerat emissum; perche la Confirmatione no è Sacramento talmente necessario alla salute del Chri-Miano, che chi non è cresimato non si possa saluare, e però in quel caso possiam dire, che non fu Sacramento perfetto, ma ponendouisi poi con l'oglio il balsamo il Sacramento si sa persetto, che prima era imperfetto.

balsamo sia dell'Indie, ò d'altra parte, pur che sia balsamo; perche si come per il Sacramento del sangue di Christo non importa che il vino sia.

rosso, dia bianco; pur che sia. vero puol esser materia sufficiente per il Sacramento dell'Eucaristia; così pur che sia... balsamo puol esser materia per il Sacramento della Confirmatione. Onde la dichiaratione di Paolo III. e la conces sione di Pio IV. intorno al balsamo, che si riferisce dalli Autori, non fù che li detti Potefici dispensassero nella materia di questo Sacramento; ma dichiarorno che il balsamo era materia sufficiente, e diedero facoltà che si potesse adoprare qualsiuoglia balsamo, perche prima era in vso folo il balsamo della Siria. Suar. disp. 33. sess. 1.

15 Nè meno importa che il balsamo sia in poca quantità, pur che sa balsamo mescolato con l'oglio d'oliue, e sia benedetto dal Vescouo; perche quantunque il balsamo sia in poca quantità solo basta, che tale voguento sia. composto d'oglio d'oline, es balsamoje che il balsamo pos sa communicare all'oglio le sue qualità, e particolarmente l'odore, quantunque il balsamo sormalmente non si ritroua in tutte le parte del Z Chris-

Coni. Chrisma. Coninch.a.3.n.39. Bart. ab Ang. dial. 3. §. 25. Suar. & altri.

16 Si ricerca aneora inquesto Sacramento della Cófirmatione la materia propinqua che è l'vnuone fatta con detto liquore in fronte sotto Tom. figura di Croce. S. Tom. 3.p. q.72.a.9. Bellarm. Tolet. Vavale. lenz. Coninch. Riginald. Le-Coni. desma, & altri citati di sopra.

Bell. Rigi Lede.

17 E si deue fare di neces Suar. sità con il dito, e non con pen nello, ò altro instrumento. Onde dice il Suarez, che non folo è probabile, che questa vatione si deue fare col dito del Vescouo, ma essendo cosa graue non vi è dubbio, che immediatamente l'vntione di essenza si deue fare col dito della mano del Vescouo; perche l'impositione della mano è in qualche modo di essenza di questo Sacramento.

> Che si faccia con la mano ·destra, ò sinistra, ò col pollice, ò indice, ò altro dito non è di essenza;ma per precetto della Chiefa fi deue fare col pollice destro come più atto, e più decente, non per questo si puol cauare, che fia di effen-

za farlo col pollice destro, ò finistro. Suar.disp.33.sett.3. Suar. Emanuel Sà Confir.n.9.Bart. Bart. ab Angidial. 3. S. 25. Coninch Com. a.3.nu. 14. Pitig.d.7.q. 1.a.6. Pitig. Angl.de Confir. a. 3. concl. z. viu. Vittor. de Confir. concl. 50. Filli-Filliuc.tratt.3.c.1.q.7. Rigin. Nug. Nugn. Ledesm. vr supra.

3 18 Se bene gli Apostoli soleuano confirmare solo co metter la mano sopra li confirmandi, e teneua la Confirmatione; questo era per diuina dispensatione nella primitiua Chiela, ma hora vi è necessaria l'vntione, quale mancando saria inualido il Sacramento. E si deue fare nello stesso tempo, che si proferisce la forma, nel modo che habbiamo detto nel Sacramento del Battesmo, perche se si facesse prima, ò dopò con notabil erattenimento il Sacramento saria inualido.

19 Baka ogni poca quantità d'oglio, quanta che possa con il dito vngere in fronte. Bonacin de Confirm. disp. 3. Bon. q.vnica punt. 3. n.6.

Si deue fare necessariamete in fronte, per mostrare l'effetto di questo Sacramento, che è di conferir gratia per

Lede.

gon-

confessar auditamente il nome di Christo. Onde essendo la frôte sedia della vergogna, mentre il Christiano porta il segno di Croce in fronte, viene à farsi ardito, e coraggioso per confessar il nome di Chri Rigi. sto senza vergogna. Henriq. Ang. c.2.n.3. Riginal.n.14.Angles

Bell. concl.3. Bellar Prop.4. Graff.
Bart. num. 11. Camerot.c.7. dub.1.
Bart. ab Ang. dial.3. \$.26. &c.
28.

20 Seil Vescouo facendo il segno di Croce in fronte al cresimando, pecca mortalmente facendolo col l'indice, ò altro dito, che col pollice destro, vi è dubbio frà Dot tori. Zambran.de casi.occurr. temp.mort.c.2.dub.1.n.1.dice, che essendo di precetto enel Pontificale, che l'vntione fi debba fare con il pollice destro, mentre il Vescouo la fà con altro dito, viene à trasgredire il precetto Ecclesia-· flico, e per confeguenza pecca mortalmente. Nondimeno · perche non consta che questa variatione di mano, ò di dita · fia materia graue, ò leggiera, par che poco importa che fi faccia col pollice, ò col l'in-معا dice,ò eon la destra,ò con اعتاب dice,ò finistra mano e però par che non sia peccato graue. Nugn. Nug. 3. p. tom. 1. q. 62. a.4. diff. 3. concl. 4. Dian. de Sac. Confir. resolut. 22.

Della forma, e del Ministro del Sacramento della Confirmatione.

Punto II.

- 1 Qual Ga la forma del Sacramento della Confermatione.
- 2 Se sia necessaria l'inuocatione della sansissima Trinità :
- 3 Quali parole della forma hano di essenza.
- 4 Qual sia il Ministro del Sacramento della Confirmatione.
- 5 Se il Papa puol dispensare che il semplice Sacerdote possa amministrare la Consirmatione.
- 6 Se il Papa possa dispensare, che il semplice Sacerdote, possa benedir il Chrisma.
- 7 Se il Vescouo possa conserire la Cresima quando susce bereticosò scommunicatosò degradato:
- 8 Se l'Abbate possa amminifirar il Sacramento della Confirmatione.

Digitized by Google

. . . . . . 9 Se

Zāb.

9 Se il Vescono possa dar licenza al semplice Sacerdote di amministrar questo Sacramento.

eletto possa conferir il Sacramento della Confirmatione.

11 So il Vescouo senza lisenza del diacesano possa amministrar questo Sacramento extra diocese.

- 13 Se il Vescono possa amministrarla à suos suddets suora della sua diocese.

33 Se il Vescouo possa cantar la Messa solennese benedir solennemente suora della. Diocese.

TA In the tempo h deue far las

15 In qual età h dene pigliare... questo Sacramento.

16 Perche il Vescouo dà una guanciata al confirmato.

17 Se il confirmando deue effer digiuno, e se le deue confessare.

18 Quali effetti apporta la Confirmatione.

19 Chi possa esfer patrino in quello Sacramento.

20 Con qual pena si deue punire quello che reiterasse il Sacramento della Confirmatione.

A forma nel Sacramento della Confirmatione si cana dal Concilio Con Fiorentino in instruct. Armenorum quale consiste in queste parole, Consigno te signa Crucis, & confirmo te Chrismate salutis in momine Patris, Frig,& Spiritus fantis. Amen...... Quali di queste parole siano essentiali per l'essetto del Sacramento della Confirmationesii deuono confiderare nello stesso modo che habbiamo considerato le parole della. forma del Sacramento del Battesmo; perche essendo che il Sacramento della Confirmarione si dice, che sia vn copimento del Battesmo, fi come l'inuocatione della sanrissima Trinità è necessaria. nel Battesmo. Così essendo la Confirmatione ordinata. per perfettionar la fede rice. uuta nel Battesmose quellas coraggiosamente professare, è necessaria ancora per questo Sacramento l'inuocatione della santissima Trinità. San-Tom. 3.p. q.72. a.7. Bart.ab Ang.dial.3. § . 17. Filliuc. trat. Bart. g.c.1.q.11.n.22. Henriq.c.2. Filli. nu.4. Pietro Ledesm. de Sacr. Lede, Confir.c.3.terzera coclution. . Rigi-

Rigi. Riginald. Pelant. Suar. Eman. Pesa. Sà, Coninch. & altri.

2 Negli altri Sacramenti, che non sono ordinati per professar la fede, mentre si riceuono non è necessaria l'innocatione delle Persone della fantissima Trinità, ma inquesto che si professa la fede è necessariase lasciandola saria inualido il Sacramento.

2 E necessario ancora, che non si variano, ò mutano le parole sostantiali, perche se alcuna parola sostantiale si lasciassesil Sacramento non laria valido.la parola Te, la parola Signo, e la parola Confirmo, sono parole talmente necessarie che lasciandone vna, ò più si faria mutatione so-Aantiale, per il che si renderia Suar. il Sacramento inualido. Suar. Filli disp.33.sett.5. Filliu.tratt.3. c. 1.q.10.

> Valido saria il Sacramento se si dicesse Confirmetur seruus Christi;ma dicendo Confirmet te Deus saria dubbio se vi fusse mutatione sostantiale, es conseguentemente se valesse il Sacramento.

> Enecessario ancora, che proferendo la parola Signo si esplica l'altra patola Grucis, c

dicendo Confirmo si esplica l'altra parola Chrismate salutis. . E perche è necessario di espri mere la persona, però il pronome Te non si puol lasciare che saria inualido: il Sacramento.

Enecessario ancora il formar il segno di Croce in fron te con il Chrisma, perche lafeiandolo si verriano à falsisicare le parole della forma, conseguentemente il Sacramento si renderia inualido. Coninch. de Sacr. q.72. a.4. Conë n.65. Filliustom, 1. tratt. 3.c.1. Fillis n.20.

4 Il Ministro di questo Sacramento è solo il Vescouo diocelano confacrato.come habbiamo nel Concilio di Con? Trento sess. 7. c. 3. de Confir. & nel c. Presbyteris de consecr. dist.4. O altro con sua. dispositione pur che sia Vescouo consacrato; perche come nella primitiua Chiesa solo alli Apostoli era lecito di dare il Sacramento della Confirmatione; hora folo li-Vescoui sono successori des gli Apostoli, e però solo li Vescoui possono cresimareje se bene nella primitiua Chie sa era concesso, che toccasse-

ro il Chrisma anco li Sacerdoti, & à loro era anco concesso il poter amministrar la Confirmatione, questo eraperche nella primitiua Chiesa non era tanta differenza. trà Vescoui, e Sacerdori, come nota S.Geronimo, Olim idem presbyter, qui & Episcopus, ma hora solo li Vescout hanno questa facoltà, e solo li Vescoui possono consacrare il Chrisma, come su ordinato nel Concilio Toletano nel Con. 403. fotto Anastasio Papa.

5 Puol ben dispensar il Papa, che la Confirmatione si possa conferire da qualsinoglia Sacerdote. Tanquam miwister extraordinarius à Devin-Bitutus - c. peruenit dist. 95. Bellarm.de Confir.c. 12. Nauarr.c.22.nu.8. Tolet.lib.2.c. 24.num.5. P.Ledeim.sum.de Pitig. Sac. Confir.c.9. Pitig.d.7.q.1. a.5.& 10. Vaiq.3.p.q.72.a.3. disp.219.c.1.nu.3. S Tom q. **72.2.11. Filiar.2.p.lib.1.c.11.** Vittor.de Confirm. concl.49. Coni. Valenz. Riginald. Coninch. Nug. Nugn. Pesant. Graff. & altri. Graf. Ma non puol dispensare il Tole Papa, che quello Sacramento si amministra da chi non è Sacerdote. Tolet.lib. 2.c. 24.n. 5.

6 E se bene si potrebber dire, che si come il Sacerdore con dispensa del Sommo Pótefice puole amministrare il Sacramento della Confirmatione, così maggiormente potrebbe benedir il Chrisma, che è cosa minore Si de quo magis,ergo de quo minus.

Si risponde, che nelle cose; che dependano dall'institutioni di Christo non vale argomentar dal maggior al minore. Perche si come non vale à dire.Il semplice Sacerdote puole per autorità ordinaria consacrare il corpo,e sangue di Christo. Aduque puole ancora conferir gli ordini, e consacrare il Chrisma, che è cosa minore. Perche se Chri Ro hà dato autorità al Sommo Pontefice di poter commettere al semplice Sacerdote, che possa confirmare, questo su per necessità della moltitudine de' Fedeli, non potendosi li Vescoui trouar per tutto; onde acciò più facilmente li Fedeli potessero esser partecipi di questo beneficio hà dato autorità al Sommo Pontefice, che anco possa commettere questa facoltà à semplici Sacerdoti Coninch. Coni

Pilli.

9.n.13. 7 Il Vescouo ancorche fusse scommunicato, heretico, ò degradato puole validaméte amministrar la Confirmatione, perche hauendo il Vescouo riceuuto il carattere Episcopale, nel quale è fondata la facoltà di poter amministrar questo Sacramétosessendo il carattere indelebile, non lo perde per scommunica, ò heresia, ò degradatione. Esi come puole validamente conferir gli ordini, così validaméte ancora puole cresimare. Suar. disp. 36.

Nug.

sett. 3. Coninch. 720. 2. 11. Emanuel Sà. v. Confir.circ Pitigo finem, Filliu.tratt. 3. c. 2. q. 3. nu.29. Pitig. Henriq. Nugn. & altri.

8 Se l'Abbate non è Vescouo, benche sia mitrato. possa amministrar li pontificali à lui conuenienti, non puol conferire il Sacramento della Confirmatione.

9 Il Vescouo ancorche sia confirmato, e consacrato non puol commettere al semplice Sacerdote, che amministra questo Sacramento. Viuald. de Confir.c.4.n.5. Valen. Bel-

a.3.n.46. Filliu.tratt.3.c.2.q. larm.Coninch. Filliu. tratt.3. Coni, n. 28.

to Il Vescouo che non è consacrato, quantunque sia. nominato, & eletto Velcouo, perche ancora non hà riceuuto il carattere Episcopale non puole amministrar la Confirmatione, ma se è confirmato, perche haue riceuuto il carattere dell'ordine Episcopale, nel qual'è fondata la potestà puole validamente confirmare. Suar. Valenz. Coninch. Bellarm. & altri citati di so- Val.

Coni. Bell.

11 Senza licenza questo Sacramento non solo non si puole amministrare dal Sacerdote, ma nè anche da qual si voglia Vescouo, ancorche sia consacrato quando non è diocesano, & amministrandolo senza licenza del diocesano valeria il Sacramento, ma il Vescouo restaria sospeso.

Anzi che nè anco gli Arciuescoui mentre sono in visita possono conferire la Cresima à lor sudditi senza licenza del Diocesano ord nario, perche questa è attione solo appartenente alle giurisdittione ordinaria cap.interdicimus q.1. Tolet.lib.z.c.24.nu.2. Eman. E. St.

Hen. Sà v. Confir.nu.2. Henriq.lib.

3.c.6. n.6.

12 Nè meno puol'il Vescono in aliena diocese confirmar li suoi suddiți, ò altri, ò esercitar gli atti pontificali senza licenza del proprio Ve-· scouo diocesano come su dichiarato da Cardinali sopra Cone il Concilio di Trento sess. 6. Trid. c.s.de reform. doue si prohibisce espressamente sotto pena della sospensione ipso fato incurrenda, Ne nullus Episcopus in alterius diacesi pontificalia exerceat absq; ordinarij losi expressa licentia , & in per fonas alseri ordinario subiectos.

Cam. Camerot de Cofir.c.7.dub.3. Rigi. Riginald.n.21. Suar. disp.38. Suar. & altri da lui citati.

fuora della sua diocese, e senza della sua diocese, e senza del Vescouo diocesano dar la benedittione solenne, e cantar la Messa póttiscale, perche pare che queste cose si contengano sotto il nome di pontificale, do quali, si parla nel concilio in Bonacde Confirm. disp. 3. q. vnica punt. 2. n. 12.

Sacramento d'ogni tempo; cuam che vi sia l'interdetto;

& in ogni luogo honesto, ma il più conveniente saria la Chiesa come vogliano Henriq.e Coninch. Ma Nugn. è di Nag. opinione che il Vescouo dando questo Sacramento fuora della Chiesa che pecca mortalmente, perche dice Sicus est percatum mortale solemniter baptiz ire extra Eccle fiam, cum fiat contra universalem Eccleha consuctudinem in re graui. ita confirmare extra Ecclefiam. Nugn.q.72.2.2. Nondimeno Nug. mentre si osserua la constretudine; dalla quale non si deue partire senza giusta causa, e benche si conferisca questo Sacramento extra Ecclesiam, il Vescouo non pecca, come nota Emanuel Sa v. Confirm. E. Sá. mu: : ... Onde quantunque per l'ordinariose communemente questo Sacramento si amministra in Chiesa; nondimeno questa consuetudine è stata riceutta non con fanto rigore, che amministrandola. altroue in luogo decente il Vescouo pecca mortalmente. Bonacin. de Confirm. disp. 3. Bon. q.vnica punt.2.

ramento tanto à huomini ; come à done di qualsuoglia

età

età, pur che sia battezzato, che altrimente non valeria la Confirmatione. Meglio saria che il confirmando hauesse almeno l'vso di ragione, e non fusse minore di sette an2 ni, acciò si potesse ricordare hauer riceuuto questo Sacramento, e non pretendesse pigliarlo vn'altra volta, perche essendo questo Sacramento, che imprime il carattere, non

si puole reiterare.

16 E però nella Confirmatione il Vescouo li dà vna guanciata, non solo accioche se ne ricorda, ma anco acciò si faccia esperienza della sua fortezza, perche mentre si constituisce soldato di Christo, deue vincere qualfiuoglia tétatione de' nemici di Christo, mondo, carne, e demonio, & è necessario che anche patisca trauagli per amor di Christo, e per questo si vnge in frote col segno della Croce, accioche il Christiano no A debba vergognare della. Croce di Christo, ma quando fusse bisogno esser proto confessarla per tutto il mondo. I deo in fronte, dice il Concilio di Fiorenza, vbi verecundie sedes est confirmandus inungisur ,

ne Christi nomen conficeri erubescat, & precipue crucem eius, qua Iudais scandalum, Gensibus autem Aultitia secundum. Apostolum, propter quod Crucis Agno signatur.

17 Alcuni hanno detto, che meglio saria che li figliuoli fussero cresimati nell'infantia, nondimeno perche è meglio riceuerlo col l'vso di ragione, si è messo per vso di darlo in tempo che vi fia la ragione. Tolet.lib.2.c.24. E. S4. Emanuel Sà, Riginald. Nugn. Rigi. Graff.Hériq. Coninch. Pitig. Nug. Camerot. Vittor. & altri.

18 Deue quello che fi Coni. Cresima esser digiuno, & ha-Pitigo Cam. uendo peccato mortale pri Vite ma si deue confessare, se bene queste non sono di necessità, ma solo di decenza, e consiglio, ma lo douerebbono ofseruare almeno quelli, che hanno dodeci, ò più anni, à quali se hanno peccato mortale li basta, e gli è necessaria la contritione mentre non si preparano con la Confessione. Così ance il Vescouo, che la conferifce non importache sia digiuno, e deue esser in gratia altrimente peccaria mortalmente mentre fusse in

Con. Fior. Hen.

peccato mortale, e non hauesse almeno contrittione, Henriquez lib.2. cap.5.nu.6. Rigi. Syluestro v. Confir.q.4. Rigi-Bart. nald.nu. 17. Bart. ab Ang. dia-Tabi. logo 3.8.35. Sant'Anton. 3.p. Graf. to/14.cap.14. Tabienna ver. Tole. Conf.n. 10. Graffio 2.p. lib. 1. E.Sa. cap.5.nu.12.Angelo v.Conf. nu.6. Toleto lib. 2. cap. 24. n. 9 Emanuel 5à v. Conf.n.1.Camerora de Confirmat. cap.6. dub. I.

> 19 Trè effetti apportaprincilpalmente il Sacraméto della Confirmatione, prima conferisce il caratteres col qual il cofirmato si ascriue alla militia come vero soldato di Christo per resistere alle tentationi de nemici, però si vnge in fronte, per denotare, che non deue vergognarsi di portar la Croce di Christo, & essendo bisogno prontamente confessarla per tutto il mondo. Si lega convna fascietta il fronte, & il Vescouo li dà vna guanciata, acciò si ricorda hauer preso questo Sacramento, che per non essere reiterabile nonardisca volersi di nuouo cresimare; come anco per provare la sua fortezza se sarà

pronto di sopportar l'ingiurie, e patir trauagli per amor diChristo. Toleto, vt supra.

Secondariamente questo Sacramento conferifce al Confirmato la gratia, la quale li vien data percorroboratione della prima gratia riceutta nel Sacramento del Battesmo. Toleto.

Tole

Tole.

20 Terzo si coferisce l'affinità spirituale, che si contrahe trà il Confirmato, & il Patrino, è puol esse patrino vn solo, & anche dua, puol esfer donna, & anco huomo. Ma. quello che è stato patrino nel Battesmo, se non fusse per necessità. non deue esser patrino nella Cresima.

Il marito non puol esser patrino della moglie, nè la moglie del marito, nè fratelli de sorelle jò sorelle de fratelli trà di loro.

Quello che è patrino deue esser confirmato, perche les non fusse confirmato noncontraheria affinità, ò parentela spirituale, quale si contrahe solo trà il patrino e il confirmato.

21 Se vno reiterasse las Confirmatione dicono alcuni che si faria irregolare, co-

nie quelli, che reiterano il Battesmo. Mà perche nella. legge antica non si sa mentione di tal irregolarità, direi più tosto, che la pena fusse diuersa, & arbitraria. E questo Sacramento non è necessario necessitate salutis, perchel'huomo si puole anco saluare sensa esser confirmato, come habbiamo detto di sopra. Tol. Toleto lib. 2. cap. 24. n. 11.12. Suar. & 13. & altri DD. communemente. In altre difficultà si potrà vedere il Suarez, che ne tratta diffusamente.

## RAGIONAMENTO XI.

Dell'institutione del Santissimo Sacramento dellEuearistia. Punto Primo.

In che tempo ha stata instituita la Santifima Eucarifia.

Di che età era Christo quădo institut il Sacramento dell'Eucaristia.

3 Perche confa Christo bà insituito questo Sacramen4. Quante cofe Bricercano per effettuare el Sacramento dell'Eucarissia.

Qual sia la materia per il corpo di Christo.

Se il Pane puol esser d'altra materia, she di frumento

di grano. Se la secola de della madei

7 Se la secola ha della medesma spetie che del grano.

8 Di che acqua deue essere impassato il pane.

9 Se la pasta puel esser maseria per il Sacramento.

per il Sacramento dell'Eucarilliai

11 Se il pane fatte di grane corrotto fin materi : fufficiente per il Sacramento.

12. Se l'amido possa eser materia atta per sarne pane, per il Sacramento.

13 Se la materia consacrabile necessamente deue esser presente.

14 In qual forte di pane deue il Latine, & il Greco fare il Sacramento.

15 Se il Latino trouando nella Chiefa Greca polla far Sacras ento in fermentato.

16 Se in cafo de necessirà passa il Latino confacrare pane fermentato.

1 Tut-

Vtti li P.P. Dottori, e Theologi conuengano senza alcuna contradittione, che il Santissimo Sacramento dell'Eucarifia sia. stato instituito da Christo Nostro Signore il primo gior no dell'Azime, e nell'vitima cena fatta con li suoi Discepoli nella Città di Gierusalem; nel qual tempo in tutti li fini d'Ifrael non vi era pane fermentato, mà solo azimo secondo il precetto del Esodo cap.12.& 13.Si caua dal-Euangelio di San Matteo c. 26.da San Marco cap. 14.e da Con. San Luca cap. 22. E così fu Vien. diffinito da Clemente V. nel Concilio Viennense nella. Clementina vnica de Reliquiis, & veneratione Sancto-

Sugr. cilio di Trento sess. 13.c.1.2. Agiunge Suarez disp. 41. q.43.sess.4.che fù nel principio della stessa notte frà l'vna è le due hore. Ego vero dice egli existimo in principio nockis politransaciā unam, vel ad summu duas boras post solis occasum esse institută. E fu nel fine della quartadecima Luna incominciando la quintadecima dopò l'equinottio hie

rum: & vltimaméte del Con-

male, etrado il vigesimo quin to giorno del mese di Marzo: nel quale il grand'Iddio haueua creato il Mondo; il Verbo Eterno s'incarnò nel vetre sacratissimo di Maria Vergine.E fù crucifisso in mezzo & dui Latroni. Onde dice Atanafio ad Populum Antioche num q.17.che la creation del Modo; l'Incarnation del Verbose la morte di Christo accadettero tutte, se bene indiuersi anni in questo medesmo giorno. Non però couengano li Dottori di che età fusse Christo in quel temposche instituì questo Santissimo Sacramento.

2 Hireneo lib. 2. contra Hier. hæreses cap.39.cap.40. dice, che Christo visse in questo mondo quasi cinquanta anni,e nell'età di quasi cinquat'anni instituì il Santissimo Sacramento dell'Eucaristia. opinione poco fondata, e dà nessuno quasi riceuuta.

Alcuni altri trà quali fù Clemente Alesandrino lib. 1. Cle. strom, che fù nel trentesmo Ales. anno di Christo, assignando à Christo solo 3 nanni di sua vita.

Bedanel libro de ratione Bedal temremporis cap. 7. Benedetto Pererio lib. 11. in Daniel. q. 7. & altri dicono, che sù nel principio del trigesimo terzo anno.

Mari. Mariano Scotto nel Cronologi con molti altri dicono che fù nel 33.anni hauendo Christo incominciato il
34.di sua vita in carne humana.

La commune opinione seguita dalla Chiesa conforme à questa, più seguita, è veridica, è che Christo instituì la Santissima Eucaristia nel 33. anno, è trè mesi compitische egli visse al mondo in questa carne humana.

Baro.

Et il Baronio, che dice, che fir nell'anno 34. Credo io che intenda dal giorno dell'Incarnatione del Verbo nel ventre di Maria sempre Vergine sino alla detta notte della Cena, che appunto sono 34. anni, e dalla notte del Natale 33. anni e trè mesi compiti.

Questo è certo che il Santissimo Sacramento dell'Eucharistia su instituito da Christo prima della sua passione, e morte, e nella stessa notte, che doueua esser tradito.

3. Haueua ben. Christo promesso altre volte darci questo Sacramento, come si legge in San Gio. al 6. ma non haueua voluto esibirlo prima, altro che in questa notte della sua vitima Cena, doue prima di patire volse far Pasqua con li suoi Discepoli, Desiderio desideraui boc Pascha manducare vobiscum antequam pațiar - Et in quella designò Christo la materia e la forma di questo Sacramento. Onde per lassar eterna memoria delle cose sue mirabili, volse che perpetuamente questo Sacramento restasse al mondo, come vn pegno dell'infinito suo amore, Cum dilexiset suos in finem dilexit eos; E però ne diede piena, e libera potestà alli Apostoli,&à Sacerdoti loro successori', che potessero far questo Sacramen+ to per sè, e similmente di poterlo distribuire à fedeli quado li disse. Hoc facire in meam commemorationem, Che la Chiesa ne canta, Sie sacrificium istud instituit cuius officiu comitti voluit sulis prasbyteris; quibus Be congruit, vt sumant, & dent cateris. Con le quali parolesi vede chiaramente, che

che quella opera non l'hà operata Christo, come vno de gl'altri suoi miracolische lui fece in vita sua. Mà hà in-Rituito questo ineffabil Sacramento, acciò perpetuaméte si troua nella Chiesa in vso de fedeli, come vn memoriale, col quale sempre il Christiano renoua la memoria. della fua passione è morte. Resolitur men oria passionis esus S. To. mens implesur, &c. San Tom. Suar. 3.p.q. 74.ar.5. Suarez disp. 39 fett. 1.& altri.

> 4 Trè cole si ricercano singolarmente per effettuare la Santissima Eucaristia; cioè la materia, la forma, & il Miniftro.

In quanto alla materia bifogna sapere, che è di due forte; vna per il corpo di Christo, el'altra per il suo Sangue; El'vn'e l'altra si come distintamente si consacra, così distintamente an ora si deue considerare. Dobbiamo però auertire, che se bene in questo Sacramento vi è doppia materia, e doppia forma, non per questo si puol dires che vi sia doppio Sacramento, perche come sotto quelle spetie di pane,

di vino si contiene vn solo, che è Christo, così ancora vi è vn solo Sacramento, che è la Santissima Eucaristiaie come vi si contiene vn sol effet to. & vn sol fine di transustătiare quelle sustanze di pane, e di vino nel corpo, e sangue di Christo, così ancora per quell'vnità si significa la mi-Rica vnione, che fà Christo con la Chiesa per gratia. To- Tol. leto lib.2. cap.25.nu.1. Suar. Suar. tom.4.disp.43.

La materia remota per il corpo di Christo, è solo il pane di frumento, e così si deue tener di fede. Accepis lesus panem, & benedixit, ac fregit dedit discipulis suis dicens Accipite, & manducate Hoc est corpus meum. E la ragione è questa perche si come nel solo pane di grano consacrò Christo il suo corpo, e dopò sogiunse. Hoc facile in meam commemorationem. Così il solo pane di grano è sufficiente materia per il Sacramento dell'Eucaristia. Perche alle volte il pane si compone d'altra materiasche di vero frumentosnon dimeno solo il pane fatto di grano si puol chiamar vero pane; sendo che il pane fabri-Cato a

meno non sia della specie di grano, non si puole propriamente chiamar pane, ma più costo cibo d'animali, essendo questo stato ritrouato per remediare à non douer patir morte per fame, che per nutrire, e'sostener le forze humane, essendo che sà il pane di grano, come sù notato da San Geron, sopra ezectiel al 4. Vasq. 3. p. disp. 70, c. 1. c. 3. Graff. 2. p. lib. 1. c. 6. n. 4. Angl.

Graff. Graff. 2. p.lib. 1. c. 6. n. 4. Angl. Aug. de Euchar. q. 1. 2. 3. concl. vni-Con. ca, Camerot de Euchar. c. 7. & altri.

Di maniera si conclude.

che solo il pane fatto di grano, e non d'altra spetie è materia sufficiente per il Sacramento dell'Eucaristia, E così
si deue tener di fede, come su
Fior. diffinito nel Concillo FiorenConc. tino in decreto vnionis; nel
Later. Concilio Lateranense cap.
Grid. firmiter, & vltimamente nel

6 Il pane fatto di orzo di auena, di faue, di miglio, di castagne, di mellica, ò d'altre simili sorte di biade, ò legumini differenti in specie dal frumento di grano non possono essere conveniente ma-

Concilio di Trento sess. 12.

teria per questo Sacramento?

7 Dicano bene alcuni come S. Tom. q. 74.23. Came Came rot de Euch.c. 6. dub. 9. Hen-Her. riq. lib. 4. c. 9. & altri, che la secola sia della medesma spetie del grano, quantunque sia alquanto inferiore, & esfendo della medesma spetie vogliono conseguentemente con sia atta materia per il Sacramento dell'Eucaristia.

Molti sono di contrario parere, e negano che la secola in questi nostri paesi sia del la medesma spetie del grano; qual'opinione à mio giuditio par che sia più probabile, e così tegano Viuald.de Euch. Viuzi c.2.n.11.& 13. Pelant.3.p.q. Pela-74.a.3. disp. 1. & il Bonac.de Euch. disp.4.q.2. punt. 1. stima,che la seconda opinione sia più probabile della primas e chi vsasse per il Sacrame+ to dell Eucaristia pane farto. di secola, non essendo stimas ța la secola în questi nostri pacfi granospeccaria mortale mente scruendos in vn negotio così grave, come è la santissima Eucaristia di materia dubbia.

6 Di più il pane deue els ferimpaltato quantunque sia

Digitized by Google

G\$

di frumento di grano con acqua naturale elementare, e non con acqua artificio la, cou me saria acqua distillata das rose, da fiori, di latte, à d'altro simile liquore, se però non ve ne fuse tanta poca quatrità, che l'acqua naturale non hanesse mutata la sua natura, à persa la sua spetie, perche la poca quantità non distrugga, ma si conuerte nella natura della prima, e però all'hora quel pane saria materia sufficiente per il Sacramento.

Al simile si dice ancora del. la farina, che se d'altra materia ve no fusse poca quanti; tà, che non inutalse la lua natura, come puol accadere che acl grano vi siano alcuni acini d'altra biadà, è logumi faria valido il Sacramento. To-L. Sa. let.lib.2.c.25.n.2. Armill. de Euch. 6. Emanuel Sa.v. Missa Moss. num.4. Bart ab Ang. dial.4. S. 326. Siluest. v. Euch. 1.n. 3. Molfes.tratt.3.c.2.num.18.& altri.

> 9 Nèmeno deue elser pa-Masperche le bene come dice Soto la pasta non differisce in spetie fisica dal pane, nondimeno la pasta non puol chiamarsi pane, e per confeguen

za non è materia sufficiente? Così dicono Tolet lib.2 n.1. Tole Gaetan.3.p.q.34.a.3.Viuald. Viual de Euch.c.2. n. 16. Filliu.trat. 4.c.3.q.7.n.79. & altri.

to Deue il pane esser cot to al forno quasi assato, ò con serro caldo, ò in altro modo simile, perche cotto al Sole, فه in altro modo simile no puol chiamarsi pane e confeguentemente non puol far Sacramento. Vasq.3.p.disp. 70.c.4.Pitig.dist 11.q.6.dub. 2. & altri .

11 Il pane non deue effes corrotto, ò fatto di materia. contotras e però l'amido non è materia sufficiente, essendo fatto di frumento corrotto.

Dicono bene alcuni che l'amido se di nuovo si riducesse in farinase di muouo'se impastasse con acqua naturalel, e cotto al fuoco pur che saria sufficiente materia per il Sacramento, se però quell'amido fusse stato fatto di grano. S. Tom. 3. p.q. 74. a. 3. ad 4. Prig. Pitigian dist. 14. q.6. dub.f. concl.5.

12 Scoto nel 4. dist. 11. Scots q.6. porta vna bellissima dortrina; se di tal'amido si possa. sar materia per il Sacramen-

to dell'Eucaristia. E dice che più probabile l'amido non sia che sia materia sufficiente, es che alcuno seruendosi di tal materia peccaria mortalmen. te espònendosi à pericolo invn dubbio di tanta importanza di non far Sacramento. Vero dice egli che se il Sacerdote adoprasse tal panese che non fusse per sua colpa, ma più tosto per difetto del Ministro, che l'haue preparato, quale peccaria senz'altro gravissimamente per la negligenza, ò sua trascuraggine vsataci. Se poi il Sacerdote adoprando tal materia pensandosi che fusse ben disposta. & atta al Sacramento. Incaso che non fusse materia. confacrabile, cerro che il Sacerdote non confacra; non. per questo il Sacerdote commette Idolatria, nè meno dà occasione al popolo di commetterla, perche per quanto lui credeua, pensaua che fuise materia attaje degna d'esser adorata da lui, e da tutti, essendo questa ignoranza inuincibile, e però ne anches peccaria.

13 La materia confacrabile necessariamente deue esserpresente, acciò si possa asfignare questa, e questa, e quatunque fusse gran quantità pure la puole consacrare. San Tome Tom.3.p. q 78. a.6. Valenz. Val. tom.4. disp.6. q.2. punt.1. & altri communemente.

14 Il pane deue esser azie mo,cioè non fermentato;perche se bene li Greci consacrano in pane fermentatoselsendoli così permesso dalla. Chiefinon per questo lo demono fare li lacini; perche fee bene valeria il Sacramento nondimeno peccaria mortalmente tanto il latino consacrando nel fermentato, come il Greco nell'azimo, perche ciaschedun deue seguitar l've so, e costumanza della sua... Chiefa. Suarez de matilib. 3. Suar disp. 18. Nugno q. 70. 2.4. Nug. concl.7.Azor.1.p.lib.10.c.23. q.8.

15 Se vn latino trouando. si nella Chiesa Greca possa celebrare nel fermentato, & il Greco nell'azimo. Si rispode che valeria il Sacramento, ma peccaria I'vn', e l'altro mortalmete, perche ciaschedun deue vstre il rito della sua Madre Chiesa. E per il Decreto di Pio V. sotto l'an-

Bb 12

no 1564. l'vn', el'altro restaria irregolare. Ne Greci latino more Messas de uina oficia celebrent nec latini è contra sub pana suspensionis perpitua à dinisana pissi Ganat, verbo Græcorum-

> 16 Anzi vn latino non potendo hauer pane azimo, più presto deue in caso di necessità lasciar morire l'infermo senza viatico, che consacrare nel fermentato; benche il comunicarsi in articolo di morte sia precetto diuino, & Ecclesiastico. Perche il precetto diuino non commanda chesia violata la legge mentre è ordinata per riuerenza d'vncanto Sacramento. Bonacino disp. 4. 9. 2. p. 11.

E la ragione è questa, perche si come per communicare vn'infermo non è lecito di
celebrar Messa senza le vesti,
ò vasi sacri, ò in digiuno, aduque nè anche di celebrare,
nel fermentato. Perche se il
Sacerdote in tal'occasione,
fusse tenuto à far Sacramento, saria tenuto almeno per
osseruanza del precetto diuino, che l'infermo è tenuto in
articolo di morte di communicarsi, ma il precetto diuino
non obliga quando per lo

stelso adempimento si viola riano le leggi ordinate per riuerenza d'vn tanto Sacraméto, perche si come è maggior - dignità, così è maggior necessità, e perche questa è gradissima, che spetta per riuerenza, e culto di Dio, più pre-- fto si deue hauer rispetto alla riuerenza debita al Sacraméctosche alla necessità del profe simo, quale non è tanta, che non li si possa souenire, con altri mezzi come è la contritione, e Confessione, & altri Sacramenti. Adunque &c. Bonacin disp. 4. q. 2. punt. 1 1. Bond . n.II.

Della materia necessaria per il sangue di Christo.

Punto II.

1 Qual sa la materia necessaria per il Galice.

2 Qual sorte di vino sta materia per il Sacramento.

3 Se il vino congelato ha materia atta per il Sacramento del sangue.

A Se il molto cotto fia materia

5 Sel'aceto posa esser atta ma-

Se la ceruicia fa materia ca-

Digitized by Google

Fon.

-Y YL Sacramento dell'Eucaristia non solo consi-Re nel corpo di Christo, ma anco nel sangue, e però nonsolo vi bisogna materia per il corpo, che è il pane, come habbiamo di già veduto, anco vi bisogna materia per il sangue; & hauendo Christo confacrato il suo sangue con materia di vino, adunque il vino sarà sufficiente materia

per il sangue.

Everamente non poteua ester materia più conueniente perquelto Sacramento del l'Eucaristia che pane, e vino; perche essendo l'Eucaristia vna refettione spirituale, & essendo anco pane, e vino ordinaria, e conueniente refetzione humana; adunque panese vino è la più atia materia per questo Sacramento. Di maniera che come il pane è atta materia per il corpo, così materia atta per il sangue dil vino; quale deue esser vino di vite, così dicono tutti li Dottori. E la ragione, perche hauendo Christo con il vino di vite instituito questo Sacramento; il vino ancora deue esser la vera materia per il Sangue.

2 Non importa che il vino sia bianco, ò rosso, perche se bene differiscano quanto alla qualità, & accidente, con tutto ciò l'vn', e l'altro è vino di vite. E come nella materia del corpo non importa che il grano sia di Caluigia, di Saragolla;ò altro grano, purche sia frumento, e materia atta per il Sacramento del corposcosì ancora ò che sia vino rosso, ò bianco è sufficiente materia. per il sangue . S. Tom. s.p.q. Tom. 77. a.8. Bart.ab Ang. dial.4. §. 338. e molti altri.

Il mosto è materia valida perche il mosto veramente è vino; nondimeno non deue il Sacerdote seruirsi del mosto che fusse troppo torbidosper. che peccaria mortalmente per la poca riuerenza d'vn tanto Sacramento.

Il vino fatto miracolosamente è materia vera per il Sacramento. Come v.g. saria stato il vino miracolosamente fatto da Christo nelle noz ze di Canagalilea, perche se bene quel vino fù fatto d'acqua, con tutto clò era veramente vino come se fusse stato di vite. Henriq-lib.8.c. Hens 12.& altri.

Digitized by GOOGLE

Il vino agro che comincia A farli forte è sufficiente materia in caso di necessità ma peccaria mortalmente il Sacerdote mentre dubitasse che fusse aceto servendosi di materia dubbia & esponendosi à pericolo di consacrare vna materia insufficiente con pericolo di non far Sacramento. Bart. ab Ang. dial 4. §.343. Pitig.dist. 11.q.7 concl.6. Vittor.de Euch.concl. 5 2. & alai.

~3 Il vino congelato è mareria atta, perche pure de sui natura è vino, e si puole bere almeno succhiandolo, lambendolo, e struggendolo inbocca: e ancorche habbiamo detto che l'acqua gelata non è materia att i per il Battesmo,non per que do il vino ge-·lato non è materia valida per il Sacrameto dell'Eucaristia. Perche l'acqua nel Sacraméto del Battesimo è necessario che laua il che non puol fare il giaccio, ma nell'Eucaristia non si ricerca che la materia. attualmente si beua, ma che si possa bere, come in effetto si puol bere il vino gelaro. Suar. Suar.disp.45.sess.1. Riginald. nu 25. Filliu.tratt.4.c.3.q.9.

n.87. & altri.

Vitt.

4 Il vino troppo cotto nonè materia sufficiente, perche propriamente non è vino hauendo mutata spetie. S. Antonin.3.p. it. 13.c.c.n. 1.S. Tom. Tom. q.47.2.5. Henriq.lib.8.c.12. Hen. Nugn. q.64. a.5. Vafq. 3.p. Nug. disp.175.c.2.n.13. Graff.2.p. 6raff. lib. 1.c.6.n. 14. Vinald. Euch. Viuzi cap-3.n.3.c.6.con molti altri.

Aceto non è materia atta, perche l'aceto non è propriamente vino, ma più tosto vino corrotto. Agresto nè meno, perche ancora non è vino, se bene si troua in preuia dispositione per farsi vino.

L'vua si conoscerà quando vorrà produrre il vino se spre mendola il suo liquore sarà dolce.

Il vino detto acquato, perche entrando in questo vino molta quantità d'acqua, più presto si puol chiamare vino temperato che vino di vite; e però non puol esser materia. atta per il Sacramento. Suar. Suar. Filliuc.Molfes. co molti altri. Fili.

6: La ceruicia non è atta. Molfi materia, perche non è vino di vite, nè meno altro vino artificiale fatto d'altra materia. che d'vua di vite; onde il vino spremuto da granati nonpuol

puol esser materia per il Sacramento; perche non è vino di vite, quale solo è valida, materia per tal Sacramento, come molto bene si caua dalle parole di Christo, Nen bibam amodo de bos genimina visis vsa; in diem illum. Matt. 26. e così tengano tutti i Dottori communemente. Toleto. Vale. Valenz. Suar. Henriq. Molfes. Suar. Rigin. Pitig. & altri.

Hen. 6 L'vua è più tosto cibo moss. da mangiare, che liquore da Piris bere; non è materia per il Sacramento dell'Eucaristia, così tengano communemente tutti li Dottori citati.

Della forma per il santissimo Sacramento dell'Eucaristia. Punto III.

- te sorte per il Sacramento dell'Eucaristia.
- 2 Perche la forma dell'Eucari-Stia si deue proferire inpersona di Christo.
- 3 Di quanta forza è valore fiano le parole della forma del Sacramento.
- Come fotto le spesie di pane si

spetie di vino il corpo.

- 5 Che eofa baueria confacrate il Sacerdote in tempe che Chrisse si treuò nel fepelcro.
- 6 Se la parola Enim sia neces-
- 7 In quanti modi che puol variar la forma.
- 8 Se susse le parole della consacrassone del Calice sianq necessarie per il Sacramèso.
- 9 Che si deue di quel Calice in caso non sussero proserste tutte le parole della sorma,
- 20 Se in dubbio se sia Sacrameto si deue reiterare la conf sacratione.

re la fantissima Encaristia è necessaria la forma materia; ma anco è necessaria la forma; e si come la materia è di due sorte, una per il corpo di Christo, e l'altra per il suo preziosisimo sangue. Così ancora si ricerca forma per il corpo, e forma per il sangue; in quanto alla forma per il corpo sono le stesse parole, con le quali lo stesso Christo Signor nostro lo consacrò. Hac est enim corpus menus. E co

le stesse parole deue anco il Sacerdote consacrarlo; perche quando il Sacerdote consfacra il corpo di Christo, non deue parlare in persona propria come da se stesso, dicendo Ego te consacra in nomine.

Patris, cor. ma deue dire Hog est corpus meum.

Perche in questa consacratione no si dà potestà alcuna, ò si conserisce gratia ad altri, ma solo si consacra il corpo, e sangue di Christo. Ne gli altri Sacramenti, che si conserisce gratia ad altri, il Sacerdote parla in persona prima, Ego te baptizo dec. Ego te consirmo, Ego te absoluo in nomine dec. Ma in questo Sacramento che contiene il corpo di Christo si parla in persona propria di Christo, Huc est enim corpus meum.

2 Onde nella forma de gli altri Sacramenti, che vi puol essere qualche impedimento dalla parte del suscipiente, mentre v.g. non vi concorresse la sua intentione; cosa necessaria acciò il Sacramento sia valido, e sortisca il suo esfetto, la forma deue essere in persona prima Ego te baptizo in nomine Patris, &c. Ego te confirmo & c. Ma nel Sacrameto dell'Eucaristia, che la forma non opera in soggetto che
riceus il Sacrameto, e vi possa porre qualche impedimeto per renderlo inualido, la,
forma opera intorno aila stessa materia, la quale non vi
puole porre alcun impedimento, acciò il Sacramento
non sortisca il suo effetto, e,
però in questo Sacramento la
forma si deue proferire in,
persona terza Hoe est enima
corpus meum.

3 E sono queste parole di tanta efficacia, che hanno forza di transustantiare quella. fostanza di pane nel vero corro di Christo, di modo che statim proferite le parole inquell'hostia consacrata non si trona più pane, ò sostanza di pane, ma folo rimangano quelli accidenti di colore, di ¶apore,di odore;e quelle prime qualità che si chiamano spetie di pane, sotto le quali si ritroua realmente presente il corpo di Christo, e quelli acridenti . miracolosamente ssi softengano per se stessi, senza che siano appoggiati non solo al corpo di Christo, ma ne anco ad alcuna foltanza ci**fendo** 

sendo che quella sostanza di pane di già si sia realmente transostantiata nel verò corpo di Christo, Accidentia dice Tom. S. Tom. opusc. 57. Gne subiecto in codem subhitunt, vi fides locu babeat, dum visibile innisibiliter sumitur aliena specie occultasur : & sensus à deceptione reddantur immunes, qui de acciden. tibus judicant sibi notis .

E lo stesso ancora accade , nelle parole della confacratione del vino, doue non rimane alcuna sostanza di vino, ma solo gli accidenti, sotto li quali si troua il vero sangue di Christo. Onde tauto il corpo, quanto il sangue si cotiene sotto quelle spetie di pane, e di vino. E quatunque quelli accidenti patiscono, ò si corrompano, non per questo patisce, ò si corrompe il corpo di Christo, ma sempre rimane incorrotto, & impassibile, e tutto si troua in qualsiuoglia parte di quelle spetie, Tom. Quinimo dice S. Tom. diaino Sacramento sub qualibet dinisionis particula integer perseuerat. Onde tanto ne sume que-Ao che piglia parte dell'hostia consacrata, quanto quel-10 che la piglia tutta Sumit

vnus samunt mille, quantum ili tantum ille, nec sumptus confumitur. E quantunque si troua presente in quell'hostianon per questo lascia d'esser tutto in Cielo, e benche sià in vna. tutto, tutto ancora si troua. nell'altra, e nello stesso tempo si troua tutto in ciaschedun hostia. Tutte queste cose les dobbiam tener di fede. Quod non capis, quod non vides, animosa firmat fides, prater rerum ordinem. Onde se ben tutte queste cose superano di gran longa il nostro intelletto, non dimeno credendole il Christiano ne acquista grá merito.

4 Se deue ancor notare che sotto quelle sperie, & accidenti di pane per virtù di quelle parole, Hoc est enim. corpus meum, non solo si trouail corpo di Christo, l'anima, e la diuinità, ma per concomitanza vi si troua anco il sangue. Et il simile si dice ancora della consacratione del sangue, che per virtù di quelle parole. His est eni m calix sangunns mei &c. quiui sotto quelle spetie, & accidenti di vino si troua il sangue, l'anima, e diuinità, ma per virtù della consacratione vi si tro-

Cc

na solo il sangue, e per concomitanza vi si troua anco II corpo, diuinità, & anima. Onde se noi consideramo la sola consacratione sotto le spetie di pane si contiene il corpo, e sotto le spetie di vino si contiene il sangue, ma per concomitanza tanto nell'vna, quanto nell'altra si troua dininità, Tole. anima, corpo, e sangue. Tolet. lib.2.c. 27.n.5.

5 E però se alcuno hauesle colacrato in quei trè giorni che Christo su nel sepolcro, all'hora in quelle spetie di pane solo vi saria stato il corpo di Christo senza l'anima, & il sangue senzailleorpo, ma l'vn', e l'altro saria stato vnito alla divinità, perche nè il corpo, nè l'anima, nè il sangue mai su separato dalla diuinità. Quod semel assumpsit, Jole, numquam dimisit. Tolet.vt fupra.

Se bene tutte le parole della cosacratione non si douerebbono mai mutare, ò alterare essendo esse state inflituite da Christo; nondimeno dicendo I Hud est corpus meum ò in altra maniera simile, pur che non si muta il senso delle parole resta valido il Sacramen:a.

6 E quantunque ancora fi lasciasse quella parola Enim, peccaria il Sacerdote, ma come dice Suarez non graue- Suare mente, se però non fusse voiontariamente per incontento del Sacramento; lo sterio dicono ancora Coninch. Pi- Coni. tig. Henriq. Perche quella Hen, dittione Enim vi fu aggiunta Tom. da S. Pietro per continuatio. Suar. ne delle parole precedenti, e però valeria il Sacramento. S.Tom.q.72.8.2.Bellarm.de Euch.lib.8.c. 14. Suarez disp. 59. fett. 2. disp. 60. sett. 2.

7 Valeria ancora il Sacra? mento se dicesse His cibus est corpus meum; d veramentes Hec res est corpus meumod vero His est corpus meum, à vero Hie est corpus meus, à vero Hic est corpum meus, perche essendo questi errori di grammatica, non per questo mutano il senso, con tutto ciò si peccaria gravemente, massime le fusie per ignoranza affertata, e vincibile. Suar. Henriq.vt Hen. supra n.2. Coninch.n.38.

Ma se dicesse Hoc ess corpus Christi, perche Christo non Bon. vsò questasforma, non valeria il Sacramento, tanto più che le parole non si proferiscano in

in persona di Christo, & è diuerso il senso dalle parole, Hos est enim corpus meum. San Tom. Tom.in 4. dist. 8. q. 2. a. 2. Suar. Suas. Hen: Henriq. Coninch. 11. 39. vt su

Coni. pra.

Nè meno si dicesse Hos quod est panis, à veramente, His panis est corpus meum, à veramente, et en Hos sit corpus meum, à Conficia corpus meum in nessuna di queste maniere è valido il Sacraméto, perche la forma si doue, esprimere in facto esse, e non Hen in sieri. Henriq. Coninch. & Coni, altri.

Similmente se dicesse Hoc sit corpus meum, ò vero Illud ell corpus meum, ò vero Hoc corpus Christi els corpus Christi.

Chi lasciasse quella parola Est, essendo di essenza non valeria il Sacramento, così lasciando la parola Hoc, ò Corpus, ò Meum. così communemente si tiene da Dottori.

8 In quanto alla formadel Calice sono varie l'opinioni, se tutte queste parole His ost enim calix sanguinis mei neui, de aterni testamenti misten rium sidei, qui pre vobis, de promultis essundetur in remissione peccaturum siano di essenza.

per la consacratione.

Il Toleto lib. 2. c. 27. si mo- Tale. Ara dubbioso in questo casos perche dice, che quantunque non fiano tutte d'essenza per la confacratione, ma solaméte queke.His eft salix sanguinis mei. Come anco dire Hie est sanguis meus. Nondimeno tutte sono di precetto, e lakciarne vna, ò più, non solamente il Sacerdote faria peccato mortale, ma si esporria à gran pericolo di non confacrare, mentre che vi fono graui Dottori, quali vogliano che tutte le suderte parole siano di essenza della forma per la consacratione. E perche in materia di tant'importanza si deue eleggere la via: più sicura, si deuono proferire: tutte, acciò non si espongano à manifesto pericolo d'inualidare il Sacramento. Henriq. c. 1 3.nu. 2. Molfes. tratt. 3.c. 3. Molf. n-7-

9 Scoto nota vna bellissi-Scoto ma sottigliezza 4. sent. dist. 8. q.2. con dire, che se in caso cocorresse che vn Sacerdote morisse subito proferite quesse parole His est enimeralia sanguinis mei. E dimanda in questo caso che si douerebbe

Cc 2 fare

fare. Risponde lo stesso Scoto con dire che quel Calice si douerebbe adorare sotto coditione, non solamente da quelli che tengano che la forma sia stata sufficiente per la necessità del Sacramento di dire queste parole Hic est enim calix sanguinis mei; ma anco da quelli che sono d'altra opinione, cioè che tutte le parole siano di esseza, ancorche credessero che fusse più probabile la contraria opinione, & questo acciò non si esponessero à pericolo di comettere irreuerenza contro il Sacramento dell'Eucaristia, nó essendo così certo se quello fia Sacramento, però lo deuono adorare sotto conditione.

10 Di più soggiunge quefto Dottore, che no per questo si deue di nuono reiterare la consacratione come è necessario in simili casi dubbij reiterare sotto conditione il Sacramento del Battesmo, perche nel Battesmo quando si dubita, si dubita anco della salute del battezzato, e per questo per mettersi in sicuro, si deue di nuono battezzare fotto conditione, come habbiamo notato nel Sacramento del Battesmo.

Maincaso che si dubbita della confacratione dell'Eucaristia se sia persetta, ò imperfetta non vi è alcun pericolo di salute, e però non si deue reiterare nè sotto conditione, nè assolutamente.

Ma acciò quella materia. non resta così dubbiosa, ò no si guasta, ò putrefaccia, il Sacerdote dopò essersi communicato alla sua Messa, deu auati la purificatione pigliar fotto conditione intentionale quella materia dubbiosa. dicendo. Si iftud eft Sacramétum. recipio vi consacratum, si non est consacratum recipio vi est sale &c. Nè per questo vi puol essere alcun pericolo d'irreuerenza contro il Sacramento, perche il Sacerdote ancora si troua digiuno. E se non era sangue non per questo sà irreuerenza al Sacramento che hà preso, perche dopò che il Sacerdote hà preso il Sacramento ordinariamente ancora piglia il vino per far la purificatione.

S.Tom. Capriolo, & alcun' Tom? altri lor seguaci sono di pare- Capr. se, che tutte le parole siano.

di essenza per il Sacramento. Con tutto ciò la più vera opinione, è che solo per la necessità del Sacramento bastano queste parole Hie est calix sanguinis mei, perchè so tutte le parole sudette fussero di essenza, ne seguiria che la Chiesa Greca doue sono stati tanti huomini insegni, e di gra santità, mentre lasciorno queste parole Etenim, & mysterium sidei hauessero errato, onde affirmare che tutta la Chiesa Greca habbia errato in materia di tant'importaza saria cosa marauigliosa, anzi temeraria. Tato più che conc. il Concilio Fiorentino nel-Fior: l'vitima sessione non solo no dana detta opinione, ma presuppone che realmente con-

Di questa opinione, che solo bastino per la consacratione queste parole, Hic est Scot. Salix sanguinis mei. sono Scot. S. Bonau. Biel, e Durand. nel Dur. 4.delle senten. Suar. disp.60. Viual. Viual. Camero. de Euchar. c.5.nu. 1. Viual. Camero. de Euch.c.7. Vittor. Vitt. de Euch.n.74. Angl. de Euch. Angl. q.1.2.8. concl. 2. e molti altri:

suar. sacra. così dicano Suar. disp.

Val. 60. Valenz.tom.4.disp.6.q.6.

RAGIONAMENTO X I I.

Delle conditioni che deue hauer il Sacerdote per dir Messa. Punto I.

- 1 Quante conditioni deue banere il Sacerdote per celebrar la Messa.
- 2 Se l'autorità della confacratione consifta nella boutà del Sacerdote.
- 3 Se la consacratione fatta da infedele, à heretico sia valida.
- 4 Se tanto vaglia il facrificio della Messa d'un Sacerdote buono, quanto d'un cattiuo.
- 5 Che dispositione deue fare il Sacerdote prima di celebrar Messa.
- 6 Se il Sacerdote ricordandosi d'un peccato mortale all'Altare deue seguitar la-Messa.
- 7 Se il Sacerdote prima di dir Messa dene confe**ssore de** peceati veniali .
- 8 In che hora si deue celebrare la Messa.
  - On basta solamente hauer veduto qual sia

sia la materia, e la forma di questo inesfabil Sacramento dell'Eucaristia, ma bisogna ançora lapere che solo il Sacerdote canonicamente ordinato, e consacrato puol esser Ministro d'vn tanto Sacraméto. Perche Christo à Sacerdoti solamente, e non ad altri diede questa'potestà quando li disse. Hos facite in meam cememorationem.

Dice Scoto nel 4. dift. 13. q.2. che il Sacerdote deve hauere due conditionisprima che possa proferire le parole necessarie per la consacratione. Secondo che habbia la retta intentione di voler fare quel tanto che intende far la Chiesa; il muto, ò altri che no bauessero lingua non possono proferir le debite parole; e gli Hereticis Infedelische nonhanno la retta intentione di voler far quel tanto che intende far la Chiesa, non possono nè questi, nè quelli esser Ministri per il sacrificio della Messa,

Adunque solo il Sacerdos te Cattolico, e non altri è sufficiente Ministro di questo Sacramento. E così habbiamo nel Concilio Niceno 1.

c. 14. Concilio Lateranense Line: in q. firmiter. Concilio Fio- Fior. rentino nel decreto di Papu Eugenio IV. e Concilio di Trento sess. 22.c. 1.e sess. 24.& è commune opinione di tutti i Dottori.

2 L'autorità di consacrat il corpo, e sangue di Christo non consiste nellasbotà, ò santità de' Sacerdoti, ma è fondata sopra il carattere sacerdotale, quale per esser impres so nell'anima del Sacerdote, ò che il Sacerdote sia buono. ò cattiuo, ò scommunicato, ò degradato ad ogni modo puole validare la sua consacratione. S.Tom. q.82. a.7. Ton. & 8. Tolet.lib. 2.c. 28.n. 1. Va- Val. lenz. tom.4. dis.6. q. 10. a.1. Vitta Vittor.de Euch. n.92.

3 Il Mastro delle sentenze Mant. nel 4.dist. 13.fù di parere che gli Heretici, Scismatici, & Infedeli, fussero incapaci per il facrificio, e che non valeria. la lor consacratione, quatunque fussero debitamente ordinati, e che vi concorresse la retta loro intentione nel proferire le parole necessarie della confacratione. Nondimeno questa opinione su tibuttata come erronea da tut-

200

ti li Teologi per esser manifestamente contro li principij della Fede, e si vede per esperienza, che tornando li Sacerdoti Heretici, & Infede. li alla vera Fede, non si ordinano di nuouo, come confta per il 7. Sinodo, e nel cap. Conuenientibus, e cap. Ordinationes di Papa Vrbano.

Perche esfendo, stata data à tutti li Sacerdoti potestà di confacrare il corpo è fangue di Christo per il Carattere Sacerdotale, quale per essere indelebile non li fi puol leuare, adunque ne anche li si puol leuar la potestà di poter confacrare.

Quantunque nel cap. Accedens dist. 50. & anco in alri luoghi sia stata prohibita... e refutata l'authorità de gl' Heretici, e Scismatici condire, che non possono consecrare, non per questo è stata. reietta quanto al potere, mà folo quanto al vso, perche hauendo loro riceuuto il carattere Sacerdotale, semel co. facrare hauessero la retta intentione di voler confacrar il corpo, e sangue di Christo, fecondo il rito della Santa. Romana Chiela potrebbono

confacrare, mà perche gl'Hel retici, & Infedeli mancano nella debbita intentione per questo è stata prohibita, & abolita la lor consagratione Suara Suarez disp.61.sess.3.

É però ogni volta che trouarete altro Canone, ò autorità d'altro Dottore, che dica che la consagratione d'Heretici, & Infideli non vale, perche è stata prohibita, e suspesa, si deue intendere quanto al debbito vso, e non quanto alla potestà, perche la Chiesa non vuole, che siano amessi Heretici, & Infideli, a officij Sacerdotali, ancorche non li si possa leuare il Caratteres, come si caua da Vrbano Papa nel detto cap. Ordinat. nella 22. Epistola di Papa Innocenzo, e nel Concilio Ni- Con. ceno p.c.1.c.8.

4 Se tanto vaglia il sacrificio della Messa offerto da va Sacerdote cattino, quanto quell'offerto da vn Sacerdote buono. Dico che se noi consideramo il sacrificio in se stesso ex opere operato. Et in quato che quel sacrificio vi offerto dal Sacerdote in nome della Chiesa, tanto vale quello del Sacerdote cattivo;



quan-

quanto quello del buono; mà se cosideramo l'orationi, e preghiere per parte del Sacerdote più vale la Messa del Sacerdote buono, che quella del cattiuo.

S.Bo. Dice San Bonauentura 4.
fent. dist. 13. q.3. che Iddio
nel sacrificio del cattiuo acet
ta solo l'offerta del corpo di
Christo, mà nella Messa del
Sacerdote buono non solo
accetta l'offerta del corpo di
Christo, mà anco le sue orazioni, e deuotioni.

Eperche non si puol negare, che come più esticaci sono l'orationi de buonl che quelle del cattiui, così ancora più efficace sarà la Messa. del Sacerdote buono, che Pitig. quella del cattiuo. Pitigiano Bart. dist. 13.q.2.ar.5. concl.2.Bar. ab Ang. de Missa \$.734. & altri. Noi vediamo, che vno Scultore farà meglior opera con vn scarpello buono, che con vn cattiuo. Così ancora meglio opera sarà fatta per mezzo di quel Sacerdote buono, che è grato, & amico di Dio, che per mezzo di quel cattiuo nemico. Nonper questo sarà di maggior valore in se stesso il sacrificio offerto dal Sacerdote buono, che quello offerto dal Sacerdote cattiuo, perche confiderato il facrificio in quanto, che l'hà operato Christo, tanto varrà il facrificio del cattiuo, quanto quello del buono.

Tra l'altre conditio? ni, che deue hauer il Sacerdote prima che si accosta all'altare per celebrar Messa. deue sopra tutto procurar essere in gratia, perche essendo il Sacerdote deputato à questo officio, e consequenteméte consacrato có gratia particolare per amministrar al Sacramento dell'Eucaristia non è in gratia pecca mortalmente quando sia per colpa sua, perche se il Sacerdote pensasse esser in gratia è non fusse, se bene non riceue il frutto del Sacramento non. commette peccato mortale hauendo lui fatta la debbita diligenza . Suarez disp. Suar. 72. sett. 4. Filliucio tratt. 4. c. Rigi 9.q.9. num.27. Riginald.lib. Bon. 29.nu. 56. Bonac. disp. 4.q. 5. p.2. & altri E però deue prima il Sacerdote confessarse de tutti li suoi peccati almeno mortali, perche dice il

Con-

Concilio di Trento, che non basta al Sacerdote la sola. contrittione con proposito di confessarse, eccetto però in alcuni casi d'vrgente necessità, come sarebbe si essendo giorno di festa,e douendo il Sacerdote celebrare, e nonhauendo altro Sacerdote che potesse dir Messa, nè essendoci Confessore per potersi confessare. In questo caso basta la contrittione con proposito di confessari, e così ordina il Cócilio Tridentino sess. 13. cap.7. Ouero essendo il Sacerdote all'Altare, & hauendo di già offerto, ò consacrato; si ricorda di vn peccato mortale, in questo caso il Sacerdote puol continuare la. Messa dolendosi con proposito di confessarse, perche.

6 Dopò che è cominciata la Messa non si deue il Sacerdote fermar lassando la Messa: ne anche deue chiamar il Confessore benche n'hauesse commodità, e lo potesse far senza scandalo. Suarez disp.66.sett.4.Henriquez lib. Coni. 8. cap.46. num.3. Conincho Picig. q.80.art.4.d.2.num.16. Pitigiano dist.6.q.3.a.12. Valen, d.6.q.8.punt.3.n.4.

Anzi io direi che ciò lo possa fare ancora dopò, che hauesse cominciata la Messa, massime se vi fusse pericolo di scandalo, purche si dolesse del peccato con propolito di confessarsi dopò la Messa, e così anco tiene il Toleto lib. Tole. 2.cap.1.

Nota di più S. Bonauetu- S. Bo. ra, che sépre si deue finire la Messa dopò che è cominciata, perche, per lo più non si puol lassare senza scandalo.E questa opinione è più probabile dice Soto, Angelo Ca- Soto, merota de Eucar. c.9. dub.9. Angli massime, che il precetto di communicarsi senza peccato mortale, e precetto affirmatiuo, che no obliga sepre, ma si deue confessare quanto prima, perche così hà ordinato il Concilio di Trento sess. 23. Coni cap.7.

7 Il Sacerdote prima della Messa doueria anco confessarsi de peccati veniali, e non accostarsi à questo santo facrificio.che fusse attualmete con qualche peccato veniale, perche se bene questo nő impedisce la gratia habituale, impedisce almeno l'attuale, che è il feruore della.

Dα cari-

carità, si che se il Sacerdote intendesse in atto dopò la Communione far alcuna cofa, che fusse peccato di colpa veniale, quatunque non perda la gratia del Sacramento perde nondimeno, perche no riceue il feruore della carità. Tole. Tolet. lib. 2.c. 28 n.8.

> Il Sacerdote, à altro, che si deue communicare doueria prima della Communione prepararsi con molta diligenza, e diuotione non mego che si deue preparare vn moribődo per ben morire in gratia di Dio.

> 8 E anco bene che si sappia il tempo, e l'hora che si puole,e si deue celebrare. Il tempo è ogni giorno, eccetto il Venerdì santo, nel quale giorno non fi consacra.

L'hora dicono Gio. An-Alen. drea c. 1. de celeb. Misse. Ales. de Ales.4.sent.q.36. S.Tom. 4.dist.13.'q.1.che sia dall'aurora fino à mezzo giorno.

Nau. Perche se bene dice il Nauarr. che si puol celebrare anco dopò il mezzo giorno, nondimeno la confuetudine, che est altera lex. offerua il contrario. E però celebrare auanti l'aurora fuora che la

prima Messa della notte di Natale saria graue peccato, se però non fusse in caso di necessità per communicare qualche infermo. il caso di necessità per comunicar l'infermo fipuol accelerare mezz'hora auanti l'aurora, così ancora per viandate honesto. Bart.ab Ang. \$.650.652. Pof- Poff. seuin.de com.c.8.n.28. Nald. Nal. v.Missa nu.21. Henriq.lib.9. c.24.n.5. Ma celebrare dopò mezzo giorno, perche non vi è alcuna particolare prohibitione, quantunque par che vi sia consuetudine in cotrario. nondimeno per poco tempo dopò io direi che non saria peccato, e così tiene anco il Nauarr.c.25.n.85.

Fù ben concesso da Pio V. alli Frati Minori di S. Francesco, & à Padri Giesuiti di poter celebrare vn'hora auați l'aurora, & vn'hora dopò il mezzo giorno.

Peccariano bene grauemente quei Sacerdoti che nel tempo di Pasqua di Resurrettione celebrassero dopò mezza notte per communicare le genti, dandoli adito acciò più presto li golosi potessero măgiar carne, perche fi mostra-

Nau.



ria grade inditotione al santissimo Sacramento.

Della preparatione, e dispositione che deue fare il Sacerdote prima di dir Messa. Punto II.

1 Se pecca il Sacerdote dicendo Messa prima di bauere recitato il Matutino .

2 Se vel recitar l'officio si pecca non oseruando l'ordine.

3 Quando li pecca per non recitar l'officie prima di celebrar Mesa.

🖪 Olto conueniente è stata la dispositione, che si caua dalla Rubrica del Messale, che il Sacerdote auanti dica la Messa deue prima hauer recitato con tutte le laudi il Matutino. Dicano alcuni che il Sacerdote dicedo Messa, e non hauer detto il Matutino pecca mortalméte. Di questa opinione furno il Veruecense citato da Silue-Arm. stro. Armill. v.Missæ num. 3. S.Antonin. 3.p.tit. 13.c.4 S. 1. Ang.v.Missa nu.42.Marcello graff. dell'hore canoniche c. 42. Graff.lib.2.d.40. Zechio de

Sac.c.16. Henriq.lib.g.c.24. Hca. Beia p. r. caso 54. Pitig. dift. Beia. 13. q.s. a. 10. Bart. ab Ang. Bart. dial. 5. \$. 240. Emanuel Sa. E. Sa. Palu. v.Miss.n.22.A questa opinione inclina anco il Paludano in 4. dist. 13. q. 2. 2. 2. c. 2. quale dice che non si deue dir Messa prima del Matutino; non per questo dice che facendo il contrario sta peccato mortale. Tutti questi fondano il lor discorso sopra la consuetudine, la qual vogliano che habbia forza di legge,e che sia cosa graue, che però obliga à peccato mortale.

Questa opinione non hà gran fondamento, massime che l'opinione contraria è più chiara, e più probabile, nella quale convengano Siluestro v.Miss. 1.q.6. Soto lib. 10.de Soto: iustitia q.5.2.4.& in 4.dist. 13. Val. q.2.a.2. Valenz.tom.3.disp.6. Maci, q. 2.p. 10. Suar. 3.p. disp. 82. Tol. sett. 1. Macig. c. 46.11.29. To- Molf. let.lib.2.c.1.p.7.Molfes.tit.5. Bell. c.2.nu 31. Vasq.in opusc.de Squi benef.c.4. §. 1. a. 2. n. 65. dub. 3 Hen. Bellarm. t.4. de bonis operi- Araga bus lib. 1.c. 18. Paolo Squillante 1.p.dub.27.n.56. Henriq.lib.g.c.24.a.5. Lessio.lib. 2.c.37.dub.12.n.8.Aragonio

 $\mathbf{D} \mathbf{d}$ 

Digitized by Google

2.2.

'Mac. 2.2.q.83.a.12. Carlo Macign. Fili de horis canonic.c.46. Filliu. Nau c.7.q.6.Riginal.lib.13.n.167 Fran. Nauarr.c.25.n.85. Francolin. Nug. cap.42.n.2. Nugn. Coninch. Mira. Mirand. Conrad. &c. Bonac. Cor. disp. 1. q.3.p.4. e molti altri.

Quali dicono che come non è peccato mortale recitare prima auanti il Matutino, così nè anche dir Messa prima d'hauer detto il Matutino. Perche maggior è l'ordine prescritto di recitar l'officio ordinatamente, che dire il Maturino auanti la Messa. Et essendo trà il Matutino, e prima ordine, e connessione particulare, la quale non è trà il -Matutino, e la Messa, e non-, essendo peccato mortale à recitar la Prima auanti il Matutino, adunque nè anche dir la Messa auanti il Matutino. Equatunque ancora sia consuetudine di dir il Vespero dopò la Melsa nondimeno dicendo il Vespero, & anco la Compieta prima della Messa non è peccato mortale, adunquè ne anche dicédo la Messa prima del Matutino.

Nè per questo vale allegare la consuctudine, perche questa più tosto è consiglio,

& esortatione che consuetudine;& essendo anco consuetudine, non per questo è stata riceuuta con tanto rigore; massime che questo ordine di dir Messa dopò il Matutino, certa cosa è, che non è stato espressamente nè da Christo, nè dalla Chiesa comandato.

Perche se bene la Rubrica del Messale dice, che prima della Messa si recita il Matutino, questo solo lo mette la rubrica per ammonitione di quello, che deue fare il Sacerdote acciò meglio sia sbri gato, e con più quiete, e'diuo. tione si dispoga à dir la Messa, ma non per questo obliga con tauto rigore di peccato mortale.

Nè vale allegar l'autorità di molti Dottori che sia consuetudine, perche da loro no è stata sufficientemente pronata, nè meno con tanta diligenza esaminata, e questa cósuetudine è solo consuetudine di conuenienza, che non obliga à peccato.

E se bene da alcuni è stato cauato priuilegio per poter prima celebrare Messa, che dire il Matutino, questo è stato fatto dice Nauarr.per cui- Nau.

tar il peccato veniale, ò vero per quiete dell'animo de scrupolosi, che facilmente si turbano per ogni poca cosa. Nau. Nauarro de Orat.cap. 19. nu. Mac. 84. Macigno num. 31. è molti altri.

Anzi dicano alcuni, che se vi sarà qualche giusta causa, ne anco sarà peccato veniale. Carlo Macigno dell'hore ca-Arag. non.c.46.nu.38.Aragon.2.2. q.63.art.12.Lessio lib.2.c.37. dub.12.nu.8.Suarez disp.82.

fett.1.

Léil.

Suar.

Se tra queste due attioni di dir il Matutino, e dir Messa vna fusse dispositione, ò preuia dispositione per l'altrafens'altro laria peccato mortale à far questa euersione sensa legitima causa, mà vna è dispositione, ò preparatione per l'altra, adunque non. viè peccato, perche non è stato dato questo per precetto di dispositione, ò preparatione, che si dica il Matutino auanti la Messa, come è stato dato v.g. che il Sacerdote sia digiuno, ò che non dica Messenza le vesti, il che tacendo saria gravissimo peccato. Mà nel dir il Matutino primadella Messa non vi è tal precetto; perche se il dir il Matutino auanti la Messa fusse stato dato per precetto sensa altro faria peccato mortale, mà perche non si troua tal precetto,ne meno, che vi sia alcuna dispositione, ò preparatione della Messa, adunque non è peccato mortale.

2 Anche nell'hore Canoniche vna se deue dir prima. dell'altra, non per questo vi è dispositione necessaria che non osseruando questo ordine saria peccato mortale, mà solmente è vn certo ordine tra le dette hore, che il matutino si dica auanti la prima, e prima auanti la terza, e così andate discorrendo. Lo stesso tra il Matutino, e la Messa vi deue esser questo ordine, mà non per questo è vna dispositione, che obliga al peccaro mortale.

Dice il Nauarro, che il dir Nau. Matutino è Prima auanti la Messaie per disporre il Sacerdote à maggior dinotione, è riuerenza nella celebratione, adunque non è per precetto, ò per dispositione necessaria. E quantunque nel Messale si ammoniscano li Sacerdori à dire auanti il Matutino, e do-

Pò Digitized by GOOGLE

vi è alcuna parola precettiua, · mà solamente, acciò l'vn'è l'altro si dica à suo tempo.

Anzi nello stesso Messale si amonisce il Sacerdotesche prima di celebrare Messa faccia alquanto d'oratione, e co tutto ciò questo non e precetto, che obliga à peccato mortale, mà è persuatione, e configlio, acciò meglio il Sacerdote si disponga à vn tanto sacrificio. Così anco à proposito nostro la rubrica ammonisce il Sacerdote, che dica il Matitutino auanti la-Messacciò có magior quiete, e diuotione stia preparato per dir la Messa.

Se vi fusse alcun precetto di recitar il Matutino prima di dir Messa come necessaria dispositione, à preparatione della Messa ne seguiria, che per neuuna infirmità fusse lecito dir Messa se non dopò il Matutino, come non è lecito per qualsuoglia infirmità dir Messa se no digiuno; mà perche vno, che patisce debolezza di capo, ò di vertigine, ò alera cosa simile, e scusato dall'obligo di dirl'officio, e non dimeno non gli è prohi-

pò la Messa, non per questo bito di dir la Messa sensa, che faccia peccato mortale.

Quanto magiormente non sarà peccato dir Messa sensa hauer detto il Matutino. E quantunque il Marutino sia officio notturno, e la Messa. officio diurno; non dimeno per dire il Matutino vi è tempo tutto il giorno senza peccato mortale; mà la Messa no si pul dir dopo, à poco più di mezzo giorno, adunque questa cuersione non pul cagionare peccato mortale. A me prace in fisto l'opinione del.

Suarez qual dice, che se si Suar, parla di recitar l'officio publico in Choro doue vi è tale consuctudine; quantunque tra la Messa, & officio non vi sia alcun ordine, ò connessione, non dimeno non si deue dire sò cantar la Messa solenne senza hauer detto il Matutino, il che non puol essere sensa peccato graue. Lo stesso tiene ancora Nugno Nug. q.83 art.2. Perche se bene la Messa è officio distinto dall' hore Canoniche, con tutto ciò, se l'hore Canoniche non si dicano à suoi tempi, nè luqchi publici del Chero, e posporle, ò anteporle fuora della



con-

confuetudine della Chiesa. senza causa ragioneuole saria graue peccato. Così ancora le si cantasse, ò dicesse la Messa solenne prima di hauer recitato il Matutino, si viene à immutar notabilmente l'or dine dell'officio publico, e della Messa, e così saria graue peccato. E questo s'intendo nelle Chiese doue vi è obligo,ò consuetudine di dir l'officio a suoi tempi in Choro, perche doue non vi è tal confuetadine, non vi è obligo di dir l'officio auanti la Messa, perche mentre cessa l'obligatione di vn ministero, l'altro si puole far à suo tempo. Suar. Suarez disp.82.sett.1.

> Della oaufa per la quale il Sacerdote fi deue aftenere di celebrare. Et il laico di comunicarfi. Punto Terzo.

- I Se per la pollutione cafuale il Sacerdote si deue assenere di celebrare, & il Laico di communicarsi,
- 2 Se almaritato bauendo patito pollutione matrimoviale si deue permettere.

quel giorno la communio-

3 Se à uno che sia stato molto tempo à cosessars li si deue permettert la communione quel gionno.

4. Se il publico peccatore si deue ammettere alla communicae.

5 Se alli Energumeni, d spiritati li a deue dar la communione.

Tanta la riuerenza Che si deue al Santissimo Sacramento dell'Eucaristia, che hauendo alcuno commesso peccato di pollutione carnale, deue astenera almeno quel giorno seguente dalla communione; Perche quantumque si sia pentito, e confessato di quel peccato, non dimeno non potrà communicarsi, che almeno per l'inreuerenza, che parche porta à Christo autor della purità, non commetta pechato veniale; se però non vi fusie qualche giusta causa di communicarli, come saria se quel giorno fusse festa principale, ò giorno di Giubileo, ò veramente qualche necessità, che non potesse differire

là Communione. Così dice S.To. San Tom.q. 80.art. 3. Suarez Soto. disp.68.sett.2. Soto in 4.dist. S.An. 12.q.1. art.7. Sant'Antonino Hen. Bart. 3.p. tit. 14. cap. 6. Henriquez Rigi. lib.8. cap.51. Bart. ab Ang. Molf. dial.4.5.221 Riginald.lib.29 viua. num. 117. Molfesio tratt. 3. Nug. cap. 8. Emanuel Sà v. miss. nu. 25. Villalobof. fumm. tom. 1. diff. 37. Nugno 3. p. tom.1. q.80.a.g.concl.10.& altri.

Se poi alcuno hauesse patito pollutione in sogno, ò no volutaria; ò vero la pollutione fusse accaduta nell'atto matrimoniale, doue non vi fusse stato peccato alcuno almeno mortale, pure per riuerenza del Sacramento se ne douerebbe astenere, perche la pollutione carnale, quantunque sia stata senza peccato carnale lascia vna certa astrat tione di mente, che non permette si faccia quella preparatione particolare, che si deue perfriceuere vn tanto Sacramento con quella deuotione, che conuiene.

2 Dice Angles de susci-Angl. pienda Eucaristia art. 5. che al maritato quantunque si sia polluto nell'atto del matrimonio, pure in quel giorno li si puol dar la communione, perche in quell'atto non solamente non pecca il marita. to rendendo il debbito, ma anco molte volte puol cauarne merito, onde non essendoci alcuna ragione, ò alcuntesto, che prohibisca la communione, in tal caso ne anco

li si deue negare.

Non dimeno io direi le quella pollutione seguita infogno, ò in copula coniugale non ha lassato qualche male affetto, che impedisca la preparatione solita da farsi, ò vero fusse qualche sugestione diabolica per impedir il dir la Messa al Sacerdote, & al laico la communione, potria quello celebrare, & a questo si potria permettere la communione. Perche così nè l'vno nè l'altro communicandosi peccheriano, nè anco venialmente, perche douc non vi è colpa, nè anco vi capisce la pena, e così tengano. Suarez, Henriquez, vt supra Azorio 1.p.lib.10. cap.3. in Hen. fine, Conincho q. 80. art. 7. Azor. Nauarro cap.21. Cameron Nau. de Eucar.c.10.

Meglio però saria à mio giuditio che seguita la pollutio-

Sacramento si astenesse dal celebrare, & il laico dal communicarsi. E così consigliano i più timorati di buona conscienza. Valenza tom. 4. disp. Rod. 6.q.8.punt.3.Angelo q.5.art. Graf. 4. concl. 5. Rodriquez p. 1.c. Led: 65.concl.2.Graffio 1.p.lib.2. Suar. cap. 30. Filliucio tratt. 4. c. 8. q.8.Ledesina de Eucar.c. 13. Suarez disp.66.sess. Bonacino de Sacr. Euc. disp. 4.q. 6.

tione, la notte in sogno, ò in-

qualsiuoglia modo, massime

se è stata con peccato morta-

le, che per il giorno seguente

il Sacerdote per riuerenza al

3 Deue anco auertire il prudente Confessore no permettere, che vn graue peccatore, quale sia stato molto tempo à confessars, subbito confessato in quello stesso,ò vero nel giorno sequente si possa communicare; mà le non vi fusse qualche giusta causa molto ben conosciuta. dal Confessore non li si deue permettere la Communione almeno per otto, ò dieci gior-

punt.2.p. 1. Quale sogiunge.

Massime se vi fusse restato

qualche perturbatione di

mente, ò qualche affetto di-

fordinato venereo.

nisperche è vna grande indecenza subbito, che quel peccatore hà finito di vomitare tăti peccati, si accosta à quella mensa sacratimssia per riceuere il corpo di Christa, perche non puol essere, che quel peccatore humanamente parlando, essendo stato tãto tempo à confessarsi, che così subbito vi sia in lui quella dispositione, che si ricerca per la Communione. E però saria bene che il Confessore lo trattenesse facendolo tornare sin'tanto, che fusse bendisposto alla communione, Rodrig. 1.p.c.65. Rod.

4 E se sarà publico peccatore non si deue amettere alla communione, se prima non consta della sua penitenza. Anzi se vn tal peccatore si accosterà alla mésa sacratiffima per communicarli si deue scacciare; come saria, v.g. vna meretrice publica, vnpublico vsuraio, va concubinario publico conosciuto per tale, vn publico Histrione,ò altri simili peccatori publici . Questi non si deuono amettere alla Communione se prima non consterà della lor penitentia;Mà se si vedes-

fe, che realmente hanno mutato vira, è lasciato quelle prattiche: Quantunque susseriori del mondo, ò condannati a morire dalla giustitia, ò inaltra maniera douessero morire, se pentiti è confessati de lor peccati, & haueranno lasciato le loro opinioni, e saranno tornati alla vera Federono amettere alla communione. Toleo lib. 2. cap. 28. num. 9.

5 Anco li Energumeni, ò spiritati, quantunque attualmente siano vessati da Demonij, se però non constasse, che così sussero puniti da. Dio per qualche lor graue peccato, mà se questo non constassi deuono amettere alla communione, perche forse questi sarano in magior grado di gratia, che molti altri, che non sono trauagliati dal Demonio. Toleto, ve supra.

RAGIONAMENTO XIII.

Del Digiuno, che si deue ofseruare per riceuere il
sătissimo Sacraméto dell'Eucaristia.
Punto primo.

- Da chi sia stato commandad to il digiuno prima di celebrar Messa,ò communicarsi.
- 2 In che confissa il digiuno naturale.
- 3 Che cosa s'intenda per pigliar alcuna cosa per modo di cibosò beuanda.
- Se il Sacerdote pecca hauendo pigliato alcuna cosa minima prima di dir Messa.
- Se pesca quello che piglia alsuna cosa la sera antesedente in bocca dicendo Messa la matina.
- 6 Di quante sorte sia il digiuno.
- 7 Si è necessario per dir la...
  Messa, ò comunicars, che
  il cibo sa digerito.
- 8 Se per mangiar un poco di carta, è simile si romga il digiuno.

1 Fra

FRA si precetti Eccle-' siastici, che furono decretati da diuersi Concilii, su Brae. dichiarato dal Cocilio Brac-Tole, carense 11.cap.10. Concilio Altif. Toletano 7.c.2. Concilio Al-Con. tistodorense c.19. Concilio Rod Costantiense sessionio Graf. Cartaginese c.48. e da altri Ping. Concilij. Che il Sacerdote Ant. non douesse celebrar Messa Scot. se non digiuno, & in questo Palu. conuengono tutti i Dottori. Molf. Tolet.lib.2.cap.28.n.6. Suar. Cam. disp. 68.sess.2.con. 1.e 2. Rodriq.c.66.nu.1.Graff.p.1.lib. 2.c.30.num.13.Bart.ab Ang. dial.4. \$.203.e dial.5.de Missa \$.98. Pitig.dist.7.q.3. a.2. **e** 3.S.Antonin.p.3.tit.13.c.6. n.8.S.Tom.3.p.q.80.a.8.Scoto dist. 8.q. 3. Palud.q. 2. Molfes.tratt.3.n.12. Filliuc.tratt. 4. c.8. q.9. Camerot. c. 10. dub.9. Bonacin.& altri.

Questa consuetudine su osservata anticamente nella. Chiesa de' Fedeli insin al tépo de gli Apostoli, così lo nota S. Epifanio nel fine del libro 3.contra hereses. San Cris. Chrisostomo hom. 27. in c.ad

Corint.e molti altri.

Onde decretorno poi li detti Concilij, che il Sacra-

mento dell'Eucaristia non si potesse pigliare che à digiuno naturale quale comincia. dal principio di mezza notte, che il Sole di nuouo comincia à ritornar à noisil che chi lo pigliasse non digiuno faria peccato grauissimo mortale. Onde il giorno di Natale di N.S. che al Sacerdote è permesso di celebrar trè Messe. se à caso inauedutamente pigliasse la purificatione, come è solito dopò che si è comunicato, ò vero succhiasse qualche poco d'acquasò vino nel nettarsi la bocca con le dita, e lo scendesse nello stomaco non potria più dir Messa, hauendo lui rotto il digiuno naturale.

2 Questo digiuno consiste in non pigliar cos'alcuna per minima che sia per modo di cibo, ò di beuanda, perche se à caso inauedutamete, ò præter intentionem mentre vuole spurgarsi la bocca con acquasò con vino scendesse alcuna stilla nello stomaco per modo di saliua non romperia per questo il digiuno.

Dicano bene il Durando Dar. q.4.e Gab. q.2.2.2.lett.10.in Cant. che è necessario che quelSilu.

quell'acqua, ò vino prima. che si manda nello stomaco si deue conuertire in saliua. che altrimente verria à rompere il digiuno. Questa opi-Suar. nione dice Suar.disp.66. sess. Palu. 4. è troppo scrupolosa. & il Palud.e Siluest.che non si deue tenere, perche non si potrà mai conoscere quando sarà conuertita in faliua.

> Nè meno si rompe il digiuno naturale con qualche poco di fangue calato dalle gengiue, ò dal capo nella. bocca, e poi in modo di saliua sceso nello stomaco. O vero qualche goccia d'acqua métre pioue, che à caso li fusso entrata in boccase præter intentionem scesa nello stomaco. O vero che respirando hauesse attratto qualche poco di poluere ò di terra, ò vero li fusic entrata in bocca. vna mosca, ò altra cosa simile, & à caso scesa nello stomaco.O vero gustando alcuna cosa di cucina per far proua del suo sapore; pur che quel che gustò non scenda. nello stomaco, quantunque li resta qualche reliquia di quel brodo,ò viuanda in bocca, lo scenda per modo di saliua,

non rompe il digiuno. Na- Nau; uarr.man.c.21.nu.53.Siluest. &c. perche non lo piglia per modo di cibo, ò di beuanda.

Così ancora se mandasse nello stomaco alcuna reliquia del cibo, che la sera antecedente li restò frà denti non guasta il digiuno, quantunque fusse volontariamen. te per industria, dice Pietro Och Ochagrauia de Sacr. tratt. 2: Dian. Diana tratt.4.n.104. Tannero Bon. tom.4.disp.5.q.8.dub.4.n.39 e Bonacin.de Sac.disp.4.q.6. p.2.n.g. con molti altri dicono che è lecito di porsi in bocca alcuna cosa benche aromatica per euitare l'intéperie dell'aria; e quantunque quella si spezza con denti, pur che non se ne scenda alcuna parte nello stomaco, che non rompe il digiuno, e non impedisce la Communione.

Ma se la materia fusse trop po grande, che si potesse rompere', e masticar con denti, all'hora verria à esser cibo romperia il digiuno, e nonpotria communicarsi, così dice Rodrig.p.1.cap.68. Ludo- Rode uic.di S Gio. in summa mor. Lud. tom.1.q.7.à.10.de Sac.Dian. tratt.4. resolut. 104.

3 Al-

3 All'hora s'intende pigliar alcuna cosa per modo di cibo, ò di benanda quando viene dall'estrinseco il cibo in bocca, e dalla bocca si mãda allo stomaco mangiando's ò beuendo, e per minima che fia rompe il digiuno se quello che lo piglia non potrà più communicarsi, ò dir Messa, e dicendola pecca mortalmente.

E se bene alcuni hano detto, che essendo cosa minima come materia tanto leggiera non sia peccato si non che veniale.

4 Nondimeno io dico che pecca mortalmente, perche quì non si prohibisce il cibo, è beuanda, nè meno si comãda il digiuno, ma si prohibisce la Communione dopò qualsiuoglia cibo, ò beuanda per minimo che sia, per il qual si viene à rompere il digiuno naturale, e communicandosi si viene à far cosa cotro la prohibitione Ecclessastica in materia graue, e però pecca mortalméte ancorche rompa il digiuno con mate-

soio. ria leggiera. Soto in 4. dist. 12. Nau. q.1.a.8. Nauarr.cap.25.n.53. Tom. Bonac.disp.4.q.6.p.2.num.6. S.Tom. 3.p. q.8. a.8. Suarez Suar. disp.68. sett.4. Siluest. Euch. Bart. 3.num.8.Bart.ab Ang.dial.4. Filli. S. 125. Filliu tratt. 4. c. 8. q. 10. Angl. Angl. q.2.a.6.diff.4.concl.1. c.2.Rodr.p.1.c.64.con.3.

5 Viene anco à romper co il digiuno vno che hauendosi posto in bocca la sera antecedente qualche confetto, ò conferua per alcuna fua indispositione, e à poco à poco fucchiando anco passata mez za notte, nel qual tempo comincia il'giorno; perche questo si manda nello stomaco per modo di cibo vitale viene à rompere il digiuno, e communicandosi pecca grauemente. Bonac.Filliuc.Ro-Bon. driq.come sopra & altri.

E se bene alcuni dicono. che quel confetto struggendosi così in bocca, & à poco à poco scendendolo nello stomaco non viene à rompere il. digiuno, perche non essendo dall'estrinseco venuto in quel giorno, si manda allo stomaco per.modo quasi di saliua, e non per modo di cibo, ò beuanda, adunque non rompe il digiuno.

Se questo fatto si considera bene, si vede chiaramente,

che

che quelle non sono reliquie di cibo, mà è realmête cibo, che apporta nutrimento vitale, e tutto quel tempo, chedura quel confetto à struggerfi, & ingiottirsiè vn concinuo mangiamento, ò benimento; adunque senz'altro rompe il digiuno.

Quelli sono solamete residij, che restano in bocca frà denti,e afti solaméte si possono dire reliquia del cibo, le quali à caso, e suora d'intentione restano in bocca, e poi si scendano nello stomaco, Palu, come saliua, Paludano dist. Tabi. 8.art.2. nu.21. Tabien. verb. communio. Suarez 66. Mà quel confetto, ò conserua no è reliquia, che à caso, e præter intentionem resta in boccamà è auazo di quel cibo, che si piglia quasi per medicina, quale dà nutrimento, & è venuto dall'estrinseco, quantuque non in quel giorno. E come la medicina, che viene dall'estrinseco rompe il digiuno naturale, così ancoraquesto, che si scéde, passata mezza notte, rope il digiuno naturale, e communicandos, ò dicendo messa pecca mortalmente, Suarez, vt supra.

6 Il digiuno è di due sor te, digiuno naturale, e digiuno Ecclesiastico. Il digiuno Ecclesiastico è quello, che non si mangia altro, che vne sol volta intorno al mezzo giorno, e quello che si mangia, ò si beue per medicina non rompe questo digiuno.

Mà nel digluno naturale ogni minima cosa, che si piglia per modo di cibo, ò di beuanda rompe il digiuno, e perche la medicina è cosa, che si mangia, ò si beue, e si mada nello stomaco per modo di cibo, ò di beuanda... Adunque frange il digiuno; fi che vno, che piglia alcuna cosa la sera per libberarsi dal catarro, ò tossa, ò raucedine, mentre non è certo di nonhauer ingiottito alcuna cosa dopò mezza notte, no si puol communicare. Suarez, Bona-Suar. cino, Filliuccio, Conincho Filli. num.48.vt supra.

7 Non per questo è necesfario, che il cibo, che pigliò la sera antecedente sia digerito, purche no sia magiato, ò beuuto dopò mezza notte. Di modo che la notte di Natale, quello che mangiò alcuna cosa vicino à mezza.

te celebrare la messa, benche non habbia dormito, nè meno digerito, purcheda. mezza notte in dietro si tro-3.To. ua digiuno. San Tom.q.70. art.8. Suarez disp.68. sett. 4. Nau. Nauarro cap. 21. nu. 5 3. Hen-Bon. riquez lib. 8. cap. 49. Bonacino disp.4.q.6. Soto dist.12.q. 1.art.8. Riginaldo, Graffio 1. p.lib.2.cap.44.nu.1. Filliucc. Laim. num. 237. Se mangiò qualche Azor: pezzo di carta, ò di tela, ò cosa simile, e lo scese nello sto-Tabi. Hen maco, benche lo vomitasse con tutto ciò rompe il digiuno, Riginaldo tom.2. lib.29. c.6. Villalobos in sum.t.1.tra. 7.diff.39.n.1.Laiman. in teol.

notte puole dopo mezza not-

Così ancora qualche cosa aromatica per preservarsi dall'intemperie dell'aria sul'ingiotti, quantunque lo ributtasse rompe il digiuno, Suarez disp. 66. set. 4. Azorio tom. 1. lib. 10. cap. 30. q. 2. Conincho, Nugno, Tabienna v. missa, nu. 44. Henriquez. c. 49. Rignaldo lib. 29. num. 118. Marc. Bonacino dispu. 4. q. 6. part. 2.

mor.lib.5. tratt.4. c.6.& altri.

Mà se vno inauertenteméte ingiottisse alcuna cosa-co-

me vn poco di carta, ò simile. e dopò la vomitasse, questo si puol communicare, perchesolamente il cibo,e beuanda impediscano la communione, perche essendo, che questo non fù preso, nè come per cibo,nè come per beuanda, mà à caso. & inquertenteméte andò nello stomaco, e dopò vomitato non venne a. rompere il digiuno. Così tiene Ludouico de S. Gio. in. fum.p. 1.de Eucar.q.7.ar.10. Sancio in selectis disp.42.nu. Sanc. 23.Ledesmain summ.tom. 1. de Sacr. Euc. c. 23. con. 4. Dia - Ledei na tratt.4. de Sacra refol.38. Diane quali dicono che l'vn'è l'altra opinione è probabile, esi puol tenere.

Del tempo, che si puol dispensare, che l'huomo si possa communicare, ancorche non sia digiuno. Punto secondo.

Se l'infermo si puol communicare ancorche non sia digiuno.

2 Selbuomo fipuol communicare in articolo di morteviolente non digiuno.

3 Se

3 Se il communicarli per viatico sia precetto anco al condannato à morte.

4 Se si deue forzare il Giudice, acciò dia tempo al condannato, che si possa communicare.

5 Quello che deue fare il giudice se il condennato non si puol convertire.

6 Sel'Infermo puol riceuere più volte non digiuno il viatico nella Bessa infirmità.

7 Se l'infermo h puol communicare altre volte nella ftefsa infermità.

8 In qualiscass se puol il Sacerdote communicare non efsendo digiuno.

9 Se il Sacerdote deue far nuoua cosagratione dell'holtia, mentre haue preso il vino, che non fa Sacramento.

10 Quello, deue il Sacerdote, quando nel pigliare il sangue, si accorge, che non è Sacramento.

11 Se il Sacerdote essendo all'altaressi ricorda, che non è digiuno, se deue seguitar la Messa.

12 Quello, che deue il Sacerdote, quando si attacasse l'hostia al palato per scenderla.

13 Che deue fare il Sacerdote

fe dopo hauer presa la pur ristratione ritroua alcune particole.

14 Se essendo restate alcune particole dopò hauer communicato possa il Sacerdote sumerle.

Erche il precetto di dir Messa, ò di communicarsi à digiuno non è diuino, ma Ecclesiastico nonobliga talmente, che non si possa alle volte dispensare; onde concorrendo il precetto diuino, che l'huomo si deue communicare in articolo di morte; Adung; non ostante il precetto Ecclesiastico l'Intermo si potrà communicare per viatico, ancorche non sia digiuno, perche ritrouandos. infermo in quel tempo ingrādissima necessità dall'aiuto di questo Santissimo Sacramento non coueniua, che la Chiesa ne l'hauesse priuato nel magior bisogno, e non: potendo poi l'infermo star digiuno tanto tempo di poter aspettare, che li sia portato il Santissimo Sacramento. oltre, che non è espedientes per riuerenza, che li si conuiene, portarlo à cert'hora di

notte, nel qual tempo non fi potria ne anche se non congrandissima dissieultà, è poca

riuerenza portarlo.

Per questo Santa Chiesa. hà dispensato, che l'infermo fi possa communicare anco Naua non digiuno. Nauarr. cap. 25. Lede, num. 83. Bonacino disput. 4. Filli. q.6.p.2.num.21.Suarez disp. Suar. 66. sess. Pietro Ledesma de Sacr. Eucar.cap. 13.p.88. Filliucio tratt.4.cap.8. q.1 1.nu.

238.& altri.

2\_E questo non solo s'intende della morte naturale, mà anco della morte violenta, in caso però non si possa. differire, ò anticipar la cómunione, perche se vno fusse setétiato à morte, e che il Principe volesse, che si eseguisse la giustitia in allo stesso giorno. & il condennato non fufse digiuno, si puol communicare per viatico, perche questo pur si troua in articulo mortis, e come si puol assoluere da qualsiuoglia peccato, e scommunica, ò censura, così ancora si puol communi-

Rab. care. Rabbano de Sacr. Euc. Bon. cap.3. dub.8. num.6. Bonac. disp.4.q.6.p.2. Gio.de Lugo Lugo. de Euc.disp.15.sett.4.Diana tratt. 3. resol.38. Preposito in 3.p.q.80.arr.8.d.2.Granado Prep. de Sacr.in 3.p.cap.6.trat.10. disp.8. Tannero tom.4. disp. Tan.

5.8. dist.4.e molti altri.

3 Quali vogliano, che sia precetto anco al condennato di communicarsi, ancorche non sia digiuno per viatico mentre il Giudice non voglia darli altra proroga di quel giorno per l'esecutione del patibulo; ne per questo è indecenza del Santissimo Sacramento communicarsi nello stesso giorno, che deue esser giustitiato, perche Christo hauendo instituito questo Sacramento per nostra vtilità, purche chi lo piglia sia bendisposto non li si deue prohibire, quantunque lo stesso giorno si deue giustitiare.

Anzi che Sairo in selectis Sairo disp.40. num.4. & il Diana. tratt.3.resol.38. dicono,che. fe il Giudice non vuole diffe. rire la giustitia per l'altro giorno, che si possa communicare, anco vn'hora auanti, che sia condotto al patibolo. E Pio V. per vn moto proprio dato nel 1569.comanda che si dia tempo al reo di co-

fessars.

Ff E pe

E però dene il Giudice asfignar tempo conueniente al reo di potersi confessare, e communicare ancorche si temesse, che fusse violentemen-Silu. te estratto dalle caroeri. Silu. P.Na v. Iudex p.q. 11. dit.6. Pietro Nauarro lib. 2. de restit. c.3. Ru.226.

4 Anzi che la Clementina, cum secundum de penit.e remiss. commanda assolutamente, che sia forzato il Giudice, è dal Vescouo; se sia bisogno, lista protestato sotto pena di scommunica, di dar tempo al reo, che si possa con+ fessare. E se bene la Clementina quì parla della confessione Sacramentale, e nonnomina la communione, con tutto ciò mentre dice, che no · li si deue negare la confessione,ne meno li si deue negare la communione, come si racoglie dal cap. Quod in te, de penitentia, & remiss. sopra quelle parole Quod penitentia morientibus non deneganda, Glossa sopra det. Cle-Cam. mentina Riginaldo lib. 27. n. Bons, 73.prop.2. Camerota de Euc. cap. 10. dub. 1. Bonac. disp.4. q.7.p.1.

Perche saria minor make,

che questo fusse estratto dal. le carceri, che per tal male à danno si potrebbe riparare; e però deue il Giudice fare quelche spetta, à lui, che è dar tempo, acciò il reo si possa. confessare, e communicare. Se però questa dilatione non potesse apportare danno notabile alla Republica, ò gran scandalo al Popolo, ò vero, che il Reo non lo facesse per differire il patibolo, onde in questo caso per la carità si puol differire il supplicio dui, ò trè giorni, se però si spera, che in questo tempo il reo voglia accettar la penitenza. Ocagrauia de Sacram. Och. tratt.de Eucar.q.14.num.10. Bon. Diana, Bonacino, vt supra.

5 Ne per questo deue il Giudice libberare assolutamente il reo, quantunque tenga per sicuro, che si dannerà, perche così saria molte volte ingannata la giustitia. che alcuni per liberararsi dalla morte non si vorrebbono Rigi. confessare. Riginaldo lib.29. Soto num.71.Soto 5. de iust.qu.1. art.2. Vero che se il condennato si fusse communicato il giorno auanti del patibulo,e poi lo stesso giorno si volesse

di nuouo communicare per fua dinotione; in questo caso, io direi che non li si douesse permettere, perche hauendo di già riceuuta l'Eucaristia. per riuerenza del Sacramento non li si douerebbe più permettere la communione, ancorche li si permetta la cofessione ogni momento.

6 Si deue auertire, che l'infermo puol commodaméte riceuere l'Eucaristia à digiuno la deue riceuere, mà però non si deue mettere à tanto pericolo per aspettar di esser digiuno per il giorno feguente, che poi non sia disposto di mente, ò per altro accidente non si possa communicare, e così si morisse fenza communione; percheil precetto del digiuno nonobliga con tanto rigote, e con tanto pericolo; Ne meno deue l'infermo con troppo incommodo lassar di pigliar il cibo, ò la medicina per aspettar di esser digiuno, nel tempo della communione, ò voler communicarsi in hora indiscreta, che il Sacramento non li si possa portare

Coni, con decenza oportuna.Con-Suar, nincho q.80 art.8.50.Suarez

disp 68. sett. 5. Filliucio trat. 4.cap.8.q.1 1.nu.138. Toleto Filli. lib.2.c.28.n.6.

7. Se bene la maggior parte de DD.antichi dicono, chevna sol volta l'infermo si puol communicare non digiuno per viatico nella stessa infirmità, perche dicono loro che l'infermo hauendo complito al precetto diuino in. quella communione, consequentemente si deue poi hauer riguardo al precetto Ecclesiastico di non communicarsi non digiuno.

Con tutto ciò dice la sum- Tabi. ma Tabie. v. Commun §.48. Arm. & Armilla \$.18.che non folo l'infermo si puol communicare no digiuno vna fol volta nella medesma infirmità, mà ogni volta, che la sua infirmità varialle, onde essendosi communicato per viatico in pericolo di morte, se poi migliorato resta fuora di pericolo, e dopò fra otto, ò dieci giorni di nuouo torna nello stesso pericolo di morte, di nuouo ancora si puol communicare, e così ogni volta. che variasse l'infirmità del pericolo al miglioramento, e dal meglioramento al peri-

colo si puol communicare, no digiuno per viatico; pur che da vna Communione all'altra siano passati otto, ò dieci giorni come dice Suar. disp. 66.sess. 5. perche così si reputa che sia vna nuoua infermità, e nuoua necessità per communicarsi. Ma se l'infermo viuerà poco tempo dopò il viatico, non si potrà più communicare se non digiuno per sua Suari diuotione, e così dice Suarez che si deuono intendere li Dottori, che permettano vna

sol volta all'infermo la Com-

munione no digiuno per viatico.

Zon. Il Bonac. disp.4. q.6. p.2. dice che dopò seisò otto giorni di nuouo l'infermo fi potrà communicare non digiuno,

& allega il Concilio di Costanza sess. 13. quale comanda che l'infermo si possa co-

municare non digiuno, nè si restringe à vna sol volta, perche dice egli non è verisimi-

le che la Chiesa essendo pietosa Madre voglia priuar l'infermo di vn tanto beneficio,

mentre si troua in tanta necessità vicino à morte, e così tengano ancora Henriq. lib.

8.cap.4.nu.1.&c.5.nu.1.Co-

ninch.q.80.n.53.Emanuel Sà E.Sa. ver. Euch.n.5. & altri.

Non per questo è lecito all'infermo per riuerenza del santissimo Sacramento communicarsi ogni giorno come nota Henriq. Suar. Graff. 1.p. lib.2. c.44. nu.6. Pessant.de Bare. com.infir.c.8.nu.20. Bart.ab Bon. Ang. dial.4. §.84. Bonac. vt Tole,

fupra'. Il Diana nel tratt. 14. resol. E. Sa. 75.de celebr.Miff. pure affe- Rigi: gna 6. giorni, & allega il To- Hen. let in sum. lib. 10.c. 15. Soto in 4.dist. 12. q. 1.a.8.Emanuel Sà. v.Euch.n.50. Nugn.3.p. t.1.q.80.Riginald.t.2.lib.29. c.6.nu.120.Henriq.lib.8.c.4. Suar. p.3.t.3.disp.98. sett. 1. e nel tratt.4. de Sac.resol.44. n'assegna 6.con la dottrina di Paolo Laimar nella Theol. mor lib.5.tratt.4.n.20. Qual dice che se vno è assuefatto à communicarsi, ò celebrare spesso, e che per diuotione difficilmente se ne puole astenere, trouandosi in pericolo di morte li si puole permette-

re la communione ancorche

S.Gio. in sum. t. 1. q. 7. a. 10.

diff.4. de Sac.Euch.

non sia digiuno ogni terzo. giorno, come dice Ludou.di Lud,

8 Vi

Digitized by GOOGLE

Coft.

8 Vi sono altri casi per li quali pure il Sacerdote si puol communicare non digiuno come sarebbe se fusse pericolo che il Sacramento douesse venir nelle mani d'in fedeli per trattarlo có ingiuria, e scherno; in questo caso si potrebbe il Sacerdote communicare non digiuno, perche maggior irreuerenza sarebbe quella, che pigliarlo à Suar. non digiuno. Suar.disp.68. Bon. sess. Bonac.disp.4.q.6.p.2. Rigin Riginal.lib.29.n.122.e communemente tutti. Puole ancora il Sacerdote communicarsi non digiuno, quando che presa l'hostia consacrata, fumendo il calice s'accorge che quello non era vino per esser stato malamente preparato dal Ministro, ò per inauertenza dello stesso Sacerdote; per il che hauendo il Sacerdote di già rotto il digiuno, nondimeno perche la consacratione del vino spetta all'integrità del facrificio, è necessario che faccia nuoua confacratione.

> 9 Non per questo deuco vn'altra voita confacrare l'ho stia come dice Armill.v.Miffa n.15.& altri con lui, perche

hauedola vn'altra volta consacrata per l'intégrità del sacrificio basta di consacrare folo il vino; e quantunque habbia rotto il digiuno dopò pigliato il corpo, e prima di pigliar il sangue, nondimeno perche questo è vn sol sacrificio, & vna sola attione, non è necessario la nuoua consacratione dell'hostia, ma solo è necessario la consacratione del sangue. Scoto in 4. dist. 8. scot q.3. Nauar.man.c.25. Villa- Naul lob. Dian. tratt. 14. res. 70. & Dian vltimamente fù anco approbata da Clemente VIII.e po-

La nel nuouo Messale. E per fuggir lo scandalo che potrebbe nascere da questa duplicata consacratione dice lo stesso Scoto, che Scoto saria bene che il Sacerdote se ne andasse al corno dell'Altare nel modo che suole riceuere il vino per la purificatione secondo la consuetudine, e posto il vino, e l'acqua nel calice, tornato in mezzo all'Altare, con breuità diuota proferisca le parole della cofacratione, incominciando da Simili modo e. fino all'Vnde & memores &c.e finite le parole con la debita riuerenza

Digitized by GOOGLE

**luma** 

fuma quello che è vero sangue; perche quantunque non
sia digiuno, nondimeno maggiore è l'obligatione da complire il sacrificio incominciato, che comunicarsi à digiuno, perche l'integrità del sacrissicio, che è precetto de iure diuino, deue esser preferito al digiuno, che è precetto
Ecclesiastico come communemente tengano tutti, e lo

Hen notano Henriq.c.50. Rodriq.

Rod. sum. c. 66. de commun.nu.1.
Azo. Azor. 1. p. lib. 10. c. 33. q. 3.
Cam. Bonac. disp. 4. q. 6. p. 2. Came-

Rigi. rot.Rigin.& altri.

10 Se il Sacerdote nel pigliar il calice si accorge che quello non è vino, ma acqua, o vero aceto, ò altra cosa simile non materia atta per il Sacramento. E per conseguéza quel calice non è Sacramento deue gettare quel che di già hà preso in bocca, ò vero inghiottirlo, dico che lo deue inghiottire, e non riporlo nel calice come han detto alcuni, perche saria troppo grande indecenza ributtarlo nel calice, e gettarlo altroue faria troppo gran scandalo,e però lo deue scendere, perche il precetto di esser digiu-

no non obliga con tanta indecenza, ò con scandalo. Co- Coni. ninch.q.83.a.6.n.280.& altri Bart. ancorche Bart.ab Angel.dica il contrario de Missa dial. 5. \$.704.

Puole ancora quando hauendo di già il Sacerdore cófacrato, e ricordatofi che lui non è digiuno, deue complire la Messa, e communicarsi come communemente ten-

gano tutti.

11 Etio direi che per fuggir lo scandalo, quantunque non hauesse fatta la cosacratione, deue complire la Messa, e communicarsi perche come io notai vn'altra volta, che dice S. Bonauentura, che Bon. non si puole mai lasciar la Messa cominciata séza qualche scandalo, & in caso che il Sacerdote dopò hauer consacrato si morisse senza essersi communicato, non essendoci altro Sacerdote digiuno, è obligato il Sacerdote non digiuno complir la Messa, e comunicarsi. Nauar.c.26.n.86. Nau. Bonac. disp.4. perche il pre- Bon. cetto di complire il sacrificio è più stretto, come più volte hò replicato che il communicarsi à digiuno. Ma in caso che

che il Sacerdote morisse, ò no potesse seguitar la Messa auxti la consacratione non vi è obligo di finire la Messa, perche così il facrificio non resta imperfetto.

Lo stesso si puol dire, che morendo vn Vescouo celebrando pontificalmente, nè essedoci altro Vescouo, puole il Sacerdote semplice senza però li vestimenti pontisicali complire quello, che è necessario per l'integrità del Tabi: sacrificio. Tab.v. Missa nu. 30. Arms Bart. ab Ang. de Missa \$.514. Armill.v.Missa n. 11.

12 In calo che l'hostia cosacrata si attaccasse al palato, nè potesse scenderla, ò vero la particola restasse nel fondo del calice, non deue il Sacerdote come dice Armilla. tirar col dito quella partico. la fino alla superficie del labbro del calice; ma deue col vino tirarla vna, ò più volte se bisogna sin tanto che la. particola si potrà consumare commodamente; perche cauarla col dito è troppo grande indecenza. Suar disp.66. 9.80. sels.6. Nè vale à dire, che non lo deue fare, perche all'hora non sarà digiuno; à

questo si risponde, che questa è vna sola attione, quale il Sacerdote la cominció à digiuno, e non deue procurar di farla in altra maniera. Così tengano Nauar. c.25. nu.89. Nau. Emanuel Sà. v. Missa nu. 36. E. Sá. Bonac.disp.4.q.6.p.2.Siluest. Silu. v.Eucharist.3.nu.8.Coninch. Coni. Nugn. Valenz. tom. 4. disp. 6. Nug. Vale. q.8.p.3. Henriq. c.49. litt.F. Hen. Riginal lib.29.nu.123. Graff. Rigi. 1.p.lib.2.cap.44.n. 1. Bart.ab Bart. Ang.dial.4. \$.217. Camerot. Cam. de Euchar. c. 10. dub.g. c.g. dub.7.Filliuc.n.239.& altri.

Lo stesso possiam dire ancora che si deue fare nel comunicare li laici, e particolarmente le donne, quando li si attaccasse il Sacramento al palato, non deue toccarlo col d to,ò con altro, ma darli acqua, ò vino sin tanto che la. particola scenderà nello stomaco, e così l'intende il Suar. Suar. disp.66. sett.6,

13 Maggiore è la difficoltà che hauendo il Sacerdote presa la purificatione, e dopò anco feguitata la Messa, e det. te ancora le orationi, si accorge che nella Patena, ò nel Corporale vi sono alcune particole dell'hostia cosacra-

Suar,

te. Che deue fare il Sacerdote in questo caso mentre non si troua più digiuno?

14 Dico prima che il Sacerdote se non hà presa ancora la purificatione, quantunque habbia communicato diuerse persone, & essendoli re-. state alcune particole, non è dubbio che le puole sumere, perche il Sacerdote ancora. si troua digiuno, & hauendo ·lui consacrate dette particole,& essendo queste parte del suo sacrificio, no viè difficoltà che à lui si appartiene consumarlo. Onde dice Clemen-Pap. te Papa in cap. Tribus gradibus de consacrat.dist.2. Che si deuono consacrare tante hostie, che bastano alli communicandi. Tot esse bostias con. secrandas, quot populo sufficiant, sautem aliqua superfuerint esse consumendas à Sacerdote.

> Ma la difficoltà consiste, che hauendo il Sacerdote presa la purificatione non si troua più digiuno. Dico che in questo caso trouando il Sacerdote alcuna particola, quantunque fusse grandicella 3 & non hauendo il Sacerdote commodità opportuna per serbarla la deue sumere,

perche quella particola essen do parte del suo sacrificio, & essendo tutta quella Messavna sola attione, & vna perfetta consumatione di tutto il facrificio, pur che sia consacrata dallo stesso Sacerdote. e nella medesma Messa; il Sacerdote la deue sumere. quantunque non sia digiuno. Suar. disp.68. sett.6. Bonac. Suar. de Sac. Euch. disp.4. q.6. p.2. Bon. Graff. 1.p.lib. 2.c. 44.n. 7. Bar. Graf. ab Ang.dial.5. \$.597. Nugn. Nugr. Coninch. Angl. Azor. Rigin. Coni. & altri.

Ma se vi corresse lungo Rigie tempo dopò la purificatione, che di già il Sacerdote fusse partito dall'Altare in questo caso. Hauendo di già il Sacerdote complita, e lasciata quel l'attione, non si reputa più che sia lo stesso sacrificio, ma più tosto vna nuoua attiene, che però non si aspetta più à quello stesso Sacerdote confumar quella particola; ma. più tosto si deue conseruare per douer sumerla in vn'altra Messa prima della purificatione, e così communemente fitiene da Dottori.

Vi fono ancora altre cause, per le quali il Sacerdote si puol

puol communicare non digiuno, come sarebbe se la Chiesa rouinasse, ò vero si abbruggiasse, acciò il Sacramento non cortesse pericolo (così permettendolo Iddio) di restar oppresso sotto quelle rouine, ò vero di essere arlose consunto dalle fiamme. In questo caso si potria l'huomo communicare ancorche non fusse digiuno, & in questo non vi è chi contradica. trà Dottori.

Della Communione per viatico, che si deue dare all'infermi. Punto III.

I Se fia lecito al Sacerdote dir Messa non d, giuno per comunicar l'infermo.

2 Se il Vescouo possa dispensare che il Sacerdote celebra no digiuno.

3 Seil Sacerdote possa dir Messanon digiuno per communicar se Reffo per viatico .

Molta difficoltà, se al Sacerdote sia lecito in-caso di necessità, che no vi sia altro Sacerdote, nè Sacramento dell'Eucaristia se il Sacerdote possa dir Messa, e cofacrare non essendo lui digiuno per communicar l'infermo.

Gio. Maggiore in 4. dist. 49 Mag. q.3.ad 5. permette vna gran... licenza al Sacerdote, e dice che pernecessità di communicar l'infermo per viatico, che il Sacerdore puole senza le vesti sacre, senza il pan azimo, e senza l'integrità della Messa, ma secretamente puol pigliare vn pezzo di pane fermentato, confacrarlo, e poi con quello communicar l'infermo séza celebrar Mesſa.

A questa opinione si accostano Zambrano in dec. cas. Záb! tempore mortis c.4.de Euch. dub.6.nu.3. e Zanardo in di- Zan. rect.confess.p.1.de Euch.c.7.

Per esser questa licenza troppo amplase non accettata da Dottori non voglio per hora addurre le loro ragioni non essendo sufficienti. Solo dico che la commune opinione è, che il Sacerdote non digiuno non possa dir Messa ad effetto di poter communicare l'infermo, perche si deue hauer maggior rispetto alla riuerenza del santissimo

S2-

Sacramento, che alla necessità del prossimo, massime che il precetto diuino non commanda, che sia violata la legge mentre è ordinata per riuerenza del Sacramento Bonacino disp.4. q.2. p.2.come habbiamo detto di sopra nel ragion. 10.p.i.n. 16.

Et il precetto di communicarli l'intermo in arriculo mortis obliga solo quando il Sacerdote puole celebrar con decenza, e riuerenza del Sacramento. Ilche non saria. decenza mentre il Sacerdote Nau. celebrasse non digiuno. Na-Toles uarro cap.25.n.83. Tolet.lib. Silu. 2.cap.13. Ledesma in summ. tom.1.cap.13.de Euc. concl. 5.dubb.vltimo.Siluio in 3.p. q.80. art.8. E se bene il precetto diuino deue esser preferito al precetto Ecclesiastico non però si deue contrauenire à questo mentre nonvi è maggiore riucrenza dell'Eucaristia, ò vero non vi sia. maggior nece fità per la falute del prossimo, e perche il precetto di communicarsi l'infermo in articolo di morte non obliga talmento l'infermo che egli non si possa saluare senza la Commu-

nione, nemeno vi è magio? re riuerenza, è decenza à cosacrare non digiunosche non communicarli l'inferm. Aduque non deue il Sacerdoto celebrar Messa non digiuno per causa dell'infermo.

E se bene in caso di necessità potria il Sacerdote celebrar senza cotessione per comunicar l'infermo, come dice Silu-in 3.p.q. 80.a.4. dub-2.doue dice queste paroles. Si Sacerdos, vel laicus unt inpericulo mortis, nec adis qui cos sacramentaliter absoluere valeat, postunt communicari fine Confessione, & sinon essent Ho-His consecrate, puffet Sacerdos celebrare non folum pro sui, sed essam pro alterius perselitantis necessiate. E lo steil tiene anco il Diana tratt. 3. de casi- Diani bus occurrentib is resol. 36.

Non per questo deue celebrare non essendo digiuno, perche il celebrare senza Confessione, è causa morale, e puol succedere spe issime volte, mà il celebrare no digiuno per causa deil'infermo puol succedere raristime voltejoltra che il celebi... e sensa Confessione si puol supplire con la contritione, che cele-

bra-

brare non digiuno non vi è

causa per la quale.

2 Sopra di questo non vi puol dispensar il Vescouo, come han detto alcuni, essendo questo precetto vniuersale della Chiela sopra del quale non si troua che siamai stata data autorità à Vescoui di poterci dispensare.

Agiungete, che tant'obliga il precetto Ecclesiastico, che il Sacerdote non possacelebrare non digiuno, quanto obliga, che il Sacerdote latino non possa celebrare con pane fermentato. E perche più presto il Sacerdote deue lassare morir l'infermo fenza Communione, che celebrare con pane fermentato, come io vi dissi vn'altra. volta sopra; Così ancora più tosto deue il Sacerdote lassar morire l'infermo sensa Communione, che celebrar Messa non digiuno; massime, che non è in potestà dell'infermo di potersi communicare se non hà il ministro che lo communica; ne deue il Sacerdote darlo se non quando lo puole commodamente dare con la debbitarinerenza, e secondo il commandamento

prefissoli dalla Chiesa, & in. quelto caso l'infermo, e scu- Filli; sato perche non resta per lui Con. di non communicarsi, Filliuc. Nic. tom.4. cap. 8.q. 12. num. 243. Coninch.Suarez, & altri. Di quà il Concilio Niceno cap. 14.& c. Præsbyter de Consa. dist.2.con molti altri Concilij, & vltimamente il Sacto -Concilio di Trento sess. 13. cap.6.santamente hà ordinato, che sépre vi sia il Santissimo Sacrameto seruato nelle Chiese, acciò à tutti i tépi si trouapreparato per l'infermi.

Non deue dunque il Sacerdote celebrar Messa se no è à digiuno per communicar l'infermo moribondo, Nau? Nau.c.21.n.53.Soto dist.12. Azor q.1.2.8. Suarez disp. 68. sess. 1

Azor.cap.30. q.2. Came. Cam. rota de Eucar. cap. 9. dub. 7. Val. Sant'Antonino 3.p. tom. 13. Vitte cap.6.nu.8. Paludano 4.dik. 8.q.2. Valen.tom.4. disp.6.q. 8.p.3.Henriq. lib.8. cap.4. & tom.46. Riginaldo. Vittoria. Filliucio.Coninch.Bart. Nugno, & altri.

3 Se si parla che il Sacerdote possa dir Messa non digiuno per communicar se stesso trouandos lui in arti-

Gg 2

culo di morte. Dico che non potendo il Sacerdote hauere la Communione altroue lui da se stesso non celebra. la Messa, e trouadosi il Sacerdote moribondosò sia di morté naturale, ò sia di morte violenta. Dico che il Sacerdote puole dir Messa per comunicară da le stesso per viatico quantunque non sia digiuno, e la ragione è questa, perche haueado dispensato la Chiesa, che l'infermo inarticulo mortis si possa communicare non digiuno. Così ancora habbiamo da presupporre quantunque non ne faccia mentione particolare, che habbia dispensato, che il Sacerdote possa celebrare non digiuno per poter communicare se stesso per viatico trouandosi lui in articolo di morte; perche non è maggior ragione, che si possa communicar l'infermo in articulo mortis non digiuno, ò fia di morte naturale, ò vio-Ienta, che il Sacerdote possa dir Messa per communicar se stesso non digiuno trouando-Zam, si in articulo di morte. E così tefigano Zambrano de Sacr. cap.3.dub.6.num.1.douc dice queste parole. Sacerdes fine dubbie potest celebrare non ieiunus, vt se spsum communices propinguum morti , vel naturali. vel violenta.

Nugno dice, che cocorredo. il precetto diuino,& il precet to Ecclesiastico nella medesma persona; il precetto diuino deue preualere all'Ecclesiastico, & essendo, che l'vn'e l'altro in questo caso concorrano nel Sacerdote. Aduque il Sacerdote puole non digiu no celebrare Messa per comunicar se stesso in articulo di morte, ò sia naturale, ò violenta; lo stesso ancoradicano Gio.de Lugo de Sacr. Lugo Eucar.disp. 15. sels. 4. num. 59. Dian. tom.2. de casib. temp. mor. resolut.36.

## RAGIONÁMENTO XIV.

Della Communione, che si deue amministrar per viatico all'infer-

Punto primo

1 Se è lecie, che uno effendos communicato la mattina possa

possa communicaris la sera per viatico.

On buon fondamento cercano alcuni Scrittori moderni. Se il Sacerdote hauendo detta Messa la mattina: ò vero vno essendosi communicato per sua diuotione, nello stesso giorno assalito da vn graue accidente-si troua in articolo di morte.Si cerca se questo si puole communicare lo stesso giorno per viatico, ancorche non sia digiuno, e si sia communicato la mattina stessa. Il caso puol succedere facilmete, e vi è gran ragione per l'vn', e l'altra parte. Se noi vogliam cercare le questo sia obligato di nuouo à communicarsi per viatico, e non communicandosi pecca grauemente: io non hò difficoltà che questo non è obligato di nuouo à communicarsise che non comunicandosi non pecca nè anche venialmente, hauendo lui sodisfatto al precetto della communione; perche si hà da presumere, che essendosi lui communicato la mattina stessa, non lascia hora in artieulo mortis di communicarsi

per dispregio, è incontento. Onde dicano il Gaetano nel- Gaet. la fom. v.commun. S.Bonaus Vitte in 4. dist. 10. a.z. Victor. in Palus fom. Palud. dist. 9 q. 1. Silues. Arm. v.Euch.3. in princ. Armilla. v.commun.n.4. che no essendo la communione per viatico in articulo mortis Sacramento di necessità ancorche la lascia per negligenza, pur che non vi sia dispregio, ò in . contento non pecca mortalmente, se però questo tale si sarà communicato per la l'asquasò quanto maggiormente dunque quello che si è communicato lo stesso giorno? Onde essendosi questo communicato la stessa mattina lui ha adempito il precetto di communicarli auanti la morte, perche la pretensione del precetto di communicarsi per viatico, è che l'huomo si prepara per via del Sacramento al passaggio da questa all'altra vita, & essendosi lui communicato la stessa mattina. adunque si è preparato, e per conseguenza hà sodisfatto al precetto diuino; sì che noncommunicandosi non pecca nè anche venialmente, perche per quella communione resta

resta libero il moribondo dal precetto di più communicarsi per viatico; così s'intendo Homob. de bonis in consultat.casuum conscientie vol.2. Massime che la Chiesa prohibisce che vno si possa communicare più d'vna volta il giorno.cap.confuluisti de celebr.Missarum ex cap.sussicit de consecrat.dist.1. Ang.ver. Euch.3.nu.39. Coninch q.8. a.10. Nugn.concl.2. & altri.

Nug.

Anzi quando la mattine. questo si communicò possiam dire, che si communicò in articulo mortis, perche se bene lui non conosceua esserli vicino, nondimeno la morte gli era presente, e se bene non si communicò con intentione di ademplire il precetto del viatico; con tutto ciò possiam dire, che vi fosse l'intentione virtuale, perche come dice Suar. disp.69.sett.3. eiascheduno nelle sue attioni pretéde ademplire almeno implicitamente la sua obligatione; adunque questo non è obligato à communicarsi di nuouo, nè meno farà peccato à non communicarsi.

Suar

Onde il Suar.in 3.p.tom.3. disp.69.sett.3.dice che essendost vno communicato la mattina, & il giorno si troua. moribondo, è lecito che sa possa communicare il giorno seguente, ma non il giorno stesso, non douendoss ammettere tanta licenza, quale non folo non è in vso, ma assolutamente il communicarsi due volte nel medesmo giorno è prohibito dalla Chiesa.

Della stessa opinione sono Pitigian. 4. sent. tom. 1. dist. 9. Pitig. q.3.a.7. Zambr.de Sac.minis. Zab. tempore mortis c. 3. dub. 1. Coní. nu.1.&6. Mercero 3.p.q.80. Faus. a.11. Coninch.de Sacr.q.80. a.11.dub.3.n.100. Fausto de Euch.lib. 1.q.247.e molti al-

tri.

Nondimeno io non negarei che volédosi questo communicare per viatico lo stefso giorno per sua consolatione, che li si douesse permettere, perche essendo ciascheduno obligato di communicarsi in articolo di morte per viatico, acciò più sicuramente possa passar da questa all'altra vita, e resistere alle insidie del Demonio, nè douédosi priuare l'infermo moribondo di vn tanto beneficio; comandano diuersi Concilij Nic. Niceno

Tole. Niceno can: 13. Tolet. 11. Agai. c. 18. Agatens. c. 11. Ancirano Ara. c.22. Arausicano c.13. Carta-Cart. gin.4.cap.17. & altri. Che ogn'vno si communica in articulo mortis per viatico, & essendo che questo non si comunicò per viatico, non penfando punto in quella communione alla morte, ma folo si communicò per sua diuotione; adunque hora si deue communicare per viatico, nè vale à dire che nella communione della mattina vi fusse l'intentione virtuale, ò implicita, perche detti Cocilij parlano dell'intentione attuale. Onde si come la Chiesa hà dispensato che il moribondo si possa communicare non digiuno, e perche non puole anco permettere, che si possa commenicare vno per viatico in articulo mortis per sua cosolatione, e per poter maggiormente far relisteza all insidie del Demonio?onde non è verisimile che si voglia priuar l'infermo d'vn beneficio: benche la mattina in sanità si sia communicato per sua diuotione. Eperò dico con. Dian. Antonin. Diana tratt. 3. de casib. occurrentib. tempores

mortis resol. 33. che quantuque il Sacerdote habbia celebrato Messa, ò vero che vno si sia communicato la mattina per sua divotione, e cascato poi dopò nel medesmo giorno in articolo di morte, che di nuovo lo stesso giorno si puol communicare per viatico, benche non digiuno.

Aggiungo di più Galparo VIII. Vrtado de Euchar, disp. 10. dist. 2. allegato dallo stesso Diana nel tratt.4.miscella.refol. 197. doue porta questo medesme parole. Existimamus eum, qui sanus, aut li infirmus extra periculum tamé mortis communicauit, si in codem die post eam communionem incidat in periculam mortis, sue violenta, five naturalis, & adeo vrges, vt prudenter timeatur eodem. die moriturus, aut quod eo transacto non futurus si petens communicaresteneri pro viaticositerum in codem die communicare post incidentium in dietum periculum, quix praceptum communicandi in articulo mortis, cui non est fatisfactum communione ante pericu'um f. cta, est diuinu, & maioris ponderis, quan probibitio Ecclesiasticanon communtcandi in codem die nifs femel. Per

Per le quali parole si vede chiaramète esser lecito communicarsi per viatico lo steffo giorno, che si communicò per diuotione, pur che si dubita essettiuamente che l'infermo sia per morire quel giorno, ò vero che il giorno seguente sicuramente non si potrà communicare.

Perche se il pericolo nonfusse tanto eminente, e si sperasse che il giorno seguente si
potria communicare; non li
si deue permettere nello stessi
si deue permettere nello stessi
so giorno la communione; e
così s'intendano li sudetti
Autori, con li quali conuengano anco Ochagrauia deTurrio
Sac.tratt.de Euch. q.14. n.7.
Turriano in sum. p. 2. c. 58.
dub.2.nu.3. Chellisonio 3.p.
tom.2.9.80.2.11. not.2.

De' Sacramenti se si possono amministrare à quelli che li dimandano indegnamente.

Punto II.

- Se & dene permettere la communione al pecsatore publico, che indegnamente la dimanda.
- '2 Se la communione fi deux am-

ministrare à un peccatore occulto.

- 3 Se uno che esercita un'opera buona prenedendo che l'altro pecca ecopera al peccato.
- 4 In quanti modi un peccatore
  puol escr reputato publica
  peccatore.

5 Qual numero de testimony. fia necessario acciò un fatto sa reputato publico.

6 Se un delitto commesso alla presenza di dieci sia notorio,e reputato publico.

7 Se fi deue vitare il percussone del Chierico per bauerlo percosso in sua presinza.

- 8 Se uno possa tenersi peccasore publico per esfer la sua famanota alla maggior parte.
- 9 Se basta per esser un fatto publico, che di quello vi hapublica mormoratione.
- TE alcuno indegnamente dimandasse la communione; si deue auertire, se quello che la dimanda è peccatore publico, ò veramento priuato. E di più si deue considerare se lui la dimanda publicamente, ò priuatamente. Se il peccatore è publico, ò che

d che la dimanda publicamente, ò priuataméte sempre Rod. li si deue negare. Rodriq. 1.p. c.48.nu.2. E se quello dicesse voi m'hauete confessato, non puole il Confessore senza palesar la confessione dire. To non ti hò affoluto, perche no hò veduto in te vna publica. penitenza; perche così diećdo saria va reuelar la confesfione, mentre dice che non. l'hà assoluto, come che non. Nau. hà potuto assoluerlo. Nauarr. in c.Sacerdos de penitentia. **d.6**.n.66.

> Onde essendo l'officio, peso, del Sacerdote, che deue amministrar l'Eucaristia di amministrarla fedelmente, prudentemente, se il Sacerdote l'amministrasse à vn publico peccatore, non verria. amministrarla fedelmente prudétemente, perche essendo l'Eucaristia vn Sacramento ditanto valore, così pretiolo; mentre il Sacerdote l'amministrasse à vn publico peccatore, saria come ches gettare le perle pretiofe auãti li porci, Et non sunt mittenda margarita ante porcos. Se il Sacerdote che amministra l'Eucaristia mentre non la ripone

per custodiela in luogo hor nesto, e decente pecca grauemente; quanto più graueméte peccaria se l'esibisse à vn. publico peccatore, che indegnamente la dimanda ? Ca- Cam. merot de Euch.c. 10. dub. 15. Filli. Filliu.tratt. 1.c.5.q. 1 2.3 trat. 4.c.g.q.10. Viual.de Sacr.in. gen. c.3. concl. r.

2 Se il peccatore che indegnaméte dimanda la communione non è publico, ma occulto-peccatore; mentre la dimanda occultamente dicono Henriq.lib.1.c.30. num.5. Hend Coninch q.80. a.6. Filliucio Coni. tratt.4.c.5.q.11.n.279.che li si deue negare:purche il peccatore non sia conosciuto per tale solo in confessione; perche quantunque vno sia gran peccatore non si deue mai scacciare, nè li si deuono negar li Sacramenti solo per la cognitione riceuuta in confessione.

E se bene il Tabienna ver. Tabii communicare nu.59.dice altrimente; nondimeno acciò la confessione non si reda odiosa,e che sia causa che gli huomini si ritirassero di volersi loggettare à questo Sacraméto mai è lecito servirsi della scienza Ηh

scieza hauuta in confessione.

Puole bene il Confessore in confessione, ò vero anco fuora di confessione se conqualche bel modo hauerà ottenuta licenza dal penitente di poterli parlare delle cose sentite da lui nella sua confessione potrà auertirlo di astenersi in pigliar li Sacramenti;ma non per questo gli li puole negare per hauerlo conosciuto solo in confessione;perche così si verria ad offendere il figillo della confessione.

Se poi quel peccatore, che indegnamente dimanda la. communione non è publico peccatore; dimandandola publicamente non li si deue negare; e la ragione è questa, perche si come Christo, che molto bene conosceua Giuda esser gran peccatore, e co tutto ciò perche era peccatore occulto non volse negarli li Sacramenti, ma ne lo fece partecipe come à tutti gli alari suoi Discepoliscosì ancora quantunque il Sacerdote conosca molto bene, che quello indegnamente dimanda lacommunione, nondimeno perche è peccatore occulto non gli la deue negare mentre la dimanda publicaméte, massime che negandogliela. ne potria nascere vna gran. perturbatione, e disordine, & al Sacerdote li potria esser di gră pelo le li bilognasse prouare l'occulta indignità del recipiente; nè per questo si puol dire che il Ministro ceopera al peccato di quello, perche

3 Vno che esercita per giusta causa vn'attione per se stessa buona, & honesta., quantunque lui preueda che l'altro pecca; se bene lui lo permette, non per questo li si puole imputare, che lui coopera al peccato d'altri. San Tom.q.80.2.6. Nauarr.c.21. Tom. num.55.& 56. Valenz.tom.4. Vale. dis.6.q.8. Rodriq. sum.c.68. Rod. concl.4.n.4. Silueft.v. Euch. 3. Spar. n.7. Suar. disp. 18. sett. 2. Soto Soto: in 4. dist. 1 2. q. 1. a. 6. Armilla Sach. v.Euch.nu.22.& 27.Sanchez Vinz. disp. 16. de matrim. lib. Viual. Fillide Sacr. in gen.c.3. num.12. Rigi. concl.2. Filliuc.tratt.4.c.9.q. Angli 10. Camer.de Euch.dub. 16. Graff.lib.2.dec.c.38. Bart.ab Ang.dial.4.\$.36. Pitig.dist.9. q.1.a.15. Riginal. Angl. Henriq. & altri.

4 Si

4 Si deue auertire che vn peccatore in trè modi puol esser reputato, e tenuto per peccatore publico, prima. quando consta per confessone fatta dallo stesso in giuditio del suo peccato; ò quando è stato convinto per depositione di diuersi testimonij degni di fede del suo peccato, ò veramente quando per sentenza del Giudice è stato sententiato, e condannato per tale; questo meritamente si deue reputare per publico peccatore.

Secondo vno puol esser tenuto peccatore publico, quando il delitto sia fatto in presenza di molti, che per elser fatto publicamente non vi è causa per la quale si possa scusare, ò possa recoprire . il suo errore questo notoriamente è detto publico peccatore per esser notoriamente il suo delitto fatto alla.

presenza di molti,

5 Che vn delitto si possa chiamare publico per esser fatto in presenza di molti, sono diuerse l'opinioni de'Dottori, che numero di persone sia necessario acciò quel fat-

Alcuni hanno detto che vas fatto potrà esser publico quádo sarà commesso alla pra--senza d'vn tal numero di persone, che in vn luogo, à invna Città piccola surà bastãte, ma in vn luogo, e Città grande non sarà sufficiente,e però che questo si deue rimettere all'arbitrio d'huomini prudenti, ita Menoch.de Mea: arbitrio lib.2.cet.2.caso \$16, Coni. n.7. Coninch disp. 14. dub. 2. Suar. nu. It. Filliu.tratt. 13, c. 3. q. 5. Alte. Suarez disp.9.sett.2. Alterio Bald. lib.1, disp,6.c.2.

Altri dopò Baldo, e Cino Silu. hanno detto, che vn fatto per esser publico, basta che sia. fatto alla presenza di diece persone. Soto dist. 12.q. 1.a.6.

& altri.

Siluestro co alcun i segua? ci han detto, che bastano sei huomini.

6 Di maniera che vn delitto, quale sarà commesso : alla presenza di diece persone,se bene sarà notorio, e publico in vna Città piccola, ò in vna contrada, ò in vna Parocchia, non per questo si potrà chiamare notorio, e publico se sarà commesso in vne to possa chiamarsi publico . Città grande, perche il delit-

'to fatto alla presenza di diece persone in rispetto alla moltitudine grade della Città, pure si puole reputare oceulto.

7 Da qui fi puol cauare che hauendo vno percosso il Chierico, verbi gratia in mia presenza in tempo, che nonvi crano tanti testimonii sufficienti, à poter far che quel delitto fusse notorio io nonsono tenuto à vitare quel percussore; E la ragione è questa perche quantunque quel delitto sia fatto alla mia presenza, & à me il delitto sia molto noto, e certo, non dimeno non si puole assolutamente chiamare notorio, di modo, che il percussore debba esser vitando. Bonacino excommunicat. disp.2. qu-2.

Muil. punt. I. S. I. nu. 7. Auila disp. Ares. 4.dub.1.n.4.

Anzi che Aragonio 2.2.q. to.art.9. agiunge che quaneunque fussero stati presenti quattro ò cinque huomini. Hoc verum effe (dice egli)etia fi quatuor, aut quinque interfuerint.

Duar. E se bene Duardo lib. 2° Filli. in canon. 1. della Bolla qu.8. num. 14. Suarez, Filliuccio

& alcuni altri sono di contrario parere, con dire che quelli fussero presenti à vna tal percussione, sin tanto, che il delitto no è publicato, di sono tenuti occultamente victare il percussore; e la lor ragione è questa, perche à lor consta chiaraméte, e notoriaméte che il delitto fù comesfo,ne lero per la publicatione del delitto possono di questo hauerne magior notitia;adūque il percussore si deue vietare se non publicamente, almeno ocultamente, l'vn'è l'altra opinione à mio giuditio È probabile; mà essendo che la percussione nel Chierico il percussore ipso iure resta scómunicato, & à me costa molto bene della sua scommuninica, adunque io lo deuo vieare se non publicamente almeno priuatamente.

8 Terzo vno puol escrte? nuto per peccatore publico, quando la fama del suo delitto per sufficienti inditij è nota alla magior parte della Città, ò della contrada, ò della Parocchia done habita il delinquente.

Stante questi trè modi con guali vno puol chiamarsi pec

catore publico; dico che tro--uandosi il peccatore esser publico in vno di questi trè modi, e domandando indegnamente la Communione, meritamente li si deue negare; perche il Parocchiano è obligato à negar la Communione à peccatori publici, mentre non fanno publica. penitenza, e li Parocchiani li possono reprendere publica-S.Tc. mente, e come dice San To-Nau, maso 3.p.q.8.art.6. e Nauarcap.2.num.55. li deuono negare la Communione, massime se saranno publici vsuraxi, à publiche meretrice, publici cocubinarij, publici Histrionische recitano comedie dissoneste.

> 9 Auertendo, che non ba-Ra, che di questo vi sia qualche mormoratione, ò diceria per la Città, ò contrada, perche potrebbe eisere, che fus-Se mala fama publicata per odio, ò malignità d'alcuno, e quantumque il Curato dubbitasse, che vno fosse publico pec catore, e non li constasse; il Curato non li deue negar la communione, acciò per quella negatione non lo faselle apparire, che fulle pec-

cato publico; onde essendo meglio la coditione di quello, che domanda la communione, il Curato non gle la, Rodi deue negare Rodriq. 1.p. c. 48.n.2.

Del Tabacco se si possa via re la mattina auanti la Communione.

I Se l'uso del Tabacco rompa il digiuno naturale.

2 In quants modi si puol pigliar il Tabacco.

3 Se alcuna parte di Tabacco scendendo nello Romaço vopa il digiuno naturale.

4 Quando il Tabacco rompa il digiuno naturale.

5 Se quello che se attrabe per respiratione rompa il digiuno.

6 Se il fumo rompa il digiuno naturale.

7 Se al cuna cosasche non si riceue per bocca nello stomace possa esser cibo.

& Se il Tabacco si piglia per provocare il vomito.

Se sia leciso pigliar il Tan bacco auanti la Commui mione.

10 Si è lodenole no pigliar il tabaçço auati la comuniene.

1 CIè talmente introdoto apresso gl'Ecclesia-Rici, & apresso quasi ogn'vno l'vso del tabacco, che per la . frequenza d'alcuni che continuamente se ne seruano, si dubbita se tal vso rompa il digiuno naturale, che sumendolo la mattina il Sacerdote possa dopo celebrar il santisfimo Sacrificio della Messa,& il laico possa riceuere la santissima Communione. Per la parte negatiua di quelli, che vogliano, che tal vso nó rompa il digiuno si possono adurre diuerse ragionisperche essendo, che solo quello, che si piglia per modo di cibo,ò di beuanda, che rompa il digiuno, e non pigliandosi il tabacco ne per modo di cibo, ne per modo di beuanda, adunque ne segue, che il tabacco non rompe il digiuno, e consequentemente non impedisce, che il Sacerdote possa celebrare Messa, &il laico, che possa communicarfi.

2 In trè modi si puol pigliar il tabacco; in poluere, in foglia, & in sumo, & in qualunque modo, che si piglia. non par che possa rompere il digiuno naturale; perchequando il tabacco si piglia in poluere, si riceue per le narici per modo di attrattione, onde non descendendo nello stomaco dalla bocca per modo di cibo, ò di beuanda, adunque ne segue, che non rompe il digiuno naturale.

3 Se bene si potrebbe dire, che quantunque il tabacco si piglia per le narici, e no per bocca, pure alcuna parte di filo puole calare dalle narici nello stomaco, e consequentemente rompere il digiuno; A questo si puol respondere, che dato che alcuna parte di quella poluere possa transmettersi nello stomaco, non per questo rompe il digiuno, perche assignado alcuni DD, che se vno riceuesse alcuna poca d'acqua p le narici, è quella poi scendesse nello stomaco, dicono che non rompe il digiuno naturale, perche quell'acqua. non essendo stata riceuta nello stomaco per bocca, non si puol dire, che sia stata presa. per modo di cibosò di beuanda. Non frangit ieiunium Ecclefiasticum, dice Celestino incomp. Teol. mor.trat. 8.cap. 3 dub.

dub. 5.atq; ideu potef fine fcrupulo communione sumere, quando quis aliquantulum aque per nares attrabit, vel smilia, que in Romachum transmittuntur. E Bartolomeo à S.Fausto de Sac.Euch.lib.1.q.382.l'afferma chiaramente. Si aliquis aliquantulum aque per nares atirabat, que in stomachum: ransmitsatur non frangit iciunium nature,nec manet impeditus ad sumendam Eucharistiam, quia no fuit per modum cibi, aut per modum potus transmisa in siomachum. Adunque ne segue, che si come l'acqua che dalle narici scende nello stomaco no impedisce il digiuno naturale, nè che il Sacerdote possa. celebrar Messa, & il laico possa communicarsi; così ne anche la poluere del tabacco. Non frangere iciunium dolli, pleriq; dixerunt de his, qui ante Missa celebrationem tabachum vi vocant in folio, vel in paluere Alto, recipine. dice Alfonso di Leone de off. Capell. q. 8. sett. 17. Dla. c.2.n.134. portato dal Diana nel 13. tratt.misc. 1. doue esat tissimamente tratta di questa materia.

4 Secondariamente il tabacco si suol pigliare in soglia, ò per bocca, ò vero per le narici; se il tabacco si piglia per bocca, no vi è alcuna difficoltà che transmettendosene qualsiuoglia parte quantunque minima nello stomaco rompe il digiuno, & impedisce la communione, perche così si piglia per modo di cibo, che dalla bocca si transmette nello stomaco. Onde il Concilio Altisiodorése c.19. Con: il can.2. Braccarense c.10. il Altis. Cartaginense c.48.il Costan-Brac. tiense sess. 10.8 il 7. Concilio Cost. Toletano con molti altri, tut- Tole, ti comandano espressamente che per riceuere la communione vi sia necessario il digiuno naturale. Nullus post cibumspotumq; quantumlibet minimum sumptum M: Bas facere prasumai. Conc.7. Tolet. c.2. Sì che ne segue, che pigliandosi il tabacco per bocca si frange il digiuno, e si impedisce la communione; e così communemente tengano li Dottori Riginald.lib.29. c.6. Rigi. n. 119. Mercero de Sac. q. 80. Mer. a.8.Bonac de Sac disp. 4.q. 6. Bon. Pitig. punt.2.n.6. Pitig.in 4.tom.1. Facu. dist. 8.q. 3.a. 2. Facundez 3.p. Laim. lib. 3.c.5.n. 14. Layman lib. 5. tratt.4.c.6.n.18. Filliu.trat.4.

suar. tom. 1.c. 8.num. 286. Suar. 3.p. disp.68 sert.4.v. Quæres rurlus.

> . Ma se di quella foglia non se ne manda alcuna parte nello stomaco, non rompe il digiuno, nè meno impedisce fare il sacrificio, ò di riceuere la Santissima Eucaristia, perchequantunque anco quella foglia si spezzasse con li denti, pur che alcuna parte, ò sugo di quella non si scenda nello stomaco, che non rompe il digiuno, come si puol vedere nel ragionamento 13. punt 1. doue habbiamo ragionato , del modo che si rompe il digiuno.

Se la foglia si piglia per le narici, certo che non scende nello stomaco, nè anco puol guastare il digiuno naturale, dimpedire la communione.

5 Terzo si suol pigliar il tabacco in fumo, quale se bene si riceue per bocca, non per questo si manda nello stomaco, perche nello stesso tempo, che si piglia, anco si rende per le narici, & acciò alcuna cosa possa rompere il digiuno naturale è necessario, come habbiamo detto di sopra, che dalla bocca si manda nel-

lo stomacose tanto il tabacco romparia il digiuno naturale, & impediria la communione, in quanto che dalla bocca descendesse nello stomaco, ma non descendendoui non. vi è alcuna ragione per la. quale possa rompere il digiuno, & impedire la communio. ne, quantunque anco di quel fumo ne discendesse qualche parte nello stomaco, quel fumo non essendo cosa commestibile, ò potabile non saria preso permodo di cibo, ò di beuanda, ma per modo di respiratione, adunque nonromperia il digiuno, perchedicono communemente Dottori Pitig.in 4.dist.6.q.3. Pitig. a.2. Bonac.de Sac.disp.4.q.6. Bons p.2.n.6. Villalob. sum.tom. 1. disp. 39.n. 5. & altri. Se accade che alcuna cosa sia attratta per modo di respiratione, e che anche quella possa nutrire, & alterare, perche nonessendo quello, che si piglia per modo di respiratione nè mangiare, nè bere; non frange il digiunosonde quella cosa sa dice esser presa per modo di cibo ò di benanda, quado si piglia per bocca, che per se per propria attione vita-

fe si transmette nello stomaco mangiando, d beuedo. Si quid per modum respirationis attrabatur, dice-Suarez, quod possis nutrire, vel alterare: bot enimia no violat iciunium natura: quia illud nou est tomedere, vel bibere, dicitur ergo aliquid sumi per modum cibi, vel potus, quando aliquid buinsmodi ore accipitar, quod per se, & propria assione, vitali in somachum traijotar. Suar. disp. 68. sett. 4.5. Queres rursus.

6 Il Granado parlando

chiaramente del fumo, che non è altro che vapore dice queste parole. Si quis respirando attraxerit vaporem aliquem, eciam in quantitate, que sufficiat ad aliqualem nutritionem, polot adbuc ad Eusbaristiam accedere,quia id non sumitur per medi Gran. sibi, vel potus. Gionanni Granado 3.p.de Sac.cont.6.tratt. 10. disp.8. nu.4. Et à questo Dian. proposito soggiunge il Diana, che se il sumo rompesse il digiuno naturale, & alcuno con industria volontariaméte in tépo di Quadragesima, ò di vigilia fi esponesse con la bocca aperta doue si apparecchiano diuerse viuando di carne, come v.g. di caponi.

fagiani, e pernici; & respirando aurahesse gran quantità di quel sumo, questo dato che guastalle il digiuno nacurale, non solo romperia il naturale, ma anco l'Ecclesiassico, il che è inconveniente, perche se questo si andasse à consessare, il Consessore non lo potrebbe condannare di hauer rotto il digiuno, ma ne anco per questo prohibirli la Communione.

E se bene alcuni hano detato, che certi per l'attrattione del sumo sono vissuti molti giorni, questo non è così facile à credersi dice Dandino de Danima lib. 2. com. 53. disp. 25. Dianicitato dallo stesso Diana. Di maniera che ne segue, che in qualuque modo che si piglia il tabacco, ò in poluere, ò infoglia, ò in sumo non rompesil digiuno naturale, e conseguentemente non impedisce far il sacrisicio, e riceuer la Communione.

7 Con tutto ciò dicano alcuni, che sono di contraria opinione, che quantunque il tabacco non si riccua con labocca per modo di cibo,ò di beuanda,nondimeno,che rope il digiuno naturale,& im-

**1**000

pedifee la communione, e la loro ragione è fondata, perche se bene il tabacco in poluere si riceue per le naricise non per bocca, nondimeno spesse volte ne scende alcung parte per il gargalozzo nello Con. Romaco. Et il Concilio Tole-Tole. sano sopra nominato prohibiscequalsuoglia minimo cibosò beuandas Nullas policibum, potumą, quantumbbes minimum fumptumu Onde quetty runque quel tabacco non fi riceua per bocca, nondimeno perche quello è cibosche scéde nello flomaco, & apportuqualche nutrimento, & il tabacco pure scende nello stomaco, & apporta nutrimento; adunque è cibo, e conseguétemente rompe il digiuno. Tom, Onde S. Tomaso in 4. dist. 8. q.1.2.4.questiun.2. adducendo vna regola generale di quello, che non rompe il digiuno naturale, e non impedisce la santissima Eucaristia dice, Quieque ab intrinseco prouenit, & ore non sumitan ab extrinsceo, non verè comedi, 👉 ideo non tollere iciunium natura, nec per se impediri susteptianem buins Sacramenti, E se bene par che questa.

regola sia contraria à questa seconda opinione, nondimeno le ben si considere la trouaremo à qualche modo fauorabile i perche principalmente dice S. Tom. Quicquid Tom! ab intrinseco pronenis . noi vediamo che il tabacco no vien me dall'intrinfeco, ma dall'e-Aristecose le bene non lumiturore ab extrinfeço, nondimeno non scendendo il tabacco nello flomaco per modo di saliua, nè per modo di respiratione, adunque vi scede in qualche modo per mos do di cibo; perche si come il cibo sceso per il gargalozzo nello flomaco dà sostanza, e nutrimento, così sceso il tabacco nello Romaco per il gargalozzo dà fostanza, e nutrimento: & effendo che dal Concilio è prohibito qualfinoglia cibo. Nallus post cibum potumq; sumptum &c. Adunque l'vso del tabacco rompe il digiuno natūrale, e confeguentemente impedisce il riceuer la santissima Eucaridia.

E però Antonio di Leone Lioni in qq. moral.de cocolate p.2.
S.4.n. to danna affolutamente l'vso del tabacco di poterito pigliar ananti la santifima com-

•

communione. De les tres modes en que el tabace fe sela que Ton en boid, en bume, y en polue, afficato que todos tres quebranta el ayano natural, per lo qual ningano se puede ofar antes de hain Sagrada communion: Quale per corroboratione; dopò hauer rela la ragione della sua opinione porta due Coeilij prouinciali; cioè il terzo Cócilio Lim. Limense art. 3. c. 20. quales prohibisce à Sacerdou sotto pena di morte eterna il pigliar il tabacco, tanto in poluere, come in fumo auanti di celebrar la santissima Mossa. Probibetur sub reasu mortës aterna Presbyteris celebraturis, ne tabachi fumum, fen tabachi puluerem naribus, etiam pratexsu medicina, ante Missa sucrefisium Jumant .

Con. Il secondo Concilio è il Max. Massicano 3.lib.3.tit.15.8.43. Pracipitur ne vllus Sacerdos an-'se Misse eclebrationem, aut quo vis alia perfona ante communionem,quidquam tabashi per medum fumulis enoporationis, and que vis mode percipies. Quali Cócilij se bene per ester proninciali no obligano per tutto, con tutto ciò sono di molta confideratione, tanto più

che sono stati approuati dalla sacra Congregatione de -Cardinalia - A Later to a - E so bene il Disna risponde con dire che forsi in quei

Concilij fû probibito il pigliare il tabacco, perche lo pigliauano quasi sempre:per prouocar il vomito;e lo caua dal Sinodo Episcopale della Sino: Canaria, portato dallo stesso Leone nella Constitutione de vita, & honestate clericorum fol. 228. doue sono que-Ac parole. Ium ordinames, que negu elerigo antes de dezir Mif-

fa,ne dos boras despues de hauer-

la dicho tome tabaco sub pæna...

excommunicationis lata fenten-

tia.

Con tutto ciò io direi, che eratalmente multiplicato l'abuso di pigliar il tabacco, che lo pigliauano li Sacerdori, in sin quando andauano à celebrar Messa, e forsi anco sopra l'Altare mentre la diceuano: come io hò veduto con mio rossore in queste nostre parti. Onde quei buon Padri del Concilio volendo rimediare à vn tanto disordine prohibirno che non si potesse pigliare auanti di dir Mella. E perche forli immediatame-

re lo pigliouano dopò la communione, mentre quali riteneuano le spetie sacramentali in bocca : il Sinodo della. Canaria ordinò che nó fi poselle pigliere limo due hore dopò la cómunione, nel qual tempo sono affatto digerite. quelle specie.

Onde se il tabacco fusso stato prohibito folo per il vomito, non hauerebbono quei Concilij nominato il tabacco in poluere, & in qualunque modo Probibetur ne tabachi pulucrem naribus, &c. Aut que wis modo percipiat. perche ef-1endo che il tabacco che si piglia per le narici non è prouocativo al vomito. E mentre li Concilij sudetti lo prohibiuano, è legno che la prohibitione fù tatta forsi per li serupoli d'alcuni, che dubitauano che il tabacco non rompesse il digiuno naturale. Di maniera che la prohibition fi vede che fù fatta più presto per il dubbio, che fi hauc che il tabacco rompa il digiuno maturale, che per altra causa, e per riuerenza di vn tanto Sacramento.

9. E però Francesco de Nigro dimanda contro alcu-

ni se l'vso del tabacco fia le citoà pigliarlo ananti la commanione,& eglistesso risponde Ego tamen laudarem contrarium, quia sepissime descendit in gutture, & videtur potius irrenerentia, & video timoratos scrupolizare. Frande Nigro adic. Nigi

p. 1. prel. 4.n. 3 3. q. 18.

E per concludere questo trattato, perche io per me vi hò qualche scrupolo che si possa pigliar la mattina auati la communione; però vi porto qui sotto vn Breue, ò Munitorio Apostolico; quale se bene no prohibisce espressamente l'vso del tabacco auanti la communione, nondimeno prohibisce pigliarlo in Chicla suoi atrij, & anditi, fopra del quale si deue far riflessione, & il Munitorio è fatto dal Pontefice fel. mem. Papa Vrbano VIII. sotto li 30. di Gennaio 1642.col quale prohibisee Sua Sanzità, che in nessun modo per l'auenire si possa pigliare in Chiesa suoi atrij. & anditi il tabacco, nè in foglia,nè in poluere,nè in fumo, ò in qualsiuoglia altro modo sotto pena di scommunica latæ sententiæ dandones autorità che si possa procede

re contro li inobedienti per via di scommuniche, e censure Ecclesiastiche, è che anche contro li delinquenti si possa procedere con l'inuocare il braccio secolare.

10 E le ben questo Breue è fatto per la Spagna, con tutto ciò si vede, che quantuque l'vso del rabacco nonviolasse il digiuno naturale; pure è grande indecenza, che quel Sacerdote, che si deuca preparare per offerir à Dio quel tremendo sacrificio, & il laico che deue riceuere la santissima Communione, che con tanto abuso pigliano il. tabacco, quando vanno all'al tare, & alcuni anco mentre stanno celebrando a non curandosi d'imbrattare, è sporcare le vesti, & altre cose sacre, cagionando in quel tem; po cattiuo odore. Onde se il Saverdote come insegnano Valenza de Sacr.in gen. c.3. concl. 1. Filliu.concl. 1.c. 5.q. 12.pecca grauemente reponendo il Santissimo Sacramento in luoco indecente; quanto più maneggiahdolo indecentemente, e sporcamete, come puole accadere à quelli che mentre vanno all'altare, à anco sopra l'altare, stesso prendano il rabacco è Concludo perche sempre Sen amine para est digenda, pord lodoriche prima di dir Messa il Sacerdote, st il laico prima di Communicarsi non dones sero in nessun modo servina di tabacco. Et agiunga qui sotto il monitorio del Sommo Pontesice per extensum

Vrbanus Papa VIII. Ad futuram rei memoriam. Cum Ecclesia divino cultui dista domus sint orationis, easque propterea omnis sanctitudo deceat, merito nos quibus cunctarum per orbem vniquersum Ecclesiarum cura à Deo commissa estaduigilare conuenit, veab eisdem Ecclesis quicunque actus profant, & indecentes procularceantur.

Itaque cum sicuti pro parite dilectorum siliorum. Decani, & Capituli Ecclesiz med tropolitanz Hispalen. Nobia nuper expositum suit pranus in illis partibus sumendi orevel naribus tabachum vulgo, nuncupatum vsus adeo inualuerit, vt vtriusque sexus personziae etiam Sacerdotes, & cleri, stùm seculares, quàm si

V2]. Filli. regulares clericalis honestatis immemores, illud passim,
in civitatis, & Dizcesis Hispa
len. Ecclesis, ze quod tesetre
pudet, etiam sacrosancum.
Misse sacrificium celebrando
sumere, linteaque sacra sides,
que tabachum huiusmodi
prolicit excremetis cospurca
re; Ecclesias predictas tetro
odore insicere, magno cu pro
boru scandalo, rerumq, sacraru irreveretia no resormidet.

... Hincest quod nos, vt abusus tam scandalosus ab Ecfis huiusmodi prorsus eliminetur, pro pastorali nostrasolliciludine providere, ac Decanum,& Capitalum præ• fatos specialibus fauoribus, & gratijs prosequivolentes, & coru fingulares personas à quibuluis excomunicationis suspessionis, & interdisti, alijs Ecclesiasticis senettijs, censuris, & penis, à iure, vel ab homine quauis occasione, vel causa latis, si quibus quomodolibet innodatæ existunt ad effectum præsentium dumtaxat consequendum, harum. serie absoluentes, & absolutos fere censentes, supplicationibus, ipsorū decani, & capituli nobis super hoc humiliter porrectis inclinati one nib. & fingulis vtriusq. sexus personis, tá secularib. quá Ec. clesiasticis etia cuinsuis ordinis, instituti, ac militiaru etia Hospitalis S. Ioannis Hieros. regularib quomodoliber qua lificatis, & quantulibet priuis legiatis, & exemptis etiam. sociali nota, & expression dignis, ne de cætero in quibusuis Civitatis, & Dizcest predictarum Ecclesiis, earumque atrijs, & ambitu tabachum siue solidum, siue in frustra concisum, aut in puluerem redactum ore, vel naribus, aut fumo per tubulos, & alias quomodolibet sumere audeant, vel præsumant sub excommunicationis latæ sententie eo ipso absqualiqua declaratione pcotrafaciétes incurrendæ pænasaustorirate Apostolica tenorel præsentiu interdicimus, & prohibemus.

Quo circa venerabili fratri Archiepiscopo Damiaten. moderno, & pro temporeexistenti nostro, & Apostolicæ sedis in Regnis Hispanirum Nuncio per præsentes committimus, & mandamus quatenus per se, vel aliumser alios præantes litteras, & vbi, & quando opus fuerit fos léniter publicare faciat, illas; & in eis contenta huiusmodi ab omnibus, ad quos spectat inuiolabiliter observari; contradictores quossiber, & rebelles, ac prohibitioni huiusmodi non parentes per censuras, & pænas Ecclesiasticas, aliaque oportuna iuris, & facti remedia, appellatione posposita compescendo, inuocato etiam ad hoc si opus suerit auxilio brachij sæcularis.

. Non obstátibus felicis recordationis Bonifacij Papæ Octavi prædecessoris nostri de vna,& in confilio generali zdita, de duabus dietis, dűmodo vitra tres dictas aliquis auctoritate præsentium in iudicium no trahatur, alijl que constitutionibus, & ordinationibus Apostolicis, etiam Conciliaribus, nec non Ecclesiarum prædictarum, ac quorumuis ordinum, congregationum,& institutorum regularium, ac militiarum etia Hospitalis Sancti Ioanis Hierosolymitani, etiam iuramento, confirmatione Apostolica, vel alia quanis firmitate roboratis flatutis, & confuctu-

dinibus, stabilimentis, vlibus, & naturis, ac ordinationibus capitularibus, priuilegijs quo que indultis, & litteris Apo-Rolicis in contrarium premisforum quomodolibet concesis, confirmatis, & innodatis. Quibus omnibus, & fingulis illarum tenores præsentibus pro plene, & sufficienter expressis habentes illis, aliàs in suo robore permensuris ad premissorum essectum specialiter, expressè derogamus, ceterisque contrariis quibuscunque. Aut si aliquibus, vel alicui coniunctim, vel diuisim sit ab eadem sede indultum, quod excommunicari, suspedi, vel interdici non possint per litteras non facientes ple nam, & expressam, ac de verbo ad verbum de indulto hu iusmodi mentionem: volumus autem, vt præsentium transumptis etiam impressis manu alicuius notarij publici subscriptis,& figillo alicuins personæ in dignitate Ecclesiastica constituta munitis eadem prorsus adhibeatur fides, quæ adhiberetur preseñtibus, si forent exibita, vel ostensæ. Dat. Romæ apud 5. Petrum sub annulo Piscaro-

ris

ris die 30 Lanuarij 1642.Pongif.noftri anno decimonono.

## RAGIONAMENTO XV.

Pella dispositione, che deues fare il Sacerdote per celebrare il santissimo sacrificio della Messa. Punto I.

L Quali cose dene premettere il Sacerdote prima di dir Messa.

In che mode dene esser il corporale .

3 Delle vesti son le quali dene dir Messa il Sacerdote.

4 Se il Sacerdote pecca non dicendo l'orationi assignate mëtre si veste per dir Messa

5 Quali vekimenti deuono esser benedetti.

6 Da chi deue esser bonedetto il calice,e patena.

7 Seil Sacerdote possa dir Mossa col capo coperto.

Alli ragionamenti familiari, che habbiamo fatti, puol facilmete confiderare il Sacerdote con-

quata riverenza, e divorione, deue disporsi per celebrat Messa & offerire à Dio il santissimo Sacramento dell'Eucaristia, e però prima di dic Messa deue il Sacerdote hauer detto almeno con le laudi il Matutino, e fatta la preparatione, saria bene che hawesse recitate l'Orationi. Salmi posti nel Messale, & ordinati da Papa Innocézo III. si deue confessare de suoi peccati se ne hà bisogno, preuederà, e perleggerà la Messa,che deue dire,e posti li segni nel Messale; dopò si lauarà le mani dicendo l'oratione Da Domine virtutum &c. dopò acconciarà il calice conpurificatoio, patena, e palla, e sopra tutti questi vi porrà il velo,e borfa del medefmo co. lore, dell'altri paramenti, detro la borsa vi reporrà il corporale piegato, che però la borsa douerà esser aperta almeno da vna parte, ò vero per maggior commodità aperta del tutto: collocarà l'hostia. che deue consacrare sopra la patena, quale purgarà da fragmenti.

2 Il corporale se hauerà ornamenti attorno, nel mez-

ZO

zo deuc esser ligio, e senza: alcun lauoro, così la palla, la parte di sotto almeno douerà esser ligia, e senza alcun lauoro, ma la parte di sopra. se sarà lauorata di seta, ò d'altra materia non si deue reprobarese l'vn'se l'altro doueranno effer mondiffime, & inteffute di lino, ò canape, e non-. d'altra materia

Douerà il Sacerdote effer calzato, come dice S. Paolo ad Efcs. 6. Calciasi pedes in praparationem Euangelij pacis; douerà esser vestito decenteméte che la veste superiore sia, -lunga almeno sino al princi-Ritt, pio del calcagno. Ritt. 1.2.

3 Si parcrà il Sacerdore con amitto, camigio, cingolo, manipolo, stola, e pianeta; ب non deue il Sacerdote quando si veste baciar alcuna di queste, eccetto doue è la croce, che è il manipolo, stola, & amitto quando vi sarà la croce. Gli altri paramenti non deuono hauer croce, nè meno si deuono baciare. Il manipolo auerta non tirarlo lopra il cubito, la stola dopò hauerla portata al collo, la. parte destra la tirarà à trauerso sopra la finistrazche farà al

netto forma di croce, e la fermarà col cingolo, se però non celebrasse il Vescouo, ò simili, quale perche tiene la croce al perto, la lasciarà distesa; edi quello sene potrà hauer miglior cognitione nel ponrificale, al quale mi rimetto. la pianera sarà collocata sopra l'altre vesti, quali tutto restaranno coperte e però la pianeta si chiama casula, che vuol dir piccola casa.

4 Mentre il Sacerdote si veste douerà dire quelle orationi appropriate à detti paramenti sacri, e lasciandole di dire, dice il Nauarr. c.25. Nan nu.73.lib.3. de celeb.Missæ, Azori che pecca mortalmente, lo stesso dice Azor. 1.p. lib. 10. q. 5.c.29. & altri.

Nondimeno, la maggior parte de' Dottori dicono, che non pecca mortalmente, perche la consuetudine di recitar dette preci non obliga co tanto rigore, così Pitig.dist. Pitig. 13. q.2. a. to. Henriq. lib. 7. Hen. c.24. ad finem, massime che quella parola del Messale no è precettina, ma solo esortariua. Et il Nauarro, & altri, che dicono che il Sacerdote pec-.ca mortalmente lasciando di

KK

recitare dette orationi, quan-Hole lasciasse per dispregio, ò incontento, e così l'intende Henriq. lib.9. de Missa c. 24. Rod. Rodriq.in sum.c. 248.con.124 Ping. n. 12. Pitig. dift. 13.q.2.a. 10. Non per questo il Sacerdote le deue lasciare, perche da quelle si caua il significato, e beneficij, che si domandanoù Dio in quel tempo che il Sacerdote fi mette in ordine. si prepara per offerir à Dio il fanti limo Sacramento del-Vale. l'Eucaristia . Valenz. tom.4.

Bart disp.6.q.11.p.3.Bart.2b Ang. Nau: de Missa dial. 5. n. 268. Nauzr. Nug. c.25. Suar.difp.82.sett.2.c.3. Angl. Nugn.q.83.2.3. Angl.S.An-Rod. tonin.Rodriq.Cameror. & al-Cam. tri.Martino Bonac.con granprudenza foggiunge questo

parole. Caucat ta nen Caternos ne illas omittat. Onde io d'oo, ché è gran trascuraggine lasciarle, e se il Sacerdore mentre si veste stà parlado,e burlando io non sò se le posso scusare che questo non sia il dispregiosò incontento notato da Dottori, e che pecca. mortalmente.

5 Tutti questi paramenti doueranno effere confacrati, e benedetti;sfolo li calciaméti non si benedicano, perche non trouo che questa cosuetudine sia stata introdorta per alcuna significatione, ma folo per maggiore honestà, es decenza; nè anco il bacile. & carafelle si benedicano.le touaglie che stanno à vso delle case, che alle volte s'imprestano non si benedicano, solo quelle che stanno ad vso delle proprie Chiese. Soto in 4. Soto. dift.24. Bartiab Ang. Armill. Barc. Filliuc. Ma tutti gli aleri, & Arm. particolarmente

6 Il calice, e patena deuono esser benedetti, e consacrati dal Vescono, perche questi si vngano, e consacrano col chrisina, come anco le campane, ele pietre sacrate.

Solo trouo che gli Abbati di Monte Casino hanno que. sto prinilegio, quantunque alcuni dicono che folo hanno questa autorità per le lor Chiese, e non per l'altre; & efsendo vna volta ricercato il detto Abbate da vno straniero, che volesse benedirli van talice, e patena, siscusò l'Abbate che non poteua per le 'altre, ma solo per vio delle. sue Chiese, quale allegò per ·fua-difensione il decreto del-

la sacra Congregatione sottoli 24.d'Agosto 1609. Con tutto ciò io trouo che non solo il detto Abbate Cassinense puole sacrar li calici, e patene per vso loro, ma anco per vso dell'altre Chiese, il Tab. che proua Tambur t.1. disp. 23. q. 1.n.5. doue dice queste parole, Abbates Cassinenses babere privilegium confactandi calises non solum propries, sed esia alienos. E porta il decreto della sacra Congregatione sotto li 18. d'Agosto 1629. notato dal Gauant. v. Abbas n.21. e Nicc. n.22. Non ostante che il Riccio in prax.fori Ecclel. decis. 5 39.che dica altrimente, perche l'Abbate Cassinense puol benedire, e consacrare calici, patene,campane,e pietre non folo per le lor Chiese, ma anco per vso dell'altre Chiese; lo stesso dice Francesco Bor-Dan den resol. 17.n. 1.e n. 10. Dia-Tab. na resol. 15. Tambur. tom. 1. Nal. disp. 22.q. 13. Nè questo priuilegio fù leuato dal Cocilio Tridentino come hà dichiarato la sacra Congregatione fotto il giorno 10. Nouembre nor4.lo riscrisce Nald.v.Abbas n.4.

Vergine tiene autorità di benedir calici, e tutti gli altri ornaméti Ecclesiastici Vrb.4. const.6. Barbos. v. Monachi. Barb E vi saranno anco altri de' quali mi riferisco à loro priuilegij.

Paolo III.concedette à Sacerdoti Giesuiti in parte remotissima, che potessero benedire calici, & altari, patene, campane, e cimiterij. Suarez Suari

disp 81.sett.7.

Gli altri paramenti, cioè amitto, camilo, cingolo, manipolo, stola, e pianeta, corporale, palla, purificaroio, croce, e touaglie, & altari, ornamentisò per calicisò per aleare per li quali no si adopra nè chrisma, nè vntione si possono benedire da Prelati delle sue Religioni. Concessione fatta. da Bonifacio IX. à Domenicani Cost. Sacræ Religionis in confecto pag. 26. Doue con- Coff cede amplissimamente à tutti Superiori di benedire tutti vestimenti sacerdotali, e paramenti Ecclesiastici, doue non si adopra il chrisma.

Concessione fatta da Giulio II. à Generali, e Prouinciali de Minori, e lor Vicarij Anco l'Abbate di Montes di poter benedir corporalis&

altri

altri ornamenti Ecclesiastici per le lor Chiese, eccetto calicise patene, lo riferisce Gegoio, ronimo Sorbo v. Benedicere

Concessione fatta da Sisso

IV. da Leone X. à Generali,
Prouinciali, Vicarij, Custodi,
è Guardiani, à Mino i di San
Prancesco, che possono benedire tutti gli ornamenti di
Chiese, cimiter j, capituli,
Oratorij, corporali, palle, es
tutti ornamenti per il culto
diuino, eccetto li calici, e patene, e doue si adopra il chrisConse ma. Consetto pag. 140. RoRod. drig. sum. cap. 28. concl. 1.

Di maniera che communicandosi li priullegij trà tutti l'i Mendicanti trà di loro possono li Superiori de' Conucati, e loro Vicegerenti benedire qualsinoglia ornameto per il culto diuino, & ornamento delle lor Chiese, tanto le vesti del Sacerdote, come corporali, palle, purisicatori, eccetto doue entra il chrisma. Consettit. 18.c.4.

7 E se bene alcuni handetto, che il Sacerdote nonpecca mortalmente celebrado col capo coperto, mentrelo tenga coperto per sua in-

fermità grave; così Ledesm. Lede. in sum. tom. r. de Sac. Euch. Villa. cap.21. concl.7. Villatob. in fum.p.1.tratt.8.dub.29.n.11. & altri. Con tutto ciò dice il Gauanto che spetta à dispenfarli folo al Sommo Pontefice in Conven.rub.Mislæ tom. 1.par.1.tit.2.litt.F. E così hà dichiarato la Congregatione de Cardinali sopra negotij de' Vescoui die 2. di Gennaio 1590 e la Congregatione de' Riti alli 31. di Giugno 1626.Di modo che celebrando il Sacerdote col capo coperto senzallicenza del Papa, pecca mortalmente, perche solo il Sommo Pentesice vi puole dispensare.

Sisto Papa epistola 2. prohibisce à laici, che possono toccar calici, & altri vasi sacri, perche essendo consacrati in cap. in sancta de consac. dist. 1. & in cap. Sacratas, & cap. Non liceat, cap. Non oportet dist. 23. e nel cap. vle. de celeb. Miss. si depone il Sacerdote che celebra Messa concalice non consacrato. Suar. Suar,

disp.81.sett.7.

. Dat Del luogo nel quale fi deue celebrare il fantifismo facrificio della Messa. Punto II:

- 2 Qual luogo ha necessario per dir la Mesa.
- 2 Se in mare & poßa sekbrare. Meßa.
- 3 Come deue esser l'Altare per dir Messa.
- 4. Quante touaglie siano neceffarie per ornare l'Altare.
- 5 Se è necessario che l'Alcare stia sempre coperto.

D'acciò il Sacerdore posfa celebrar Messa, e sono talmente necessarie che chi le lasciasse faria gran peccato.

r Principalmente per dir la Messa è necessario il luogo, che è la Chiesa, quale deue esser sacrata dal Vescouo, ò almeno benedetta, & il Sacredote che dicesse Messa altroue suora di Chiesa peccaria grauemente; eccetto però se vi susse qualche vrgente necessità, come facilmente alle volte suole accadere in certi luoghi, che per la piccolezza della Chiesa, ò Orato-

rio, e per il numeroso concorfo del poposo in tempo che si fanno processioni, ò si canta. Messa nouella non tutti possono capire in Chiesa. In questo caso acciò tutti possono veder la Messa, puole il Vescouo dar licenza che la Messa sa si possa dire suora della, Chiesa, ò che sia Cappella, ò Oratorio.

E se, per la lontananza del Vescouo non li si potesse dimandar licenza, in questo caso basta la sola necessità, che se non vi sarà scandalo, ò incontento, il Sacerdote potrà dir Messa suora della Chiesa. Suar. disp. 8. sess. 3. nu. 3. doue Suar. dice. Non ese pratermittendum Episcopi facultatem si commode peti potess, si autem non potess tunc sufficere necessitatem solam.

E quantunque nel Conci- Conlio di Trento sess. 22. nel de- Trendis, dis, su ordinato che li Vesco- ui non permettessero che si dicesse Messa fuora della. Chiesa, ò Oratorij. Nondimeno dice Rodriq. cap. 248. Rod. c.14. doue lui porta il Nauar- Nau. ro c.21. nu. 10. e cap. 25. n. 68. & 82. quale sicuramente tiene, che si come prima del Co-

cilio il Sacerdote poteua dir Messa sopra d'vn Altare porracile senza licenza del Ve-- scouo fuora della Chiesa;così ancora è lecito adesso per per qualche necessità, in certi luochi doue con occasione de Processionisò di Messe nouelle, che si dicano in certi Oratorij, e Chiese piccole, dentro delle quali, perchenon vi puol capire tanta gente, è lecito alzare vn'altare con tutte le cose necessarie per il sacrificio, vicino alla porta della Chiesa, & iui celebrare, acciò ogn'vno commodamente possa vedere la Messa, nè questo viene à contrauenire al Concilio di Tren to mentre vi sia questa necessità. Rodriquez Nauarro, Sua-

suar. rez ne luochi citati.

Henriquez cap. 27. num. 6. Graff.p.1.decision.lib.2.cap. 22. Santo Anton. 3. p. tit. 13. Filliuc.tratt.5.cap.4.q.8. nu. Sow. 115. Siluest. v. Missa 1. num. 5. Bart.ab Ang.de Missa \$.617. cap.619. Soto in 4. dist. 13.q. 2.art.2.& altri. Quali dicono che ogni volta, che non vi sia scandolo3ò incotento si puol dir Messa fuora della Chiesa come si è detto per la det-

ta occasione, e lo nota il Bonacino de Sacr. Eucar. disp. 4. q.vlt.punt.9. prop.2. Agiunge di più il Suarez, che il Ve- Suar. scouo in certi casi particolari di necessità puol dispensare, che si possa dir Messa fuora della Chiesa, purche il luoco sia honorato, e decente, e non vi sia scandolo. Suarez vi supra. Pitigiano, Filliuc. Nauar-Filli. ro in Man. cap. 25. Azorio p. pitige 1.lib. 10.cap. 26.qu. 5. Pietro Azo. Cineda lib.2.delle questioni Cine prat.q.44.

2 Non però si puol celebrar Messa in mare, ò in fiumi e questo per il graue pericolo di non spargere il sangue. Con tutto ciò dicono elcuni. che leuato questo pericolo, che si possa spargere il sangue, si puol anco dir Messa in mare, & anco in fiume, Ema- E.S. nuel Sà v. Missa num. 19. An- Bart. gles q.de Val.Miss.ar.2.Bart., Graff. ab Ang. \$.620. Graff.p. 1. lib. S. To. 2.cap.42. num.10. Giacomo Laim. Granada in 3.p.San Tom.de Vra. Sac.cap.6. tratt.14. disp.13. Paolo Laiman.in Theol.moral.lib.5.trat.5.cap.5. Gaspar Vrtado de Sacr. disp. 4. de Sacr. Missæ dif. 5. Mercerio de sac.q.83.art.3.p.1.

Qua-

"Quali dicono, che essendo in mare gran tranquillità, nè essendosialeun sospetto, ò inditio di tempesta, nè vedendoci, che la naue, ò galera fi muoua da nesuna parte notabilmente, e che di più vi sia anco vn altro Sacerdote oltra quello, che celebra, quale senga fermamente il Calice dopò la consagratione.Stante dunque tutte queste offeruationimon si puel mai dubbitare, che in tato breue spatio di tempo dalla confacrations fing alla funcione ches posta kusi cosi gran tempesta, che aporti tanto pericolo di potere spargere il sangue, e però dicono li sudetti DD. che s prol dir Messa in mare & in fiami.

Tanto più che nelle Naui, e nelle Galere vi è tal luoco deue si puole aizare l'altare con molta decenza, ornarlo con panni di seta, con siori, e touaglie modissime, con tutti gl'ornamenti necessarii, conprofumi, & odori pretiosissimi per leuare il setore della pegola, & altri mali odori; si che sorse saria magior decenza dentro la Naue, ò dentro la Galera, che dirla al li-

to del mare sotto tendese padiglioni. stante dunque tutti questi auertimenti, dicono li sudetti DD. che anco in mare, scin siumi si puol celebrare il santissimo sacrissicio della Messa.

Non dimeno la commune opinione, è che per niun modo si possa celebrar Messa in mare, ò in fiumi, non folo per il pericolo di non verlare il sangue, mà per decenza del Santissimo Sacramento, perche non vi puol esser luoco tanto decente, & à propolito di celebrar Messa sopra delle Navi à Galere. Santo Anto- S. An. nino 3.p. tit. 13. cap. 6. S. 4. Nau. Nauarro cap. 25. nu. 82. Vaf- Suarquez in 3.p.tit.3. disput.233. Tan. cap. 1. Suarez disp.8 1. sett.3. Arm. Tannero tom. 4. disp. 5. q. 10. Silu. dub.2. Armilla v. Missa nu.4. Soto. Angelo v. Missa num. 40. Sil- Prep. uest. v. Missa q.5. dic.2. Soto Paluin 4.dist. 23. art. 3. Villalobos Molf. in summ. tom. 1. trat. 8. dift. Bart. 23. Preposito 3.p.q.83. art. 3. Cam. d.1.Paludano q.2.Filliuc.to. Pitig. 1. tratt. 5. cap. 4. Molfesio in Cruz. summ.tom. 1. tratt. 3. cap. 10. Hér. Bart.ab Ang.in exam. Conf. Faust. dial.5. \$.620. Tabien. v. Missa Azor. -Si 8: Camerota de Sacitratt. 4.

2.art.2.Gio.de la Crux in diret. Conf. p.2. qu.3. de Sacr. Missæ dub. i. Henriqu. lib.9. cap. 27. \$. Fausto de Euc. lib. 2 q.137.Azorio p.1.lib.10.cap. 26, q.6. E Armilla v. Messa. dice, che più presto è lecito celebrare alla scoperta, che perder la Messa, mà non è lecito di celebrare in mare, ò in fiumi.

. Io non ardisco di contradire à così famosi autori. Mà chi mai.fi potria assigurare da colpi di fortuna, e dall'intemperie dell'aria, e dal Mare, che alle volte all'improuiso, & inaspettatamente, e fuora, d'ogni sospetto, ò inditio si fono veduti strauagantissimi, & inopinate reuolutioni di mare, e di tempeste.

Et io trouandomi vna volta in mare, che fù alli 22.di Maggio 1620. mentre era vna tranquillità grandissima; si voltò all'improuiso, e senza che ci fusse alcun inditio vna burasca in mare tanto grande, che appena fù possibile di saluarse; Si che in mare nessuno puole alsigurarso per qualsiuoglia poco tempo e però io direi che per qual-

Pitigiano 4.tom.r.dist.rz.q., siuoglia diligenza, che si fusse non si doueria dir Messa in-Mare. Ne io trouo, che mai sia stata concessa tal licenza, che si possa di Messa in mare. Mà concedendosi tal licenza per qualche necessità io credereische solo il Papa la potesse dare, e non altri, e cosi dice Turriano in summ.p.2. cap.70.dub.1.concl.4. Onde Conincho de Sacr. q.8.art.3. Coni. dub.1. nu.226. dice che nessuno inferiore al Papa puol per qualfiuoglia necessita dar licenza, che si possa celebrare fopra le naui mentre stanno in mare.

3 Secondariamente è anco necessario, accioche il Sacerdote possa dir Messa, chu vi sia l'Altare quale è di due sorte, vno fermo, e l'altro portatile. Il portatile deue esseretanto longo,e tanto largo, che vi possa capire il Calice, Patena, & Hostia sensa peri- Ales. colo di poter cadere. Ales. de Palu-Ales.4.sent.q.38. mar.3. Pa- Soto. ludano q.2. art. 3. Soto art. 3. Nau. Siluest.v.altare Nauarro cap-25.n.82.

Deue anco esser consacrato dal Vescouo, se però non, vi fusse priuilegio particola-

re, come rengano li PP. Domenicani, Franciscani, e Giesuitanè luochi lontani d'Heretici-concesso loro da Paolo 2.nel 1549.

Deue esser tutto di Pietra. e non d'altra materia, come Conc. fu ordinato nel Cócilio Hip-Hip. ponese cap. 6. e lo referisce Grat. Gratiano in cap. Altaria des confacratione d. 1. Concilio Epau. Eppaunense cap. 26. è 27. Et ordinato da Euaristo Papa. ne suoi decreti doue dice. Alsaria si lapidea non fuerins ad celebranda diuina efficia non... tonfacrantur.

Deue esser tutto di vapezzo, cioè di vna pietra sola, che significa Christo esser so-Vafq. la persona, e non di dui, ò trè pezzi connessi assieme. Vasq. disp. 233.cap. 2. num. 16. Siluest.v.altari qu. 3. l'altare fermo non occorre, che sia tutto di pietra, perche puol essere anco di legno, ò di terra; ma. se l'altar fermo sarà tutto di pietra, e particolarmente la pietra superiore, che piglia. tutto l'altare sarà tutta di vn pezzo, e consacrata dal Ve-Icouo, ò da chi hauerà tal authorità, allhora non vi sarà necessario l'altare portatile,

che è communemente detto la Pietra facrata, mà basterà solo l'altar sermo; mà non esfendo sacrato l'altar fermo vi è necessario l'altare portatile, la pietra sacrata. E que-Ro altar fermo mai si consacra se non in Chiesa consacratasò almeno benedetta.

E necessario dunque, che la Messa sia detra sopra l'altar fermo quando sia consacrato, mà non essendo consacrato l'altar fermosè necessariosche sopra l'altare vi sia la pietra. sacrata. E celebrando il Sacerdote in altare, che non fusse confacrato, ò il fermo, ò portatile pecca mortalmente. Nè il Vescouo puole dispensare; E quantunque solo il Papa per qualche grauco caula ci possa dispensare, non fi legge che mai vi habbia di- Suari spensato Suar.disp.81.sett.5.

4 E necessario, che l'altare doue si dice Messa, che sia coperto, & ornato almeno di due touaglie, ò vero di vas. grande piegata, che copratutta la superficie dell'altare, e queste touaglie deuono esser di lino, ò canepe, e non d'altra materia, quantunque Con? più pretiosa. Concilio Reme Rem

se cap. Consulto de consacratione d. 1. Se poi queste touaglie fossero lauorate di seta ò d'altra materia nelle loro estremità, purche la partes done si stende il corporales non fia lauorata, mà sia liscia non è inconveniente anzi decente: E se bene due sole ros naglie, che copranò tutto l'altare sono necessarie, con tútto ciò io sarei di parere, che anche si agiungesse la terza. che non solo coprisse tutta la superficie dell'altare, mà anco che calasse dall'vna, è l'altra. parte sino quasi in terra, perche dicendo Pio Primo. Si aliquid de sanguine stillauerit super linteum altaris, & ad illud Stilla peruenis quatuor diebus peniteat, si vsque ad tertium nouem diebus peniteat: B vsque ad quartum viginti diebus peniseat. Con queste parole dà adintendere il detto Potefice, che oltra il Corporale, vi sa anco vn'altra terza touaglia grande; e così si ofserua continuamente conmolta decenza nelle nostre Chiese ben ordinate.

Di maniera, che si bene dus Tole touaglie sono necessarie, come communemente si tie-

ne da tutti li DD. non dimeno è anco bene, che sotto la touaglia grande sopra della. quale si deue stédere il Corporale ve ne siano altre due, e tutte siano mondissime fatte, & intessure di lino, ò canepe, Siluest. v. Missa 1.qu. 1. Paludano, Innocenzo, & mol- Palu ti altri.

5 E bene ancora, che l'altare doue si deue sacrificare il Santissimo Sacraméto dell'Eucaristia non resta maispogliato, à scoperto, mà séprestia parato, e vestito, come comanda il 13. Conciliò di Toleto, cap.26. Quicunque qu.5. doue dice, Ne vllus ministrorum Ecclesia altare diainum vestibus sacris exueres presamat. Si che no solo gl'al. tari si deuono vestire, & ornare con le dette touaglies mà mai si deuono spogliare, eccetto nel Giouedì Santo per fignificare, che in quel giorno Christo fu spogliato ome , com delli vestimenti suoi nota Alcouino de diuinis of- Alcor ficijs,& altri.

Del-

Delli instrumenti necessarii con li quali si deue celebrar la Messa.

## Punto Terzo.

Se si puol dir Messa senza ib Messalt.

Se ènecessario, che sopra l'altare vi Ba la Croce.

3 Se ha necessario mentre h dice M Ba vi siano lumi.

4 Se sa necessario vi sa ebi serua il Sacerdote all'altare.

3 Se la donna possa servir al Sacerdote mentre dice Messa.

6 Se pecca il Sacerdote dicendo Messa senza ministro.

7 Del rito, che deue osseruare il Sacerdote nel dir Messa.

8 Se il Sacerdote puole agiungenuoue collette, ò nuque parole nella Messa.

9 Di che materia deue essere il . Calice.

10 Se il Sacerdota bauendo celebrato in Calice non con-Sacrato fia necessario dopò consagrarlo.

11 Quando li possacelebrare in Chiefa polluta.

12 Chi deue ribenedir la Chiesa polluia.

13 Quanto li comprehende per lo spatio della Chiesa.

1 TL Messale è necessario, e lenza di questo non si deue dir Messa quantunque il Sacerdote fusse molto ben versato, e si potesse preualere della sua memoria, perche si ponerebbe à pericolo di comettere molti errori, e lasciare alcune parole essentiali, onde per questo peccheria. mortalmente, Nauar.cap.25. num.84. Silueft. verb. missa 1. Henr. Henriquez cap. 29. num. 7. Coni. Conincho q.83. Saarez disp. Picig. 83. sett.6. Pitigiano lib. 13. Vasq. q.2.art.3. Vasquez 3.p. disp. 233. cap. 3. Bart. ab Angelo dial. 5. §. 42 8. Sant'Antonino 3.p.tit. 13.c.6.& altri.

Non ostante tutto questo dice Suarez, che in caso di necessità, mentre non vi fusse il Messale, e che il Sacerdote fusse molto versato, & esperto, & hauesse fatta esperienza della sua memoria, e non apportasse scandalo che la potrebbe dire, ma dice che non ardifce dar questa-licenza disp. 87. sess. 6.

2 Vi è necessario, che sopra gli Altari vi sia la Croce

se ben perche di questa non vi è alcun precetto, chi la lasciasse non faria peccato, perche lasciandola non si sà al Sacramento alcuna irreueréza. Suar.disp.81.sess.6.Rigin. Rigi. lib.29. num.197. Homob.de Hom. exam. p.1.tratt.4.c.15.q.143. Villalob. in sum. p.1. tratt.8. disp. 26. n.6.

> Con tutto ciò io lodo che sopra l'Altare sempre vi sia la Croce, perche essendo l'Altare il luogo del sacrificio. che ci rappresenta il Monte Caluario, è benche vi sia il patibolo doue fù sospeso Christo che è la Croce.

3 E necessario mentre il Sacerdore celebra Messa che sopra l'Altare vi sia acceso il lume, perche celebrado senza lume communemente tutti li Dottori dicono, che il Sacerdote pecca mortalmen-Palu. te.Palud.Siluek.Nauarr.Sot.

Silu. Vasq. Suar. Rigin.

E se bene ordinariamente Vale, mentre si celebra si accenda-Suar. no due lumi di cera, non per questo, è talmente necessario che non si possa dir Messa anco con vn solo lume, ò sia di Nus cera, ò sia con oglio. Nugn.in 3.p.q.83.a.3.dub.5. dice che celebrando il Sacerdote con vn solo lume di cera peccasolo venialmente. Et Henriq. Hend lib.9. de Missa cap.26. e cap. 29.dice che sino al tempo de gli Apostoli fù introdotto di dir Messa con lume di cera. E tanto ancora par che intenda il Card. Bellarm. lib. 2. de Belli Missa c.14.

Con tutto ciò mentre non vi fusse scandalo, ò incontentohe vi fosse la necessità dice Suarez, che si potrebbe dir Suar Messa solo con vn lume d'oglio, quantunque lui non lo configlia, ma dice con lume d'altra materia inferiore all'oglio, come è il sego, ò simile non ci si deue celebrare per esfere indecente, e molto alieno dall'vso della Chiesa.

In questo particolare molto mi piace l'opinione del Padre Diana tratt. 14. de celeb. Miss. resol.67. qual dice che se à caso lui si trouasse in necessità, e mentre non vi fusse scandalo egli celebraria con lume d'oglio,& allega Rigin. in prax.tom.2.lib.29.cap.vlt. p.3.sert.6.n. 196.Filliuc.tom: Fillia 1.tratt.5.c.4.n.126. Laiman Laima lib.5.t.5.c.6.doue dice che se bene è consuetudine nella-Chie-

Chiesa che si celebra almeno con due lumi di cera, nondimeno in caso di necessità métre non vi fosse scandalo, si puole anco celebrare con vn folo lume, ò sia di cera, ò d'orafq. glio, ò sia di sego. Vasq.3.p. Suar. disp.233. c.4. Suar. disp.81. Graf. fett. 6. Graff. lib. 2. c. 42. Filliu. Bare tratt.5.c.4.q.10.Bar.ab Ang. Rod. Rodriq. Telet.lib. 2.c. 77. Ca-Cam. merot. de Euch. c.8. dub.22. Azor. Azor. Coninch, & altri dico-Coni. no che quantunque si adoprano communemente due candele con tutto ciò vna sola è bastante per poter dir la Messa seccato; ma io direi che non deue esser di sego, ò d'altra materia simile, che per lo più apporta non-

Suar.

me dice Suarez. 4 E necessario che vi sia vno che serua, e che sempre assista all'Altare, mentre il Sacerdote dice Messa, e questo bisogna che sia maschio, e no femina, perche le donne per nessua modo possono assistere al ministero dell'Altare, non. solo perche è cosa indecente, e che facilmente potrebbe

sò che di malo odore, e faci-

lissimamente si guasta, ma so-

lo di cera, ò pure d'oglio, co-

cagionare qualche pericolo d'impurità nel Sacerdote incosì gran misterio, ma anco perche il cap. 1. de clericoru cohabitatione. & mulierum. comanda che Nulla femina ad altare presumat accedere, aus presbytero ministrare.

5 Non si niega per questo che la donna non possa rispōdere à Messa da lontano, come alle volte, & in alcuni luoghi sogliano rispondere les Monache dentro il Monastero, ma amministrare da vicino,& il porgere il vino,e l'acqua, e far altre seruitù, che si fanno al Sacerdote mentre dice Messa, questo è inconueniente, & è prohibito per il graue pericolo, nel quale si metteria il Sacerdote in quel tempo di poter cascare inqualche impurità, & astrattio. ne di mente; il che si deue in ogni modo fuggire, e però si niega che la donna possa amministrare al Sacerdote all'Alrare mentre dice Messa. Suar. Gio. de la Crux in di- Suar? ret. p. 2. de sac.Mis. q. 3. dub. cruz. 5. con. 2. Tolet. lib. 2. cap. 2. Tole. num. 14. Squillante de oblig. Squi. cleric. p.2.dub.23. Fernand. Pern in exam.theol.p. 3.cap. 5. \$.4. Benac.

Bon. Bonac. de Sac. Euch. disp.4. Coni. q. vlt. p. 19. Egid. Coninch. Nug. q.83. 2.5. Soto in 4. dift. 13. q.2.a.5.

E quantunque Nugn. in-2.p.t.1.q.83. a.6.dub.1. dica che no essendoci huomo che possa rispondere à Messa, & amministrar al Sacerdote méere dice Messa, che la donna puole rispondere, & amministrar senza che il Sacerdote pecca mortalmente, perche da questo non ne segue alcun inconveniente anzi il sacrificio si celebra senza alcuna. confusione,e si vengano à verificare le salutationi, e le rispostė, che si dano al popolo; opinione, che porta seco gran pericoli, quali si deuono sug-Suar. gires e però il Suar.nella 3.p. t.3. disp.88. sett. 1. in vltimo dice allegando Sòto che trouandosi il Sacerdote in grandissima necessità di dir Messa, ò senza alcun Ministro, ò vero d'esser seruito da vna donna, più tosto doueria il Sacerdote dir Messa senzanesfuno, seruendosi da se stesso. che esser servito da donna, perche è maggior indecenza esser amministrato da vna donna, che di dir Messa senza

alcun Ministro che lo serua. Coninch. q.83.a.5.num.284. Coni. Vasq. Villalob. Molfes. Rigin. Villa. Zanard.Bonac.e molti altri. Molf. 6 Se il Sacerdote faccia Rigi. peccato celebrando Messa. Bon. senza Ministro. Dicono alcuni che in caso di necessità estraordinaria, come sarebbe che douendo il Sacerdote communicare vn moribondo per viatico; il Sacerdote non. potédo in quel tempo trouar Ministro che lo serua puole celebrare séza Ministro, perche essendo il Ministro solo di precetto per consuctudine Ecclesiastica, e la communione per viatico, essendo di precetto diuino, puole il Sacerdote in questo caso tanto necessario celebrare senza Ministro, e non commetter peccato; ma se celebrasse per esser festa, accioche il popolo vedesse la Messa, in questo fatto se bene alcuni dicono, che il Sacerdote non farebbe peccato, nondimeno non credo io che il Sacerdote si possa scusare da peccaro almeno per la negligenza, se però no vi fusse alcuna sua colpa, e fusse vna gran solennità, e così dice Soto dist. 13. q.2. 2.5. Sore. qual

Digitized by GOOGLE

qual dice che più presto si deue lasciar di celebrare, che per qualsiuoglia festa dir Mes la senza Ministro. Ma se vno si trouasse solo per sua dispositione, e volontà, comesiarebbe vno che viuesse solo in Eremitorio, quale volontariamente viue solo, questo no deue celebrare senza Ministro, perche questa non è ne cessità, mà propria volontà, quale non è bastante à scufarlo dal peccato mortale, perche non deue alcuno di propria volontà dispensare sopra la consuetudine Ecclesiastica, è però per niun tempo,nè anco di festa principale deue costui dir Messa seza Ministro, se però non fusse dispensato, e non hauesse licenza, ò priuilegio particolare dal Papa, Suarez disp.87. sett.4. Soto dist. 13.q.2. art.3. Filliu.tratt.5.c.6.q.12.

Et essendo questo precetto fondato folo fopra la confuetudine vniuersale non sò se posso assigurarmi, che vi possa dispensar il Vescouo.

Seto.

Filli.

E se il Sacerdote di propria volontà celebrasse sensa ministro, certo che peccheria mortalmente, perche viene à

contrauenire al precetto della Chiesa in cosa greue, Bar. Barre ab Ang. dial.5. \$.408. Bonacina disp.4.q.vltima.

Pecca ancora il ministro se feruendo a Messa farà scandolo, ò defetterà in cosa necessaria, e notabile, come sarebbe se per sua propria colpa amministraffe al Sacerdote alcuna cosa inetta, & insufficiente al facrificio, in questo caso peccaria grauemente in peccaro di sacrilegio. Suarez disp. 87. sett. 2. Rigi- Suare naldo, Filliu. Mà se il ministro Rigi. non defetterà in cosa neces-Filli saria, e sarà senza scandolo, quantunque mentre serue il ministro si troua in peccato mortale, non agiunge altro peccato, perche questo non. è ministro deputato ex officio à questa funtione, massime che è in materia leggiera, e di poco momento.

Deue di più il Sacerdote osseruar puntualmente tutto il rito della Messa posto nel Messale, come comanda il Concilio di Trento sess. 22. Con? cap.de offer. in celeb. Missæ. Tren: Ne deue lassar alcuna cosa, perche se sarà parte notabile sarà peccato mortale, co-

me sarebbe à lassare l'epistola,ò il Vangelio, mà se lassaf-Se alcuna cosa di poco momento, ancorche fusse nel Canone, come v.g. se la sa sa se il nome di qualche santo, è vero in tempo di Pasqua no dicesse il communicantes, ò Hanc igitur proprio, ò qualche colletta che commadasse l'Ordinario no saria peccato mortale. E se per scordanza. lasciasse il Credo, ò Gloria, ò il Præfatio proprio, non saria peccato mortale; anzi se si ricordaise di lì à poco, che l'hà lasciato non deue di nuouo tornare à dirlo, mà deue se-Silue, guitar la Messa, Silu.v.missa 1.q.5.a.4.& 5.

8 Non deue il Sacerdote agiunger nella Messa nuoue collette, ò orationi per sua deuotione, ò nuoue parole oltra quelle del Messale, come ordinò Pio V. nella Cost. Ne in Missa celebratione alias ceremonias, vel preces quascunq; in boc Miffali continentur addere,vel recitare prasumant. Lo Con ftesso ancora comanda il Cocilio di Trento sess. 22. de obseruandis, & euitandis in celebratione Missa.

E necessario che il Sacer-

dote sia vestito con tutte sue vesti notate sopra cioè amitto, alba, cingolo, manipolo, stola, e pianeta, e lasciãdone vna, ò più di queste pecca grauemente, se saranno delle principali, ma se saranno delle minori, come stola. manipolo, ò cingolo pecca. solo venialmente se non fusle per dispreggio, ò incontento.

9 E necessario il calice, patena quali deuono esser di oro,ò d'argento,& in caso di pouertà almeno di stagno; & il Sa, erdore che celebrasse có calice di legno, ò di vetro, ò d'altra materia prohibita deue esfer deposto dall'officio, e beneficio c. vltimo de celebratione Missarum, nè vi puole dispensare il Vescouo. E celebrando il Sacerdote con calice, ò patena non sacrato, ò con vestimenti non benedetti, e commune opinion. che il Sacerdote pecca mortalmente.

10 Se alcun Sacerdote hauesse celebraro sotto buona. fede in calice non sacrato, dicono alcuni che non puol il Sacerdote celebrare in quel calice se prima non sarà

Facu. confacrato. Facund.t.1.lib.3. Lugo e.21.e dopò di questo. Lugo 3.p.t.2.de Sac.Euch.disp.20. fett.4.n.91. Ma il contrario si

Cast deue tenere. Onde Castro lib.2. de lege penult.cap.vlt. doue dice, che si come vno che celebra sono buona fede in Chiesa che sia polluta, quella Chiela non hà più bisegno d'altra benedittione, ò reconciliatione, perché mediate quel facrificio la Chiesa resta reconciliata. Così ancora vno che sotto buona fede dice Messa con calice non confacrato, quel calice restafacrato, e nó hà bisogno d'altra consacratione, ò benedit-E.Sa. tione; lo stesso dice Emanuel

Hen. Sà v. Eccl. n. 1 9. Henriq. lib. 9. de Missa cap. 27. n. 6. Con tutto ciò hauendo il

Con tutro ciò hauendo il Sacerdore celebrato sotto buona sede in vn calice non ancora sacrato; si cerca hora se con quel calice si possace-lebrare senz'altra consacratione, ò veramente sia necessario, e non vi si possa celebrare se prima non si consacratora.

Il caso facilissimamente, puol aceadere, perche douédosi il calice consacrare dal Vescouo, sacilmente per inau uertenza, ò inconsideratione alcun Sacerdote sotto buona sede potrebbe caderui.

Per chiarir questa difficoltà, si deuono auertir due cose: prima che il calice si consacra dal Vescono secondo il rito della Chicsa. Secondo che quel calice si vnge con oglio del chrisma. Onde se bene con quel calice senza esser cosacrato, ma sotto buona fede vi fù dal Sacerdore celebrato, nondimeno il calice non fu dal Vescouo consacrato secondo il rito della. Chiesa. E nè anche sù vnto con l'oglio del chrisma, aduque in quel calice non vi si puole celebrare senza peccato, se prima non sarà consacrato. Di questa opinione con molti altri fu Facund.t.1.lib. Pacu. 3.c.21.n.15. Portello adit.ad Port dub.regul.v.Euch.n.5. Lugo Lug. 3.p.t.2. de Sac.Euch.disp.20.

Due ragioni si possono addurre per questa parte. Prima che il calice non sia consacrato secondo il rito della Chicasa. Secondo che il calice non sia stato vnto con l'oglio del chrisma. Al primo si risponde

tratt.4.n.911

con Castro, qual dice che hanendo il Sacerdote celebrato sotto buona fede nella. Chiesa polluta, quella Chiesa non hà bisogno più d'altra reconciliatione, ò benedittio-Cast. ne. Castro lib,2.de lege pe-E. Sa nult. cap.vlt. perche resta reconciliata, e benedetta, lo stesso dice Eman. Sà v. Euch. Auil. Auila de cons.part.5. disp.7. dub.3.concl.1.Bonac.de hist. q.4.punt.vlt.Hor così ancora la medesma ragione corre del calice, che non essendo consacrato, mediante quella Messa celebrataci dal Sacerdote sotto buona fede, quel calice resta sacro, e non occorre più facrarlo, perche no è minore ragione della Chiesa polluta, che del calice non consacrato. Stante che la dienità del sacrificio della Mes-Taè tale, che hà forza di reconciliare qualfiuoglia luogo profanato senza altra benedittione, adunque hà anco

> E quantunque quel calice non sia vnto, ò toccato conl'oglio del chrisma, nondimeno è bagnatose toccato con il pretiosissimo sangue sacrato

> forza di sacrar il calice senza

altra consacratione.

di Christo, mediante il quale, doue prima quel calice era profano, dopò hauer toccato il sangue di Christo diuenta sacrato, e santo, e non hà bifogno d'altra benedittione; perche se col tatto del chrisma quel calice diuenta sacrato, quanto maggiormente diuentarà santo col tatto del fangue di Christo?

Concludo dunque col P2- Cele. dre Celestino in cop. Theol. Dian. mor. tratt. 8. c. 5. q. 9. che efsendosi in quel calice stato celebrato dal Sacerdote fotto buona fede per quella fola celebratione resta benedetto, e consacrato, e non hà bisogno d'altra benedittione. Cosi Diana tratt. 14. de celeb.Missar.resol.69.& in trat. 13. miscel. resol.60.

Lo stesso diremo ancora della patena, vestimenti, & altri instrumenti che si adoprano dal Sacerdote per seruitio della Messa.

11 Se bene io dissi di sopra, che hauendo il Sacerdote celebrato in Chiesa polluta, quella Chiesa come dice Castro sopra citato non ha Cast. più bisogno d'altra benedittione, perche mediante quel

conciliatase benedetta. Con tutto ciò se mentre il Sacerdote celebra si violasse la Chiesa, dice Soto che se la violatione occorrerà auanti fi comincia il Canone, deue il Sacerdote cessare sin tanto che la Chiesa sarà reconciliata; ma se di già sarà cominciato il Canone deue il Sacerdote seguitar, e finire la Messa, perche non si deue interrompere il sacrificio per impedimento venuto inquel tempo, che di già il sa-Soto. crificio è cominciato. Soto Graff. distintione 13. questione 2. articolo 3.& 4. Graffio libro 2. capitolo 47. numero 10. Onde se la Chiesa sarà solamente benedetta lo stesso Sacerdote puole subbito ribenedirla con l'acqua benedetta, & altre cerimonie, come consta nel Cerimoniale Ecclesiastico C.si de Ecclesia

sacrificio resta la Chiesa re-

Henriquez libro 9. capitol.7. Hen. Sairo, Suarez, Riginaldo, Co-Sair. ninch, Posseuino capitolo 2. Rigi. Graffio 1.parte lib.2.c.28. & Poff. altri.

Graf.

12 Ma se la Chiesa sarà sacrata deue il Sacerdote spo-

de consacratione Ecclesiæ.

gliarsi de' vestimenti sacri, e lasciar la Messa; perche la Chiesa sacrata non puole reconciliarsi da semplice Sacerdote, ma solo dal Vescouo proprio, ò vero da altro Vescouo con sua licenza, nè tal licenza si puol concedere à semplice Sacerdote da altri, che dal Papa, come anco di poter sacrare la Chiesa, come fi caua dal c.aqua, & cap. Proposuisti de consacratione Ecclefiæ, vel Altaris. Soto, Nauarro, Siluestro Paludan. Nau. Graffio, & altri. Suarez disp. Sila. 81. sett.2. Henriquez dice Palu. che fi deue dimandar licen- Suar. za al Vescouo se la Chiesa è Hen. folo benedetta.

13 Per Chiesa sacra si coprende tutto lo spatio interiore dal tetto fino al pauimento, che comprende il corpo della Chiesa, come anco il cimiterio, le sepolture, Choro, Cappelle, Oratorij, quali sono stati constituiti co autorità del Vescouo, e deputati per il culto diuino. Siluest.v.Loca nu.4.Sanchez 3.p.tom.3.disp.8. Riginal.lib. Sach. 14. Bonacin. de ijsque perti. Rigi. ad vium mat. q.4. p.2.

Μm

RAGIONAMENTO XVI.

Della violatione, e pollutione della Chiefa, e Cimiterio.

Punto Primo.

1 Per quante cause resta polluta la Chiesa.

2 In quanti modi l'homicidio viola la Chiesa.

3 Se l'homicidio causale viola la Chiesa.

4 Se col săgue si viola la Chiesa 5 Se la Chiesa resta polluta.

mentre il sangue non casca,

in terra. 6 În che modo la Chiesa resta , poliuta per effusió di săgue.

7 Se resta violita la Chiefa per pollution causata sopra.

8 Se mentre resta violata la... Chiesa, resta anco violato il Cimiterio.

gl'altri instrumenti, che seruano al Sacerdote per la celebratione della Messa deuono esser consacrati, ò benedetti, e tutti per diuerse cause alle volte restano violati, e polluti, onde è necessario di nuouo ribenedirli.

- 1 Per sei cause principal-

mente resta violata, e polluta la Chiesa; prima per homicidio voluntario, & ingiurioso fatto in Chiesa, nel cap.proposuisti de cons. Eccl. e nel cap.si motum de conse. dist. 1.

2 Sebenel'homicidio fusse fatto per suffocatione sensa spargimento di sangue, co tutto ciò la Chiesa resta polluta, perche doue è homicidio voluntario non è necesfario, che vi sia sangue, ma solo l'homicidio basta per violar la Chieft, Glof. cap. vnico Glof. de conlacr. Eccl. 6. Così se vno per decreto del Giudice fulse sospeso, e fatto morir in Chicfa, quella morte quatunque non sia stata ingiuriofa al reo, perche fù fattaper giustitia non dimeno fù ingiuriosa alla Chiesa, e perquesto iolo resta violata, Hen Hene riquez lib.9.cap.47.Silu.ver. Coni. consecr.2. Coninchio, Graff. Graf. Suarez, & altri.

Cosi se vno siammazza da se stesso in Chiesa, se ben, quello non sa ingiuria ad altri, sa ingiuria ad altri, sa ingiuria a Dio, & alla, Chiesa, però resta violata.

Lo stesso se vno susse martirizzato in Chiesa, se benquelquelle ferite, e quel sangue sparso dal Martire non viola per se stesso la Chiesa essendo grato à Dio, non dimeno viola la Chiesa, perche questo è sacrilegio, e vero homicidio voluntario, & ingiurioso.

3 Se vno fuse ammazzato casualmente in Chiesa, per-, che quel homicidio non fur voluntario, ò cagionato da... rissa, à contentione, del quat parla il c.si motum de consa. Eccl. dist. 1. non viola, né fà ingiuria alla Chiefa. Così vno che fuse amazzato per pazzia, non essendo questo voluntario; ò vero fusse ammaz= zato per honesta difensione permessa dalla ragione, nomi! essendo questo ingiurioso suè, l'vno, ne l'altro violano la 

Se vno fusse ferito suoradella Chiesa, e dopò entrato in Ghiesa si morisse; questo non si puol dire che sia stato ammazzato in Chiesa, ma solo morto, però non è causa, che possa cagionar violatione. Se vno susse ammazzato, ò sospeso sopra le mura, pur che non sia ammazzato, ò so-

speso dentro non viola la ... Chiesa.

4 Secodo si viola la Chiesa per spargimento di sangue cap. si Ecclesia de consac. Ecles. & cap. Ecclesijs . de consac. d. 1.

· E se bene in questi capitoli non si fà mentione che il sangue sparso in Chiesa sia. cagionato da ingiuriosa, ò volontaria percossa, nondimeno così l'intendano li Dottoti. Siluest.v. Consac. 2. Nauarro Silu. cap.25.e cap.27. Paludan. q. Palu. a.3. & altri come lo nota il Suar. Suar.disp.8.sess.3.se il sangue non farà cagionato da percossa ingiuriosa è volontaria; ma farà cagionata da attione fatta casualmente, ò vero da ferita fatta per medicamento lecito, ò il sangue sarà stato in poca quantità, dice Silvestro, Silv. e Panormitano che la Chie-Pan. sa non resta polluta:ouero la ferita farà fatta da qualche figliuolo, che ancora non hà l'vso di ragione souero da pazzo, ò furioso, ò vero da pietra cascata, in nessun modo di questi si viola la Chiesa. "

Se il fangue sarà cagionato da ferita fatta scherzandos e sarà stata affatto innolonta-

ria,

ria, quantunque vi sia copia. di sangue, perche quella ferica non è volontaria, nè ingiuriosa, non viola la Chiesa; ma se quel sangue sarà cagionato da ferita fatta per scherzo imprudentemente giocádo, ò con pericolo, perche quella imprudenza apportafeco qualche ingiuria, in que-Ro caso dicono alcuni che la Chiesa resta polluta. Anzi se l'attione fatta per scherzo sarà dishonesta, e brutta, come è quando si rappresenta vna Comedia dishonesta, ò profana, quantunque sia affatto inuolontaria, perche quella. attione è ingiuriosa alla Chie saper questo ancora la Chiela resta violata.

5 Se vno vien ferito in Chiesa; & il percosso se ne esce, ò vero ripara il sangue con panno, à altro, senza che il sangue casca in terra; in questo caso; dico che se la ferita è graue, ò mortale, la Chiesa resta polluta; perchemon si viola la Chiesa per 'il langue, che casca sopra il pauimento, ma perche il sangue In sparge per la graue percosfa,che fù fatta ingiuriofaméeraff, te dentro la Chiesa. Graff. lib.

2.c.48.Gambarutt.cas.6.Co- Gam? ninch Finell. Nauarr. & altri. Coni. Fine.

E però se vno fusse ferito Nau. fuora della Chiefa, e spargefse sangue in Chiesa, non resta violata, perche la percossa fù fatta fuora della Chiefa. Bonac. q.4. punt.vlt.

Bon.

Così se vno tirasse vn'archibugiata métre stà in Chiesa ferisse vno fuora la Chiefa non resta polluta, perchese bene l'attione fù cominciata in Chiesa nondimeno il ferito su percosso fuora.Ma. se l'archibugiata fu tirata. fuora, e ferì vno in Chiefa, all'hora la Chiesa resta polluta, perche basta che la ferita fu fatta in Chiefa, quatunque l'archibugiata sia Rata scaricata fuora.

Cosi se vno fusse sententiato dentro, e l'essecutione, & il sangue non si spargerà in Chiela non resta polluta; come anco se vno si flagellasse in Chiesa da se stesso, ò da altri, e sarà per causa giusta non si viola la Chiesa. Anco se la ferita sarà leggiera, e di poca consideratione, quantunque il sangue sia abondăte dice Vittoria nella Som-Vitt ma num. 99. che non si viola

حعا

Suar. la Chiesa. Dice il Suarez che potrà esser regola generale; se la percossa, e la ferita non sarà tanto graue, che no giùge a peccato mortale, quantunque il sangue sia copioso, non dimeno non è sufficiente a cagionar violatione. Cost ogni volta che la percossa, ò ferita sarà tanto graue, che sia peccato mortale, e che vi sia copia di sangue, all'hora resta violata la Chiesa. Onde se fusse stata data vna graue percossa ingiuriosa, e voluntaria in Chiesa, come se fusse data vna guanciata, métre la percossa è stata senza effusione di sangue, la Chiesa per quella sola guanciata, perche è senza sangue non resta

> 3 Terzo resta polluta la Chiesa per effusione di seme humano C. Eccles. de consac. dist. 1. Per chiesa s'intende, tutto quel largo interiore che comprende il corpo della Chiesa dal tetto sino al pauimento. Et ogni volta che voluntariamente si sparge il seme humano détro la Chiesaò sia per pollutione volucaria di huomo, ò di donna, ò sia Christiano, ò barbaro, ò

polluta.

fedele, ò infedele, ò che il feme sia per copula, ò per mollitie,ò qual si voglia altro mo do che succeda, la chiesa resta polluta.

Ma se la pollutione sarà in fogno,ò in vigilia non voluntaria, ò di notte, ò di giorno; quantunque nello stesso atto di corruttione vi concorresse la propria volontà. Dicano Henriq.lib.9.c.27.n.5.Finell. Hen. caso 5. Nauarr. Siluest. Ta- Fine. bien. e Sairo lib. 5.c. 16. che Silne. non viola la Chiesa, pérche Tabic la pollutione in sogno, ò in. Sair, vigilia essendo forzata, e non libera non porta seco alcuna irreuerenza per la quale la Chiesa possa restar polluta... All'hora la Chiesa resta violata, quando la pollutione humana sarà volentaria, e libera, nè importa che il seme casca in terra, ò resta nel vaso naturale della donna, ò in. . qualsiuoglia altro luogo, perche ogni volta che il seme farà certa quantità, viola la Chiesa; perche se susse per piccola distillatione, ò per poca humettatione di vna, ò due goccie, quantunque sia. peccato mortale d'intemperanza, non è bastante à cagio-

nar violatione della Chiesa.

7 Se la pollutione, ò per copula, ò per qualfinoglia. altro modo sarà sopra il tetto della Chiefa, ò in qualche camera annessa, ò appartamento contiguo, ò nel Campanile, ò nella Sacrestia, pur che non sia in Choro o in qualche Cappella, perches queste sono parte, che spettano al corpo della Chiesa. Ouero sarà in qualche grotta sotto la Chiesa, ò sotto il pauimento, pur che non sia sepoltura, ò vero sopra la porta della Chiefa, purche nontocca i limiti della porta interiore, ò che la porta non sia contigua, doue si entra al cimitero, ò che sia sopra le mura esteriori della Chiesa, pur che quelle mura non siano annesse al cimiterio, in qualunque modo si sia di questi

Sāch. non si viola la Chiesa. Sanch. Rigi. lib.g.de matrim.dist.15.Rigi. Fine. nald. Finell. Suar. & altri.

8. Vero che quando resta violata la Chiesa, resta anco violato il cimiterio, perche se il cimiterio è consacrato, gode lo stesso privilegio, che gode la Chiesa; onde essendo il cimiterio accessorio alla Chiesa, & essendo la Chiesa parte principale, e più nobile tira à se la parte più ignobile, emeno principale ... Al contrario restando il cimiterio polluto, no resta per questo polluta la Chiesa, perche la parte inferiore non basta à contaminare la superiore : c.vnico de consac.6. Ma se vi fussero due cimiterij, restando vno di loro violato, quantunque si entra per la stessa porta da vno all'altro, non per questo resta anco violato il secondo; se però questo secondo sarà separato, e distinto da muraglia dal primo. Suar. Henriq.lib.9.c.26. Sairo Suar. lib.10.c.16. Coninch.& altri. Her. Sair.

Coni.

5

Della pollutione lecita, che non cagiona violatione. Punto II.

1 Se la Chiesa resta violata per la pollutione lecita de' coniugati.

2. Se la copula conjugale fatta. per fuggire maggior pericolo viola la Chiesa.

Se uno de' coniugi essendo forzato dormire, & babitare in Chiesa possa dimandar il debito.

4 Se

A Se la Chiesa rella polluta per politione secreta.

5 Se la Chesa relta polluta per efferui sepolto alcun Hereticosò infedele.

6 Se la donna sepellita in Chiesa esendo gravida viola la. Chiefa.

7 Sela Chiesa rouinasse, ds abbrugiasse resta polluta.

8 Se il Sacerdote pecca dicendo McSain Chiefa pollutà.

9 Se il Vescouo puol dar licenza di-dir Messa in Chiesa polluta.

Tuerse sono l'opinioni de' Dottori se la Chiesa resta violata per pollutione lecita causata per copula de' coniugati di legitimo matrimonio. Alcuni dicono che quantunque la copula matrimoniale sia per le stessa lecita, ancorche sia per incontinenza, nondimeno li Canoni parlano affolutamen. te de estutione seminis, senza alcuna eccettione, e però effendo quelta copula contratta in luogo facro, come è la Chiesa, ne segue che quella pollutione sia sacrilega, e graue peccato, e per conseguen-Soto, za che viola la Chiesa. Soto

dist. 32. a.3. Palud. 4. dist. 18. Palu. a.4. Sum Ang. v. Confact. 2. Nau. q.7. Nauarr.c. 16. Gaet. sum. Gaet. v.matrim. Vittor. sum.n.90. Vitt.

Altri affermano il contrario, con dir che essendo l'atto matrimoniale lecitos& honesto, non vi è causa per la quale la Chiesa possa restar polluta, perche dato che non vi sia scandalo, ò incontento ·l'atto del matrimonio non esfendo peccato, non par che possa portar seco irreuerenza tale, che possa violar la Chiesa; onde il cap.si motum de consec.d.1. & il cap. signific. de adulterijs fanno solo métione dell'adulterio. E quantunque il cap. Ecclesijs dica. Ecclesias esse purgandas cuiuscunque seminis pollute fuerint. Non per questo si deue intendere del seme sparso per copula matrimoniale, ma per qualsiuoglia pollutione inhonesta, e prohibita. Così tiene la Glos in c. Eccles de con Glos, fac.dist.1. Tanto più che questo capitolo non esplica per qual seme la Chiesa resta polluta; adunque si deue intendere della pollutione volontaria, per la quale si pecca. mortalmente, e non della-Nn pol-

pollutione, che è lecita, & honesta, come è quella del matrimonio. Onde dice Sot.dift. 32. che se la copula coniugale sarà occulta forse nonsarà peccato mortale, e così non violarà la Chiesa.

Di maniera se la copulaconiugale fusse publica, perche è cosa brutta, e dishonesta, è talmente abomineuole, che si schifa estremamente. da chi hà senso ben composto. Repugna anco grandeméte alla santità della Chiesa, e però hà instituito la Chiesa questa pena come céfura, che resta interdetto quel luogo, doue si commette tal dishonestà.

Alcuni altri dicono che es-Tendo forzati per giusta cansa l'vn'e l'altro coiugio à dormire, & habitare per lungo tempo in Chiesa, in questo cafo hauendo loro copula afsieme, non par che per quella pollutione possa restare, violata la Chiesa, perche non a deuono obligare gli huomini à vna cosa tanto difficile di viuer continenti habitando per lungo tempo assieme solamente per decenza del luogo sacro, massime che si met-

terebbono à pericolo di qual che altra pericolosa, inhonesta pollutione.

Di maniera che quando per causa di fuggire maggior pericolo si congiungessero li maritati, più tosto pare che si riuerisse, che si faccia ingiuria al luogo sacro. Così tiene Riccardo 4. dist. 32. a. 3. q. 1. Gio.Mag. q.1.Siluest.v.con- Mag. sac. 2. q.5. v. Debitum q.3. Silu. Castro lib.1.de lege pen.c.7. Cast. docum.2. Couaru.4.lib. de- Vitt. cret.p.2.c.7.§.2.nu.3. Vittor. ſum. n. 276.

Di maniera che la copula coniugale sia come si voglia che sarà illecita, & ingiuriosa, è peccato mortale, ancorche non sia contro giustitia, nondimeno per rispetto al luogo facro, l'attione ancora farà facrilega, e causa di violar la Chiesa.

2 Ma quando la copula coniugale sarà per causa giusta, e per fuggir maggior pericolo d'altra incontinenza. Si come l'effusione di sangue non viola la Chiesa, quando si fà per difensione della propria vita, così ancora lo stesso si puole dire della copula honesta, quando sarà fatta per fug-

fuggire il pericolo dell'incotinenza illecita.

Onde ogni volta che la copula coniugale per quanto importa la fragilità humana. si puol fuggire di commetterla in Chiela. Si deue fuggire come larebbe à dire, se l'vn', e l'altro coniugio fussero for zati ad habitare in Chiesa, co tutto ciò potessero hauer comodità di dormir altroue fuora di Chiefa, in questo calo faria peccato grane congiungersi dentro la Chiesa. Anzi se per giusta causa l'vn' e l'altro coniuge li fusse necessario dormire per vnasò due notte in Chiesa, in questo caso peccariano graueme. te, perche non è gran fatto astenersi dalla pollutione per così breue tempo, e potersi separare per non dormire nello stesso letto per cuitar l'intemperanza. Onde in questo caso non solo pecca chi dimanda il debito, ma'anco chi lo rende, perche vno non hà tal'autorità di dimandarlo in quel luogo, nè l'altro hà ragione di renderlo in quel tempo.

Ma se fusse forza di habitare, e dormir per lungo tempo in Chiesa, nè vi fusse luogo di poter nè habitare, nè dormire altroue che in Chiesa, come potrebbe accadere in tempo di guerra, di ossedione, ò di contumacia; inquesto caso la copula matrimoniale non sarebbe peccato mortale.

3 Aggiungo se solamente vno de' coniugi fusse forzato à dormire, & habitare per lugo tempo come hò detto in Chiesa, e per niun modo potesse nè dimandar, nè rendere il debito altroue, che in Chie sa, in questo caso non solo vno de' coniugati forzato ad habitare in Chiesa, potria e rendere, e dimandare il debito, ma anco l'altro libero potria volontariamente andar quiui per consumar il matrimonio, perche altrimente l'vn', e l'altro si metteria à gran pericolo di commettere altra dishonesta incontinenza, onde dice Suarez, che non è verisi- Suar? mile che la Chiesa vogliaobligare di euitare con tanto pericolo l'atto del matrimonio in Chiesa.

4 E però da notare che no per qualsiuoglia pollutione, ò effusione di sangue, ò d'al-

Nn

tro delitto resta violata la Chiesa.Onde tutti li Dottori dicono che all'hora la Chiesa, resta polluta quando il delitto sarà publico, che sarà quando vien prouato per testimonij, ò per confessione giuridica; ò per euidenza del Sote fatto stesso: onde dice Soto. » Se publicamente consta che huomo e donna habitano assieme in Chiesa, e dormano nello stesso letto, questa è euidenza tale, che è bastante a tener che la Chiesa sia polluta. Ma se duesò trè haueranno veduto il delitto, e che lo taceno, non per questo la Chiesa resta polluta. Se poi dopò certo tempo questi manifestassero il delitto publicamente,ò che il delitto si spargesse per la contradaço per la Parocchia, quando il delitto cominciarà ad esser publico, anco la Chiesa cominciarà Nau. ad esser polluta. Nauarr. Sua-Suar. rez vt supra. Di maniera che se il delitto sarà occulto, perche la Chiesa non giudica de occultis, non resta per questo polluta. Siluest. v.consec.2. Siln. q.5. & v.Missa 1.q.3. & v.co-Naua feisio 3. q. 18. Nauarr. c. 27. Paiu. Soto dist. 13. q. 2.2.3. Palud.

4.dift. 18.q.8.a.4. Suar.difp.8. Suar; sett.4. quali dicono che come mai s'impone penitenza. per delitto occulto, così ancora non si deue la Chiesa reconciliare per delitto occulto-sendo che la reconciliatio. ne sempre si deue far publicamente, e così tiene Greg. Greg. Lopez. Graff. lib.2. q.7. fon- Lop. dati sopra il cap. significasti Graff, de adulterijs. Onde il Concilio di Costanza hà ristretto le censure, che non obligano all'osseruanza, sin tato che dalla giustitia per via del Giudice no sarà publicata la Chiesa esser polluta.

5 Quarto resta violata la Chiesa quando vi si sepelisce alcun Christiano scommunicato cap. consuluisti de consac. Eccl. vel Altaris. Doue se ben fi tratta de cimiterij, con tutto ciò lo stesso s'intende, anzi maggiormente si deue tenere della Chiesa; essendo il cimiterio quasi accessorio della Chiesa. c.vnico de consac. Eccl. in 6. Suarez 81. On- Suari de dice Vittoria nella som. Vitt. ma dub. 99. che due forte di scommunicati si deuono suggire, e non si deuono sepelire in Chiesa. Il primo quando

vno sarà scommunicato nominatamente, e publicato per rale, il secondo quando vno hauerà violentemente percossoò mal trattato ferito alcun Chierico, queste due sort te di scommunicati si deuono fuggire, e non li si deue dar sepoltura in luogo sacro, perche sepellendosi in Chiesa resta polluta.

Quinto resta polluta quádo in essa vi sarà sepelito qualche Infedele, ò Pagano c. Eccl. 1.& 2.de cosac.diff. 1. e non solo l'Infedele, ma anco come dice Siluest. e molti altri, quando vi sarà sepelito qualche figliuolo, che fusse morto senza Battesmo, quale non essendo battezzato, e reputato come Infedele, & è incapace di sepoltura Eccle-Buar fiastica. Suar. Coninch, Boua-Com cin.q.4. Vero che non resta. polluta se vi sarà sepelito il

Catecumeno, perche questo - muore col Battesmo stammi-Sair. ne. Sairo 6.8 aleri.

Occorrendo che morisse vna donna pregna,se questa. sarà sepellita con lo stesso sigliuolo, che ancora tiene in corpo, quantunque non sia. battezzato, nondimeno per-

che quel figliuolo ancora no è separato, ò distinto dalla. madre, non viola la Chiefa, essendo reputato vna cosastessa con la madre. Siluest. Silu: Suar. Hostiens. Vgone, Sairo Suar. lib.5.c.16.n.26. & altri.

Con tutto ciò se morta la Sair. madre, & ancora li soprauiuesse il figliuolo nel ventro come puole accadere, se conquel figliuolo la madre fusio sepellita in Chiesa, mentre il figliuolo viue, ò che fusse stato per negligeuza, ò per inconfideratione di chi ne doueua hauer cura, che no procurò che la madre dopò morta fusse aperta per cauar il figliuolo che tiene nel ventre viuo per battezzarlo. Portato il cadauero della donna in Chiesa se il figliuolo che tiene ancora nel ventre morisse; in questo caso la Chiesa resta polluta per la morte di quel figliuolo, quantunque. ancora si trouasse nel ventre della madre, perche in questo. caso il figliuolo non è reputato parte della madre, e però è vero homicidio, douendosi aprire la madre, e cauar il figliuolo viuo per battezzarlo, onde questa negligen-

za, ò malitia, che si fusse sù cagione, che il figliuolo morisse in Chiesa senza Battesmo, onde essendo questo vero homicidio, però la Chiesa ne resta polluta. Ma se prima che la madre fusse sepellita li morisse il figliuolo nel vetre', quantunque il figliuolo fusse morto senza Battesmo la Chiesa non resta polluta, perche quel figliuolo in quel tempo è come vna cosa stessa suar, con la madre. Suar & altri. Per questi cinque casi si viola la Chiesa non solo consacrata, ma anco benedetta.

7 Sesto restaria polluta la Chiesa quando si abbrugiasse, ò vero cascasse tutta, ò si scaricasse volontariamente, ò per accidente, quantunque fusse per reedificarla, in qualunque modo restaria polluta, e saria necessario ribenedirla,ò di nuono consacrarla; se però non fusse gettata, es scaricata così à poco à poco, e mentre si scarica si venisse rcedificandola; in questo modo non perde la sacra, se però no fusse scaricata la maggior parte prima di reedificarla, perche in questo caso perderia la sacra. Ma se cascasse so-

lo il tetto, e restassero le mura intiere non perderia la sacra, come si caua dal cap. ligneis de consec. Eccl. onde mentre la Chiesa si getta à terra tutta, questo più tosto fi deue dire esser destrutta la confacratione, che esser polluta. Sì che in questo caso la Chiesa non si reconcilia, ma di nuouo si consacra, ò si benedisce. Siluest. v. consac. 2. Silvi. q.4.

8 Deue auertire il Sacerdote di non dir Messa in Chiesa polluta, perche saria peccato mortale, e così tengano communemente tutti li Dottori. Siluest. v.consec.2. Silu. Nauar.c.25. Palud.4.dist. 18. Palu. q. 8. dice Azor. 2. p. lib. 10. Azor. c.26. Graff.lib.2.c.48.nu.28. Graf. che il Sacerdote celebrando in Chiesa polluta dal primo giorno che sarà publicato il delitto, il Sacerdote caderà nella sospensione. Con tutto ciò dicono altri, che il Sacerdore celebrando in Chiefa. polluta non incorre nella sospensione, perche la pollutione della Chiesa non essendo censura espressa in alcun Canone, nè meno puole cagionare sospensione. Bonac.de Bon.

ijs,

ijs, quæ pertinent ad víummatrimonij q.4.punt.vltimo,
Palu. & altri Paludan.Nauarr.Sot.
Soto. Siluest.v.consec.2.q.9. & cóSilu. Suar. dia nel cap.is qui de sententia
excomm.in 6. Suar. disp.81.
sessioned sentential

Onde la pollutione non è altro, che vna certa censura, ò prohibitione Ecclesiastica introdotta, che non si faccia sacrificio, ò altri officii diuini in quella Chiesa, che sarà polluta per li detti delitti, & esendo questo precetto giusto, che appartiene alla riuerenza della Chiesa, obliga sotto pena di peccato mortale.

9 S. Tomaso dice, che con S.To. licenza del Vescono si puole anco dire Messa nella Chiesa polluta, perche si come il Vescouo puol dar licenza di sacrificar in luogo non facro, così ancora puol dar licenza in Chiesa polluta auanti che sia reconciliata. Onde in c. Missarum si dice, Missam posse dici vbi Ep scopus permiseris; & in cap. hic ergo de consac. d. I. Vbi Episcopus iußerit. An-Sow. zi dice Soto che non potendosi andar dal Vescouo, se vi sarà graue necessità si puol

anco dir Messa senza sua li-

cenza, perche il precetto Ecclesiastico non obliga contato rigore. Come si vsa in terra d'Hererici, doue essendo sepeliti in alcuna Chiesa l'Infedeli, non per questo si lascia di sacrificarci; perche ò nonbanno altro luogo da sacrisicare, ò vero gli è permesso da Vescoui che lo consentano.

Della violatione de gli Altari, & altre cose facre, che hanno bisogno di nuona consacratione. Punto III.

- I In quanti modi l'Altare perde, & hà bisogno di nuoua consacratione.
- 2 Se l'Altar fermo essendo remosso, babbia bisogno di nucua consacratione.
- 3 Se l'Altare mobile leuato dalla sua cassa di legno perda la consacratione.
- 4. Se l'Alrare quando si spezza perda la sacra.
- 5 Se le reliquie siano neceffarie per la pictra sacrata.
- 6 Se il calice perda, & hahbia...
  bisogno di nuoua consacratione.
- 7 Se il calice si deue di nuoue

consacrare per esser stato di nuovo inaurato dentro la coppa.

8 Se il calice resta desacrato per alcuni colpi di ferro.

9 Se il Sacerdote seruendosi de corporali, notabilmente immondi pecca mortalmëse .

10 Quando li corporalizo altri instrumenti per dir Messa perdano la benedittione.

11 Quando il cingolo perde la. benedittione.

12 Quando la pianeta, & altri vestimenti perdano la benedittione.

13 S la pisside sia necessario benedirla, è consacrarla.

DEr trè cause principalmente resta violato l'Altare, che perde, & hà bifogno di nuoua confacratione, prima quando l'Altare si spezza notabilméte, che nesfuno di quelle parti è capace di poter capire commodamente il calice, patena, & hostia; perche se la rottura fosse in poca quantità che alcuna di quelle parti fusse capace di capir il calice, patena, & hostia all'hora non perderia, e no haueria bisogno di nuoua cosacratione, perche l'Altare non ricerca vna forma. particolare, ma solo che sia. capace, e sufficientemente grande. Silueft.v. Altare q.8. Silu. Nauarr. cap.25. Palud. q.2. Nau. a. 4. Iuuone Vescouo epist. luuo. 22. & 128. Suar. Secondo per- Suar. de, & hà bisogno di nuoua confacracione quando l'Altare, cioè la pietra superiore, quantunque intiera sarà remossa dal suo luogo cap. ligneis de confac. Eccl. vel Altaris. doue dice Si altare motum, aut confractum fuerit iteru eet consacrandum. Perche se la fabrica inferiore doue posaua la pietra sarà destrutta, ò guasta, quantunque di nuouo fia reedificata, nondimeno hà bisogno di nuoua consacratione c. si motum de consac. dist. 1. oue dice Si motum fuerit Altare denuò consecrator Ecclefis. Quali parole si deuono intendere dice Suar. solo quan- Suar? to all'Altare, perche per esser remosso solo l'Altare non si deue consacrare di nuouo tutta la Chiefase si caua dallo stesso cap.quod in dubijs.hauendo dunque solo l'Altare pería la confacratione, selo l'Altare si deue consacrave.

2 Se tutto l'altare con la consacrandum. Et si metum suepietra superiore, e tutta la fabrica inferiore dell'Altare intieramente sarà da vn luogo all'altro della Chiesa trasmutato, non per questo hauerà bisogno di nuoua consacratione, perche essendo la confacratione appoggiata à tutta la fabrica dell'Altare, metre l'Altare ritiene la stessu compositione, e non si deftrugge, à guasta in qualch parte non perde la confacra-Suar. tione. Star. 81. disp. sess. Pa-Na lud. dift. 13. q. 2. a. 4. concl. 3. Silu. Nauarr. Siluest. & altri.

Anzi dice la Tabienn. §.5. che quando la pietra superiore sarà lei sola consaerata, e dopò finita la consacratione sarà collocata sopra la fabrica, quantunque si disfaccia la fabrica interiore, se la pietra superiore resta intatta non perde, e non hà bisogno d'altra consacratione.

Tabi.

Con tutto ciò io sarei di fenso che in qualunque modo l'Altare si remouesse, che restasse dissacrato, perche les parole dell'vno, e l'altro Canone sono chiare senza alcuna eccettione Si Altare muti. vel confractum facris iterum eff rit Altare denuo consacretur; perche essendo l'Altare consacrato à questo fine, che sia fermo, & immobile; adunque ogni volta che sarà remosso dal suo luogo hauerà bisogno di nuoua consacratione.

3 L'Altare portatile, che è stato confacrato per esser mobile, mentre è portato da vno all'altro luogo non per-

de la consacratione.

Dice Paludano, & assieme Palul l'Astése lib.4. sum.tit. 14.a.4. che essendo questo Altaro portatile consacrato s pra, ò dentro vna cassa di legno, quando vien remoso da detta cassa,che li serue come per propria fabrica resta disfacrato, non per quelto perde la consacratione se sarà portato da vn luogo all'altro dentro la stessa cassa, così ancora tiene Durand.lib.1.c.25.

Vero che la detta cassa detro la quale si suol confacrare l'Altar mobile, non par che sia talmente necessaria, che non li possa far senza, ond noi vediamo, che molti Altari portatili si trouano senza cassa, e con tutto ciò sono am. messi al sacrificio della Mes-

sa; adunque la cassa non è ne- che dice il Sacerdote nell'incessaria.

4 Terzo resta dissacratos& hà bisogno di nuoua consacratione l'Altare ogni volta, che si spezza, si muoue, ò si stacca il sigillo del sepolcro Pane. Panorm. in c.quod in dubijs. Nug. c. si motum de consac. dist. 1. Coni e così tengano communeméte tutti li Dottori. Suar sett. 5. Nugn. q.83. a.3. dub. 3. Coninch. Vasq. Riginald. Bonac. de Sac. Euc. disp.4.q.vlt. p.9.

5 Se le reliquie de Santi siano necessarie per la consa-. cratione dell'Altare, che di maniera nella pietra sacra vi si debbano collocare alcune Dur. reliquie de'Santi. Durando lib.1.cap.7.n.23.fu di opinio. ne, che talmente siano necessarie, che non hauendo reliquia vi sia necessario porci qualche particola dell'hostia sacrata. Questa opinione non è accettata, perche saria troppo grande indecenza, oltre che nè meno si puol prouare Suar, come dice Suarez, che fù rifposto da Innocenzo Papa sopra il cap. placuit.

> Se bene io direische le reliquie siano necessarie, acciò si possono verificare le parole

gresso dell'Altare, quando, dice Per merita Santto, um. tuerum querum reliquia bic sut. tanto più che così fù instituito nel cap.placuit de consac. dis. nel Concilio Africano Conc.50.e Conc. Cartagin.v.c.14 Atri.

. Il calice, come anco la pa- Cart. tena, perde, & hà bisogno di nuoua confacratione prima. quando sarà rotto, e guasto notabilmente. E questa rottura non solo s'intende nella coppa se si staccarà dal piede con qualche rottura, all'hora il calice restarà dissacrato, per che hauendo persa la sua figura non è più atto all'officio per il quale era stato destinato. Suar.disp.81.sett.7. Vasq. Suar. 3.p.disp.233.c.4.n.34. & altri.

Ma se il calice sarà fatto à vite, che facilmente si puol separare in più parti senza. alcuna rottura, & anco quelle parti facilmente si possono riunire assieme nello stesso modo senza fatica alcuna. Inquesto caso quantunque Bar. ab Ang. Palud. dift. 13. q.2. Bare. a.5.concl.2. & altri dicono il contrario, nondimeno; dico che non perde, e non hà bilogno

sogno di nuoua consacratione, perche se il calice restasse dissacrato fatto attorno, à che fine vi fimetteria tanta. maestria di più à fabricarlo, mettendo così facilmente à pericolo il Sacerdote hauer di nuovo à cercare di far confacrare il calice ogni volta, che si separasse la coppa dal piede? Onde noi vediamo che tutto questo è posto in vso senza alcuna contradittione, e però se il calice, ò patena si romperà in qualche parte, che la rottura sia notabile, sarà necessario di nuono consacrarlo. Ma non già fe la separatione sarà senza rottura, come accade ne calici, che sono fatti à vite, quali facilmente si scompongano seza alcuna rottura, e facilmente si riuniscano.

E la ragione è questa, perche solo la coppa è quella, che è necessaria per la consacratione del sangue, & il piede serue solo per sostentameto della coppa; di maniera, che quatunque la coppa non susse sono sono fusse consionta col piede, pure saria sussiciente à riceuere, e conservare il sangue di Christo, e però la consacratio. ne del calice consiste principalmente solo nella coppa, quale porendosi vnire, e disunire senza alcuna rottura, il calice non perde, e non hà bisogno di nuoua consacratione, onde dice Suarez che è suar. eredibile che questi calici co questa intentione si consacrino.

7 Resta ancora disfacrato il calice quado di nuouo s'indora dentro la coppa,perche l'oro è quello, che tocca il corpose sangue di Christose perche l'oro, che vi è posto di nuouo non è confacrato, aduque hà bisogno di consacratione. Perche se bene l'oro. che vi è posto di nuouo, par che sia accessorio al calico come non principale, e di poca quantità: con tutto ciò no dobbiamo stimare per principale in questo caso la quantità della materia, ma quello che deue riceuere, e toccare il corpo, e sangue di Christo, quale è l'oro. Vasq.3.p.disp. Vasc. 233. c.4. Coninch.q.83.a.3. Coni. dub.3. Tabienn. Riginald. Ar- Rigi. mill.v.calice nu.3. Pietro Pa- Arm: lud. Suar.disp.81.sett.7. & al- Suar tri .

8 Alcuni dicono che resta O o 2 disa-

dissacrato il calice quando li si danno alcuni colpi di fer-10,e perche di questo non hò potuto trouarne nè Canone, nè autorità alcuna probabile, credo che sia opinione senza fondamento; lo stesso dice

, Ìr

Arm. Armilla v.calice n.4. Bart.ab Ang. dial. 5. \$.323. con tutto ciò l'hò veduto più volte pratticare, e credo che non. sia inconveniente mentre si deue dare in mano de laici per acconciarli quando n'hauessero bisogno.

> Il corporale, e palla non si consacrano col Chrisma; ma perche toccano il corpo di Christo si benedicano, e que-: sta benedittione non ogni Sacerdote la puol fare, ma solo li Vescoui e quelli, che hanno tale autorità, come si è det to nel ragionaméio 15. punt. 1.n.6.

9 Deuono questi esser seza alcuna macchia, & immőditia, & il Sacerdote che si seruisse nella Messa de corporali notabilmente immondi pecca mortalmete, perche fà contro la debita riucrenza douuta à tanto Sacramento. Bart. ab Ang. dial. 5. \$.267.e E.S. 331. Eman.Sà v. sacr. Siluest.

v.Missa 1. & v.vasa. Tabienn. siue. Ang. Suar. Filliu. Riginal Bo- land Ang. nac. de Sac. Euc. dilp.4. quest. Bon. vlt. punt. 10.

10 Perdono poi la benedittione ogni voita che iono notabilmente rotti, ma nonquandosi lauano, e di nuouo s'inamidano ò vero si facessero più piccolisperche in que-Ati casi non occorre altra benedittione, che la prima.

Così ancora le vesti perdano,& hanno bi ogno di nuoua benedittione, ogni volta. che saranno notabilmente rotte, che non potranno più seruire per l'vso, al quale erano destinate, ò vero mentre non ritenessero più la figura, e non fussero più atte all'vso di prima. Di modo che se alcuna di queste vesti fusse lacerata, e poi si acconciasse no si deue per questo ribenedire quantunque le pezzè aggiute no siano benederte, perche le pezze sono cose accessorie, che seguitano il principale.

Ma se v. g. al camisio li se staccasse vna manica intiera, perche di già hà persa la sua fignra, e non è più atto per l'vso della Messa, perde, & hà

bilo-

tione, ancorche li si attaccalse la stessa manica. Così ancora se del camisio se ne sacessero amitti, pure si deuono S.An. benedire. Sant'Antonino 3. Arm. tit. 13.cap.6. Armilla v.bene-Silue dire au. 3. Bart. ab Ang. dial. 5.\$.275. Siluest Tabien. Suarez, Coninch. Azorio, Nu-Azor, gno.

bisogno di nuoua benedit-

11 Anço il cingolo perde Nug. la benedittione, se si tronca talmente in più parte, che nesuna di quelle sia sufficiente à cingere; mà se vna parte è bastante, quantunque vi si attaccasse l'altra parte inferiore, non ha bisogno d'altra benedittione.

Se vno celebrasse sensa il cingolo dicono alcuni, che pecca mortalmente Vasquez r.3.tom.3.disput.233.cap.4. Filliu.to.J.trates. cap.5. Nugno 3.p. tom. 1. qu. 83. art. 3. concl.3. Nauarr. Man. cap. 25. quale dice, che essendo la benedittione del cingolo nel Messale, come de gl'altri vestimenti si come si pecca celebrado sensa alcuna di quelle vestiscosi ancora si peccasensa il cingolo. Scoto in 4. sent.dist. 13.qu.2.lit.K.asseri-

sce no essere necessario, che il cingolo sia benedetto, perche non essendo il cingolo vesta mà solo instrumento per fermare, e ligare le vestiméta al Sacerdote, mentre deue dir la Messadunque lassandolo per qualche causa honesta il il Sacerdote non pecca.

E lo stesso possiamo anco dire, che seruendosi il Sacerdore del cingolo non benedetto, ò rotto, e riunito in più parti; se bene nel pontifi. ale vi è la benedittione per il cingolo, có tutto ciò, anco per il Messale, & altri libri Eccle. siastici vi è la benedittione, e non dimeno non benedicendosinon è peccato. Siluest. v. E Si. Missa 1. num.2. Emanuel Sà Palu. Missa nu. 10. Paludan.4. dist. Ricc. 13.q.2.a.5. Riccard.4.q.4.a.3. Henriq. lib.9. de Missa c. 29.

12 La stola è manipolo, come anco la pianeta perdano la benedittione ogni volta, che sono notabilmente laceratismà se del manipolo, ò stola se ne taglia qualche parte, non occorre ribenedirli, perche non perdono la sorma, che siano più longhi, ò più corti alcuno di questi. E se la stola, Manipolo, ò Pia-

Valq. Pilli.

Nag.

Nau.

neta sarà doppia, purche non perda la sua forma se ne possan far dua, purche l'vn'è l'altra rimangano intiere. Così anco della stola se ne puol far il manipolo, e del manipolo lo la stola, che non perdano, e non hanno di bisogno d'altra benedittione. Armilla v.benedicere, nu. 3. Paludano, & altri.

13 E dubbio se la pisside doue ordinariamente si conferua il Corpo Sacratissimo di Christo se prima che vi si reponga sia necessario benedirla, e consacrarla, perche non essendoui canone, ò alcun precetto nel ius Ecclesiastico, che lo comanda; differentemente se ne ragiona. da DD. Il capit. Sanè de celebr.Missæ, & il cap. 1. de custodia Ecclesiastica solo dicono, che l'Eucaristia sia honoratamente custodita in luoco mondo,e siguro, mà non fanno alcuna mentione nè che si debba consacrare, nè benedire.

Durando lib. 1. de Ritibus Ecclesi. cap. 16. afferma, che la pisside prima che si applica al seruitio di custodire il Corpo di Christo deue esser

benedetta, è consacrata; E perche non porta se non che nel Pontificale Romano si legge la forma per benedir la pinide, sensa che si serua d'alcuna authorità d'alcuo Canone, à decreto per sostener il suo detto, & opinione. Questo suo argomento non. è talmente efficace, che possa concludere altro, che folo per decenza, e non già per necefsità la pisside si debba benedirese consacrare. Perche nello stesso luogo vi sono altre. benedittions per benedit diuersi vasi, & ornamenti per seruitio della Chiesa, e nonper questo è necessario, chesiano benedetti di precetto.

San Tomaso qu. 82. art. 3. 8.To. dice, che da nessuna eosa si douerebbe toccar per riuerenza, che si deue a tanto Sacramento, che prima non sulfe benedetta, e consacrata; e però la Chiesa Cattolica c.v-nico de sacra vnctio. §.vltimo hà ordinato, che il corporale, Calice, Patena, & anco le mani del Sacerdote, che deuono toccare il Corpo di Christo prima siano consacrate. Se dunque il corporale, Patena, Calice, e mani del Sacerdote

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

prima, che toccano il Corpo di Christo, deuono esser confacrate, quanto magiormente la Pisside, che deue non solamente toccarlo, mà anco conseruarlo? E se ben si potrebbe dire, che il corporale, patena, e Calice, e mani si confacrino, perche in questi si confacra il Corpo di Christo, e non nella Pisside doue solo si conserva. Con tutto ciò potrei dire, che il Corpo di Christo non si consacra sopra il corporale, ò patena, mà nelle mani del Sacerdote, e molte volte, le particole si consacrano dentro la Pisside. Aduque si come si consacrano il corporale, e patena, perche toccano il Corpo di Christo, anco si deue cosacrare la Pissi de, dentro la quale non folo si conierua, mà anco alle volte si consacra il Corpo di Chrifto.

Tutte queste sono buone ragioni, con tutto ciò non cocludano che la pisside di precetto, necessariamente si debba benedire, e consacrare.

Pietro di Palude q.1.art.4. seguitato da Siluestro Eucar. 3. qu.4. affermano che non si legge che mai la Pisside di precetto sia stata consacrata, ò benedetta.

E Soto dist. 23. qu. 1. art. 3. Soto. pur dice, che mai hà trouato, che la Pisside sia stata consacrata, onde fondati questi autori sopra li Canoni sudetti, doue dicano chel'Eucharistia sia honoratamente custodita in luoco mondo, e sicuro, non facendo métione, che sia benedetta, ò consacrata, assoltamente assermano, che non è necessario, che la pisside sia consacrata, ò benedetta.

Nè io posso allontanarmi da questa opinione, perche se susse necessario di precetto benedirla, e consacrarla, si come nel Pontificale Romano si pone la consacratione del Calice, e patena, così ancora vi si poneria la consacratione della Pisside.

Con tutto ciò dico per decenza, è riuerenza del Santifsimo Sacramento del Eucarche saria bene non primaadoprarla nel custodire tanto Sacramento, che non susse almeno benedetta secondo il rito del Pontificale Romano, e così sens'altro si doueria ofseruare.

Palu. Silu.

## RAGIONAMENTO XVII.

Del tempo nel quale ciascheduno è obligato à riceuere la Santissima Eucaristia. Punto Primo.

- In che età sa obligate l'buomo à ricouer la Communione.
- 2 Se il figliuolo giunto all'oso di ragione sia obligato alla Communione.
  - 3 In qual anno dell'età comincia l'uso di ragione per riceuer la Communione.
- 4 Chi deue riconoscere la capacità de figliuoli per anetterli alla Communione.
- 5 Se trouandos el figlivolo in articolo di morte sa obligato alla Communione.

TVtti li DD. conuengano communemente,
che ciascheduno fedele sia
obligato alla Communione,
C.Omnis viriusque sexus de panitenzia, or rem s.£ nel Conc.
con. di Trento sess. 3.al Can. 9. si
Tren. scommunicano tutti quelli,
che terranno il contrario.

1 Non per questo è determinato in qualche legge, d in alcun Canone in che età
fia obligato l'hnomo alla Cómunione. San Tom.q.t.art.5.
e nel medemo luoco il Gaetano; Nauarr. cap. 21, & ordinariamente tutti li Sommisti,
e DD. Theologi. Dicano che
l'huomo fia obligato à communicarsi e confessari, ogni
volta che sarà arriuato all'anni della discrettione, e dell'vfo di ragione, mà qual sia precisamente questo tempo vi è
qualche dubbiratione.

Vero che non subbito che li sideli sono arriuati al tempo di douersi confessare, anco nello stesso tempo sono obligati alla Communione; perche quantun que la Communione sia molto più degna della confessione, non dimeno la confessione è più necessaria.

Perche se bene la communione è necessaria di precetto divino, & Ecclesiastico, non per questo è necessaria necessitate medij, di modo tale, che l'huomo non si possa saluare sensa la Communione, mà la confessione dopò il Battesmo ritrouandosi in peccato mortale è necessaria assolutaméte necessaria assolutaméte necessaria assolutaméte necessaria assolutaméte necessaria assolutaméte necessaria assolutaméte necessaria assolutaméte.

quale l'adulto non si puole faluare. Nis panitentia egeritis omnes simul peribitis.

2 Onde noi vediamo, che nel principio che l'huomo sarà arriuato all'età del vso di ragione, conoscerà che la tal cosa, è mal fatta, e che è peccato, e però è obligato alla. Confessione. Non per questo saprà discernere tra cibo, e cibo, cioè tra cibo naturale, e cibo spirituale, che è l'Eucaristiase però no è obligato alla Comunione subbito dopò l'vso di ragione, come alla có Suar. fessione, pene la comunione Nugi ricerca più maturo giuditio della Cofessione. Suarez, Nugno, Conic. & altri. Onde fubbito che l'hnomo è acriuato all'vso di ragione, e obligato alla Confessione, non per Suar, questo è anco obligato alla: Soto. Communione anzi dice Suarez assieme con Soto, che no fubbito che li figliuoli sono arriuati all'età della communione, che legitimamente la possono pigliare, subbito siano obligati à communicars, mà si bene dopò certo tempo, verbi gratia dopo vno, d dui anni. E così par che l'vso della Chiesa habbia dechia-

rato questa legge, quale veramentente è molto conucniente alla ragione, che la Chiesa non obliga con tanto rigore, subbito che l'huomo puole communicarsi sia obligato à communicarli; E questo lo sece la Chiesa, ò per magior riuerenza del Sacramento, ò per riceuerne l'huomo magior frutto, ò vero perche questi figliuoli non si cspongano à pericolo d'irreuerenza al Santissimo Sacraméto, e però deuono li figliuoli quado saranno arrivati à gla cognitione pigliare, e gouernarsi secondo il giaditio, e co siglio del prudente Côfessore.

Qual sia poi quest'anno, che l'huomo dopò l'vso di ragione sarà obligato alla Cómunione vi è qualche differenza nell'opinioni de DD.

Soto dist. 12.2.11. fù di opi Soto: nione, che l'huomo sia obligato ogni volta, che sarà arriuato al 12. anno della sua età; E la sua ragione la fonda, perche dice egli, in questo tépoègiúto all'vso di ragione, e comincia l'huomo à esser obligato all'offeruaza dell'altre legi Ecclesiastiche, e co sì anche in questo tépo arri-

ua l'obligo della comunione.

, Questa opinione non par che sia conforme alla retta. ragione vniuersale, perchenon tutti li figliuoli in quanto al tempo hanno il perfetto giuditio, che possono hauer cognitione basteuole per riceuere vn tanto Sacramen. to, mà alcuni l'haueranno molto prima, altri dopò, & alcuni più tardo, e però non è da fermarli, che l'huomo sia obligato alla Communione in vno stesso anno terminato, come è il duodecimo, oltre che ne anco in questa età precisa si puol dar questa vniuersalità che li figliuoli siano obligati all'osseruanza dell'al tre leggi Euangeliche, come è il digiuno, quale è precetto Ecclesiastico, e con tutto ciò li figliuoli di quell'età non-Iono obligati.

Credo bene che siano obligati all'osseruanza de cibi e di no mangiare carne nelli giorni di digiuno, come anco à veder la Messa ne giorni fedunque questa non puol esser regola vniuersale, che l'huomo fia obligato alla Communione nel duodecimo anno.

Rodiquez 1.p.cap.64.con. Rod. 2. quale cita Soto, e Medina soto. in somma, dice, che li figliuo- Med. li maschi sono obligati alla Communione nell'età di 14. an ni,e le figliuole femmine nelli 12. E questa opinione pur pare che prefigga vn certo tempo determinato. Dice però che se la consuetudine hauesse ammesso, che nessuno si communicasse prima della sudetta età, questa si douerebbe osseruare, e non osseruadosi cagionarebbe scandalo. Con tutto ciò lo rimette all'arbitrio del sauio Confessore, quale deue confiderare se il figliaolo, ò figliola hà sufficiente vso di ragione, & hauendolo à bastanza, lo deue obligare alla Communione.

3 Ma perche moralmente parlando l'vso di ragione no. comincia prima del decimo anno, nè passa il quartodecimo, e però trà questo tempo l'huomo si potrà obligare al stiuismà non al digiuno. A- precetto della communione, nel qual tempo deue esser cura de' parenti, di esaminaro la capacità delli lor figliuoli, ò vero darne la cura à Con-

pacità, e trouandoli atti gli ammettano alla comunione. Ej questa è l'opinione quasi vniuersale de' Doctori. Sans Tom. Ales. Alens. p.4. q.49. n.4. Gaetan.in somma v.com-Palu. munio, Palud. 4.dist. 10.q.1. Suar. Suar.disp.70.sett.1.Riginald. lib.29.nu.83. Coninch.q.80. Azo. a.11. dub.4. Azor.p.1.lib.7. c.3.q.10. Angl.q.2.a.7.diffic. Nau. 2. con. 1. Posseuino de com-Yasq. mun. Sac. c.8. Nauarr.c.21. Fraff. n.45. Vasq.3.p.disp.214.c.4. Filli. ng.40. Emanuel Sà v. Euch. Graff. p.1. lib.2. c.38. Filliu. tratt.4.c.2.q.6. & altri.

fessorise Maestrisaccioche lor

faccino giuditio sopra la ca-

4 Deuono dunque li parenti, ò il Confessore nell'età di 10.sino alli 14.anni dell'età de' lor figliuoli elaminarli، molto bene bilanciare la pru. denza, e giuditio loro, e trouandoli sufficientemente hauer l'vso di ragione, e capacità à discernere frà cibo corporale, & il cibo spirituale, e sapere che il Sacramento si deue pigliare con purità di cuore, li faranno confessare, & apparecchiarfi con alcune particolari orationi, e deuotioni, e così li ammetteranno

alla communione quatunque non siano arrivati all'anno quattordicesimo della loro età; perche vi sono di quelli, che saranno talmente docili, che all'vndecimo anno, e prima si potranno obligare alla communione, & altri al duodecimo. Altri poi saranno talmente rozzi d'intelletto, che nè anche haueranno capacità di poterli ammettere al quartodecimo anno della lor ctà.

Onde dice il Bonac. assie- Bonic me con Emanuel Sàsche li figliuoli sono scusati dal precetto di communicarsi, e dal peccato per la loro ignoranza probabile, mentre gli è prohibita la comunione dal padre, ò dalla madre, perche à parenti tocca esplorare, e conoscendo la lor capacità per riceuere il santissimo Sacramento li deuono far communicare. Riginal.vt supra. Camer.de Euc.c. 10.dub. 1. Gae- Cam. tano vt supra.

5 E dubbio se essendo il figliuolo giunto all'età dell'vso di ragione, nel qual tépo è capace di confessione, trouandosi" il figliuolo in articolo di morte, se anco sia

Pр obli-

obligato nello stesso tempo alla comunione, come è obligato alla confessione.

Vasq. 3.p. disp. 214. c. 4.nu. 41. & il Nauarr. c. 21. nu. 57. non giudicano che il figliuo-lo posto in pericolo di morte sia tenuto di precetto alla communione sin tanto che non susse arrivato à quell'età, che saria obligato se susse sus cono che se il figliuolo non susse di giuditio troppo puerile si douerebbe communicare.

Il Suar. disp.70. sett. 1.in Suar. fine, pensa che il figliuolo posto in articolo di morte, ogni volta che sarà giunto all'vso di ragione, e che sia capace di confessione, e di estrema vntione, che anche sia obligato alla communione, e che il Parocchiano sia obligato à dargliela; perche mentre si troua in quel pericolo nonpuole il figliuolo aspettar tépo più opportuno di riceuer la communione, nè puol trouarsi in lui meglior dispositione; e però quantunque no fia giunto all'età di communicarsi se susse sano, nondimeno hauendo lui l'vso di ragione, possono anco in lui cadere quelle parole di Christo, Niss manducaueritis carnem filij hominis, &c. Adunque dico, è obligato alla communione.

Di questa opinione è anco il Bonac.de Sac. Euch.difp.4. Bon? q.7.prop.1.punt.2. quale aggiunge che essendo il precetto di communicarsi in articulo mortis, precetto diuino; questo precetto non è stato limitato dalla Chiesa, e perche il precetto diuino obliga ciascheduno, che habbia. l'vso di ragione, mentre si troua in articolo di morte è obligato alla communione. Trouadosi dunque il figliuolo in tale stato di morte, & hauendo l'vso di ragione, è obligato alla communione, quantunque non fusse obligaro per precetto Ecclesiastico se lui fusse sano; così Rigi- Rigi. nald.lib.29.n.84.Posseuin. & Poss, altri.

Del-

Dell'obligo che tiene ciafcheduno di communicarsi vna volta l'anno dal proprio Paroco. Punto II.

1. In chetepo sia obligato l'huemo à communicars.

2 Da chi li deue riceuere la... communione.

3 Da chi ha obligato à communicarh il pellegrino, ò passaggiero.

4 Doue sia obligato à communicarsi il Sacerdote.

5 Se si possa sodisfare communicandosi nella Chiesa Cathedrale.

6 Se quelli che babitano ne Monastery de Regolari si possono communicare douc babitano.

7 Se quello che non si communica la Pasqua sia obligato communicarsi quanto prima.

8 Se si possa anticipar la communione.

9 Quanto tempo dopò la communione si deue Stare à mangiare.

20 Quanto tempo si conserva il corpo di Christo sotto ka spetie sacramentali. Al cap. Omnis vtriufque sexus, &c. si deduce chiaramente che ciaschedun Fedele, che habbia. I'vso di ragione è obligato à communicarsi almeno vna volta l'anno dal proprio Parocchiano, ò da altri di sua licenza nel giorno di Pasqua, e lo stesso è stato ordinato nel Concilio di Trento c.13.

Con

Questo giorno di Pasqua Trid. fù ampliato da Eugenio IV. quale dichiarò che ciascuno potesse sodisfar al precetto Ecclesiastico della communione ogni volta, che si communicaua in vno delli otto giorni prima, ò vero in vno delli otto giurni dopò Pasqua Nauarr.cap.21. num.45. Nau. Manuale . Clemente VII. di nuouo l'ampliò concedendo à fauore di Spagna doue cia-Icheduno potesse sodisfare communicandosi dal primo di Quadragesima sino tutta'la Pasqua, e ne su testimonio Lorenzo Cardinal de i Santi Quattro coronati Vescouo Prenestino. Rodriq. cap. 64. Rod. concl. 1. e nell'esplicatione della Cruciata §.5.n. 9.

2 Questa communione si deue riceuere dal proprio Pa-Rore,

Hér.

Suar.

Suar.

Nau.

store, che è il Parocchiano, à da altri di fua licenza; perche hauendo così ordinato la Chicia, che vna volta l'anno si communicano tutti li habitanti nella Parocchia dello Resso Parocchianose no communicandosi da lui, nè meno si sodissà al precetto Ecclefiastico, perhe al Parocchiano si aspetta di amministrare li Sacramenti à sudditi, che habitano nella sua Parocchia. Nau. Nauarr.cap.25.n.52. Henriq. lib. 8.c. 5.n. 2.e cap. 55. Suar. Azor. disp. 72. sett. 2. Azor. p. 1. lib. 3. c.41. q.6.

3 Se qualche pellegrinosò viandante si trouarà in viaggio in questi giorni sudetti sodisfarà al precetto della communione, benche si confessa, e communica nella Parocchia doue in quel tempo si troua. Ecosì su dichiarato viux vocis oraculo da Euge-Gaeti nio IV.come riferiscano Gae tano v. Absolutio à peccatis, Azor. Riginald.lib.29, Soto dist. 18.

> Suar. Nauar. & altri. E se vno hauerà habitato certo tempo fuora della sua-Parocchia, non sarà obligato di andare à communicarsi al-

q.4.3.2. Azor.lib.7.c.61.q.8.

la propria Parocchia, ma fodisfarà communicandofi alla Parocchia douelui habita in quel tempo.

4 Il Sacerdote se dirà Messa, sodisfarà al precetto in qualfiuoglia luogo che la dica, essendo così stato riceuuto per consuetudine, & il precetto di communicarsi alla propria Parocchia si estende à quelli, che deuono pigliar la communione per le mani d'altri.Rodriq.sum.cap. Rodi 64.concl. 1. Henriq. lib. 9.cap. Henrie E. Sa. 23. de Missæ sac. e lib.3. de Missa, c.8.num.2.Emanuel Sà v.Euch.n.11.& altri.

5 Volédo alcuno di qualche Parocchia pigliar l'Eucas ristia nella Chiesa Catedrale, òl pigliar alcun'altro Sacramento lo puol fare anche senza licenza del Parocchiano, perche il Vescouo è il proprio Pastore, & al Vescouo principalmente è commessa. la cura dell'anime in tutta la sua Diocese. c.quxcunq; 10. q.1. & c.præcipimus 12.q.1. Emanuel Sà. v.Sacram. nu.4. E. 84: \ Molfes. tratt.4.c.8. & tratt.7. Molf. c. 10.& altri communemente nel c.omnis vtriusque sexus, &c.

6 Quelli

6 Quelli che habitano ne' Monasterij de' Regolari, ò veramente in altri luoghi, quali non fono foggetti alla cura del Parocchiano, quatunque siano laici legitimamente si possono comunicare in quei luoghi done loro habitano, perche essendo loro assenti dalla Parocchia, sono anco asfenti da comunicarsi in quel-Sach. la; perche dice Sanch. lib.3. de matrim.disp. 23.n. 12.si co. me questi si possono sepelire in quelle Chiese doue habitano senza licenza del Parocchiano, così ancora quiui si possono pigliare gli altri Sacramenti.

Ma quei laici che senza habitar ne' Monasterij seruano li Religiosi, quantunque fiano à lor seruigij, e non d'altri, e che viuono de' loro stipendij,ò vero che siano colonij, ò loro agenti, si deuono communicare nella propria Parocchia, perche nel cap. omnis vtriusque sexus, &c. si commanda che ciascuno si communica dal suo proprio Parocchiano. Emanuel Sà E. Sa. v.Euch.n.9.

7 Due opinioni contrarie io trouo frà Dottori, se vno

che non essendosi communicato per la Pasqua sia obligato quanto prima, che finisca. l'anno communicarsi dopò questo tempo.

Alcuni dicono che non fia obligato, e fondano le lor ragioni, perche il precetto della communione essendo assirmariuo non obliga sempre, ma obliga per il tempo prefissoli dalla Chiesa;e perche la Chiefa comanda che la communione si piglia per la Pasqua, ne segue che passato que sto tempo di Pasqua non sia. più obligato alla communione. Onde come il precetto di veder Messa la festa, che è precetto affirmatiuo obliga. solo per quel giorno di festa, & non hauendo veduto Meffa,non obliga à vederla vn'altro giorno. Cosi ancora, non. essendo communicato per la Pasqua, non è obligato communicarli passato quel tempo di Pasqua. Tolet lib.6.c. 18. Tole. Siluest.v. Euch. 3.n. 17. S.An-Silu. tonin. p.2.tit.9. c.9. Valenz. S.An. tom.4. disp.6. q.8. p.4. Soto soto. dist. 18. q. 1. a.4. Tabienna Tabi. v.communicare q.7. Henriq. Hen. lib.8.c.5.num. r. Emanuel Sà Vitt. v.Euch.n.7. Vitt.sum.n.137.

Medi Medin.lib.1.c.14.n.42.Rodr. Rod. fum.c.64. concl.1.

Vero che se vno susse stato scommunicato, ò che vi fusse altra consuetudine in contrario, è vero che per ordine, configlio del Confessore li fusse stata differita la confessione, ò communione. In tal caso questo saria obligato in altro tempo dell'anno dopò Pasqua à communicars, perche così viene ordinato dal cap.omnis vtriusq; sexus &c. doue sono queste parole. Semel saltem in anno confiteatur suscipiens reverenter ad minus in Paschate Eucharistia Sacramesum ; nist forte de propri Sacer. dotis confilio ob aliquam rationabilem caufam ad tempus ab buiusmodi perceptione duxerit abstinendum alsoquin, & viues arceatur ab Ecclesia ingressio moriens Ecclessastica careat sepultura.

Con le quali parole si vede che alla cofessione il cap. omnis vtriusq; sexus,&c.non presigge il tempo di Pasqua, ò altro tempo più opportuno, ma dice Semel saltem in anno consiteatur. E però non essendosi l'huomo consessato per la Pasqua, senza dubbio è obligato à confessarsi in altro tempo. Graff.p. 1. lib.2.c. 38.
Henriq.Rodriq.& altri. Ma. Hen. della communione che presigge il tempo Ad minus in...
Paschate, dicono li sopra citati Dottori, che non vi è obligo passato quel tempo di douersi communicare.

L'altra opinione sostiene tutto il contrario, e dice che non essendos communicato ne'giorni di Pasqua, è obligato à communicarsi quanto prima in altro tempo, perche hauendo ordinato la Chiesa che si communica per la Pasqua, non per questo il tempo di Pasqua l'assegna per termine assoluto, e diffinitiuo, nel qual tempo l'huomo si debba communicare, e non communicandoli passato questo tempo non sia più obligato à comunicarsi; e però si vede che dice Semel faltem in anno, es foggiunge Ad minus in Paschate. Quali parole non sono terminatiue, ma assegna questo tempo, perche pare che sia il più opportuno, e conueniente per disporsi alla communione che altro tempo. Di maniera che nessuno doueria lasciare questo tempo per cōmuni-

٠. ٤

municarsi: mà lassandolo non per questo cessa l'obligatione di communicarsi. Quello che è obligato à dir l'officio, lo deue dire in certe hore terminate, mà non dicendole in quel tempo non per questo cessa l'obligo di recitarle nello stesso giorno. Così la Cómunione fi deue fare la Pasqua, mà non facendola nonper questo cessa l'obligo di no douerla fare sino alla Pas-5.Tc. qua venente.San Tom.4.dist. 13.q.1.num.45. Paludano 4. dist. 10.q.1.n.25. Nauar.c.21. Suarez disp.70.sett.2.Azorio 1.p.lib.7.cap.41.q.5. Nugno Nug. q.49.art.11. diff.2. Pitigiano Pitig. dist.9.q.3.art.9.Camerota de Eucar.cap.10.dub.2. Bart.ab Ang.dial.4.\$ 106.Filliu.trat. 4.cap.2.q.9.num.58. L'vna,è l'altra opinione è probabile, e si puol tenere, come dice Coni. Conincho num. 109. riferito dal Bonacino de Sacr.Euca. disp.4.q.7. punt.2.num.13. E però non ardisco rispondere alle loro ragioni, mà io più presto sempre m'accosterei à questa seconda opinione, perche la Chiesa non solo commanda la Communione, che

a faccia vna volta l'anno, e

Palu.

€anı.

Bart.

Filli.

che si faccia almeno precisamente la Pasqua Semel in annoso adminus in Pascate.

8 Se vno possa anticipare la communione mentre preuede, che per qualche causa sarà impedito di non potersi communicare per la Pasqua. Si risponde di nò, perche come vno che è obligato à vedere Melsa il giorno di festa conscendo che sarà impedito per quella festa, e no potrà ve der Messa,nó per questo potrà sodisfare al precetto anticipado di vederla in qualche giorno prima. Così ancora co noscedo che non potrà comu nicarsi per la l'asqua, non per questo potrà sodisfare al pre cetto della comunione nella Pasqua comunicados nè gior ni prima; massime che auanti Pasqua non vi è precetto di communicarsi; adunque non sodisfa anticipando la communione Suarez disp. 70. sett. Suare 2.dub.3.Pitigi.dift.9.q.3.a.9. Rigi Riginal. Coninc. Azor. Filliu. Con. Molf.trat.3.c.8.m.28. & altri. Fillia

Se puoi questo trouandosi Molf. nella settimana Santa, vedesse, che per la Pasqua non se potrà communicare, all'hora si che si potrà anticipare, perche

che di già è cominciata l'obli gatione del precetto alla comunione. Emanuel Sà v. Eu car, ad finem.

9 Quanto tempo doueria stare vno à mangiare dopò, che si è comunicato? fi respode che se bene nó è determinato il tépo nel quale si puol magiare dopò la comunione, perche solo si comada da Canoni. Come il 7. Concilio di Toleto c.2. doue sono queste parole, Nullus post cibum, po-Tole. sumque quantumlibet minimum sumum Missas facere prasumat. Onde comanda il digiuno auanti come dispositione alla Communione, nella quale si ricerca gran diuotione, e preparatione; mà finita la Communione cessa l'obligo del digiuno, e resta in arbitrio di chi si communica; con tutto ciò per magior riuerenza, e diuotione di vn tanto Sacra. mento non si douerria subbito, ò così presto vnire il cibo corporale, có l'Eucaristia, co-Sum. me offerua la Somma Corona de Eucar.num.44.Mà doueria ogn'vno aftenersi dal mangiare, e bere per qualche tempo, almeno sin tanto, che il Corpo di Christo si troua

in quelle spetie sacramentali. così n'ammonisce Bonacino Bon. disp.4.q. 6. part.2. San Tom. S.Tel qu. 80. art. 8. Graff. 1.p. lib. 2. suar. cap.44. num.8. Suarez disp. Ang. 68. fett.4. Angles q.2. art.6. Rigi. diff.4.concl.vnica Conincho Soco. Nugno, Riginaldo, Soto, Hen riquez. E Chrisostomo nell'hom.27.della prima de Corint.Dice queste parole. Quid igitur iciunare oportet post cius aceptione? non hoc dice nec coge licet bonum fit, non tamen compello, sed admoneo.

10 Tanto si conserua il Corpo di Christo sotto quelle spetie, quanto si conseruaria il pane se si ritrouasse inquelle spetie; perche Christo succede in quelle spetie nel luoco della sustanza del pane . Adunque quanto si conserueria il pane, tanto ancora si conserua il Corpo di Christo. San Tom. q. 80. art. 3. Hen- Hen. riquez lib. 8. cap. 28. Suarez Saur. disp.52.set.1.Riginal. lib.29. Rigi num.93. Valen. tom. 4. disp. 6. Tole. q.4.p.1. Tolet. lib.2. cap, 29. Vius. h fine. Viualdo de Eucar.c.7. Bona num. 18. Conich. q.76. art.8. dub.2.num. 17. E.q. 77. art. 3.

nu.56.Bonacino disp. 4. q.3.

p.6.5.3.& altri.

Di-

Dicano alcuni Medici, che vn hora basta per digerire le spetie sacramentali; se bene credo io che circa mezz'hora sia sufficiente.

RAGIONAMENTO XVIII
Di molti accidenti possibili,
che possono accadere amministrandosi il Santissimo Sacrameto dell'Eucaristia.
Punto Primo.

- 3 Senel Santissimo Sacramento miracolosamente apparisse il Corpo, ò săgue di Christo.
- 3 Senel sangue vi susse cascato qualebe animale.
- 3 Se il vino fusse state aucle-
- 4 Se il Sacerdote cèlebrando portaffe pericolo d'effere ammazzato.
- 5 Se per alcun accidente il Sacerdote non potesse finir la Messa.
- 6 Seall'infermo, che patifice vomito li si deue permettere. la Comunione per viatico.
- 7 Se il Sacerdote possa dir Messa della sesta corrente banendo presa elemosina per

dir Meffa votiua .

- 8 Se più gioua la Messa de. Requie à défonti, che altra Messa.
- 9 Se il Communicars con Hosta magiore si riceua magior gratia.
- Se communicar**h con l'una** è l'altra spetie **h'riceua ma**gior gratia.
- II Risposte alle ragioni dell'opinionescontraria.
- 12 Se l'Eugaristia si possa dare à pazzi, ò frenetici.
- Se dopò la confacratione miracolofamente apparisse il Corpo, ò il Sangue di Christo in propria spesse.

quel corpo, ò quel fangue, mà si deue conseruare in luoco sacro; & il Sacerdote come dice San Tom. 3.
p.q.82.art.4.non è tenuto ad altra consacratione, perche il miracolo lo libbera dall'obligatione di far nuouo Sacramento. Con tutto ciò dice il
Gaetano, che se il Sacerdote
vuole fare nuoua consacratione la puol fare. Toleto lib. Tole;
2.c.9.n.5.

Lg z Se

Se fuse eascato nel Calice animale pericoloso, come sareb-; be vespa, ò altro hmile animale.

Vel animale si deue cstrahere dal Calice, e lauarlo, sumendo poi la lauanda dopò la funtione del Calice, e l'animale si deue brugiare, e le cenneri gettarle nel facrario, se questo fusse stato dopò la consacratione.Mà se quel animale non è pericoloso come sarebbe à dire vna piecola Mosca, ò Pul cesò altra cosa simile, si deue pigliare con lo ftesso sangue. E se tutto questo succedes auanti la cofacratione si puol votare quel vino, è seruirsi Tole. d'altro vino. Toleto. vt supra.

> Se nel vino, che si deue consacrare vi susse stato posto il veleno.

 dopò la cosacratione, deue co sacrare altro vino, e quello done è il veleno coseruario in luoco sacro sin tanto che si corrompano le spetie del vino, quali corrotte si genano nel sacrario. E lo stesso si cice se à sorte cascasse qualche animale, ò oltro nel Calice, che susse su la corrotte.

Se mentre il Sacerdote stà celebrando venisse alcun per amazzarlo, ò vero che la Chiesa caseasse.

Vando questo accadesse ananti la consacratione, deue è puole il Sacerdote fuggirsene lassando la Messa impersetta; mase dopò la cosacratione; puole subbito il Sacerdote sumere il Corpo, & il Sangue, e mentre non haueste tempo, puole il Sacerdote portar via il Sacramento assieme col Calice, e corporali, e se anco questo non potesse. Dicano Tole! alcuni, che il Sacerdote deue esporsi alla morte; se ben que sto non piace al Toleto nonessendoci alcun testo, ò Canone, che lo dica. Oltre che se

il Sacerdote fusse ammazzato pure il facrificio refleria in pericolo, & abandonato, e però dico, che non potendosi saluare il Sacramento, meglio faria, che almeno si saluasse il Sacerdote. Ben vero che se alcuno heretico incontento della Fede volesse occidere il Sacerdote se lui non desistesse di dir Messa, in questo caso il Sacerdote quantuque fusse auanti la consacratione deue più tosto morire, che lassare di complir la Tole. Messa. Toleto lib.2.c.9.

Se per accidente d'infirmità, è di morte, ò di pazzia il Sacerdote non potesse finir la Messa.

Vando per qualche accidente, ò d'infiramità, ò di morte, ò di pazzia il Sacerdote non potesse finir la Messa. Se alcuno di questi accidenti accadesse auanti la aconsacratione, si deue lassia consacratione, si deue lassia si è dopò la consacratione deue vn altro Sacerdote ripigliar la Messa doue sù lassata e finirla; & in caso che non vi susse sacerdote digiuno, puo-

le benche non digiuno. Soto Soto.
in 4 dist. 13. q. 2. art. 6. Se bene il Concilio dà facoltà al
Sacerdote, che lo possa fare,
mà non lo comanda.

Se il Sacerdote fusse concubinario, ò verò che il Sacerdote si trouasse in peccato a mortale, se non sarà scandolo non deue tal Sacerdote compire quella Messa. Mà se vi susse scandolo deue il Sacerdote hauer contrittione; & hauendo commodità di Confessore confessars.

Et in caso, che non vi susse altro sacerdote, il quale potes se finire quella Messa, e che susse necessario che il sacristicio restasse imperfetto, in questo caso si deue riporre quel Sacramento, e quel sangue in luoco sacro, accioche l'altro giorno lo piglia vn'altro Sacerdote. E se per caso le spetie del vino in questo tempo si corrompessero si deuono gettare nel Sacrario.

Se vn Sacerdote mentre dice Messa si ricorda, che non è digiuno, ò vero che si ritroua in peccato mortale, se prima della consacratione deue lassar la Messa, se però nonfusse con gran scandolo, ma

Digitized by Google

se fusse scandolo. deue hauer contritione, e seguitar la mel-La, le è dopò la confacratione; Quantunque fusse scommunicato, ò irregolare deue hauer contritione, e seguitar la la Messa,ne per questo-casca in altro peccato mortale, ò in in alcuna cenfura, mentre però se ne susse scordato senza fua colpa.

Ese il Sacerdote si ricordasse che nel calice non vi pole acqua; le questo fù auáti la consacratione ve la deue ponere, ma dopò la confacratione perche non è di essenza l'acqua al Sacramento non deue in modo alcuno ponercela. Ma se non vi hauesse posto il vino, deue ponercelo come si è detto di sopra.

**Se all'infermo che patisce vomi**so so possa dare la Communione in articolo di merte per Wiatico .

6 Quando il vomito procedesse dal cibo, ò dalla beuanda, che l'infermo dopò hauerlo preso, ò poco, ò molto, che sia facilmente lo vomita nello stesso modo, che 10 piglia, certo che à questo.

non li si deue permettere la communione. E quantunque il vomito non proceda dal cibo,ò beuanda,ma da vna certa indispositione del corpo, per la quale lo stomaco resta talmente disgustato, che ogni poco è forzato à vomitare. pure non li si deue permettere la communione.

Se poi lo stomaco per lo poco cibo non resta disgustato, e almeno per cinque, ò sei hore non li è tornato il vomito, e si spera per consiglio del Medico, ò d'altra persona giuditiosa, e prudente che almeno per vn'altr'hora intiera, non li potrà tornar il vomito, in questo caso giudicarei, che si potesse communicarc.

Meglio saria à mio giuditio come anco dice il P.Dia- Diana che se ne facesse esperienzase che all'infermo li si desse vna particola non consacrata, e se quella la vomitasse,certo che à questo non li si deuco permettere la communione; ma se quella la riterra per molto tépo, e si spera da perfona prudente che sia cessato il vomito, e che almeno per va'hora intiera non tornarà à



vomitare, li si puole permettere che si communica, perche vn'hora basta dicono li Medici à poter digerire quelle spetie sacramentali. Se poi per caso l'infermo vomitasse, il che potria anco succederes ad altro infermo, che non hauesse patito tal indispositione di vomito. In questo caso si deuono conseruare quelle spetie sacramentali, e custodirle in luogo facro, sin tanto che si giudicarà che siano corrotte le spetie sacramen. tali, e dopò si gettaranno nel S.An. sacrario. Antonin. Diana trat. Dian. 2. de' casi occorr. temp.mort. resol. 55. par.4. doue porta-Santio in selectis disp. 38.n.2.

> Se il Sacerdote che hà presa elemosina per dire una Mesa particolare, è il Cappellano possa sodisfare dicendo las Messa del Santo corrente, che & fa l'officio in quel giorno.

> 7 Quando il Sacerdote hà riceuuta elemosina, e promesso dir Messa particolare, ò della Madonna, ò di S Francesco, à di S.Antonio, à di Requie, ò d'altro Santo particolare &c. Certa cosa è, che

dicendola del Santo corrente di cui si celebra l'officio in quel giorno; e così il Cappellano, che deue dir Messa conforme all'ordinatione fatta. dal fondatore della Cappella; par che defrauda l'intentione di chi gli hà data l'elemosina, ò fondata la Cappella, e che manca alla promessa che hà fatta.c.qualiter de pactis. perche quello è tenuto di dir Messa secondo l'intentione di chi hà data l'elemosina, & il Cappellano di chi hà instituita la Cappellania, & instituiro quell'obligo.Bar. Bart. ab Ang. de Missa \$.749. An- Ang. gelo v.Missa nu.52. Armilla. v.Missa num. 36.E per conseguenza di dir quella Messa. particolare della Madonna di S.Francesco, à di S.Antonio, ò di Requie, ò d'altro Sãto, che hà promesso dire à intuito di quello che gli hà data elemosina, ò vero che hà instituita quell'obligatione, adunque non viene à sodisfare alla promessa dicendo la Messa del Santo, e sesta corrente, di cui si sa l'officio in a quel giorno. Cen tutto ciò se ben si considera dicendo la ... Messa della testa corrente no. viene!

Digitized by Google

CO#

e la promessa fatta à chi li diede l'elemosina, perche dicendo la Messa del Santo corrente viene à osseruare il rito ordinato dalla Chiesase conformarle all'vso commune del Messale; & al diferto della Messa, che hà promessa, che non dice, si viene à compenfare dall'offeruanza dell'vso, e rito del Messale, e dalla diuotione, & intercessione. di quel Santo di cui si dice la Messa. Perche si ben più gioua la Messa di Requie à morti che altra Messa se consideramo le preghiere instituite dalla Chiesa; come diremo quì sotto. Con tutto ciò il mancamento si puole supplire,e compensare per la diuotione del Sacerdote, & intercessione di quel Santo di cui si celebra l'officio, e la Messa. Tabi. E così dicano Tabien. v.Mis Nau. sa num.53. Nauar.man.c.25. Rigi. nu. 134. Suar. disp. 83. sett. 3. Riginal.lib.29. Siluest.v.Missa q.4. Emanuel Sà v.Missa. Pano. nu.48. Bonac.con molti altri;

oltra che dice il Panormitan.

nel c. quidem laicorum des celebrat.Missarum, che si deue dir la Messa di quel Santo

viene à defraudare la mente,

che si fà l'officio, e foggiunge Reprehensibile est Sacerdotibus ad instantiam laicorum dimittere Missas proprias propter peculiares ex deuotione, quia seruandes est ritus Ecclefie, & quifq; debet Missali, & communi vsui se conformare. E però quando si dice la Messa del Santo corrente non è tenuto il Sacerdote à metterci altra colletta, ò oratione per li morti, ò d'altro Santo, del quale haueua preso elemosina per celebrare, perche al difetto della Messa, che haueua promesso, si supplisce con l'orationi della Messa del Santo, del qual si dice. Nauarr.c.25.n.100.Fra- Naus xinell. de obligatione Sacer-Frax. dotum sett. 4. concl. 4. §.7. Beia. p. 1. cas. 23. ver. primo ostendo, & altri. E se bene il Testatore, ò quello che hà offerta l'elemofina hà comman. dato che si dica quella Messa particolare, con tutto ciò non deue preualere la volotà del Testatore, doue vi è l'ordine, e rito della Chiesa. Diana de Dias. celebr. Missæ tratt. 14. resol. 31.

.

Se più gioua la Messa di Requie à desonti che altra Messa.

8 Se si considerano l'orationi, e preghiere instituite dalla Chiesa nella Messa de' morti, più gioua all'anime de' defonti la Messa di Requie, che altra Messa, perche hauendo la Chiesa instituite l'orationi, che direttamente pregano per l'anime de' detonti, e quelle orationi vengano anco accopagnate dall'intentione del Sacerdote, e da lui applicate, & offerte per li morti, più li gioua la Messa de' morti che altra Messa; ma se si considerano le Messe inquanto al sacrificio in se stesfo, tanto vale, e gioua all'anime de' morti qualsiuoglia altra Messa, che la Messa di Requie Tolet.lib.2.c.8.num.2. Bonac.de Sac.Euch. §.3. n.4. Rodrig.Suar.& altri.

Tole. Bon. Rod. Suar.

> Se il Sacerdote che si communica con hosti a maggiore riceua maggiore gratia del laico, che si communica con hostia minore,

> 9 Suole al Sacerdore molte volte accadere mentre stà

communicando mancarli les particole, e per communicar tutti quelli, che vennero alla mensa per riceuere il santissimo Sacramento spezzare alcune di quelle particole, così con hostie divise communicare li Commensali. Per il che certi scrupolosi, e precise alcune donne ne restano molte volte turbate, & inquiete, al che molte volte hò rimediato. Per leuar questo icrupolo deuono molto bene auertire che tanto importa quella sola hostia così spezzata, e quantunque minima, quanto quella intiera grade, e benche anche fussero molte insieme; perche essendo l'Eucaristia cibo dell'anima,tanta refettione spirituale apporta quella hostia sola piccola, quanto quella grande, e tanta gratia conferifce vn'hostia fola piccola, ò spezzata, quanto quella grande, e molt'afsieme: e perche quello che si communica non deue desiderare altroche refrigerare. l'anima fua, con quel cibo celeste, deue anco quietarsi di vna piccola hostia, quale li conferisce tanta gratia, quanta ne posson conferire molte assieme.

Ma se più hostie si riceuano diuisaméte in più refettioni distinte, come accade nel giorno di Natale, che il Sacerdote celebra trè Messe, e per conseguenza si communica trè volte. In questo caso il Sacerdote riceue maggior gratia, perche riceue gratia. corrispondente alle trè refettioni spirituali. S. Tom.p. 3.q. 79.2.7.ad 3. Henriq. lib. 8.c. 43.nu.1. Viual.v.Euch.c.11.

Viua. Coni. n. 3. Coninch 79.a. 1.n. 34.

Non è per questo inconueniente, che quello che si communica con vn'hostia maggiore possa riceuere mag gior gratia, di quello che si communica con vna minore; non già precisamente per rispetto della grandezza, ò picciolezza dell'hostia ò di molte assieme, perche tanta gratia conferisce quella sola piccola, quanto vna maggiore, e molte assieme; ma perche quello, che riceue vn'hostia. più grande, hauendo più tem. po nel fumerla di quello, che riceue la più piccola, si puole maggiormente disporre alla gratia, perche per quel maggior tempo puole cauare più atti di diuotione, e più effetti d'amore verso Dio, e ricener più degnamente il santissimo Sacramento, e cauarne maggior frutto, che è la gratia.

Questo più facilmete puol fuccedere nel Sacerdote che fi communica fotto l'yna, es l'altra spetie di pane, e di vino, quale se nel sumereil corpo, e sangue di Christo continuarà più atti di diuotione per hauer più tempo, ne riceuerà anco maggior gratia di quella che ne puol riceuere il laico che fi communica sotto vna sola spetie. Suar.difp.63. sett.6. Henriq. Snar. lib.8.c.43.nu.2.Rigin.lib.29. H:n. n. 140. Coninch.q.79.a.1.nu. Rigi. 34. Viuald.Bonac. & altri.

Viuz. Bon.

Se in rispetto al Sacramento il Sacerdote che & communica sub vtraq; specie riceua maggior gratia del laico, che si communica sotto una sola.

E opinione diuersa frà Dottori se il Sacerdote, che si communica fotto l'vn', e l'altra spetie riceua maggior gratia di quello che riceue il laico, che si communica sotto vna sola-spetie. Alcuni dicono che tanta gratia riceua il

laico

laico per communicarsi sotto la sola spetie di pane, quanta ne riceua il Sacerdote communicandosi sotto l'vn'e l'altra spetie di pane, e di vino. Adducano questi diuerse ragioni per corroboratione della loro opinione, & alcuni si feruano dell'esempio del Bat tesmo, perche come vno resta battezzato, e riceue la gratia del Battesmo per vna solaaspersione come per le trè aspersioni, quantunque la trina aspersione più chiaramente morra il lauamento dell'anima; così ancora quello, che si communica sotto spetie di solo pane riceue la stessa gratia di quello, che si comunica fotto l'vna, e l'altra. spetie, quantunque il communicarsi sotto l'vna, e l'altra spetie sia più chiaro.

E se bene il riceuere la communione fotto vna sola spetie non significa vna perfetta refettione spirituale, come il riceuerla fotto l'vna, l'altra spetie, nondimeno perche sotto quella sola spetie di pane si contiene, e vi stà annesso almeno per concomitanza tutto il corpo, e sangue di Christo, ne seguita che tã-

to sia perfetto il Sacramento. fotto vna come fotto l'vna, e l'altra spetie, e così tanta gratia si riceue per communicarsi sotto la sola spetie, come sotto spetie di pane, e vino.

Oltre che se maggior gratia riceue il Sacerdote fotto l'vn',e l'altra spetie per communicarsi; ne seguiria che il laico fusse priuato di questa. maggior gratia; onde non è credibile che la Chiesa habbia voluto priuar li fuoi Fedeli di questo auméto di gratia. E però si conclude, che tanta gratia riceua il laico comunicandosi con la sola spetie, come il Sacerdote communicandosi con la spetie di pane, e vino. Suar. disp.63. sett. 6. e disp. 72. Bellarm. lib. S. Co 4. de Euch.c. 23. Summa Co- ron. rona de Euch.c.vltimo. San. Bon. Tom. q.80. a.12. e nell'opu- Gaet. scoli 58.c.29.Bonau.in 4.dist. 11. p. 2. a. 1. q. 2. Gaet. p. 3. q. Angl 14.a.12.Villalob.sum.tom.1. tratt.7. diff. 31. Camer. de Filli. Euch. c.8. dub.5. Angl. p.2. Rigid a.vlt. Henriq.lib.6.c.8.n.2.& cap.44.nu.2. Coninch.q.79. a.1.dub.2.nu.34.& 46.Filliu. tratt.4.c.6. Riginal.lib. 2.

E se bene questa opinione è pro-

è probabile, e si puole sostenere, e par che sia la più communes& accettata da Dottori. Nondimeno io direi che essedo il Sacerdote Ministro di questo Sacrameto dell'Eucaristia non è inconueniente che la Chiesa habbia voluto farli questo fauore, che si comunica fotto l'vna, e l'altra specie, acciòriceua maggior gratia del laico, al quale non hà voluto concedere che si communica altro che fotto vna spetie di pane. Onde Clemente VI.acciò il Rè di Francia potesse conseguire maggior gratia li concedette invna Bolla spedita l'anno 1343 che si potesse communicare sub vtraque specie ad gratiæ augumétum. Adunque maggior gratia riceue per communicarsi sub vtraq; specie, che sub vna tantum.

## Risposta alle ragioni della prima opinione.

fempio del Battesmo, che tato vno resta battezzato, e riceue la gratia del Battesmo per vna sola, quanto per latrina aspersione, perche Chri sto quando instituì il Sacramento del Battesmo solo disle Docete omnes gentes baptizantes cos. Matt. 28. Ne feces alcuna mentione che si battezzasse con vna, ò con più aspersioni, & trattando della. materia del Battesmo disse Nisiquis renatus fuerit ex aqua &c.Onde dalla Chiesa'è stato instituito che il Battesino si faccia, ò per vna, ò per trè aspersionisma nel Sacramento dell'Eucaristia prima Chri sto confacrò il suo corpo porgendolo alli suoi Apostoli, Accipite, & comedite boc est corpus meum. E poi distintamen. te consacrò il sangue Accipite, & hibite, bic est funguis meas. E così anco il Sacerdote, prima confacra il corpo,e poi distintamente il sangue; e prima sume il corpose poi sume il sangue; adunque ciascheduna di queste suntioni apporta in spetie la sua gratia. particolare; perche ciascheduna spetie in se stessa considerata significa, e conferisce il fuo grado particolare specifico di gratia. Onde la spetie di pane, che è cibo conferisce gratia come cibo, che satia; e la spetie di vino, che è bebeuanda conferisce gratia come beuanda, che refrigera; e però la refettione spirituale significa maggior perfettione sotto l'vn', e l'altra spetie, che sotto vna sola, ne segue che maggiore gratia riceue il Sacerdote, che il laico.

Tanto più che se bene tanto il corpo, quanto il fangue per concomitanza, e connesfione l'vn', e l'altra contiene realmente tutto il corpo, e tutto il sangue di Christo, nodimeno l'hostia in se stessa considerata in quanto alla. forza delle parole contiene solo il corpo di Christo. Hoc est corpus meum. Et il calice considerato selo il senso delle parole contiene solamente il sangue. Hic est sanguis meus; adunque maggiore gratia riceue il Sacerdote sub vtraq; specie, che il laico, quale si communica folo con vna spetie. E se bene il Sacerdote per communicarsi sub vtraq; spetie riceue maggior gratia del laico, che si communica sotto vna sola spetie, non per questo il laico resta priuo di augmento di gratia, perche questa maggior gratia, che conferisce il Sacramento del-

Ma se il laico ne resta priuo la Chiesa l'hà fatto per ragioneuolissime cause. Prima. per il pericolo di spargere il sangue; secondo perche douendosi conseruare il sangue per occasione di communicare gl'infermi, facilmente le spetie del vino si potriano corrompere. Terzo, perche fono alcuni che per ogni poco di vino, che benano fono prouocati dal vomito. Quarto per causa di alcuni Heretici, quali negano che nel corpo di Christo in nessuna maniera, nè anco per concomitanza vi sia il sangue: vi sono altre inconvenienze notate dal Graff. p.2.lib.1.c.6. n.21. Graff.

୍ Ag-

Bon.

Aggiungete di più che se il laico non riceue tanta gratia con vna sola spetie, come il Sacerdote con l'vn', e l'altra; nondimeno il laico puol resarcire da se stesso questo dano, ò col communicarsi spesfo, ò comunicandoli co maggiore dinorione. Bonac.de Ales. Sac. Euch. disp.4.q.1. punt.4. Cafa. Suar.e molti altri. Di questa. opinione sono Ales. de Ales. Nug. p.4.q.32.méb.1.a.2. Casalio lib.2. de cena, & calice Domini. Hurtad. de Euch.disp. 10.dist.6. Facund. p. 3. lib.4. c.4. & altri. l'vn', è l'altra di queste opinioni è probabile, e si puol tenere, come dice Nugn.q.73.2.2.e nella q.80. a.12. diff.2. difende l'vn', l'altra opinione.

> Duando il Sacramento dell'Eucaristia si possa dare à pax. zi, è frenetici.

12 Se il pazzo, d frenetico è sempre stato tale, che mai hebbe l'vso di ragione, non li si deue permettere la communione, perche non hauendo lui mai hauuta la cognitione necessaria, & non essendo stato capace di poter discernere trà cibo, e cibo, & hauer cognitione di questo inesfabil Sacraméto dell'Eucaristia si come à figliuoli, che non sono giunti all'vso di ragione non li si permette la communione; tanto maggior mente à pazzi, ò à frenetici, che mai hebbero capacità di poterlo hauere. S. Tom.q. 80. a.9. Silu.v. Euch. 3.nu. 7. Ta-silu. bien.v.commun.n.61.Armil. Tabi. v.commun.nu.25. Suar.disp. Suar. 69. sett.2. Soto 4. dist. 12.9.1. Soto: a.9. Camer.de Euch.c.9. dub. Bart. 7. Bart.ab Ang. dial.4. §. 30. Rigi. Riginal.lib.29.n.79. Angl.de Angl. Euc.q.2.a.3.concl.2. Viguer. poffe. de Euc. Posseui de commun. Filli-Filliuc. & altri.

Se poi li pazzi, ò frenetici haueranno il lucido interuallo, à questi si deue aspettare che habbino il lucido interuallo, da quali fatta qualche debita dispositione; solo inquel tempo, e non prima li si deue permettere che si possono communicare. Ma in caso che la pazzia, ò frenesia. fusse continua, e senza intermissione; in questo caso si hà da auertire, che se prima della pazzia, ò frenesia dimandorno la communione implicita-

Digitized by Google

citamente, ò esplicitamento trouandosiloro in articolo di morte, mentre non vi sia pericolo, che facciano alcuna irreuerenza al fantissimo Sacramento2ò vero non vi sia pericolo di vomito, li si puol dare la communione per viatico; perche non essendo prohibito da alcun Canonese trouãdosi il pazzo in quella necessità dobbiamo credere, che hauendo lui prima della pazzia hauuto almeno attritione de' suoi peccati, puol essere. ancora che babbia ottenuto. gratia, e conseguentemente's che si possa saluare; onde come infermo non si deue priuarein questo estremo di sua vitad'yn tanto beneficio della communione, e però hà ragione di potersi communicare, & il Parocchiano giustamente non li puol negare la: communione, come si caus dal c.quod in te, de penitentijs, & remissionibus. tratt.4. c.8.q.2.n. 188. Filliuc. Ledef-Lede. ma de Euch. c. 13. v.octaua. concl.pag.99.& altri. Onde dice Mart.Bonac. che quello che prima della pazzia viueua da buon Christiano, ò che nell'estremo di sua vita diede

Filli.

Bon.

qualche segno di cotritione, per la quale si puol giudicare che vi sia sufficiente intentione di riceuere il fantissimo Sacramento dell'Eucaristia lisi puol: dare la communione. Bonac.disp.4.q.6. pun. r.n.5.

E quantunque alcuni di- Bon. cano che à frenetici, e pazzi si puol supplire al lor mancamento con darli l'estrema vntione, e l'assolutione sacramentale senza la communione:con tutto ciò per la grande vtilità, e frutto che si caua dalla communione particolarméte nell'estremo di vita nel qual tempo l'infermo hà bisogno di grand'aiuto, non-لة deuc negare nè anche la communione. Suar.disp.69. Suar. sen.2.dub.3. Riginal.n.79. Rigi. altri.

Delle conditionische si ricercano in quelli che deuono riceuere il fantissimo Sacramento dell'Eucariffia. Punto II.

1 Se per riceuere la communione ha tenuto l buomo à cofessarse de peccasi dubbij. 2 Se se pussa deporra il dubbio quando

Digitized by Google

quando è eguale.

3 Se la santissima Eucaristia si possa amministrare da altri che dal Sacerdote.

4 Se il laico non essendoci Sacerdote posse communicarsi da se stesso.

5 Se il Sacerdole possa communicarsi da se stesso suora del tempo di dir Messa.

6 Se il Sacerdote possa con parte della sua bostia communicar l'infermo.

7 Se il Sacerdote possa communicare per deuotione il laico con parte della sua bostia.

8 Se il Sacerdote in givrno di festà possa dir Messa votiua.

Se l'buomo sia obligato primadella communione à confessars de' peccati de' quali dubita hauer, ò non bauer commessi.

Rà l'altre conditioni, che deue hauer quel lo, che vuol riceuere la fantissima Eucaristia deue essere in gratia, & hauendo peccato mortale, non basta solo la cotritione, ma prima si deue cofessare almeno de' peccati mortali, & il dire che non sia

necessaria in tal caso la confessione prima della communione, è temerità espressa, così dicano Nauarr. c.22. n. 10. Nau. S.Tom. 4. dift. 16. e dift. 17. Tom q.3.a.1.c.q.4. S.Anton.3.p. S.An. tit. 13.c.6.nu.7. Suar.disp.66. Vale. sett.3. Valenz.tom.4.disp.6. Leder q.8.punt.3. Ledesm. som.de Hen. Euch.c.10. & 11. Vasq. 3.p. Azor. tom. 3 disp. 180. Henriq.lib 8.c.45. Azor. 1.p.lib. 10.c.31. Barts q.3. Rodriq. sum. c. 69. Soto 4. Cam. dist. t.q. 1.a.4. Bart. ab Ang. Filli. dial.4. §. 18. Camerot. cap. 10. Con: dub. 11. Molfes. tratt.3. c.8. 'Filliu.tratt.4.c.8 q.2. & altri. Onde il Conc. di Trento sess. 13. can. 11. assegna pena di scommunica à tutti quelli, che vorranno con pertinacia fostenere, insegnare, predicare, disputare, ò difendere il contrario. Anzi no folo l'huomo prima della communione si deue confessare del peccato mortale, ma anco se lui sarà in dubbio di hauer, ò non hauer peccato mortalmente, ò vero dubbita di essersio no essersi confessatosò di haueres ò non hauer consentito al peccato mortale.

Intorno à questo si deue auertire, che se il dubbio è tale,

tale, che più inclina à dubitare di non essersi, che essersi confessato del peccato mortale commesso, ò vero maggiormente inclina di hauere, che non hauer peccato, ò di hauere, ò non hauer consentito al peccato mortale, inquesto caso, quantunque sospetta il contrario, nondimeno perche più inclina al credere di hauere, che non hauer peccato, di non essersi che essersi confessato è tenuto di precetto prima della commu-

Nau. Filli.

nione à confessarsi. Suar de Clau. penitentia disp.2 2. sett.9. n. 1. Clauis Regia lib. r. c.3. nu.4. Nauarr. c.9. & 14. Emanuel Vale. Sà v. Confess.nu.7. Soto disp. 18.q.2.a.4. Valen.tom.4.disp. 7.q.9.punt.3. Sanch.sum.lib. 1. c. 10. Gio. Salet. 1.2. q.21. tratt.8.disp.vnica sett.5.n.60. ad 4. Filliu.tratt.7.nu.108.& altri.

2 Ma se egualmente dubita di hauere, ò non hauere peccato, di essersi, ò non essersi confessato di hauere, ò non hauer consentito al peccato mortale. Dicano alcuni che puole deporre la dubitatione,e che non sia tenuto à confessarsi. Henriq. lib.8. c.45.

n.3.& lib.4.de penitentia c.4. n. 3. Suar. de penitentia disp. Suar. 22. sett. 9.n. 6. Siluest. v. Conf. Rigi. 2.nu.2. Riginal. lib. 29.c.6.nu. Tabi. 99. Tabien. & altri.

Con tutto ciò quatunque il dubbio sia eguale, e nonpiù inclina ad vna che all'altra parte, nondimeno io direi che sia obligato à confessars, perche in materia dubbia. sempre si deue eleggere la. parte più sicura, e perche è più sicuro di confessarsi, che non confessarsi per non mettersi in pericolo di riceuere la communione con peccato mortale. Adunque se bene il dubbio è eguale, prima della communione si deue confessare. Ma se questo stà dubitãdo mentre si troua in articolo di morte, non deue in modo alcuno lasciare di confessarsi, anco de' peccati dubbij mortali. Onde Henriq quale tie- Hen ne che in tal dubbio si puole deporre la dubitatione, e che non sia necessaria prima della communione la confessione; con tutto ciò nel libro 5. c. 4. dice che in articulo mortis, è tenuto à confessars, acciò no si esponga à pericolo della sua dannatione. Se dunque in

arti-

articulo mortis è obligato à confessarsi de' peccati dubbij mortali per non mettersi à pericolo della danatione; e percheanche in ognitempo non sarà obligato à confessarsi per non mettersi à pericolo di riceuere il santissimo Sacraméto dell'Eucaristia con peccato mortale? Ben vero che fevno probabilmente pensarà di non hauer peccato mortale, e di essersi confessato per il passato di quelli, che haueua commessi, non sarà obligato à confessars, e così tengano communemente tutti i Suar. Dottori. Suar. Bonac. Filliuc. Bon. Henriq. & altri.

Hér.

Se il Sacramento dell'Eucarifia si possa amministrare da. altri che dal Sacerdote .

3 Come solamente il Sacerdote tiene autorità di potere consacrare il corpo di Christo, così ancora solo il Sacerdote è ordinario Ministro di questo ineffabil Sacra-Tom: méto dell'Eucaristia. S. Tom. Suar. q.82.a.7.& 8. Suar. disp.72. seit. 1. Rodrig. som. c. 67. concl.1. Bart.ab Ang.dial.4. \$.276. Tolet.lib.2.c.28. Vitt. Tole. de Euch.n.89. Angl.Ang.Viuald.Camer.Filliuc. & altri.

Con tutto ciò si come anticamente quando si permetteua la communione à laici sub vtraq; specie il Diacono dispensaua il sangue, così no è inconveniente hora, che no essendoci il Sacerdote, possail Diacono amministrare il Sacraméto del corpo di Christo. S.Tom. q.82.a.3. & altri Dottori sopra citati. Ma perche in questi tempi vi è copia de' Sacerdoti non è più invso che il Diacono amministra la communione.

E opinione di molti Dottorische non solo il Diacono. ma non essendoci Sacerdotes & trouandosi il laico in articolo di morte, che possa da se stesso communicarsi. Valenz. tom.4. disp.6. q.10. punt. 1. Suar.disp.72.sett.3.Filliu.nu. 258.& 285. Rigin.lib.29.nu. 93. quali dicano che trouandosi il laico in articulo mortis, & non hauendo altri, che li possono dar l'Eucaristia che si puol comunicar da se stesfo. Et allegano che non essendoci alcun Capone in contrario, nè essendo repugnan-

te al precetto diuino, ò humano, che lo prohibisca, il laico puole da se stesso communicarsi; e se bene il cap. Peruenit de consacratione dist.2.prohibisce à laici, che possono toccar il santissimo Sacramento dell'Eucaristia. nondimeno dicono che questo cap parla quando non vi fusse la necessità, e non in caso di articolo di morte. Tanto più che essendo questo precetto Ecclesiastico, & il communicarsi in articolo di morte precetto diuino, quale deue esser preferito al precetto politiuo. Onde non hauendo il laico altro che gli ammini-Ara la communione, puole da se steiso communicarsi.

Eulc.

Et Eusebio nel 6. dell'Historie al cap. 36. dice che intempo di necessità era permesso, che i laici ancora potessero portare l'Eucaristia all'infermi. Onde ne segue che
in articulo mortis non hauedo il laico altro, che li amministra l'Eucaristia puole da se
stesso communicarsi.

E così fece la Regina di Scotia, che trouandosi in Inghilterra in procinto di esser martirizzata, piglio la santissima Eucaristia, e da se stessa si sommunicò.

1.4 Il Diana con alcuni altrí Dian. è di opinione, che il laico in articulo mortis non solo possa communicar se stesso, ma non essendoci Sacerdote idoneo, anco che possa communicar altri. Quale opinione, perche à Soro lib.4. dist. 23. Soro ! q.1.a.3. li pare intolerabile porta insieme seco, Laiman, Laim. Teol. mor. lib. 5. tratt. 4. c. 7. Conin.e Valenz.fopra citati; e foggiunge che in caso che essendo gran festa, e non potendo il Sacerdote dir Messa, quando non vi fusse altro Sacerdote, e non vi fusse scandalo, puole da se stesso il laico estraere il Sacramento, & ancorche vi fusse Diacono comunicarsi. Diana de Sac.trat. 4. resolut. 39.

Questa opinione à me non piace, perche saria troppo grande indecenza, e libertà che il saico di propria autorità potesse accostarsi all'Altare, e da se stesso estracre il Sacramento, e con le propriemani communicarsi. Perche si come il Sacerdote non puole senza le debite vesti celebrar Messa per communicar

S ( ع روب

se stesso, ò altri in articulo mortis; come habbiamo prouato nel ragionamento 13. Così ancora per la riuerenza debita à tanto Sacramento: e come potrà il laico estraere dalla Custodia il Sacramento per communicar se stesso?

Oltre che, si come per riuerenza in questo tempo non è in vío che il Diacono tocca, & amministra il Sacramento: ò quanto maggiormente sarà inconueniéte che il laico possa pigliar il Sacramento per communicarsi da se stesso ? Emanuel Sà v. Euch. nu. 4. & 32.Posseuin.de commun.c.8. nu.24. Vittor.de Euch.n.89. Zambran.de' casi temp.mort. c.3.dub.6.n 6. Henriq.lib.8. S.To. c.54. Viuald.de Euch.Sac.de vsu, & admin.num.3. Siluest. v.Euch.q.4.S.Tom. Camero. Palud. Bonac.de Sac. disp. 4. q.3.punt.1.& altri. Aggiungete che quantunque come più volte habbiamo detto, che il communicarsi in articolo di morte sia precetto diuino, nondimeno non è talmente necessario, che senza. la communione l'huomo non si possa saluare, e però non essendo tanta grande la necessità di communicarsi all'infermo in articulo mortis. Per la riuerenza che si deue alla fantissima Eucaristia non conuiene che altri, che il Sacerdote, o véro in caso di necessità il Diacono amministra la communione. Henriq.lib.8. Henr. c. 54. Emanuel Sà v. Euch. n.4.& 32.& altri.

E se la Regina di Scotia st communicò da se stessa, puol esser che fusse vn'eccesso di zelo verso il santissimo Sacramento, acciò no andasse nelle mani d'Heretici; ouero che essendo la Regina Cattolica haueua licenza dal Sommo Pontefice, priuilegio particolare, come simili se ne sogliano concedere da Sommi Pótefici à personaggi di Corona, come era la detta Regina. E tanto maggiormente possiamo credere che hauesse licenza dal Papa, perche quelli, che raccontano quest'historia dicano che il santissimo Sacramento, col quale lei si communicò con le proprie mani, lo portaua addosso; onde non è da credere, che vna Regina tanto santa, e Cattolicasche morì martire si fusse arrogata da se stessa portar.

Digitized by Google

E.Sà. Poff. Vitt. Zābr. Cam.

Palu.

Bona,

adosso il Santissimo Sacramento se non hauesse ottenuta licenza dal Sommo Potefice. Tanto più che si trouaua in paesi d'Heretici: come anco è concesso à quei PP. che sono mandati in terre di infideli per propagar la Santa Fede Cattolica.

Non per questo esempio è lecito à laici di communicarsi da se stesso, & in mancamento di Sacerdote estrahere da se stesso il Sacramento per communicarsi.

E se Eusebio dice, che in tempo di necessità era permesso che li laici ancora potessero portare l'Eucaristia. all'infermi, puol esser, che all'hora fusse tanta scarsezza. de Sacerdoti, che per necessità fusse data questa licenza ad alcuni laici dalla Chiesa, mà hora che nổ vi è più questo bisogno, non stimo che il laico possa hauer tanta licenza.

5 Ben vero, che non esfendoci altro Sacerdote, che possa amministrare l'Eucar. Puole da se stesso il Sacerdote communicarli, non solo in. articulo mortis, mà anco per sua diuotione, se però non vi

sarà pericolo di scandolo. Perche essendo il Sacerdote ministro dell'Eucaristia puole anco in caso di necessità communicarsi da se stesso. Suarez disp. 72. sett. 3. Bar. ab Sant. Ang.dial.4. \$. 131. Conincho Bart. Viualdo, Bonacino, Possoui-Viua. no, e Rodriquez in sum.cap. Bona. 67.concl.2. allega l'opinione Rode. di vn certo moderno senza nome, quale dice, che il Parocchiano puole mettere il Sacramento dell'Eucharistia in qualche luoco conueniente doue l'infermo di pestelo possa sumere da se stesso con la lingua, senza toccarlo con li denti, acciò il Parocchiano non si esponga à pericolo di appestarsi; quale opinione p-. che hà poco fondamento il Rodriquez non l'approua, & à me non piace.

Potria bene il Sacerdote infermo di peste communicarsi da se stesso; perche hauendo lui authorità non folo di toccarlo, mà anco di confacrarlo, e però lo potrà anco riceuere da se stesso con debbita riuerenza. Gaetano ver. Gaet. commun. Armilla v.commu., Arm. num.8.

Se il Sacerdote possa con partei della sua hostia communicare l'infermo, ò altri per dimotio-

6 Che il Sacerdote possa communicar l'infermo conparte dell'hostia sua, acciò che il moribondo non resta. priuo della communione per viatico nell'estremo di sua vita non viè contradittion trà DD.la dissicultà consiste, se solo per ragione di deuotione possa il Sacerdote communicare alcuno con parte della sua hostia.

7 Alcuni dissero, che se il Sacerdote communicherà alcuno per sua diuotione con darli parte della sua hostia; viene à contrauenire al Cap. Relatum de consacr. dist. 2. Perche douendo il Sacerdote per l'integrità del sacrificio sumere tutta la sua hostia spezzádola per darla ad altri, Graf. parche si faccia reo del detto Cap. Onde il Graffio nel lib. 2.cap.38.num.41. dice,che tal Sacerdote, merita gran gastigo. Non dimeno perche non vi apparisce alcuna rag-. gionè sufficiente in contrario,

per la quale si potesse far ingiuria al Sacramento, che restasse il sacrificio impersetto non è inconveniente che il Sacerdote possa communicar altri con parte della sua hostia non solo in articulo mortis, mà anco per loro deuotione, Henriquez lib.8. cap.46. Henr. nu.2. Sant'Anton. 3.p.tit. 13. cap.6.num.3.Silues. v.Eucar. Silu. 3.nu. 15. Angelo v. Missa nu. Ange. 27. Possouino de commussa-zano. cram.cap.8.num.13.Zenardo in diret. Teol. p.1. de Sacra. Euc.cap.9.num.15.& cap. 10 nu. 13. Eman. Sà v. Euc. n. 15. E Sá. Bart. ab Ang. de Missa dial. Bart. 5.§. 589. Camerota, & altri.

Gio. Santio in selectis disp. Gio. 26.num.21. portato dal Dia-Sant. na tratt.4.sacr.resol.34.dice queste parole. Sciat Sacerdos ei non esse vetitum partem bestia dividere ad communicandum fidelem quelibet die velit, ob folam denotionem, nec in hoc efficitur iniuria, vel irreuerentia. sacrificio. Adunque non è prohibito, che il Sacerdote possa con parte della sua hostia. communicare per diuotione il fidele; massime che il Canone Relatum; addotto dal Graffio non prohibisce, che non

no si spezza l'hostia per communicar il laico per diuotione; Mà prohibisce la consuetudine di certi-Sacerdotische soleuano celebrar più Messe in vn giorno senza sumere tutta l'hostia nelle prime Messe per poterla poi sumer tutta nell'vitimo sacrificio. Adunque non solo il Sacerdote puole con parte dellafua hostia comunicar l'Infermo, mà anco qualfiuoglia altro fedele per lor diuotione, e così tengano li sudetti DD. nominati. Con tutto ciò non mi pare che il Sacerdote debba pigliarsi tanta licenza.

Se il Sacerdote in giorno di festa possa dir Messa votiva. senza peccare mortal mente.

8 Douendo il Sacerdote nel celebrar la Messa conformars all'officio, di quel giorno corrente, è facendosi l'officio della Domenica, ò vero di qualche Santo, ò festa doppia, non deue il Sacerdote dir Messa votiua di Requie, ò d'altro santo; perche il Sacerdote nelle festi solenne, la Messa la deue dire conforme

l'officio corrente per esser sesta solenne. E perche le Domeniche, ò Santi, dequali si recita l'officio doppio sono feste solenne: Adunque il Sacerdote in questi giorni nonpotrà senza graue peccato dir Messa votiua di Requie,ò di questo, ò di quell'altro san to, e però Bart. ab Ang. in. esam. Conf. dial. 5. \$. 466. Angel.v. Miffa num. 33. si accostano à questa opinione; non dimeno. Perche il dire, ò nol dir la Messa stà in arbitrio del Sacerdotese dicendolasò non dicendola il Sacerdote non commette alcun peccato;così ancora dicendola di Requiesò di questo ò di quell'altro Santo, il Sacerdote non fà alcun peccato, perche se non viè circonstanza particolare in contrario, ò vero non vi sia scandolo, il precetto di dir Messa non obliga à peccato mortale. Adunque il Sacerdote senza commettere peccato potrà dir messa votiu in qualsiuoglia giorno, ò di Requie, 'ò di qualsiuoglia altro Santo, Suarez 3.p. tom. 3. Suardisp.83.set.3.concl.1.Zanardo in diret. Teol.p. 1. de Sacr. Euc.c. 12.q. 14.& altri. Con

Digitized by Google

Con tutto ciò non mi pare di potere scusare da peccato graue quel Sacerdote, che anche nelle Domeniche, ò feste dell'Apostoli, e della, Beata Vergine, ò d'altre simili feste più solenne non voles fe dir Messa corrente, mà più tosto volesse dir Messa, votiua, e così è opinione del Diana trat. 14. de celeb. miss. resol. 30. asseme con Villalo-Diana bos in sum. p. 1. trat. 8. dist. 31. Villanum. 5.

Il Fine del Primo Libro.



DEL-

#### DELLI

# RAGIONAMENTI

### FAMILIARL

SOPRA LISETTE SACRAMENTI DELLA Legge Euangelica.

Del M. R. P. Frat' ANGELO EVGENII da Perugia.

Dottor Theologo Min. Conu. di S. Francesco.

### LIBRO SECONDO.

Del Sacramento della Penitenza.

RAGIONAMENTO XIX.

Della necessità del Sacramento della Penitenza.

Punto I.

- I Perche il Sacramento della...
  Penitenza fia detto feconda
  tauola dopò il naufragio.
- 2 Quanto necessario sia il Sacramento della Penitenza.
- 3 Se il Sacramento della Penitenza sa necessario in re,ò vero in voto.
- 4 Come si rimetta il pescato per mezzo della penitenza invoto.
- 5 Se la contritione, e confessione siano due parte esentiali

- della penitenza.
- 6 Che cosa significa la parola.
- 7 Se la penitenza sia necessaria necessitate pracepsi.
- tesmo è talmente necessario, che senza di questo l'huomo non si puol saluare, nè meno necessario è il Sacramento della Penitenza per il peccato mortale commesso Tt dopò

dopò il Battesmo. Di qui è, che la penitenza è chiamata da Dottori seconda tauola dopò il naufragio, perche mediante la penitenza siamo liberati dal secondo naufragio del peccato attuale, essendo che per il primo naufragio s'intende il peccato originale, dal quale ne veniamo liberati per il Sacramento del Battesmo. E come per il Battesmo che è detto prima tauola veniamo liberati dal primo naufragio del peccato originale, così per la penitenza, che è detta seconda tauola veniamo liberati dal fecodo naufragio del peccato attuale, e così communemente Maes l'intédano li Dottori. Il Mae-Scot. sto in 4. dist. 14. Scoto dist. 14. S.To. S.Tom.q. 84.a.7. Pitig. dift. 14. Suar. a. 10. concl. 4. Suar. disp. 1. set.

I. R.4. 2 Dice il Concilio di Co-Ranza sess. & 15. & il Con-Tren. cilio di Trento sess. 14. c. 2. che il Sacramento della Penitenza è necessario per quelliache hano commesso il peccato attuale dopò il Battesmo. Si come è necessario il Battesmo à quelli che ancora non sono battezzati. Ita Pa-

nicentia Surramentum est necosfarium lat fis post Baptismum. Beut est Baptismus nedum regeneratis. E perche il Battesmo è necessario ratione medij in resò vero in voto à tutti, quelli che non sono battezzati; così ancora la penitenza è necessaria necessitate medii in re, ò veramente in voto à tutti quelli, che dopò il Battesmo hanno commesso peccato mortale. Di qui ne segue che quello che hà peccato mortalmente dopò il Battesmo non si puol saluare, se non riceue il Sacramento della Penitenza in resò veramente in voto; cioè se no forma l'atto della contritione; nella. quale si contiene il voto del Sacramento della Penitenza: ò vero non forma l'atto dell'amor di Dio sopra ogn'altra cosa, quale è equiualente all'atto della contritione.

3 Sì che se per il peccato originale il Sacramento del Battesmo è mezzo necessario almeno in voto, serza il quale l'huomo non si puol saluare.Così ancora per il peccato mortale commesso dopò il Battesmo è necessaria la penitenza, almeno in voto, senSuar Coni. Belli

za la quale l'huomo non si puoie giustificare. Suar. de penitentia disp. 17. sess. 2. & Vasq. seff. 3.n.3. Coninch.disp.5.de penitentia lib.1.n.27. Bellar. Rigi. de penitentia c.5. Vasque pe-Henr. nitentia q.84. a.5. dub. vnico 3.To. n.44. Molfes.tratt.7.c.1. Valenza tom.4. disp.7. q.1. p.6. Riginal.lib.28.n.40. Henriq. lib.4.c.2.nu.1. Filliuc.tratt.6. c.2.q.8. Nugn.S. Tom. additt. ad 3.q.6.a.1. & altri.

E la ragione è questa, perche se bene l'adulto prima del Battesmo per la contritione puole ottenere la remissione de' peccati con tutto ciò, per la colpa originale resta obligato in re, ò vero in voto di foggettarfi al Sacramento del Battesmo, senza quale non si potria l'huomo saluare. Nili quis renatus fuerit ex aqua, & Spiritu sancto &c. Cosi ancora il peccatore dopò il Battesino quantunque del peccato commesso si sia contrito, e per la contritione resta giustificato, nondimeno per quei peccati commessi dopò il Battesmo, de' quali se bene per la contritione ne viene giustificato, nondimeno gli è necessaria la peniteza in re, ò veramente in voto; essendo che la penitenza dopò il peccato non solo è necessaria ratione præcepti per effer precetto diuino, & humano, come vedremo; ma anco è necessaria, perche è mezzo necessario per la saluto, perche per il peccato mortale commesso dopò il Battesmo, quantunque il peccatore ne sia pericito, e contrito, non-. dimeno vi è necessario il proposito di confessarsi à suo tépo; perche se bene ottiene il perdono de' suoi peccati per la contritione, nella quale si contiene il voto del Sacramento della Penitenza; nondimeno è tenuto à soggettarsi à suo tempo alla confessione.

4 Porche il rimettersi il peccato per mezzo della Penitenza in voto, è quando si rimette il peccato per mezzo della contritione in ordine alla confessione. E non come han detto alcuni, che vogliano che quando si rimette il peccato per la contritione in voto si rimetta con conditione di riceuere il Sacramento della Penitenza; perche quãdo si rimette il peccato per la

GOI1-

contritione, si rimette realmente, & assolutamente, e no con conditione, perche subito che il peccatore è realméte contrito, subito resta giusti. ficato, non restando in lui alcuna cosa di dannatione; essendo che la giustificatione presuppone la totale remissione. Aduque essendo l'huomo contrito in ordine allapenitenza resta senza alcuna conditione giustificato, e per conseguenza assolutamente li si rimettono tutti li peccati. Di maniera se la remissione fusse solamente sotto conditione, la contritione non conseguirebbe il suo effetto, sintanto che non fusse ademplita la coditione, perche quello che è conditionale niente pone in essere sin tanto che la conditione non è ademplita; e così ne seguirebbe che la contritione fusse di nessun fruito, perche anco fotto quel la conditione à quelli, che non hanno contritione gli è promessa la remissione de' peccati, mentre degnamente ti confessano; e però si conclude che il rimettersi li peccati per la contritione in ordine alla confessione, è il proposito di soggettarsi à suo tel po alla confessione. Suar. disp. Suar. 17. lett. 3.n. 5. & 10. Valq. 3.p. Rigi. q.84.a.5.dub.vnico. Riginal. Filli, lib.28.n.42. Filliu.tratt.6.c.2. q.8.n.4.

Per intelligenza di questa dottrina si potrebbe addurre l'esempio di quello che vende alcuna cosa, come saria se alcuno v.g. vendesse vn palazzo. Costui fattone la cautela instrumentale della vendita, dona il possesso del palazzo al compratore in ordine al futuro pagamento, & il compratore si obliga alla solutione del prezzo. Hora quatunque il venditore habbia. confignato il possesso del palazzo al compratore, e da lui riceuutane la fede del futuro pagamento, & il compratore n'habbia prese il possesso; no per questo il compratore resta disobligato dal pagamento, e resta intieramente, patrone del palazzo, ma accioche il contratto resta perfetto, & il compratore disobligato: & intieraméte patrone; nè deux fare la solutione. fatta dunque la solutione del pagamento il compratore resta assolutamente patrone del

palazzo, & il contratto resta - te per l'integrità del Sacraintieramente perfetto.

2 Hor così potriamo dire, mentre ragionamo della penitenza in voto, quello che haue contritione del peccato commesso in ordine alla confessione, ottiene il possesso del perdono, che è la remissione del peccato, con tutto ciò non resta intieramente sodisfatto, e disobligato dal futuro pagamento, che è la futura confessione, perche quátunque habbia contritione del peccato, nondimeno se ne deue anco contessare, onde fatta la confessione il penitente resta intieramente disobligato, e persettamente affoluto.

5 E la ragione è questa, perche questi due atti contritione, e confessione, che deuono succedere per la detestatione del peccato mortale commesso dopò il Battesmo sono due parti essentiali della penitenza; e dato che vna sia senza l'altra, la penitenza è imperfetta, e non è valida. Onde la contritione senza la confessione almeno in voto, che è il proposito di confessarsi à suo tempo non è bastãmento della Penitenza; e la. confessione senza la contritione, ò almeno attritione come vedremo à suo luogo no puol esser vera penirenza, perche come communemente tengano li Dottori quando dicono che la penitenza è vn dolore de' peccati commessi, dicono che Panitentia est praterita mala plangere, & plangëdo iterum non committere. Il Maestro in 4. dist. 14. Suar. de Maes. penitentia disp. r. sett. r. Bel- Suar. Bell. larm. de penitentia lib. 1. c.7. Bon. Bonacin. de Penitentia Sacr. disp.5.q.2.p.3.prop.2.

6 Questa parola Penitenza viene dal verbo Panitere che propriamente significa-Panam tenere. e vuol dire che il peccatore deue punire sopra di se con pianti, e dolori li peccati passati da lui commessi. Quindi dice Francesco Pitigiano dist. 14.q.1.a.9. che pitig. Homo per panitentiam peccata subyt,& in se punit peccatum. dolende, & plangendo. Eperò questi due atti contritione, e confessione sono talmente necessarij che vno che di questi ne manca, la penitenza non puole veramente chiamarsi

Digitized by Google

vero Sacramento, nè vera penitenza.

E se bene sono trè le parti della penitenza contritione, confessione, e sodisfattione, la satisfattione non è talmen-- te necessaria, che seza di questa l'huomo non si possa saluare; perche la sodisfattione ancorche sia parte integrale. della penitéza, non è d'essenza per la falute, e senza la sodisfattione in effetto l'huomo si puol saluare. E perche que-· ste sono parte distinte, che si ricercano per l'integrità del Sacramento della Penitenza, ne ragionaremo distintaméte di ciascheduna nel suo luogo.

7 Si deue ancor notar che non solamente la penitenza è necessaria necessitate medij per esser mezzo necessario alla nostra salute; ma è anco necessaria necessitate precepti, essendo la penitenza di precetto dopò il peccato mortale in certi tempi come vedremo. E la ragione è questa, perche tutto quello che è necessario per necessità di mezzo, e necessario ancora per necessità di precetto; pur che il mezzo sia in nostra potestà, perche alcuni mezzi ne-

cessarij alla noftra salute non sono in nostra potestà, & non essendo in nostra potestà, nè meno si puol dire che lasciãdoli siano imputati à nostra colpa. Come è v.g.il mezzo che eccita la prima gratia, la quale perche viene dalla mera bontà, e volontà di Dio no è in nostra potestà, & non essendo in nostra potesta, lasciãdola non si puòle imputare à nostra colpa.

Et essendo che il Sacraméto della Penitenza è in nostra potestà, & è mezzo necessario alla nostra salute, adunque è necessario anco per necessità

di precetto.

Aggiungete che si come il Battesmo non solo è necessario necessitate medij, ma anco è necessario per necessità di precetto.Così la penitenza. non solo è necessaria necessitate medij, ma ancora necessitate precepti; perche Ita Panitentia Sacramentum est necessarium laphis post Baptismum, fcut est Baptismus nondum regeneratis. Concil.di Trento sess. 14. Pitig. 2. p. dift. 17. q. vnica Con. Tren. a.6.concl. 1. Vasq. de peniten- Pitig. tia q.84.2.5. dub.vnico n.44. Vaíq. Filliuc.Valenz.& altri.

Vale.

Del

Del tempo che da Christo su instituito il Sacramento della Penitenza. Punto II.

I Da chi fù instituito il Sacramento della Penitenza.

2 In che tempo fà da Christo in-Bituito il Sacramento della Penitenza.

I NOn vi è alcuna contradittione, ò alcun Dottore, quale nega che il Sacramento della Penitenza no sia stato instituito da Christo nostro Signore, e lo dob-Con. biamo tener di fede nel Coc. Trid. di Tren.sess. 14.cap. 1.Perche essendo solo à Christo stata data ogni potestà nel Cielo, e nella terra. Data est mibi emnis potestas in cale, & in terra. Mart. 28. Così ancora solo à Christo conueniua questo privilegio d'instituire questo Sacramento della Penitenza, Vasq. eftutti gli altri. Vasq.p.3.tom. Coni. 2. disp. 60. & 135. Conincho q.65.a.1. Pitigilib.28. Bellar.

2.3.dub.2.concl.2.& altri.

Di maniera che non vi è

tom.4.disp.7.q.7.put.3.Suar.

dilp. 17. sess. 1. Nugn. q.84.

Nug tom. 2. cont. 9. lib.3. Valen.

alcuna diffiçoltà che il Sacramento della Penitenza nonfia stato instituito da Christo. Vi è ben qualche dubbio intorno al tempo quando sù instituico questo Sacramento.

2. Alcuni dissero che la. penitenza fu instituita da Christo prima della sua Passione nella notte dell'vitima cena, che lui fece con li suoi Discepoli; perche hauendo in questa notte Christo ordinato gli Apostoli, & impressoli il carattere sacerdotale quando li disse Hoc facite in meam commemorationem; che è la potestà fondamentale di poter assoluere da peccati. Adunque anche in questa vitima. cena Christo instituì il Sacramento della Penitenza.

Altri dicono che questo Sacramento su instituito da. Christo quando disse à Pietro Tibi dabo claues regni calorum, es quodcung; solaeris super terramere. E replicò lo stesso à tutti li Discepoli Quacunque solueritis super terram erunt soluta es in calis. Matt. 18.la cómune opinione, e più veridica, è che il Sacramento della. Penitenza sia stato instituito da Christo dopò la sua l'e-

Con.

Trid.

Vale.

Suar.

Filli.

furrettione quando Insustanti in Discipulos suos, dicendoli Accipite Spiritum sanctam quorum remiserisis peccata remittuniur eis, & quorum retinueritis retenta sunt & c. Gio. 20. E così communemente tengano tutti li Dottori col Concilio di Trento sess. 14. c. 1. Valen.tom.4.ditp.7.q.9.Suarez disp.17.sett.1. Pitig.dist. 17.q.vnica a.6.concl.2.Molf. tratt.7.c.3. Filliu.tratt.6.c.2. n. 22.& altri.

Se bene alcuni potrebbono dire, che essendo precetto diuino, che quello che hà qualche peccato mortale, prima di riceuere il Sacramento dell'Eucaristia si deue confessare, adunque hauendo Christo instituito il santissimo Sacramento dell'Eucaristia, communicato li suoi Discepoli, se prima della communione non hauesse instituito la confessione, ne seguirebbe che alcuno de gli Apostoli hauesse potuto accostarsi al Sacramento dell'Eucaristia e communicarsi col peccato mortale come fece Giuda; perche questo è inconuenien. te. Adunque ne segue che prima che Christo instituì il

Sacramento dell'Eucaristia hauesse instituito il Sacrameto della Penitenza, e per conseguenza che il Sacramento della Penitenza sia stato instituito prima della sua Passione, e morte.

Si risponde che quantunque sia precetto diuno che il peccatore si confessa del peccato mortale prima della communione; nondimeno perche in quel tempo ancora non era stato instituito il Sacramento della Penitenza. Se gli Apostoli hauessero hauuto qualche peccato mortale come haneua Ginda, poteuano accostarsi alla communione senza confessarsi, e solo li bastaua l'atto della contritione, perche non essendo ancora instituito il Sacramento della Penirenza, non crano obligationè meno ponerlo in effecutione.

Oltre che si come hora vi sono alcuni casi, ne' quali si ammette che quantunque l'huomo sia in peccato mortale, con tutto ciò senza la confessione in re si possa communicare; premettendo però l'atto della contritione; quanto maggiormente sarebbe stato

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

flato lecito alli Apostoli impo quel tempo, che ancora nonera pratticato, nè instituito il, Sacramento della Penitenza?

Tanto più che non vi erabilogno, perche gli Apostoli eccetto Giuda si trouauano in gratia, e ben disposti per riceuer degnamente il corpo di Christo, e però Christo li disse. Vos mudi assis praptes fermovem quem laquatus sum vabis.

Et alla ragione che allegano quelli, che vogliano, che la penitenza fia stata instituita nell'yltima cena, quando da Christo furno gli Apostoli ordinati Sacerdori.

Si risponde, che se bene in quel tempo gli Apostoli furo. no fatti Sacerdoti, e li findan Christo impresso il caragrere facerdotalesnel qual confiste la potestà fondamentale di poter assoluere, non per questo li su data in quel tempo assoluta potestà di sciorre, e. di legare, come fu dono la resurrettione, che Christo li diff se Accipite Spiritum sanctuming querum remiseritis de. E però possiamo dire che nella notte dell'vitima cena fù dato prineipioàglyelto Sacramato della Penirenza, ma non su stati bilito, come su dopò la Resurrettione che Christo diedeà ghi Apostoliassoluta autorinà di sciorre, e di legare Accepto Spiritum Janestim & c.

Et alla ragione che allegano quelli che vogliano che questo Sacramento fosse instituito quando Christo disse aS. Pictro, Tibi dabo slaves ved galgalerum; &c. c poi confeguentemente à tutti gli Apo-Roli & Quacung; solveritis super terram, &c. Dico che in quedo tempo non fu data à gh Apostoli autorità di assoluere, ma bene li fù promessa,e. verificata poi affolutamente quando li disse Accipite Spiritum sanssum quorum &c. Aduque il Sacramento della Penitenza sù compitamente instituito de Christo dopò la sua Resurrettione: E così tengano la maggior parte de' Dottori sopra nominati:

Della materia del Sacramenninto della Penicennais (1914)

Av Diffueta stora de que de Piffueta se V u 2 Se

3 -Se il procesto originale possa...
esser materia del sacramento della positentia.

4 Se el pretata altuale sommeffo vulute il Battefmo poba: offer motori a del Sacramilto della penitantia.

Se ilorceato veniale posa.

esser materia del Sacramento della peniscutia.

6. Se il pessato veniale dubbio possa effer materia necessa.

7 Se la apinione probabile si pos-

Sail pessato in dubbio possib esser materia per il Sacramento.

o Se il pecsato mortale una uolta confessato possa esser materia in un'altra Confessione.

Vattro cose dobbiamo vedere per intelligenza di questo Sacramento della penitentia, e sono la materia, la forma, il Ministro, de il Penitente. Primalragionaremo della materia.

Questo nome materia puole hauere diuersi significati. Alle volte la materia puolesignificare alcuna cosa dellaquale se ne puol sormare vn opera, come farebbe verbi gratia la feta intorno à quale và operado l'artefice per farne drappo; di maniera che la feta viene à essere la materia del drappo. Così lo scultore và fatigando intorno al marmo per farne vna statua, aduque il marmo viene à essere la materia della statua:

Alle volte la materia de quella intorno alla quale al cuna cosa và pratticando per distruggerla. Se anichilarla.

2 Hora à proposito la materia del Sacramento della. penitenza è di due sorte, materia remota, e materia propinqua. La materia remota è il peccato; E la ragione è que sta, perche quella è la materia remota del Sacramento della penitentia intorno alla quale và pratticando la materia profima per distruggerla, & anichilarla, e perche la. materia prossima, che sono gl' atti del penitete contritione, cofessione, e sodisfattione và pratticado intorno al peccato del penitente per effer materia distruggibile, per distruggerla : adunque il peccato, d the si condera come atto ingiuriolo à Dio o vero come

Digitized by Google

qualunque modo, che sia il peccato, è materia remota, del Sacramento della penidera tentia, e così dicono San To-Coni. maso 3.p.q.84. art.2. Suarez Hen. disp.18. sett.1. Coninch. des Moss. penitentia disp.4. dub.3. nu. 27. Henriquez lib.4. cap.9. & cap.20. num.4. Filliu. tratt.6. cap.3. q.1. num.54. Molfesio trat.7. cap.4. num.6. Valen.

tom.4.disp.y.q.1.punt.2. 3 Non per questo il peccato originale puol esser materia, ò remota, ò prossima del Sacramento della penitentia, perche il peccato originale si rimette col Sacramento del Battesmo, quale per esser la porta di tutti gl'altri Sacramenti sin tanto che l'huomo nő è battizzato non è nè suddito, nè soggetto alla giurifdittione, ò giustitia della. Chiesa. E perche la Chiesa. non giudica di quelli che no Lono loggetti à lei, adunque il peccato originale non puol esser materia del sacramento della penitentia.

peccato attuale commesso auanti il Battesmo ò mortale, b veniale, che sia possa esser

materia necessaria de la secramento della ponitentia.

Si risponde, che qual si voi glia peccato commesso ausati il Battesmo non puol essere materia del sacramento della penitentia, per che come hò detto non essendo l'huomo auanti il Battesmo nè suggetto alla giurisditione, à giuditio della Chiesa quale non giudica di quelli, che non li sono soggetti, e no sono sotto la sua giurisditione, come dice San Paolo ra Corint.cap.5. Quid mihi deshipsqui foris sunt?

Come vn Principe moudano non giudica di quelli. quali sono soggetti ad altri Principi, ne meno de delitti commessi fuora della sua giurisditione; Così ancora la Chiela non giudica di quelli, che non li sono soggetti, come sono quelli che ancore non sono banizzatije perche .li.peccati, che furno commelsiavanti il Eatte mo non furno delitti commessi in tempo , che l'huomo era foggetto,e suddito della Chiesa,tali peccaci non possono esser materia nè remota, nè proff-V u 2

ma del facramento della pemitentia, màtuni li peccati commessi auanti il Batacimo si rimèrrano col facra-.mento del Battefmo, e lo dobbiamo tener di fede di già Con. diffinito dal Concilio di Tré-Tren: 10 sels. 14. cap. 1. Doue dice che il facramento della penisenune stato instituico Adreconciliandes feddes post Baptismi lapfos. Onde essendo que-Ro, e qual fi voglia peccato commesso auanti il Battesmo,ne segue, che il sacramen to della penitentia non è stato da Christo instituito per rimettere tali peccati commesti auanti il Battesino, e per consequenza, che li peccati commessi auanti il Battesmo mon polsono elser materia. ad necessaria, ne sufficiente per il Sacramento del Battes--mo, e così tengano commu-Med. nemente li DD. Medina c.de Nug. Contessione q.5. Henriquez Ping. lib.4.cap.9. Riginal.lib.cinu. More - 104. Nugno 3.p. q.84. art.2. Filli. vervad 3. Pitigiano p.z. dist. Vale. 17.q. vnica art.4: conclus. Soto in 4.dist. 14.q. 1.2rt. 2.Mol. fes.cap.4.nu.9. Filliuc.nu.55. -Valenza tom.4. disp.7.q.1.& altri

Se li peccati veniali possono estr materia del Sacramento della penitentia.

- 5 Si risponde, che in dui modi il peccato puol esser materia del Sacramento della penitentia; ò materia necessariasò materia sufficiente. Se si considera il peccato veniale in se stesso come veniale non è materia necessaria, mà sibene sufficiente, e la ragione è questa, perche qualfluoglia peccato commesso dopò il Sacramento del Batresmo puol esser materia del Sacraméto della penitentia. E perche il peccaro veniale,è veramente' peccato, ne fegue che anco il peccato veniale fia materia del Sacramento della penitentiz; onde essendoil peccato veniale intorno abquale vanno pratticantio gl'atti della penitentia, che èla materia prossima, quali actipossono ancora operates intorno à peccatr voniair. A. dunque il peccaco veniste è materia remota le non necelfaria, almeno sufficience, che basta per viceuere l'essento del Sacramento della penieentia.

Che

Che il peccaro veniale non sia materia necessaria questa è la ragione, perche il Sacramento della Penitenza è necessario dopò il secondo naufragio, e perche il peccato veniale non induce naufragio; adunque non è materia necessaria, e conseguentemente non è ne anco necessario di confessarlo.Onde il Concilio Trid Tridentino dice che Peccata. venislia omitti posse in confessone absa; peccaso. Adunque il peccato veniale non è materia necessaria, ma solo sufficiente, che ci fà ottenere il beneficio dell'assolutione nel Sacrameto della confessione.

6 Vero che se il penitente dubbitasse che qualche suo peccato veniale fusse peccato mortale; in questo caso il pect, oato veniale puol esfer materia necessaria à confessarlo, perche quella dubitatione di peccato mortale, antercheil peccato sia veniale nonditue-; no cagions nelapphitente necellità à confessationa le con fideramo il peccato veniale in se stesso non è materia necessaria, ma solo sufficiente. Scot. gegt. in 4. dift. 17-q. 1- Nauar. C.7:BU.6. CAP. A LUNU. 34. SUAF.

disp.18. sctt.4.n.8. & 9. Nugna Nug. in addit.ad 3.p.q.6.a.3.dub.2 Rigi. Henriq. lib.4. c.9. & cap.20. Goni. nu.6.Riginald.lib.6.6.4.n.92. Vales Coninch. Valenz. & altri-

7 Se il penitente probabilmente dubitasse che il suo peccato non fusse mortale, e vi fia qualche opinione probabile in contrario, non è inconueniente che lui possa seguire quella opinione probabile; perche ogni volta che vna opinione è probabile si puol tenere, quantunque vi. sia opinione in contrario. Na- Silu. uarr.in man.c.21.n.34.Silue- Pitig. stro v. Confess. 2. nu. 2. Pitig. Filli-2.p. dift. 17.q. vnica a.4. concl. 3.2.1 1.concl. 3. Filliu.n. 5:7. --

. Nondimeno io sempre cosigliarei che in qualsiuoglia. dubbio, benche leggiero fondato sopra l'opinione probabile, che il penitente se ne douelse confessare, perche, lempre Securior pars est fligende Massime se fusse in articulo mortis

Non dico per quello che. li peccati veniali sia necessa, rio confessarli, perche quantunque il penitente habbia.c solo peccati veniali, ò vere ant habbia peccati mortali, e ye-

Digitized by Google

niali'inseme, è obligato à cofessarsi de' mortali, quali sono materia necessaria, e nonvolendosi confessare di tutti,
ò in parte de' veniali, perche
liventali non sono materianecessaria il penitente non è
ebligato, ma se rimette all'arNambirrio di confessarsi. Nauarr.
Coni. c.7.111.6.8 cap.21. Coninch.
Rigi. disp.4. dub.3. Henriq. lib.4.
c.9.11.8 cap.20. 11.6. Rigin.
lib.6.c.4.11.92.

E se bene il cap. Omnis vtriusq; sexus,&c.commanda espressamente che si confessa di tutti li peccati. Nondimeno communemente li Dottori dicono che parla de' peccati mortali, perche la Chiesa Bon. in questo luogo dice il Bonacino non intende commandare la confessione, ma determinare il tempo della confessione, quale si deue fare per commandamento divino, perche il pregetto di Dio non' commandache si confessa des peccati veniali, adunque solo li peccati mortali è necessario di confessarli, e non li veniali; benche li peccati veniali siano materia sufficiente. Azor. Azor. p. 13lib.7.c.29.q.3.Bonac.des Nau. Szc.Pen.q.3.difp.5.p.z. Nauar. Val. Suar. & altri. Anzi de' pale peccati veniali il penitente Suar. ne puol confessar parte, e parte anco tacerli. Et i peccati mortali, che vna volta hà ben confessari, & ottenutane l'afsolutione non è in obligo più confessari, ma volendoli confessarione puole confessarione puole confessarione parte, e non volendoli confessar tutti non è obligato. Vittor. de Sac.n. 166. Riginal. Vitt. Rigi. 18. 6.c. 4. nu. 97. Soto in 4. dist. Soto: 18. q. 2. 2. 5.

Se il peccato dubbio possa esser materia per il Sacramento della Penitenza.

8 Già habbiamo detto che la materia del Sacramento della Penicenza è il peccato, ma accioche il peccato poffaosser materia, è necessario che sia peccato certo, perche se il peccato non è certo non puol ester ne anco vera materia. Ecome neglialtri Sacramen. ri la materia è centa. Sì chel'acqua, che nel Sacramento del Battesmo è materia, necessariamente bisognache sia acqua cettà elementare. E nel Sacrameneo dell'Eucariffin, , che

che il pane è la materia necessariamente bisogna che sia vero pane di frumento.

Hora perche il peccato

dubbio non si puole propriamente chiamare vero peccato, perche essendo dubbio buol esfere che anche non sia peccato; onde accioche il Cofessore possa dar l'assolutione bisogna chechabbia la materia certa; perche dando il Confessore l'assolutiones & non essendoci la materia. non vi fi puole introdurre la forma, sì che essendo il peccato dubbio, non puole il Confessore assolutamente dare à vna cosa incerta l'assolutione, che deue esser certa. Con tutto ciò quando il Cofessore nó hauesse altro peccato nella cofessione che vna materia dubbia, e con tutto ciò il prudente Confessore giudicalse douerseli dar l'asfolutione, deue assoluerlo sotto conditione Si est materia Suar. Sufficiens. Suar.disp. 18. sett. 1, Sách. n. 12. Sanch.in sum. lib. 1.c. 10 nui70. Filliu. tratt.6.c.3.q.5. n.60. altri.ò vero, per far ficura la materia, confessarsi de' poccati altre volte confes-

- Ma se solo fi dubinafae skin quel peccato fusse mortale, on veniale hauendo di già il penitente addotta la materia non vi è difficoltà che li fe possa dare l'assolutione, per I che anco il veniale è materizi sufficiente è capace d'assolutione and many and me is on

materia lemanthalik ad er co-Se li peccati una volta confaffa: 🥶 ti possomo esser materia suf-+. 🕾 ficiente in un'altra de la confessione.

9 Quantunque il penitente habbia vna volta confessato vno, ò più peccati, & ottenutane l'assolutione, e'l pers dono, nondimeno quello sesso peccato puol esser materia sufficiente di nuoua confessione, perche essendo quel penitéte suddito ancora della Chiesa puole di nuouo per mezzo della cofessione esser giudicato, se lui volontariamente si vorrà sottomettere al giuditio della Chiesa,e del Confessoreme potrà ottener l'assolutione, perche la materia prossima, che sono gli atti del penitente puole operare di anono interno à quel peccato aims voiseconfellato, le

Coai.

Hent.

però la materia prossima sarà distinta, cioè se di quel peccato che già fù altre volte confessato vi sarà distinta. cofessione e distinto dolore. Perche le bene no si puole rei. terarl'affolutione sopra la tres lamateria prossima, nó dimeno si puole reiterare sopra la materia remota, che è il pec-Geet. cato) Nauar.c. 21. n. 42. Gact. v.absol. a. Suar. disp. † 8. set. 1.nu.7. Coninch. disp. 4.lib.3 Valq. num.27.Vasq.3.p.q.91.art.3. Soto. dub.7. Soto dist. 18.q.4.art.3. Henriquez lib.4. Filliu. & al-

> Della materia prossima del Sacramento della Penitenza.

Punto Quarto.

- . L Qual ha la materia prossma de sacramento della peni-IIBZa:
  - 3 Che cofa sa la Confessione Sacramentale. -
  - 3 Se il dolore del penitente deue esser formale, è virtuales
  - 4 Se nel percato veniale A ricer. ca il dolore.
  - 5 Se sia neceBario il proposito formale di non pessare,
  - 6 Se il delere naturale fia suff-

siente materia per il Sak cramento della penitenza.

On solamente ael facramento della penitenza si dene considerare la materia remota, che è il -peccato, mà anco la materia; prosima, quale il Durando Duras nel 4-dift.17.9.2.vuole, ches fia la fola Confessione. Opia nione non accettata, perchex il Concillo di Trento, sess. par Con. cap. 3. & il Concilio di Fio Trid. renza, nel decreto de vntio- Fice. ne affegnano per materia prosimali tre atti del penitente contrictione, Confession ne e latisfattione e così communemente tengano i:DD. S.To. San Tom. q.84. art. r. Toleto Tole. lib.3.cap. r. Suarez dispu. 18. Hen sess.3. Henriquez lib.4.cap.9. Molf. Molfesio trat.7.cap.4.Conin- Nug. cho disp.4.dub.4.nu.32.Nu- Vale. gno, Sairo, Valenza, e communemente tutti.

La ragione è questa, perche se il penitente senza haner alcunidolore confessasses solo il suo peccato, quale dolore nella Cofessione si chiama contrittione. Quella Confessione saria più tosto racon tare va historia, e gioriarsi de fuoi

fuoi peccàti con il Confessore, che vera penitenza. E peperò non solo la Confessione
è essentiale nel Sacramento
della penitenza, mà anco è
essentiale il dolore, che è la.

S.To. contrittione, San Tom.q.84.
ar.1.ad p.Suarez disp.20.sett.
3.nu.8.

2 La ragione è questa, per che la Confessione Sacramétale, e che altro è, che accufar se stessio de peccati comcon. messi? come si caua dal Con-Tren. cilio di Trento sess. 14.cap. 2. & 5.e lo concedano communemente tutti li DD.

> Onde il penitente mentre accusa il suo peccato l'accusa acciò mediante l'assolutione li si leua quel peccato; si che non puole il penitente accufar quel suo peccato se inqualche modo lui non lo detestase non l'odia. Adunque la Confessione è vna detestatione, & vn dolore del peccato commesso, perche vno, che vuole che se li rimettano li peccati, bisogna che habbia qualche dolore de queipecca ti comessi almeno tacito, che sono le due parti essériali, della penitéza cotrittione, cofessione; se poi la satisfatione si

adépilce dopò l'assolutiones nó p questo ne segue, che non sia parte della penitéza, perche quantunq; non sia parte essentiale, perche il penitéte si puole anco saluare sesa la so-disfatione in questa vita, con tutto ciò è parte integrale, che si ricerca p l'integrità del Sacramento della penitéza.

3 Questo dolore deue ef-

ser formale, non basta, che sia solo virtuale, ela ragione è questa, acciò il Sacramento habbia il suo effetto vi è necessaria quella materia, quale fù instituita da Christo. E per che per la materia del Sacraméto della penitenza fù instituito da Christo il dolore for Con. male; come constanel Conc. Tren. Fiorent.e nel Conc.di Tréto. Suar. Quali mentre assegnano le parti essentiali del Sacrameto della penitenza, apertamente fanno mentione del dolore formale, come bene lo nota il Suarez disp. 20. sett. 4. Adunque nel sacramento della penitenza si ricerca il dolore formale, e non basta. al penitéte per ottener il beneficio dell'assolutione il solo dolore virtuale.

Onde se nel Sacramento X x del-

della penitéza vi fusse bastáte il solo dolore virtuale, ne seguiria, che anche nel Sacramento dell'Eucaristia vi fusse bastante il pane, & il vino virtuale, e per consequenza saria valida la consacratione del Corpo nel frumento, e la consacratione del sangues nell'vua, perche tanto il frumento, quanto l'vua sono virtualmente il frumento pane, e l'vua virtualmente vino; E perche tanto il frumento. quanto l'vua non possono essere materia sufficiente per la consacratione dell'Eucaristia, mà è necessario, che il pane formalmente sia pane, & il vino formalmente sia vino , adunque anche nel sacramen to della penitenza, è necessario che il dolore del penitente sia dolore formale, e cosi Sur. l'intendano, Suarez disp.20. Cani. sett.4. Conincho disp.4. dub. Silue 5.num.39.Filliuc.tratt.7.q.2. Palu. & 3. & altri; benche Siluestro Paludano, Soto, & altri citati dal Suarez siano di contrario parere come nota il Bonacino disp.5.q.3.p.2.

4 E non solo questo dolore si ricerca nel peccato mortale, mà anco nel pecca.

to veniale, perche quantunque il peccato veniale nonsia materia necessaria per la-Confessione, & il penitentes non sia obligato à cofessarlo, con tutto ciò non è valida. quella Confessione fatta sensa alcun dolore, benche de peccati veniali. Perche se il penitente voluntariamente vuole soggettarsi alla Confessione per confessar li peccati veniali è obligato formalméte à dolersene, perche métre intéde esserne assoluto per riceuerne il frutto, deue ancora de quei peccati béche veniali formalmente dolersene, perche al Sacramento della penitentia vi è necessario qualche dolore, essendo il dolore di essenza del Sacramento, e questo dolore deue esser formale, & efficace, e no basta il virtuale, come dice Surr. Suarez disp. 20. sess. 6. Henri- Viuz. quez lib 4 cap. 26. num. 7. Vi- Rigi. ualdo de contrit. num 9. Riginald.lib.5.num.47. Graffio lib.1. decis.cap.16. num.4. & altri.

Se per il valore del Sacramento

Ba necessario il proposito

formale di non più

peccare.

5 Quantunque il dolores del peccatto passato debbas esser formale, non per questo è necessario che anche il proposito di non più peccare sia tale, tanto più se il peccato è Con. veniale, perche mentre il Có-Trid. cil. Trid. tratta de contritione, ò attritione parte effentiales del Sacramento della Penitenza fàl mentione del dolore formale, non già mentre ragiona del proposito di non più peccare, ma solo tratta. del dolore nel quale fi esclude la volontà di peccare.Onde se il penitente sotto buona fede odia, e detesta il peccato, del quale fi confessa, es non fà riflessione formalmente del proposito di non più peccare per l'auenire; direi che in questo caso la confessione è valida, e basta per il valore del Sacramento il proposito virtuale, quale s'include in quel dolore, e derestatione del peccato di cui si cofella, perche non puol effere che il penitente habbia do-

lore del peccato passato, es mentre lo detesta che almeno virtualmente non faccia. proposito di non commetter più quel peccato. Perche se alcuno si confessa del pecca. to mortale senza il proposito di lasciarlo, ma più tosto con pensiero di perseuerare, e nodimeno pretende esserne asfoluto, non solo questo non. resta prosciolto, ma doppiamente ligato, perche pecca. grauemente, douendo essere il proposito di non più peccare, almeno virtualmente, essendo il proposito d'essenza del Sacramento.

E se ben Soto dist. 17. q.1. Soto? a. 2. dice che basta al penitente, che si confessa del suo difesto. Confessionem dice egli, nunquam esse fictam ex defecta propositissi tamen panitens suum defectum confiteatur. Nondimeno perche quella confessione, che si fà senza il propofito di non più peccare, se bene la consideriamo porta seco vna certa attuale compia! cenza del peccato passato, quale impedifce il propofito di non più peccare per l'auenire, e la confessione acciò sià valida, e ha Sacrameto ricer-

Xx 2 (2.

ca non solo il dolore del passato, ma anço il proposito per l'auenire, che è la prima parte essentiale della penitenza, onde dice il Concilio Fioren-Fior. tino. Primam partem huius ma-Tren. wrie esse contritionem, ad quam pertinet dolor de peccato, cumo proposito non peccandi de ca.ero; & il Concilio di Trento sess. 14. cap.4. aggiunge questo parole, Contritio que primum. locu inter dictos panitentis actus babet animi dolor, ac detestatio

est de peccato commisso cum pro-

posito non peccandi de catero.

Adunque vi è necessario il propofito, e mentre il penitete non fà proposito di non peccare per l'auenire, almeno virtualmente, non è valida. quella confessione, e non basta che solo si confessa di quel fuo difetto, ma bilogna che proponga almeno virtualme. te di non peccare per l'aue-Medi nire. E però il Medina, Cod. de conf. q. de conf. ficta iteranda.Dice che per l'autritione necessaria al Sacramento vi è vgualmente necessario il dolore, & il propolito, quale s'include nel dolore, e questo proposito basta che sia virtua-Suar, le, dice Suar, disp. 20. sett.4. Nauar.man.c. 1. nu. 2. Soto A. Nau. dist.15.q.1.a.2. E-però il Cofessore deue ricercare dal penitente particolarméte il proposito di non peccare mortalmente acciò la confessione sia validase Sacramento. Suar.vt fupra.

Se il dolore naturale sta sufficiente materia per il Sacramento della Penitenza.

Il dolore, che è atto del penitente nella materia profsima del Sacramento della Penitenza, puol essere di due forte, ò naturale, ò fopranaturale, se si considera il dolore: in quanto al valore della penitenza, il solo dolore naturale è bastante, accioche il Sacramento sia valido, e sia.: Sacramento, perche hauendo. Christo instituito per materia: de' Sacramenti cose naturali; come nel Battesmo l'acqua. naturale, nell'Eugaristia pane naturale, e vino naturale, nella Confirmatione oglio naturale. Adunque anco nel Sacramento, della Penitenza è bastante il solo dolore naturale; massime che nel dolore naturale vi possono concor-

tere tutte le parte necessarie, mediante le quali il penitente si puole accusare effettiuamente di tutti i peccati;e così Henr. tengano Henriq. lib.4. c. 26. Soto. n.2.litt.D. doue allega Soto, Ledesm. Capriol. Gaetan. Palud. Nauarr. Siluest. Couarr. e lo stesso dice Filliuc.tratt.7. c.6.q.2.

Capr

Cou.

Filli.

Sì che se il penitente sotto buona fede si cotessa de' suoi peccati col folo dolore naturale è valida quella penitenza, quantunque il Sacramento resta informe, perche il Sacramento non conferisce ilfrutto, che è la gratia. Onde fe bene il Sacramento col solo dolore naturale del penitenre non conferisce la gratia, con tutto ciò quella penitenza puol esser Sacramento.

Perche se il dolore, che è. parte essentiale douesse necessariamente esser vera contritione, ò vera attritione, che è dono di Dio, e conseguentemente che è atto soprana-: turale; mai si daria il Sacramento della Penirenza informe, perche dato che vi sia la Contritione, ò vera attritione il Sacramento produce il suo effertosche è la gratia.

Di maniera che quantunque per il valore del Sacramento basta il dolore naturale, nondimeno non basta per riceuere il frutto del Sacramento che è la gratia, perche per riceuere la gratia, vi è necessario il dolore sopranaturale, che è la contritione, de vera attritione; quale senz'altro è più perfetto che il dolore naturale, con tutto ciò non per questo ne segue che il dolore naturale non sia sufficie. te per il valore della peniten-2a, quantunque per il frutto fi ricerca il dolore fopranaturale; e quando li Concilij ò Dottori dicano che per il Sacramento della Penitenza vi è necessaria la contritione, ò attritione che è dono di Dio. e atto sopranaturale, parlano della contritione à attritione necessaria per riceuere il frusto del Sacramento, e non del valore del Sacramento.

## RAGIONAMENTO XX.

Della contritione prima parte del Sacramento della Penitenza. Punto I.

- 1 Della descrittione della contritione.
- 2 Che cosa significa quella pa-
- 3 Che cosa sia essentialmente, e formalmente la corricione.
- 4. In the confista effentialmente la natura della contritione.
- 5. Quale deue essere il dolore del penisente.
- 6 Come si sagiona il dolore del peccato nella volontà.
- 7 Perche la contritione la chiama dolore.
- 8 Perche il penitente deue dolerli del peccato commeßo.
- 9 Da che nasce la contritione, triceue il suo valore.
- 10 Quali conditioni li ricercano nella vera contritione.
- 11 Si è necessario detestare in specie ogni peccato.
- 12 Se qualituoglia contritione fia sufficiente dispositione per rimettere i peccati.
- 13 Se più grauemente deue il penitente dolersi de' peccati maggiori, che delli minori.

XX. 14 Come più intensamente posso dolersi il penitente de' mali partemporali, che de' peccasi la commessi.

> 15 Qual proponimento deue fare il penitente per disporti al Sacramento.

> 16 Quali cose siano necessarie al penitente per ottener la gra-

17 Se il penitente deue fidarsi delle sue forze.

Ome in trè modi princi-🚅 palmente vien offeso Dio; col cuore, con la bocca, e con l'opere, conuiene parimente che a faccia la sodisfattione col cuore, con la boccase con l'opere; col cuores che è la contritione, con la bocca, che è la confessione, e con l'opere, che è la sodisfattione, che sono le trè parte della mattria del Sacramento della Penitenza, contritione, confessione, e sodisfattione, delle quali ragionaremo distintamente.

In quanto alla primaparte, che è la contritione, & il primo atto del penitente, se ben da Dottori vié descritta la contritione in diuersi modi, con tutto ciò nel sentimento

mento tutti conuengano col Con. Concilio di Trento, quale Tren, pella 14 sessita denella 14.sess.cap.4.così la descriue. Contritio est animi dolor, ac detestatio de peccato commisso cum proposito non peccandi de catero. Dico dunque senza partirmi dal Sacro Concilio, che la contritione è vn dolore dell'animo, con vna detestatione, & odio del peccato comeslo, in quanto è offesa di Dio, con proposito di non più , peccare per l'auenire.

> Trè cose si deuono considerare principalméte in questa descrittione. Prima il doloresche si richiede nella cotritione. Secondo in quanto iI dolore del peccato è offesa di Dio. Terzo il propolito di no più peccare per l'aucnire.

2 In quanto al primo dobbiamo notare, che questa parola Contritione, fignifica vna cola dura, che si rompe in più pezzi, la quale prima che si rompesse per la sua durezza taceua refistenza non solo alle percosse, ma insino à colpi dimartello, e spezzata, senza alcuna resistenza diuenta talmente trattabile, che si puol ridurre à minuti pezzi, & insino à poluere.

Hor così il cuore del peccatore, quale per il peccato diuenta talmente duro, che reliste non solo alle percosse de' configli, e persuasioni, ma infino à colpi di minaccie, 🐱 buone inspirationi. Se poi il peccatore si conuerte per la penitenza li si ammollisce, ípezza quella durezza del suo cuore, che diuenta talmento trattabile, humile, & obediete alla diuina volontà, che il dolore del peccato lo riduce in pianti, gemiti, e sospiri; e però il Profeta dice, Scindite. corda vebra, o non vestimenta westra.

3 Quest'atto si chiama cotritione; non già che la contritione essentialmente, e formalmente sia dolore, ò tristez? za, ma si chiama, come anco la nomina il Concilio di Tré-Cont to dolore causalmente, per. Trid. che è causa del dolore, e tristezza del cuore, di modo tale che la contritione non è propriamente dolore, ò tristezza; ma tali atti di dolore, e tristezza sono effetti della contritione.

Anzi che la contritione, come dice S. Tom. in 4. dist. 5 To. 14.q.1.a.3. & Nauar.c.1.n.3. htro.

fi troua anco ne Beati; perche mentre li Beati si ricordano de peccati; che loro hanno commessi mentre surno invita, si pentano, e li detestano, perche vorrebbano non haucrli commessi, & in questadetestatione, e pentimento esscrialmente consiste la natura della contrittione: se bene la contrittione nè Beati, e senza tristezza, e senza dolore; Mà in noi la contritione è con dolore, e con tristezza.

4 Di maniera, che l'esseza, è natura della cotrittione -consiste nell'atto, quando il penitente interiormente, e di tutto cuore vorrebbe non hauer peccato: E quest'atto si chiama detestatione, quale cagiona tale aborrimento del peccato nel penitente, che se il penitente potesse fare, che il peccato fatto, fusse non fatto lo faria più che volentieris E da questa detestatione, nasce la tristezza, & il dolore. E questo dolore deue esser voluntario, cioè libbero, non forzato, ò violento, come è la contrittione de dannati, quali sorzati à considerare la lor miseria, nella quale si trouano nell'inferno si dolgano, e si

pentano de lor peccati per li tormenti, che patiscano.

5 Mà il dolore del penitente deue essere atto prodotto spontaneamente dalla nostra volontà, accompagna to però dall'aiuto di Dio, senza quale non si puol fare cosa buona, e però si agisige quella parola con detestatione. Quale fignifica il dispiacer grande d'hauer peccato. R perche la detestatione, che è atto appartenente alla nostra volontà, il penitente nel considerare il peccato commesfo, vorria non hauer peccato, onde lo detesta l'abborrisce, e prorompe nell'odio per il graue dispiacere, che sente di hauer peccato, e quest'atto si chiama detestatione; che significa il dispiacere, che sente il penitente nell'animo'del peccato commesso.

6 Onde mentre l'intelletto confidera non potere non hauerlo commesso, apprende il peccato, come cosa cattiua, e vorria in modo alcuno non hauerlo commesso, e conoscendo non potere no hauerlo comesso, ne segue il dolore nella volontà, qualemuoue il senso à dolersene, e però prorompe in gemiti, laerime, e sospiri, conoscendo il peccato essere cosa mala, e perche non puole vietarlo per hauerlo di già commesso lo detesta, e se ne duole, se n' attrista, e più tosto vorrebbe hauer patito qualsiuoglia cosa mala, che hauer peccato.

7 Tutti questi sono esfetti della contrittione, quale, (come hò detto) non è propriamente dolore, mà si chiama dolore, perche è causa del do lore, e però dicono, che la cotritione è vn dolore voluntario dell'animo, con vna detestatione, & odio del peccato commesso.

8 Secondariamente nondeue dolersi il penitente del peccato commesso per qualche interesse humano del senso, per li grā mali, e dāni, che apporta il pessato; perche se bene questo dolore non è cattiuo, non dimeno no è bastante per l'atto della. contritione. Mà si deue dolere il penitente del suo peccato, perche nessuna cosa è tanto abomineuole appresso Dio, quanto il peccato; e conoscendo il penitete, che col peccato ha offelo Dio, quale

sommamente si deue amare, fopra ogn'altra cosa, si duo le nella volontà, pche vorrebbe non hauerlo offeso, e questo dolore nasce dall'amor verso Dio; onde perche ama Dio, per questo si duole d'hauerlo offeso, e quanto più l'ama, tato più si duole dell'offesa fat. talise da questo dolore della volontà vengano poi mossi li sensi, da quali nascano le lacrime, gemiti, e sospiri; si che l'essenza, e natura della contritione, come hò detto di sopra, consiste in quell'atto, quando il penitente interiormente, e di tutto cuore vorrebbe non hauer offeso Dio da lui amato sopra ogn'altra cosa. E quest'atto si chiama. detestatione, quale è vn'abborrimento del peccato, che se il penitente potesse sare non hauerlo commesso, lo farebbe: E da questa voluntaria detestatione nasce la tristezza, e dolore, e però il penitente si duole, piange, e prorompe in gemiti, e lacrime desiderando più presto hauer patito qualsiuoglia male, che hauer offeso Dio, e però dicono, che la contrition è va dolore dell'animo, in quanto Υy è ofè offeso Dio.

9 Di maniera che la vera contritione, nasce dall'amore verso Dio, dal quale amore la contrittione dicono communemente li Dottori, che 5.Ag. ticene il suo valore. E S. Agostino de vera, e falsa penitentia cap. 9. dice che nessuno fenza l'amore trouò mai gratia, e perdono de suoi peccati appresso Dio. Di qui leggiamo in San Luca al 7, che per l'amor grande di Madalena, chè portaua à Christo suo Maestro, li furno rimessi tutti ti suoi peccati. Remittuntur ei peccata multa quoniam dilexit multum.

Non nego per questo, che il penitente non si possa anco dolere de mali, e danni, che apporta il peccato. E così di-S.Tou ce anco San Tomaso nel 4. Nau. dift. 17. qu. 2. art. 3. Nauarro Adri. cap. 1. num. 7. & 8. Adriano de penit.q.1.concl.4.

> 10 Non basta per questo, che il penitente dica nel suo cuore no vorrei hauer offeso Diose che si pcuota il pettosò che dica il Misereresò altre co se simili, mà ci vuole la deteflatione, l'odio del peccato, & îl fermo proposito di non più are.

Perche si come in ogni and tica legge, senza in ordine alla confessione, era necessario il dolore, quanto magiorméte hora per riceuere il Sacramento, & il suo effetto, che è la gratia? E però per la vera contrittione ci bisogna l'atto positivo del dolore d'hauer offeso Dio.

Ne deue il penitente dire, Io vorrei più presto hauer patito il tal disastro, ò la tale disgratia, che hauer peccato; perche queste collationi sono molto pericolose; & il Demonio in queste collationi ci potrebbe ingannare; perciò che questi danni considerati in particolare muouono, & atterriscano molto più, che quado si considerano in vniuersale; si che il penitente si metteria in pericolo di ributtare la contrittione, e la confessione insieme. Benche à farle non sono cattiue, à chi se ne sapesse seruire; con tutto ciò il penitente non deue efporli à qualche pericolo, è però basta detestare il peccato in vniuersale, dolendosi fopra ogn'altra cosa, e desiderare in vniuersale, più presto ha uer patito qualfiuoglia male, che

che hauer offeso Dio.

11 Eperò nota Rodrig.1. Tele. p.cap.48.concl.2. Toleto lib. 3.che non è necessario detestare ognipeccato in speties mà basta vna vniuersale detestatione di tutti i peccati, perche come dice eglisbasta. vna sola parola per confessar molti peccati, v.g. dire hò cōmessi cento peccati di bestémiascento peccati di bugiesò fimilis&c. Così ancora basta vna vniuersale detestatione de tutti peccati; E le stesso

comunemete tengano i DD. Gord quali allega Cordua lib.1. delle Quest.q. 15.come lo no-

Red. ta lo steffe Rodriq.

Alcuni furono bene di parère, che per la contrittione sia necessario d'ogni peccato mortale hauerne vn particolare dolore, di modo che se vno hà commessi mille peccati mortali, è necessario per esser contrito, & ottenerne il perdono, hauerne mille dolori. Di questa opinione è stato Angelo v. contritio, Landulfo Land, de vita Christi, & altri ancora Nau. nominatidal Nauarro.

Questa opinione à me par troppo rigorosa, e ch'habbia dell'impossibile, perche 🛵

fusse necessario d'ogni pecca? to mortale hauer il suo partis colar dolore, quello che hauesse commesso, v. g. mille peccati mortali, non potria. ottenere il perdono di essi, in qualfiuoglia momento, come dice la Scrittura in più luochi, mà vi bisogneria molto tempo per detestare ogni peç cato in particolare. Onde le vn Condennato à morte, à vero vno, al quale venisse vn accidéte, à fusse serito à morte.come fuole accaderese che questo hauesse comesso mille peccati mortali, come se ne potrebbe dolere in così poco tempo? Si che ne segue,che questo no si potrebbe saluara

Dico dunque che basta al penitente hauere. vna general contrittione di tutti i peccati in vniuersale. E così tengano ancora Gio. Mag. in 4. Ales. dist. 17.q.5. Ales. de Ales. 4.p. S. Bo. q.69.San Bonauentura, e San S. Tol. Tom.in 4.dist. 17. Toleto lib. Nau. -3.cap.5.num.2. Nauarro cap. Gaet. 1. num.22. Gaetano tom. 1. opusc.4.q.2. & in 3.p. qu.8%. art. 1.& quest. 2.de cont.doue dice Ridiculum esse dicere de Engulis peccatis, singulas exigi eotritiones, flue cotritione secudio

Υy

se ipsam conderes fine in ordine ad Sacramentalem Confessionem.

E se bene per la Confessione è necessario dire i peccati in particolare, e bisogna che il penitente esamini la sua conscienza particolarmente, e si ricorda del numero di essi nel miglior modo, che puole, e che tutti li confessa in particolare; come lo vedremo à suo luoco: Nondimeno nella contrittione basta vna vniuersale detestatione di tutti i peccati.

Vero che tanto magiori Saranno i peccati, tanto magiore deue esser appretiatiue, & existimative il dolore come Con. dicono i Theologi. E così si Trid raccoglie dal Concil. di Tréto ses. 14. cap. 4. Con tutto ciò Nau. dice Nauarro Man.cap. 1. nu.

21. che questo è consiglio,e non necessità precisa hauer maggior dolore appretiatiuè de magiori peccati, che de minori, come dice ancora San

3.To. Bonauent.dist. 16.ar. 5.q.2. S. To.dift.17.q.2.2.3.q.3.ad 2.

> 12 Qualfiuoglia contrittione vera per molto che sia remessa, concetta anche in vn instante, è sufficiente per rimettere tutti i peccati morta

lissecondo San Tomaso. Lasso quello, che dice Scoto del- soo l'intensione, & estensione del dolore, perche hora non fà molto à nostro proposito; mà Sand dico che qualtiuoglia grado Giou, di contrittione che sia, è bastante come lo nota San Gio. Grisostomo nell'Epist. 5. ad Teodosium in queste parole. Quantum lamounque, & quamlibes breui sempore non despicis panitentiam Deus. E la ragione è questasperche quando Dio promise alla Contrittione la remissione de peccati, non la limitò tanto, ò quanta; adunque ne anche noi la douemo limitare. Perche come il peccato mortale in qualfiuoglia grado remesso, è sufficiente à torci la gratia, così ancora la Contrittione per molto, che Nani sia rimessa ci dispone à riceuere la medesma gratia.

E così tiene il Nauar. Man. Qual dice, ch'è commune opinione, e lo stesso dice Suarez de contrit. disp.4. sess. 5. Onde dice il Toleto, che qual finoglia contrittione, quantunque remessa, è-bastanțe à rimettere qualfinoglia peccato gravissimo; non essendo determinato quanto debba-

essere inteso il dolore necessario per la contrittittiones mà solo deue essere la detestatione sopra ogni detestabile, Tolet.lib.3.c.5.n.6.

Onde se alle volte la Scrittura, & i DD. ricercano da

noi gran dolore de peccati,

questo è per consiglio di perfettione, e non per necessità;

perche quanto più la contrittione è magiore, tanto più leua della pena; Et ogni mini-

mo grado di gratia è sufficiéte à scancellare qualsinoglia

peccato, e ritornar il peccato-

S.To. re amico di Dio.San Tom.co. me sopra. Gabriel in 4.dist. 14.q.1.art.2. concl.5. e com-

munemente i Teologi, Tole-

to lib.3.c.4.n.5.

Tole.

13 Dico bene, che saria molto salutifero, che il penitente hauesse magior contrittione, e si dolesse più grauemente de magiori peccati, che de minori, perche quanto magiore sarà la contrittione, tanto più lieua la penatemporale, che si deue patire per il peccato in questa, ò nel Ţaltra vita nef Purgatorio, cõ tutto ciò basta yna generale detestatione. San Bonauent.

S.To. San Tom. vt lupra.

14 E se bene puol essere, che vno habbia vera contrittionese stia in gratia di Diose con tutto ciò si dolga più intensamente della perdita della robba, de figliuoli, ò d'altro simile, che si dolga de peccati mortali comessi, per li quali perdette la gratia di Dio.Co tutto ciò non è gran fatto, per che essendo la perdita della robba, de figli, d'amici, e parenti, e d'altre cose simili oggetto sensitiuo, la volontà più facilmente muouesi per mezzo de sensi, che per mezzo dello spirito; onde essendo il peccato oggetto dello spirito,facilmente l'huomo più fi muoue per perdita de figli, della robba, ò simili, che per il peccato: San Tomas. 4. dift. 5.To. 17.q.2. art.1. Paludano dist. Nau. 17.q.1.art. 5. Nauarro cap. I. Conc. num.20.& altri.

Onde il Sacro Concilio di Trento descriuendo la contrittione non dicesche sia dolore del senso mà dolore dell'animo Est dolor animi. No segue, che senza peccato più fipuol dolere l'huomo nella parte sensitiua, per la morte de figli, perdita della robba, ò simili; che dell'offese fatte

à Dio

Trid.

à Dio; perche essendo quella sensibile facilmente muoue li sensi al pianto, à gemiti, sospiri, il che non puol fare la contritione del peccato per non esser sensibile: tanto più che non sono necessarij i gemiti, sospiri, e pianti per lacontrittione; perche la contrittione consiste nella detestatione del peccato, che appartiene alla volontà, la quale sente dispiacere d'hauer offeso Dio, &c. se poi de quel dispiacere della volontà che muoue il senso, ne succedano i gemiti, pianti, e sospiri, sono effetti del dispiacere,e **L**ono molt'vtili per euitare, & aumentar il dolore, e magior dispiacenza per l'offese fatte 2 Dio.

Oltre, che il pianto non è in nostra potestà, nè puol esser eccitato immediatamete dal peccato, perche il peccato è cosa insensibile. Di maniera che la contrittione confiste nella vera detestatione del peccato per hauer offeso Dio, e nel vero proposito di nonpiù peccare per l'auenire.

15 Terzo deue il penitenze far proponimento di mai più offender Dio, e più tosto proporre di voler patir qualsiuoglia cosa, che commetter peccato, e però si dice con proposito di nol più peccare.

16 Due cose sono necesfarie al penitente per ottener la gratia, e perdono de suoi peccati, vna è lasciare il peccato, è questo si fà có la detestatione del peccato, e la seconda è di perseuerare nel bene, e questo si fà col proposito di non più peccare per l'auenire; & è talmente necessario il proposito di non più Cenl peccare almeno mortalmente per l'auenire, che senza di Tridi questo non può esser contrittione, ne vera penitéza, e così si caua dal Concilio Fiorentino nel decreto di Papa Eugenio IV. e dal Concilio di Trento sess. 14.c.4.

17 Non deue per questo il penitente fidarfi totalmente di se stesso, delle sue forze, Ales. mà deue sperare nel fauore S.To. diuino, nel qual potiamo pro porre emendatione della nostra vita. Qual proposito dice Alef.de Alef. 4.p.q.69.méb. Tole: 9.art.2.E San Tom.3.p.q.90. art.4.che deue esser'espresso, quantunque altri dicono, che basta il primo atto; se ben di-

۴.

to col Toleto, che il proposito espresso è più siguro, e così Con. anco si caua dal Concilio Fio Fior. rentino, e pero se ne deueconsigliare il penitente.

Tutte queste cose conuengano alla vera contrittione, e mancaudone alcuna nonpotrà esser verà contrittione, mà più tosto, come la chiamano i DD attrittione.

## Dell'Attrittione. Punto II.

- I Che cosa ha attrittione.
- 2 Di quate sorte sa l'attritione.
- 3 Se qualfiuoglia atto d'attrittione fia sufficiente per riceuer la gratia.
- 4. Se qualpuoglia atto d'attrittione sia buono.
- 5 Se il dolore per timore delle:
  pene dell'Inferno ha buono.
- 6 Se dolersi per simor dellapena, come sino prossimo sia bene.
- 7 Se il dolore, che non è sopraogni detestatione ha sufficiente cul Sacramento à riceuer la gratia.
- Se il dolore sopra ogni detestatione senza il proposito sia sufficiëte per la Confessione.
- 9 Se uno più totto e risoluesse di peccare, che morire sa eapace d'Asolutione.

- 10 Se la detestatione del peccato con delore imperfetto sia sufficiente attrittione.
- -11 Se il solo desiderio di contritione sia sufficiente per riceuere il Sacramento.
- Attrittione è vna certa spetie di dolore impersetto del peccato, quale da per se non è sufficiete à conseguire la gratia, e scancellar il peccato, e puole accadere in più modi.
- 2 Prima quando il penitente si duole del peccato commesso, mà non lo deresta come offesa di Dio, mà più tosto, perche considera, che il peccato imbratta l'anima, e la fà serua del Diauolo. Questa non è vera detestatione, nevera contrittione, mà contrittione impersetta, che da DD. si chiama attrittione.

Secondo quando il penitente si pente del peccato, mà non lo detesta per altro, che solo per timore delle penedell'Inferno, & anco questadetestatione no è vero, e perfetto dolore, e si chiama attrittione.

Terzo sichiama attritione quando il penitente si duole del del peccato, perche sà, e côsidera che per il peccato li si deue eterna pena.

Quarto. Quando il penitente si duole del peccato, perche per quel peccato li è successo qualche male temporale.

Quinto. Quando il penieente detesta il peccato inquanto ha offeso Dio, ma no lo detesta in tal maniera, che più tosto hauesse voluto patire qualsiuoglia male, che ha-

uer peccato.

Sesto. Quando vno desidera hauer contrittione del peccato, e di detestarlo sopra ogn'altra cosa, non dimeno non hà il vero dolore del peccato.

Settimo. Quando detesta il peccato sopra ogn'altra cosaperche è offesa di Dio, ma non tiene quel fermo proposito di più non peccare per

l'auuenire.

3 Quantunque tutti questi atti, ò spetie d'Attrittione non siano cattiue, con tutto ciò non tutte sono sufficienti per riceuer la gratia, ancorche vi si agiunga il Sacrameto della Confessione, perche quanto al primo. Se il peni-

tente conosce, che no si duole, e non detesta il suo peccato come offesa di Dio, ma solo se ne duole, e lo detesta, perche il peccato imbratta. l'anima, e la fa serua del Diauolo; secondo à se ne duole solo per timor delle pene dell'inferno. Terzo ò perche al peccato li si deue pena eterna. Quarto ò se ne duole per esserli stato causa di qual che male temporale, senza hauer alcun riguardo, che il suo peccato ha offeso Dio: E se non fusse il male temporale, ò il timor delle pene, e dell'inferno non si doleria di quel suo peccato, e ne anche si guarderia, ò lasseria il peccato, ma l'animo suo saria di cotinuare nel peccato. Questi atti non son buoni, perche includano vn certo attuales affetto al peccato, e l'attuale affetto al peccato, è peccato dice San Tom. 2.2. q. 13. Nu- S. Th. gno in aditt. ad 3. par. q. 1. a.2. dub. 2. E comunemente anco gl'altri DD.

4 E se bene ho detto che tutti questi atti, ò spetie d'At. tritione non sono cattini; Dico che non sono cattiui, perche possono disporre il pe-

nicente alla vera contrictione; ma non sono bastanti per il Sacramento, è confessandos li Sacramento, è confessandos il penitente solo coopudado dolore, quale è rimogo penale, e monveral de testano ne del pectrato, non solo non confeguisce. Fessetto del Sacramento, ma di nuovo pedras de confessone Henriquiblique. Suar solume solo capitalia.

5 Ma se il penitete si duole del peccaro per timor della pena, dalla quale piglia occasione di dolersi del peccato per cauarne alcuna opera buona, questo dolore è buono, & è sufficiente col Sacramemo per riceuer la gratia... E la ragione è questa Perche questo è il modo ordinario, e consuero; col quale Iddio suolo eccitare, e tirare li peccatoria Penitenza. Nifi penitentiam egeritis omnes timul peribris Ondecon queste, ò fimili minacciere persuasioni molre voltessi l'iduce il peccatore al xero dolore del peccaro per timore della morte. Come fece at Re Ezechial ber le minaccie del Profesa. Estate quando li disse Dispone

dondi tua, poin marienisto, & men viues. Efaia c. 38. E colifii diffinito questo passadal Có. Trea, eilioidi Trento fesso capid. in queste paroloi di dindido situatio timore, qua viniter consensumin di consensumina di consensumin di consensumina di consensumina di consensumina di consensumin di consensumina di consensumina

e 6 Di più se il penitente si dolerà del peccato per timor della penà in quanto è fine -profimojquest atto è buono; -come consta nel Concilio di Con. Trento less. 14 cap. 4. e seis. 6. can. 8. Perche non è incoueniente; che si odia il peccato per timore della pena, tanto piùicke questo dolore per timore della pena, come fine profimo, non include l'affetto al peccato, ma odia il peccato per la pena, non escludédo l'vltimo fine. E perche in questo dolore, no include alcun affetto disordinato al peccato, e non tiene intétione, che se non ci fusse la pena, nő lasceria, ò si guarderia dal peccatosma in tanto fi duole, è detestà il peccato per timore della pena, inquanto è fine proffimo; onde quantunque in questo atto vi sta il fine prosimo, non per questo esclude il fine vitimo che è Ling was to and large still

Adunque questo dolore è buono & è sufficiente col Sacramento a riceuere la gratia. Nugno aditt ad 3. p.q. t.a. 2. dub.2. Nauar.c.1. nu.8. Riginaldolib. 5. num. 28. & altri Sur: comuneméte. Onde dice Suarez che se quest'atto viene da motiuo sopranaturale, 🐞 da impulso dello Spirito santo o vero si caua da fine sopranaturale sarà atto sopra-Suar. naturale. Suarez disp.5. seff. 2.& altri.

7 Se poi il penitente conosce, che il suo dolore non è sopra ogn'alera detestatione quantunque alcuni dicano, che prima si deue veraméte doleres co unto ciò dico che questo dolore è questa spetie di attrittione, se bene non è sufficiente per se stessa riceuere la gratia, con tutto ciò. mediante il Sacraméto il penitente d'attrito si fà contrito e con la Confessione rice-Nau. ne la gratia. Nauarro c. 1. nu. E. au. 16. & cap. 9. nu. 13. Cadolab. aureo de Attritione nu. 6.

> Ho detto se il penitente conoice, che non si duole, è no detesta il suo peccato come offesa di Dio &c. perche se il penitéte no ha cognitio

ne, e tiene seguro che solo quello suo dolore, e detestatione sia bastante, quantunq; la detestatione non sia sopra ogni detestabile, la confessione sarà validaye sacramento. re non sarà obligato reiterarla, se però l'ignoranza nons -fusse vincibile, & affettata, perche in questo caso, come ho detto sopra, saria la confessione inualida. Toleralib. Tole. 3.cap. 4.

8 Agiungete che se il penitente si duole del peccato sopra ogn'altra cosa inquanto ha offelo Dio, ma non tienes proposito di lasciare il peccato. Questa Attrittione non è sufficiente. Anzi consessandosi senza il proposito peccas &è obligato reiterare la cofessione. Soto in 4 dist. 17.9. Soto. 2.2.5. Henriq.c.2 3.mu.7. Na- Hens. war.man.c.1.num. 36. Rigin, Nau.

Silvestro. 🔾 , 9 E però se vno deliberasse par tosto di peccare, che morire, quelto non è capace diconfessione, ne se li deue. dare l'assolutione, perche no ha il vero propofito in futuro di non peccare; ma se lui col propolito di no peccare stel-

lib. 5. Suarez, & altri contro Suar. Silve.

se perplesso, e dubbitasse di che deue fare, se si vedesse in termineso di peccaro mortal, mente à di perder la vita, di-Nau, ce Nauarro, che si deue assolnere, purche al presente hab bia proposito di non peccare mortalmente, perche non è necessario, che il penitente exedate tenga per certo, che egli no peecherà più mortalmente, si che temere della. sua costanza non è male, è può stare con la contrittione, è col fermo proposito di non peccar più in futuro con la Red. gratia, & aiuto di Dio. Rodriquez p. 1.c.48.concl.7. Tole Zero. to lib. 3. Nauarro vt supra, cap. 1.n.9. Riginal.lib.5.n.37.

Zerola de penit.c.7.q.5.

To Se il penitente detesta il peccato per l'ossesa, che ha fatto a Dio, ma con dolore, impersetto perche non se ne duole sopra ogn'altra cosa. Questa attrictione per se stella il Sacramento, col quale il penitente douenta contritto, e ricene la gratia. Così ancora se il penitente desidera hauer contrittione del suo peccato, e di detestabile, ma non per

,-11.3 3

questo ha tanto dolore del paccato commesso, quanto ne douerebbe hauere per la vera contrictione, ma ha solo vna contrictione imperferta, se questo vi agiunge il sacramento douenta contrito, e riceue la gratia.

11 Mase il peniteure hauesse solo il desiderio di con trittione sensa il suo atto coueniente. Questa attrittione non è sufficiéte per riceuere il Sacramento, ne il suo effetto che è la gratia giustificante, & il perdono de percasi comessi. E la ragione è quella. pche p riceuere il facrameto. & il suo effetto no basta il desiderio di pentirsi del peccato & il defiderio di detestarlo: perche il desiderio di pentirli & il deliderio di detellarlo. non è veramente pentimensos e detestationes E perche ci bisogna necessariamente per riceuere il Sacramento, .& il suo effetto, che il penieence si penra, e che realméte detesta il peccaso. Adunq; quelle non è lufficiente, ne buona attrictione.

Onde saria molt'vtile che il prudente Confessore prima della confessione interro-

Zz 2 gas-

gasse li pennenti, se loro si pentano de lor peccati per hauer offeso Dio, e se hanno Address de la companiente de la constante de l prin percare; perche trouandeli sensa il dolore, o fensa il proposito son si deuono ammettere alla confessione; es però deue il confessore vsar ddigenea: perdifporlisperche fivedanc alduni che primon confession female and dolore, e con pealiero di vendicoifhodi leguien la maleco. -wecfathing, which is Evenoti iconfectore ordonerial file dilli-द्रवेशमार्के संस्कृतिकारी कार्य ति स्वति हुन Dolle differenze che sono tea -colla Contrittione & At-Carsonal in trittiones are land in is in Parito di Libilità A -1 Inche mido differ stalizon .O Signibulone dath mustit bone il -2: Deltar di ferrance est decession Lowne de horrisiones and is . 3 Coche differeza l'astrito rise--i... nethynula, io il comiso. -4. I wooks mode stattried Boffac te decelle di pairantaine an Thousandifferentiates. lascondidationes l zehrrittione, efferido/la contrit--tione per le Ressa sufficiente -dispositione fotocod theore--1.5

fessione in voto a rimettere peecati mortalise à coleguis la gravia & viol che hauelle concrittione de suoi percati, विक्रोसिसमञ्जूष है दियावी मिला देशिक अन्तर firs veremente contrito con pensiero confessario acti por quello se beac moriste Senia consellione laria laium Machaganas siprio districo मेरित एक से बिर्देश मेरिक के प्रियमित है कि से प्रियम के releanliellenneuere il peccato mortale sensa la confes-Mone in anos perenello unq Maiicha peccaro morralistes e-land longuittito diquel per cato de All non il confessa no Log शिविधिव विशासिक विश्वविद्या निविधिक देवा विश्वविद्या निविधिक विषय निविधिक विधिक विषय निविधिक वि Zee totov ni śrdikskieblyp 7602 péréhe flavisito-fonfa la cons fellione non douenta contrito rendered la fota at-के सिर्मित स्थापित के अधिक विकास arte a damar Dianista ettik Platetito unactivante util Sacra-·mentofficedesla guatiasina il votrito che di gia nacoleguli-Magratia, con il Sactameto -11 2 Differinge Australia traces વ્લવ્યક્તિ મામાં માના માના માના માના મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય rene far rednikalteisme kiragildir किल विस्त प्रथी सिकासां ताम केलिक-निहास्त्रीक्षात्र सिराधी अवस्थानिक Micron & december 1982 જો 19 quan-

quanto è offesa di Dio, che nasce dalla virtù del veroamorese carra verlo Dib.ma. l'attritione detesta!il peccato per timore delle pener dell'Inferno, ò per timore della pena del danno, ò per timore di perder la gloria del Paradilo, d perderlagratia; o vero pla briftrezza del pecl cato, quale nasce per viru della penitenzastiche la conrifitione è atto, che nalce dalla virtir dell'amore ye cal rità, e l'attritibhe èlactos che मिन्द्रिति स्थानि स्थानिक स्था ei ne pece minota. La continuione peisse Hellir dispone, le constituisca Il petcatore in grava folocol Sacramento in votosnia l'Am thitioffe floor pidole committee per le neme in pecuarate in द्वीतिविधिरंति शिंडिवरेम्बति हैं। to per virth del Sacramento Teffa giriflifficatos e rivene las ध्रीको के अला है कि तरित है के अपने के विभारित्ररेके इन्हें सामग्री में स्वर्था विभाग के स्वर्था विभाग कि स्वर्था विभाग कि स्वर्था विभाग कि स्वर्था व रेगिरेत खेट्टाक्ष्में एकति । स्वार्थक स्वर्थक । निर्मितः स्ति सीस्म morine समान contesti ne le attrittione es-Hendo dilieili, ne legue che Allando fedice sche l'Attilto M's tontriediche questa com-

tritione non procede 'dall'intrinseco per virtù dell'attribtione, ma viene dall'effrinfeco per virtà del Sacramento. CostSan Form q. 1. de parti- S.To. Bus penlitentiæsatil 3. Valenza Vale. tom. 4. disp. 2. q. 8. Henriquez Hen. lib.4. cap.2/5. Suarez disput. 51 Ping! sett.3. Pitigiano p.2. diff. 141 Molf. 19/2 ar. 6. Molfesio tratt. 7. c. 81 valg. Filliuc.tratt.6.c.4.q. 16. Valer Zeru. Zerola, & altri.

4 L'attrito dunque si fa contrito, quando il penitente firroua con debbita ; e fusticiente attrittione, onde si accosta al Sacramento della Confessione, e mediante l'assoldifone la cramentale con seguisce da Dio la remissione de peccelene liteeue la gratia habituale, per la quale il penitelite Yelfa'ginlisteato, edo tie prant Rdiceus arento douenta contrito s'Etiliquesto modod'attrito è farst contra A de constituir de la distanta de la

Il Suarez affegna altri dui Suar. अवभी में हैं में चेता है। में किल i confined if if faire bear primo è quando di denitente mula il dolore del peccaro, che di dolore imperferto lo fà perfetto. · 37 El'altro equando in pend-

ten-

de peccati da lui commessi de peccati da lui commessi de peccati da lui commessi vi agiuge l'amore verso Dio, e doue prima mediante quel dolore era attrito, se poi vi aggiunge l'amore si sa cotrito. Di maniera che questo no si sa contrito per virtù del sa-cramento, mà perche il dolore impersetto lo sa persetto, e perche alla sua attrittione vi aggiunge l'amore. Suarez disp. s. sett. 3.

## RAGIONAMENTO XXI.

Dell'attrittione in quanto alle sue spetie. Punto Primo.

- 2. Se il dolore del peccate per fine disbonello lia buona astrittione.
- 2 Se il dolore d'alcuni peccati, e d'alcuni no sia vera attrittione.
- 3 8e 6 deue dolere il penisente de peccati, de quali se ne puole scordare.
- 4. Se il dolore del peccato passato per la attrittione deue essere efficace.
- . S. Quale fia la vera attrittione.

6 Se l'attristione naturale bassé per il valore del Sacramen to a per ricquer, la gratiq.

Vantunque ne nostri fa miliari ragionamenti passati habbiamo accennate alcune spetie d'attrittione:nè sono ancora alcun'altresquali pure sono di molta consideratione.

I Come sarebbe à dire. Se vno si dolesse del peccato per qualche fine dishonesto, ò brutto, questa non è vera, nè buona attrictione, mà illecita, e peccaminosa.

2 Vi è secodariamete l'attrittione particolare, che coss-Ac, quando vno hauesse commessi diuersi peccati mortali, e no si dolessede tutti; mà so: lo si pentisse d'alcuni; Come. saria à dire. Se vno si dolesse de i peccati della bestemmia. e non si dolesse de peccati della luffuria, ò d'altri pecca? ti dalui commessi. Questa no è nè vera nè buona attrittione, perche l'attrittione, acciò sia vera,e sia buona, deu'essere vniuersale de tutti i peccati'e che lieua totalmente l'affetto à qualfiuoglia peccato, & escluda affatto ogni volon⊸

lontà di peccare, e quello dolore non puol effere (acciò sia buono) se non vniuersale di rutti i peccati commessi. E la ragione è questa.

Perche se il penitente deresta il peccato, che ne dete-Ra vno, ò più, e non detesta. l'altro, ò non li detesta tutti, dà segno che dell'altri le ne compiace, eli desidera; si che non licua vniuersalmente l'affetto al peccato, restando la volontà ancora attaccata al peccato; Di qui è che il penitente non puole riceuere la gratia, la quale nonentra doue si troua peccato mortale; di maniera, che questa attrittione particolare no basta, perche il dolore per la vera attrittione deu'essere vniuersale, è generale di tutti li peccati mortali.

3 E però ne segue, che se il penitente dopò hauer fatta l'esame della sua conscienza, se si scorderà d'alcuni peccati mortali, e folo si dolerà de peccati recordati, senza dolersi de peccati de quali si è poffuto scordare. Questa attrittione non è valida, perche no è vniuerfale de tutti i peceati, e però non solo il dolore, e detestatione deu'essere de peccati ricordati, mà anco de scordati, se sono mortali. Si che per sigurezza deue il penitente detestare in vniuerfale tutti i peccati. E è bene. che il penitente dopò hauer fatta l'esame della sua conscienza, che si doglia vniuersalmente di tutti i peccati, tanto tornati à memoria, quãto le alcuni le li fussero scordati, ò vero che nel principio, à nel mezzo, à nel fine dell'esamine detesta voiverfalmente tutti i peccati conproposito di non commetterli più per l'auenire. Coninch. Coni. de penit.disp.2.dub.2.nu.13: Nau. concl. 1. Nauar.c. 1.n.22.

Terzo vi è la attrittione inefficace, & è quando il penirente si duole del peccato da kui commesso, mà non tiene il propolito assolutodi non più peccare per l'auenire. Come sarebbe à dire, quando v. g. vn peccator carnale, ò altro fimil peccatore, quale si pense del peccato da lui commessomà non per questo riene il fermo, & affoluto proposito di lasciare quel suo peccatosò la cattina pratticasonde retiene in se vna certa velleità

leità di peccare, e non peccare di la ciare, e non la sciare quella cattina prattica, Questanon è buonn, nè vera at trittiones perche l'attrittiones acciò sia buona deu essere efficace, echenon includa non solo la velleità, mà che assolutamente escluda la volontà di no peccare per l'auenire. E lo cauo dal Concilio di

Trento in quelle parole, Qui

voluntatem peccandi excludat. E vuol dire che il dolore del peccato passato dene affatto escludere la volontà di peccare per l'auenire; onde repuin gna che col dolore vi refta-" z ancora qualche volontà di peccare, come si troua nella. Velleità. Perche se benè il penitente tiene dolore del peccato, con tutto ciò se vinesta la sola Velleità di non. peccare, non esclude l'assoluto propolito nella volontà di non più peccare; Onde la vo-

lota di peccarese la volotà dinő peccare come è la velleità. non è difficoltà, dice Suarez, Suar. che possono stare assime . Adunque questa attritione non è essicace, e per consequenza non è sufficiente per il Sacramento della penitenza. E lo

prouo con questa ragione.

La Contessioneracció sia buona deue affatto escludere il proposito di voler di nuguo tornar al peccato, e leuare l'attuale copiaceza del pecca to. E perche il proposito, è copiacenza del peccato puol stare con la Velleità. Ondes questi dui atti, compracenzae Velleità non fono repugnatistrà di loro, e possano stare assieme. Adunque questa attrittique è inefficace, e per cor sequenza non è sufficiente, per il Sacramento, e così tengano Gabrielidist. 17.9.1.a. 1. Gab. dub.2, Adrian q.5. de Confe. Adri. Gio. Mag. dift. 17. q.g. Pietra Med. Soto lett. 3. de Confes. Media Suar. na Cod.de Conf. q.de Confel ficta iteranda, Suarez dil. 20. lett. 4.

re, e detestatione del peccato passato deue essere essicace, acciò l'attrittione sia valida; e vuuol dire che con il doloresla volotà includa il propofito affoluto di non voler più peccare per l'auenire, e così si caua dal Concilio di Trento, Con. qual dice come hò accennato di sopra, che la volontà nella detestatione, e dolore,

4 Di maniera che il dolo-

del peccato deue affatto escludere la volotà di peccare.

Onde l'attrittione inefficate non esclude assolutamente la volontà di peccare, e la ragione è questa. Perche quel dolor del peccato, che non è essicace non leua l'affetto al peccato; si che quando ci restal'affetto al peccato, li resta ancora, moralmente parlando il desiderio di peccare. Adunque mentre che il peccato non si retratta esticacemente per la detestatione efficace, la quale includa almeno virtualmente il proposito in futuro di non più peccare, quell'attrittione non è efficace, e consequentemente non Soto: è sufficiéte. Soto in 4. dist. 17. q.2.art.5. Henriquez cap.23.

ne Siluestro su d'altro parere.

5 Dico dunque che la vera attrittione, è l'attrittione, soprauaturale, la quale viene da impulso del Spirito Santo. Et è di due sorte. Vna quando si muoue il peccatore alla detestatione del peccato, per la buuttezza dello stesso per-

num.7. Nauarro Man. cap. 1.

de penit.disp.5.q.5.p.3.se be

Bon. num. 36. Riginal. lib. 5. nu. 77.

Silu. Suar. disp.5.sett. 1.n.2.Bona.

cato, ò in quanto col peccato. è offeso Dio, à in quanto il peccato è cattiuo, ò in quanto il peccato, è causa del ma. le per esser cosa mala ; onde da queste considerationi s'induce il penitente à detestare efficacemente il peccato, con assoluto proposito di non più peccare per l'auenire.O veramente secondo. Quando il penitente detesta il peccato per timore dell'inferno, ò d'al tre pene, per il qual timore si duole e detesta il peccato con speranza di conseguire Bell. la gloria dél Paradiso. Co-Filli. minch.disp. 1. de penit.nu. 21. Suar. e disp.4.dub.5. num.37. Bel. Cam. larm. de penit. lib.2. cap. 17. Zeru. Filliuc.tratt.6.cap.7.q.7.Suarez, Camerora, Zerola, &c.

Di maniera, che per riceuere il Sacramento della penitenza, e conseguir il suo
frutto, ch'è la gratia giustificante vi è necessaria l'attrittione sopranaturale, essicace, con.
& vniuersale, come si caua dal Tren.
Concilio di Trento sess. 14.
cap.4.e communemente tengano la magior parte de DD.

6 Se bene Soto dist. 18.q. 3. e molti altri nominati dal Suarez disp. 5. sess. 1.nu. 4. di-

Aaa co-

Ho:

Nau. Rigi.

cono, che basta l'attrittiones haturalescon tutto ciò; dicos che l'attritti one naturale basta per il val ore del Sacraméto, mà non già per il frutto della gratia. Siche per riceuer il Sacraméto có frutto vi è no cessaria l'attritione sopranatu rale, vniuerfale, & efficace; per che questa è l'attrittione proportionata alla forma, che si deue introdurre, che è la gratía, quale totalmente esclude l'affetto del peccato:onde per riceuere il Sacramento confrutto si ricerca l'attrittione proportionata alla gratia, che escluda affatto l'affetto ne del peccato, & includa la speranza del perdono, e perche la gratia è cosa sopranaturale, adunque anco l'attrittione deue essere sopranaturale, che venga per motiuo del Rigi Spirito Santo. Riginald. lib.5. num.4. e 41. Valeza tom. 4. Bell disp.7. q.8.p.4. Zerola de pçnicentia cap.6.art.7. concl.1. Bellarmino de penit.lib.2.c.8 p.1.& altri.

Del tempo nel quale è tenuto il peccatore à dolersi del peccato mortale.

Punto H.

- In chesempo deue il peccatore pentirs, e detestare il pec-
- 2 Se il penitente, sa obligato à pensirs subbito del peccato da lui commesso.
- 3 Se il peccatare è obligato à pentirh del fuo peccato ogni wolta, she se ne ricorda.
- 4 In che sempo è obligate à pentirs.
- 5 Se il peccatore deue pentirhi del peccato nell'amminifirar alcun Sacramento.
- 6 Se il doler si de peccati solo per timor dell'Inferno sia sufficiente attrittione.

Opò che l'huomo he commesso alcun peccato mortale, non douerie tardare il peccatore à cercar il rimedio con la penitenza; perche come dice San Gressorio su Ezechiel homust:

Quel peccato, che non si scarcella per la penitenza, tira à commetterne un altro. Peccatam quod mon per penitentiam

no deletur, suo pondere ad alind trabit, &c.

il Ma quando fia obligato il peccatore à pentirfi, e deteftare il peccato mortale, dopò hauerlo commesso per no commetter nuouo peccato. Alcuni han detto, tra quali
Ales. Ales. de Ales p.4, q. 66. Rictardo dist. 14. nu. 9. Paludano dist. 17. q. t. ar. 3. che ogni vol ta che li peccati mortali vengano à memoria, come di nuo

fene, e detestarli.

Questa opinione mi par
troppo rigorosa, perche così
ne seguiria, che quel pecca-

uo si hauessero à commettere

è obligato l'huomo fotto pena di nuouo peccato à doler-

tore dopò hauer commesso vn peccato mortale, e che stà

vn'anno dopò à confessars, che solo per venirli à memo-

ria quel peccato, commetteria vna gran moltitudine de-

peccati.

2 É però è più probabile l'opinione d'alcuni altri, quali dicono che non è necessario dolersene subbito; quantunque se ne ricorda spessevolte, perche non essendoci in questo alcun precetto, che lo comanda, ne meno ci è tal

obligatione. Et il precetto della Concrittione essendo affirmativo non obliga sempre, ma in certi tempi, comes vedremo qui appreño. Nondimeno non si puol negare, che questo è buonissimo . & ottimo configlio; perche quáto più presto la persona si péte del peccato, tanto più presto torna alla gratia, & alla. protettione di Dio, che è cosa santa, e desiderabile. E però saria molt'vrile, che subbito comesso il peccato l'huomo se ne pentisse, perche non sà quello, che puole accadere alla vita sua: Et il non petirsi subbito, è cosa mala, perche sin tanto che la persona. non si péte del peccato mortale, gia commesso, stà in disgratia di Dio, e lo star in sua disgratia è cosa molto pericolosa; perche puol venire alla sprouista vna morte subbitanea, come si è veduto molte volte, che ne anche il peccatore ha ottenuto tanto tempo di potersi confessare, e trouadosi quel pouero pec catore sensa contrittione del suo peccato mortale, l'anima sua per quella tardanza, n'è restata dannata. Per questo Aaa

la scrittura tanto ci ammonisce nell'Ecclesiast al 5. Non. tardare di giorno in giorno à: convertitti al Signore, Non sardes converti ad Dominum, 💁 ne differas de die in diem , subiso enim veniet ira illius, & in. sempore vindicia disperdes se.

3 E bene obligato il peccatore in quel tempo che se ricorda del peccato non copiacersene, onde quando végano li peccati à memoria có tentatione di cascarci di nuono basta che la persona non se ne compiaccia, ne li dia il suo cosenso, ma più tosto che li ributta dalla sua mento. Gaet.tom.1.q.de cont.Medi-Med. na de penit.tract. 1. q.6. Soto

Soto dist. 17.q. 2.a.6. Adriano de Adr. Nau. confessin 4.q.3. Nauarro e.1 nu.28. & 29.

> 4 Il tépo nel qual il penitente è obligato à pentirli del peccato mortale , è quando l'huomo si troua in vn granpericolo della propria vita, come sarebbe v.g.per vna infirmità di febre acuta, ò tempo di pette, ò vero in pericolo di naufragio; ò quando si trouasse in guerra per darsi l'assalto, ò venire à battaglia, & ogni volta che si trouasse in

fimili pericoli per perder la vita, onde non hauendo il peccatore copia di Confessore, è tenutoà detestare, e dolersi di quel suo peccato, & hauerne contrittione. E questa è la comune opinione di Theologi seguitata anco da moderni. Toleto lib. 3. cap. 5. Tole. nu.4. Medina tratt. 1. de pe- Cano nit. q. 6. Melchior Cano de Soto: penit. p.4. ar. 2. Soto dist. 1 7. Scoto q.2.ar.6. Nauarro c.1.nu.2/. Scoto in 4. dist. 17.q.1. Secondo è tenuto la persona à dolersi del peccato mortale, diceil Nauarro có alcuni altri; quando vna Città, ò Republica fi troua in qualche gran tribulatione, ò necessità, e volendo il popolo ricorrere al diuino agiuto per placar l'ira, e lo sdegno di Dio, douendo tutto il popolo concorrere al beneficio publico, anche il peccatore è obligato à cδuenire con la moltitudine; وب perche Peccatores Deus non exaudit. Però deue il peccatore dolerlise detestare it suo peccaro per ottenere insieme con la moltitudine quella gratia, che il populo domanda. Nauarro c. 1. num. 27. Pie- Soto. tro Soto de peni.c. 13. Adrig. Adri.

no in 4. quæst. 3.

E se bene questa opinione, è molto pia, e probabile Suar, dice il Suarez. Non per questo è così sigura, perche le qualsiuoglia peccatore in tale occasione fosse obligato all'atto della contrittione, ne seguiria che il peccatore colpabilmente non contenédosi in quel tempo, che facesse nuouo peccato mortale, ilche non è così probabile, perche nő vi è Canone, ò alcun precetto, che obliga il peccatore in tal occasione alla contrittione, e però ne segue che questo mezzo non è sempre necessario; Et Iddio non concede folamente le sue gratie per virtù dell'orationi, ma anco per virtù della sua infinita misericordia. Onde se bene si dice, che Deus peccatores non exaud s. Nondimeno si hà da presumere che nella. comunità sempre vi saranno alcuni giusti. Di maniera che vnita l'oratione de peccatori con quella de Giusti, Iddid per sua infinita bontà nello stesso tempo, che esaudisce li giusti, esaudisce anco li pec catori. E questa parche sia la più sieura, e più probabile

opinione, seguira dalla magingior parte de DD. Suarez dis. Suar. 5. sess. Tertius ca- Bon. sus, Bonacino disp. 5. q. 5. sett. Vasq. 1. punt. 2. num. 6. Vasquez de: penit. q. 86. ar. 2. dub. 6. Filliu. tratt. 6. c. 8. q. 9.

3 Terzo è obligato il peccatore à pentirsi del peccato mortale ogni volta, che deue riceuere, ò amministrar alcun Sacramento, perche nell'amministrar, ò riceuere qualche Sacramento in peccato mortale, dice il Nauarro, che sà Naui ingiuria à quel Sacramento, che lo tratta indegnamente, col peccato mortale.

Ben vero, che per riceuere il Sacramento della penitenzase del Battesmo ne gl'adulti basta vna generale attrit- S.To. tione, come dice San Tom. 3. p.q.79.ar.3.ad 2.& in q.8. ar. 4.ad 2.E la ragione è questa, perche à questi due sacraméti si và per riceuere la vita spirituale, la quale consiste nella gratia; adunque nonpecca quello, che riccue alcuno di questi due sacraméti con la fola attrittione senza la gratia, perche in essi sacramenti riceue la stessa gratiaquale come dice il Conc.

Con. di Trento dona la vita spiri-

6 Se alcuno adulto rice-« uesse il Sacramento del Battesmo, ò della penitenza, e si dolesse de suoi peccati solamente per le pene dell'infernose dicesse tra se stesso cons atto politiuo, le non vi fussero queste pene non mi rincrescerebbe hauer offeso Dio à quello non li si douerebbe dare il Battesmo, nè à questo l'assolutione, perche questo dolore non è vera attrittione, e non è bastante per riceuere li Sacramenti, come altre vol. te habbiamo veduto.

Aggiunge il Toleto, che anche sia obligato ogni volta che l'huomo si troua in vnagraue tentatione, con pericolo quasi certo di commettere qualche gran peccato, che sacilmente quello, che si troua in peccato mortale ci potrebbe cascare, e però è obligato à dolersi di quel peccato comesso per non cascare anco role. nell'altro. Toleto lib.3.cap.5. seguito da altri DD.

Del penirente come si possafare d'attrito contrito. Punto III.

- guali attrittioni stano, ò non stano sufficiente dispossione per riceuer il perdono de mortali.
- 2 Se il penitente in virtà dell'attrittione, di attrito si facciacontrito.
- 3 Se basta al penitente, che li rincresca di non bauere sufficiente dolore del peccato:
- 4 Se l'attrittione sia sufficiente per se stessa senza il Sacramento à scancellar li peccati veniali.
- 5 In che modo l'astrittione per timor dell'inferno è sufficiente dispositione per giustificar il peccatore.
- 6 Se l'attrittione debba precedere, à sta bastante hauerla... nella Confessione.
- Gni volta che manca alcuna delle coditioni, quali si ricercano per la vera detestatione non puol essere se non impersetta contrittione, quale da DD. si chiama attrittione. Onde sevno si dolerà del peccato, no perche sia offesa di Dio, mà per-

percheil peccato li fu caula di qualche danno nella robbasò nella vitasò nell'honore; ò vero non detesta il peccato fopra ogni detestabile; ò vero non hà quel fermo proposito di non più peccare per l'auenire, ò vero non si pente di tutti li peccati mortali da lui commessisquale si sia di queste attrittioni non è bastante di far che il penitente d'attrito si faccia contrito; perchenessina delle dette attrittioni èsufficiente dispositione per riceuere il perdono de peccati mortali,ò per esser capace dell'assolutione sacramentale, e riceuer la gratia.

2 Quel peccatore d'attrito si fà contrito, quale mentre s'accosta al sacramento della penitenza con quella attrittione, la quale è sufficiente dolore,& è vera detestatione per esser capace dell'assolutione, come habbiamo demostrato sopra; mediante quella assolutione egli douenta contrito, e così si dice, che l'atrrito douenta contrito. Di maniera che il penitente te accostandosi alla Confessione con la debbita attritrione, in virtù della assolutio. tione sacramentale, che egli

riceue dal Sacerdote conseguisce da Dio la remissione de peccati, e riceue la gratia habbituale giustificante, per la quale il peccatore penitente si giustifica, e questo è farsi d'attrito contrito.

3 Aggiungo quello che dice il Nauarro, che vno per farsi d'attrito contrito per virtù del Sacramento basta, che col pentimento del peccato, li rincresca non hauerne sufficiente dolore. E questa è vna dottrina di molta consolatione per li penitenti;perche se bene quest'atto non è bastante ad vno per hauer formalmente contrittione, basta per hauerne attrittione, con la quale il penitente puol essere assoluto. Il che si hà da intendere in caso, che il penitente habbia formalmente attrirtione, perche ogni volta che la persona hauerà vero dolodel pescato commesso, & il dolore sarà acommpagnato con vn'atto assoluto, che li rincresce hauer offeso Dio,se ben questo rincrescimento non è bastante per la contrittione, non dimeno basta per l'attrittione sufficiente per riceuere il sacramento dell'asfolutione; E così il penitente di attrito si puol sar contrito. Questa è dottrina del Nauar. cap. 1. num. 22. e la caua da. S.To. San Tomaso e San Bonauens.Bo.

4 Se l'attrittione sia sufficiente da se stessa senza il Sacramento della penitenza à scancellare li peccati veniali, si deue notar che.

Se il penitente si troua in peccato mortale non basta la fola attrittione, perche ci vuole il Sacramento; mà se il penitente stà in gratia senza alcun peccato mortale basta la sola attrittione sopranaturale per scancellar li peccati veniali, e la ragione è questa, perche essendo quello, chenon ha peccato mortale, giusto, & amico di Dio, mentre si pente de peccati veniali; con volontà di non più commetterlise con speranza del perdono, ancorche sia mosso al pentimeto per timor dell'in. ferno, ò dell'indignità de pec cati; non dimeno mentre sa atto di penitenza toglie tutti i peccati veniali, de quali egli si pente. Tanto più che essendo quell'atto di huomo giu-. sto, & amico di Dio, merita.

almeno de congruo il perdo no de quei peccati veniali, il che non merita chi stà in peccato mortale per essere inimico di Dio.

5 Per finire questi ragionaméti sopra la materia della contrittione, & attrittione, e prima parte del facramento. della penitéza. Dico che l'attrittione della quale ragiona il Concilio di Trento sess. Con. 14. c.4. è vn dolore del pec- Trid. cato commesso, quale nasce dal timor dell'infernosò dalla bruttezza del peccato; e se ben questo dolore il Concilio lo chiama contrittione imperfetta, ò attrittione, con tutto ciò se questo dolore esclude la volontà di peccare, & il penitente hauerà speranza del perdono de suoi peccati, quatunque questa attrittione per se stessa senza il sacramento della Confessione non sia bastante à giustificar il peccatore, non dimeno dispone il penitente (come dice il Concilio) ad impetrar la gratia nel Sacramento della penitenza, ancorehe il penitente fappia che questo suo dolore è attrittione, e che lui solamente è attritose non co-

trito. Di modo se il penitento mosso dal timor dell'Inferno ò vero dalla bruttezza del peccaso si duole, è cessa di peccale, con speranza di ottenere perdono, e virtualméte,& implicitamente si duole del peccato per hauer offeso Dio, questa attrittione così sopranacurale dispone il penitente ad impetrar la gratia nel sacramento della penitenza, come dice il Concilio nel luoco sopracitato.

Mà il penitente se solo si duole del peccato per timore delle pene dell'Inferno, di modo che se non fussero queste pene non cesseria il peccatore dal peccare, questo non solo non riceue la gratia, e perdono de peccati; mà pecca di nuono, e non è capace dell'assolutione, perche l'animo suo saria di continuare nel peccaro, e se non pecca, non pecca per timor del castigo; si che vi manca il propolito.

6 Se l'attrittione debba essere auanti, ò nella stessa. Confessione, ò vero dopò. Dico breuemente che saria bene, che il dolore, e detestatione de peccati antecedesse la

Confessione, perche il dolos, re deue essere causa della Coni. Confessione, Coninch. disp., 4.dub.6.n.4.concl. 2.

Contutto ciò quantunque. il dolore sia nella stessa Confessione, purche anteceda l'assolutione, & il penitente si doglia de peccati confessati, ò che ne domanda l'assolutione, questo solo è bastante per il Sacramento, Diana de Dian facr.tratt.4. resol.134. Bona-Bona cino de Sacr. disp. 5. qu. 432 num.18.

Deue bene l'attrittione esser generale, come si è detto di sopra, perche se il penitente si duole di alcuni peccati,e d'alcuni nò, essendo l'attrittione materia necessaria della penitenza, come dice il Concilio di Fiorenza, e Goncilio Cond di Trento, quali mentre asse- Tridi gnano la parte materiale della penitenza, apertamente parlano della detestatione formale; onde mentre la detestatione è solo d'alcuni peccati, e d'alcuni nò, la Confesfio farà nulla, & inualida; أونى أ però l'ignoranza inuincibile, ò l'inauertenza incolpabile non lo scusasse, perche in. questo caso saria valida la

B'b b

Coa.

Confessione, mà quel penitéte, se venisse in cognitione del suo errore saria tenuto di nuono à Cofessare quei peccati, de quali non hebbe la vera attrittione.

Perche fi come nella Confessione, quando si lassa vn. peccato mortale per scordaza incolpabile è valida quella Confessione, quantunque materialmente la Confessione non sia intiera; come lo vedremo, nel suo luoco: Così ancora la Confessione fatta. nella quale alcun peccato fu confessato senza la debbita attrittione, è valida, quantunque l'attrittione non su vniuerfale, perche quel difetto fu cagionato dall'ignoranza; inuincibile, ò dall'inquertenza inculpabile, e però doueria sempre il penitenze hauere dolore vniuersale di tuttili peccati commessi così confusamente, che così l'attrittione si estenderia generalmente Sagr. à tutti i peccati. Suarez disp. 20.lett.3.

RAGIONAMENTO XXII.

Della Confessione Sacramétale, seconda parte del Sacramento della penitenza. Punto I.

- 1 Quali cose stano essentiali al penitente per esser giustiscato.
- 2 Che cosa sia Confessione Sacramentale.
- 3 Perché la Consessione A chiama voluntaria accusatione.
- 4. Se la Confessione di necessità B deue fare secretamente.
- 5 Se la Confessione Sacramentale si puol fare ad altri, che al Sacerdote.
- 6 De quali opere si deue accusare il penitente nella Confessione.

7 Se il peritente puol trattar col Confessore delle sue buone opere.

Se faria Confessione, che il penitente trattasse d'indurre il Confessore à congiura.

D've cose sono essentiali al penitente per esser giustificato, e riceuer da Dio il perdono de suoi peccati

cati, vna interna la primà, e Valera esterna la seconda:l'inrerna è la contrittione, quale per esser dolore dell'animo, che viene dall'interno del cuore si chiama:atto interno, & è la prima parte del Sacramento della penitenza di cui habbiamo ragionato; l'altra esterna, e questa è la Confessione, quale perche si sa auanti al Sacerdote per ottener l'assolutione Sacramentale 6 chiama atto esterno. & è la seconda parte del Sacramento della Penitenza, e di questa ragionaremo hora. E se bene la Confessione vien descritta da Teologi conqualche varietà di parole; no dimeno in sustanza tutti conuegano,e sono del medesmo parere.

2 Dico dunque che la. Confessione, è vna accusatione secreta, fatta al Sacerdote de proprij peccati, per ortenerne la remissione mediante l'assolutione sacramentale. E cosi vien descritta ancora dalla magior parte de Teologi. S.To. San Tom.in 4. dist. 17.q.3.a.2. Suarez disp. 21. sett. 1. Rigin. Soto. lib.6.nu.5. Soto in 4. dist. 18. q.2.ar.1. Valen.tom.4.disp.7. 7.q.9.p.1. E communemente da altri DD.

3 Questa diffinitione contiene diuerse particole, les quali l'anderemo breuemente esaminando, principalmete dico che la Confessione è vna voluntaria accusationes. perche il penitente deue con qualche atto esteriore voluntariamente far conoscere al Confessore li suoi peccatisacciò il Confessore li possa dar la forma dell'assolutione; perche se il penitente stesse auxti al Confessore senza parlare,ò senza far altri atti esteriori per manifestar li suoi peccativi mancheria la debbita materia della Confessione,&il Confessore non vi potria introdurre la debbita. forma, si che questa non potria essere vera Confessione.

4 Secondo dicesi(secreta) non già che necessariamente la Confessione si debba far secretamente e non facendosi secreta la Confessione non sia valida; mà si dice secreta, perche nessuno puol esser a-Aretto à confessar li suoi peccati publicamente, come n'amonisce il Concilio di Tren- Trid. so sess. 14.c. 5.de Conf.

ВЬЬ O vc-

Rigi

O veramente secreta, per-S.Th. che come vogliano San Tom. Alil Scoto, & Alei de Alei la Co. fessione non si puol fare per carta, ò per mandato, ancorche fusse in caso di necessità, e la ragione è questa, perche potrebbe esser che prima che arriuasse il messo il penitente fusse morto, à fasse pentito, à che hauesse commessi altri peccati mortali, e così fù decretato da Clemente VIII. è condennata la opinione contraria alli 20. di Giugno nel 1603.

5 Terzo dicesi fatta al Saserdote, perche il vero ministro del Sacramento della Confessione, è il Sacerdote come comanda il Cap. Omnis viriusque semus, &c. Epiù Con. volte il Concilio di Trento Tren. sess. 14.cap. 6.8 Can. 10. Onde la Confessione fatta à vn laico, ò veramente al Chierico che non sia Sacerdote qua tunque sia fatta secretamente de peccari non puol esser vera Confessione Sacramentale nè necessaria, nè il penitente sadissa al precetto del-Nau. la Chiesa. Nauarr. cap.2.n.4. & cap,21.nu.41. E la ragione è questa, perche la Confessione si fa pet ottener la remission de peccati median; te l'assolutione Sacramenta: le, la quale non la puot dare altro, che il Sacerdore: E folo al Sacerdote fi aspetta aministrare nel Sacramento della Confessione: come consta nel Con. Concilio di Trento sess. 14. cap.6.

Onde Christo, solo à Sa. cerdoti diede questa authorità, e prima instituì li suoi Apostoli Sacerdoti quando li disse Accipite Spiritum saucita E dopò li diede questa authorità disciorre e di ligare mediante l'assolutione quado li disse Quesunque alligaueritis Super terram erunt tigata, 6:12 Calo, o quecunque solverites super terram erunt foluta, & in calo. Matt. 18.

6 Quarto dicesi De peccati, perche il penkente non si deue accusare dell'opere buone, ò delle sue virtù, ma solo de peccati, perche solo i peccati, e non le virtu, ò le buone opere sono materia. della Confessione. Et è cosachiara, che il penitente non si confessa per essere assoluto delle virtu, è delle buone opere sue, adunque il peni-

ten-

tete deue folo accusare quello, che concerne alla materia della Confessione, che sono solo i peccati, è non le buone opere, ò virtù.

Fanno male quelli, che nel principio della cofessione cominciano à dire. Io non hò robba d'altri, nó m'intrigo de fatti d'altri;Digiuno il Sabbato à honore della Madonna è simili, &c. Questo non è accusare li suoi peccati, ma più tosto scolparsiscome fece il Fariseo, che entrato nel Tempios&acostatosi à Christo, cominciò à racontare le sue virtu. Deus gratias ago tibi, quia non sum sicut ceteri bomină. raptores, insufti, adulteri, velut bic publicanus; e confessarsi delle sue buone opere, leiuno bis in Sabbato, decimas dò omnium qua possideo. Onde Christo vedendo, che questa Confessione era per iattanza, e per superbia ne fece di lui poco cóto. E il Publicano, che A loge Rabat, & nolehat, nec ocu los ad caluleuare, sed percutiebat pellus suum, e confessando d'esser peccatore. Deus propizius esto mibi peccasori, ne fece molta stima, perche questo eofessò li suoi peccati: Christo lo giustificò perdonandoli le sue colpe, & il Fariseo lo condannò riprendédolo della sua superbia è iattanza.. Dien vobis descendis bie iustificatus in domum suam ab ille, &c.Luca 18.

Deue dunque il penitente dire li peccati, che ha fatto e no le virtù, ò sue bone opere, perche così è vn perdimento di tempo seza alcuna vtilità.

7 Puol bene il penitente trattar col Confessore delle opere buone, e delle sue virtù, e da lui congliarn per sapere il modo di bene adoprarsi in quelle, per non essere ingannato dal Demonio. Ma dico, che non si deuono raccontar le buone opere, ò virtù nella confessione, perche quelle non sono materia della confessione; e raccotandole puol essere, che alle volte il penitente lo faccia per iattanza, e doue deue andare per ottenere la gratia del Sacramento, si mette à risico di commettere vn peccato.

pella confessione no si deuono raccotare i peccati alieni, mail penitente deue solo accusar li suoi peccati. E però fanfanno molto male quelli, che si vauno à confessare, e subbito incolpano il marito la moglic, la moglie il marito, il seruo il patrone, e la serua la patrona, onde raccotano i difetti di questo, e di quello. Non è buona cofessione, perche si deuono raccotare i difetti, e peccati proprij, e non

quelli de gl'altri.

Vero che se il dire i mancamenti,ò peccati d'altri nella confessione nasce da ignoraza inuincibile, ò da simplieità non è gran male, ma le nasce da odio,ò per ricoprire li peccati proprij, questo è graue peccato; Come anco se nasce che il penitente si và à confessare senza hauer esaminata la sua coscieza, onde per questo dice quello, che li viene à bocca, e facilmente si scorda de proprij peccati, ò vero non li confessa come si deuono confessare, ilche non puol effer se non peccato grau.

6 Dicesi (per ottenere la remissione sacrametale) Perche il sine e l'essetto della confessione sacramentale, è per rimettere i peccati. Onde se il penitente nella cosessio-

ne hauesse altra pretendenza che esser assoluto de suoi peccati non sarrebbe confessione sacramentale.

8 Anzi se il penitete si andasse à confessare con cattiua intentione d'introdurre il cofessore in qualche congiura, ò per prouocarlo, e tirarloà qualche gran male, e ciò lo facesse in confessione, pensan do che il Confessore non lo possa riuelare; perche glie lo dice in confessione. Costui se inganneria, perche questa nó saria confessione saciamentale,ma più tosto ingano,e malitia, ò subbornatione, e nonessendo confessione sacramétale, non si contiene sotto sigillo di confessione, come lo vedremo distintamente inaltro luoco.

Delle conditioni, che si ricercano per fare vna buona confessione sacramentale. Punto II.

- 2 Quante siano le conditioni afsignate per far buona confessione.
- 2 Se susse le conditioni assignate Bano necessarie per la confes-

Affione.

3 In che mode la confessione deue effer semplice.

4 Sienecessario ebe la confessione sa bumile.

s In che modo la confessione deue esser pura.

6 Se pecca il penitente nelstener dui Confessori per manteners con l'ordinario inbuona fama.

7 In che modo la confessione deue effer fedele.

8 Se per accusar maggior nume re de peccati mortali commessi sia valida la confes. frome.

9 Se il dir bugia nella confessione sa peccato mortale.

To In che modo il peccato ueniale si fa materia necessaria nella confessione.

11 Se il peccato mortale dubbio bauerlo commeso si possa. accusarlo asolutamente.

12 Se il penitente puole negare bauer commeso un peccato mortale da lui confessato.

13 Se le circostanze, che agranano, d sminuiscano il peccato si deuono accusare.

DA In che modo la confessione dene effer frequente.

15 In she modo la confessione deue effer nuda.

16 Se è peccaso confessare con parole dubbie, è equiuocbe.

17 In che mode la confessione deue effer discreța.

18 Se il penitente deue eleggere Confessore idoneo, e di buo. na vita.

19 In che medo la Confessione dene effer libera.

20 Se li Padri, è Patroni deuono forzare gli filioli, ò lor serui à confessar s.

2 I Si è bene che li figliuoli, ò serue hi confessano doue la ma dre, ò patrona.

22 In che modo deue la confeshone effer vereconda.

23 Come si deue reggere il Confessore con il penitente.

C Edici conditioni sono communemente assignate da DD. tanto antichi, come moderni; San Tom.in. S.To. 4. dift. 17. q. 3. art. 4. S. Anton. Nau. 3.p.tit. 14.cap. 1. & 2. Nauarr. Gaet. Man. cap.2. num. 5. Gaetano in summ.e la maggior parte d'Autori. Per la buona e perfettà Confessione sacramentale è tutte si contengano in questi quattro versi.

Sit simplex, bumilis confessio, pura, fidelis, Atque frequens, nudaso discreta, libens verecudas

In-

Integrassecreta , & lacrimabilis, acceierata,

Fortis, & accusans, & Biparere parata.

- . 2 Quantunque da DD. 🛭 assegnano in questi versi sedeci conditioni per la buona Confessione. Non per questo tutte sono necessarie per la Confessione, sono bene molt'vtili per riceuere l'effetto del Sacramento della Confessione, e però tutte succintamente l'anderemo esaminando.
- 3 Princilpalmente la Cofessione deue esser semplice, perche il penitente non deue confessare le circonstanze impertinenti, mà deue accufare il suo peccato sempliceméte si è mortale, come mortale, se veniale, come veniale, Ienza raccontare historie, ò conti impertinenti, che alle volte seruano più tosto per palesare i peccati d'altri che li proprij. E però dice S. Tom. dist.17. qu.3. che all'hora la Confessione, e semplice quádo non hà ne troppo, nè souerchie parole; Ela ragione è questa, perche se il penitente puol esser inteso con poche parole, perche tante dicerie,

che rompano il capo al pouero Confessore di più impediscano gl'altri, che non si possono contessare ?

Altri dicono che all'hora è semplice la confessione, quado il penitente si storza di manitestarchiaramente i suoj peccati, acciò che facilmente il Confessore intenda il numero, e le spetie aggrauanti del peccato, e che possa giudicare la sua grauezza.

Onde dice il Gaetano in fomma che peccano quelli, quali con artificio di parole raccotano i lor peccati, chealle volte il Confessore, non puol conoscere, se quel peccato è mortale, ò veniale. Questa conditione quantunque sia vtile, non per questoè necessaria. Perche ne seguiria, che quelli che sono prolissi nella confessione, la loro confessione fusse inualida, il che no si deue dire. Nauar.cap.fratres num. 10.Hen- Rigi. riquez lib.5.cap.3.num.2.Ri-Ping. ginald.lib.6.num.62.Pitigiano p.2.dist. 17.q. vnica ar. 10. & altri.

4 Secondo la Confessione deue essere Humile. Perche il penitente deue rico-

no-

noscere la sua bassezza, è miseria, stimandosi lindegno di perdono, è reo, di gastigo ha-" uendo tâte volte offeso il suo Signore dal quale ha riceuti tanti beneficii , è però si deue humiliare anco esternamente inginocchiandosi apiedi del Confessore, in segno che lui cerca perdono è misericordia de suoi peccati. Onde se alcuno senza ne-

cessità non facesse queste humiliationi, non faria altro che peccato veniale. Bonacino disp.5.quæst.5.sess.2.p.2.\$.2. prop.2. E però questa conditione così spiegata non è necessaria, perche si puole il penitente confessare senza que. sta conditione Nauar. vt su-Rigi. Pitig. pra num. 11. Riginaldo, Pitigiaro vt supra; Zerola in praxi de penitentia c. 11. q. 17. & altri.

Nau.

5 Terzo la confessione deue essere. Pura perche la confessione si deue far puramente con speranza di riceuere perdono de suoi peccati, e reconciliarsi con Iddio.

E però non deue andare il penitente al confessore, come soglian fare alcuni poueri, che per far sapere al confes-

fore la lor miseria, si vanno a confessare per interesse, è per cauare dal confessore alcuna cosa, ò per esser da lui aiutati, è fauoriti in qualche lor negotio.

Perche se la confessione si farà per qualche interesse, ò fine, che sia peccato mortale, la confessione sarà inualida. peccaminosa, è reiterabile.

Ma se il fine del penitente farà per qualche vana intentione, quale solo sarà peccato veniale, la confessione sarà valida, è fruttuosa; perche la causa principale per la quale si muoue il penitente a confessarsi è per riceuere l'assolutione de suoi peccati; onde il fine della vana intentione. che è fine secondario, non esclude il fine principale; per il quale il penitente si confessas adunque la confessione sarà valida, e fruttuosa, è la ragione è questa.

Perche il fine secondario della vana intentione, che non è peccato mortale non fà ingiuria graue al Sacramento della confessione tanto più, che la gratia sacramentale si puol anco trouare nel penitente col peccato venia-

num.I.

le. Adunque questa confesfione sarà validà è fruttuosa. Bonac. disp. 5.q. 5. sell.2.p.2. Hen. S. I I. num. 4. Nauar. c. 2 1: nu Soto. 40. Henriq. lib.4.c.3. num. 3. valq. Soto in 4. dist. 3. q. 3. art. 3. ad Ang. tertium. Rigin lib.6. mi. 149. Valq.q.92.a.2.dub.2.num.q. Quantuque Angelo dica che tale confessione sia innalida & infruttuosa. v. Vanagla.

> 6 E di qua caua il Bonacino che non pecca mortalmente quel penitente, quale per conscruarse in buona opinione appresso il confesfore suo ordinario per esser persona graue, è di stima si confessa da lui solo quando si troua con peccati leggieri, ma fe per caso hauesse commesso qualche peccato graue, si confessa da vn altro cofessore; questo non peccamortalmente, è la ragione è questa, perche il fine, per il quale questo si confessa dall'altro confessore, è solo di conservarsi in buon concetto, e fama appresso quel confessore, & il procurar di conseruarsi in buona opinione, non è peccato mortale; Aduque ne anche pecca mortal-

mente cangiando in tale occasione confessore. Coninci. Con. de sacris disp.6. dub. 4. nu. 191 Suar. Henrig. lib. 3. c. 16. nunt. 6. Villa Suarez.in 3.p.tom.4.disp.22. Diansess. villalobos com: trat.9.tom. 1.diff/35. num. 1. Facundez p.2.lib.2.c.2.n.14.

Ela ragione è questa dice il Diana perche questo non è contra l'integrità del Sacramento essendo l'vn'è l'altra. confessione intiera. Onde volersi conservare in buona fama appresso il suo confessore ordinario quella non è specie di bugia, perche non contiene alcuna falsità, e si bene pare che vi sia inganno, questo non è per se stesso peccato mortale. Diana de fac.trat.4. resol. 132.

Ma se questo andasse da vn'altro confessore, è suggisse il primo per hipocrissa, à per altro fine peccaminoso di peccaro mortale, questo peccheria mortalmente, perchevienea fare ingiuria graue al facramento della confessione Silues. v. Confessio 1.q.7. Silu: num.9. Vitt. de Sac. num. 196. Filli Filliuccio tratt.7.c.4.q.1. nu. 75.& altri.

7 Quarto la confessione

dene esser sedele, cioè vera, è reale, perche nella contession ne fi deue folo cofessar la verità senza mescolarci alcuna, sorte di bugia. Et il penitete non solo non deue tacere alcun peccato da lui commelforma neanche deue acculare quelche non ha fatto. e Eperò s'ingannano alcuni semplici, & huomini ignoratisqualipensano, che attribuirfise confessati di qualche peccato di più di quelli, che ha fatti sia bene, anzi questo

è errore

Ben vero che se tali semplici fotto buona fede, credono di farbene, è non peccare métre accusano magior numero de peccati di quelli che han fatti; questi se possono scusare che non peccano Nau mortalmente dice Nauarro Rod. man. cap.21.num.37. Et in c. Sauce fratres num.27. Rodiq. sum. Suar. tom.1.cap.52.num.5. Siluest. u.mendacium.nu.3. Sanchez fum.lib.t.cap.10.nu.68.Suarez tom.4.disp.22.seff. 10. n. 11. Rigin.lib.6.num.67.

Ma se il penitente acusaminore numero de peccati mortali, di quelli, che ha fatei, viene a ingannare il con-

J ....

fessore intorno alla materia. necessaria del sacramento, è la confessione, si rende inualida, e pecca mortalmente. Così ancora negando vn peccaso mortale, che ha fatto inganna il confessore, che sta in Iuoco di Dio, e viene a falsificare la materia necessaria del Sacramento, onde commette sacrilegio:

Pecça anco mortalmente quello, che accusa i peccati mortali dubbij per siguri, è li figuri per dubbij, onde viene a commetter bugia in materia graue nella confessione. perche la confessione deuce esser sedele, e quelche è certo si deue dir per certo, e quel che e dubbio si deue dir per dubbio. Suarez vt supra seff. 9. Coninch. disp. 7. dub. 8. Coui. concl.4. Henriq.lib.2.c.4.nu. News 5.Pitig.2.p.dist.17.art.7. Nu- Pitig. gno in aditt.q.6.a.4.concl.2.

9 Dir bugia nella confessione di cose che non apartengano alla confessione è peccato veniale., E dir bugia leggiera, etiam di cose, che apartengano alla confessione è peccato graue, ma no mortale, come saria negare di hauer commesso va pecca-

Ccc

to veniale, che veramente hà fatto, ò affermar quelche non hà fatto e la ragione è questa; perche il veniale non è materia necessaria della confessione,esti puollassare.

Vero che la confessione 3 è valida se la bugia è folo inmateria di peccato veniale, perche questa bugia non entra nella materia necessaria. della confessione ne cagiona graue inginria al Giudice, no essendo lui ingannato in materia grave. Così dicano li su-Soto: detti DD.E Soto in 4. dist. 18. Suar. q.2.art.4.contra Gaetano, & altri citati dal Suarez, vt supra, quali vogliano che la Có fessione sia inualida, è peccato mortale, & il loro fondamento.

Perche si come dire vna bugia veniale con giuramentosfi sà peccato mortale per rispetto del giuramento. Così la bugia veniale nella confessione si fà mortale rispetto del Sacramento, al quale si fà Gaet.; inginria.Gaetano 2. 2. & in. fum: A questo si risponde.

Che la bugia leggiera giucata fi fà mortale per il giuramento, perche fi aduce Iddio, che è somma verità in testi-

monio della fallità onde se li fa la medelma ingiuria, che fi fusse bugia graue, onde per il giuramento, che è cosa sacrasi viene à violate la verità, e però fi fà peccato mortales Mamentre in vn peccatorveniale non si viola il Sacraméto della Confessione, perche vi resta materia sufficiente per l'affolucione, che sono gl'altri peccati, che converità si sono confessati non vicne à fatsi ingiuria al Sacramento in cola graue, e però non si comette peccato mortale, ma peccato veniale graue . Suarez de Confess. disp. suar. 22. fett. 10. Doue tratta copiosaméte di questa materia. 10 Si dene bene auertire, che se il penitente si confesfa solo di vn peccato veniale, quale non lià fatto onde perche viene à ingannare il Co-

fessore nella materia presupposta necessaria, quantunque il peccato veniale in le nonfia materia necessaria, non dimeno ogni volta che non vi è altro percato mortale, ò veniale, quel peccato veniale si fà materia necessaria per l'asfolutione, non essendoci altro peccato; & il penitent

peccato, viene à far introdurre la forma doue non è marcria, e però per questo commette peccato mortale, è la confessione si rende inualida. Nauar.cap. 1.man. num. 37. Nau. & 38, Angelo v. conf. 1. n. 16. Silu Silu.v.conf. q. 8. Suarez disp. Suar. 22. sett. 10. num. 7. Riginald. Ping. 22:10tt. 10: Hutth / trightage. Coni. lib.6.num.67. Coninch.disp. Soto 6.dub.2.nu.9. Soto 4. dist. 18. q.2.ar.4.concl.3. Sairo de pe-

non hauendo commesso tal-

nitentia c. i 3.n.5.

TI' Se vno dubbita di non essersi confessato di vn peccaro mortale, veramente da lui commesso: Dico che puole confessarlo assolutamentes perche non viene à mentire nella materia necessaria della confessione; hauendolo lui realmente commesso, & non nega di hauerlo altre voltes cofessato, onde essendo questo materia sufficiente per la confessione. Si come vn peccato altre volte confessato volendosi il penitente più volte confessarsi di quel peccato, la confessione è valida; così aneora in questo caso dubbio. Conich. disp.7. dub.

Coni. 8.cocl. 8. Sanch & molti altri. 12 Vno che fi è confessato di va peccato mortale, del quale n'è stato assoluto, negandolo in vn'altra confessione non pecca, e la ragione è questa, perche quel peccato quantunque era mortale, non dimeno, perche di già legitimamente n'è stato assoluto, non è più materia necessaria della confessione.

13 Si deuono però accufare le circostanze, che aggrauano il peccato, delle quali ragionaremo appresso vero le cause, che sminuiscano il peccato: Come farebbe v.g. se vno non hauesse vdito la Messa in giorno di festa per casa d'infirmità, ò vero di gouernare, qualche ammalato. Perche se questo hauerà lassato di vdir Messa la festa per esser stato infermo, ò vero per hauer gouernato vn ammalato, se non dicesse la causa al Confessore, il Confessore pensoria che hauesse peccato mortalmente non hanendo vdito Messa, e non dimeno non è così. E però in simili occasioni il penitente deue dir la causa della sua trascressione; mà non dicendola il Confessore deue supplire à quel difettoje domandardarglene per poter far giudirio del peccaso.

d' Enon è bene dire. Padre dico mea culpa, se io hauessi mormorato, ò detto bugie, ò simili, perche questo non è vnaffirmare, ò negare di hauer peccato, màil peccato si deue assolutamente confessare d'hauerlo, ò non hauerlo fatto, e questo è il modo di far la confessione fedele.

14 Quinto la confessione deue esser (frequente).perche si come frequentemente si pecca, frequentemente ancora if Christiano deue frequentare la confessione. Nel precetto de penitentia, & remissione cap. Omnis, nel Co-Con. cilio Lateranense, comman-Late. da, che ogni fidel Christiano - dell'vno è l'altro fesso, dopò, che sarà arriuato à gl'anni -della discrettione almeno v-

na volta l'anno si debba con-"fessare di tutti i suoi peccati. Con. Et il Concilio di Treto, fess. 14.cap.5.loda,& approua la commune consuetudine de Christiani, che si confessano nel tempo della Quatragesima.

> E se bene l'vn-è l'altro Cocilio non commandano la

confessione più di vna volta l'anome meno la frequete co fellione, e di peetto espresso, ò diuino, ò humano, nó dimeno è molto salutifera, perche facilmente i peccati mortali. che sono essentiali per la cófessione, si potrebbono scordare, e per la tardanza del tépo metterli in obliuione; oltra che la frequente consessionesè molt'vtile per la salu-... te dell'anima, per li gran beneficij, & vtilità, che si cauano dalla frequente confessione; onde quelli che attendano alla perfettione della vita spirituale, se non hanno altri peccati da confessare, si confessano de peccati commessi, & altre volte confessati solo per cauarne l'vtilità del Sacramento. Onde se bene questa conditione non è necessaria, è almeno molt'vtile à frequentarla.

15. Sesta conditione la cofessone deue essere Nuda. E vuol dire che sia aperta, e chiara senza alcuna palliatione, à affettatione di parole per scolpar se stesso, ò occultar il suo peccato. Dice il Gaetano in som. verb. confes. Gaet. condit.6.che all'hora la con-

fel-

fessione sarà Nuda, quando non sarà vestita di colori, o burle che nascondono la grauezza de peccati, e però la confessione deue esser talmente chiara, è manifesta. ché se il penitente potesse fare, che il confessore vedesse li suoi peccati nel suo 'cuore lo douorebbe fare, pche come i peccati sono chiari auati gl'iocchi di Dio, così ancora deuono essere chiari al Sacerdote, che sta nel luoco di Dio acciò il confessore chiaramente possa conoscere, e giudicare della natura, e qualità de peccati, e se sono veniali; ò sono mortali.

16 Pecca quel penitente, che per non fare apparire la brutezza del peccato lo và nascondendo có parole dubbie, & equiuoche; Onde il confessarsi in questo modo non è buona confessione, perche per lo più non vi è il vero dolore, e detestatione del peccato, di maniera che la confessione facilmente si puol rendere inualida, Massime se la palliatione sarà tanso notabile, che il confessore no possa discernere se il peccato è veniale, ò mortale, fi che per esser la palliatione in costa di tant'importanza puol essere, che sia peccato mortale, se bene questo depende dalle circostanze particolari; ma sia come si voglia, che se la confessione non sarà Nuda, ma voluntariamente vestita di colori affettati, se no sarà peccato mortale almeno sempre sarà peccato graue; se però la semplicità, di gnoranza inuincibile no lo scusasse.

17 Settima conditione la confessione deue esser (Discreta ) Perche la confessione si deue sare con parole discrete & honeste per rinereza del sacramento. Dice il Gaetano in fom.v.Conf.condicione 7. Che si deue far con prudēza, & honestà di parole per non offendere l'orecchie del confessore massime ne peccati di carne; si deuono dir solo quelle spetie, e circostanze che sono necessarie, senza venire a ragionamenti particolari di lasciuia; perche non è necessario esplicare altri atti antecedenti come sono li toceamentisè bacisches fogliano effer mezzi ordinarij di venire alla copulaje però in questo basta accusar so-

lo la copula; purche fra il tatto, è la copula non vi sia. successa la corruttione. Henriq.lib.5.c.3.num. 5. & altri. Agiungo quando questi atti non fussero dopo la copula per ineitamento a nuoua copula.

Gaet. 18 Agiunge il Gaetano doue sopra, che il penitente deuc esser prudéte nell'eleggersi confessore idoneo che siadotto, e di buona vita... Perche se il penitente haucrà dubbio in qualche mate-" ria di contratto, ò di negotio, ènon dimeno eleggerà vn Contessore da lui conosciuto per sciocco, ò ignorante, e péla che per la sua ignoranza non l'obligherà alla restitutione, ò lassar quel negotio peco leccito, e con tutto ciò Jui ci si confessa; questo non solo sarà obbligato alla restitutione, ma ancoà reiterare la confessione, perche questo , fi vede che nella confessione non hà il vero dolore, ne meno il propolito di non piu peccare. Eperò il penitente deue sempre eleggere confessore che sappia discernere inter lepram, & lepram, e che sappia applicarli coueniente

rimedij per il suo male.

19 Ottaua conditione la confessione deue esser libbera e voluntaria e non forzata. Questa conditione si puol intendere in due maniere. Prima la confessione deue esser libbera, perche se nel penitéte non vi sarà la volunta di cōfeffarsi, quella confessione sa. rà inualida, essendo che nessuno puol pigliare questo sacramento fenza la propria. intétione di volerlo pigliare. Secondo le alcuno sarà forzato di confessarsi per timore della scomunicato dell'infamia, ò vero per minaccie fattoli da superiori, o da parenti,&c. Questa confessione se sarà fatta di tutti i peccati, e con il debbito dolore, è propolito la confessione sarà valida, perche cosi vi è sufficiente intentione di pigliar il sacramento della penitenza. Bonacino de sacraméto disp. Bona; 5.q.5.sess.2.punt.2.\$.2.nu.8. Quantunque vi sia vna certa repugnanza nella voluntà di confessarse. Nauar. nel man. Mau. cap.2.num. 7. dice che ogni confessione fatta principalmente per Dio à voluntaria, quantunque il penitente secondariamente si muoua per altra causa.

E 20 Non deuono i padri, ò le madre forzar i lor figli. Ne deuono i padroni, ò le padrone forzar i lor seruisò serue a confessarsi spesso, perche se bene le minaccie saranno con prieghi, con tutto ciò queste preghiere hanno vn non sò che di violento, e non puol riuscir bene, & è manço male il non confessarsi spesso, che confessarsi male, perche la confessione quantuq; sia vtilissima per la salute dell'anima, nondimeno se no è ben fatta piu tosto nuoce, che gioua.

E ben cosa molto laudabilese di gran merito appressoliddio, che li padh, e madre essoriano i lor siglise li patroni, ò le patrone esoriano i lor seruitori, e le lor serue allafrequente confessione, ma non già sorzandoli perche la confessione dene esser libberase non sorzata.

ne, ò cosa sodabile il troppo zelo delle madre, è patrone, quali con qualche violenza vogliano che i lor figli, è serue si confessoro con il con-

fessor con il quale si confessano loro; questo: io non posso lodarlo, perche molte volte non riescerà perche non considerando loro di quanta segretezza sia il sigillo della confessione per dubbio che possono hauere le pouerelle, che il confessore non riueli alla madresò alla padrona i lor peccati, si mettano a pericolo di farli commettere qualche sacrilegio nella confessione, di non confessar intieramente tutti i lor peccati, e però è bene, & io lo lodo che ciaschedu. no si elegga il confessoro. 2 fua voluntà, e così la confestsione sarà più libbera, evoluntaria, e sarà più fruttuosa.

confessione deue esser (verecanda) il Gaetano nella somy. confess. cond. 9. Dice che
la verecundia no è altro che
vn timore di dishonore che
il penirente sente nel confessar i suoi peccati, mentrepensa che il confessore lo
terrà per impersetto, è disettoso, e questa è la vergogna,
che egli sente nella confessione ma superandola per amor di Dio la vergogna, gli

Ddd G

si reputerà in parte della sodisfatione, e quanto maggior sarà la vergogna, tanto più il penitente guadagnarà vincen dola; E però la confessione si deue fare senza iattanza, raccontando i peccati con sentimento graue, e con modestia vergognosa, lassando da parte l'historie, e longhe dicerie, conoscendos il penitéte esser colpeuole, e degno di castigo; perche se il penitenre considerarà la bruttezza de suoi peccati, & il pericolo, nel quale si troua l'anima sua della dannatione eterna, non puol esser, che non senta vergogna d'hauerli comessi.

23 Auertendo che non deueil Confessore spauentare il penitente con minaccie e gridarie mettendo à peri-🚎 colo il penitente di lassar altri peccati mortali per vergogna, e timore; mà deue più presto con amore e piaceuolezza paterna dando animo al penitente di confessarli confidétemente; lassando per l'vltimo della confessione le · seuere persuasioni, e reprehensioni; e le minaccie, secondo che con la sua prudenza. giudicherà oportung.

RAGIONAMEN. XXIII

Dell'integrità che si ricerca nella Consessione Sacramentale.

Punto I.

L Quanto fia nesessario che la Confessione fia intiera.

2 Se si rimette un peccato senza che si rimettan tutti.

3 Se diremette quel pessaso, che il penitente baueua deliberato non confessaro.

5 Se si deue accusar il numero de peccati distintamente, & in particolare.

6 In che mado deue accufarst de peccati quello che non & ricorda del numero.

7 Se il penisente dopò essersi confesseto se ricorda di maggior numero di quelli, che confessò.

8 Se il penisente puole accusare una parte de peccati à un Confessore e & una ad un altro.

9 In che modo la confessione non intiera puol esser valida.

10 Se al penisense infermo che

MON

non puol finir la confessione li fi dene dar l'assolutio-

11 Se all'ammalate, che non... puol confesarti, li fi deue. dar l'ossolutione.

12 Se per relatione si poba assolnere il morsbondo che non mostra alcun segna di contrittione .

13 In che modo si deue assoluere il moribondo, che domădo confessione in assenza. del confessore.

A Confessione deue essere intiera, all'hora la confessione sarà intiera quando non si lasserà alcunpeccato mortale, del quale il penitente si ricorda hauer commesso accusando quelle circostanze che sono necessarie per la confessione. Delle quali ragionaremo à suo luoco. E questa conditione che la confessione deue essere intiera, è talmente necessaria, che si deue tener de fede determinata in più Concilij, e Con. particolarmente nel Conci-Fior. lio di Fiorenza nel decreto di Eugenio IV. & vltimame-Tren, te nel Concilio di Trento sell.14.cap.5.& Canon.7.do-

ue sono queste parole, Qui Sejenter aliqua retinent, nibil dinina bonitati per Sacerdotene... remittendum proponunt; E vuol dire.

2 Quello che non fale. confessione intiera, e chescientemente lassa qualches peccato mortale, quale deuc acculare al Confessore nongli è da Dio perdonato nessun peccato. Onde nel cap. Sunt plures, si dice, Impium. es à Deo dimidiam sperare veniam. Perche Iddio, ò perdona tutti i peccati, ò non ne perdona nessuno. E la ragione è questa, perche vn peccato mortale non si rimette senza l'altro, stante che la gratia no si puole introdurre doue è va peccato mortale, si che se il' penitente confessa molti peccati mortali, e ne lassa vno volontariaméte, per qualche fuo interesse vano : come la .... gratia non si puol introdurre, per quel solo peccato mortale non confessato, così ancora non si puole introdurre per molti confessati, se prima non si confessan tutti; e però si dice che è empio quello che spera ottener da Dio mezzo: perdono.

Dad

"Anzi quel penitente che lascia volontariamente vn peccaro mortale, ò vero vna èircostanza necessaria aggrauante, non solo non gli è perdonato da Dio alcun peccato, mà commette vn nuouo peccato mortale, refide la confessione inualida, e sà vn sacrilegio.

3 Dico ancora, che se il penitéte si proponesse delibberatamente di non confesfarsi di vn peccato mortale da lui commesso, ò di vna circostanza necessaria aggrauante, quantunque poi dopò lo confessa, se questo non si confessa, che lui haueua determinato di non confessarsi di quel peccato mortale, le confessione non sarà valida, perche quella determinatione, cho lui fece di non confesfare quel peccato, fu peccato mortale, e se lui non lo dice. al Confessore, la confessione non viene à essere intiera, e perconfequenza resta inuali-

4 Di più se il penitente. hauere commesso vn peccato mortale, e stando in questo dubbio lascia voluntariame-

te di confessarlo, perche quatunque fusse dubbio se ne doueua confessare, pecca. mortalmente; e la confessione'viene à non essere intiera, e resta inualida. Riginald. lib. Rigi. 2.& lib.29.cap.6. nu. 99. Va Vale. len.tom.4.disp.7.q.9. punt.3. E.Si. Emanuel Sà v.confes.num.7. Nugno aditt.q.6.ar.4.dub.1. Nug. concl.1.Nauar.19.num.14.& Nau. altri.

5 Non folo è necessario confessare tutti i peccati, mà bisogna confessarli distintamente,& in particolare. Perche come dice il Concilio di Trento sess. 14. can. 15. si deue Tren. dire il numero de peccati mortali, le spetie, e le circostanze, che aggrauano il peccato.

Che si debba accusar il numero, lo dice anco San Tom. S.Th. opul., 2. q. 6. in fine, e communemente la scola de Teologi;Elo comandano il Con- Concilio Lateranense, & il Conc. Late. di Fioreza doue dechiarano, Con. che ogn'vno è obligato à confessar tuttii suoi peccati, dubbitasse di hauere, ò non perche non bassa, dice il Con-Con. cilio di Trento, per il giuditio del Confessore accusare i peccati in genere, mà biso-

gna

gna dirli in spetie, & sigillatim. Questa parola sigillatim, significa il numero. Ela ragione è questa, perche altro giuditio li fà, che vno habbia v. g. fornicato vna volta, ò che habbia fornicato cento volte, & il penitente, che accusa hauer molte volte peccato contra li dieci comandamenti, ò contra l'opere della Misericordia, mentre non accusa il numero de peccati mortali, ne le spetie necessarie no fa nè buona, nè intiera confessione, perche i peccati si deuono dire figillatim.

6 Ben vero che se alcuno non si ricordasse del numero certo de suoi peccati deue almeno dire quel numero, che sui puol giudicare esser verisimile. E quando ancora questo nó potesse giudicarlo, deue accusarsi del tempo, nel quale hà perseuerato in quel peccato, e quante volte, v.g. soleua peccare la settimana, ò il mese, &c.

Di maniera che quel che per molto tempo, è vissuto, nel concubinato, e tenuta l'amiea in casa, con la quale hà haunto continuo comercio, non potendosi ricordare del

numero de peccati, doue accusare il tempo, che è vissito seco, e se il conmercio è stato continuo.

Così ancora la Meretrice quanto tempo, che hà esercitato questo ministero, e se è stata esposta à ciascheduno. E particolarmente deue accufare in quato ella si puol raccordare, se hà hauuto conmercio con parenti, se si ricorda del numero, & in che grado, se nel primo, ò secondo. Quate volte hà amesso maritati, quate volte religiosi, &c. perche il peccato si deue accusare quato al numero quato alle spetie, e quanto alle circostanze necessarie. E questo lo deue la Meretrice in quato ella puole ricordarsi, & hauerné notitia, perche non potendo hauerne notitia, basta che accusa il tempo, che lei sarà stata nel continuo peccatose non hauendo altra cognitione, che accusa, che puol esser stato indifferentemente con ogni stato di persona. E così facilmente si potrà raccorre vn numero verisimile, e quel penitente farà la Confessione intiera. Soto in 4. dist. 2 8. qu. 2. art. 4. Nauarr. Soto. Coui. eap.6.nu.15.Coninch.disp.3.
Gaet.
Rigi.
Henr. opus.trat.5.qu.3.Rigin.lib.6.
Pitig. nn.121. Henriq.lib.6.Pitig.2.
p.dist. 17.q./vnica art.6. conclus.3.

7 Si deue però auertire, che se vno hauesse confessato vn numero de peccati de quali si è potuto ricordare, ò li pareua quel numero verisimile; Se poi dopò confessato, li venisse à mente vna moltitudine de peccati, che eccedesse notabilmente il numero da lui confessato; Deue il penitente confessaru di nuouo da quello, ò da altro Confesfore di quel numero, che lui hà lasciato, mentre in quella confessione non esplicò à bastanza tutti i suoi peccati. Nug. Suar.disp.22.sett.5. Nugn.in adit.q.9.ar.2.dub.1.diffi. vni-Vasq ca, Vasq.de pænit.q.91.art.1. Coni. dub.6. Coninch. Regin. Pitig.

Filiuc.tratt.7.c.4.& altri.

8 Non deue il penitento fenza giusta causa confessare vna parte de suoi peccati à vn Confessore, & vn'altraparte à vn altro Confessoro, perché queste sariano duo confessioni, e nessuna saria intiera, e n'anche nessuna sa-

Filli.

ria buona. Onde dice San s. sel Tom.nell'aditt.q.9.ar.3.che tutti i peccati mortali si deuono accusare à vno stesso Confessore.

Quando possa il penitente lassar scientemente di confessar qualche peccato mortale lo vedremo nel ragiona-

mento 26.punt.2.

9 Puol ben esser che vna confessione non sia intiera, e con tutto ciò sia buona,e sia... valida; perche se il penitente hauerrà fatta diligente esamina della sua conscienza. per licordarsi de tutti li suoi peccati commessi da lui, e no dimeno nella confessione se scorda d'alcuno peccato mor tale. Questa confessione quátunque non sia intiera contutto ciò, è buona, & è valida perche questo non hà celato alcun peccato per malitia, es però la confessione è stata buona.

Anzi questa Confessione si puol anco dire che sia intiera, perche il penitente si è confessato di tutti peccati, de quali si è ricordato, e nessuno n'hà lassato malitiosamente, perche se si fosse ricordato de gl'altri volentie.

ri gl'haueria confessation Auertite che io ho detto. · : Purche habbia fatta la diligente elamina, perche le non hauerà esaminata diligente. mente la sua conscientia per ricordarsi de tutti i suoi peccati, e se sarà scordato d'alcuno per sua negligenza, per non hauer fatta diligéte esamina, quella confessione non èvalida, & il penirente has peccato, perche per sua colpa, e negligenza la confessione non fu intiera. Quello puoi che ha fatta diligente clamina della sua consciétia, e sensa sua colpa si è scordato nella confessione d'alcunpeccato, ricordandosi è tenuto a confessarii dal medesmo, è vero da altro confessore di quel peccato, di cui si è ricòrdato, acufandosi ancoradella negligenza, che lui ci puol hauer vsata.

ï

10 Facilmente puol accadere che vno amalato, ò ferito a morte, mentre si confessa, viene agrauato talmete dall'infirmità, che non puol finire la sua confessione. Si cerca se quella confessiones è intiera, è valida, e se a quel penitentelisi deue dare l'af-Tolytione ?

Dio che quantunque quelto hauesse: acculato, va fol peccato veniale, ò mortale si puole, e si deue assoluere, perche questo ha fatto quel tanto, che ha potuto, e voluntariamente non ha lasfato alcun peccato, ma per il male soprauenutoli non hapotuto dir altri peccati. Cosiancora se vn muto non potesse co segni esplicare qualche peccato interno, si deue assoluere perche questo has fatto quello, che ha potuto, enon ha lassato alcun peccato per sua malitia.

II Se poi l'ammalato fusse talmente aggrauato, che non potesse parlare, ma solo mostra al Confessore qualche segno di cotritione, per il quale significa che ha peccato. e desidera esser assoluto. Alcuni vogliono come Cano, cano. Soto, e Ledelma, & all'iftef- Soto 4 hede. sa opinione ancora parche Nau inclina Nauarr. cap. 26. num. 27. quali dicano che non si deue assoluere, e fondano le loro ragioni, perche quel segno, che dà l'ammalato non mostra notitia alcuna particolare al confessore di alcun peccato, perilche il confes-

fore

fore possagiudicare del stato del penitente se vi è alcun peccato mortale, òveniale; onde non hauendo il confessore setita la materia per poterui introdurre la forma dell'assolutione, ne segue che questo no è capace d'assolutione.

Altri tengano che fi puol assoluere, e si deue assoluere, e la ragione è questa; perche l'amalato ha fatto quella cófessione che ha potuto fare, e sufficientemente si è accufato nó hauendo lassato malitiosamente di non confesfartutti i suoi peccati; siche dico che questo si deue asfoluere, perche l'impotenza scusa dalla material integrità della confessione. & in calo che questo sulse solo attrito, se lui non sarà assoluto anderà dannato, e con l'assolutione si potrà mettere in stato di salute. Questa opinione Silu. è piu sigura, è piu probabile, Ang. e cosi tengano Silues.v. Con-Suar. fels.3.q.13. Angelo v. Confi Cor. 4.nu. 8. Suarez de conf. disp. Santo 13. sess. 1. art. 5. Medina Cor-

Palu, duba, Santo Antonino Palu-

Vasq. dano. D. Vasq. q. 91. art. 2.

Nug. dub.2. Bellar.lib.2. de pen.c.

7. Nug. Henriq. Conincl. Pitig. 21p. dist. 17-q. vnica art. 8. Pini. Corduba & altri. Bonacino Bon. de Penit. disp. 5: q:5. sess. 2. punt. 2. 8. 3.

12 Di più se l'amalato no potesse mostrare al' confesfore alcun segno di contrittione ma per relatione di testimonio constasse, che egli, mentre staua ne suoi sentimenti, haueua domádato cófessione con segni di contrit, tione Dicano li stessi citati di sopra Soto Ledesma Canoiche non si puole affoluere perche il confessore non potendo esaminare il penitete; ne sapendo alcun suo peccato non si deue assoluere. Con tutto ciò la più comune opinione, & in particolare li sopradetti, affieme con il Tole- S.A v. to nella fomma cap.8. lib. 3. Suar. n.2.quale porta Santo Antonino in su. de peccatis & alcuni Canoni contra Soto. E lostesso dice il Suarez disp. 23.sess.1.& disp.19.sess.3.Di piu molti Concilij è Santi Con. Padri fauoriscano questa o- Acri. pinione come il Conc. primo S. Le. Aurisicano cap. 12. Cartag. 4.cap. 76. San Leone in epi-Ròla 89. & altri tengano che que-

questo amalato si possa assoluere. Ela ragione è questa, perche questo amalato hafatto quanto in se ha potuto, e si è accusato, perche mentre ha dimandato confessione è segno che hebbe dolore de peccati de quali ne domandaua tacitamente assolutione. Adunque non li si deue negare l'assolutione; Perche se l'amalato si trouaua attrito con l'assolutione si poteua saluare, che sensa l'assolutione si dannaua. Onde essendo questa opinione tanto probabile, e pia non vi deue essere alcun scrupolo per darli l'assolutione, ma più presto non assoluendolo vi puol essere scrupolo che per lassar il confessore di assoluerlo puol esser causa della. dannatione di quel pouero amalato, e però io tengo che sens'altro si puole e si dene assoluerlo, purche quelli che fanno idonea testimonianza che l'amalato ha domandato confessione parlano de audito, e che non lo dicano per qualche loro interesse humano, ma solo per carità, è realità del fatto. Agiungo di Hen. piu con Suarez, Henriq. lib.

de panit.c.9. Pessantio in ad- Pess. ditt.ad tertium part.de integ. Picig. confess.q.10.disp.11.e Pitig. dice che il Confessore non solo puole, ma è tenuto per obligo di carità di assoluere quel penitente che solo da Tegni di'contrittione in pericolo di morte, senza poter accusare alcun peccato.

13 Si accadesse che venendo il confessore, egiungesse quando il moribondo non puol più parlare, ne dar alcun segno, che il confessore potesse giudicare che quello ha peccato, e che defidera l'assolutione, ma solo per relatione di alcun presente, che il moribondo ha. domandato confessione ò vero che hauesse dato segni di contrittione. Deue il confessore assoluerlo sotto conditione, perche la relatione de presenti è sufficiente atestatione, che vi sia materia per l'assolutione; perche si come è leccito alle volte per interprete confessars, cosi ancora in questo caso; & il Confessore non fa alcuna ingiuria al sacramento mentre l'assolue sotto questa coditione simateria eft sufficies, vel 6 es sapax. Ecc Onde

Onde è meglio che il moribondo muoia con sacrameto dubbio, che senza alcun sacramento, e cositiene il Bonacino vt supra, assieme con li DD. citati.

Delle circostanze che si deuono accusare nella confessione.

## Punto secondo.

- 1 Che cosa sano le circostanze de peccati.
- 2 Di quante sorte Gano le cir-
- 3 Quali circostanze si deuono accusare in consessone.
- A Se uno ejeguise alcuna cosa be pensa che sia, e non sia peccato, debba confisarsene.
- z Quali hano le circohăze che mutano spetie e quando h deueno accusure.
- 6 In the modo si possa conoscere quando il peccaso musa.

  spetie.
- 7 Quando si deue accusare la sircostanza che multiplica il peccaso.
- 8 Se Adene accusar la circoltàza annessa alla scomunica.

- 9 Se si deue accusare la circohanza quando si deue sar la restitutione.
- 10 Se si dene accusare la circofianza dello scandolo.
- 11 Se si deue aecu sare la circostanza repugnante.
- 12 Se sideuono accusar le circesanze sminuenti.

7 On solo nella confessione si deue accu sare distintamente, il numero de peccati mortali come dechiara il Sacro Conc. di Tré- Conc. to sess. 1 4.cap. 5.in quella parola figillatim, & habbiamo veduto nel passato ragionamento; ma anco si deuono accusar distintamente le circostanze de peccati, perche quantunque le circostanze siano certe conditioni, che . non apartengano alla sustanza dell'atto del peccato,& in vn certo modo liano conditioni distinte dall'atto del peccato, del quale sono circostanze, non dimeno; Dico che le circostanze non sono altro, che accideti, quali vnite col peccato agrauano, ò veramente diminuiscano la colpa del peccato.

Onde è da inotare che le cir-

circostanze sono di quattro

- 2 Prima sono alcune circostanze, quali nell'atto del peccato non retengano seco alcuna attione pecçaminosa, per la quale possono agrauare, è minuire la colpa del peccato, come sarebbe a dire rubbare con la destra, ò con la sinistra mano, ò rubbare la sera ò la mattina; queste circostanze si chiamano impertinenti. Vno che habbia rubbato, non agraua l'atto del peccato, che habbia rubbato con la destra, ò con la sinistra mano, ò che habbia rubbato la sera, ò la mattina,
- 2 Sono alcune circostáze, quali agrauano notabilmétela colpa del peccato, e sono quando le circostanze agiúgano all'atto del peccato attione diuersa peccaminosa, come sarebbe a dire vg. Vno perfeguita il nemico, e lo perseguita con odio intrinseço; onde perche all'atto della psecutione, che è il peccato, vi agiunge l'intentione dell'odio; & essendo quella intentione diuersa circostáza peccaminosa dalla persecutione, agraúa notabilmente la col-

pa del peccato della perfecutione.

3 Sono alcune circostaze quali notabilmente sminuiscono la colpa del peccato, e
sono quando la circostanza,
nell'atto del peccato ritiene,
seco qualche attione virtuosa,ò di merito; come sarebbe
a dire vno rubba per sare,
elemosina, ò vero per solleuare vn infermo, perche,
questa circostaza del sar elemosina,ò di solleuar l'inferno
è attione virtuosa viene notabilmente ad alleggerire la
colpa del peccato del surto.

4 Sono alcune circostaze le quali possono alle voltes aumétare, & alle volte alleggerire la colpa del peccato,e iono quelle circostanze, che nel atto del peccato mutano spetie; Onde il peccato che saria stato mortale, alle volte lo fanno veniale, & il peccato; che saria stato veniale lo fanno mortale. Come vg. [4ria che vno per mera inauertenza lassasse di digiunare vn giorno di vigilia, ò vero di veder messa in giorno di fella.

Quantunque il non digiunare in giorno di vigilia, ò Ece 2 non non veder messa in giorno di festa sia peccato mortale, non dimeno per che l'inauertéza escusa dal peccato mortale, e questo ha lasciato di digiunare la vigilia, ò vero di veder messa la festa, nó per malitia, ma solo per inauertéza, non hà peccato mortalméte.

Ma se vno dicesse vna bugia giocosa, e quella bugiala dicesse malitiosamente p
indurre alcuno vg. a lusuria,
quantunq; quella bugia per
se stessa no saria stato peccato mortale, non dimeno perche l'ha detta malitiosamete
p indurre altro alla lussuria,
& essendo la lussuria peccato
mortale, questo con quellabugia ha peccato mortalmete quantunque la bugia in se
non era mortale.

3 Hora se bene le circostanze siano molte, no dimeno tutte se riducano a queste
quattro sorte. Et acciocheogn'vno sappia quelle, chenecessariamente si deuono
accusare; Dico primieramete che le circostanze impertinenti non sono necessarie,
ne si deuono dire, ò accusare
nella confessione, perche non
essendo loro tali, che possono

agrauare, ò allegerire il peccato, aculandole saria più tosto vn perder tempo, che vtile, perche come hò detto, che vno habbia rubbato con la, destra, ò con la sinistra mano, ò che habbia rubbato la sera, ò la mattina, ò che habbia detto bugia auanti, ò dopo mangiare, & altre cose simili, non agrauano, ò allegeriscono, perche tutte queste sono circostanze impertinenti, e non si deuono acusare nella confessione.

Si deue dunque acusare; Prima quando la circostanza è causa che il peccato veniale si faccia mortale, come saria quando vno dicesse vne bugia giocosa per venire alla fornicatione, ò per causa di commetter qualche grā male, quella bugia per se stessa. era veniale, non dimeno perche il fine per venire alla fornicatione fu circostanza peccaminosa di peccato mortale, quella bugia, che altriméte saria stata peccato veniale douenta mortale.

Cosi ancora quando vno rubbasse alcuna cosa di poco momento per grauemente far adirare, e bestemmiare il

compagno; [il robbare alcuna cosuccia, è solo peccato veniale, non dimeno p quella circostanza di far adirare, ebestemiare il copagno che è mortale, questa circostanza si deue accusare nella confessione.

4 Di piu vno fa vna cosa, che in se stessa non è peccato mortale, ma crede che sia. mortale; e se ben pensa che ssia peccato mortale, la mette in essecutione, questo è tenuto a confessare questa circo. stanza quale se bene non era peccato, con tutto ciò perche pensaua che fusse peccato mortale,e l'ha voluta eseguire, ha peccato mortalmente, & è tenuto a confessarla.

5 Secondo si deue accufare quella circostanza, che muta spetie, come si caua dal Tren. Concilio di Trento sess. 14. cap. 5. & è quando per la circostaza il peccato muta spetie; come è vg.vno che rubbasper il solo rubbare si co-. mette vii semplice peccato di furto; ma si rubba in Chiesa, quel furto muta spetie, e douenta sacrilegio peccato assai piu graue. Costancora si · dice della fornicatione, mé-

tre si sparge il seme, ò vero il fangue humano in Chiefa, chiascheduna di queste tre circostaze si deuono accusare nella confessione, perche sono circostanze, che agrauano il peccato, e mutano spetie, Et in questi tre casi si deue anco acusare la circostanza. del luoco, doue è stato commesso il peccato.

Agiungo di più la quarta circostanza, che è quando si perturba l'immunità Ecclesiastica per estraere violentemente quei che si saluano in Chiefa. E cosi dice anco il Nami Nauar.cap.6. num. 1 2.

Scoto nel 4. delle sent. dist. Scot. 17.art.2.porta yna bellissima regola vniuerfale per conoscere quando il peccato muta spetie, doue dice che quella circostanza muta spetie, la quale è prohibita con altro piecetto diuerso, da quello, che è prohibiro il peccato, come sarebbe a dire; Vno rubba per commettere adulterio. Qui vi sono dui peccati contro dui precetti, Nonue furtum facies, & non adulterabis, &c. Vno di furto, e l'altro di adulteriose se bene questo dell'adulterio è atto interno,

anco gi'atti interni si deuono manifestare nella confessione quando sono peccati mortali, come è queste dell'adulterio.

8.To. E San Tom.in 4.dift. 16.q. 6.a.2.& q.3. Dice che all'hora la circostanza muta spetie quando oltra la malitia del peccato la circostanza pone nuoua malitia, e nuoua auerfione dalla dritta ragione, all'hora muta spetie, come si vede nel sudetto esempio.

> 7 Terzosi deue accusare quando la circostanza multiplica il peccato; come v. g. vno commette peccato di for nicatione, e perche questo hà fatto voto di castità, deue accusare la fornicatione, e di più che hà peccato contrail voto che hà fatto di castità.

> O vero se vno hauesse giurato, ò fatto voto di non bestemmiare, si questo bestemmia deue accusare la bestemmia, e di più il voto, ò giuramento,ch'hà fatto,perche sono dui peccati, vno della be-'-Remmia, e l'altro contro il voto.

Così ancora se vno hauesse fatto voto di digiunare vn ral giorno, & occorrendoci in

quel giorno vigilia commandata, e non digiunasse deuc accusare nella confessione, 3c il voto,e la vigilia.

8 Quarto si deue manise stare quando la circostanza hà aggiunta la scommunica. come saria à dire percoteres vn Chierico, non folo si deue acculare la percussione, ma. anco la circostanza annessa. nella scommunica, che ha percosso il Chierico. Ouero se nel peccato di quella trasgressione vi è la prohibitione sotto pena di scommunica.

9 Quinto si deue manifestare la circostanza, quando vi è necessaria la restitutione, ò sodisfatione per la terza persona, perche se vno hà rubbato cento, ò vero mille scudi, lo deue dire, acciò il Confessore lo sappia e possa prouedere del modo della restitutione, di questa opinione, è Ales.de Ales.in 4.q.77.art. Ales. 2.\$ 2.Soto dist. 18. q. 2. art. 4. Marl. Marsilio in 4.q. 12. art. 1. Alti- Alus siodorense confescap.3. q.3. lib.4.summa trat.6.

Altri tengano che non sia necessario specificare la quatità del furto, perche per il furto magiore, ò minor il pec-

cato no muta spetie; & il Cofessore puole obligare il penitente alla restitutione, ancorche non sappia la quantità del furto, & il penitente basta che accusa, che il furto è mortale e che lui vuole restituire ogni volta che puole; E questa opinione è più commune, e si puol prouare col Con. Concilio di Trento sess. 14. Trid. cap.5.can.7.Doue trattando il Concilio delle circostanze necessarie per la confessione, dice che quelle circostanze sono necessarie à confessare, che mutano spetie, e non sa mentione di quelle circostanzerche aggrauano nella medesma spetie. Adunque quelle che aggrauano nella medesma spetie, come è questa del furto maggiore, ò minore non sono necessarie; E così S.To. tengono . San Tom.in 4. dist. Scot. 16.q.3.a.2.Scoto dist.17.a.2. Santo San Bonan. dist. 17. ar. 2. q. vlt. Adii. Adriano de conf.q.4. Medin. Medi. q.7. Durando dist. 16.q.4. Na uar.cap.6.num.7.

Con tutto ciò io direi, che se bene assolutamente non Iono necessarie; non dimeno è molto bene à confessarle, acciò il Cósessore vi possa prouedere del miglior rimedio per la restitutione, e così dice il Suarez disp. 22. e che si debba accusare questa circo-Ranza lo proua con molte. ragioni, & zutorità oltra li sudetti Mail.num.4.q. 12.2.1. Marf. p.1.Gio.Mag. in 4. dist.17.q. 4. E dice che quantunque Scoto, e Gabri, siano dubbij con tutto ciò inclinano à questa Gaet. 12.q.7. Vittor.in Vitt. fumma 4.num. 136. de penit. Leds. Canon.ditt. Relatio. p.5. Ledes.2.p.4,q.8.art.4.dub.5.

10 Sesto si deue accusare la circostanza dello scandolo, e questo in dui casi. Prima. quando vno pecca publicamente con intentione d'indurre altri à pecçare. Secondo quando vno fa alcuna cosa con pensiero che da quella attione alcuni piglieranno occasione di commettere pec cato; come sarebbe à dire mangiar carne publicamente il Venerdì, à Sabbato, onde per questo si potriano alcuni scandalizzare, e fare ancoraloro il medesmo, mentre non considerano, che quello puole esserne stato dispensato da chi ne puol dar licenza.

111 Settimo fi deue accu-

fare la circostanza quando il peccato repugna allo stato della persona, che pecca; come sarebbe à dire, quando vn maritato peccasse con maritata, perche questo è peccato, che muta spetie, & è peccato di doppio adulterio, si deue accusare, come l'adulterio è stato doppio, che lui esfendo maritato, hà peccato con donna maritata.

Così ancora quando yn

Religioso professo hà peccato con donna religiosa professa, perche questo è peccato di doppio Sacrilegio, non
deue nominare la persona,
ma solo dire che essendo lui
Religioso hà peccato con doVasq. na anco religiosa. Vasq. 91.
Bon. ar.1.dub.4.num.6. Bonac.de
penit.sac.disp.5. q.sess.2.

re la circostanza, che toglico la colpa, quando v. g. alcun peccato, che per sestesso sa circostanza annessa quel peccato si sa veniale. Comes faria, che vno rubbasse per estrema necessità, ò vero che vno mangiasse carne la Quatragesima, & altri giorni pro-

5.3.diff.3.

hibiti per sua infirmità. Ouero quando vna donna senza. sua volontà, mà per mera forza fusse violata, ò vero vno per ignoranza inuincibile no vedesse Messa in giorno di festa, ò vero in quel giorno per mera necessità fatigasse; ò vero vno dopò hauer fatto le debbite defensioni per saluarsi la vita, ammazzasse l'inimico: Tutte queste circostan. ze, & altre simili si deuona confessare, perche se il penitente non manifesta questo. circostaze, il Confessore, giudicherà che il penitente habbia peccato mortalmente, e con tutto tutto ciò non è così:si che il giuditio del Confessore saria falso, perche quel peccato, ò non è peccato, ò vero solo peccato venia-

## RAGIONAMEN., XXIV.

Delle circostanze squali aggrauano i allegeriscano i il peccato che si deuono accusare i nella confes-

ela Quante fiana de vircossanza, com ebe possione seguranare, de

Punto L & Autorio

2. Se la circo**flusza** els agiunge - unpun fecue al poccato lia inclessario accufarla.

3 Se si deue accusare la circollà. Za ebe apporta gran danno al prossimo.

A Se la circoftanza della virginità nell'atto carnale fia C necessario accusaria.

Se la circollanza della Kengimesche bà acconfentivalabberamente lia medeffario accufarla.

6: Se la Vergine sia tenuta nella consessione, accusar la sua destaratione,

7, Se la Kergine nella pollutione volanzaria da fa fessa re-Ba desorata.

8 Salo Bupro possa sser semplice formications.

9 Se il prisone di Sodomia son

doma Vergine sia viola-

10 Se é necessario accusare la circostanza del luoco doue e commessa il peccato mor-

, II Si-è necessario accusar li mezzi per li quali il penitente bà commesso il pecca-

12 Si è necessario accusare la circostanza dell'intentione me con la quale su fatto il peccaso.

13 Si è neceffario accufare la cipcostanza del modo.

14 Se fi deue accufare la circo-Franza della consuctudine.

15 Se il penisense sia obligato accusarsene essendone interrogato dal Confessore.

16 Se la circostanza dell'incell gratitudine versa Diosia.

Ecircostaze, che posricultatione aggravare, ò
averos allegerire il peccato
quantunque shano molte,
i DD communemente le
riducano à sette, e tutte si
comengano in questo verso
latino referito da molti Teologise sommissi, à in particolaterda San Tomaso nella 1.

Ef f

z. q.7. art.3. Quis, Quid, Pbi, Quibus auxilÿs, Çur, Quemode, Quando.

Et acciò facilmente possiamo conoscere, quali di queste siano le circostanze, chemutano spetie, e che possono agravare, ò veramente allegerire il peccato, l'anderemo ad vna, ad vna brevementeesaminando.

2 Quis Quésta parola Quis è vna circostanza che denota la conditione, e qualità della 'personaiche peccai deon les quale si pecca, che per lo più mentre mura spetie il peccato si agrava. Perche se alla persona che pecca, d con la quale si pecca vi sarà alcuna qualità, ò conditione, che all'atto del peccato vi agiunga diuersa conditione agrauante, anco à quel peccaro si aggiunge noua spece e peccaminola. Come larebbejv.gapuado la persona Religiosa; che hà tatto voto di castità casea nel peccato carnale, ò vero il laico contrahe con persona, che hà farto voro di castità, per quel voto di castità agiuge all'atto del peccato catnale la circostanza, che è sacrilegio, quale per essere con-

ditione aggrauante, aggiunge nuoua specie diuersa à quel peccato, & essendo specie diuersa dalla semplice fornicatione, necessariamente si deue accusare nella Confessione. E così vno che sarà maritato, ò non maritato hauerà copula con maritata, aggiunge nuoua circostanza di adul. terio, de con parente, & affine. agiunge circoffallad'incesto, ò con vao che hà giurato agiunge ch'entanza di pergintoio yero con bruti agiúge circostanza di bestiglità, ò vero con malchio agiunge circostanza di sodomia: ò vero con vergine agiunge circostaza di stupi o,&c.s: quesa ssia nevessario a cularla e che muta specie, perche frà Dotsori vi è contradittione : & opinione diversa lo vedremo più esamenteupprello.

guid questa seconda circostanza (Quid) denora la qualità econditione del peccato; perche il penitente no solo si deue acusare del peccato della sua grandozza, ma anco se quel peccato apporta grane danno al prossi grane danno al prossi mo. Come sarebbon dire nel peccato del sustante quale

le sia necessario accusare la quantità del furto, si è detto nella quinta códitione e perche il peccato del furto ordinariamente apporta grauca nocumento al prosimo per la Perdita della robba, ò per il danno emergente, e lucro cessante, se per il furto il dano farà stato graue il penitete si deue accusare di questa circostanza non solo per l'obligo della restitutione, ma ancò per l'obligo della. sodisfutione, e cosi tengano molti DD. come nota il Sua-Suar. rez, & ordinariamente fi pratica dalle persone timorate,e di buona conscientia.

Se si considera la circostáza inquanto alla qualità perche la 'circostanza per lo più muta specie, come saria se il furto fusse di cosa facra, que-Ita circostanza, che è conditione agrauaute per il sacrilegió, certo che si deue accusare nella confessione così ancora il peccato carnale per la circostanza dell'adulterio. dell'incesto del sacrilegio.

4 Ve è bene gran dubbio fra Dottori se la circostanza della virginità nell'atto carnale muta speciese sia necessario accusarla nella confessione. Tutti i DD. comune. mente dicano che nell'huomo questa circostanza nonmuta specie, e ne anche è ne. cessario confessarla. Il dubbio confiste in quanto alla. virginità delle donne.

- Soto in 4. dist. 18.q.2. art. Soto? 4. Dice che quantunque la circostanza della Virginità per se stessa non muta specie, con tutto ciò quando si viene all'atto esterno cheè lo stupro. Perche la defloratione di yna Vergine porta feco gra danno, questa circostáza dello stupro necessariamente si deue accusare nella confessione. Ma se il peccato sarà mentale col solo desiderio, perche non apporta alcundanno per la violatione non è necessario accusare questa circostanza. Il Suarez Ioda. l'opinione del Soto che la circostanza dello stupro non muta specie, e non li dispiace in quanto, à questa parte, ma nega la distintione che ad- Soto! duce Soto che solo nell'atto esterno questa circostanza si deue accusare, e non nel peccato interno della méte, perche non trouando lui alcuna Fff

dif-

differenza tra il speccato esterno, & il peccato memales perche quello, che gli apa
porta danno non pecca magiormenre di quello che gle
lo vuole apportare, adunque
fe l'atto esterno dello stupro
si deue dire al confessore anco l'atto interno del desiderio si deue confessore.

Quantunque la maggior parte de Dottori moderni tengano che tanto nell'atto esteriore, quato nell'interno. questa circostanza della virginità non sia necessario accusarla; con tuttociò dico; che è meglio tenere, che tale circostanza sempre si deue confessare, perche lo stupro à sia attuale, ò sa mentale, scmpre è peccato mortale, e differente dalla semplice fornicatione, come tiene la magior parte di dottori antichi, Suar. quale come dice il Suarez tutti tengano che lo stuprosia circostanza che muta specie, e che resolutamente si dene accusare nella confessione e cosi tiene Valenza de 3.Th. qualit.confess.punt. 1.è come

2. q.154.a.6. Et il Gaetano in quello

anco si caua da San. Tomiza

stello luoco afferma che metre hi tratta della vinginità dell'huomoilibberaméte co. elude, che mon à necessario accusaretal circostazas e che non muta specie; Ma trattando delle donne, dice che la circostanza della virginità muta specie, non precisameto per ragione dell'intemperanza,ma per l'ingiuria,che fi fà à patenti della vergine, perche essendo la vergine nas turalmente fotto la cura de parenti ; tanto la donna che perde la fua virginità, quanto l'huomoche gle la lieua, fanno ingiuria al padre, e ma: dre, mentre abusano quello, che è posto alla lor cura, e tanto più siagraua, perche in vn certo modo, quando la donzella ha perfa la virginità, si tende inutile al matrimoniose molte volte bilogna redimerla con magior dote, e dano de parenti, e però questa circostanza si deue accufare della confessione.

i accusa del peccato carnale, ò che lia nell'atto esterno, ò vero interno, sensa fare alcuna mentione della sua virginità, non deue il confessore

per

per questo interrogarla se lei Alco. fia, ò non sia Vergine. Come dice Alcocel. in sum. cap. 20. num. 71. e molti altri Teologi.E la donna puole con buona conscienza lassare di confessare questa circostanza, no solo perche la donna ordinafiamente teme con estrema vergogna di venire à vna tale dechiaratione, mà anco perche molti DD.hanno giudicato, che questa circostanza non è aggrauante, nó muta specie, e non è necessario accufarla nella Contessione. Se però la stessa dona nó tenesfesche questa circostaza fusse necessario accusarla, e nonaccusandola fusse peccato mortalesperche in questo ca-So la donna saria obligata per sodisfare alla sua conscienza.

Deue bene l'huomo, che hà commesso lo stupro accusare questa circostanza di hauer violata la Vergine, nonsolo per rispetto che il peccato senz'altro è molto più
graue della semplice fornicatione; E regolarmente non
si puol commettere questo
peccato senza qualche ingiuria particolare, mà per l'obli-

go che deue per la defloratione, del quale ne ragionaremo distintamente nel suo luoco.

5 Mà se al penitente constaffe siguramentes che lui no l'hà ingannata, non forzata, non fattoli alcuna violenza, ò promissione, mà la Vergine libberamente da se stessa ka consentito; puole il penitente lassar di confessare questa circostanza conforme all'opinione allegata di sopra. Meglio però faria sempre à mio giuditio d'accusare questa. circostanza libberamente, perche tutte queste sudette conditioni tacendole potria: no essere scusatorie, per minuire la colpa del peccato; E nella Consessione non si deue adurre alcuna ragione per scusatse, mà libberamentes accufareil sua peccato senza alcuna eccertione, se però no vi concorresse alcuna circoftanza, che rogliesse la colpadel peccaro, quale per se stefsa saria mortale, mà pen la coditione annessa quel peccaro non è peccato, ò è soloweniale, come si è detto di sopra. nel ortaua capo.

6 Non mācano però mol-...
ti DD. quali vogliano, che

hauendo la prima volta consentito la Vergine spontaneamente alla sua deflorario. ne, che sia tenuta à manifestare nella Confessione questa circostanza, perche essendó alcuni di opinione, che la virginità sia circostanza, che muta specie, e che sia peccato di stupro, ò che almeno sia circostanza aggrauante, massimamente se la. Vergine è sotto la cura de parenti, ò de tutori, come di-S.To. ce San Tom.2.2. qu.64.art.6. Armi. Tabien. v. stuprum nu. 1. Armillav luffuria num. 4. & v. Ang. stuprum nu. 1. Angelo v.stuprum Silues. v.lussuria qu. 1. Graf. Graff.p.1.lib.2.cap.79.n.1.& altri. Se dunque la Vergine, la quale spontaneamente hà à cosentito alla sua violatione, sarà sotto la cura del Padre, ò madre, ò de tutori, per l'ingiuria, che ella viene à fare à quelli, sotto la qual tutela lei si troua, essendo circostanza agrauante lei la deue accusare nella con-Asor. feisione, e cosi tengano Azo-Sila. rio p. 3. lib. 3. cap. 11. q. 4. Siluest.in aditt.p.3.q.9.a.2.dub. Villat 2.concl.3. Villalo. in sum.to. Filli 1 arat. 9. dub. 36. num. 15. Fil-

liu.to.2.cap.3.nu.66. Nugno Nuglin adit.ad 3.p.tom.2.q.8. a.2. dub.3.con.6. Bonac. de mat. 4.pun.17.n.2.& altri.

Con tutto ciò sarei di opinione, che hauendo la donna spontaneamente consentito, ò che sia, ò non sia sotto alcuna cura ò tutela, che non sia obligata di accusar la circostanza della Virginità, perche come hò detto hauendo gran vergogna la zitella di venire à questa dechiaratione, non solo il Confessore no la deue sopra questo interrogare, mà ne anche lei è tenuta à confessarlo, perche hauen. do lei à cosentito volontariamente, questo peccato più tosto si puol chiamare semplice fornicatione, che stupro, essen do la Vergine lei patrona del suo corpo, e non li parenti, ò li tutori, e così dicano ancora molti DD. Sanchez de matrim. lib.7. disp.4. num.5. Vasquez opus.dest.cap.3.S.1. Pasq. dub. 1. num. 6. & in p. 2. disp. 112. cap. 1. num. 1. Conin. de Coni. Sacr.disp.7.dubb.4. num. 19. Naua de rest.lib. 2. c. 3. n. 419 Nau. Tanner p.3.disp.4.q.8.n.150 Tan. Diana tratt. de circost. agrau. Dian. resolut. 1. Graff. lib. 2. decis. Graff. aur.

tom.4.disp.22.sett.4.

Onde non essendo la Vergine obligata à spiegare nella Confessione la circostanza della sua virginità, mà solo à dire hauer commesso con altrospecato di fornicatione, ne segue che stando in questa appinione, ne anche sarà obligata à spiegare che essendo vergine hà patito delettatione morosa; ancorche se sia polluta volontariamente pesando al suo innamorato.

TE se bene la Vergine nella volontaria pollutione da se stessa perde la sua virginità in quanto alla virtù virginale, non però la perde in quato all'integrità del signa-Filli. colo corporale. Filliu tom. 2; trat 30: e. 3.n. 74.

Sé poi l'huomo non hà semuto pensiero di fare alcuna violenza, ò forza alla Vergine basta che dica hauer hauto pensiero, soprandonna soluta.

heamente hauerà consentito alla copula, se ben l'huomo puol dire hauer tante volte commesso peccato di forni catione con donna libbera,

perche quando la Vergineconsente volontariamente,
quello stupro non è disserente dalla semplice fornicatione; Con tutto ciò nella violatione esterna meglio sarà,
che l'huomo si acusa di questa circostanza, come hò detto di sopra.

o Agiungete di più che se il penitente hauerà commesso peccato di sodomia convina Vergine quantunque sia stato co susinghe e promissioni no è tenuto il penitete à ma nisestare questa circostanza della Virginità, perche in questo peccato non si viene à rompere il suoco virginale, e però basta che dica hauer commesso tal peccato convina donna. Bonacina de ma-Bonatim. q. 4. p. 11. n. 9.

za Vbi. Denota il luoco doue è fatto il peccato, se il luoco è sacro, o vero profano, onde se vno hauesse sparso seme humano, quantunque, suste restato nel vaso naturale della donna, ò vero hauesse sparso sangue, ò fatto homicidio indebbitamente, ò vero, che hauesse estratto violentemente alcuno che si fuste resu-

gia.

giato in Chiesa contro prinilegij cocessi a quelli che suggano alla Chiesa, perchequesti atti hanno aggiunta vna certa malitia particolare contro la riuerenza debbita al luoco sacro, per le quali il peccato si viene ad aggrauare, queste circostanze si deuono accusate nella cosessione.

Cofi ancora se vno haues se peccato in luoco publico per il qual peccato haueste dato scandolo, perche la circostanza dello scandolo publico ritiene in se malicia distinta aggrauante l'atto del peccato, questa circostanza del luoco si deue accusare.

Ecosi se il peccato si commette in luoco sacro, perche ritiene malitia di sacrilegio si deue accusare, come anco se alcuna attione sacra, come sarebbe dir messa, si dicesse in luoco profano, perche ritiene circostanza di sacrilegio si deue confessare.

Queste circostaze del luoco quando l'opera realmète è consumata perche ritengano malitia aggrauante non vi è dissicultà che si deuono accusare nella confessione. Il dubbio consiste se anco si debbano confessare queste circostanze ne peccati interni del cuore.

Medina q. 9. de confessiohe dice che se vno stesse in.
Chiesa, à anco suora di Chiesa, e acconsentisse di rubbare, ò vero di amazzare in.
Chiesa, deue confessare questa circostaza del luoco, perche par dissicile, che il furto,
ò vero huomicidio satto in.
Chiesa habbia particolare
desormità, per la quale si
chiama sacrilegio, e non habbia la stessa desormità fatto
con la mente.

Con tutto ciò Valenza. Vali pun. 1. S. Circostanza, de qualitate confessionis dice che quando il peccato è solo métale del cuore, non è necessario accusare questa circostáza del luoco, perche la Chiesta phibisce solo l'atto esterno consumato, e non l'atto interno.

E se bene trattando il Nauarro di questo caso non lo specifica co entro ciò nel suo manuale capio ini. II. si puol cauare che non sia obligato il penitete nel peccato mortale accusare questa circostanza del suoco

Nau.

Il Gaetano tom. 1. opusc. tratt. vltim. respons. 12. dub. 2. Dice che non tutti i peccati sono direttaméte contro la santità del luoco. Onde quei peccati, che sono controla santità del luoco, che apportano irreuerenza graue, ò ingiuria al luoco sacro sono necessarij accularli nella Cófessione. Ma quali siano questi peccati, dice il Suarez che non li dichiara, e però il Suarcz foggiunge che se vno stado in Chiesa determinasse di rubbare, ò di amazzare, ò di fornicare fuora di Chiesa, perche quest'atto non è direttamente contro il rispetto della Chiesa, ne fa irriuerenza, ò ingiuria alla santità del luoco non agraua mortalméte. E però questa circostanza non è necessario accusarla. nella confessione. Mase vno stando fuora di Chiesa determinasse rubbare, amazzare, o fornicare in Chiefa, perchè questa circostáza agraua mortalméte è necessario spie garla nella Confessione.

Se poi vno mormorasse, ò facesse altra cosa simile in Chiesa, se bene apportaqualche irreuerenza al luoco

facro, non dimeno perche no li apporta ingiuria graue, ò graue irreuerenza; Questa circostanza del luoco; non è necessario accusarla nella. confessione. Suarcz de integ. Suar confess. disp.22.sess. 4. cond. vbi.

11 Quibus auxilijs. Questa parola (Quibus auxilÿs.) Denota la circostanza delli mezzi, per li quali il penitente ha commesso il peccato. Cioè se il penitente nel peccare si sia seruito de compagni, ò coaiutori per indurre altro al peccato; come sarebbe a dire. Se per tirare vna donna. alle sue voglie vi ha adoprati mezzani, che habbiano portate ambagiate, ò se si sia seruito d'instrumenti apparenti per eccitar la libidine; o vero per maggiormente poter fornicare habbia vsati cibi. ò beuande escitanti la lussuria: ò vero per indurre alcuno a. qualche male se sia seruito di minaccie, ò habbia mandati alassini per timorizzare, e far delitti, ò altre cose simili. Perche essendo tutte queste cirsostanze peccaminose, sono necessarie spiegarie nellaconfessione.

Ggg

Non è però necessario accusare se nel delitto sia stato folo,ò accompagnato, perche non essendo questa circostazasche per se stelfa aggraua ne anche che dechiara, o accusa l'atto del proprio peccato, non è necessario manifestarla nella confessione: Se però non fuffe staro accompagnato per indutre li compagni a peccare ancor loro, perche in questo caso per ragione dell'induttione, tanto più se vi è aggiunto lo scandolo si deue accusare nella cofessione. Onde dice il Suarez che ogni volta che vno darà occasione di scandolo sarà circostanza necessaria di aprirla nella cofessione. Suarez disp. 2. sess. 4. conditione 5.num.16.

(cur) e vna circostanza che signisica il sine, ò l'intentione,
per il quale si commette il
peccato, come sarebbe a dire
se vno dicesse vna bugia grane per infamare il prossimo,
perche la sua intentione, & il
sine di quella bugia; è stato
per infamare il prossimo hà
commesso dui peccati, vno
per la bugia, e l'altro per l'in-

famia; E perche all'atto di quel peccato di bugia vi co aggiunto vn fine, che ritiene in le malitia diuerla in specie, da quella, che ritiene naturalmente l'atto del peccato della falsità, che è l'infamia, però quelta circoltanza si deue accusate nella confessione cosi ancora se vno rubbasse per adulterare, có--mette dui peccati, vno di furto, è l'altro di adulterio, on de hauendo l'adulterio diuersa malitia di quella, che ha naturalmente il peccato del furto, questa circostanza dell'adulterio per la quale il penitéte ha commesso il furto, necessariamente si deuco spiegare.

13 Quemodo. Questa circostanza (Quemodo) Denota
in che modo si commerte il
peccato; che è quando dopo
l'atto esterno si aggiunge alcuna circostanza malitiosa
disserente in spetie dall'atto
del peccato. Come sarebbe
a dise. Se vno amazzasse vno
suo nemico, e non contento
costui hauerlo amazzato. Ma
di piu dopo hauerlo ammazzato, non per vendetta, ò per
odio, che li porta semplice-

Digitized by Google

mente, mà per mera sua sierezza, e crudeltà lo batte, lo percuote, e li dona nuoue ferite: Onde se lo battesse, à serisse per vendetta, ò per odio, che li porta; perche questa. no è circostanza, che muta spe cie, ò che apporta maggior nocumento al morto essendo egli di già estinto, già che è cosa chiara, chè vno che ammazza il suo nemico l'ammazza per vendetta, ò per odio che li porta, e perche questa circostanza non agiunge auoua maliticia distinta dal peccato d'homicidio, è non muta specie non è necesfaria di esprimerla nella confessione.

Mà se lo ferisce, ò percuote per mera sua crudeltà, e
sierezza; perche la sierezza è
crudeltà, è peccato distinto dall'homicidio, quella sierezza, e crudeltà agiunge
nuoua spetie di malitia al pec
cato d'homicidio, e però questa essendo circostanza agrauante diuersa dal peccato, è
necessario accusaria nellas. To. Confessione San Tom. 2. 2. q.
159. art. 2. Vasquez de penit.
q. 91. ar. 1. dub. 2. num. 33. RiBon. ginal. lib. 6. num. 137. Bonac.

de peniten disp. 5. q. 5. sett. 2. aum. 18.

Mà se si parla della circo-. stanza in quanto all'intensione dell'atto interno del cuore, perche humanamente non si puole esprimere, ne si puol conoscere quale, e quanto sia intensa la malitia di vna tal circostanza, non è necessario manifestarla nella Confessione se però non si potesse esprimere per la molta freauenza di diuersi atti, ò per la molta sollecitudine, ò per il troppo gran pensamento. intorno à vna tal cosa. Come farebbe à dire. Se vno conodio vehemente, & intenso persequita il nemico, la potrà esprimere con dire, che li desidera grā male, e spesse vol--te pensa à mezzi come, è doue li potesse nuocere, à cose -simili , E se sarà possibile, ò necessariosi portà anco esprimere il numero.

14 Siluest. v. Confessio 1.
q.9.Dice che si deue accusare ancola circustaza del modo col quale il penitente hapeccaso si è per consuetudine sua Con tutto ciò dico con
Cano, che se susse nessario al
penitente consessare la circo-

Ggg 2 stan-

Digitized by Google

Silu

Ranza della consuetudine, li agiugengeria troppo graue obligatione, e la Chiesa non obliga con tanto rigore, perche così saria obligato vntal penitente ogni volta che si confessasse di replicare, & accusare li stessi peccati, del che non essendoci alcuna ragione,ò commandamento,ne legue che questa circostanza della consuetudine non è necessario accusarla nella Con-Suar. fessione, Suarez disp. 22. setr.

4.num.15.

E quantunque il penitente non è tenuto mentre si cofessa d'vn peccato à dire, che alte volte hà commesso lo stesso peccato; perche quando la circostanza non mutaspecie, non vi è causa per la. quale sia obligato il penitente ad accufarla, pur che il penitente con il debbito dolore acculá il numero de peccati da lui commessi, & il pericolo nel quale si è esposto.

15 Mà se il penitente satà interrogato dal Confessores, & il Consessore per giusta causa interroghera il penitente della consuetudine nel peccare, accioche il Confes. sore possa conoscere la dis-

positione del penitente nel peccare, il penitente è obligato di accusarla. E la ragione è questa, perche essendo il Confessore in questo Sacramento come medico se conoscerà la cosuetudine nel pec+ care del penitente, ch'è l'in. fermo li potrà prouedere di diuersi rimedij, conforme alla diversità delle sue infirmimità Rigin.lib.6:nu.138. Ze- Rig. rola de penit.cap. 12.9.7. So- Zero. to, Suarez, Bonacino de penit. Bon. disp. 5. sett. 2. num. 22. Diana Diane trattide circostiresol.

16 In quanto alla circostanza dell'ingratitudine, che vsa il peccatore verso Dio di hauerli tante volte perdonatose con tutto ciò lui di nuouo torna all'istessi peccati, per che l'ingratitudine non è circostanza, che habbia qualche special maliria, la quale nonsi pretenda, che sia stata sussicientemente accusata nell'esprimere il peccato confessato, non è necessario spiegarla nella Confessione Rigin. Rigi. ·Vasq. Valenza, Suarez, & altri Valq. come sopra.

Suar,

Di alcun'altre circostanze che sono necessarie accufarle nella Confessione.

## Punto secondo.

2 Se concorrendo in un medefmo giorno due obligationi ha necessario accusarienella confessione.

Se laßando di veder meßa la

Domenica che vi fnsse vn

altra festa comandata cömeste dus peccats.

3 Se la sirco fanza del modo, s duratione ha necessario accusarla.

4 Se ha necessario accusar che il peccato su fatto in giorno di festa.

5 Sessa obligato accusare la circostanza del sine.

6 Se bauendo peccatu con più donne sia tenuto accusar il numero delle donne.

7 Se bauendo inginriato alcuno fia tenuto esplicare la persona che su inginitata.

8 Se bauendo ingiuriato, o perce se più persone sia tenuto accusar il numero dell'ingiuriati.

9 Se si deue accusar il peccato
fatto con scantolozo indotto alirial peccato.

10 Come si deue accusar la mormoratione quando è fatta auanti più persone.

Vando quest'vltima ciscostanza (quado) denota il tempo quando è stato commesso il peccato, cioè se in quel tempo, che sù commesso il peccato vi era qualche precetto particolare, & obligation che comandasse, ò vero che prohibisse l'attione d'alcuna cosa. Come sarebbe a dire se il penitete hauesse fatto voto di digiunare vn talgiorno, & in quello stesso giorno vi concorresse la vigilia di qualche santo, ò di quattro tempora, ò di quadragesima!. Et il penitente in quel giorno non hauesse digiunato, no solo deue accusare di hauer lassato il digiuno di vn giorno, ma deue accusare ancora la vircostanza, che quel giore no di vigilia lui non digiunò, e doueua digiunare per hauer fatto voto, perche essendo la trasgressione contro il precetto della Chiesa, o contro il voto, che iono dui obligationi di ragione diner--se; vna contro la temperan-

za, che è il precetto della Chiesa, e l'altra contro la Religione, che è il voto. E perche il precetto contro la téperanza,& il precetto contro la Religione sono di diuerse ragioni, e specie, adunque il penitente ha commess dui peccati, e però distintamente si deuono accusare nella cofessione Suarez disp. 22. &c. Nau. Nauarr. in sum.cap. 1 1.nu.4. & altri.

2 Ma se il penitente ingiorno di Domenica hauesse Tassato di vdir la messa, & in. questo stesso giorno di Domenica vi fusse anco corsa vna festa comandata, v.g.della Santissima Vergine è di qualche Apostolo, ò altro sãto, che fosse festa di precetto. Il penitete per non hauer veduta messa in tal giorno, quantunque vi siano dui precetti, non per questo ha commesso dui peccati, e ne meno è obligato a confessare questa circostanza, perche la diuersità de peccati non si piglia dalla diuersità de precetti, ò da gl'oblighi nella. stessa ragione, ma si piglia. dalla diuersità de gl'oblighi che mutano specie, e perche

il precetto di veder messa la Domenicase la festa di vn tal santo, concorrente in vno stesso giorno, sono di vna medesma ragione, e di vna medesma specie. Adunque se bene il no hauer veduto messa in tal giorno sia contro dui precetti della Chiesa, non per questo ha commesso altro che va peccato, e però questa circostanza non è obligato a confessarla. Vasquez q. Vasq? 91.art.1.Henriq.lib.5.c.5.nu. Nug. 6. Nugno aditt q.9.2.2. dub. Coni. 2. Coninch. disp. 2. de pen. Suar. dub.6.num. 47. Suarez disp. 22.seff.4. num. 22. Diana resolut. 22. & altri.

2 La circostanza del tempo nella duratione, e del medo nel atto del peccare, perche questa circostanza non aggiunge maliția di specie diuersa non è necessaria accusarla nella confessione; se però non fosse stata estraordinariamente longa per molto tempo, perche in questo caso si deue esplicare; non perche la duratione aggraua notabilmente il delitto, maper li molti atti che possono essere accaduti in quel tempo, quali perche regularmé-

te parlando non si possono esplicare quanto al numero, si potranno accusare quanto alla duratione. Suarez vt su-Vasq. pra Vasq. Valenza & altri.

4 Si puoi sia necessario esplicare la circostaza del peccato fatto in giorno di festa. vi sono due opinioni.

Scoto nel 4. dist. 17. q.r. Il Scot. Cat. Rom.de Sant.n. 47. San-S.Be. Bernardino tom. 1. delle sue opere a.3. cap. 2. dicono che anche si debba confessare la circostanza del tempo di haner peccato in giorno di te-Ra; onde il penitente nonsolo deue accusare di hauere fatto vn tal peccato mortale, ma di piu che l'ha commesso in giorno di festa, perche essendo il peccato cotro il culto dinino, confequentemente è contro il terzo precetto del Decalogo, doue comada il santificar le feste Sabata sasifices. Adunque questa circostanza fi deue accusare nella

Di questa opinione sono Corduba lib. 1. q. 6. San Bo-S.Bo. nauentura in 4.dist.17.Quali aggiungano che essendo sta-

confessione.

te comandate le feste acciò si loda Dio.Ma piu il giorno di festa si viola il precetto col peccato mortale che con l'opere simili. Con tutto ciò questa opinione non parche sia molto grata, essendo più leguita l'opinione contraria perche se bene il confessore questa circostanza, che quel peccato mortale fu fatto in giorno di festa è approbato per buonissimo configlio, & ottimo modo di fantificar le feste di astenersi da peccati mortali, non dimeno questa. circostanza del giorno di festa perche non aggiunge al peccato malitia in spetie distinta, e non si troua che vi sia quest'obligo; petche l'obligo di santificar le feste è determinato, c'e sia di veder la messa, & asteners dall'opere seruili. E la ragione è questa, perche quantunque il peccato ha cotro il fine del precetto di santificar la festa, ino dimeno non è contro in specie la sua prohibitione; Petche l'astenersi da peccati non fi contiene precisamente sotto l'obligo di santificar le festi, come è il precetto di astenersi dall'opere seruili, quali solamente si prohibiscano nel giorno di festa, e si

comanda di veder la messa. Onde non essendo il'peccato contro il fine proprio, & intrinseco del precetto, ne segue che questa circostanza. non sia necessaria accusarla nella confessione. E così ten-Med. gano i moderni Medin. de-Soto. pen. q. 6. Cano. 2. p. Soto 4. Nau. dist. 18.q.2.a.4. Nauar. man. Gaet. cap. 11. num. 7. & 8. Gaetan. Vasq. a.4.tom. 1. opus tratt. 18.q.3. Nug-Silue.u.confess.1.q.10. Vasq. dub.91.art.1.dub.4.num. 24. Nugno aditt.q.9.a.2.dub. 3.

& altri. Suar. disp.22. dist. 4. Vno che ha rubbato per fornicare, deue accusare il furio, & anco la circostanza. del fine che e per fornicare perche essendo questa circostanza, che aggiunge malitia diuersa inspecie al peccato del furto si deue accusare nella confessione. Pitig. p. 2. Nug dist. 17. art. 5.q. vnica. Nugno. Rigi. Riginaldo, è comunemento

> altri. Se vno non hauesse vdito messa in giorno di festa per causa di hauer studiato, non è tenuto accusare questa circostanza dello studio per il quale ha lassato la messa, ma solamente accusare hauer

lassato la messa, perchè questa conditione non muta specie, non aggiunge malitia al peceato, & in se stessa non è cattiua Azorio. p.1.lib.4.c.3. Azor. q. 7. Suarez disp. 22. sess. 4. Suar. Vasq. p. 2. disp. 93. Henriq. Herre lib.2. c.5. num. 7. Bonac. de Bon, penit.disp.5.q.5.sess.2.

Se vno hauesse rubbato vna cosuccia di poco mométo, mal'ha rubbata per fare bastemmiare, & adirare il copagno; questo non sodisfà con dire hauer rubbato vna cosa di poco momento, ma deue accusare il fine, che è peccato mortale; Onde perche il furto è veniale, se non vuole accusare il surto, che non è materia necessaria; basta che accusa hauer dato occasione, che alcuno bastemmia, è si adira, che è peccato mortale. Riginaldo vt supra num.129.

Ma se questo hauesse rubbato cosa di momento per tal fine, deue accusare l'vn'è l'altro, cioe il furto, che e peccato mortale, & il fine, che è di far bastemmiare, che pure è peccato mortale, perche essendo questi dui peccati di diuerse specie agraua-

necessariamente si deuono accusare nella confessione.

· 6 Se il penitente hauerà commesso tre peccati carnali con tre donne, e tutte tre libbere, non occorre che dica hauer peccato con tre donne, perche essendo il peccato dell'istessa qualità che nonmuta specie, E come si hauesse peccato con vna sola,e però basta che dica che lui ha cómesso tre fornicationi.

Se puoi queste tre donne, con le quali ha peccato faranno diuerse, che vna sarà v.g.Maritata,l'altra religiosa, & vna libbera, non essendo queste donne del medesmo stato e conditione, in questo caso si deue accusare hauer tante volte peccato con vna maritata, tante volte con la-Religiosa, e tante volte conla libbera, perche essendo che queste circostanze mutano specie, & hanno in se annessa particolar malitia agrauante, si deuono accusare in specie. Azorp. 1. lib. 4. cap. 4. quest.6. Homobuono de exa. Écc.p.1.trat.5.c.13.q.83.Bo-

nac.de sac.disp.5.q.5. pun.2. S.3. dif.4. Diana de Circos.

agrau, resol. 13.

Elostesso deue accusare ancora quel penitente, chenel peccato di mollitie ha pensato a diuersi stati, e conditione di donne. Onde non faria buona cofessione quello che semplicemente dicesse hauer pensato a diuerle donne, ma deue esprimere la conditione delle donne, alle quali ha pensato, secondo la diuersità delle specie, che agiungano malitia all'atto carnale. Henriq.lib.2.de pæ- Hen?

nitentia cap.8.n.3.

7 Se vno hauerà fattoingiuria al Padre, ò al Principe, ò vero al suo superiore non basta che acusa hauer ingiuriato, ma deue accusare la circostanza della persona ingiuriata; è la ragione è questa, perche ingiuriare il Padresil Pricipe, e superiore ha vna certa particolare malitia per la riuereza, che li si deue nel 4. comandamento del Decalogo, che vnita all'atto del peccato agiunge grauezzasè circostanza necessaria di acusarla nella confessione Henriq.lib.5.c.6.nnm.3. Na- Hen. uar.cap.14.num.11.

Elostesso si puol dire, quando vno hauesse ingiu-Hhh ria-

Digitized by Google

Azor. Ho.

buo. Bon

Dian:

riato vn Sacerdote, perche al Sacerdote li si deue partico-· lar riuerenza, onde si deue accusare questa circonstanza come dice lo stesso Henriq. come fopra.

Male vno hauesse ingiuriato vn gentilhuomo, vn caualiero, corteggiano ò benefattore, perche questa non è circostanza agrauante che agiunga nuoua malitia non è necessario esplicarla nella confessione.

8 Se-il penitente hauesse con vn solo atto ingiuciato, ò percosso più persone, quantunque il percuotere, ò ingiuriare piu persone non sia circostanza, che muta specie, non dimeno per rispetto alla multiplicità delle persone si deue accusare nella confes-Suar. sione Suarez disp.3.sess. 5. n. Valq. 33. Henriq. lib. 5.c.5. num. 4.

> Vasq.q.91.**a.1**.dub.**4.** 9 Si deue ancora accusare se il penitente è stato causa di scandalo, se ha indotto altrial peccato, particolarmente se il complice non era preparato per commetter quel peccato. Si deue accusare questa circonstanza di hauer indono, ò scad elizzato alcu-

no,e se quello ha peccato per sua colpa. Se vno pecca con altro sensa indurlo, ma solo nella cooperatione, perche era di già preparato attualmente, ò virtualmente a cometter quel peccato con lavoluntà, come sarebbe se vno hauesse fornicato con la meretrice, perche questa di gia. sta parata per tal effetto, non è tenuto il penitente esplicare questa circostanza. Conin- coni. ch.disp.7.dub.4.nu.23. Azor Azo. Hen. 1.p.lib.12.cap.16.q.5. Hen- Sanc. riq.lib.5. c.6. num. 6. Sanch. fum.lib. r.c.6.num. 1 3.

10 Si deue accusare il penitente si ha graueméte mormorato, ò vero parlato di cose oscene auanti più persone, onde deue accusare il nu mero delle persone auanti le quali ha mormorato, ò parlato di cose oscene, la ragione perche la moltitudine de peccati fi deue acculare nella confessione è questo ha commesso piu peccati, perche ha dato occasione a piu persone di peccare col star presenti e cooperare al peccato. Siluest. v.scand.q.2. Adriano & San- Silu. chez in summ. lib. 1. c.6.n.8. Sanc.

RA-

## RAGIONAMENTO XXV.

D'alcune circostanze in specie che aggiungano malitia al peccato necessarie accusarle in confessione.

## Punto primo.

I In quanti modi il furto fatto in Chiefa douenta facrilegio.

2 Qual ha la caufa che il furto fatto in Chiefa aggiuuge malitia distinta all'atto del peccato.

3 Che cosa sia incerto, e se sia... necessario esprimere in spetie la sua circostanza.

4 Se sia necessario esprimere nella consessione il grado dell'incesso.

5 Qual grado d'incesto ritiene malitia distinta necessario acusarla in consessione.

6 Se il conoscer carnalmente una penitente sia circo-Flanza necessaria acusarla in consessione.

7 Se il congiungersi carnalmente marito è moglie con modi straordinarij sia circostanza necessaria .

8 Se la moglie fia obligata a.

render il debbito al marito cen modo che fusse peccato veniale.

9 Sé il Parocchiano bauendo carnalmente conosciuta...
alcuna della sua parocchia sa tenuto acusarsene.

talmente amministrando la confessione con peccato mortale.

borsa ad vno in Chiesa.

babbia commesso peccaso
di sacrilegio.

Ia e cosa chiara, che il rubbare in Chie-sa aggiunge vna certa malitia al peccato del surto, che per venire a sar ingiuria al luoco sacro di comun consenso de DD. quel peccato si chiama sacrilegio. Et in tre modi il surto fatto in Chiesa douenta sacrilegio.

Prima quando si rubba vna cosa facra in luoco facro. Secondo quando si rubba vna cosa non facra in luoco facro. Terzo quando si rubba alcuna cosa facra in luoco no facro. E cosi dichiarò Giouanni Papa nel c. Quisquis 17.quest. 4.co queste parole.

Hhh 2 Sa

Led.

Sacrilegium committitur auferendo sacrum de sacro, wel non sacrum de sacro, aut sacrum de non sacro. Stante questa dechiaratione che il rubbare vna cosa non sacra in luoco facro sia sacrilegio, ne segue che sensa alcuna limitatione, che quello, che ha rubbata la borsa ad vno in Chiesa, ha commesso sacrilegio, perche ha rubbato vna cosa non sacra in Chiesa, che è luoco sacro; E cosi afferma il Suarez de Relig.tom. 1.lib. 3. cap. 4. Rig. num.7.Riginal.tom.2.lib.23. cap. 1. nu. 12. Ledesma sum.

tratt.de pænit.cap. 10. 2 Con tutto ciò se benconsideramo la causa per la quale il furto fatto in Chiesa agiunge malitia distinta al atto di quel peccato, noi vediamo che preuiene da vna certa ingiuria, che specialmente si fa alla Chiesa contro l'honore, e riuerenza, che si deue portare al luoco sacro. Ma perche quello che rubba la borsa sudetta nonfa attione contro l'honore, riuerenza della Chiesa, ne viene a fare alcuna ingiuria, ò danno alla Chiesa, perche quella borsa da lui rubbata... non era cosa di Chiesa, nes era racomandata, ò depositata in Chiesa, ne la Chiesa vi poteua hauere alcuna pretédenza, perche quella borsa. folo per accidente si trouò in quel tempo in Chiefa, che a caso vi fu portata; ne meno tal furto è specialmente prohibito p honore della Chiesa; Adunque vao che rubbò vna tal borsa non commisco altro che peccato di semplice furto: Di maniera che no hauendo alcuna malitia di sacrilegio questa circostanza, non è necessario accusarla nella confessione.

Ben vero che se quella borsa fusse stata della Chiesa, ò vero che fusse stata cuflodita, raccomadata, o depositata in Chiesa, in questo caso il furto saria stato sacrilegio; per il poco rispetto che il ladro hauesse portato inquell'attione alla Chicsa, & in questo modo saria circonstaza necessaria di accusarla nella confessione. Soto dist. Soot. 18.q.2.a.4. Nenriq. lib.2.c.6. Hen. num.5.E Diana nel tratt. de Diae Circos.agruan. resol. 27. approua questa opinione, è porta queste stesse parole di Leo-

Digitized by Google

I eodardo Lessio. Furtum in. loco facro, & quidem ts afyli, & securitatis causa res ibi sis depasita, vi reuerentia loci tuta sit, ob circumstantiam loci sacri, dicit malitia sacrilegy mortiferam.Si autë ea ob causa ibi deposita non sitzprobabile est ratione sacrilegij morsifera no esfe, quiares illa cu-Stodia loci facri no erat concredita, sed per accides ibi posica. Qua re no censetur loco per tale furtu majer iniuria irrogari,quam per confabulationes, risus, detractio-Lestio nes, contractus seculares, & similia.Lef.lib.2.c.45.dub.3.n.14

Di maniera che la borsanon essendo stata depositata. in Chiesa per custodirlasò im prontarla, mà solo si trouau. quiui per accidente, questa. circonstanza non viene compresa nella declaratione di Papa Giouanni, De auferendo non sacrum de sacro, perche questo Pontefice intendeua. di quella cosa non sacra che in qualche modo fusse in potestà, ò dominio della Chiesa, e non che per accidéte alcuno l'hauesse portata, e la tenes se sopra di se, ò che li susse à caso restata in Chiesa.

Onde Tomano Zerola agiunge, che se vno rubasse alcuna cosa, come sarebbe touaglie, tappeti, cortinaggi, ò altra cosa simile, che fusse stata portata nella Chiesa, come suole accadere in qual che festa, perche queste cose in quel tempo sono in custodia della Chiesa, per seruire alculto diuino, il rubbarle faria facrilegio. Mà se alcuno vi portasse tapeti, cugini, seggie, ò altra cosa simile per sua commodità, come si suol fare à Prelati, e gran Signori; perche queste non sono state date in custodia della Chiesa, il rubbarle non saria sacrilegio; Se però queste cose non , se l'hauesse fatte improntare la Chiesa per seruisene in occasione di honorar quel Prelato, ò gran Signore. Zerola in Zero. praxi pen.c.12.q.17.Farinac. de immun. Eccl. c. 16. n. 217.

Che cosa sia incesto, e se sia necesario esprimere in specie la circostanza del grado della persona con la quale si è pec-

Ncesto è vn peccato che si commette per, la copula carnale tra parenti, ò cognati, tanto affinij, quan-

to che consanguinei dell'vn, e ll'altra linea de descendenti, a ascendenti, quale per esfere attione contro la debbita riuerenza, che si conuiene à parenti, porta seco vna certa malitia distinta in specie dalla semplice fornicatione, che agiunge circostanza peccaminosa necessaria esprimerla nella confessione.

4 Onde alcuni han giudicato trà granissimi Autori, che non solo il penitete debba accusare questa circostanza dell'incesto, mà anco esprimere il grado della persona con la quale si è peccato. Di maniera che se vno hauese peccato conoscendo carnalmente la propria figlia, la sua madre, ò vero sua sorella, sua nipote, ò vero la sorella della moglie, non basteria, che lui dicesse, che hà peccato convna del primo grado di confanguinità, o affinità, mà bisogneria, che esprimesse hauer peccato con la sua madre, ò con la figliola, con la sorella, con la nipote, ò sorella della moglie, ò con quella in specie con cui hà peccato. E la lor ragione è fondata, perche vogliano che l'incesto sia di

diuerse specie, non solo nella linea di confanguinei, & affinij de ascendenti, & descendéti, mà anco in qualsi uoglia grado dell'vn'e l'altra linea. Si che vogliano, che tante siano le specie d'incesto distinte tra di loro, quanti sono i gradi di consanguinità,& affinità, e però che sia necessario esprimere la circonstanza della persona, accusandosi in specie del grado, si hà peccato con la figlia, con la madre, ha peccato con la sorella, con. la nipote, ò ha peccato con la forella della moglie, perche essedo, che ciaschedu di questi gradi muta specie, ne siegue che sia necessario accusare la circonstanza di quella persona, con la quale hà peccato, e no basta à dire séplicemente hauer commesso peccato d'incesto per hauer peccato con vna parente; mà bisogna esprimere il grado della persona, con la quale hà peccato.

Nugno in aditt. assegna, che la diuersità de gradi nella parentela non cagiona diuersità specifica nel peccato dell'incesto, mà solo che sia circostanza agrauante, quale

perche assolutamente non è -necessaria esplicarla nella. Confessione, come vedremo appresso, ne segue che ne meno sarà necessario esplicare la circonstanza della persona nell'incesto, mà basterà solo à dire hauer commesso peccato d'incesto per hauer peç-Nug. cato carnalmente con parente. Nugno in aditt. ad 3.p.to. Bon. 2.q.9.art.2.dub.3.Bonac.de facr.disp.5.q.5.sct.2.p.2. \$.3. prop.3.n.10.& altri.

San Tom. 2.2.q. 154. art. 9. S.To. Gaet. seguitato dal Gaetano nello stesso luoco, dicano, che moralmente parlando per il giudicio nella confessione, qualfiuoglia grado d'incesto nonfolo trà consanguinci, mà anco tra affini, vno non è di specie differente dall'altro, e però se il penitente hauesse pec cato con la sorella, ò con la nipote,&c.basta che dica hauer commesso vna, ò più vol-

> E quantunque l'incesto co la madre, ò con la figlia sia più graue, che con la nipote, ò co la sorella della moglie, non. dimeno, perche vna ral gra-

te peccato d'incestossenza es.

plicare il grado della perso-

ma.

uezza, se bene non è di diuer sa, con tutto ciò agiunge malitia nella stessa specie, e però non è necessario accusarla nella contessione. Di questa opinione sono molt'altri Dotori trà quali Filliucio in qu. Filli. mor.tom.1.tratt.30. cap.5.n. 97.approua questa opinione, e la giudica probabile.

Angelo v.confessio n.3.dice che quello che hauerà pec cato carnalmente con la madre,ò con la figlia basta che si accusa, che ha commesso incesto nel primo grado.

5 Con tutto ciò dico se si tratta dell'incesto del padre co la figlia, ò del figlio con la madre, essendo che l'yn è l'altro di questi gradi portano seco malitia distinta da qualsiuoglia altro grado di parentela,ò cognatione; Non solo per rispetto alla cognatione, mà perche essendo che il padre tiene particolare obligo di non prouocare li suoi figli, mà di darli buona educatione nel nome del fignore, come dice S. Paolo. Vos Patres nolite S.Pal ad indegnationem provocare filios vestros, &c. Colos. 3.

Se il Padre commettesse vna tal sceleraggine con sua

figliola, non solo questo saria peccato d'incesto, mà anco faria peccato contro l'obligo, che tiene il padre di non prouocarlase di darli buona edueatione. Onde si come babbiamo detto nel ragionamé-Scoto to 23. che Scoto nel 4. sent. dist.17. art.2. assignando la... ragione di conoscere quando il peccato muta specie, dice che quella circonstanza muta specie, la quale è prohibita co altro precetto diuerso,e pche qui nel caso del nostro proposito vi è il precetto della circonstanza consanguinea, & il precetto dell'educatione paterna, precetto diuerso vno dall'altro, adunque questa circonstanza non solo è agrauante, mà agiunge all'atto incestuoso malitia in specie distinta dall'incesto, e però questa circostaza si deue resolutaméte spiegar nella cofessione.

6 Agiungete che hauendo vn Confessore conosciuta carnalmente fuora di confesfione vna sua penitente, nonè tenuto à confessare questa circostanza, come habbiamo veduto, se il Confessore non fusse Parocchiano, ò vero Sacerdote, al quale si aspettas se per debito d'officio di pro? curar la salute della penitente. In questo caso dice il Bonacino, che il Confessore per ragione di circostanza speciale, si deue specialméte accusare Bonac.disp.5.q.5.sett. Boni

3.prop.3.n.9.

Se dunq.questa circostaza per officio, e circostanza specifica, che si deue spiegar perche agiunge malitia diflinta, quanto magiormente nell'incesto del primo grado, si deue accusare la circostanza di Padre, che specialmente più di tutti deue hauer cura, e procurar la salute de

fuoi figlioli?

E se il figliolo commettesse vna tal sciaguraggine con sua madre, perche al precetto della continenza si agiungo il precetto della debbita riuerenza verso la madre, espresso nel 4. precetto del Decalogo Habeas in bonore parentes. adunque dui precetti diuersi di continenza, e di honoreuolezza, e perche inquesto caso il figlio viene à dishonorare la madre, que. sto dishonore, che è circo staza malitiosa, specialmente di-Linta dell'incesto, si deue specialcialmête accusare nella confessione.

7 Della circostanza del modo nella copula tra coniugi. Si suole spesso dubbitare, se il marito hauendo copula con sua moglie, sedendosò standosò alle spalle, ò p fianco, ò sols'sopra, se in qual fi voglia di questi modi sia circostaza necessaria di spiegarla nella confessione.

Si risponde che essendo questo vn certo abuso accidentale solo contro l'ordine ordinariosche deue offeruar.

si tra coniugi.

Se in questo abuso non si adoprarà, altro che il vaso legitimo, e sarà sensa pericolo di gettarne fuora il seme; Perche questa non è circosanza mortale non e necesfario acusarla nella confessione Sanchez de matrim. tom.3.lib.9.disp. 16.num.3. & altri.

Anzi se questo riuolgime. to, non sarà fatto per troppo sensualità de conjugi, ma per giusta causa, come sarebbe, se ad vno de coniugi li puzzasse il fiato, che l'altro difficilmente lo potesse soffrire, ò per non mettersia pericolo, quando la donna fusse grauida di dispergersi, ò vero per la troppo grassezza de coniugi, che il marito non potesse copularsi con la moglie, in questi casi, ne anche sarebbe peccato veniale.

8 Aggiunge Sanchez che la moglie è obligata a rendere il debbito al marito, quantunque li domandasse la copula con simili riuolgimenti, che fusse peccato veniale. Sanchez nel detto luo- Sauc? co num. 8. Diana tratt. de Dian. Circos.rèsol.35.

E se bene alcuni probabilmente hanno giudicato il contrario come nota Hen- Hen. riq.lib.11.c.16.n.6. in Glois. Con tutto ciò dico che hauendo il marito vn certo dominio sopra il corpo della. donna, come dice San Paolo 1. Cor.cap. 7. Malier non babes potestatem sui corporis sed vir. Quando non vi sia pericolo di peccato mortale, ò di spargere il seme fuora del vaso legitimo, e non tenterà il marito di seruirsi d'altro luoco, che dell'ordinario, nô č gran fatto che la donna sia obligata arendere il debbito al marito, quantunque li do-

man-

Digitized by GOOGLE.

manda la copula con simili riuolgimenti, che solo fusse

peccato veniale.

9 Hauendo il confessore conosciuta carnalmente vna sua penitente, non è tenuto il confessore a spiegare la circostanza, che quella li sia stata penitente; perche non hauendo vna tal copula alcuna circostanzasò d'incertos ò d'adulterio, ò d'altra circostanza malitiofa distinta specialmente dall'attione della. confessione. Se però il confessore non l'hauesse sollecitata nella confessione ò immediatamente dopo hauerla confessata, ò nel luoco della confessione, perche in questi casi non solo saria circostanza necessaria ma caso grauisfimo d'inquisitione; Della. qual materia ne ragionaremo distintamente. Ma inproposito il Confessore solo si deue accusare hauer hauto copula con donna maritata,ò soluta, ò con qual altra ella si fusse. Ma se il confessore fusse Parocchiano, ò vero altro sacerdote, col quale si aspettasse per offitio di procurare la salute della penitente; in questo caso il confessore pecca specialmente per ragion di circostanza speciale, quale per esser circostanza peccaminosa si deue accusare nella confessione. Bonacino disp.5.q. 5. sess. 2. propos. 3. num.9.& di Matrim.quest. 4. punt. 16. prop. 5. a num. 8. & sequenti.

In che modo il confessore pecca nel soministrare il Sacramenso della penitentia col peccato.

Vando il confessore amministrasse il Sacramento della penitentia. con peccato mortale, e prima di dar l'assolutione al penitéte lui si pentisse del suo peccato, dicano probabilmente alcuni che se bene il confessore, prima diassoluere il penitente se sia pentito del suo peccato, con tutto ciò, perche tal confessore cominciò a cofessare prima, che hauesse contrittione del suo peccato, confessandos lui si deue acusare della circostanza di hauer cominciato a confessare con peccato mortale, perche essedo peccato mortale aministrare la confessione con-

pec-

peccato mortale, onde hauédola lui aministrata, per confequenza ha peccato mortalmente; e però si deue acusare nella sua confessione hauer cominciato a confessare fensa il debbito dolore, quatunque prima di asoluere il penitente si sia contrito del suo peccato. Posseuino de Suar. offic.curat.cap.45.n.41.quale cita Suarez in 3.p.disp. 18. fess. 1\_ num. 2. doue non ho trouato questa difficultà. E però dico con Heriq.che essendosi il confessor pentito del suo peccato prima di dare l'assolutione, il confessore in questo caso non ha peccato mortalmente. Perche se il facerdote pecca mortalmente per aministrare il Sacramento della penitentia in peccato mortale, in questo caso perche il Sacerdote nel - tempo dell'assolutione si trouaua in gratia, p hauer hauto contrittione di quel suo peccato, ne segue che in quella confessione non ha peccato, e però questa circoflanza non e necessario acusarla nella confessione Henriq.lib.6.cap.18.n.6.in Gloss Diana de circost Resol. 47.

Agiungo che il sacraméto della Penitentia non confiste semplicemente nella. narratione che fa il penitente de suoi peccati, e nel tempo che il confessore li staascoltando, ma consiste principalmente nell'attione dell'assolutione, che li somini-Ara il Sacerdote, e nell'assolutione si conferisce la gratia, e si rimettano i peccati al penitente, perche la virtù del Sacramento non consiste nell'acusarsi de peccati, ma. nell'assolutione, e se il confessore non da l'assolutione al penitente ne meno per virtù di quella narratione de peccati cio conferifce la gratia. Adung; se il sacerdore Rarà in gratia nel tempo che dona l'affolutione al penitéte, lui non hauerà peccato p hauer ascoltato prima della assolutione i peccati del penitente.

Del-

Delle circonstanze agrauanti nella medesma specie.
Punto II.

nella medesma specie han necessario accusarle in confessione.

2 Se il penisense pecca laffando di confossire le circonstanze agrauanti nella medesma specie.

3 In che mede la Chiesa riser-, ha le circonstanze agrauanti.

A Seil Religioso Sacerdote confessandos del peccato carnale si debba accusare esser Religiosose Sacerdote.

Se li bacy, e toccamenti, che accadono nella copula carnale deuono accusarsi inconfessione.

6 Selbauer fatto più voti d'una medesma sosa ui sia obligo accusarsene in sonsessione.

1 Sono tante le circonftanze le quali possono notabilmente agrauare il peccato, che è quasi impossibile poterle spiegare in questi nostri ragionamenti; e molti grauissimi DD, con buone

ragioni vogliono assolutamente, che il penitente sia. obligato accusarle nella confessione; E le loro ragioni sono fondate principalmente nel vso commune de fedelise timorati di buona coscienza, quali vsano di confessarsi distintamente di tutti i peccatise loro circonstanze, non so-Lo differenti in specie, mà anco di qualfiuoglia circonfiaza, che sia agrauante nella. medesma specie. Agiungano secondo, che quei peccati, ò quelle circonstanze, che non sono necessarie accusare nella confessione non suole la Chiesa riserbarle, & annume. rarle ne casi reservatiscome noi vediamo che la Chiesa. non riserba li peccati veniali, perche non essendo i peccari veniali necessarii accusarsi nella confessione, ne ancost deuono riseruare, e perche vediamo, che la Chiesa ordinariamete riserua alcuni pec cati per causa della circonstanza nella medesma specie agrauante, come sono, v.g. i gradi dell'incesto, particolarmente nel primo, e secondo, quali circonstanze non mutano specie, mà solo agiunga-

no grauezza nella medesma specie, e có tutto ciò la Chie-· sa per lo più li riserba, adunque le circonstanze notabilméte agrananti, quantunque agrauano solo nella medesma specie si deuono accusare nella confessione.

2 Di più citano Siluestro v.confess.che le bene egli sia dell'opinione contraria, con "-- rutto ciò vitimamente conchide che pecca granemente o quel penitente, quale senza. graue causa lassa di confessare tacendo queste circonstanze; perche si mette à pericolo di non riceuere il conueniente medicamento per il suo male. Pectat grauiter dice egli penitens qui bas circonstantias fine graui causa tacet quia exponit se pericolo non accipiendi convenientem medicinam.Sil-

Sila. uestro v.contel.1.9.9. Di questa opinione sono vna buona parte de Dottori Alcis, antichi, è moderni. Altisiod. lib.4.in summ. tratt.6. cap.3. Ales. q.3. Ales. de Ales. 3.p. qu. 77. mem.3.art.2.\$.1.& q.18.n.4. art.3.\$.2.Gio.Mag.4.dift.17. gzet. q.4. Gaet. in sum. v. conf. cod. Nug. 15. Nugno in aditt.ad 3.p.to. 2.q.g.art.a.dubb.2. concl.2.

Hentiq. lib.t. cap.7. num.4. Hen. Sanch. sum. to. 1. lib. 2. cap. 11: Sanc. num.24. Coninch. de Sacra. Coni. disp.7.dub.3.concl.1.nu.12. Soto in 4. dist. 18.qu. 2. art. 4. 15000. Ledesma sum.tom. 1. de pen. Lede. cap. 18. concl.4. e molti altri citati da Franc. Suarez disp. Suar. 22. sett. 3. quale per esser ancor lui della medesma opinione. Dice che quantunque Scoto,e Gabriel Biel in 4.q. 1 Scoto art.2.siano dubbij con tutto ciò più inclinano all'opinione affirmativa, che alla negatiua.

Non manco più d'altritati DD.quali, defendono l'opinione contraria come più probabile, affirmando che le circonstanze notabilmente agrauanti-nella medesma spetie non sono necessaries spiegarle nella confessione, perche trattando il Concilio di Trento sess. 14. cap. 5. delle circonstanze necessarie, dechiara, che quelle circonstanze, che mutano specie si deuono spiegare nella confesfione. Praterea eas circumsantias in confessione explicandas effe,que spetiem peccati mutant. Enon sa altra mentione delle circonstanze agrauanti, an-

zi haŭendo dechiarato il Cocilio che le circonstanze che mutano specie sono necessarie spiegarle nella confessione, conclude. Nibil aliud Eeclessa à penisentibus exigitur, &c.Adunque non viè altra. obligatione per precetto che quello che il Concilio hà dechiarato di sopra, e però ne segue che le circonstanze aggrauanti nella medesma specie non sono necessarie.

Agiugete che se il penitéte fusie obligato à confessare tutte le circonstanze agrauati, saria anco obligato à conoscerle tutte per saperle confessare, come è obligato à sapere tutti i peccati mortali, &c.Mà perche questo sarebbe precetto troppo arduo, e difficile, perche, e quado mai il penitente potrebbe venire à vna tal cognitione di potere spiegare la grauità della circonstanza annessa al peccato, come v.g. il gran feruore, e molta intentione quale lui hà passato nel peccare ? Che forsi questa circonstanza agraua molto più nella medesma specie, che nessun altra. Adunque queste circonstanze il penitente non è tenuto à confessarle; E questa. opinione è più probabile; tãto più che viene insegnata. da tanti graui Autori.

San Tom. 4. dist. 16. qu. 3. S.To. art.2.q.5. San Bonauentura. S. Bo. in 4.dist. 17.q.vlt. Scoto in 4. dist.17.q.1.a.1.Durando q.4. Dural Alberto dist. 16.art. 24. Anto- Albe. nino 3. p. tit. 14. cap. 19. §. 7. S.An. Adriano q.4.de conf.a.2. Pa- Adrii ludano q.3.2.3. Turrecrema, Palu. ta de penit.5.cap.1. num.11. Turr. Viguerio inst. c. 16. S.4. Co- Cou. uarr.in 4.decret.p. 1.c.1.n. 14 Angelo v.conf. Tabien. v.cir - Ang. const.n.g. Armilla v.circonst. Armil art.2. Corduba sum.q.3.Me- Cor. dina cod. de conf.q.7. Nauar Nau. cap. 6. num. 7. Vasquez 3. p. Vasq. tom.4.q.91.art.1.dub.2.&3. Riginal.in praxi tom. 1. lib.6. cap. 5. nu. 135. Vlenza to. 4. Vale. dilp.7.q.11.p.1. Lessio lib.4. Lessio cap.3.dub.12.num.8. Diana. Diana tratt.de circonst. agrau.resol. 1.e da molti altri che difendano questa opinione citati da lui. E però fi conclude che meglio-si puol pratticare l'opinione negatiua, che l'affirmatiua, onde alle ragioni allegate, dico alla prima.

Che se li fedeli e timorati di buena conscienza vsano di

accularli distintamente anco delle circostanze agrauanti, non è gran fatto, perche questi tali sono anco vsi accusarsi de peccati veniali, quali non sono necessarij, e loro lo fanno per maggior loro satisfatione, e cauar dal Sacramento della penitenza maggior frutto, non essendo se non. bene confessare anco tutti i peccati veniali, e tutte le circostanze agrauanti, come esse se siano; mà non per questo di necessità si deuono accusare. Nam venialia quibus à gratia Dei non excludimur, & in que frequetius labimur quăquam reale, & viliter, citraque omnem prasamptionem in confestione dicantur, taceri tamen. citrà culpam possunt. Elo stesso si puol dire delle circostanze agrauanti nella medesma spe cie.

3 Al secondo la Chiesanon riserba l'incesto in quanto alla circostanza agrauante quantunque dica nel primo, e secondo grado, mà riserbanicesto in quanto che la circostanza della consanguinità à assinità porta malitia distinta in specie dal peccato della fornicatione per essere l'ince-

fto in quei dui primi gradi di magior confideratione, e però folo di quei dui ne fà particolar prohibitione.

Al terzo Siluestro parla di quelli che tengono la contraria opinione, ò di quelli, che dubbitano, che sia necessario accusare queste circonstanze, perche anche i peccati dubbij si deuono accusare, come habbiamo prouato in vn'altro ragionamento.

Se il Religioso Sacerdote hauend do commesso peccato carnale sia obligato accusarsi in confessione che egli è Religioso. Sacerdote.

Auendo il Religioso Sacerdote nella sua professione solenne, è nel riceuer gl'ordin sacri fatto voto di castità, mentre haue cómesso alcun peccato carnale di fornicatione. Dice il Paludano in 4. dist. 38. q. 4. art. 1. n. 14. Che Professum in sacris constitutum fornicantem esse duplicis voti reum, e però.

Dicono alcuni, che douédosi lui confessare di quel peccato carnale, non basta

Palu

ac-

accusarsi semplicemente esser Religioso, mà è necessario esplicare ancora la circonstaza del Sacerdotio; ne basta à, dire esser professo, & ordinato all'ordin facri, essendo lui - Sacerdote. Perche se bene il Diacono, nó è necessario, che -dica esser Diacono, ò sudiacono, mà basta solo che si accusa professos ordinato infacris, il che non basta al Religioso mentre egli è anco sacerdote; perche quantunque in quanto al voto dell'ordin facro, non si agiunga nuoua deformità sopra il voto della professione; con tutto ciò si agiunge circonstanza notabilmente agrauante per ragione d'esser consacrato à diuini ministerije tanto più per esserdote li si agiuge ma gior circostáza agrauáte, quáto che di gran lunga il Sacerdotio è magiore di tutti gl'al. tri ordini. Anzi agiungano alcuni, che se il Sacerdote Re ligioso sarà Vescouo, douerà anco esplicare esser tale, perche si come la dignità Episcopale ricerca più alta confacratione; così ancora nella trasgressione del voto di casti tà, vi è circonflanza magior-

mente agranante. Pietro Le-Lede: desma in com. de sacr. penit. cap. 19. de circonstantia persone dub. 1. & 2. Soto in 4 di-Soto: stin. 18. q. 2. art. 4. & de iustit. rib. 2. q. 8. art. 5. Zanardo in. Zana. direct. Theol. p. 1. tratt. de penit. c. 18.

Altri, citati da Henriquez Henselib. 5. de penit. cap. 5. nu. 6. in. commento; sono di opinione, & han detto che douendosi il Religioso Sacerdote confessar del peccato carnale da lui commesso, basta che si accusa d'hauer fatto voto di ca stità.

Più probabile pare à me, che quantunque il Religioso Sacerdote habbia fatto doppiò voto di castità, vno per esser Religioso, e l'altro per esser ordinato in sacris, che basta per il peccato carnale egli fi accufa folo effer Sacer dote, ò veramente d'esser Religiolo professo; E la ragion**e** è questa, perche il Sacerdote nontiene magior obligatione di osseruar la castità per effer ordinato in facris, che peressere professo; Onde quando il Religioso si ordinò in sacris, non fece voto di castità diuerso in specie, da. quel-

quello, che, fece nella professone; perche il secodo voto, che s'include nell'ordin sacro non fù altro, che reiterare il primo voto della professione, come saria quando vno v.g. hauesse fatto più volte voto di digiunare vn tal giorno in pane, & acqua, quei nuoi voti fatti dopò il primo, non agiūgano in se stessi, nuoua obligatione distinta dall'obligatione contratta in quel primo voto, mà solo la confermano. e la rinuouono, di maniera. per la trasgressione no si commette altro che vn peccato solose nella confessione non è tenuto à confessarsi d'hauer fatto più voti, perche tutti quei voti appartengano à vnasola specie di quella prima promissione.

Esi come vno, che hà fatto più instrumenti con il suo creditore di pagarli vna certa quantità, non si puol astringere ad altro che à pagare quella stessa quantità, che hà promessa in più instrumenti.

Cosi ancora vno che hà fatto più voti sopra vna stessa obligatione, per la trasgressione non commette altro che vn peccato, e però non è obli-

gato à confessarsi d'altro che di hauere violato il voto. Così quel Religioso Sacerdote, che hà commesso il pec cato carnale, per accusarlo non è necessario che dica esfer Religioso, e Sacerdote, mà basta che accusa esser Religiolo, ò veramente esser Sacerdote. Sanchez de matrim. Sanci lib.7.disp.27. num.25. Azor. Azor. lib. I 1. institutionum moraliu cap.14.q. 1. in fin. Vega 2.to. Vega summ.cap.129.cas.8.Diana, Dian. resol.3. de circonst. agrauan. Pitigiano in 4.tom.2. dist. 16. Pitig. q.vnica ar.5. E Villalobos dice queste parole. El Sacerdote professo en el peccado de la carne satisfaze con dezir que es prosesso, ò que es Sacerdote. El fondamento desta sentencia es, que el Sacerdote no tiene obligacion ala castidad, mas que la del voto solemne, que assi se incluye, y assi el voto del Sacerdote, y el Religioso no bazen differente especie, si no solos es reiterar el voto, como el que biziesse tres, à quattro vezes uoto de ajunar los usernes : que & le quebraze, no baze mas que un pescado: que es come el que bizo musbas escrituras de obligación. para pagar una deuda, que non por effo queda obli gado à pagar KKK

mas. Villalobos fumm.tom. 1. tratt. 9. c. 37. n. 13.

Se li bacize toccamentizobe accadono nella copula carnale deuono accufaris in confessione.

Commune opinione de DD.che li toccamenti, e baci, che sogliano accadere ananti la copulacarnale, non sono necessaria accusarli in confessione, perche esfendo quelli ordinariamente ordinati, e principij della copula carnale; quantunque in quanto à loro habbiano propria malitia peccaminosa, con tutto ciò moral. mente non si puol dire, che habbiano malitia distinta. dalla fornicatione, e però dicono li DD.che non sononecessarii accusarli in contessione.

Non dimeno dico, che si deue auertire, come facilmen te puole accadere, che se tali toccamentise baci non saranno accaduti con animo di copularsi, mà solamete per vna certa delettatione libidinosa, che si riccue in quelle attionisse dopò quei toccamenti,

e baci ne succedette la copula, perche quelle attioni non furno ordinate in rispetto alla fornicatione, vennero à esser peccato distinto dalla copula susequente, essendo succeduta per altro esserto, che da quei primi toccamenti, e però venne à essere peccato distinto, e per consequenza, distintamente nella consessione si deuono accusare la toccamenti, e baci e distintamente si deue accusare la copula.

Gasparo Hurtado de sacr. Hurt. disp.9. de penicen, disticul.6. Diana tratt.miscel.4.resolut. Dian-205. Da quì ne segue, che se à caso vno tusse andato dalla meretrice, ò d'altra persona. con animo di esercitarsi con quella solo con bacise toccamenti latcini, senza voler seco copularitmà dopò seguiti tali toccamenti, e baci, tusse anco venuto alla copula, cagionata i er altro effetto, che da quelle prime attioni, ancorche li baci, e toccamenti, che accadono non deuono accularli in confessionescome habbiamo detto, mentre sono ordinati in rispetto à quella fornicatione.

Non

Digitized by Google

Non dimeno in questo caso, perche quei toccamenti, &c.non furno ordinati in respetto alla copula, vennero à esser peccato distinto, e però distintamente si denono acacusare.

Se quello the ha fatto più voti di una mede sma cosa sia obligato accusarsene in confessione.

6 CE il Religioso dopò hauer fatta professione solenne; ò veramente il Chierico dopò essersi ordinato à gl'ordin sacri, di nuouo facesse vno, ò più volte voto di no cometter alcu peccato carnale volutario: Questo no è tenuto per la trasgressione d'accusarsi in confessione di questi secondi vori, perche éssendo lui obligato alla castità per il voto solenne, che egli sece nella professione, ò nel riceuer l'ordin sacro, quel la nuoua multiplicatione de voti, non agiunge al voto folenne della castità alcuna circonstanza agrauante, perche essendo lui bligato alla continenza per la professione fatta, ò per l'ordine riceuto,

con quei ndoui voti non venne ad obligarsi di nuouo 5 mà più tosto à confirmar quel primo voto, che da lui fu fatto solennemente nella professione, à nel riceuer l'ordin facro. Perche si come quello, che promette vna cosa conpiù giuramenti, non è obligato all'osseruanza si nò di quella cosa promessa; così vno, che fà più voti di vna stessa cosa, solo è obligato all'osseruanza di quella stessa. haueado dunque il Religioso, ò l'ordinato in sacris promesso nel voto solenne l'osseruanza della castità, quantunque ne faecia più voti, co tutto ciò non è obligato ad altro che à quello stesso voto di cassità. Facundez de precept Eccles.trati.2.lib.4. c.3. num 11. Sanchez de matrim. onde dice Filliuc.che hauen- Filli. do alcuno fatto voto solenes e voto semplice non è tenuto d'accufarsi in confessione del-I'vn è l'altro, essendo che il voto solenne, e voto semplice differiscano solo accidentalmente, e però non è circonsta za, che si debba accusare inconfessione. Filliu.tom. z. trat. 30.c. 7.n.26.

KKK

· Digitized by Google

## RAGIONAMENT. XXVI.

Delle cagioni per le quali la confessione si puol rendere inualida. Punto I.

1 Per quali cagioni la confeshone si rende inualida in rispetto al penisente.

2 Se la confessione fatta dal penitente scommunicato laualida.

3 Se il confessarsi di magior numero de peccati fatti, la... confessione sia ualida.

A Per quali cagioni la confessione si puol rendere inualida in rispetto al Confessore.

5 Se pecca il penitete confessandos da Confessore scommu nicato.

6 Se la confessione fatta à Confessore ignorante sia ualida.

7 Come il penitente deue reiterar la confessione per esser stata inualida.

Olte sono le cause per le quali la confessione si puol rendere inualida, non solo per colpa del penitente, mà anco per difetto del Confessore,

r Principalmente si renda inualida la Confessione per colpa del penitente quado per sua malitia, ò per vergogna, lascia scientemente di confessare qualche peccato mortale; in questo caso quella confessione non è valida, il penitente pecca mortalmete, la confessione bisogna reiterariase non folo douerà cofessare il peccato, che lui lassò di confessare, mà anco il peccato, che hà commesso per non hauer fatta la confessione intiera.

Secondo la confessione è inualida quando il penitente và à confessarsi senza hauer prima esaminata la sua conscienza, e però nella confele sione si è scordato di accusare alcun peccato mortale; E perche questa scordanza è stata per sua colpa per non. hauere fatta la debbita diligenza nell'esaminare la sua conscienza, la confessione è inualida, e si deue reiterare pur confessando il peccato lasciato, e di piu il peccato, che hà commesso di non hauer esaminata prima di confessarsi la sua conscienza. Valenza tom. 4. qu.11. punt.3.

Vale.

Na-

Rig.

Nau. Nauar.cap.9.num. 12. Rigin. lib.6.n.147.

Terzo la confessione sarà inualida quando sarà fatta. fenza il debbito dolore desuoi peccati, ò senza proposito di non più peccare per l'auenire, perche essedo il dolore, & il proposito necessario, & essentiale nella confessione se il penitente anderà à confessarsi senza dolore, ò senza proposito di non più peccare la confessione sarà inualida, Vasq. é bisognerà reiterarla. Vasq. Med. q.92.a. 3. dub. 1. nu. 4. Medin. de confe.dimidiata reiteranda.

2 Quarto la confessione sarà inualida quando il penitente sarà scommunicato, ò di scommunica maggiore, ò minorese con tutto ciò che lui sappia di essere scommunicato non dimeno và à confessarsi senza far sapere al-Confessore di essee scommunicato; questa confessione è inualida, e si deue reiterare perche doueua il penitente prima di farsi assoluere da peccati, farsi assoluere dalla fcommunica; e perche prima si fece assoluere da peccati senza manifestar al Confesso-

re di esser scomunicato, questa confessione non fù intiera e per consequenza lui peccò, e la confessione restò inualida con obligo reiterarla.

Ben vero che se il penitente non sapeua di essere scommunicato, ò vero per ignoraza inuincibile non sapeua. che lo scommunicato bisognaua che prima fusse asso-Into dalla scommunica che da peccati, la confessione in questi casi, purche non habbia altro difetto essentiale saria valida, come dice Riccar- Ricca do in 4. dist. 18. ar. 9. q. 4. Gae- Gaet. tano in summ. Nauarr. cap. 9. num.4. & 5. E la ragione è questa, perche to scommunicato dice Valéza non è incapace delli Sacramenti, quantunque li siano prohibiti, che li possa riceuere. Valen.tom. Vale 4.q. 1 1. punt. 3.

3 Quinto saria inualida la confessione quando il penit& te si confessalse di magior numero de peccati di quelli che hà fatti, come faria v. g. che vno hauesse comessi die. ci peccati, e cofessasse di ha-' uerne commessi venti. Onde se questo hà confessato que so magior numero sotto buo

na fede, non è tenuto di nuono à reiterare la confessione.

Anzi ne anche è tenuto à confessare di nuouo il suo errore di hauer confessato magior numero de peccatí di quello che in effetto hà fatti; perche essendosi il peniten. te confessato, & ottenuta l'assolutione dal Contessore quale pensaua che quel numero minore fuse magiore, che in fatti non erase però se il penitente di nuovo se ne volesse confessare saria più presto va volere sculare li suoi peccati, che accusarli: E se bene pare che il penitente habbia ingannato il Confessore in materia graue, e per consequenza che debba reiterar la confessione. Non dimeno questo non hà ingannato il Confessore formalmente in materia graue, mà solamente materialmente in pregiuditio di se stesso, perche puol elsere che per quel magior numero de peccati da lui acculato il Confessore gli habbia dato maggior penitenza. Vero che se questo con inganno hauelse confelsato minor numero de pecçati di quelli che hà fatti saria obligato reconoscendo l'errore à confessarsene di nuouo, mà hauendone accufato magiore numero, perche qui non vi è errore intorno alla materia necessaria, non è tenuto à confessarso essendo che il numero minore si contiene nel numero magiore, & hauendo il Confessore assoluto con quel numero magiore consequentemente in quella assolutione si conteneua anco quel numero minore.

Se puoi il penitente confessò quel numero con mala fede, si deue auertire dice il Bonacino se il numero de peccati, quali il penitente cotessò erano peccati veniali; perche il penitente in quella confessione non ingannò il Confessore nella materia ne cessaria, non essendo i peccati veniali materia necessaria della confessione, quantunque fusse con buona, ò con cattiua fede, non è obligato di nuouo il penitente à confessare quel numero vero.Mà se quel numero era de peccati mortali, & il penitente se ne confessò sotto mala fede, perche viene à inganna re

re il Confessore, & essendo quel inganno peccato mortale per esfere in material graue e necessaria, non solo si deue confessare del numero vero e certo ma anco deue reiterar la cose mone. Donacte de penit. disp. 5. q. 5. sess. pun. 3.11-7.

4 Enon solo la confessione si rende innalida per causa del penitente, ma anco per difetto del Confessore, perche se mentre il penitente si confessasse il confessore dormisses vero fusse fordo, che non sentisse il penitente metre accusa li suoi peccati; questa Confessione saria inualida come apunto il penitente non si confessalle, perche essendo nella cofessione necessario il ministro mentre il côfessore dornie è come no ci fullese però quella confes-Silu. fione si deue reiterare. Sil-V=9 ues.v.confes.1.nu.6.Vasquez 2.10 q.92.a.3.dub.z. Riginal. lib. 6. num. 149. Zerola in praxi cap. 21.q.4.

Secondo faria inualida la confessione quando il Sacerdote mancasse in alcuna co-fa essentiale al sacramento perche il sacramento no puoli

stare sensa la sua essenza, es mancando l'essentiale il Sacerdote non potria conferire il sacramento. Come saria se il facerdote non hauesse iurisditione. Onde se vo. Gindice desse sentenza sensa iurisditione, perche la giurisdictione e essentiale al giudice, quel giuditio, e quella. fentenza da lui data non potria hauer fufifienza, onde la sentenza saria inualida per esser il giuditio vsurpato;cofi se il confessore non hauesse iurisditione saria giuditio è sentenza vsurpata che non: potria hauer effetto, e la confethone saria invalida, est deue rifare.

Terzo faria inualida la confessione quando il Sacerdote non hauesse sufficiente intentione di assoluer il penitente, perche essendo l'intentione del ministro essentiale nella confessione. Come mancando la materia, ò vero la forma non potria conferissi il sacramento, così ancora mancando l'intentione del ministro la confessione saria inualida per disetto del sacerdote, & il penitente non consegueria il sacramento.

Quar-

Quarto saria inualida la. confessione, quando il Sacerdote non si seruisse della forma ordinata da Christo, perche se nella forma il Sacerre lasse alcuna cosa essentiale come vedremo appresso la. confessione saria inualida per diferto del Sacerdore.

Quinto saria inualida quãdo il Confessore non fusse batizzato, ò veramente nonfusse Sacerdote, perche essendo solo à Sacerdoti, data authorità da Christo confessare nel Sacraméto della penitenza, e perche tale authorità è fondata solo nel carattere sacerdotale, quale presuppene necessariamente il battesmo, che è la porta di tutti gl'altri Sacramenti di maniera che se vno non è battizzato, ne meno puol hauere il carattere del Sacerdotio, e però ne meno puol hauere authorità di assoluere il penitente.

Sesto saria inualida la confessione, quando il Confessore fusse sospeso, à non hauesse iurisditione ordinaria, ò delegata di confessare, perche essendo la iurisdiction & approbatione del Vescouo

necessaria come comanda il Concilio di Trento sess. 25.c. Concil 15.Se il Confessore non ha tale authorità la confessione. è inualida per difetto del Co fessore.

5 Settimo è inualida la confessione fatta à Sacerdote che sia publico scommunicato ò vero à Sacerdote notorio percussore di Clerico; Onde se il penitente saprà, che tal Sacerdote sia scommunicato, ò nell'yno, ò nell'af tro modo, e non dimeno si confesserà da lui non solo la sua confessione sarà inualida: se però non fusse per estrema necessità, mà anco pecca grauemente, perche con questes due sorte di scommunicati non solo non ci dobbiamo confessare, mà ne anche trattare con loro.

Mà se non sapeua che quel Sacerdote fusse così scommunicato, se bene il penitente non fece peccato, con tutto ciò la sua confessione su inualida per cser lo scommunicato in detti modi priuo di iuxisdittione.

Mà se il Confessore fusse scommunicato in altra maniera, cioè non publico, ma.

tolerato il peniten te non pec ca è la confessione sarà valida. Tanto più se il Confessore sarà Parocchiano, ancorche il penitente sapesse che fusse così scommunicato si puol confessar da lui, e tanto la confessione, come l'assolutione sarà valida, perche métre il Vescouo permette che tale scommunicato sia parocchiano si presume che habbia iurisdittione.

6 Ottauo alcuni dicono. che la confessione sarà inualida, quando il Confessoro farà tanto ignorante che non conosce se il peccato è mortale,ò veniale,ne sa qual è riseruato, ò quale nò; Ela ragione dicono che sia, perche tal giudice non puole dare sentenza giusta. Di questa. S. An opinione sono Riccardo, Santo Antonino, Ledesma, Silue-Vitto, stroje Vittoria.

Dicobene che tutto questo saria vero quando il penitente eleggesse tal Confessore sapendo che non è idoneo per conoscere la sua conscienza, onde perche l'animo fuo è di non confessarsi bene nè di esser ben giudicato, però eleggere Confessore igno-

rante. In queste caso, certo che la confessione è inualida: E però peccano quelli nego. tianti, & altri quali cercano Confessorische non intendano le loro negotiationi, acciò non li siano prohibite, e non gli obligano alla restitutione, si che questi tali oltre al peccato che loro comettano deuono anco ripetere à Confessore intelligente la lor confessione.

Mà quando il penitente in buona fede si confessasse à tal Confessore ignorante, quale hauesse iurisdittione di assoluere, e nel penitente non vi fusse altro impedimento per ottener l'assolutione dico che tal confessione saria valida, perche l'ignoranza del Confessore in questo caso no impedisce il Sacramento; così tengano Gabriel dist. 17. Gabr? Adriano q.4. Medina, Cordu Med. ba, Soto, & Suarez de confes. Cord. disp. 22. sess. \$0.2. e disp. 28. \$000. sett.2.

E la ragione è questa, perche mentre il penitente hà confessato intieraméte li suoi peccati, e non hà posto obice al valore del Sacramento, quella assolutione quantun-

que

que sia di ministro ignorante non dimeno perche lui hà facultà di potere assoluere, l'ignoranza no toglie che quel Confessore non possa amministrare il Sacramento della penitentia, e che legitimamé. ze il penitente non si sia ben confessato, e non habbia ottenuta l'assolutione de suoi pec cati. Henriquez lib.2. de pen. cap.14.num.5.Siluest.v.confessio 1.num. 3.Zerola in pra-Sanc xicap.21.q.3.Corduba,San-

Silu.

chez sum.lib. 1.c. 10. n.69. 7 Quando il penitéte deue reiterar la sua confessione per essere stata inualida per alcune delle cause che habbiamo detto di sopra. Si deue auuertire, che se ben lui si confessa con lo stesso confesfore, col quale fece la confesfione inualida, basta che il pepitente dica. Io mi accuso di tutti quei peccati che hò cofessato à V.P.e di più mi confesso che hò lasciato il tal peccato per la tal causa, e di più deue accusare i peccati, che hà commessi dopò quella confessione. Mà se si confessa ad altro confessoresò veramente allo stesso, e che no a ticorda dello stato del penitente, ne si ricorda di quei pecccati che li confessò almeno in confuso, ò in genere, nè meno si ricorda della penitenza che gl'impuse.

Deue il penitente di nuono repetere tutti i peccati, perche mentre il confessore non se ne ricorda in modo alcuno di nessuna di queste tre. cole, quella confessione è appunto come non l'hauesse fatta. Ela ragione è questa. perche.

Come va Giudice nonpuole giuridicamente condennare, ò assoluere il reo se prima no esamina e no conosce la causa de suoi delitti. Così ancora il confessore non puol giustamente giudicar la causa di quel penitente per darli l'assolutione, se il penitente non confessa prima distintamente tutti i suoi peccati, & il Confessore non li senta.

E però quando il penitente si confessa da vn'altro confessore. à vero dallo stesso che non si ricorda almeno in genere,ò in confusoò vero non si ricorda ne anche della penitenza ingiuntali, il penitente deue distintamente ripe-

tere

rère tutti li voti peccati,e così il Consessore giuridicaméte li potrà dar l'assolutiones
facramentale. Siluestro v. con
Nau. fessio 1.qu.3. Nauarro cap.9.
Men. num. 19. Henriq. lib.5. cap.4.
n.4. Valen. to.4. disp.7.q.11.
Rigi. punt.3. Vasq.q.92.a.3. dub.3.
Coni. Rigin. lib.8. num. 33. Coninc.
Zero. disp. 7. dub. 11. num. 109. &
disp. 10. dub. 12. nu. 102. ZePalu. rola in praxi cap. 10. q.14. &
Suar. 6. Paludan. 4. dist. 17-q.5.a.3.

Se bene Medina de conf.

Medi. q.24.& altri con lui vogliano
che il penitente basta che si
accusa in genere de suoi peccati quando si confessa dallo
stesso Confessore, quantunque il Confessore si sia scordato dello stato e peccati del
penitente.

Suarez de confes. disp.22.

suar. sett.6. \$.3. Dechiara questadottrina con vna distintione con dire che se il Confessore non si ricorda, e la confessione fatta, su inualida per difetto del penitente, perchenon su intiera, o non su col debbito dolore, in questo caso la confessione si deue tutta reiterare distintamente.

Mà se la confessione sù bo-

na in se, & inualida respetto al Confessore, ò per rispetto della forma per qualche man camento, non è necessario ripeterla distintamente, mà basta che il Confessore li dia lavera sorma, perche in questo caso non è necessario che il Confessore si ricorda de peccati del penitente.

Come saria quando il penitente non potesse complire la sua confessione in vna sol volta, mà la facesse in più par tite di più giorni; quantunque il Confessore si fusse scordato de quei peccati confessatoli nell'altre partite non dimeno puol darli, e vale l'assolutione sacramentale essendoli già prima noto il stato del penitente.Graff.1.p.de cisionum lib.1.cap.32.nu.11. Suarez disp. 18. sett. 4. Henriquez lib.4.cap.6.Riginal.lib. 8. cap. t. num. 11. Zerola in Rigii praxi de penit.cap. 1 3. qu. 27. Zero.

7 Se puoi il penitente è obligato à reiterare la confessione per colpa suase la rifà di nuono dopò essersi più volte confessato malaméte no solo deue repetere quella cofessione, mà anco tutte quelle confessioni fatte dopò, perche nes

Lili 2 fu-

funa è stata valida. Vero che se vno hasatta vna cosessione inualida, mà dopò n'hà satte alcune valide, pche incolpabilmete si è scordato di quel peccato, ò non l'hà conosciuto per sua ignoranza incolpabile, costui non è obligato à ripetere le confessioni valide, mà solo, quelle, che per sua colpa sono state inualide.

Del modo, che deue tener il penitente quando in confessione non puole accusarsi d'vn peccato mortale, ò di vna circonstanza.

Punto II.

- Quando Ga lecito al penitente lassar in confessione un peccato mortale.
- 2 Se alcuno possa lassare un'obli gatione senza commetter peccato.
- 3 Se uno polsa lassare in confeshone un peccato mortale, acciò il camplice non resta insamato appresso il Consessore.
- A Se il penitente in confessarsi deue nominare la persona complice.

1 Acilmente puol accadere,& in particolare in certi luoghi, e terre piccole, che hauendo il penitente commesso alcun delitto, che confessandolo il penitente fi metteria à pericolo probabile della vita,ò della fama.Come saria se il penitante hauesse rubbato vna tal cosanotabile del Parocchiano, &c.Chiara cost è che se il penitente si confessa allo stesso Parrochiano di quel furto, il Parocchiano viene à sapere che l'hà rubbato, e per essere il Parocchiano molto resentito, il penisente si mette à pe ricolo della famase forsi della vita, come anco saria se il penitente hauesse ammazzato il fratello del Parocchiano;ò vero il penitente hauesse hauuto che fare con la sua cogniata, e nella terra non hauesse altra cognata che la sorella del Pasocchiano suo Confessore, se lui si confessalse di questo peccaro, chiara cosa è che il Confessore yerria à sapere il peccato di sua forella, e così la metteria in pericolo della vita. Onde no hauendo il penitente altro Sacerdote col quale si potes-

se confessare che il Parocchiano; col quale se si confessa di questi peccati si mette à pericolo della vita, ò della fama.

E se non si confessa di questipeccati, viene à non fare la consessione intiera. Si cerca che deue fare il penitente in

questi casi ?

Dicano alcuni, che il peninitente deue procurare di co fessarsi da vn'altro Confessore,mà non potendolo hauere per non essere in quella terra altro Confessore, che il Parocchiano.

Deue il penitente differi. re la confessione ancorche fusse la Quaresima, perche l'obligo di confessarsi la Quaresima, è minore dell'obligo di conseruar la vita, è la fama.

E se fusse scandolo nel differir la cofessione; ò vero che questo per non confessarsi sarebbe dechiarato scommunicato, ò vero per altre giuste cause non potesse lassare la confessione, e la Communio-

Dicano alcuni che il penitente potrebbe pentirsi de suoi peccati con proposito quando potrà di confessarsi senza pericolo, e così communicarsi. Questa opinione non è molto accettata, , & à me non piace, perche costui non confessandos, & essendo veduto communicarsi sensa. confessione potria apportar gran scandolo, e sua infamia e mettere anco gran sospetto al Parochiano del delitto comesso, mentre lo vede communicare senza confessione.

Il Gaetano nella somm.v. Caeti confes.nu.3. & il Nauar. c.7. n.3.portano altro rimedio co dire che il penitente deue procurare nella confessione di non esser cogniosciuto dal Confessore col quale il penitente corre il detto pericolo, e dicono, che lo puol fare con trauestirs, e dissimular la voce, perche il penitente non tiene obligo di far sapere al Cófessore chi egli sa. Questo rimedio puol essere che fusse riuscibile, mà io per me lo tengo troppo difficile, e quasi impossibile, & il penitente si metteria à gran pericolo di esser conosciuto, perche inquesti luoghi piccoli il Parocchiano conosce tutti, e no si puol talmente singere la

voce che facilmete no si possa conoscere, e così il Parocchiano potrebbe conoscere questo quantunque strauestito, e co voce finta. Se dunque questo non potesse riuscire.

Dico che il penitente inquesto caso, douendos confessare per necessità, potria. accusare tutti gl'altri peccati, e lasciare solo quel peccato ò circonstanza che gli apporta vn tal pericolo con fermo proposito di confessarsi subbito che potrà senza pericolo confessarsis all'hora la confessione, quantunque nonhabbia confessato quel peccato, nó dimeno si potrà chiamare confessione intiera formalmente, perche il penitente hà confessate tutti i peccati che poteua è doueua di-Suar re. Suarez de confessione dis. Soto. 23.sess. 2.Soto. Ales. de Ales. Palu. Paludano, Nauarro, & altri.

Nau.

2 Onde per chiarezza di questo fatto, ò simili si puole adurre vna regola generale, & approuata da tutti i DD. Et è che ogni volta che concorrano due leggi, le quali non si possono asseme ossernare sempre si deue osseruar la magiore e lasciare la minore. Come sarebbe se vno v.g. sapesse che il suo nemico lo stà aspettando quando và alla Messa per ammazzarlo in giorno di festa, ò vero. Se vna donna stesse in pericolo di esser rapita, e fattoli violéza da chi la volesse per forza fuggirla, ò pigliarla per moglie, onde il pretendente per rapirla l'aspettasse la festa. quando suole andare à messa, questa donna puol lasciar di andar à veder Messa, perche la legge di coseruarsi la vita, e la fama per esser naturale, e maggiore che non è la legge di veder la Messa in giorno di festa,per esser quella naturale,e questa positiua, & è da. pensare che Santa Chiesa essendo nostra benigna madre non ci obliga à veder Messa. con tanto rigore di perder la vita, ò la fama per veder Messa. E questo stesso possiamo ancor dire della confessione ne casi sudetti.

3 Non deue per questo il penitente tacer vn peccato mortale, ò vna circostaza necessaria per timore che il coplice non sia conosciuto dal Confessore, e che per questo non resta discreditata, ò infa-

ma-

mata appresso il Confessore. Perche quando non vi è pericolo della vita, ne dell'honore, ancorche il Confessore sa per venire in cognitione del complice. Come saria.

Quando il penitente si cofessasse abusato la mogliesò conosciuta la forella. à commessoincesto con la figlia, con la nipote, in questi casi il penitente deue accusate queste circonstanze, ne deue tacerle per timore di non infamare la moglie, ò la madre,ò la figlia,ò la forella,&c. perche la cognitione che si hà nella confessione è occultale molto secretale non porta infamia, perche si fusse infamatoria ogn'vno che si cófessasse di qualche peccato brutto d'infamia si infamaria da se stesso, tanto più che si deue libberamente confessare, perche se il Confessore è tale che conoscendo il complice, facilmente li potrà recare con l'occasione qualche giouamento.

Vero che se vi sarà pericolo d'infamia publica, ò di scandolo, ò d'altro gran danno per qualche mala qualità, che potrebbe essernel Confessore; in questo caso si puole gouernare il penitente nel modo che si è esplicato sopra, che quando non si potesse far altrimente si potria tacere quel peccato, ò vero quella circonstanza co fermo proposito di confessars subbito quando lo potrà fare senza pericolo, come si è detto di fopra.

4. Dico bene che quando il penitente puole sufficientemente manifestare il peccato ò la circonstanza necessaria. senza nominare la persona. non la deue nominare, & il Confessore non lo deue permettere. Mà quando il peccato non si puole manifestare senza accusare la persona complice, il penitente deue accusare il peccato con la circonstanza ancorche il Confessore venisse in cognitione del complice, perche in questo non vi è pericolo della vita ne della fama publica. essendo che la confessione no porta infamia, & il Confessore tutto quello che sente nella confessione lo tiene talméte secreto, come mai l'hauesse, dientito, diaputo.

Del-

Della secretezza, che si ricerca nel fare la confession ne sacramentale. Punto III.

- I Se la confessione necessariamente si deue fare in secre-
- Quando il penitente si deuco confessare ancorche non fia secretamente.
- 3 Seliposa far legge che il penitente confessa li suoi peccati publicamente.
- 4 Se & possa il penitente confessare altrimente che con la propria voce.
- Se se possa il penitente confessar consegni, accenti, ò scritture.
- 6 Perche non vaglia la confefsione fatta per mezzo de messi, à con lettere.
- 7 Se per il dolore, è detestatione del pescatò fiano necessarie le lacrime esteriori.
- 8 Se la spessa confessione sia necessaria al penitente.
- 9 Se la confessione deue fark da se stesso senza esser interrogato dal Confessore.
- 10 Se puole addurre il penitente ragioni per scusar il Suo peccato.
- 11 In quali cose dene il peni-

tente obedire al suo Cons fessore.

1 Ecreta questa conditione che la confessione sia secreta, non è talmente necessaria, che anche non si possa fare in publico; perche quando non vi fusse scandolo, ò veramente infamia del penitéte, ò d'alcuno de complici, che hauessero operato insieme nel peccato, non vi è alcuna prohibitione, che il penitente per sua maggior sodisfatione in vendetta de Iuoi peccari, & edification delle genti non si possa confessare publicamente; Ne meno Christo, ò la Chiesa diede mai alcun precetto che obligasse à confessarsi in publico come chiaramente si caua. dal Concilio di Trento sess. 14.cap.5.Et & Chriftus non ve- Tren. tuerit,quin aliquis in vindiciam Juorŭ scelerü, & sui bumiliationë cu ob alsoru exëplusu ob Eccle ha offensa edificatione delicta sua publice cossieri possit;no est ta men boc diuino precepto mandasum. E vuol dire, che se bene Christo non hà prohibito che alcuno in vendetta de suoi: peccati non possa publicaméte confessarli, non dimeno mai

mai l'hà commandato, e però confessandosi il penitente inpublico quella saria vera cófessione, e potria riceuere l'assolutione sacramentale. Così

Nau. dicono li Teologi. Naua.c.2. Pitig. nu.5.Pitigian.dist.17.q.vnica Zero. art.7.concl.2. Zerola de pen-Rigi. cap. 14.q. 1. & 4. Coninch. dis. Nug. 6.dub.2. Riginal. Nugn. adit. Soto. q.9.ar.3.diffic. 1.Soto dist. 18. Vasq. q.2.ar.6. Vasquez q.91.art.9. Filli. dub.1.nu.8.Filliu.trat.7. c.1.

Suar. q.7. num. 11. Suarez disp. 21. fess.2.dift.9. Ela ragione è questa, per-

che se la confessione non si potesse far altrimente, che in fecreto al solo Sacerdote non sarebbe lecito che si facesse in presenza d'alcuno; mà perche la confessione si puol fare ancora per interpreto, purche il penitente sia presente, e con legni esteriori conferma quel tanto, che sarà spiegato dall'interprete. Come ancora se vno fusse malamen te ferito e si volesse confessare ancorche il Girurgo sentisse li suoi peccati, ò vero si trouasse in qualche gran pericolo di naufragio, che per la distanza il penitente nonpotesse esser sentito dal Co-

fessore se non si confessasse ad alta voce, che sentissero ancora gl'astanti: Perche l'essenza dalla confessione è che si faccia con dolore de peccati passati, e con proposito. di emendarsi per l'auenire, quando vi saranno queste coditionislà confessione sarà valida, ò che sia fatta in publico, ò in secreto, e così tengano comunemente tutti i DD. Gaetano v.conf.cond.11.Vit. Gaet. torià de facra. q.171. Soto in Vitt. 4.dist. 18.qu. 2.art. 6. Nauarr. Nau. cap.2.n. 1.5.& 8.& altri.

2 Anzi dico di piu che puol essere che vno trouandosi in pericolo di morte, ne potendosi confessare se non che sia sentito da altri, quantunque sia con qualche detrimento della sua fama, non dimeno, perche più deue per precetto di carità della salute dell'anima sua, che per qualsiuoglia detrimento etia della fama deue confessarsi. ancorche sia sentito da altri.

E se bene Gaetano v.con. fess.cond. 11. Vittoria in sum. num. 173. Pietro Soto S. de Soot. conf.5. Ledesma 4. dist. 18. Lede? quest. 2. art. 6. Medina, e Do- Med. menico Soto affolutamen- Soto,

Mmm

te dicono che nessuno per precetto, è obligato à confessarsi se non che secretamente al solo Confessore.

· Con tutto ciò dico che puol essere che trouandosi vno in pericolo della morte, ne potendosi confessare, se non che sia sentito da altri; quantunque fusse con qualche detrimento della sua fama, non dimeno, perche più deue per precetto di carità della falute dell'anima sua, che per qualsiuoglia cosa,anco con qualche detrimento della sua fama, deue confessar L'ancorche sia sentito d'altris Perche se costui hauesse la. fola attrittionese non contrittione di suoi peccati, non cofessandosi si dannaria, e confessandosi si salueria, e però non deue il penitente pospor re la salute dell'anima alla. fama, mà si bene più tosto la fama alla salute dell'anima Nug. Nugno in aditt. q.9. ar. 3. diff. Valq. 1. prop. 2. Valquez q.91. ar.9. Can. dub.3.nu.6.Cano, & altri.

E Suarez de conf.à questo propolito dà vna bellissima. distintione, con dire che se il penitente probabilmente pésasse che lui haue vera con-

trittione non è obligato à cofessarsi in presenza che altri sentano, perche in questo calo non saria necessaria vna tal confessione, mà solo la cofestione in voto, che saria quado lo potesse fare secretamete.Mà se egli pensasse di hauer solamente attrittione, ò vero probabilmente dubbitalse, che il suo pentimento non sia vera contrittione in questo caso, se non per precetto di Christo, ò della Chie saalmeno per legge di carità, e per la cura, che ciascheduno deuc hauere della salute dell'anima è obligato à confessars, ancorche non sia in secreto del solo Confessore,per non mettersi à pericolo della sua dannatione eterna mentre si morisse con la sola attrittione senza il Sacramento della confess. col quale si saluaria.

3 In altri casi no vi è obligose non puóle la Chiesa far legge vniuersale, ò vero commandarlo alcun Sacerdores ò Confessore che il penitente si confessi in altro modo, che in secreto al Sacerdote, perche se non fusse per qualche gra necessità, saria vn vo-

ler

ler far vna obliganza troppo ardua,e difficile, sensa cauarne alcuna vtilità; ma più tofo mettere a pericolo li fideli di qualche gran male, edi non. volersi contessare. Onde le leggi humane non comandano alcuna cosa con tanto gran pericolo e rigore; e cosi suar. si caua dal Suar.disp.21.sess.2 Bigs dist.9. a.6.e Rig.n.79.& altri-

> 4 E se bene chi puol parlare, e puol essere inteso dal confessore, si deue confessare con la voce è sue proprie parole, come tengano communeméte i DD.e referisce S.To mase nell'aditt. Anzi alcuni vogliano che di ciò ne sia spe cial precetto. No dimeno dice Suarez disp.21. sett.3. che tal precetto non si troua. E quantung; non si troua tal preccetto non dimeno a chi puel par lare, e puole esprimere da se stesse li suoi peccati, non è lecito di con-· fessarsi in altra maniera, che con la propria voce; perche elsédoli comunemete coli po Ito in vio dalla Chiesa, non è leccito levarsi sensa giusta. causa da quest'vsanza, tanto più che non vi è il meglior modo per poter spiegare li

suoi peccati e le apprie passio" ni de nostri sési, che racotarli parlado có la sua appria vocer

Ben vero che per qualche infirmità, ò impedimento di lingua, che il penitente non potesse parlare, ò che non si potesseno esprimere le sue pa role; ouero che vno fusse mu Gaeta to; la Confessione si puel fare Sote: per segni, o per scrittura co- Gano me dice il Gaetano v.Conf. cond. 1 1. Soto distin. 18. q. 2. art.6.Cano de penit.par.6.

Ma confessandosi alcuno con scrittura, ò segni per necessità, che in altra maniera. non è leccito, dice Soto che è necessario quando il Confesfore legge li peccati che il pe nitente mostra con qualche fegno esteriore, che lui hà comelso, e si confessa di quelli peccati. Se bene a mio giuditio questa accettatione co segni esteriori non è talmente necessaria, perche hauendo il penitente confignata al Có fessore la scrittura in acusa. de suoi peccati, sufficientemente confessa che quelli sono suoi peccati, de quali se ne confessa per riceuerne l'as folutione Sacramentale.

5 Di più se alcuno che Mmm 2 non

non sapesse esprimere, o non potesse parlare, o veramente che per troppo gran vergogna de suoi peccati non potesse, o non hauesse lanimo di acufarsi con la lingua; puo le con segni exteriori far manifesto al Confessore hauer commesso tali peccati de quali ne dimanda l'assolutione Suarez disp.21.sett.3. n.7. Valq: Valq. quælt. 91. art. 3. dub.4. Pitig. Pitig.2.part.dift.17.q.vnica. Cont art. 3. concl. vnica. Filliu. tratt. Rigi. 7.cap.1.q.8.nu.13. Coninch. Jale. disp.6.dub.1.nu.1. & 2.Rigi, Valen. Anzi Soto in 4. dist. 17. q.vnica, è Riginal.n. 89. dicano che non è peccato morsale mentre non vi sarà scandalo de confessarsi per cenni, d per scrittura, perche con segni,& accenti fi possono cosi bene esprimere le passioni de -cuori, e far conoscere li suoi peccari al Confessore come Le li raccontasse co la propria voce, ne a questo vi e contra-Con. no il Concilio di Fiorenza, Fior. dice il Benatino, nel decreto di Euganio, dope afferma che la materia di questo Sacramento sia la Confessione faeta con la voce, perchè conquesto decreto volse dar ad

intendere il Concilio che vi era necessaria la presenza del penitente auanti il Confessore. Ouero il Concilio volse esprimere con quella parola (Ore) l'vso ordinario del confessarsi, che si fa par-Boni lando con la propria bocca Bonacino de penitent. disp. 5. q.5. sess. 2. punt. 2. propos. 11.

6 Ben vero che non è lecito confessarsi per messo, ò
persettere, mandando, o scriuendo al Confessore in sua
asenza, perche quantunq; il
penitente facesse vera confessione, non per questo li si
potrebbe dar l'assolutione.
Sacramentale, perche la manifestatione de peccati deue
esser vera, e certa; ne puol
esser vera, ne certa senza la
presenza del penitente.

Perche quando i peccati fi mandano a spiegare per terza persona, non puol esser cer to, e siguro il Cosessore, che si sta terza psona no l'inganni, ò che per dissetto di memoria non dica vna cosa p vn'altra.

Ne meno vale la confessione per lettere, perche il Confessore al tempo, che leggela lettera non sa se il penitente, è viuo, è morto, è vero hab-

Digitized by Google

habbia mutato pensiero, ò habbia peccato di nuouo,ò habbia fermo proposito di no più peccar per l'auuenire, tutte cose necessarie per poter, li dar l'assolutione.

Onde, perche il Confessore si metterebbe à pericolo di commettere lacrilegio dado l'assolutione ad vno, che non è capace, ne seguita, che à questo tale non li si deue, ne li si puol dar l'assolutione, opinione di molti grauis. Teo Secto logi di Scoto in 4. dist. 17. q. vnica,e di molti altri, mà vltimamente, con somma prudenza fù decretato da Papa Clemente VIII. nel qual decreto condanna meritamente l'opinione contraria come falsa, temeraria, e scandalosa, come si puol veder dall'istesso decreto. Hanc propositionem scilicet licere per litteras, seu internunciu confessario absenti pec cata sacramentaliter confiteris& ab code absente absolutionem obtinere, adminus wti falfam, temerariam, & scandalosam damnauit, ac probibuit, pracepitque ne deinceps ista propusitio publicis, privatisque lectionibus, concionibus, & congressibus doseasurne ve unquam in aliquo cafu probabilis defendatur, imprimatur, aut ad praxim quonis modo deducatur, quod li quis illa docuerit, defenderit, imprimi fecerit, aut de ea etiam disputaueris tractauerit. Nils for sam impugnando, uel ad praxim directe uel indirecte de duxerit prater excomunicationem lata sententig quamipsofacto incurrat, & à articulo mortis ab alio etiam. S.R.E. maiore penitentiario nist à pro tempore existente Romano. Pontifice absolui, alisque etiam penis arbitrio infligeudis subiaceat. Die uigesima Iung 1603. 7 Lacrimabile, questa duodecima conditione, come la confessione debba essere lacrimabile, l'habbiamo di già veduto nella materia della. contrittione, & attrittiones con tutto ciò, agiungo che quantunque si dica che la confessione deue esser lacrimabile, non per questo sono necessarie le lacrime esteriori dell'occhi, mà vuol dires. che perla vera confessione sono necessarie le lacrime del. cuore, che sono il dolore, e dispiacere interno de peccati commessi. Di maniera, che quando il penitente si confes-

1a\_o

sa de suoi peccati con dolore di hauer offelo Dio, e confermo propolito di non più offenderlo per l'auenire; costui sa buona confessione, e per il dolore, che lui sente de peccati commessi la confessione & chiama lacrimabile. Onde deue molto ben considerare il penitente, che hamendo offeso Dio mortalmése si è partito dalla sua presenza, & amicitia, e però per cornar di nuouo alla sua amicitia deue có lacrime confesfare il suo peccato, che così lacofessione sarà lacrimabile.

- 8 Accelerata questa parola aecelerata decima terza conditione della confessione ci dà ad intendere, che il peccatore hauendo peccato, deue quanto prima ricorrere al rimedio della penitenza; perche se bene la spessa confessione non è commandata con precetto diuino, ò positiuo non dimeno lo stare in peccato mortale sù sempre cosa mala, e molto pericolosa della dannatione eterna; perche se per caso venisse all'im prouiso à morte, come fi vede molte volte accadere, se quel Statele si trouerà in peccato mortale l'anima sua anderà dannata nell'Inferno.

E se bene si puol dire, che basta per osseruanza del precetto, che il Christiano si péta, e si doglia del peccato comesso con proposito di confessarsi almeno vna volta l'ana no la Quaresma per la Pasqua.lo non nego che per pre cetto basta di confessarsi la Quaresma per la Pasqua, mà se la morte venisse all'improuiso, chi assigura quel Christiano che il suo dolore sia sufficiente per l'acquisto della gratia; onde se il suo dolore non sarà che semplice attrittione, se quello si sarà confessato mediante l'assolutione Sacramentale si potrà saluarese non essendosi confessato anderà dannato nell'Infernos Gera e però la confessione deuc essere accelerata.

Anzi che alcuni affime co il Giarsone in vn trattato de penitenza surno di opinione, che l'huomo subbito dopò hauer peccato mortalmente sia obligato, de iure diuino, à confessarsi: E se bene questa opinione su meritamente da tutti resutata, come senza sundamento d'alcuna.

au-

authorità graue; Non dimeno non si puol negare, che il cofessarsi così di rado non siacosa molto pericolosa, & anco di molto danno; perche mentre l'huomo stà in peccato mortale le sue buone opere non sono meritorie, e mediante la confessione, togliedosi il peccato, l'opere buone già mortificare, con l'acquisto della gratia, si vegano à reuiuisicare, adunque la confessione deue essere accelerata.

9 Forsis decima quarta conditione, all'hora la confessione sarà forte quando il penitente nel confessare li suoi peccati lasserà da parte qualsiuoglia rispetto humano, mà intrepidamente senza occultare, ò minuire le suc colpe si confesserà intieramente di tutti i suoi peccati, e tanto più sarà (forte) se il penitente con animo virile da per se stesso sensa aspettar d'essere interrogato dal Con-Gàet. fessore accuserà intigramen. te i suoi peccati. Onde dice il Gaetano de cofessione cond. 14.che se il penitente anderà à confessarsi con animo di non accularsi da per se stesso de suoi peccati, mà di esser-

ne interrogato dal Confessore se lui si proporrà che mãcando il Confessore in domandarlo si acuserà da se stesso de quei peccati, che hauerà lassati nella confessione per non esfere stato interrogaro dal Confessore, e così veramente li derà, quella côfessione sarà buona, e sarà for tesma se non essendo interrogato d'vn peccato mortale, con tutto ciò il penitente las serà di confessarlo, e si lasserà assoluere, quella confessione, non solo non sarà forte, ma sarà confessione imperfetta, perche non sarà intiera, & il penitente peccherà mortalmente, e sarà obligato a reiterar la confessione.

10 Acufans. In questa decimaquinta conditione (Acufante) ci viene espresso il modo da tenersi nella confessione, che non deue il penitente
adurre ragioni per scusare, &
occultare il suo peccato, ma
deue intieramente acusar se
stesso lassando da parte le
dicerie, è lunghe historie, sensa darne la colpa ad altri, perche non puol fare che vno
habbia peccato sensa suo di
fetto, e che non vi sia stato in

qual-

qualche parte il suo volere.

In questo sogliano per lo più peccare le donne, quali per mantenimento della loro integrità, vanno inuiluppando il lor peccato, aducendo diuerse ragioni, e scuse dadone hora la colpa alle molestie vsatoli, hora alla necessità, & hora à questa, & a quell'altra occasione. Questa non è buona confessione, perche non è (Accusante) ma più tosto va volere defender la lor colpa p giustificar la propria fama.

Vero che se vna donna sarà stata ingannata con lusinghe, e promissioni, ò fattoli violenza, per mantenimento della sua fama apresso il Cófessore non è inconueniente che li faccia sapere gl'ingani e violenze, che li furno vsate, pche essendo sitte giustecause da spiegarle al Cosessore que sta cosessione sarà accusante.

E mi occorre hora vna difficulta; che alle volte suole accadere, che alcuno se ne và al Confessore sensa intentione di confessarsi, malpiù tosto per riceuere da lui qualche buon consiglio, li raconta distintamente tutta l'historia di quanto ha passato nel peccare. Dopò li dice Paddre io mi accuso di tutti questi peccati, che vi hò racontati, me ne doglio hauerli commessi, e ve ne domádo l'assolutione; Medina nel codice de penitentia nel capade circonstaza, dice che questa è buona, e vera confessione, perche è intiera, & accusante, e se bene nel principio il penitente no si accusò non dimeno basta che se n'accusò auanti l'assolutione.

Anzi sogiunge che se il penitente non hauesse commesso altro peccato, che vn furto assieme con lo stesso Confessore. E dicesse, Padre io mi accuso di quel peccato che hò commesso con voi; Questa confessore li po trà dare, che sarà buona assolutione Sacramentale.

vltima decima sesta conditione, che il penitente. (Sia apparecchiato ad obbedire) ci và spiegando l'obligo, che tie ne il penitente di obedire al Confessore in tutte quelle cose che appartengano al sacramento della penitentia.

Principalmente il peniten

te

te trouandosi inlacciato nella robba d'altri, deue essere apparecchiato à restituire il malamente acquistato, e quado dal Confessore li sarà ordinato.

Secondo deue il penitente essere apparecchiato à suggire per l'auenire qualsiuogliano occasione, che lo possano

ridurle al peccato.

Terzo deue il penitente es sere apparecchiato à far quella sodisfattione, che dal Cofessore li sarà ordinata. E la. ragione è ofta, pche se il peni tente métre và à cofessarsi no vi và con intentione, & apparecchiato a far quella sadisfatione, che dal Confessore li sarà ordinata, è segno che lui non và à confessarsi con quella retta intétione, con la quale deue il penitente apparecchiarsi per riceuere il perfetto Sacramento della penitéza;perche essendo la satisfatione la terza parte della penitenzaper la sua integrità vi è anco necessaria la satisfatione. Della quale ne ragionaremo distintamente al suo luoco.

## RAGIONAMENT.XXVII.

Dell'età nella quale ciaschedun fidele deue accostarsi al Sacramentodella confessione. Punto I.

I In the età l'huomo sia obligate à confessarsi.

2 In che età il figliuele giunge all'anni della discettione.

3 Se li figliuoli si deuono punire con la Stella pena si puniscano gl'altri.

4 In che tempo l'huomo per preeetto sia obligate à confessarsi.

5 Se la Chiesa puole dispensare Sopra il tempo di consessarse.

5 Se il Papa possa dispensare che uno mai si consessa.

7 Se il Sacramento della confessione Ca precetto divino , ò Ecelesiastitco.

tissimo Sacramento dell'Eucaristia ragionamento 17-p.1. habbiamo ragionato, che ciaschedun dell'un'è l'altro sesso, dopò che sarà arriuato all'anni della discrittiotione sia obligato à confessat-

sisè comunicarsi almeno vna volta l'anno come comada il Concilio Lateranense de penitentia, & remissione cap. Omnis vtriusque sexus, &c. & il Concilio di Trento sess. 14.cap.5.

Mà perche non vi è alcuna legge, à Canono particolare, che assegna precisamente in che età l'huomo giunge all'v-so di ragione, li DD. non hano mai determinato di che anno dell'età sia obligato l'huomo à confessars; e la ragione è questa, perche non tutti arrivano à gl'anni della ragione in vna medesma età, mà chi più presto, e chi più tardi.

Nay

2 Il Nauarro nel Man.
cap. 21. num. 88. Dice che all'hora il figliolo farà arriuato à gl'anni della discrittione
quando si vergogna di far
male in presenza d'altri,
ò vero si vien domandato si è
bene di rubbare, è togliere la robba d'altri, ò seè bene di far l'emosma à ponerio, ò vero si è bene di castigare i trissiò altre cose simi
li; se quello risponde rettamente, è segno che il figliolo
hà giuditio, & è giunto alla.

discettione, e per consequenzà sarà obligato alla confessione. Mà qual sia questo tépo della sua età il Nauarro non lo dice.

Alcuni altri hanno detto che sarà quando hauerà compito il settimo anno della sua età, e così giudicorno vna buona parte di DD. è sommisti. Soto in 4. dist. 18. qu. 1. Valenza tom.4. disp.7. qu.9. punt.4. Henriquez lib.4. cap. s.num.secondo. Nugno adit. q.6.2.5.dub.1.Vasquez q.90. art.2.dub.4.Coninch.disp.5. dub.5. num.50. concl.z. Pesacio aditt.q. 10.disp.4. Pitigiano 2.p.dist. 17.q. vnica a. 1. Molfesio tratt.7.cap. 10.nu.9. Filliuc.tratt.7.c.3.

S.Antonino 2.p. tit.9. c.8. S.An.
S.2. su di parere che il maschio sia obligato alla confessione non prima di anni dieci
è mezzo, e la semina che non
sia obligata prima di vndici è
mezzo, nel qual tempo loro
farranno giunti all'vso di ragione, e saranno compresi nel
precetto Omnis vtriusque.
sexus.&c.

Altri affegnano vna regola nel 4.delle fentenze che all'hora il figliuolo farà giunto

Seto.

Vale. Hen. Nug. Valq. Coni.

Posse. Piti.

Molf. Eilli,

all'vio di ragione quando comincierà hauer conscienza. di poter peccare mortalmente,perche l'anno della discret tione significa l'età nella qua-Rice. le l'huomo sà peccare. Ric-Gabr. cardo art.2.q.4. Gabriello q. 1. concl.2. Corduba in sum. Silu. q.6. Silues. v. Confest. 2. qu.5. Cano & altri Scoto fogiunge alla leggenda'di Sant'Agnesa, doue adduce questa regola. Fides non in annis computasur. Et iffius breuiter regula eft, guando aliquis instructus, & interrogatus ordinate pracipit diflinte, quod influm, & quod injufum in lege dinina, qued poseft faciliter videri had ordinasas interrogationes ordinate refpondeat, Rout alins adultus perperfecte, ex smilibus pramissis st-Scoto militer responderet . Scoto in 4. dist.17.q.1.ar.2.lit.B.

Con tutto ciò nè questione quelli possono realmente assignare vna ragione vninersale di vn anno determinato
che il figliuolo, ò maschio,ò
femina che si sia, sia giunto
all'anno della discrettione,&
vso di ragione, perche nontutti li figlioli haueranno l'vso di ragione in vn medesmo
anno della loro età. Onde vi

farano alcuni talmente docili. discretise d'intelletto capacis che prima di esser giunti al settimo, ò ottavo anno della loro età che sapranno conoscere, e discernere il bene dal male, e conoscere molto bene quado si commette il peccato: & altri saranno talmente rozzise sciocchische saranno didieci e più anni ne sapranno che cosa sia male, à bene, ò che cosa sia peccato; Eperò à me ne anche piaces l'opinione di quelli che dicono che l'vso di ragione, non commincia prima dell'an no decimo, ne passa il quartodecimo.

Dico dunque che tanto il maschio, quanto la semina all'hora sarà arrivato all'anni della discrettione, & vso di ragione, quando conoscerà che la tal cosa è mal fatta, ò che sia peccato à farla, e che saprà discernere il bene dal male, & il male dal bene, & in questo tempo, ò maschio, ò se mina che sia, sarà obligato alla consessione, quantunque, non habbia sette, ò otto anni, ò ne passa dieci, ò vndeci.

Sarà però molto laudabile che li padri, e madre logetta-

Nnn 2 no

no li lor figliuoli à questo Sacramento se bene non saranno giunti all'vso perfetto di ragione, perche li figliuoli no folo si affettioneranno alla. confessione, mà potranno essere instrutti dal Confessore nell'obedienza della Chiesa. e nel fuggire l'occasione di peccare.

Conuengano puoi communemente vna buona parte de DD. che li figliuoli sin tãto che non sono giunti al 12. ò 14.anno non fi possono punire con quella pena, che si puniscono gl'altri. In pueris relinqui solet inultum, quod ab alijs provenctioris atatis bumame leges ducunt seuerius punien. dum c.1.& 2.de delictis puerorum.

E se bene nel cap. 1. & vltimo de sententia excommunicationis habbiamo che quatunque il figliolo non sia giù to al 12.ò 14. anno della sua età: se metterà le mani violenti nel Chierico resterà sco municato, non per questo ne feguita, che anche si possa castigare con le stesse pene, che si puniscono altri per non cofessarsi à comunicarsi alme--no vna velta l'anno, e la ra-

gione, perche in quel cap. & tratta della pena del delitto. nella quale si casca subbito commesso, mà nel c. Omnis vtriusque,&c. si tratta della. pena da incorrersi nella quale dicono i DD, che non cascano i figliuoli per mancamento dell'annua confessione auanti li 12.0 14.anni. Vale. Vale. to.4.disp.7.q.9.punt.4. Sum- s.Co. ma Corona num. 32. Sanchez Sanc. fumm.lib.1. cap.12. Nugno aditt.q.6.ar.5.dub.1.Henriq. Rigi. lib.4. cap.5. Riginald. lib.6. nu.50.Filliuccio trat.7. n.72. Filli: Suarez de penitent. disp. 36. Suare. fett.8.

4 Da tutto questo si raccoglie in che età l'huomo deue cominciare à confessars, e quando di precetto sia obligato à riceuer questo Sacra- Cont mento. E se bene il Sacro Co- Tren cilio di Trento sess. 14. lodas & approua la commune consuetudine de Christiani nel osseruar questo precetto dalla Chiesa che tutti si confese sano nella Quadragesma per la Pasqua.

Non per questo nega il Concilio che l'huomo non sia obligato à riceuer questo Sacramento in altri tempi, per-

che

che la confessione annuales quantunque sia stata coman. data dalla Chiesa che si faccia in questo tempo, non però solo la Chiesa è quella che commanda assolutamente la confessione, perche se bene non fusse stato determinatose prefisso questo tempo dalla. Chiesa pure il Christiano saria obligato à confessarsi in-Azor. qualche tempo. Valen. tom. 4. disp.6.q.9.punt.5. Azor. 1.p. lib.2.c.39. Henriq. lib.4. c.3. n. 2. Filliu.trat. 7.c. 3.q. 1. n. 46 Suarez disp.35.

Hen.

5 E la Chiesa che hà dato questo precetto di confessarsi in questo tempo potria anco dispensarlo, perche hauen do la Chiesa authorità di poter far le leggi, puole ancora dispensarle; mà non per questo puole la Chiesa dispensare, che vn peccatore mai si co fessa, ò vero che non si confessa in articulo di morte; per che essendo la confessione de iure diuino, no puole la Chie. fa dispensarci, oltra che dice S.To: S.Toms. con molti altri Teologi, che questa dispensa. non solo non saria necessaria, mà ne anche vtile, ò di edificatione. San Tom. aditt. q.6.

ar. 6. Zerola de panit. c. 10. q. Zero. 24.Azor.p.1.lib.2.cap.29.Riginald.lib.6.n.32.Vasq.q.90. Valq. a.1.dub.5.Valen.tom.4.disp, 7.q.9.pun.5.Molfesio trat. 7. Bell. c.10.n.19.Bellar.lib. de pæn. Filli. c. 14. Filliu. tratt. 7. c. 2. q. 2. & cap.3. qu.2. Suarez disp. 36. fett.1.

Puole bene il Papa per qualche giusta causa dispenfare ad alcuno che non sia. obligato all'annua confessione, come nota Pitigiano p.2. dist. 17.q.vnica art.6.Mà non già che vno che habbia conscienza di peecato mortale, che mai; etiam in articulo di morte si confessa, perche tutti i sideli giunti che saranno al'anni della discrettione si hauerranno conscienza di peccato mortale sono obligati no solo per precetto Ecclesiastico, mà anco per precetto diuino à questo sacramento della confessione.

Che siano obligati per pre cetto della Chiesa l'habbiamo veduto che lo commanda il Concilio di Trento, il Con- Treni ciolio Lateranense de penit. Late. & remissione nel cap. Omnis vtriusque,&c. Doue comada l'annua confessione sotto pe-

na.

poltura Ecclesiastica, e della sepoltura Ecclesiastica, e della privatione dell'ingresso della
S.To. Chiesa. S.Toms.in 4.dist. 12.
Azor. q.3.a.1.Azorio p.1.lib.2.cap.
F.lli. 39.Filliu.tratt.7.c.2.q.1. VaVasq. len.Vasq.Soto, Med.Gaetano
Soto
Medi. Coninch.Suarez disp.36.set.
Gaet. 1.& altri.
Covi.

7 Che sia precetto diuino lo dice il Concilio di Trento sett.14.can.7. El'Apostolo S. Giacomo in quelle parole del cap.5. Confitemini alteruru pescata vestra. Onde questo luoco li DD.e singularmente Beda l'espongano sper la necessità della confessione. E Christo diede questa autorità à Sacerdoti, quando disse. Accipite Spiritum sanctum quorum remiseritis peccata remittuntur cis, & quorum retinuerisis retenta funt. Di maniera che quelli che haueranno conscienza di peccato mortale per ottener la remissionc:per diuina ordinatione, non potrà ottenere la remissione se non sarà assoluto dal Sacerdote, adunque per essere asso luto è necesserio che il penitente si confessa dal Sacerdo te.Bellarm.de pænit.lib.3.c. 12.& altri.

Del tempo nel'quale ciasche duno sia obligato à riceuere il Sacramento della confessio-

ne.

Punto II.

- E Chi sta obligato al Sacrameto della confessione.
- 2 Se il Papa sa obligato à con-
- , 3 Se il Papa sia obligato all'an. nua confessione.
  - 4. Chi fia obligato alla confessio-
  - 5 In che sempo,& occahens sia ebligase l'hnome à confessars.
  - 6 Se l'Infideli, e Catecumeni fiano obligati alla confessiove.
- 7 Se quelli, ebe non bunne peccato mortale deuano confeßarsi de veniali.
- 8 Se solo per il peccato morsale, è obligato I buomo à consessars.
- 9 Se il sedele deue ogn'auno riconoscere il suo pastore permezzo della consessione.
- 10 Si 'à necessario il dolore à quello che si confessa solo de veniali.
- 11 De quali peccasi sia obligaso il penitente consessars. 12 Se

'12 Se il penitente ya obligato cb fessarsi de peccan dubby.

vtti li fideli quali hā-no conscietia di pec cato-mortale dopò il Battesmo sono obligati alla sacramentale confessione, percheessendo la confessione de lure diuino, & Ecclesiastico nes fun fidele viene escluso da. questo comandamento.

2 Il Papa per esser soggetto alla legge diuina, per diuin precetto e tenuto a que sto sacramento della confessione.In quanto al ius Ecclefiastico, se bene il Papa ex vi coactiua non è sogetto alle leggi Ecclesiastiche per ritener lui la suprema authorità, mon dimeno per legge di homestà e tenuto all'osseruanza Nug. delle leggi da lui di propria Azor. autorità ordinate. Nugno aditt.q.6.art.5.diff.3. Azorio Molf. cap.40. quesito. 11. Henriq. Picig. lib.1.de sac.penit.c.3.Couarruuia cap. Alma mater de sententia excom.in 6.p. 1.§.5. Molfes.tratt.6.c.ro. num.10. Pitig.2.p.dist.17.q.vnica a.2. dub. 3. Filliu. tratt. 7. c. 3. q. 11. Riginal.lib.6.n.49. Bonacino de penitentia disp. 5. q. 5. sett.

2.pun.4.prop.1.nu.4. Suarez disp. 36. sett. 3.nu. 5. Ricc. dist. 17.art.2.q.4. ad.5. dice che Rice solo per certa congruenza. Scot. il Papa è obligato alla confessione come nel c.Considimus,& c.iustitia 25.q. 1.

Scoto dice che se il precetto della confessione fusse semplicemente Ecclesiastico il Papa non faria obligato al-

la confessione.

Il Nauarro de penitentia Nani d. 5.§.2. nu. 32. dice che se il Concilio fusse sopra il Papa, certo che il Papa saria soggetto alle leggi fatte dal Cōcilio, ma perche il Concilio non è sopra il Papa, e però non e vero che il Papa fia obligato a questa legge, essendo il Papa sopra il Coneiliose se bene questa legge su confirmata dal Papa con tutto ciò non puole vn Principe fottomettersi all'obliganza di vna legge fatta da lui, o vero da vno equale a lui.

Di maniera che se il Principe non puol esser forzato all'osseruanza di vna legge fatta da lui, o vero da suo equale. Ne seque che il Papa non e compreso al precetto Ecclefiastico se bene confir-

mato

Digitized by Google.

mato da lui. E se la confessio. ne fusse solo di precetto Ecclesiastico il Papa non saria. obligato alla Confessione è per tanto il Papa e obligato, in quanto la confessione e an-Scot. co de jure diuino. Scoto in.

4.dist.17.q.1.a.1.

3 In quanto puoi all'annua confessione che tutti i fideli sono obligati per precetto Ecclesiastico il Papa non è obligato se no per vna certa legge direttiua, & honesta, perche la ragione parche rechieda che il capo si Cou. conforma al suo corpo. Co-Suar. uarruuia in cap. Alma mater p.1. c.1. §.5. Suarez disp.36. sett.2.nu.5.Bonacino de pen. disp.3.quest.5. sett.2.punt.4. prop. I.

4 Principalmete ciascheduno Christiano che sarà ariuato a gl'anni della discrittione deue per precetto Ecclefiastico dopo vna diligente esame della sua conscientia ogn'anno confessarsi almeno vna volta di tutti i suoi peccati mortali quantunque oculti, e commessi con la sola mente, e volontà interna con lo solo pensiero del cuore, acusandos anco delle cir,

constaze che mutano specie. e se il penitente si confesserà anco de peccati veniali, quali sebene non sia necessario acusarli nella confessione, co tutto ciò non e se non vtile. è laudabile come ne consiglia il Concilio di Trento Cone.

lett. 14.c.5.

5 Ogni volta che il fidele vorrà riceuere sil Santissimo Sacramento dell'Eucaristia, sarà obligato a cofessarsi prima di tutti i suoi peccati mor tali. Probet autem dice San. Paolosse ipsu bomos & sic de pane illo edat, & de callice bibat. Valq: Vasq. q.90.2.3.du.3.Zero.de Zero. peniten.c.20.Suarez disp.35.

sett. 3.& altri.

Ogni volta che il fidele si trouerà in articolo di morte. E la ragione è questa; Perche se il precetto diuino in alcun tempo obliga alla confessione, certo che non vi sarà occasione piu oportuna, ne tem· po, che magiormente obliga il precetto diuino, che quando probabilmente si dubbita della morte, perche trouandosi il fidele in quell'estremo della sua vita con qualche peccato mortale sensa la confessione almeno in voto non-

Digitized by Google

fi puol saluare, e douendo ogni sidel Christiano procutare la salure dell'anima sua, è obligato a confessarsi potendo come communemente tengano tutti i DD.

l'huomo si mette in qualche pericolosa nauigatione; ouero quando il soldato si troua in guerra in procinto per darsi la bataglia, e venire a giornata, e perche in questo tempo quel fedele si troua a manifesto pericolo della morte
Nau. è obligato a confessará. Nau.
Rigi. c.2.n.90. Riginal. lib. 6. n. 22.
Vasq. q.90.a.3. dub. 2.n.2. SoFilli. to dist. 18.q.1. art. 4. Zerola.

E obligato il Reo quando farà dal Giudice condennato alla morte, trouando il lui all'vltimo estremo pericolo di douer morire, è oblicato a procurare la sua salute, e però per precetto si deue confessare de suoi peccati. Cost Rod. tengono Rodiquez lib.4.c.3.

de penitentia c. 10. q.6. Filli.

Ang. nu.3. Angelo Couarruuia & Cou. altri.
Sesto. Quando l'infermo si

Sesto.Quando l'infermo si troua nell'estremo e dopo di essersi confessato nella stessa. infirmità di nuouo è cascato nel peccato mortale, e però di nuouo deue confessars, perche trouandosi di nuouo in pericolo della sua dannatione, deue di nuouo confessars.

E se bene dopò che l'infermo si è comunicato per viatico non è tenuto di nuouo per precetto di communicarsinella medesma infirmità, non dimeno si di nuouo hà peccato mortalmente di nuo. uo è tenuto à confessars; perche quantung; il Santissimo Sacramento dell'Eucaristia. fia più nobile, è più degno del Sacramento della Cofesfione, non dimeno la Confessione è più necessaria per esser mezzo necessario p la re missione del peccato mortale.

Settimo anco la donna gra uida trouandosi vicino al primo parto, ò vero che ne gl'al tri parti ha figliato con gran difficultà, ò pericolo dellapropria vita; questa è tenuta à confessarsi, perche ancor lei in quel tempo si troua in articolo di morte, come dicono l'istessi DD.

Ottauo, E obligato ancora quello che hauesse fatto vo-

Ooo to

**A**igh

Coni.

Suar.

to, à giuramento di confessassi in alcun tempo presisso per sodisfattione del voto, ò giuramento è obligato à confessarsi.

Di maniera chè non solo è obligato l'huomo à confessar si in articolo, e pericolo di morte, mà ancora in altri tépi, perche non deue il fidele. differir la confessione essendo questo Sacramento stato instituito da Christo per saluse dell'anima, e rimedio della nostra infirmità spirituales qual rimedio non solo è nenessario in articolo di morte. mà anco in vità, e però anco in vita il Christiano in alcuni casi si deue confessare, e così hanno giudicato prudentemente molti DD. Riginal. lib. 6.num. 28. Coninch. disp. 5.dub.2. num. 32. Suarez dif. 35.sett.3. & altri.

6 Mà quelli che non fono battezzati, non sono obligati à confessars, perche essendo stato instituito da Christo il Sacramento della penitentia per modo di giuditio, la.. Chiesa non esercita il giuditio sopra quelli che non sono battezzati, non essendo à lei soggetti, ne segue che questi,

nè de jure divino, nè de jure Ecclesiastico sono obligati alla confessione. E però tanto gl'Infideli, come li Catecumenische non sono battezzatisessendo il Battesmo la porta di tutti gl'altri Sacramenti, e però non sono tenuti à confessarsi.Henriquez lib.4. cap. 5.nu.3.Medina cod. de conf. Med. q.5. Soto dist. 18. qu. 1. 2rt. 3. Soto. concl.1. Vasquez q.90. art.2. Vasq. dub. 1. Filliuc. tratt. 7. cap. 2. Filli. q.2.num.29. Sanchez in ope- Sanc re morali lib.1.cap.12.nu.15. Rigi. Riginald.lib.6.num-42.Zero-Zero-Suar. la de penit.cap.10.q.18.Suarez disp.35.sett. 2.num.2.Bo- Bon. nacino de penit.disp.5. qu.5. prop.1.& altri.

7 Mà perch**e** si è detto di sopra, che l'huomo non è obli gato à confessarsi de peccati veniali si dubbita se quello, che non hà peccati mortali sia obligato all'annua confesfione.

Alcuni hanno detto che quantunque il fidele nonhabbia conscienza di peccato mortale, con tutto ciò è obligato à confessarsi almeno vna volta l'anno de veniali, mentre non hà peccati morcali. E la lor ragione è fonda-

. ta

Cen ta sopra il Concilio Latera-Late. nense sotto Innocenzo Terzo de penitentia, & remissione nel cap.Omnis vtriusque,&c. Doue assolutamente senza. alcuna eccettione il Concilio commanda, che ciascheduno si confessa almeno vna volta l'anno. Adunque tutti quelli, che fi possano confessare obli ga alla Confessione, e perche anco quello che tiene il peccato veniale si puol confessace per essere il peccato veniale materia sufficiente, adunque si deue,& è obligato almeno vna volta l'anno con-

> tre non hà mortali. Di più il Concilio non folo commanda l'annua confessione, mà anco l'annua Comunione, e douendo il fidele riceuere il Santissimo Sacramento dell'Eucaristia, acciò che lo ricerua con magior riuerenza, purità, e sigurezza della sua conscienza il Concilio commanda anco l'annua confessione e perche è cosachiara che magior riuerenza, purità, e sigurezza sarà di riceuer l'Eucaristia senza, che col peccato veniale; adunque anco col solo peccato venia-

fessarsi de peccati veniali mé-

le, mentre non vi è il mortale, il Christiano è obligato all'a-nua confessione.

Tanto più acciò il Pastore proprio almeno vna volta. l'anno possa conoscere le sue pecorelle. Perche se il Christiano non fusse obligato sen za il peccato mortale, ne seguiria che il proprio pastore non potesse almeno vna volta l'anno riconoscere le sue pecorelle. E da qua ne potria seguire che se il Christiano no si cofessasse; il Superiore lo potesse giustamente scommu nicare, mêtre tutti quelli che non si confessano, e communicano almeno vna volta l'anno, assolutamente si possono scommunicare: di maniera si conclude che quantunque l'huomo non habbia altro che conscienza di peccato veniale sia obligato all'annua confessione, e così tengano S. Bonauent.dist.17.art.4.qu.1. S.Bol Ales.de Ales.p.4.q.77.mem. 1.art. 1.& 2.& membr. 2.ar. 3. Ricc. Riccardo ar. 2. q. 4. ad 1. Qual cita San Tomasiq.3.2.1.questiuncula 3.

8 Altri sono di contrario parere con dir che solo il pec cato mortale obliga all'anua
O o o 2 con-

Digitized by Google

cofessione, e la ragione è questa. Perche il precetto dell'an nua confessione, è solamente vna certa determinatione del precetto diuino, come dice il Concilio di Trento sess. 14. Hoc pracepto nibil pracipi, quod nonesset divino pracepto mandatum, prater temporis determinationem.

E la Chiesa puoi hà ordinato che la confessione instituita da Christo si faccia vna volta l'anno. E perche il precetto diuino folo obliga alla confessione quello, che hà il peccato mortale, adunque quello che hà solo peccato veniale non è obligato all'annua Confessione. Anzi che la Chiesa come si è prouato di sopra non hà potestà di comandare, che si confessa chi non hà coscienza di peccato mortale, sendo che il peccato veniale non ci priua della gratia, e non è materia necessaria per la confessione: adunque non è obligato col solo peccato veniale alla confessione. Questa dottrina è più commune, & è tenuta. dalla maggior parte de Teo-

Scot. logi Scoto in 4. dist. 17. art. 3. Mag. Durando q.9.n.6.Gio.Magg.

q.2.Gabriel q.1.art.2. concl. Gabr. 2.Gaet.tom.1.opulatit.5.q.1. Soto. & 3.p.q.61.ar.2.Soto dist. 18. Palu. q.1.art.3.Palud.q.2.ar.4.Ca- Cano no p.5. Siluest.v. conf. 1, 8.13. Ang. Angelo v.conf.2.nu.4. E San S.To. Tom.q.3.art.1.parche più inclina à questa che all'altra Nau. parte.Bonac.penit.disp.5.q.5 Suar. sett.2.punt.4. E Suarez. Nauarro, e Vasquez, dicono il contratio.

Onde quelli che han detto che il penitenre si deue confessare anco de veniali mentre non tiene i mortali fù perche giudicarno regolarmente impossibile, che vno sia stato vn anno intiero à cofessarsi, e non habbia in qualche modo peccato mortalmente.

9 Mà quantunque il penitente non hauesse alcunpeccato mortale, contutto ciò per sodisfatione del precetto Ecclesiastico, acciò il Pastore, che è il Parocchiano, ò veramente il Vescouo possa almeno vna volta l'anno riconoscere le sue pecorelle, che sono li Parocchiani. Basta che il penitente vada dal Cófessore, elidica io ringratio Dio che non tengo conscienla Communione; questo si potrà communicare, nè il Parocchiano gle la potrà negare; perche in questo tribunale si hà da credere al peniten
te, perche non è da credere, ò
verissimile che alcunsidele sia
talmente affascinato che non
desidera la sua salute; E così
ne anche si potria procedere
contra di lui con la scommunica per mancamento dell'an
nua confessione.

Mà siasi come siuoglia, che questo è certo che il confesfar anco i peccati veniali è cosa molt'vtile, e degna d'ogni fidel Christiano, perche per virtù dell'assolutione sacramentale si aumenta la gra tia; Secondo si sminuisce la pena temporale, che si deue patir nel Purgatorio per quei peccati. Terzo s'infiacchisce l'habbito, e facilità di venialméte peccare, perche il Chri stiano douendosi confessare di essi stà più auertito in commetterli. Quarto si rinuona. il proposito di non più peccare per l'auenire. Di maniera che quantunque il penitente non hauesse peccato mortale. Saria cosa molt'vtile

confessarsi de veniali,&c.

10 E si deue auertire, che quantunque il penitente no sia obligato à confessare li peccati veniali, con tutto ciò se lui se nè confessa è necessa rio acciò la confessione sia valida che il penitente habbia dolore di quei peccati, de quali si confessa; perche essendo la detestatione vna parte necessaria di questo sacramento, adunque è necessa rio il dolore, e che esplicitamente detesti li peccati de quali si confessa altrimente la confessione saria inualda. E lo stesso si dice del proposito, perche il fine di questo sacramento è l'emendatione de peccati,che si cofessano,e per l'emendatione è necessario, che il penitente habbia volontà di non più peccare: le bene basta che questo propo fito fia virtuale, quantunque fusse meglio, e più siguro hauerlo esplicito. E lo stesso si dice ancora de peccati mortali legitimamente altre volte confessati, de quali il penitéte n'è stato assoluto, perche la medesma ragione corre de gl'vni,e de gl'altri,essendo tãto i peccați veniali, quanto li pccpeccati mortali altre voltes confessatis ottenutene la remissione Sacramentale solo materia sufficiente, e non necessaria del Sacramento.

1 11 E ben tenuto il peni-

tente à confessarsi di tutti i

peccati mortali quantunque occulti, & interni: Perche hauendo Christo commandato che la confessione si faccia. senza alcuna eccettione di tutti i peccati mortali, come Con. consta per il Concilio di Tré-Tren. to fess. 14.c.5.& can.7. Se non si confesserano tutti i peccati mortali occulti, & interni la confessione non sarà intierase però ne anche sarà valida. Valen.to.4.disp.7.q.9.pun.1.

Pale. Riginal.lib.6.nu.32. Coninc. Coni. disp.5.de penit.dub. 1.Henri-Hen. quez lib.4.cap.5.nu.2. Vasq. suar. q.90.art.1.dub.4.nu.45. Sua-Molf. rez disp.35.set.1. Molfes.trat. 7.cap.10.n.12.Filliuc.tratt.7. cap.2.q.2.n.27.& altri.

12 Di più si deue anco confessare il peccato dubbio, cioè quando il penitente probabilmente dubbita hauer peccaro mortalmente, perche se bene il peccato è dubbio non dimeno è materia necessaria, come habbiamo veduto sopra, e se deue accusare, nel modo che si dubbita; mà in questo caso deue con prudenza il Confessore procurar per quanto lui puole cauar dal penitente la materia certase determinatasacciò li possa dar l'assolutione certa. Nauarr.cap.10. num.7. Valenza tom.4.disp.7.q.9.put.3.Hen- Men. riquez lib.4. cap. 8. num.9. Nugno aditt.q.6.ar. 3.dub.2 Mà quando il peccato restasse totalmente dubbio, & il penitente non si confessasso d'altro peccato ne veniale, nè mortale potrà il Confessore affoluerlo sotto conditionc.

Dell'obligatione, che tenga? no di confessarsi quelli, che per difetto di lingua no possono esser intesi co la vocese dell'annua cofessione. Punto III.

- 1 Senon potendo il muto con la voce, sa obligato confessar h per segni , à con scrittu-
- 2 Se quello che non puole parlare sa obligate all'annua. con-

Nat Vale.

confessione.

3 Quando il penitente sia scusato dall'annua confessione.

A Se quello, che non puole in secreto sa obligato, confessarsi palesemente.

5 Se alcuno per esser inteso ha obligato consessaris per in-

terprete.

6 Se quello, che hà peccato mortalmente dopò la confessione sia obligato di nuono per l'annua confessione.

7 Se per essert scordato d'unpectato mortale ha di nuono abligato per l'annua cofessione.

8 In the tempo per precesso fi deuc'huomo confessare.

9 Se il precetto della confessione fia precetto diffinto dalla Communione.

10 Se uno lassando di confessar si, e communicarsi una volta l'anno commesta uno, è più peccati.

Vando il penitente fusse muto, ò scilinguato, che per impedimento di lingua non si intendesse, ò non potesse parlare. Ouero che il Confessore fusse sordo che non potesse intendere i peccasi del peni-

rente. Dicano alcuni che questo mentre non si troua. in articulo di morte, non è obligato à cofessarsi per scrittura, e la ragione è questa.; perche nessuno è tenuto à col fessarsi con suo graue incommodo, ò con pericolo che si manifestano i suoi peccati, il che potria succedere facilmé te se si confessasse per scrittura, quale se si perdesse il penitente ne potria restare infamato; & ogn'vno è obligato à conseruare la sua fama. Na- Nau. uarr.cap.21.num.36.Vittoria Visto num. 137. Valen. tom. 4. disp. Med. disp.7.q.11.punt.1.Medina Soco. Soto, Suarez, & altri.

2 Altri vogliano che il penitente non solo sia obligato in articulo di morte, ma anco per sodisfare all'annua confessione. Perche nello stesso tempoche il penitente si confessa puol anco scriuere i suoi peccati, e subbito confessati stracciali; E cosi il penitente non potria hauerne alcuno danno, ne mettersi a pericolo di perder la scritturase però deue cofessarsi anco per scritto. Gaetano v. Gaet. conf.cond. 11. Siluef. v.conf. Silv. 1.q. 15. Pesantio aditt. ad 3. Fela. par.

Digitized by Google

Filli. par. q. 10. disp. 2. Filliucio Con. Hen. tratt.7.c.3.q.8.num. 63. Co-Vasq ninch.disp.5.dub.10. nu. 18. Henriq.lib.4.c.4.nu.4. Vasq. quæst.91.a.5.dub.5. & altri.

Di maniera che non essendo in articulo di morte. Quado il penitente non si potesse confessare sensa suo graue danno, ò pericolo della sua fama non e tenuto a confessarsi per scrittura come dicono quelli della prima opinione.

Ma quando si potesse confessare sensa alcun danno, ò pericolo è tenuto a cofessarsi anco per scrittura ogni volta che corre il precepto di confessarsi come dicono nella seconda opinione che è la stessa.

Cofi ancora quando vno ha debol memoria, se non vi è probabil pericolo della sua fama prima che si vada a cofessare puol scriuere li suoi peccati, e confessati stracciar Bon. quella scrittura Bonacino de Penitentia disp.5.q.5. sess. 2. punto vltimo num.6.& 7.

Come il penitente sarà scusato dall'annua confessione.

Vando il penitente non'potesse confessarsi se non conqualche suo gran pericolo, ò nocumento della vita, ò della fama sarà scusato dall'annua confessione per l'obligo del comandamento Ecclessassico è la ragione, perche Christo, ò la Chiesa non comandano la confessione con tanto rigore, come habbiamo prouato sopra nel ragionamento dell'integrità della confessione.

Secundo fara scusato il penitente all'amua confessione quando non ha copia di confessore, ne la puol hauer senza che li bisogna fare vn logo viaggio, che per farlo saria con molto suo trauaglio e nocumento da giudicarsi da periti.

Terzo sarà scusato se probabilmente dubbita che si riuela la sua confessione, ò vero dubbita d'altro detrimento graue, che per riuelatione di confessione ne possi venire gran danno è pericolo. Se bene non è scusato di

con-

confessare gl'altri peccati mortali, de quali probabilmente non teme che si riue-Hen. lino. Suarez disp. 36. sess. 6.n. Rigi. 1.Henriq.lib.4.c.4.num.4. & Cou. lib.5. cap.9. num. 2. Riginal. lib.6.num.51.Coninch.dub. 10.nu.76.disp.8. Filliu.tratt.

7.c.3.q.8.

4 Quarto sarà scusato no solo dal precetto Ecclesiastico ma anco diuino quello che non puol confessare i suoi peccati in secreto, come sarebbe se il confessore fusse fordo, o veramente che il penitente si trouasse in mare, è non si potesse confessare secretamente senza essere sentito da gl'altri, perche il precetto della confessione nonobliga con tant'incomodo.

E dicono alcuni DD. che non solo non è obligato all'annua confessione ò quando si deue confessare e comunicare, ma ne anco in articulo di morte come si disse Suar, nella conditione, secreta. Hen: Suarez Henriq. Vasquez, &

Yalq. Filliu.

5 Quinto, è scusato il penitente non solo dal precerto Ecclesiastico ma ancom diuino, e non solo dall'annua

confessione ma anco di confessarsi in articulo di morte quello che non si puole confessare se non per interprete. Ela ragione e questa perche il cap. Omnis vtriusq;&c. comanda che la confessione si faccia al solo Sacerdòte.Omnia sua peccata solus confiteatur proprio sacerdoti, e mentre si deue far per interprete non si fa solamente al Sacerdote. Oltrache de iure diuino il penitente non è obligato alla publica confessione come dice lo stesso c.Omnis, &c.& il Conc.di Trento sess. 14. c. Con? 5. Quali Cocilij obligano alla cofessione secreta da farsi solo all'orecchie del confessore. Ma la confessione che fi fa per interprete non e secreta, piu tosto si puole dire che sia publica, & il lus Ecclesiastico e diuino non obligano alla confessione con tanto incommodo, e rigore. Turriano de pen.q.9.a.2. dis. Turr. 32.dub.1. Villal. sum.tom.1. tratt.9.diff.32. & altri.

Vero che se il penitente in articalo di morte non potesse hauer l'atto della contrittione à veramente che anche ne dubbitasse d'hauerla, e che

Ppp

non

non potesse ottenere l'assofutione sacramentale se lui non si confessasse publicaméte, d vero per interprete, inquesto caso è oblligato per carità à confessarsi, ò in publico, ò per interprete; perche ogni fedel Christiano è obligato di cercar li mezzi necesfarij per la fua falute, e deue molto bene auertire di nonsi mettere à pericolo della sua dannatione, perche se quel penitente allora hauesse la sola attrittione, senza la confessione si dannaria, e con ta confessione si metteria in Aato di salute.

Mà se il penitente hauerà l'atto di contrittione, e probabilmente non teme di hauerlase se ricorda hauer ottenutal'assolutione altre volte di quei peccati. In questo caso non è obligato à confeslarse publicamente, ò per interprete. Se bene saria vtile, e più siguro di confessarsi in tal modo, e così dourà configliarsi, Siluest. Vale. v.confess.1.num.15. Valenza disp.7.q.r.p.x.Suar.disp.36 a.6.n.5. & altri come si è detto nella particola secreta.

Agiungo se il moribondo

dubbitasse della sur contrittione dice. Nugno che douen Nug. doli questo confessar per interprete, che tal penitente potrà confessarsi d'alcuni pec cathe tacere i peccatische apportano infamia. Videtur mibi (saluo meliori iudicio) quod poterit talis penités tacere peccata maioris infamia. dice Nugno in aditt.ad 3.p.c.g.art.3. diff. 1.ad arg. 1. Ela ragione è que sta, perche in questo caso il penitente è tenuto formalmente à confessarsi di tutti i suoi peccati, e non materialmente, come tengano anco Suarez disp. 26. sess. Suar? Henriquez lib.4. cap.4.nu.4. Hen. Laiman teol. moral.lib.4.tra. 6.cap.6.n.5.

Conit

Eperò dice Coninch. de facram.disp.5.dub.10.nu.77. che in tal caso il penitento potrà confessare li peccati veniali, e puoi generalmente confessare i mortali, dicendo io mi confesso generalmente di qualunque peccato col quale hauesse offeso Iddio.e così afferma anco Molfesio in sum.to. 1.tit. 7.c. 11.nu. 12.

Si deue però configliare il moribondo che si confessa libberamente di tutti i suoi

pec-

Digitized by Google

tenuto offeruare il figillo della secretezza, come commu-

nemente tengano i DD. con-Vitt. tro Gaetano, Vittoria è Soto. Contutto ciò se tal peni-

> tente vorrà in specie confesfarsi solo de peccati veniali,& in generale de mortali la cofessionesarà valida, perche tal opinione è probabile, dice Diana nel tratt.4.de Sacram. resol. 129. doue hà cauata. questa dottrina.

> peccatisperche l'interprete è

Se il penitente dopò essersi confeffatose communicato bà cōmesso petcato mortale, per sadisfutione dell'annua confessione sia obligato di nuouo confessars.

6 In questo caso per l'obli gatione dell'annua confessione dicono probalmente alcuni DD, che non è tenuto di nuouo à confessarse, e la ragione è questa, perche essendosi il penicente vna volta. intieramente confessato di tutti i suoi peccati hà sodisfatto al precetto Ecclesiastico perche in cap. Omnis vtriusq. Sec. non comanda che si factia altro che vna volta l'anno

la cofessione e questo essédosi vna volta confessato intiera mente, no par che sia più obli Lede. gato ad altra confessione. Le- Vice. des.p.2.q.6.a.5.dub.6.Vittor. Rigi. fum.n. 137.Rigina.lib.3.n.38. Suar. Se bene è più sigura la sen-Bon.

tenza contraria, come tiene Henriquez cap.4.num.2.&6. Suar. con tutto ciò in quello molto mi piace l'opinion che adduce il Bonac.qual dice.

Che se il penitente si sarà confessato per l'annua confessione solo de peccati veniali per non hauer peccato mortale, e dopò detta confessione, e prima che finisca l'ano dell'obligatione Ecclesiastica pecca mortalmente. Dico che è obligato di nuouo à cofessars, ela ragione è que-. sta. Perche in quest'anno lui mai si confessò de peccati mortalise perche il cap. Omnis vtrisque,&c. commanda. la confessione, che si faccia almeno vna volta l'anno de peccati mortali; se dunque il penitente in quest'anno hà peccato mortalmente, e non. si è confessato di peccato mor tale. Adunque hauendo lui peccato mortale è obligato confessarsene. Bonacino

Ppp 2. disp.

disp.5.q.5.set.2. pun.4. prop. Vaiq. 3.num.33. Vasquez q. 9.ar.3. Suar. dub.1. Zerola, Suarez, Riginaldo.

> Se quello che & è scordato di confessare un peccato mortale nel la confessione fatta la Quadragesma sia obligato per sadisfatione dell'annua confesfion di confessarh quanto prima di quel peccato essendess racordato.

7 Quando il penitente si fusse scordato d'vn peccato mortale nella confessione fatta la Quadragesma se il penitente se ne ricorda prima della confessione per sadisfatione del precetto Ecclesiastico. Prima deue cofessars, e dopò pigliar la cómunione perche nessuno deue communicarsi che non habbia molto ben purgata la sua conscienza da qualsiuoglia. peccato mortale del quale se ne puol ricordare. Siluestro Rigi. v.confess. 1.n.3. Vittoria sum. Silue. nu. 137. Nauarr. cap. 2. nu. 10. Nau. Henriq.cap.4.num.6. Suarez disp.36.sett.4.num.6.& altri.

Mà se questo se ne ricorda dopò la Communione; ò

le ne ricorda prima, è dopò finito l'anno dell'obligatione; Si se ne ricorda prima che finisca l'anno, dice Ledesma Lede. p.2.q.6.dub.7. che deue cófessarsene subbito, perche. douendo il penitente sadisfare inticramente al precetto Ecclesiastico, quale comanda che si confessano tutti i peccatissi deue anco confessare di quello che non confessò,e che dopò se n'è ricordato. Se se ne ricorda finito l'anno. non è tenuto à confessarlene sino all'anno seguente, perche hauendo lui sadisfatto al precetto della Chiesa nonè tenuto più per quest'anno.

Altri dicono che assolutamente per il precetto Ecclesiastico, questo non è tenuto à confessarsi di quel peccato scordatose che so puole differire sino alla confessione dell'anno seguente, perche per il precetto Ecclesiastico il penitente hà fatto sufficien te esamina della sua consciézase fi è validamente confessato di tutti i suoi peccati di quell'anno de quali si è ricordato. Onde hauendo questo confessato tutti i peccati de quali si è ricordato. Adunque

Digitized by Google

hà fodisfatto all'obligatione di questo anno, come commandano li Concilij. Nauarravitto cap.2.nu.9. Vitt. sum. nu. 137. Suare! Suarez de conf. disp. 36. set. 3. Rigil Vale. S. Dico. Riginald. lib. 6. n. 40. Valen. to. 4. disp. 7. q. 11. p. 2. Moss. Zero. de pen. c. 10. q. 10. Molf. Pilli. n. 38. Filliucio tratt. 7. cap. 3. Bon. q. 6. n. 57. Bonac. sopra nu. 32.

Con tutto ciò io direi che se il penitente di quel peccato del quale lui si scordò nella confessione, se ne ricorda. prima che finisca l'anno, nel quale si deue confessare, perche quel peccato scordato appartiene alla confessione \_ **d**i quest'anno,e potendolo lui confessare in questo medesmo anno, che ancora non è finito, non lo deue differire per l'anno seguente, mà quanto prima se ne deue consessare quantunque sia dopò la comunions.



In che tempo si dene vsare per precetto Ecclesiastico la Confessione, e communione, e se trà di loro sono precetti dil sinti. E se quello che lassa di confessars e communicars nel medesmo anno commetta vno ò più peccati.

8 Se la Chiesa hauesse solamente commandato la Comunione; e che il confessaria non fusse di precetto, mà solo fusse per consiglio, e salutare esortatione, come dubbitò Durando nel 4. dist. 17. q. 14. Ouero che l'obligatione di confessaria fusse solo per accidente in rispetto alla Communione, come dice San Tomaso dist. 17. q. 3. art. 1. Questiuncula 4. & Quolib. 1. a. 11. E S. Anton. 3. p. c. 19. \$.3.

S.Anton.3.p.c.19.\$.3. S.A Non vi potria effer molta

difficultà di dubbitare, che lassando il Christiano di confessarsi, e di communicarsi in vn'istesso anno, che non commetteria altro che vn peccato, perche essendo la trasgressione solo in vn precetto, solo ancora saria il peccato.

E perche già è cosa chiara che il precetto della Communione, e della confessione

ède

è de Iure Diuino, perchetanto l'uno, quanto l'altro fù comandato da Christose da Christo furno instituiti questi Santissimi Sacramentiscome più volte habbiamo moftrato.

Ma quanto al tempo che fi deuono vsare questi Sacramenti, Christo ha lassato la potestà che la possa dechiarare la Chiefa. Quale secondo la varietà de tempi, è di persone ha comandato, è moderato questi precetti di cofessione, e Communione.

o Anticamente comandaua la Chiesa, che almeno tre volte l'anno il fidele si cofessasse, come ne su ordinato Conc. nel 3. Concilio Turonense Later. capiso. Et approbato da Fa-Tren. biano Papa nel cap. & si nontrequentias de Consac.dist. 2. Dopo puoi dal gran Concilio Lateranense sotto Innocenzo 3. e dal Concilio di Trento fù ordinato che la confessione si facesse almeno vna volta l'anno nella Quaresima è la Communione nella Pasqua. Quest'vso si deue eli osserua in questi nostri tempi. Onde tanto per l'annua Comunione, quanto per

l'annua confessione la Chiesa vi ha fatto precetto distinto nel Concilio Lateranense Coll cap.21. Quale distintamente comanda la Communione. e distintamente anco comanda la cófessione, ne per il precetto della Communione vi è alcuna parola che obligamagiormente alla Communione, che alla confessione, perche il Concilio prima comanda distintamente la Cófessione Confiteautur, &c. puoi distintamente comanda l'annua Comunione senza agiunger alcuna parola,che possa significare che il detto Concilio comanda la confessione per rispetto alla Comi munione, och e la confessione sia per accidente, ò vero per configlio, ò salutare esortatione. E cosi tengano communemente li Teologi nel 4. dist. 17. Gabriel quest. 1.ar. 1. & 2. Gebr. Dom. Soto dist. 18.q. 1. art. 1. Soto. Pietro Soto let. 5. de Confes. Medi. Medina codit. q. 18. Paludan. Batu. q.7. num.26. Gaetan. tom.1. Cano opusc.tit.5. q.1. Cano, & al- Con. Tren, tri.&c.

Et il Concilio di Trento session de la constant de la constan tre fa mentione del Concilio Later.

Digitized by Google

Later: che tratta dell'annuo precetto della confessione. Voi vedete che non sa alcuna mentione della Communione, ma solo che ciascheduno dell'vno, e l'altro sesso che sarà ariuato all'anni della discrettione deue confessioni ogn'anno nella quadragesima.

10 Adunq; ne, segue che lassando il Christiano nell'istesso anno di confessarsi la quatragelima è di riceuere la Communione per la Pasqua trascredisce dui procetti distinti, e per consequenza commette distintamente dui peccationno per non confelsarsi, e l'altro per non communicarsi, e però de l'vn Riei. è l'altro peccato il penitente Suar. fi deue confessare. Riginal. Bon, lib.6. nu. 34. Suarez disp. 36. sett. 1. Bonacino disp.5. q.5. sett. 2. punt. 4. prop. 3.n. 18.

Vero che se vno hauesse fatto voto, ò per altro rispetto si douesse communicare in, vn certo tempo presisso, e lassando in quel tempo la confessione, e di pigliar la eommunione, quel tale commetteria solo vn peccato, perche in quel tempo la confessione

faria peraccidente in rispetto alla communione, e cosi
sarà vero come dice San Tomaso e Sant'Antonino che
la confessione sia per accidente in rispetto alla communione, ma se si tratta dell'annua confessione, e communione, la confessione è
precetto diuerso da quello
della communione, e se si lassa l'vn'è l'altro, si commettano dui peccati, e dell'vn'è
dell'altro se ne deue acusare
nel la confessione.

## RAGIONAMEN. XXVIII.

Del tépo nel quale ciascheduno sedele e oblicato a cosessario ogn'anno per precetto.

Panto I.

I In che sempo comincia il prin cipio del anno che il fidele è obligato à confessors.

Se confessandos per il Natale, è per l'Epifania si sodisfaccia all'annua confessone.

3 Se il provedere che non 6 potrà confessare nel sempo pressso ha senuto a preveniro.

4 Se

4 Se une che non si confessa intieramente sadisfaccia al precetto dell'annua confessione.

5 Se per non far la confessione intiera s'interra nelle pene di non confessarsi per la Pasqua.

6 Se si deue assoluere il penitente del mal tolso prima che lui faccia la restituione.

7 Se peccail Confessore non obli gando il penitente à restituire la robba da lui malamente aquistata.

8 Se il Parocchiano fia obligato di confessar, il penitente ogni volta che lui vuole.

9 Se il Vescouo esendo ricercato da alcun suo suddito, sia tenuto ascoltar la sua confessione.

l'anno nel quale è obli gato il Christiano à confessar si come comanda la Chiesa nel cap. Omnis vtriusque sezus,&c. Diuersamente vienconsiderato da DD. Perchealcuni hanno pensato che l'anno commincia in quel primo giorno che l'huomo commette alcun peccaso mor tale; onde dicano che per sa

disfare al precetto dell'annua confessione. Nessuno dopò che hà peccato mortalmente deue astenersi dalla confessio ne per vn anno intiero, mà prima che finisca l'anno si deue confessare.

Questa opinione non essendo conforme al cap. Omnis, &c. ne conforme alla retta ragione non è accettata, per essere opinione senza alcun fondamento, e ne seguiria che l'anno non fusse sempre sermo, e commune a tuttì.

Scote

Soto nel 4. dist. 18.q. 1. ar. 4 fu di opinione che l'anno cominciasse dall'vltima confessione che sà il penitante. Onde dice che nessuno dopò che hà peccato mortalméte puol astenersi di confessarsi vn'anno intiero, mà si deue confessare in quel'anno che commise il peccato morlale. Questa opinione pure non è conforme al cap.Omnis,&c.perche questo cap.non comman da che si faccia la confessione dopò,ò fra l'anno,mà che faccia semel in ano; oltra che quest'anno non saria ne certo ne commune à tutti; e sempre saria necessario ricercare l'vltima confessione, & altri in-

con-

suze. convenienti notati dal Suarcz.

"Vasquez de penit.q.90.ar. 3.dub.1. num.15. & altri han detto che l'anno fi deue computare dal primo giorno di Gennaio sino all'altro Gennalosperche in questo giorno communemete comminciale si piglia il principio dell'anno: e così anco s'offerua nella Chiesa Romana, e nell'vso. commune. Con tutto ciò le ben si considera, quantunque quest'anno sia commune à tutti, e secondo l'vso della. Chiesa Romana, non per questo, e secondo l'vso del precetto Ecclesiastico per l'annua confessione, che comunemente si osserua da fideli .

Onde se l'anno si douesse computare per la confessione dal primo di Gennaio, ne seguiria che l'huomo senza vio lar il precetto Ecclesiastico fi potesse astenere dalla confessione per dui anni intieri;come sarebbe se vno si confessasse il giorno dalla Circoncisione, che è il primo dell'an no, potria differire la confessione sino all'vitimo di Decembre dell'altro anno seguente, come v.g. se si confessasse il primo di Gennaio 1644. potria aspettare di cofessarsi sino all'vitimo di Decébre 1645.il che apertaméte si vede esser contro l'vso commune, e contro l'intentione del precetto della, Chiesa.

E però dico che quantunque l'anno commune è profa no ordinariamente comincia il primo di Gennaio fino all'altro Gennaio, non dimeno l'anno che prefigge la Chiesa per l'osseruanza dell'annua. confessione, si deue computare da vna Quadragesima. all'altra Quadragesima, ò da vna Pasqua all'altra Pasqua. seguente, e così tengano la magior parte de Teologi.Siluest.v.conf.1.nu.2. Coninch. Silv. disp.5.dub.6.concl.2. nu.56. Coni. Henriquez lib.4.cap.4. nu.1. Nugnoaditt.q.6. ar.5.diff.4. Filliuc.tratt.7.cap.3.q.4. Ri- Nugi ginaldo lib.6.num. 35. Suarez Filliz disp. 36. sett. 3. num. 8. Bona- suar. cino disp. 5.q. 5. sett. 2. pun. 4. Boni prop.3.n.19.

2 Di maniera che quelli; che si saranno confessari per il

QqqNa-

Natale, ò per l'Epifania, ò inaltro tempo in quest'anno haueranno sadisfatto al precetto dell'annua confessione, non saranno tenuti più per obligo Ecclesiastico à confes sarii la Quadragesma, perche il cap.Omnis,&c.comanda... che ciaschedano si confessa. almeno vna volta l'anno di tutti i suoi peccati; onde il Concilio non commanda. che si confessa di tutti i peccati, che il penitente commette in vulano, mà di tutti i peccati, che hà commessi qua do si consessa, & hauendo questi intieramente confessa. to tutti i peccati, che hanno commessi sino à quel giorno che si confessorno, non sono tenuti più per obligo del pre. cetto Eccletiastico à confes-Yitt. sarsi la Quadragesma, Vittor. Lede. in sum. n. 137. Ledesma 2. p. 4.q.6.2r.6.dub.6.

Quantunque questa opinione sia molto probabile, non dimeno la commune consuetudine del Christianeamo approuata dal Concilio Tren. di Trento sess. 14. ci obliga. confessarsi la Quadragesima Gio Medina de conf. qu. 14.

Med. E però vediamo che i prelati di Santa Chiesa in questo tapo comandano che tutti li fideli si consessano, e scomunicano tutti quelli che nella Quadragesima, ò nella. Pasqua non si sono confessatise così si vsase si prattica da tutti gl'Ecclesiastici.

Di maniera che questo è segno che il precento della ... Chiefa di confossarsi almeno vna volta l'anno si deue eleguire nella Quadragesma altrimente i trasgressori nonsi potrizno punire dopò Paf-

qua. B se bene il Valenza de Vale conf.p.4.fu di contraria opinione, con tutto ciò io direi, che se quello che si confessò prima di Quadragesma frà l'anno vna,ò più volte,e nella Quadragesma si trouerà con conscienza di peccato mortale; Dico che questo è obligato à confessarsi anco nella Quadragesma. Perche il cap.Omnis,&c.commanda che ciascheduno si confessa di tutti i peccati almeno vna yolta l'anno; E perche questo nella Quadragesma mentre ancora dura l'anno Ecclesiastico si troua in peccato mortale del quale non si è con-- fessa-

Digitized by Google

fessaro, adunque è obligato à confessarsi prima che finisca l'anno.

Ma se quel tale che si confelsò frà l'anno vna ô più volte,e nella quadragesima, non si trouerà con conscienza di peccato mortale, dico che in questo caso non sarà obligato à confessarsisperche il precetto di confessarsi obliga solo quello, che hà conscientia di peccato mortale, come più volte hò detto. E questa pare a me che sia la più sigura opinione, e piu conforme all'vso, che si osserua nella. Chiesa Romana, la qual vsaza pare che hora sia posta inlegge,e cosi si caua anco dal-Suar l'opinione del Suarez disp. 36.sett.3.

> Se quello che nel tempo di Confessari preuede che non il potrà confessare, sia tenuto à preuenire.

3 E commune opinione che preuedendo il Christiano, che in articolo, ò pericolo di morte per sadisfare al precetto diuino non si potrà cofessare; O vero non si potrà

confessare nell'anno, nel qua le è obligato per precetto Ecclesiastico, deue preuenire, e confessarsi prima che si troua in articulo, ò periculo di morte, e prima che venga l'anno nel quale è obligato à confessarsi. Silues. v. Conf. 1.n.2. Tabien.v. Confes.n.41. Tabi. Nug.aditt.q.6.artie.5. diff.7. Nug. Henriq.lib.4.c.3.nu.3.cap.4. Rigi. n.7. Rigin.lib.6. nu.25. Valq. valq. 3.p.q.90.a.3.dub.2. num.10. Cons Coninch.disp.5.dub.2. n.36. Filli. Pitig.2.par. dist. 17. q.vnica Zero! ar.9. Filliu.tratt.7.cap.2.q.4. Bon. Zerola de penitentia cap. 10. q.17. Suarez disp.36. sett.5. Bonac.disp.5.q.5.sett.2.pun. 4.num.21.

Se quello che non h confessa intieramente sadisfaccia al precetto Ecclestastico dell'annua consessione.

4 Quando il penitente, ò per sua malitia, ò per ignoranza crassa, ò per non hauer fatta la debbita esamina della sua conscienza lassasse nella confessione di acusare alcun peccato morrale, ò vero si confessasse sensa il debbito Qqq 2 do-

Digitized by Google

dolore, ò sensa il proposito di non più peccare per l'auenire, questo non solo renderebbe la confessione nulla, & inualida, e saria obligato a rei terar la cofessione, ma ne anche fadisfaria al precetto dell'annua Confessione. E la ragione è questa; perche essendo la confessione precetto diuino; come più volte si è detto. Solo la Chiesa hà determinato la quadragesima, per il tempo nel qual si deue l'huomo confessare; Onde quello che non confessa voluntariamente tutti i peccati . mortali, o che sia per malitia, ò per ignoranza crassa, ò che sia per mancamento delladebbita esamina; O vero che si confessa sensa il debbito dolore, ò senza proposito di non più peccare:viene a trascredire il precetto divino, rende la confessione inualida e consequentemente, ne anche adempisce il precetto Ec clesiastico dell'annua confes-Nau. fione. Nauar.c. 10. nu. 4. Soto Soto. dist. 18.c. 3.a. 5. Med. de conf. Filli q.16.Fill.trat.7.c.2.q.7.Molf. Molf. tratt.7. cap. 10.n.26. & altri. Ma se il penitente nella.

confessione non ottenesse

l'assolutione, bisogna vedere se il difetto procede per sua colpa; ò per colpa del Confessore, se viene per sua colpa, certo che non adempisse il precetto Ecclesiastico, ma è fegno che non fà buona confessione, e per qualche giusta causa il Confessore non vuole assoluerlo, se procede sensa fua colpa perche il Confessore per qualche buon sine differisce darli l'affolutione;In questo caso il penitente sadisfaria al precetto Ecclesiastico perche non resta da lui di non soggettarsi al precetto Ecclesiastico, e di non procurar legitemamente L'affolutione.

Se poi il penitente non ottenesse l'assolutione per malitia del Confessore, ò per altro strano accidente, questo no commetteria peccato per mancamento dell'annua cofessione ma non riceueria il Sacramento, e saria obligato di nuouo a confessarsi per ottenere l'assolutione, e cosi tie- Soto; ne Soto seguitato dal Suarez Suardisp. 36. sett. 7.5.4.

E opinione di alcuni DD. che quello che si contessa de suoi peccati, e per sua colpa

حروه

hon ottiene dal Confessore l'assolutione: come saria se vn - concubinario, ò verò vna pud - blica meretrice si confessalse. & non essendo in alcun di questi la debbita dispositione, che necessariamente si ricerca nel penitente per riceuere il Sacramento, se bene questo tale no viene dal Co-Azor, fessore assoluto, non dimeno dice Azorio 1.p.lib.7.cap.40 q.4.che alcuni DD.vogliano che sadisfaccia al precetto Ecclesiastico.

> Con tutto ciò, perche questi non riceuono il Sacramen to della penitenza, e per lor colpa non restono dal Confessore assoluti, credo che ne anche sadisfacciano al precettose cosìtiene Bonac.de penitent. disp.5.qu.5.prop.3. num.24.

Se per non fare la confessione intiera s'incorra nelle censure.

5 Quando il penitente pen sua colpasò che sia per lassare Senza legitima causa voluntariaméte alcun peccato mor tale, ò vero che sia per mancamento di esamina, ò del do lore,&c.Dicono alcuni essen-

do questo difetto talmente occulto per la secretezza della confessione : quantunque non sadisfaccia al precetto Ecclefiastico, non dimeno no parche questo possa cadere nelle pene Ecclesiastiche nel le quali incorrano quelli, che per la Quadragefima non si confessano. Nauarr. cap. 10. Nau. Hen. num.4.Henriquez lib.4. cap. Gano 5.& lib.2.cap.14.Cano, Medi- Med. na Ledesma altri.

Altri dicano che questo tale incorre nelle pene, perche non hauendo lui fatta la confessione voluntariamente intiera, & essendo quella confessione inualida il penitente viene à essere contumace della Chiefa, e per non hauer fatisfatto al precetto Ecclesiastico resta reo, e soggetto alle pene imposte contro trasgresfori. Suarez disp. 36. fett. 8.n. Suar. 4. Corduba q.15. Nugn.adit. 9.6.art.6.diff.vltima Bonaci- Cord. no de peni-disp.5.q.5.prop.3 Nug. & altri.

E sogiunge di più il Bonacino, che non vale à dire che il delitto sia occulto, perche così ne seguirria ancora che vnosche occultamente dicesse vn'heresia no restasse sogget-

Digitized by Google

getto alle pene contro heretici come alla scommunica. &c.il che è contro la dottrina de DD.adunque.

Se fi deue affoluere quel penitensoche tiene obligatione di restituire prima che lai faccialare-Ritutione.

6 Si risponde. Se il penitente terrà fermo proposito quanto prima di restituire quello che deue, li si puole permettere la consessione, & anco darli l'assolutione, e la ragione è questa, perche il precetto della restitutione mon obliga subbito metafisicamente à restituire, mà più sosto moralmente quando hauerà potere, e lo potrà fare con decenza, e sua reputatione;onde puol essere che il pe nitente sia sufficientemente disposto per riceuer l'assolutione, si bene non habbia sadissatto all'obligatione, che lui tiene.

Mà se il penitente non haueise fermo proposito di sadisfare quanto prima allasua obligatione, li si deue negare l'assolutione, perche si

vede che lui non è ben dispo-Ro. Onde frà l'altre dispositioni necessarie al penitente, èil proposito di non peccare più per l'auenire, e per consequenza di sadisfare quanto prima all'obligatione. Di maniera che se altre volte il penitente hà promesso al Confessore di sadisfare, & hauendo hauuta occasione opportuna di poter la disfare, e non hà sadisfatto, è segno che il proposito del penitente non è di sadisfare per l'auenire, ò almeno che il proposito non è fermo, & efficace; E però sarà bene aegarli l'assolutione, perche alle volte con negarsi l'assolutione à questi così tardi alla restitutione puole apportar molta vtilità al penitente, Nauarr. cap. 26. num.5. Gaetano v. Restitutio. Gaen cap.6. Riginald. lib. 3. num. 16 Rigi-Suarez de penit.disp.3.sett.2. Suar. num.3.Bonacino de peniten. Bona. disp.5.q.7.punt.4.8.2.nu.19. & altri.

Se pecça il Confesore,e sa obliga i to al danno, mentre non obliga il penicene at. La refistatione.

7 Il Confessore p debbito del fuo officio è tenuto ad obligare il penitente alle restitutione del male aquistato; perche se il Confessore non ammonisce il penitente che lui restituisca il mal tolto. quantunque il Confessore no sia obligato lui stesso alla restitutione, non esercitando alcuna attione ingiusta. coutro il terzo, al quale il penitente è tenuto à restituire, mon dimeno, perche il Confessore non agiunge la debbita sollecitudine, e diligenza, acciò il penitente restituifca il mal tolto il Confessore pecca mortalmente contro il fuo officio non esercitandolo conforme alla sua obligatio-Rigi. ne. Riginald. lib.2. num.43. Con. Coninch.disp.8. dub.17. nu. 144.Filliu.tratt.7.cap.12.nu. 135. Se ben Nugno adit. q.8. art. 4. dub. 5. con alcuni altri sono di contrario parere.

Mà se il Consessore non sa lo hà defettato nel suo off-

Filli.

cio, folo per non ammonire il penitente, mà ancora per sua colpa data, ò che sia per ignoranza crassa, ò vero che habbia consultato il penitéte che non deue, e non è tenuto alla restitutione mentre era obligato, in questo caso. il Confessore è tenuto lui alla restitutione del danno, che ne patisce il terzo, perche colpabilmente hà esercitato vn attione la quale viene à essere, & è molto dannosa al terzo.Valq.de pen,q.93.dub. Rigi. 8. Riginald, Coninch, Filliuc. Coni. Suarez, & altri.

Filli.

E la ragione è questa, perche quando il danno dato è inginito ne nasce l'obligo alla restitutione.

Puole bene il Confessore quando hauesse malamente consultato il penitente intorno alla restitutione di nuouo confultarlo, & ammonirlo, retrattandosi del consiglio datoli da lui malamente. E questo lo puole fare il Confessore non solo in vn altra confeffione, mà anco fuora di cofessione con dimandar però licenza al penitente di poterli trattar d'alcuna cosa sentita da lui in confessione, & ot-

tenutola nel modo, come noi n'habbiamo ragionato nel trattato del facro figillo;perfuaderlo alla restitutione; cofi il confessore resta dishobligato di far lui la restiturione del danno dato, che ne poteua patir il terzo per hauer lui malamente consultato il penitete. Coninch.disp. Con. 8. dub. 17. num. 144. & altri. Bonac.sup.num.22.

> Seil Parocchiano, ò altri, che banno cura d'Anime Ra obligato di Confessare il penitente egni volta che lui vuole .

T 7 Na parte de Dottori hanno detto che il Parrochiano sia tenuto di aministrare il Sacraméto della penitentia al penitente solo quando il suddito è obligato a confessarle sotto precetto di peccato mortale; come è almeno di confessarsi vna volta l'anno, e di più nel-. l'euidente pericolo di morte, o vero quando la confessione è necessaria al penitente per sfuggire,e libberarsi da qual Silu. che peccato mortale, cosi tie-Med. ne Siluestro v. confessor 1. n. Rig. 54. Medina c. de Confessione

q.38. Armilla v. Absolut. Ri+ ginaldo lib. z. num. 8 z.

Altri han detto che ogni volta, che il penitente ragioneuolmente domandarà di confessarsi, e che sarà espediente per la salute dell'anima, se il parocchiano in quel tempo non sarà impedito da. negotij graui, che non li possa dismettere è obligato a confessarlo, e la ragione è questa perche il suddito tiene ragione di poterlo domádare, & il Parochiano per lo officio, che lui tiene è oblegato a procurar la salute del fuddito; Cosi ancora è obligato tante volte aministrarli li sacramenti quante volte che sarà espediente per salute del penitente. Nauar.cap. Nau. Placuit dist.6.num. 151. Piti- vaiq. giano dist. 17. q. vnica art. 4. Nug. Vasquez q. 93. art.3. dub. 6. Hen. Nugno addit.q.8.a.4. dub.3. Zeroi Soto in 4. dist. 18. q. 4. a. 2. He- Filli: riq.lib.6.c.27.Zerola in prax. Suar, de sacramento penitentia c. 17.q.5. Filliu.c.7. num. 352. Suarez disp. 32. sess. 1. uum. 41 & altri.

Con tutto ciò io direi, che fe il penitentente troppo importunamente, e troppo frequen-

gaentemente si volesse confessare sensa hauer riguardo ad altri negotij & oblighi ne quali conuenientemente il Parocchiano si puol trattenere, che non è ogni voltai Suar obligato. Suarez disp. 32. iest. 1.num.5.

> Ben vero che il Parocchiano è tenuto, o per se stesfo, ò per altro confessore di āministrare questo Sacraméto nel tempo di Pasqua, in tempo d'Indulgenze, di Giubileo, in tempo ehe il penitente è sollito a confessarsian tempo di pericolo di morte, o'vero in tempo che il penitente ha bisogno de libbe; rarsi da qualche peccato mor tale, perche douendo il confessore ex officio con molta. diligenza attendere alla curase salute dell'anime de suoi fudditi deue ancora elser soleccito in aministrarli li sacramenti necessarij, come è la confessione.

9 Cosi ancora il Vescono si sarà ricercato in qualche graue necessità da suoi sudditi di volersi confessar da. lui, ètenuto il Vescouo di ascoltar la sua confessione. Perche si come il Parocchiano è obligato a procurar la falute de suoi parocchiani, così ancora è obligato il Vescouo alla salute de suoi sudditi.

Ma se il Vescouo si trouasse impedito da qualche graue necessità facilmente si puole escusare di non essere obligato, perche hauendo il Vescouo molti altri graui negotijne quali si deue trattenere per il reggimento vniuersale della sua diocese, se lui sarà ricercato da alcunfuddito per sentire la sua cofessione potrà rimetterlo al fuo Parocchiano, ò ad altro confessore che in suo nome l'ascolta, essendo che l'obligatione di confessare li sudditi regolarmente si apartiene al parocchiano, quale perche gli aministra li Sacrameti ne riceue da loro gl'aliméti necessarij. Onde li Vescoui 🐭 👌 non sono cosi strettamentes obligati di ascoltar le confessioni de sudditi come li Parocchiani, perche leuata la necessità il Vescouo non è obligato, e però viene esclu- Rigi io dal peccato mortale. Ri- Fill. ginal.lib.1. num. 81. Filliuccio tratt.7.cap.12.q.1.n.351. Nu-

Nug. Nugno aditt. q. 8.a.4. dub.4.
Suare Suarez disp. 32. sess. 1. num. 2.

Della Prudenza, che si ricerca nel Confessore e della contrittione, che deue hauere de suoi peccati il penitente.

1 In the confile la prudenza...

2 Auertimento per il confessore.

3 Se il penitente deue bauere di ciascibedun peccato particolar contrittione.

A Se qual si voglia contrittione sia sufficiente per rimette, re tutti i peccati.

5 Se nella confessione, sia necesfario, che si penitente si ricorda de sutti i peccati.

6 Qual sia la contrittione necessaria al penitente.

Ra le conditioni, che firicercano nella perfona del confessore, vna è la prudenza, la quale non solo consiste che il cofessore sappia pigliar mezzo, trouare remedij per thar con destrezza il penitente all'intiera confessore, se allettarlo per indurlo alla detestatione, e dolor de peccati da lui como

mess, ma che anche sappia. tal volta dissimulare, secodo la qualità delle persone, che fi confessa, álcupa circostanza; che alle volte non è cosi necessaria, e volendo lui ricercarla distintaméte dal penitente, potria più tosto il cofessore esser causa di contaminarlo, che allettarlo alla. detestatione, ò all'integrità della confessione. Come saria v.g. Se vna donna fuste. stata conosciuta da suo marito indebbitamente; quale essendosi lei accusata hauer acconsentito alla copula co suo marito extra vas debitum; Non deue il confessore andar cercando inche modo, in che parte del corpo, à in che luoco, à simili,ma deue cautamente, e co prudenza dissimulare, bastādoli hauer hauto cognitione che quel peccato è stato comelso contro natura.

2 Onde Angelo v. Inter-Ang.
cogationes n. 1. à questo proposito da vn bellissimo auertimento per li confessori. Si
cofiseretur dire egli | mulier, q
fuit cognita extra vas debitum,
non querat postea confessarius in
que loco, vel qua modo, et bui us-

**M**10-

modi, scut faciunt quidam, qui potius sunt contaminatores, qua confesores. Di maniera che non occorre andar imprudetemente inuestigando per sapere di quel peccato altre circostanze, perche l'hauerne magior cognitione dicono Rue. Coninco de Sac.disp.7.du.7. bron, num. 56.& Huomobuono in exam. Eccles.p.1.tr.4.cap.12. q.11.che quella magior cognitione alle volte potria apportar più tosto nocumento, ò qualche scandalo il Confessore a se stesso à alla penitente: E però mentre la donna si sarà confessata d'vn tal peccato faria troppo imprudenza del Confessore andar cercando altre particolarità, bastandoli hauerne riceuuta quella cognitione dalla steffa penitente; perche il riceuerne distintamente certe particolarità in casi simili, più tosto il Confessore potria cagionare qualche scandolo alla penitente, che edificatione . Si mulier dice il Padre Stefano Facundez, aut vir confitetur, habuise copulamextrovas naturale, non est inquirendum in qua parte corports, quia sufficit babere cognitionem

buius peccati contra naturam\_, & non oportet scire illas circun-Rantias, quia maior cognitio po tell affrire nocumentum magnam Confessori.Ita Facundez Facul de præcepus Eccl. lib.4. c.2. num.8.

Onde dice Huomo buono che è meglio alle volte conoscere il peccato dal peniteni te con qualche imperfettione, che cauare da gl peccato ò per se , d per il penitente qualche icandalo Homo buo buon novt lupra.

Se srouandos alcuno in pericolo de morse, ne potendo bauer sopia di Confessore fia obligato a ridurre tuiti li suoi peccati à memoria per hauerne di ciascheduno, contrittione,

3 Puol facilmente accadere, che trouandosi alcuno in articulo di morte, & nonhauendo Sacerdote, col qual fi possa confessare, dicono alcuni, che non li basta per ottener regolarmente perdono de suoi peccati, & esser giufilficato, hauerne contrittione di tutti cosi confusamente ifigenerale; ma vogliano che li sia nocessaria speciale, e di-Rrr 2

stinta contrittione di ciascheduno peccato, tanto in quanto al numero, come in quanto alle specie; Di maniera che il penitente deue ridursi tutti i suoi peccati à memoria, e cosi considerati cauarne vna contrittione di ciascheduno.

Dur2 Ricc.

Di questa opinione sono stati Raimond.in somma.Durando in 4. dist. 17. quest. 2. Landulfo de vita Christi 1.p. Aug. cap. 20. Riccardo dist. 16. a. 2. q.2. Angelo v.contrittio §.3. & altri citati dal Nauarro, quali vogliano che de Singulis peccatis mortalibus fingulas panstudines esse babendas. E San 5.To Fom.in 1.2.q. 113.a.5.ad/3,& in 3.par.q.87.ar.1.in corpore fogunge, Ad remissionem peccaforum requiri, wt beme diligensiam adbibeat ad rememoranda Angula peccata, vt singula dete-Retur.

> Maame partroppo rigorosa questa sentenza, come io dissi vn'altra voltanel 20 ragionamento punt. 1. num. 11. E la ragione è questa; perehe se fusse necessario al moribodo d'ogni peccato mortale, hauerne il suo particolar dolore, ne seguiria che quello. che si troua nell'estremo di

fua vita, ò per essere assalito da qualche inopinato accidéte mortale; ò per esser condennato dalla Giustitia, ò per esser stato ferito à morte, come suole molte volte accadere, & essendo che questo hauesse commesso mille peccati mortali, ne seguiria che questo non si potesse saluare, perche bisognando molto te- . po per detestar ogni peccato. in particolare, non faria possibile, che in cosi poco tempo per quei mille peccati, po tesse cauare mille dolori, si che non potria saluarsi, perche non potria ottenere il perdono de peccati in qual si voglia momento come dice la scrittura in molti luochi, e precise in Ezechiel cap. 33:referito nel cap penderet 50.dist. In quecung; bora conuer/us fuerit, & ingemuerit peccator, &c. E però dico che basta al penitente di cauar dalli suoi peccati vna verase general contrittione vniuersale di tutti, come tengano più veridicamente Gio. Mag. in Mag. 4.dift.17.q.5.Alcs.de Ales.4. S Bo p. q.69. San Bonau.in 4.dift. Tole. 17. Toleto lib.3.cap.5. num. Gaet, 2. Gaetano tom. 1. opusc.

4.q.2.

S.Sif. & q.2.de contrit. Card. San. Sifto tom. 1. opusc. 4. q.2. E se ben San Tom. nel luoco citato di sopra, dice che l'huomo deue sar diligenza in ricordarsi di tutti li peccati per poterli singularmente detestare; questo più tosto puol essere per consiglio, che per necessità, perche dice lo stefsan Tom.

4 Che qualsuoglia contrittione vera per molto che sia remessa, concetta anche in vn'instante, è sufficiente per rimettere tutti i peccati mortali. Se dunque qualsuoglia contrittione per rimessa che si sia è bante à rimettere tutti peccati mortali, adunque no occorre per qualsuoglia peccato la sua particolar contritione.

5 E se bene nella confessione è necessario al penitente, che esamini la sua conscieza in particolare, e che si ricorda quanto più puole di tutti i suoi peccati in particolare, e che tutti li confessaquanto al numero, e quanto alle specie.

6 Non dimeno nella contrittione, basta di tutti ma ve

ra, e generale detestatione. Non enim est necesie dice il Nauarro Man.cap. r. de contritt.nu.22. Vit penitens recogitans, conficens ne sua peccaca de inoquoque peccato mortifero specialem & fingularem eius panitudinem concipiat: fed fatis est, Vi concipiat generalem eiusmode penitudinem, que virtute se extendat ad omnia mortifera. Ane id faciat ab initio, cum incipit renocare in memoriam peccata confitenda: fiue inter reuocadum; fue quouis alio tempere, vel temporis momento, qualis est penitudo, qua penitent Deum tam mortifere offendisse quouis modo cum. proposito, saltem virtuali, confitendi, & satisfaciendi quando, & vinecessim fuerit, &c. E poco più à basso sogiunge il Nauar ro.Si de singulis peccatis singula. pantudines concipienda esent, contingeret casus, in quo quis adbuć viuens prjuaretur potenssa consequendi salutem aternam contra expressa canonum sacrérum testimonia in cap. 3. de pen. dist.7.6 cap.Ponderet dist.50. Nam qui mille peccata letalia... commissset, & solam quartam bora partem victurus agrotaret, aut ad suspendium duceretur, non posset viuens concipere de illis mille

mille percetis mille penetudines ad id neceffarias, quò saluaretur. Tutto questo dice il Nauarro. E se bene si potrebbono adurre per corroboratione di questa opinione molt'altre ragioni, & authorità, solo mi seruirò per hora della senten za del Padre Henriquez de Vill. Villalobos nella sua somma. de tasi di conscienza tom. 1. tratt.g.difficul. 19.num-4.doue sogiunge queste parole. De lo dicho se insere, que quando el bombre se sussifica fuera del Sacramento per la contricion, basta que sea generalaunque no se accuerde en particular de los pecados, perque la inquisicien de los pecados en particular solo deue bazerse, quando se ban de confessar,porque sea la confession en-

Della stessa opinione è il Gaetano p. 3.q.81.art. 1.& q. Pian. 2.de contrit. Henriqu. lib.4. cap.27.nu.2.Diana trat. 4.de sacramen.resolut. 118.& altri.

tera.

## RAGIONAMENT. XXIX.

Della satisfatione Terza parte materiale del Sacramento della Peni-

Punto I.

I Che cofa sta fatisfatione.

2. Perche la satisfatione si dice che sa compensatione.

3" In che consista la compensa-

4 Di quante forte sono l'opere sa tissattorie.

5 Perche se danno le penisenze da Consessori.

6 Quali penitenze siano di magior valore.

7 Se il Confessor sia obligato & dar penitenza al penitente.

8 Si pecca il Confessore non imporre la penisenza al peni-

9 In quali cast puole il Confessore lassare d'imporre penitenze.

10 Che deue il Confessore mentre il penitente non vuole ascettar la penisenza.

11 Quali penitenze deue imporre il Consessore à penitenti.

Ouendo horà noi ragionare della peniten-

senza, così volgarmente chia. mata, che s'impone ordinariamente dal Sacerdote nella contellione prima, ò dopò la facramentale assolutione, che d la terza parte materiale del Sacramento della penitenza detta satisfatione. Quale dicono i DD.che è vna compo. satione della pena temporale, per l'ingiuria fatta à Dioche conliste in opere penali im-Vale. poste dal Confessore. Valen. som.4.disp.7. qu. 14. punt. 1. Bellarm.de penit.lib.4.cap.2. Molf. Molfesio tratt.7.cap.75.n.22. Bon. Filliuc.tratt.8, c. 1.n. 1. Bonacino de peniten.disp.5.qu.5. Sett 3.

2 E detta dunque questa penitenza, ò satisfatione, che voglian chiamarla compesatione della pena temporale per l'ingiuria fatta à Dio. Perche quando il penitente commette alcun peccato mor tale subbito douenta ribello, & inimico di Dio, e se fà reo dipena eterna; Mà perche per mezzo del Sacramento della penitenza il peccatore si riconcilia con Dio, li si rimette la colpa, & insieme doue prima la pena era eterna, si conuerte in pena temporale; e perche dopò la colpa rimessa resta il reato della pena temporale, enon sempre come dice il Concilio di Trento Confess.6.cap.14. si rimette tutta la pena nel Sacramento della ponitenza, come si rimette nel Sacramento del Battefmo. Quella pena temporales che resta dopò rimessa la colpa, si deue laisfare con pone è dolori atrocissimi nel Purgatorio Iddio per sua misericordia ci hà concesso che anco la possiamo satisfare inquesta vita, e che possiamo scancellare detta pena temporale con opere, buone per mezzo della penitenza, che il Sacerdote c'impone nella confessione;e però si di+ ce che la satisfatione è vna compensatione per l'ingiuria fatta à Dio.Perche per qualsiuoglia peccato mortale qua tunque sia contro il prossimo. non dimeno, perche si trasgre disce la legge di Dio viene principalmente à esser osfeso Dio, e però à Dio debbitamente vien fatta la compenfatione.

3 E perche la compensatione si deue fare con penitenze afflittiue, però il dice

che la satisfatione consiste in opere penali; le quali, perche vengano imposte nella confessione in penitenza de peccati commessi, però si dice, imposte dal Confessore.

4 Queste opere satisfattorie, che si soglian dar da Cofessori per penitenza nelle confessioni sono di trè sorte. Con.'come comunemente notano Tren. i DD. & il Concilio di Trento fess. 6. cap. 14. Cjoè, Oratio ni, Digiuni, & Elemosine. Per l'oratione s'intendono l'vn'è l'altra mentale è vocale, la contrittione, rendimento di gratie, esercitij pij, Prediche, Messe, Vesperi, osficij, & altri csercitissimili,&c.Per digiuni vegano compresi tutte quelle opere, che sogliano affliggere il corpo, come sono Vigilie, cilicij, discipline, peregrinationi, mortificationi, astinenze,e simili. Per elemosine si comprendano l'opere di Misericordia, visitare infermis carcerati, sepellir morti, vestir nudi, & altri simlli esercitij. Perche se bene tutte queste opere sono penali, & afflittiue, sono anco buone, & essendo corrispondenti à peccati, Conc. per questo il Concilio di Tré

to sess. 14. can. 13. hà deters minato, che la satisfatione si possa fare con queste tre sorte di buone opere, orationi, digiuni; & elemosine.

5 E se bene le penitenze, che si danno da Confessori non solumente sono in vendetta, e castigo de peccati commessiscome dice il Concilio di Trento sess. 14. cap. 8. Mà anco si danno come medicine curatiue, e preseruatiue dell'anime nostre, quindi è che la tagione richiede che à superbi si diano per penitenza l'orariòni. A carnali li digiuni, & all'auari l'elemosine:con tutto ciò perche il Sacramento della penitenza, è tribunale più di misericordia, che di pura giustitia, non sono tassate le penitenze, che il Confessore deue imporre al penitente per qualsiuoglia peccato, mà il tutto si rimette alla prudenza, & arbicrio del Confessore.

6 Ben vero che trà queste trè sorte di opere penali satissattorie, di magior valore, e stima, è l'elemosina; perche la elemosina, come disse l'An gelo Raffaello in Tobia al 12 è quella che ci libbera dalla

mor-

morte, ci purga i peccati, e ci fa trouar la misericordia, è la vita eterna.

E métre l'Elemosina ci priua di qualche bene vtile, e diletteuole per darlo a poueri in qualche modo l'Elemosina contiene l'Oratione, perche metre il pouero riceue l'Elemosina s'induce a pre gar Iddio per il benefattore. Oltrache l'Elemosina stessa,è quella, che ascende al conspetto di Dio dal quale impetra graticall'elemofinario, Elemosina a morte libberat, & ipsa est, qua purgat peccata, & facit inuenire misericordiam, & vitam eternam. Tobia 12.

Contiene ancora l'Elemofina in qualche modo il digiuno, perche accade alle vol te, che alcuni si priuano di qualche parte del lor mangiare, e lo danno a poueri, e però l'Elemosina è tanto ce-Tebrata nella scrittura Sacrass che di lei si dice. Sicus aqua. estinguit ignem, ita elemofina. estinguit peccatum.

Nel secondo luoco si mette il diginuo, quale è talmente efficace che San Lione Papa nel secondo sermone de

ieiunio 10.mensis dice . Quid enim potest efficacius ese iciunio; cuius obseruantia apropinquamus Deo, resistentes Diabulo vitia blanda superamus.

Oude in qualche modoil, digiuno contiene l'Oratione, perche essendo la carne incentiuo, & origine de peccati per virtù del digiuno la car ne resta afflitta, è mortificata, e però viene a disporsi la nostra méte alla contemplatione delle cose celesti, e però si dice she il digiuno in qualchemodo contiene in se la virtù dell'Oratione.

Nel terzo luoco si mette l'oratione la quale con quato plu feruore, e deuotione di spirito sarà fatta, tanto magiore sara la sua forza per scancellare magior pena téporale,

. 7 E perche la satisfatione è vna delle tre parte nel Sacramento della penitenza, deue,&è obligato il Confesfore a imporre al penitente vale. alcuna penitenza. Toleto lib. Hen. 3.ca. 11. Valen. tom. 4. disp. 7. Nug. q. 14. punt.4. Henriq. lib.5. Rigic.20.n.5.Conin. de penitentia disput. 10.dub. 8.num. 62. Ss

Tren.

Nugno aditt.q. 13.2.2.diff. 1. Riginal.lib.7.num. 11. Filliu. tratt.8. cap. 2. quest. 3. nu. 36. Molfesio trat.7.c.25.E la ragione è questa.

8 Perche essedo la satisfat tione parte necessaria per l'in tegrità di questo Sacramento mentre il Sacerdote lassa d'imporre alcuna penitenza viene a fare in quanto a lui il Sacramento della penitenza imperfetto. Onde il Concilio di Trento sess. 14-ca. 8. comanda a Sacerdoti che loro impongano al penitente nella Confessione penitenza salutare. Debent'ergo Sacerdoses Domini quantum spiritus, & prudentia suggesserit pro qualisate criminum, & penitentium facultate salutares, & convenietes satisfationes iniungere. Epcrò dicono i DD. citati di soprache douendo il Confesfore sempre procurare, che il Sacramento della penitenza lia intiero, è persetto, Mentre il Sacerdote lassa d'imporre alcuna penitenza pecca mortalmente, perche viene a cotrouenire al precetto in materia graue nel suo officio perche lassa impersetto per mancamento di fatisfattione il Sacramento della penitenza . Suarez disput.38. Suar. iett. 3.

9 In tre casi io trouoche il Confessore puol lassare alcuna volta d'imporre alcuna penitenza, e cosi tengano ancora Gaet.v.satisfattio. Na2 uar.c.26.nu.21. Rigin. lib.7. Nau. nu.11.Henriq. lib.5. cap.19. Hea. nu.6. Nugno aditt. Suarez, & Nug. altti.

Prima quando vn Infermo si trous destituto vicino a morte.In questo caso non essendo la satisfatione di essen za, puole, e deue il confessore sensa alcuna penitenza darli l'assolutione.

Anzi quantumq; il penitente vicino a morte li trouasse ben disposto di mente, e fi dubbitaffe che non potel. se ademplire la penitenza, il Sacerdote senza imporli alera penitenza lo deue assolucre.

Ma sel'infermo potesse far qualche atto di penitenza, deue con prudenza il Confessore imporli qualche penitenza leggiera come saria Nominare il nome di Giesù, hi 6

dil nome di Maria, d baciare il Crocifiso battersi il petto, ò cossa simile, perche il Confessore deue per quanto più puole procurare, che il Sacramento in tutte le parti, anco integrali si renda intiero, e perfetto.

Potria ancora il confessore imporre al penitente infermo alcuna penitenza sotto conditione, che recuperădo l'infermo la sanità douesse adempirla. Toleto lib.3.

c. 1 1.nu.6.

Il secondo caso è quando vno per essere scrupuloso torna più volte nell'istes hora al Confessore e sempre si acusa d'alcuna nuoua cossa, fi bene in questo caso puol il Confessor ingiunger la stessa penitenza di prima la quale Ji bene è oblicata alla prima confessione non per questo è inconveniente che si posse anco obligare nelle seconde in vna persona serupolosa ; perche fi come yn opera che si deue ademplire per obligo, puole anco effere satisfatta in vn altro obligo; Così con quella stessa penitenza prima, puole il penisente satisfare alla Sacramentale sa-

sisfatione per le penitenze delle seconde confessionisma meglio saria sempre agiungere vna piccola penitenza, di nominar Giesù, ò baciar la terra, ò simili, ò vero darli qualche mortificatione.

Il terzo caso e quando il penitente si è confessato contanto gran dolore che il Confessore crede probabilmente che il penitente con la sua contrittione habbia intieramente satisfatto all'offesa fat ta à Dio, perche hauendo questo pienamente satisfatto, non par che sia più obligatoad altra satisfattione.

Con tutto ciò io direi che se bene parche questa satisfatione sia bastante per reconciliarsi affatto con Dio. non dimeno perche difficilmente puole il Confessore conoscere, & assignrarliche il penitente habbia pienamente satisfatto. Meglio,e più siguro sarà che il Consessore li agiunga alcuna penitenzajacciò per mancaméto di satisfattione non si esponga à pericolo il Confessore di lasciare il Sacramento imperfetto, e così te- Gaet. gano li sudetti. Gaetan Nau: Nau.

Rigi. Riginaldo Henriquez e mol-Enr., ti altri.

- Agiungano alcuni DD. il quarto caso con dire che quando il confessore probabilmente crede che il penitente non acetterà la penitéza; Che sens'altra penirenza il confessore lo puole assoluere, perche essendo il Sacramento della penitenza stato instituito da Christo p medicina, e rimedio à fauore del penitente; se il confessore à questo li vorrà dar penitenza, e lui non vorrà acettarla, quel Sacramento facilmente più tosto potrà esfer causa della sua rouina. che apportarli alcuna salute, d giouamento.

per fragilità humana, non è impossibile che possa accadere; con tutto ciò io direi, che quando il penitente non volesse acettar alcuna penitenza, ne per questa, ne per l'altra vita à farla nel purgatorio, saria segno espresso, chequesto tale non fusse pentito
de suoi peccati, ò che nonfusse ben disposto per riceuere il perdono, e consequentemonte non si douesse assol-

uere. Vede Riginal.lib.6.nu.
12. Nugno aditt.q.13. art. 3. Rigir
Onde dice il Toleto che il role.
penitente è obligato ad acettar la penitenza quando sia
giusta e non volédola accettare non si deue assoluere.
Tol.lib.3.cap.11. num.6.

Il confessore deue molto ben considerare la qualità, e grauezza de peccati del penitente perche hauendo lui l'arbitrio d'imporre le penitenze, non deue dare come dice il Concilio di Trento p graui peccati penitéze troppo leggieri; Ma deue il cofessore per quanto piu puole vedere che le penitenze siano contrarie, e corrispondenti à peccati di quel penitente. Come sarebbe a dire, A peccatori Carnali, e dediti al vitio della concupiscenza, sarà bene imporli penitenze di digiuni, astinenze, ò macerationi della carne; A peccatori auarise tenaci, penitenze di elemosine daltre opere di misericordia corporali, a peccatori superbijarroganti pergiurij e bestemmiatori, li si deuono imporre penitenze di diuini offitii, orationi, frequenza di sacramenti, è cose fimili.

E di piu deue il confessore considerare la qualità, è stato della persona, acciò possa conoscere, quali penitenze siano atte, che quel penitente possa soffrire, perche se il penitente sarà pouero non potrà far elemosine: se sarà fatigante, debole vecchio, ò donna grauida, è lattante, no potrà soffire digiuni, & astinenze, se sara servo, è soggetto non potrà far peregrinationi, visitar luoghi pij, ò frequentar li diuini officij. E però il confessore con la sua prudéza potrà imporre quelle penitenze conuenienti secondo la qualità de peccati, e de penitenti; e però si rimette alla sua prudenza.

Delle penitenze, che si deuono da confessori imporre a penitenti nella sacramentale confessione.

## Punto secondo.

- I Se il confessore deue imporre penitenze secondo la grauezza de peccati.
- 2 Se il consessore puole mitigare le penitenze, o moderarle.
- 3 Se si possono assignare per pe-

niteuxe le buone opere, che se fanno, e li mali che A soportano.

4 Se alcunabuona opera, che se deue per obligo possa il cofessore importa per penitenza.

5 Se la penitenza ha di magior satisfatione che altri opera voluntariamente eletta.

6 Se l'opere buone fasse per obligo Iddio l'accetta in satisfatione.

7. Se pecca il confessore imponedo penitenze che per altro il penitente ne tiene obligatione.

8 Se l'opere ingionte dal Confessore per penitentia stano puù efficaci delle volutarie

9 Se il confessore imponendo alcune penitenze il penitente possa satisfarle in tempo, che per altro è obligato.

10 Regola generale quando il,
penitente non puole satis,
fare allapentenza.

1 1 Se deue il confessore con la poca penisentia assoluere il penisente da peccati graus.

12 Se puole con la poca penitentia ingiungerl: le sue buone opere ; e li mali che sopporta. Se 33 Se deue il conf-sore auertire il penisente mentre gl'impone poca penitenza.

14 Se il penitente non bauendo fatta la penitenza in tempo assignatoli dal consessore debba farla in alto tepo.

15 Sepecsa il penitente non facendo la penitenza impo-Rali dal confessore.

16 Si è necessario far la peniten "La prima di comunicarsi.

doueria sempre imporre penitenze equali, e couenienti alla grauezza de peccati; non per questo sempre, e con tutti è necessaria. vna stessa regula.

Se il confessore conoscerà che il penitente sarà molto ben contrito, e dolente de su su perche quando la contrittione nel penitente è grande rimette gran parte della pena témporale, e doue per quei peccasi graui ne merita molto, il confessore postà mitigarla in penitenza più leggiera.

2 Cosi ancora nel tempo d'indulgeze, ò Giubilei, perche l'indulgenze rimettano tutta, ò gran parte della pena temporale, il confessore in questo tempo, perche cosi è anco consuetudine, potrà mitigarla, & imporre al penitente qualche penitenza salutare.

Quando il confessare conosce che il penitente è molto imperfetto, e che teme
probabilmente, ò che nonacetterà la penitentia, ò vero
che accettandola non la metterà in essecutione, potrà il
confessore moderaglela, accio la confessore medicina, e rimedio della sua salute, non li
douentasse rouina, è dannatione dell'anima sua.

3 Se il penitete sarà vecchio impotente, ò vero per
altro impedimento non puole sopportare tanta penitenza, che il confessore doueria
imporgli per li suoi peccati,
il cosessore potrà darli qualche penitenza falutare, & assieme agiungerli per peniteza quei beni, & buone opere, che da lui si fanno, ò quei
mali che da lui con patienza
si soportano.

4 E se quelle opere buone, che per altro obligo deue il penitente li saranno dal con-

Digitized by Google

confessore imposte per penitenza, non solosatisfaranno all'obligatione, ma'anco alla penitenza impostali per li suoi peccati, E però conprudenza, & ottimo giuditio dopo che il confessore ha data l'assolutione sogiunge Quicquid bons feceris, & mali sultimueris sint tibi in remissione pecentorum, &c. Evuol-dire tutto quello che farai di bene,ò soporterai di male siano in remissione de tuoi peccate; Cioè della pena, che deuè per li peccati.

5 Dice San Tomaso, co-Gaeta me nota il Gaetano 3.p.q.90. \* art. 8. che l'opere impostaci · dal Confessore nella contessione in satisfatione de no-Ari peccati è piu satisfattoria, che qual si voglia opera da noi voluntariaméte eletta, perche essedo quella, parte del sacramento della penitenza, e concorrendoui di più la virtù dall'obedienza e piu efficace p latisfare, e lcacellare della pena téporale.

Eben vero che puol else: re che vn'opera eletta, e sia. fatta voluntariamente con tanto feruore e' diuotione,e l'altra co tanto poco affetto, che piu esticace sia quella voluntariamente che questa imposta dal confesfore.

6 Etanta la benignità di Dio, che qual si voglia opera buona, quale il Christiano è obligato a satisfarla per altre cause, Iddio l'accetta anco in satisfatione de peccati. E fa molto bene quel penitente che l'opere sue buone, che voluntariamente fa in vita sua l'offerisce a Dio in penitéza de suoi peccati; perche come dice il Concilio di Tréto sess. 14.c.9.li flagelli, & af- Tren. flittioni mandati da Dio. come sono l'infermità, la morte de parenti, & amici, la perdita de beni temporali, & altre tribulationi, purche fiano paxientemente tolerate, fono bastante a sotisfare al reato della pena temporale, che si deue patire per li peccati nel purgatorio. E però il confessore, quelle opere che si deuono per altra obligatione puole imporle anco per penitenza, come saria vg. Se vno fusse obligato a digiunare vna vigilia, ò la quaresima ò veder messa la festa; puole il confessore comman-

dare al penitente che quel digiuno, ò quella messa la faccia anco per penitenza. E la ragione è questa.

Perche essendo buone, es penali quest'opere,e la penitenza imponenda depende dall'arbitrio del confessore il penitente con vn medesmo atto potrà satisfare all'obligatione, & anco alla peniren-Nau. za del confessore. Nauar. c. Vale. 26.num.14. Valen.tom.4.divasq. sp.7.q.14.punt.3.ver. secudo Coni. sequitur, &c. Siluest.v. satis-Sanc. fat.n.8. Vasq.q.94.2.1.dub.6. Rigi. Coninch.disp. 10. dub. 8. nu. Suar. 67.8 68. Sanch. sum. lib. t. c. 14. n.5. Zerola de penitentia cap.25.q.12. Rigin.lib.7. nu. 28. Suarez disp. 38. sess. 6. & altri .

7 Nugno aditt.q.15.art.2 dist.2. & altri DD. come nota Vasquez q.94. art. 1. dub. 6. Dicano che quantunque il consessore possa imporre per penitenza l'opere per altro obligate, non dimeno impornendole per peccati mortali de quali il penitente se n'è accusato nella consessione; il consessore pecca grauemete. Con tutto cio io direi che

essendo libbero l'arbitrio del

confessore d'imporre al penitente qual si voglia penitenza d'opere buone, penali, e corrispondenti alla qualità de peccatije della persona; Onde essendo i digiuni, messe, officij, e simili opere buo4 ne,e penali, e corrispondenti se bene sono per altro obligati, dico che il confessore sensa alcun peccato le puole importe nella confessione al penitente per penitéza. Perche come dice il Concilio di Trento sopra citato che li flagelli, e trauagli mandati da Dio, se il Christiano li soporta con patienza satisfaranno alla pena temporale douuta à peccati; Equantomagiormente l'opere buone per altro obligate?

Agiungete quello che dice il metano 3.p.q.90.art.8. Gezt.
Che l'opere ingiunte dal cofe sore in satisfatione de pec
cati, essendo parte del Sacramento della penitenza, e cocorrendoui la wirtù dell'obedienza sono, piu essicaci, e satisfattorie; Adunque essendo tali non vi è causa per la
quale imponendole il cofessore per peniteza possa peccare.

Dico

Dico bene come nota il Toleto.lib.3. cap. 11. num.9. che questo non si deue farsempre ma solo quando il confessore lo giudicherà più Espediente per obligare magiormente il penitente all'essecutione di quell'opere, delle quali di gia il penitente è obligato p altro rispetto. o Ma se il confessore imporrà alcuna penitenza cosi assolutamente sensa alcuna espressione, come saria se dicesse che digiunasse tre giorni, non per questo potria il penitente digiunar tre giorni di quatragesima ò d'altri giorni quali deue digiunarli per obligo; perche se nonconsta che il confessore hauesse imposta questa penitéza, che anche potesse digiunare li rre giorni in tempo che per altro precetto fusse obligato al digiuno, il penitente non sotisfaria alla penitenza impostali dal confesfore. Onde quando il confessore assolutamente impone alcuna penitenza; si deue intendere che il penitente la sotisfaccia in tempo, che lui non è tenuto per altro obligo. Toleto lib. 3. cap. 11. nu.

10. Nauar.cap. 1. de peniten-Nau. tia dist. 6. num. 44. Vittor. de Vasqui sadisf. nu. 205. Azor. 1. p.lib. 11. cap. 14. q. 1. Henriq. lib. 5. 6.16. num. 5. Riginal. lib. 7. n. 20. & altri.

E quando il confessore dicesse che il penitente v.g.vedesse due messe in giorno di festa; il penitente vedendo due messe satisfaria al precetto della Chiesa di veder-Messa, anco all'obligo della penitenza, perche dicendo il cofessore che veda due messe, co questo modo di dire viene à obligare il penitente che veda vna messa per l'obligo del precetto Ecclesiastico, & vna per satisfare alla penitenza Coninch. disp. 10. de penitentia dub. 8. nu. 69. Sanchez summa lib. 1.c. 14. num. 5.

E lo stesso si puol direquando il confessore imponesse al penitente che ogni giorno per vn mese intiero vedesse messa; in questo caso il penitente sotissarebbe all'vno, e l'altro obligo a vedere vna sol messa la festa. Similmente se il confessore imponesse peniteza che il penitente digiunasse tre-

Ttt gior-

giorni nominati di vna settimana, & in questi tre giorni vi cocorresse qualche vigilia; il penitéte séz altro satisfireb be all'oblige dal digiuno Ecclesiastico, & alla penitenza.

Mà se il penitente hauesse hauuto tre giorni di digiuno, aspettasse di digiunarli in trè giorni di Quadragesma, ò di quattro tempora, ò di vigilie; Questo non satisfaria alla pe nitenza; perche non fi ha da presumere, che l'intention. del Confessore sia stata tales mà più tosto che habbia à digiunare tre giorni che non è obligato à digiunarli per al tro precetto.

Così ácora quado il Cófes ore imponesse alcuna elemofina le il penitete; facesse elemofina a vn pouero in estrema necessità satisfarebbe alla penitenza del Confessore, & anco al precetto, che tiene per carità di souenire al bifognoso; Ela ragione è questa. Perche così si hà da penfare, che sia stata la voluntà del Confessore essendo l'Elemosina solleuamento della. necessità del pouero, magiormente saria di quello che fi troua in estrema necessità, e

colequétemete satisfaria alla mente dal Confessore, & anco al precetto, che per carità tiene di far elemolina al bilognolo.

Ma se vno fusse obligato a far elemolina per voto, ò. per giustitia, ò per causa di restitutione d'alcuna cosa incerta: facendo elemofina. di quello che è obligato per altra causa no per sadissa all'obligo della penitenza, perche questa non sarebbe elemosina, ma debbito di voto, e di giustitia. Nauar.c.3.n.4. ESA Emanuel Sà v.sadisfat. nu.9. Henriquez, cap. 19. numer. 5. Hen. & cap.21. numer.3. Sanchez fomm.lib.1.ca.14. nu.6.Soto seto. dist. 19.q. 2.a. 4. Zerola de pe- Zero. nitentia q. 12. Summ.corona de penitentia num 4. Suarez. Coninch, Azorio, Viualdo Bonac. de penitentia disp.5. q.5. sett.3. punt.2. prop.2. & altri contro: la Clauis regia lib.6.c.3.nu.22.

to E per dar vna regola generale in questa materias deue auertire che quando non consta della mente del Confessore, ne per le circonstanze si caua la fua intentione, il penitente non sadif-

tissa alla penit enza ingiuntali dal Confessore, mentre fà quell'opera che per altro è obligato per precetto.

E se assorte si dubitasse dell'intétione del Confessore potendo si deue ricorrereallo sterso, e non potendo, si deue giudicare secondo il buon giuditio per equità. Coni. Suarez disp. 38. sett. 6. num. 5. Coninch. disp. 10. de penitentia dub.8.n.68.

> Con tutto ciò io direi che mentre si dubbita della mente del Confessore, e non si puol ricorrere a lui per saper la sua intentione. Perche sem pre. Securior pars eft eligenda... lo direi che il penitente non satisfà alla penitenza ingiūtali dal Confessore facendo quell'opera, la qual lui è obli gato a farla per altro precet-

11 Ese bene è stato introdotto che ordinariamente da Confessori, si da poca penitenza ancò per peccati graui non per questo è inconueniente; perche si fà come nota Vasquez per non spauentare, & atterrire il penitente, che molte volte p ù co lusinghe, che con minaccie si per-

fuade, ma piu tosto con piccola penitenza animarlo, e persuaderlo alla frequenza del Sacramento. Vasq.q.94. ar. 2. dub. 2. n. 14.

12 Sarà però bene come nota il Nauar. & Riginaldo Nau: con altri DD. che quando il Rigi Confessore cosiderara la fragilità humana imporrà al penitente poca penitenza non. corrispondente alla grauità de suoi peccari, che quelle buone opere, che il penitente farà, ò quei mali che sopporterà, ingiungerli che li seruano in sadisfattione, e remissione, de peccati. Quidquid boni feceris, o mali substinueris fint tibi in remissionem, &c.

Perche quelle buone opere essendo penali si fano parte del Sacramento, e potranno supplire a doue mica per esser poca la penitenza. Nau. c.26.nu.24.Kigin.lib.7. n. 25. Suarez disp.38. sett.6. nu.6. Henriq.c.29.n.5.

13 E quando il Cofessore impone al penitéte poca penitenza per peccati mortali, deue auertire il penitente che merita molto magior penitézą pisuoi peccati, ma pche si è voluto accomodare alla fua.

Ttt 1

Suar.

Silu.

Tole.

fragilità, gle n'hà data molto poca; onde il Confessore, con questo auertimento facilméte farà conoscere al penitente la grauczza de suoi peccati,e che forsi da se stesso eleg gerà sottomettersi ad altre-Nau. satisfationi Naua. c.26.n.20. Coninch.dub.8. n.73. Rigin. Hen. lib.7.n.38.Filliu. tratt.8. c.2. nu.41.

14 Se il Confessore dicesfe al penitente che digiunasse tre giorni la tal settimana, & in quella settimana il penitente per qualche necessità non potesse digiunare; deue il penitente ademplire la pe-Gaet. nitenza in vn altra settimana. Gaet. v. satisf. E cosi sempre quando il penitente fusse legitimamente impedito in quel tempo prefissali dal Confessore, deue far la peni-Nau. tenza in altro tempo. Nauar. in man.cap.26. nu. 22. Silues. v.confes.1.Tolet.lib.3. c.11. nu. I I.

> E la ragione è questa, perche l'intentione del Confessore è che la penitéza si adéplisca ancorche sia passato quel tempo, che gli assignò per farla, perche il tempo che gli asignò non su determina-

re l'obligo che necessariame. te la facesse in quel tempo, e non facendola non fusse piu obligato a farla, come succede v. g. nel precetto della Chiesasche comada che ciascheduno veda Messa la festa, ò diugiuni la vigilia, che poi passato quel giorno non è più obligato à veder la Messa, à digiunare. Non è così della penitenza imposta, perche se il Cofessore li prefigge il tempo lo fà, acciò il penitente non differisca molto tempo à satisfarla.

Onde il far la penitenza in questo, ò in quell'altro tépoècirconstanza accidétale; & il sotisfar la penitenza al precetto è cosa essentiale.

Puol esser bene che alle volte anche il tempo sia essentiale, e che il tempo assignato dal Confessore sia il termine di complire l'obligatione. Perche se il Confessore commandasse che il penitente digiunasse la tal vigilia della Beata Vergine, ò la vigilia del tal Santo, in questo caso il tempo viene à essere termine nell'obligatione, e la penitenza viene à essere allegata al tépo, di maniera che

Digitized by Google

Nau. Rigi. Bon.

**an**che il tempo viene à essere essentiale per satisfare alla penitenza. Nauar.cap. 12.nu. 54. Gaetan. v. satisfat. §. 1. San Coni. chez lib. 8. de matrim. disp. 34 num.57.Riginald.lib.7.n.79. Coninch.disp. 10. dub.g. nu. 85.Suarez disp.38.lett.7.Bonacino,& altri.

> Se quello che non fà la penitenza nel tempo prefisso commette peccato.

15 Se il penitente non fà la penitenza impostali dal Confessore nel tempo che li fù prefisso, puol esser che sia, ò per impotenza, ò per qualche altra ginsta causa, ò vero per negligenza; se sarà per li primi dui capi, il penitento no commette alcun peccato, per l'impotenza, ò altra giusta. cauía, che sia lo scusano anco dal peccato veniale, mà se sarà per qualche negligenza, il penitente pecca venialmen te in peccato di negligenza. Se sarà per malitia il penitente pecca graueméte, perche fà contro l'obligatione in cosa graue.

E se al penitété non il sarà prefisso dal Confessore alcun tempo di far la penitenza. Dico che la deue fare quanto prima, che commodamente puole, perche così conuiene per l'integrità del Sacramento, e così commnnemente s'intende da tutti. Onde se fusse interrogato il Confessore della sua intentione, responderia, che l'intentione sua fù che il penitente la fa, cesse quanto prima.

16 Nonper questo deue hauer scrupolo il penitente di non far la penitenza prima di communicarsi; mà se la penitenza fusse tanto piccola faria bene farla prima, ma nõ è necessario, e però non deue il penitéte affrettaru per farla peniteza prima della Comunione, farla con poca deuotio ne, perche essendo la satisfa. tione parte del Sacramento della penitenza, si deue farecon molta diuotione, e tanto maggior diuotione sarà in-

farla, tanto maggior parte di pena téporale douuta al peccatore vie ne à esser scacellata.

## RAGIONAMENT. XXX.

Del tempo quando il Confessore deue ordinare al
penitente la satisfatione, e se vagliaeseguirla inpeccato
morta
le.
Punto I.

 Quando il Confessore deve imporre la pensieza Sacramentale.

2 Se pecca il Consessore ordinare la penitenza dopò l'assolutione.

3 Se fia valida la penitença.
fatta in peccato mortale.

4 Se la penisenza fatta in peccato mortale fia meritoria.

5 Semerita il penttente facendo la penitenza con peccato veniale.

6 Se pecca il penitente facendo la penitenza con peccato mortale.

7 Se la penitenza fatta in peccato mortale produca il suo effetto.

8 Se la penitenza fatta in peccato mortale leuato quel peccato recupera il suo effetto. 9 Qual differenza sea tra la peniteuza, 6 altre opere buone fatte in peccato mortate.

tale lieue la pena tempo-

A Tatisfatione che è la , terza parte del Sacramento della penitenza, no importa per la sua integrità che il Sacerdote l'impongaprima.ò dopò la Sacramentale assolutione; perche come habbiamo nel cap. Præterea de testibus cogendis. Quelle cose che si fanno incontinentemente vna viene à esser congiunta all'altra; e perche la satisfatione, c la assolutione, vna si da incontinentemente dopò l'altrà,ò che questa,ò quella sia. prima,ò sia dopo, in qualunque modo si sia il Sacramento resta intiero, e perfetto; adu que la satisfatione si puol imporre anco dopò l'assolutione.

2 Nugno aditt.q. 18. art. 4. Nug. diff. 2. fu di parere, che se il Confessore impone la penitenza dopò l'assolutione, quátunque sia subbito non dime-

no

no pecca venialmente.

Con tutto ciò io direi, che essedo riposto all'arbitrio del Confessore la qualità, e quan tità della penitenza, anche all'arbitrio suo sarà riposto il tempo d'imponerla prima, ò dopò l'assolutione: perche nó essendoci alcun testosò alcuna determinatione in contrario, o alcun impedimento, che impedisca l'integrità del Sacramento, ne segue che senz'alcun peccato il Confes fore la puol imporre anco dopò l'assolutione. E così ten-Nau. gano, Nauarr.cap. 26. nu. 10.

Filli Filliuc.tratt.8.cap.2.num.38. Molf. Molfesio tratt.7.cap.25.num. 58. & altri.

Lodo bene che il Confesfore lempre debba imporres la penitenza auanti dell'assolutione:prima accioche il penitente hauendo ottenuta l'assolutione de suoi peccati non recusasse poi di voler accettar la penitenza. Suarez Su2r disp. 38. sett. 3. num. 6. Conin. Conin. disp. 12. dub. 8. Siluest. v. conf.

Nau. 4.nu. t. Nauar. cap. t. de pen. diff.6.in Manuali cap.26.nu. Rigi. 10. Kigin.lib.7. & altri.

Secondo, perche così il Confessore fi assigura se il pe nitente è degno dell'assolutione, quando non volesse accettare alcuna peniténza. Quale se si deue assoluere, ò nò, lo vedremo appresso.

Aggiungo che il Sacrameto della penitenza non firende perfetto sin tanto che no vi è introdotta la forma, che è l'assolutione; Onde se prima. della satisfatione, si darà l'asfolutione; se bene l'assolutione rimette la colpa, e commuta la pena eterna in pena. temporale, pure il Sacramenso dopò l'assolutione in certo modo resteria imperfetto, per che sin tanto non si aggiunge la satisfatione il Sacramento non è intiero. Accioche dunque subbito introdotta la for ma il Sacramento resta intierose perfetto fi douerria prima dell'assolutione sempre imporre la satisfatione. E così ordinariamente si costuma. con tutto ciò questa costumanza non induce obligo, come dice Ochagauia de Sacramentis tratt. vlt. de penit. q. 10.num.7.

Come vaglia la penitenza fatta in peccato mortale.

3 In dui modifi puol confide-

siderare la penitenza imposta al penitente dal Confesfore. O che sia satisfattoria; ò vero che sia meritoria. Se bebe la penitenza sarà fatta inpeccato mortale, nó dimeno potrà essere satisfattoria; Perche si come vno che stà in peccato mortale puol satisfar al precetto Ecclesiastico di veder la Messa in giorno di festa, & al precetto del digiuno, le vigilie commandate, e fimili,&c.Così ancora, quantunque il penitente stia inpeccato mortale potrà satisfare alla penitenza impostali dal Confessore. Perche nonessendo magior ragione di quelli che di questo, ne segue che il penitente puol satisfar alla penitenza quantunque stia in peccato mortale, e facendola non farà più obligatoà far di nuouo quella pe-Sow, nitenza come dice Soto in 4. dist. 19.q. 1.art. 5.

E prima di lui Scoto in 4. d. 17.ar.2.lit. Z.quale sogiunge che ne anco in Purgatorio nè nell'Inferno. Perche vno che sà quello che gli è stato commandato, ademplisce perfettamente all'obligo del precetto. E perche il penitéte ademplisse à quello, che gli hà commandato il Confessore, quale non hà commãdato che faccia la penitenza in îtato di gratia, mà solo che faccia la tal penitenza; adunque benche il penitente sia in peccato mortale puole sarisfare alla penitenza. Siluest. Silu? v.satis.nu.7. Tolet.lib.3. c.9. Nau. Nauar.cap.3.num.5. Valent. Vale. tom.4.disp.7. qu.14. punt.3. Vasq. Soto dist. 19.q. 1. art. 4. Vasq. Nug. q.94.a.2.dub.5. Nugno adit. q.14.art.2. Rigin.lib.7. nu.9. Emanuel Sà v. satisf. num.7. e communemente altri.

4 Mà se consideramo la penitenza in quanto al merito di poter scancellare il reato della pena temporale, che resta dopò che è rimessa la colpa.Dico che la penitenza fatta in peccato mortale non è meritoria, ne puol rimettere ò scancellar quella pena... e così tengano Vittoria, nu. 201. Molfesio tratt. 7. cap. 15. num.76.Filliuc.trat.8. cap. 1. q.3.num.4.Coninch.disp.10. dub.11.num.96.Suarez disp. 38. sett. 8. E la ragione è questaperche.

Si come il Sacramento no rimette prima la pena, ches non

Digitized by Google

non rimette la colpa, così ancora la satisfatione, quale è parte Sacramentale non scacella la pena sin tanto che nó sia leuata la colpa, e perche il penitéte métre stà in peccato mortale nó ha leuata la colpa adunq.ne anco puole meritaméte di scacellar la pena, indignus est, vi pana seporalis remis-Aone obtineat, qui dignus est eter-Vaig. na pena. Vasq.q. 94.2.2. dub.5.

n.8. Nau.d.6.de pen.c.1.n.46. Nau. Med.& altri son di parere, che quado si esibisce la satisfatione possa produrre il suo effet to quantunque sia fatta inpeccato mortale.

> Agiungete che essendo la nostra satisfatione fondata nell'amicitia di Dio,se il penitente stà in peccato mortale no puol esser amico di Dio, e colequetemete no puol meritare di latisfare à quella pena téporale, che resta che dopò che è rimessala colpa.

> Onde l'opere penali di que sta vita, con le quali si satisfà alla pena temporale non hauno proportione con le pene. dell'altra vita, adunque non. hanno valore di poter satisfare per quelle pene, e però viè necessaria la gratia giusti

ficante dalla quale prouiene il valore, perche l'opere fatte da vno che è in gratia sono di maggiore valore, e di magior merito, e possono maggiormente satisfare; Mà quello che stà in peccato mortale no hà la gratia giustificante, aduque non puole hauer valore di meritare à poter scancella. re di quella pena quantunque sia temporale.

Si che ne segue che la penitenza fatta dal penitente in peccato mortale, quantuque satisfaccia al precetto del Có tessore, no dimeno no scacella della pena che è il fine, ò effetto di questa terza partes integrale del sacraméto della penitenza; E si caua da San Tomaso aditt.q.14.art.2.Ve-S.To. di Suar. de satisf. disp. 37. set. 2.\$. Dico, & dis.38.sett.8.

5 Nó è così di quello che fà ia penitenza col solo peccato veniale, perche non essendo questo inimico di Dio: E come il peccato veniale no impedisce l'opere meritorie, e satisfattorie, e non lieua il valorese frutto che ritiene la satisfattione sacramentales ne segue che la penitenza. quantunque fatta col pecca-

Digitized by GOOGLE.

to veniale, merita, e vale per fcancellare di quella penatemporale. Henriq lib.5.c.20 hum.7.

6 Dicono poi alcuni che graueméte pecca quello,che ademplisce la penirenza métre si troua in stato di peccato mortale, perche la latistatione effendo parte del Sacramento dona la gratia mà chi l'ademplifie in stato di pecca to mortale viene à mettere impedimento à quella gratia e però pecca grauemento. Con tutto ciò non credo io, che possa peccare mortalmente, perche si bene, mette impedimento à quella gratia che dona la fatisfatione come parte del Sacramento non per questo mette impedimento à tutto il Sacramento.

Agiungete che quantunque molte volte si ademplisica da alcuni la penitenzain stato di peccato mortale,
con tutto ciò quasi nessuno
via di accusarse mentre si cofessa di questo peccato, nemeno il Sacerdote nelle consessoni suoi ricercar di questa materia; adunque e segno
chiaro che communemente

fitiene che questo non sia pec cato mortale. Henriquez lib. 5.cap. 18.num. 3.&c c.20. n.7. Suar. Suarez dis. 8.s. s. s. Rigiginald.lib. 7. num. 84. Viualdo de satisf. num. 12. Filliuc. Nugno, Bonacino, dis. 5. q.5. Bon. sett. 3. punt. 4.n. 15. & altri.

Sc la ponisenza fasta in peccaso, knaso pai il peccaso produca il fue effesso.

7 Se bene la satisfacione fatta dal penitente mentre li troua in stato di peccato mortale non produce il suo effetto:contro l'opinione del Val quez q.94.2rt.2.dub.5. nu.8. Vafq. Nauarr. dist.6. de penit.c.1. num. 46. Medina quali vogliano che la satisfatione Med produca il suo effetto, quando si esibisce, quantunque si faccia in stato di peccato mor tale,&c. Non dimeno seconl'opinione più probabile la. satissatione per l'impediméto che pone il peccato mortale non produce il suo effetto per la remissione della pena. Vasq. 3.p. tom. 4. q. 94. a. 2. Medina cap.de pen.q.de pe- Valq. ait.iniunta.

E con

Digitized by Google

8 E co tutto ciò se il penitente torna in stato di gratia, quella satisfatione che fù fat ta in stato di peccato mortale recupera il suo effetto, & è accettata da Diose la ragione è questa; perche essendo la satisfatione parte del Sacracramento; Si come il Sacramento hà quelto, che leuandosi l'impedimento reusuisce e recupera il fuo effetto come dice Gaerano v. satisf.S. Tom. opusc.tratt. 5. de fatisf. q.z.Nauarro c.3.nu.5.6& 7. Così angora la satisfatione quale per ester parte del Sacramento leuandost l'impedimeno del peccato mortale reuiuisce e recupera il suo efferro, perche non è maggior ragione del Sacramento, che della satisfatione, che è sua parte; e però non puol esser parte del Sacramento, é che non fignifica, e non produca la gratia adunque si co-, clude che lenato il peccato la fatisfatione produce il suo effetto che scancella di quella pena debbita à peccati così con molta probabiltà infe-Hen. gnano Henriquez c.20. nu.7. Rigi. Reginald.lib.7.num.9. & 84. Bode Zerola c. 25. qu. 18. Rodrig.

fum.p. r.e. 56. conel. 9. Ema: E. 84
nuel Sa v. fatisf. num. 7. Molf. Holf.
num. 77. Filliuc. num. 57. Sua-Suari
rez disp. 38. sett. 8.n. 5. & altri
Bonac. &c.

'9 E di qui si scorge la differenza che è trà la fatisfatione Sacramentale, el'altre opere buone fatte in peceato mortale; perche l'opere buo-! ne fatte in peccato mortal lonomorrese no reninifeonos anà la penirenza che è opera. Sacramentale per se stessa viua; quantunque alle volte resta mortificara per l'indispositione, estato del peccatore;non dimeno fi come l'opere mortificate ritornando la gratia reuiuiscono, così la satisfatione leuato l'impedimento del peccato reuiuilce, e produce il suo effetto. Vasq. qu.94-art.1. dub.4.num.10. quantunque sia di'opinione che là fatisfatione produca. il suo effetto quando si esibisce,&c.

sacramentale non sia assolutamente necessiria per la remissione della pena temporalesche resta dopò la rimessa secolpa, perche quella pena se

puole rimettere con altre diuerse buone opere; con tutto ciò non ne seguita per questo che la penitenza sacramentale leuato l'impedimeto del peccato non produca il suo esfetto di rimettere di quella pena.

Anzi è probabile che la penitenza imposta dal Confessore, è tassata secondo la grauezza de peccati, e non minuita per corrispondere al la fragilità del penitente, che lieua, e scancella tutta quella pena temporale, che è restata dopò la rimessa colpa. Scoto Mag. Med. na, & altri in Diana trat. 13. Tole. miscell.resol.38.& Tolet.lib. 3.c.11.in fine.

Delle penitéze, che si sogliano imponere da Cofessori per la satisfattione nel Sacramento della penitenza. Punto II.

- 1 Se la penitenza imposta dal Consessore si puol mutare, à diminuire.
- 2 Si & puol mutare, ò diminuire da altro che dallo &esso co-

feffore che l'impose.

3 Se il Cenfessore inferiore puol mutare lu penitenza imposta da Confessore Superiore.

4 St il Confessore inferiore puol commutar la penitenza.

data per cass reservati.

S Quali sano le condittioni con le quali si puol commutar la penitenza.

6 Per qualicaufe si puole giusta.
mente commutar la penitenza.

7 Se per commutar la penisenza sia necessario repetere la confessione.

8 Seil penssente mentre non se ricorda della penisenza, di nuono si deua consessare.

9 Se la penitenza si puol commutar fuera dell'atte della confessione.

He la penitenza imposta ne si posta nella confessione si posta mutare, ò diminuire dal medesmo Confessore non vi è alcuna dissicoltà; Perche il Confessore che gl'impose quella penitenza conosce lo stato del penitente, e la causa per la quale gle l'impose. Onde come il Confessore haueua autorità d'imfessore haueua autorità d'im-

por-

porglela, così ancora tiene facoltà di poterla commutare, Nau. mitigare, ò diminuire. Nauar-Rigi. ro c.26.nu.22.Riginald.lib.7. Coni. nu.88 Coninch.disp. ro.dub. 12. Nugno de partibus peni-Filli. tentiæ q.13.ar.2.Filliu.trat.8 c.2.q.7. Suarez dis.38.set.10. Şuar. & altri di questo tra DD, non vi è contraditione.

La difficultà consiste se lo possa fare vn altro Confessorė.

2 Alcuni han dettosche fe il Confessore che muta la pçnitenza è equale, à superiore à quello che l'impose, gle la puole commutare, perche vn Confessore equale all'altro hà l'istessa facultà che ha quello che li diede l'assolutione, è gl'impose quella penitenza,

E se come quello che gle impone la penitenza la puol mutare, così ancora lo potrà fare vn altro Confessore, che sia à lui equale. E la ragione è questa.

Perche se il Confessore no potesse mutare la penitenza imposta da vn'altro Confessore à lui equale, ne seguiria che ne anche potesse far giuditio, e dar l'assolutione à gl

penitente che si confessa da lui di quei peccati, che altre volte se n'è confessato da altri; E perche l'istessi peccati il penitente li puol di nuouo sogettare alla confessione di vn'altro Confessore, e farli materia di vna nuoua confesfione, come habbiamo prouato in altri ragionamenti, ne segue che vn Contessore puol mutar la penitenza imposta da vn'altro à lui equale.

Agiungete che il Sacrameto della penitenza è stato instituito da Christo per beneficio dell'anima, e perche sarà espediente alle volte per beneficio dell'anima del penitente commutarli la penitenza. Adunque il Confessore potrà mitigare, ò commutare quella penitenza data da. se, à da altro Cofessore equale.Mauar.Riginaldo, Conincho, Nugno, Filliuccio, come Coni. fopra.

Potendolo fare l'equale, magiormente la potrà commutare il Confessore Superiore,&c.

3 E no solo il cofessore puo le comutarla penitenza data da lui, da suo equale, ò suo Nug.

inferiore mà anco puol commutar quella penitenza che fu data da vn Confessore à Inisuperiore : e la ragione è questa. Perche il Confessore puele intorno al penitente. in quello che gli è vtile,& efpediente, e perche alle volte è espediente commutarli la penirenza ingiuntali quantunque li sia stata imposta da Superiore; Adunque il Confessore inferior la puol commutare.

Ne per questo fi puol dire che il Confessore nel foro inperiore della confessione metre che muta la penitenza data da altro Confessore eser cita la iurisditione, & anthorità sopra dell'altro Confesfore equale, ò superiore, come nota Valenza tom.4.dif.7 Rigi. 9.14.p.4.Riginal.lib.7. nu.9. Suarez dis.38.set 10. num.7. Nauar.c.26.num.22.Perche il Confessore esercita l'authorità sopra il penitente soggetto à lui, sopra del quale tiene authorità,e giurilditionese non sopra del Confessore à lui equale, à superiore.

4 Dicono Nauarr.c.26.n. Nau. 22. Summa Corona de penie: S.Co nu.46.q.8.Valen.to.4. dis.7.

q.14.punt.4.Emanuel Sà ver. ES# fatisf.num.y. Egidio Coninc. Coninc. Beis disp. 10. de satisf. dub. 12. nu. Rigi. roo.Beia.p.3.caf.r.Riginald. Rod. lib.7. nu.91. Rodriquez 1. p. Hen. cap. 56. num. 8. Silueft. v. con- Nug. fess.q.27. Henriq. lib.5. c.22. Suar nu.5. Nugno de partibipenit. q.13.ar.2.Filliucc.trat.8.c.2. qu.7. Suarez disp. 38. fett. 10. num. 14. Che il Confessor qual non hà facoltà di poter assoluere da casi riseruati mo puol mutare quella penitenrenza, che fu data per cali referuatise la loro ragione con! fifte, perche il Confessore no puole commutar la penitenza se non fà giuditio intorno à peccati in quanto che il pe nitente mai si fusse confessato; Mà fe il penitente non fi fusse mai confessato saria necessurio che andasse da Confessore superiore, the hautsse authorità di affoluerlo da peccari rifernati, adumque il penitence per farli commutar la penitenza, è necessario che vada dal Superiore, & il Confessore.che non hà autorità di assoluere da casi riseruatiane anche puol mutar la penitenza imposta dal Confellose.

Si risponde che se bene il penitente prima che si confessasse taneua casi reservati de quali il confessore inferiore non poteua assoluerlo, con tutto ciò mentre il confessore inferiore li conmuta la penitenza, il peniente no tiene più cafi reservati de quali non fia state assoluto;& essendone stato assoluto de. chi hauena iurisdizione il penitente resta solo soggetto a quel confessore presente, quale per hauer sopra di lui autorità lo puole dispensare; è conmutarli la penirentia, Ber, Bonacino de penitentia diip.5.4.5. lett.3. punt. 4. propos.vnica num.6. il quale è di questa ragione che parerà, faluo meliori iudicio. Quan-Yal. tunque Valenza Henriq. è Hen. Suarez dicono altrimente.

5 Tre sono le conditioni con le quali si puol commutar la penitenza col penitenze. Prima quando vi sia qualche giusta è ragioneuol causa; Perche come sensa giusta, è legitima causa non si possono dispensar le leggi humane; tanto magiormente non si potrà commutar sensa giusta è legitima causa.

la penitenza, che è parte del Sacramento 'instituito da. Christo.

6 Le cause giuste è ragionenoli pollono effer quattros Vna quando visia qualche necessità; secondo quando vi fia notabile, è pia vtilità; terzo quando dal penitente difficilmente si potesse eleguire quella penuéza. Quarto quando il penitente se ne fusse scordato, ogni volta che nel penitente vi sarà alcuna di queste causa il prudente confessore potrà mitigare, ò commutare quella penitenza, quantunque sia stara imposta da contessore superiore,ò equale. &c.

La seconda conditione, è che la commutatione sifaccia nell'atto della confessione, perche per fare questa cómutatione bisogna che il cófessore sia giudice; e perche
se il Sacerdote non sente la
confessione non puole essere
giúdice; e però la commutatione si deue fare nella
confessione.

La terza conditione sarà quando non si puole facilméte andaré, è ricorrere al superiore ene impuse quella.

penitenza. v.g.se il Vescouo hauesse dato per penitenza vna peregrinatione o cosa simile; la quale il penitente per sua imporenza d'infermità, ò inimicitià non potesse esequirla, il confessore puole mutar quella penitentia ancorche fusse stata data per peccati reservati da quali il confessore non lo potesse assoluere. E la ragione è questa. Perche il penitente per giusta causa non potendo ademplire quella penitenza, enon potedo andare dal superiore, deue essere aiutato dall'altro confessore, e così Suarez de sadisfatione disp. 38. sess. 10. dice che il confesore interiore la potra mutare .

Se pure il penitente si fusse scordato affatto della penitenza impostali, ne meno si ricordasse in che consiste, ò In poca, ò in molta quantità. In questo caso il penitente si deue di nuovo confessare, almeno de i più principali peccati, particolarmente acciò li si possa dare penitenza conueniente, Suarez sett. 10. num.8. Coninch.dub.12. nu. 101.& altri.

7 Anzi Riginaldo lib. 7. n. Ping 42. & 93. Zerola cap. 25. q. Zer. 12.Filiu.tratt. 8.cap. 2. n. 50. refa. Pesan'io aditt. q. 18. de sadisf. sacramentale disp. 2.cocl.2. & 4. & altri sono di parere che ogni volta che si deue permutare la penitenza. si deue repetere la confe sione con tutto ciò Vittoria de Vite. Sac.nu.211. Summa Corona S.Co. de penitentia num.45.dub.8. Rodiquez p. 1. c. 56. num. 8. Rod. Nugno adit. q. 18. a. 3. Va- Nug. lenza, Nauarro, & altridico- Nau. no. che non sia bisogno si ripetano tutti i peccati;ma basta che il penitente accusa, e spiega quella penitenza che vuole che li fia commutata, perche cosi il confessore viene a conoscere le stato del penitente & in che modo deue conmutarli la penitéza.

8 Ma quando il penicente non si ricorda della penitenza basta che confessa i peccati principali, perche se bene la penitenza si deue imporre secondo la qualità de peccati come dice il Concilio di Trento; Non dime- Coa. no per la fragilità del peni-Treni tente li si suole imporre penitenza piu leggiera, acciò al

pe-

Con.

penitente la penitenza non li paia troppo ardua. Vasq. q. 94. a. 2. dub. 3. E però non è necessario che il penitente ripeta tutti i peccati acciò li si possa imporre penitenza cogrua a suoi peccati per qua to coporta la fragilità del penitente, ma basta che cofessai peccati piu principali.

Dicano alcuni che quado il penitente affatto si e scordato della penitenza non si deue di nuouo confessare. Perche se il penitente si douesse di nuovo confessare ò faria per ottenere la remissione de peccati in quanto alla colpa, ò vero in quanto alla pena, ò veramente per satisfar al precetto del Confessore. Non e tenuto a confessarsi per ottenere la remissione in quanto alla colpa, perche la colpa di gia è stata rimessa per l'assolutione sacramenta-·le: non in quanto alla pena, perche la pena si puol rimettere con l'indulgenza, ò con altre buone opere pie; Ne meno è tenuto per satisfare al precetto del confessore perche è impossibile che vno possa esequire vna cosa della quale affatto non se ne ricorda; Ne il confessore comada che si faccia di nuovo-lastessa confessione.

Adung; il penitente che affatto si e scordato della penitenza per nessuna ragione è tenuto di nuouo a confessarsi, quantung; la scordanza fiastata per sua colpa di non adempirla. E tenuto però il penitente acusarsi nella confessione della sua negligenza che ha posto in non adempirla in tempo che se ne poteua ricordare. Nauar.cap.9. nu. 17. Soto. dist. 20. q. 2. art. 2. Beia 3. p. caso. 1. ver. Quod vero, Nugno q. 18.a. 3. Gaet. sum.v. Confessione iteranda Vasq.q.94.2.2.dub.4.& altri.

A me piace in questo l'or pinione del Bonacino, quale assieme con Sant'Antonio 3. p.t. 14.c. 19.§. 19. Silues. v. cofessione 1. q. 3. quale dicano che il penitente di nuovo si deue cofessare per che deue procurare p quato piu puole che il Sacraméto della peniteza sia intiero. Onde il Sacramento non è intiero, & assatto complito mentre non si è sadisfatto alla penitetia, che è parte integrale. Perche all'hora il sacramento si fa in-

Xxx tie-

tiero, quado fi adempliscela penitenza, che si fanella prima, ò nella seconda confesfione, che gli è stata imposta la penitenza. Adunque il penitente è tenuto à confessarfi di nuouo: acciò a fatisfaccia intieramente all'integrità del sacramento della penitenza; se però il penitente non avertisse di haver satisfatto per quella penitéza ò con altre opere pie o co l'indulgenza, e cosi si suole vsare ancora era fideli di buona consciéza. Di maniera che il penitéte, che affatto si è scordato della penitenza: Dico che si deue côtesfare almeno di nuovo de pec cati piu principali per ottener di nuouo la penitenza, acciò il Sacramento sia intiero, è perfetto; E quando il penitente credesse che il cofessore che li diede la penitenza se ne ricordasse potria andare da lui come dice Co-Con. ninch. Nauarro, & altri DD. Nan. Ma se il penitente crede che il confessore non se pericordassi deue consessare de peccati piu principali dallo stesso da altro confessore acciò possa ottenere la penité-

za de suoi pecceti, e fetisfare all'integrità del Sacraméto Bonac de penitenza disp. 5.0.5. 602.3.p.4.B.9. & 10. ..

Diego Nugno aditt.q.18. Nug. a.3. dice che quando il penitente si e scordato affatto della penicenza de che non puole ricorrere da quel confessore, che gle l'impose; e che haucudo hauto rifguardo alla penitenza, che si suole imporre per quei peccati, che il penitente puole adempire da se stesso, secondo il suo arbitrio quella penitenza. Questa opinione non si deue tenere. Perche si come il penitente non puol commutare da se stesso la penitenza in altre opere equale, ò megliori, come vogliano Hen. Henriq. Riginaldo, Molfesio Rigin Bonacino & altri, cofi anco- Bon. ra non potrà secondo il suo arbitrio eleggersi di potere ademplire quella penisenza, della quale si scordò; E la ragione è questa, perche il penitente deue sarisfare a quella penitenza perche li fu

Digitized by Google

fa-

imposta dal confessore per

l'integrità del sacramento; si

che se lui si elegge la penité-

za a suo arbitrio non puole

fatisfare a quella insegrità del Sacramento, perche la penitenza fatta secondo l'arbitrio del penitente non è penitenza facramentale, o parte del Sacramento como e la penitenza data dal confessore. Onde si come vno non sadisfaria al precetto del digiuno che da le Resso eleggelse per ricompenia di quel digiuno alcun'alcra opera buonai così ancora non satisfa al precetto della penitenza quello, che di propria authorità elegge da se stesso la penitenza secondo il suo arbitrio.

9 Oltre che come habbiamo detto la penitenza nó fi puole conmutare dal confessore se non nell'atto della confessione. Perche si come il confessore fuora della confessione non puole imporre la penicenza, così ancora non la puol conmutare; perches nel foro del Sacramento della penitenza la medelma ragione che corre di poter lizgare, corre ancora di poter sciorre. Silues. v. confess. q. 27. Kiginal-lib. 7. num. 42. & Vasq. 93. Vasquez q.94.2. 2. de satisf.dub.12. Henriq. lib.5. c.

Rigi.

22.num. 1. Nugno de partiba Nugpenitentiæ q.13.art.3.dub.3. Suar. Coninch. disp. 12. de satif. dub.12. Suarez disp.37. sett; 10.num.4. Se dung: la penitenza non la puole ne porre ne conmutare il confessorà extra confessioné magiormétenon la potrà porre, ò conmutare da se stesso a suo arbitrio il penitente. Si ben dicono Nauarro c.26.num.3 23 Nau. Valenza tom. 4. disp. 7. q. 4. Val. punt.4. Emanuel sa v. satisf. Esa: num. 5. Rodiquez che la penicenzasi puole anco mucare dal Sacerdote extra confes-Gonem .

Del modo col quale alles voke vno posla satisfare la penitenza Sacramentale imposta ad vn altro. Punto III.

- A Sevno possa satisfare la pe-: nitenza sacramentale per un'aliro.
- 2 Se il penitente possa da se stesso commutar la penitenza.
- 3 Se il Confessor puol dar liceza al penitete, che possa far fare ta sua peniteza ad altri. XXX 2

4 Se la pena ebe no seancella la penitenza possa il penitente satisfarla in questavita.

3 Se il penitente sia obligato di accettare la penisenza dal Confessore.

Due sorte di penitenze si sogliano imperre da Confesfori.

7 Se la penitenza ha repoha ad arbitrio del Confessore.

Se al penitente paresse troppo ardua la penitenza poßa... pregar il Confessore, che la mitiga.

9 St il Confessore non volesse mitigarla,possa il penitense andar da un'altro Con-

fessore.

10 Se il penitente banendo ac-- Gellata vua grane penitente non facendola pecca mar talmente.

11 Se sia lecito per percati veniali imporre penisenze

graui.

12 Si è lecito assoluere il penitete, che dice voler satisfar la penisenza in Purgatorio.

13 Si deue il peniteute pigliar il Sacramento della penitenza intjero.

14 Se hi deue assoluere il penitente mentre non vuole acsettar la penitenza per que Ba vila.

**V**e cole fi posiono cŏ≥ siderare nella penitenza, cioè il merito, e la satisfatione; se il penitente farà la penitenza da se stesso, non solo satisfarà all'obligo ordinatoli dal Confessore, mà anco hauerà il merito, che è la remissione della pena, che si dene per i peccati. Mà se il penitente farà fare la penitenza ad vn altro, solo satisfarà à quall'obligo della penitenza impostali senza aquistarne merito per la remissione della pena.

Perche si come vno puol fare alcuna buona opera, come sarebbe à dire se vno digiunasse per l'obligatione di vn altro, puole il digiunante per quel digiuno dar ad altri la satisfatione, mà quel merito che guadagna il digiunante non lo puole dare ad altri, come dice il Toleto lib. 3. Tole. c.12. num. 13. Onde dice San Tom.aditt.q.13.art.2.Che se S.To. vno farà vn opera satisfattoria,e l'applicherà ad vn altro

potrà satisfar per quello. Di maniera che quantunque la penitenza fatta da vn

altro gioua per satisfare all'of bligatione, con tutto ciò di-

Tole. ce il Toleto, come sopra è S. S. To. Tomaso, che è necessario che l'vno, è l'altro siano in gratia; E però la penitenza la deue fare lo stesso penitente, perche non solo è di magiore efficacia, ma gioua per la satisfatione, e per il merito, che fatta da vn altro, gioua solo per fatisfare; oltre che puol essere che alle volte l'altro quenza che ne anche li gioua à sarisfare; mentre che l'vno è l'altro deuono essere in gra-√tia\_•

> 2 Agiungo che il penitéte non tiene facultà di poter fare ademplire da vn altro la penitenza impostali dal Confessore, perche essendo la penitenza parte del Sacraméto. Si come il penitente no puole da se stesso à suo arbitrio eleggere la penitenza della quale si scordò, ò mutare va obligatione in vn altra, quantunque sia megliore, come habbiamo prouato sopra; magiormente non potrà il penitente far ademplire da se stesso la penitenza, che è parte del Sacramento ad vn altro, e facendola fare il peni-

tente non fansfa all'obligatione della penitenza. Onde il Confessore puole imporre che la penitenza la possa sadisfare da per se, ò per altri. se bene il Confessore non lodeue fare lensa giusta, e ragioneuol causa. Mà il penitente non tiene facultà di quello, che deue ademplire da se, farlo ademplire ad alnon sia in gratia, e per conse- seri se dal Confessore nonli sarà data la penitenza. con questa conditione che possa anco farla satisfare da altri, perche in questo caso potrà il penite nte farla. -satissar come dicano Gaetano v. satisfat. num. 2. Riginal. Gaet. lib.7. num.81. Zerola c. 25. Rigit Zero. q. 22. Soto dist. 19. qu. 2. art. 4. Soto. Suarez, Vasquez.

Se deue però notare che Valq. ogni volta che il Confessore non dichiara che altri possano far la penitenza per parte del penitente, mà assolutaméte ordina che il penitente fac cia questa, ò quell'altra cosa; Quella ordinatione impone obligatione personale, quale si deue far solo dallo stesso penitente, e non conviene che si ademplisca da altri per

par-

parte sua i perche così si deue giudicare, e non altrimente che sia l'intentione del confessore: Tanto più che essendo questa penitenza anco medicina: Come la medicina si deue pigliar dallo stesso infermo cosi ancora la medicina della penitenza si deue pigliate dall'istesso penitente; Et essendo questo modo il più conueneuole alla natura del Sacramento, tuttii Teologi quasi conuengano in-S.Bo, questa opinion. San Bonauen Alet tura 4. sent. dift. 20.2/L 1. q. 1. & 2. Alef. de Alef. 4.p. qu. 24. Dura memb.4.art.4. Durand.qu.2. Arge. Riccard.art.1.q.3. Argent.q. Gabr 1.21.2. Gabri.dist. 16.9.2.2.3. Gzet. dub.vlt.Medina cod.de conf.

q.de pænit. Gaetan. sum. ver. \$.An satisf. c.2. S. Anton. p.3. tit. Ang. 14.c.2. S.T. Angelo v. satisf. Soto. num. 3. Armilla \$.6. Soto dist. Lede. 19.q.2. art. 4. Ledesma q.14. art. 4. Cordub. lib. 5. de indul. q.5. ad 8.

3 Mà quando il Confessore giudicasse che susse speciale che susse speciale puole ordinare, come hò detto di sopra che si possa anco satisfare peraltri; vero che non essendoci giusta causa non deue il Contessore or-

dinare questo modo di satisfatione, perche oltre che non è in vso nella Chiesa apresso. Cattolici, nè meno per il sine del Sacramento è talmente, spediente, Etanto più che così la penitenza non potria, seruir per rimedio, ò medicina preservativa al penitente, come sono i digiuni, le discipline, le peregrinationi, l'orationi, & altre simili penitenze afsittive.

Mà quando la penitenza si fà per terza persona della. quale si serue il penitente in quell'attione per Ministro, co me è l'elemofina; Questa penitenza puole il penitente farla eseguire da altri per par te sua, perche non è necessario che la elemosina il penitente la faccia con le sue proprie mani, mà basta che la taccia fare da terza persona. come ministro per parte sua, che viene à satisfare al precetto del Confessore. E così tengano i DD. sopracitati.

4 E perchela penitenzaimposta dal Contessore non sempre rimette tutta la pena, noi con le nostre opere buone, ò vero cen l'indulgenzala possamo satisfare in que-

sta

flavita, che altrimente bisogna saristarla dopò morte nelle pene del Purgatorio. Tolato & aleri.

Beil Penitente da obligato di accestare dal Confesora la penitenza.

soligato à importe alcuna pe nitenza al penitente, come habbiamo voduto nel ragionamento 29. Così ancora è obligato il penitente, accettare, e satisfare à quella penitenza, che li verrà ordina Vale ta, cimposta dal Confessore. Mosf. Valento.4. disp.7. q. 14. p.4. Vasq. q.94. art. 2. dub. 1. nu. 5. Filliuc. trat. 8.c.2. q.8. nu. 53. Suarez disp.38. sett. 7. nu. 2. & aleri.

6 Dire sorte di peritenze, è satisfationi suole imporre ordinariamente il Consessore una necessaria, e l'altra arbitraria; la prima è talmente necessaria che non volendola il penitente accetate non si deue assoluere. Perche se il Consessore conamandadà al penitente concubinario che lassa la conombigiquiero

al vendicativo cho deponga l'odio, che porta al suo nemiteo, dal ladro, de viuraio che restituissa potendo il malamente aquistato, de all'abbituato al pedeato, che lassa, l'occasioni prossime di peccare, se queste satisfationi il penitente non se vorrà accettare, sarà segno espresso che il penitente non ha lassato il proposito di non più peccare, e però questo non si deue associate.

7 La seconda satisfarione è arbitraria, e questa si bene con il Concilio di Treto sels. 14. Tren. c.8. dice che il Confessore deue imporre à penitenti penitenze conuenienti alla qualità, e quantità de peccati, acciò non venga à farsi partecipe dell'altrisi percati, mentre per graue delititi impone piccole penitente.

Non dimeno questa determinatione, e riposta all'arbitrio, e prudenza del Confessore, onde nota qui il Gaeta- 62er. no vistussi Che si come il Me dico corporale mentre ordina la medicina procura che quella sia proportionata alla bomplessione, & al male del-

l'in-

l'Infermo. Così ancora deue fare il prudente Medico spirituale col penitente, che è il Confessore.Perche quantunque il male spirituale che è il peccato sia grande, pure se il penitente è così debole che non puol soffrire il medicamento della penitenza cosi graue conforme all'infirmità del peccato, se li deue dare medicina piu leggiera propartionata alla dispositione del penitente; E però dice Suar. Suarez de satisf.disp.38. sess. 7. Sanch. 2. Che il confessore

conviene che si accomoda. alla fragilità de penitenti, Onde se vi sarà qualche legitima, e ragioneuol causa, e timore che il penitente non Sarisfaccia a quella penitenza impostali nella confessione il confessore puole, è deue

conmutarla, ò minuirla.

8 Quando al penitente paresse che quella penitenza fusse troppo grande, puole pregate il confessore, che gli la voglia mitigare. Perche come al Reo nel foro esterno è leccito pregar il giudice che li mitiga il gastigo è penitenza impostali per li suoi delitti; cosi ancorazil

penitente nel foro del sacramento della penitenza puol pregare il confessore che li muta, ò mitiga quella penitenza; Et il Confessore in questo caso par quanto lui puole, acciò il giogo della. confessione paia al penitente piu suaue deue hauer riguar-, do alla petitione del penitente. Nauar. c. 16. num. 20. Rigi. Rigiu.lib.7.num.37. Henriq. Hen. cap. 10.10.5. Gaetano Soto & Soto. altri.

9 Anzi se al penitente paresse troppo ardua quella penitenza, & il confessore no volesse à sua petitione mitigarla, puole il penitente auati d'accettar l'assolutione sésa peccato dire al confessore di voler andare da vn'altro confessore più presto che accettare quella penitenza, la ragione è questa perche se beneil penitente non vuole acettar quella penitenza, no per questo tiene affetto al peccato, che niega di non volersi soggettare alla confessione, ma dice voler andare ad altro confessione per ottener da lui l'assolurione, E come da principio questo no era obligato a confessarsi da quel

quel confessore per orenet da lui l'assolutione, Cosi angora mentre non pretende esserne da lui assoluto, non è obligato quantunque habe bia cominciata d finita la colfessione: Onde non vi essen= do alcuna obligatione, che fla di precetto mortale; nes seguita mentre non pretede da lui esserne assoluto ; che ne anche è tenuto ad obbe-Suar. dielo. Suarez fett.7. num.42 Coni. Coninch. num.80. Bonacino disp.5.qu.5. sett.3. Eperd il Confessore in rale occasione deue con la sua prudenza. per quanto puole hauer riguardo alla fragilità del peu nitéte, acciò quella confessione non resta così imperfetta, &-il penitente non si renda. difficile al riceuere il Sacramento.Riginaldo lib.7. num. 37. Henriqu. cap. 10. num. 34

> Se il penitente è tenuto à satisfar à quella penitenza graue da loi accestata.

Geet. Gaet. & altri, &c.

hauerà accettata qualche per nitenza graue, ò che sia per peccati graui, ò leggictitò per peccati mortali di già altrevolte cofessati, ò per peccati
veniali il penitente è tenuro
à satisfarla, e non satisfacendola pecca mortalmente, perche hauendola accettata, méditre non la satisfà, sa contro
l'obligacione in cosa graue,
e però pecca mortalmente.
Vale.
Valentiona disp. 764.14.p. 4 ZeroZerola in praxicapia 16.8.8
c.25. questio 36.1.0

Ma fe la penitéza sarà leggiera, quancuque sia imposta per peccati mortali, e non. più confessati mora pecca, mortalmente, se non l'adempisce

Come ancora vaojehe laffa vna parte leggiera della: penitenza, quantunque quella penitenza fusse stata graue non peeca morralmente, perche ficome vna parre piccola 1922 della materia in altre opere scusa dal peccato mortale, cosi ancora non pecca mortalmente vno che lassa vna piccola parte della penitenza Nauarr.cap.21. num.44. Ro- Rod. driq.c.56.nu.9.concl.8.Molf. Molf. tratt:7.c.25.nu.67.Reginald. lib.7.nu.77. Henriq.lib.2. de Hen, penitic.20.ni.3.& 4. Medina dice sche il penie

Yyy

tente non pesca mortalmenre quando lassa di ademplire quella penitenza quantunque graue, cae gli tu imposta. e dechiarata dal Confessore forto abligatione tota di peccato veniale.

Onde si come il peccato! veniale non è cofa graucicofilassado la penicenza gra-/ ue imposta solo per pocizer. veniale, non è cola grano, e non essendo casa grave 14sfandola non peoca mortalmentesperche fi come il peecato veniale non è d'essenza confessario non effendo materia necessaria, cost la penitenza ghantunque grave meatre viene riceuta solo per peccato veniale, non è essen-1 tialese per consequenza lassandola non fi pecca morral-Suar mente. E Suarez disp. 38. set. 7. num.5. dice che questa opinione di Medina è proba-

xx Con tutto ciò più probabile è s che al Confessores .. non è lecito solamente sotto peccato veniale ordinare al penitente qualche grane po-.... nitenza:perche mentre il Cofessore impone la penitenza, quella pentenza non l'im-

pone di proprio fue nomes ma in nome di Dio dal quale riceue quella autorità, eperò non è in potestà del cofossore di servirse nell'accioni del Sacramento, come vuole, mà deue gonernari sceondo l'ordine : e natura del Sacrament. Eperche la natura del Sacramento richiede che si -nood exposing al exacami do la qualità, e quantità des peccara come ordina il Coneilio. Onde perche trasgredir il precento in cola grane obliga à peccatomortale, ne segue che il Confessore non. deue imporre penitenza graue per peccato folamente veniale. Conich.dub. 8. num. 65. Coni. Nugno q.15.ar.1.& q.13.a.s. Nug. diff. 2.concl. 4.& altri. Bonac. dilp.5.q.5.lett.3. p.4.nu.4.

Se ha locito affalyere il penisense, che dice voler fattsfar la penitenza nel Purgatoria.

12 Duc opinioni yna contraria all'altra aducano grauissimi DD, se si deue affoluere quello che non vuoles accettare alcuna penitenza. per questa vita mà più tosto

A rimette di volcria fatisfare nell'altra vira nel Purgatorio

Quelli che dicono che no fi dene affolueres fondand les lor ragioni sopra l'authorita del Concilio di Trento fest? 14. cap. 8. quale dopo hauer detto che li cofessori deuono ingiongere al penitéte la peniteza proportionata alla qua lità, e quantità de pecesti, lo-) giunge questa ragione, perche hauendo Christo non solo concesso à Sacerdoti de chiaur dell'autorità di poter sciorre, mà anco di poter li-.gare, come si legge in San Matth.c. 16. Quodcunque liganeris super terram, erit ligatum, d in Calis, & quodeumque soluetis super terram etit solutum, d'in calis. Ne segue che come il Sacerdote ha potesta: di porer sciorre, cost ancora hà potestà di poter ligare, elle è di poter obligare'il penitéte à satisfare alla penitenza. Onde se il penitente potesse ricustre di satisfare alla panitenzame seguiris che il Sau cerdore non hauesse potestà di legare, e pehe il Cofeffore tiene potesta anco di legare, ne segue che il penitelite del ues& e renuto à fatisfareinos

Agiungano il Concilio di Cou. Piorenza, quale dice queste. Fior. parole.Hanc fatisfationem else impositudam festundum ar bitr i is Succedorie - E nel cap. Omnis virinfq.fexus,&c.commanda che ognuno si confessa, e faccia la peniteza, che li farà imposta;adunque il penitente è obligato di acettarla, e consequencemente di adempir-12; perche fi come ogni Gius dice nel foro contentiofo hà: porestà di obligare il Reo à qualchepena, & il reo, à fatife farla; così il Confessorc, che è gindice nel foro del Sacramemo della penicenza ha po restardi obligaro ilireo, che è il penicente nel detto foro, & il pehitente à satisfarla.

rendo dese procurare di pir gliare il Sacramento della a penirenza intiero, e perche non faria intiero à non fatifiar alla penirenza che è parte integrale di questo Sarramento 3 adunque il penironte è obligato alla fatisfatione, e non volendola accertare non fidene affoluere. Perche si come il Confessore è obligato d'importe la penirenza co-parto d

gato à fatisfarla; onde come l'vn'e l'altro concorrano à questo Sacramento, così l'vn e l'altro è obligato à concorrere alla sua integrità, che altrimente saria troppo inessi, cace la potestà vendicatiua del Sacerdote se il penitente, non susse della penitenza.

Di maniera si coneludesi

che il Confessore non solo! puole obligare il penitente, di accettar la penitenza, ma anco à satisfarla. Onde dice il Suarez che è talmente certa in questi tempi questa propositione che senza remerità non fipuol negare, perche non solo apertamente l'hà: Con. diffinita il Concilio di Tren-Vino. 10; ma alcuni, come Vittoria Valq in somma num, cog. E, Vasq-3.p.to.4.q.94.art.2.d.1.nu,5. hanno simato sino che questa propositione sia di fede. E' la maggior parte de moderni dicono che il penitente sotto. pena di peccato mortale è. tenuto ad accettarla, si che se. nonda vorrà accettare non fi dene assoluere. Di questa opinione sono.

S.To. San Tomaso dist, 16.qu, 1. Maes. much 3.question: 3.11 Maestro

dist. 16. & 18. Riccardo art. 2. Ricc. qu.5. Durand.qu.2. Ales.de : Ales. Ales. 4. part, qu., 24. memb. 4. art.5.89 q.64.memb. 2. ar. 3.80, memb. 3.a. 1. Sant Anton. 3.p. tit.18.cap.19.\$.19.Paludano Palu. dist. 20.q. 2. Gio. Mag. qu. 5. & Mag. dist. 17. qu. 2. Vittoria in som. Vitt. num.240. Soto dist.20. qu. 2. Soto. art, 2, Soro lett, 21. de latisfat. P.So. Cano de penin p. 5. Ledesma Cano Lede. 2.p.q.20.art. 3. Toleto summ. Tole. lib.3.cap.9.num.3. Henriqu. Hen. lib.2.cap.3.num.11.Bellarm. de penit lib.4.cap. 13.Filliuc. Fini. tom.1.t.8.cap.2.q.8.num.53. Bonacino disp.5. Coninch.de Coni sacr.disp. 10.dub.9.nu.29. Con tutto ciò non mancano Teologi Dottissimi non solo antichismà anco modernisquali sono d'opinione cotrariatra quali Scoto dil, 18. Scot. q. 1. arr. 1. Hostiense e Panor- Host. mitano in cap. significanit de Pano penit & Remiss. Gabriel.q. 1. Gabr. art. 3. dub.t. &dift. 16. art. 3. Silu. d. 5. Siluestro v. confessio qu. Medi. 25, Modina trat. 1 , q.5, Gaet. opusc.t.6. Mauarr.cap. 26. nu. Nau. 20, Armilla v. conf. S. 29. Piti- Armi. giano in 3.dift. 19.q.vn. ar.3. Zerola in praxi penit.cap.25. Zero. q.o, Gio. de la Crux in direct. Crux, consc.p.2.de fact.p.enit. q.4.

Villa dub. 3. concl. 1. Villalobos in: fum.tom.1.trat.9.dub.28.nu. 4 de altri, quali dicono che se, il penitente non vorrà accet-. tare la penitenza, mà si contenta di volerla satisfare nel Purgatorio che questo si puo lese sideue assoluere; e la ragione è questa, perche il penitente non è tenuto à satis-: far per la pena temporale in questa vita; & il potere satisfare in questa vita è priuilegio, al quale il penitente fi vuole lo puole renuntiare ; e ; si puole rimettere per satisfare nel Purgatório, onde per questo non è tenuto di obedire in questa parce al Confessore, che gle lo commanda.

Onde essendo queste due opinioni di Teologi e DD. famolissimi non si puol negare che l'vn'è l'altra non sia opinione probabile, quantun que vna all'altra sia contraria.

do il penitente hà accettata la penitenza che la deue saGaet. tissare, & il Gaetano che quatunque l'habbia accettata ne anche è obligato à satisfarla, perche quellà accettatione è

vn semplice proposto che no obliga sotto precetto di peccato mortale, Gaetanoto, ap opusc.trat.6.q.2.ar.2. E se bene pensano questib ehe non si trouerà mai yn tal penitéte tanto ostinato, e cost crudo che non voglia dire, almeno vn Pater noster, ò vni Aue Maria, ò vero che nono: voglia direalmeno, ò nomi. nare tre volte in nome di-Giesù in satisfattione de suoi peccatiscon tutto ciò se si tros uasse dicono che si deue assoluere, remettendolo à satisfare nell'atra vita nelle pene del Purgatorio, acciò qui: ui saccia la satisfatione per la

pena de suoi peccati. Il Padre Filippo Faentino. Paeni nel 4. delle sent dist. 19: quest. vnica disp.35.cap.10.nia064 & sequentibus, dico cheste la penitenza farà fatisfattoria, ci non medicinale, ò preserua-. tiua, puòle il penitente non: accettarla , purche habbia animo di satisfarla è mentre viue in questa vita, per mezzo delle indulgenze, & altre buone opere, ò vero dopo, morte nelle pene del purgatorio, elaragione è questioni per che non vi è alcun pre-

Digitized by Google

cetto formale che ciò obli- ue assoluerlo; ma non giàga espressamente di accettaro. questa penitenza.

Fabr.

Elo stesso Fabro nel medelmo luoco num.2 29.agiúde che quantunque quella. opinione sia probabile e vera co tutto ciò no coli facilmente si puole è si deue porre in vso, perche è difficile. trouare alcuno, che veraméte sia penitente, e che si confessa sonto buona fede, e con tutto ciò, sia talmente crudelese duro, che non voglia accettare vn tant'ino di penitenza, che mentre si confesfasse, e non volesse accortare vna minima penitenza, vi saria gradubbio se questo ha-: messe il vero dolore de suoi peccatio e fusse ben disposto per esser capace d'assolution ne; Perchese vno non voles, doux, si deue sar gran conto: fe manco dire vn Pater noster, ò vero satisfar in altra. più minuta penitenza come, -faria (nominare) tre volte ile hauesse peccato mortalmennome di Giestiso di Maria, ò; te quale conoscendo la grafarsi il segno della. Croce in satisfaction de suoi peccati; cerro che questo si conosce che non è ben disposto, e pero per questo capo non si de-

perche lui sia obligato di accettar la penitenza per farle. in questa vita.

Perche si collasse che questo probabilmente fusse veramente pentito, à almeno fusse attrito, e con tutto ciò non volesse accettare la penitenza, non per questo si puol dire che pecca! mortalmente, perche questo stà pentito de fuoi peccati, vuole esser punito da quello, che hà potestà di giustamen. te punirlo. Certo che à questo non si deue negare l'asso- Fabr. luzione; Tutto questo dices lostesso Fabro quale per esser stato in tempi nostri, giamio maestro, e primario Theologo con tanto fplendore nella Cathedia di Pa della fua domina.

E però non è da riprobare quando se trouasse vno che uezza del súo peccato motre si confessa realmente is troua! pentito, con fermo propolito di nonpau peccare,e con tutto ciò, nega al confessore di The transfer of the Total

Voler accettare la penitenza per questa vita, ma dice vo-·lerla sodisfare nell'altra vita nel purgatorio, con proposito di voler esser punito secodo il rigore de suoi peccati. Questo sensa dubbio si deue assoluere, e rimetterlo che satisfaccia alla penitenza nel purgatorio-per l'altra vitas col la quale opinione fi puol rispondere a gl'argomenti, ò ragioni dell'altra pinione.

Et al Concilio quando dicesche il sacerdote tiene porekă non solo di sciorre, ma anco di ligare, fi rispondo che il sacerdote, vero che tiene potefià, e puole legare con la penitenza, come puole, è tiene potestà di l'ciogliere dalla colpa; Con tutto ciò è noto apresso rutti, che il Sacetdote pugle afolyers quello, che vuole effer asfoluto, ma non quello, che non vuole effere affoluto. Hor così à nostro proposito puole il confessore ligare quel peniente, che vuole elfer ligato con la pellitenza, non per questo no feguita, che possa ancora ligare imponendo la peniceza à quel-

lo, che non la vuole accertare; perche come non puole. il sacerdote assoluere quello, che non vuole essere assoluto, con ne anche puol ligare quello the non vuole effer ligaro. Diana uatt. 15. Miscel resel. 5 2 & trate. 4 de sacra- Diam mentis-Resolutis 1. h 22000 14 Nonvogliolaffarqui, di-nome che in vi calo di tant'impertazzi doue vi fond due opinioni contrariel vat l'altra probabile, e di DDIco-A fegnalati, & eminentiches se percaso il Confessor uouaffe vn penitente tanto crudo verso se stesso, che non. Volesse accettar alcuna penitenza per questa vita, e risolwesse volerla fare nell'attra vita in Purgatorio, non per questo il confessore demes elasperario negandoli l'assodutione, con pericolo di renderli la confessione odiosa ma dice Villalobos in fum. rom. 1. trat. 9. dub. 28. num. 4. Che il confessore lo deue af-Soluere quantunque lui fusse d'oppinione cotraria. En pra-Bica fe ba da deziri que A el pénicente non quiere acceptar la penitencia que la demasllego bié disputto debe el Sacerdose absol-

Digitized by Google .

£: \*\*\*

. verle, contra fa opinios, porque la opinion contrariazes probabile practice, pues la tienen bombres tan doctos.

Alcuni DD. dicono, che parendo al penitente quella penirenza impostali dal-confessore che sia troppo dura, puole il penirente pregar il confessore che gle la voglia imitigare; Et il confessore in cal cafo per rendere, per quato più puole, la contessione. dolce,e suaue gle la deue mi

Nau. tigare Nauarro c. 26. num.2. Rigi Rigin lib.7.num.37. Henriq. Hen. cap. 10. num. 5. Gaetano Bo-Bon. nac.Soto.&c.

Soco.

Altri han detto, che dato caso si trouasse vn tal penitente, che non reculasse accettar qualche piccola penitenza, quantunque minima come saria v.g.di dire vn Pater noster, ò vn Aue Maria non deue il confessore per questo, licentiarlo sensa affolutione, perche potrebbe forsiesser causa che quel penitente affatto lassasse, ne piu curasse di volersi confessare; Eperò deue più tosto il confessore benignamente amonirlo, e consolarlo; perche se ben quella penitenza sarà

minima pure sart parre intograle del sacramento. Rigi-Rigil naldo in praxi tom. r. lib. 7. Abb cap.2.num.15. Hostien. ium. Huo. de penit. \$. & an sit. Abb. cap. Mol. significauit num. 2. Huomo buono in exam. Eccl. part. 1. tratt. 5. cap. 13. q. 92. Molf. fum.tom.1.tratt.3.cap.25.nu. 57. Bonac.de Sac.difp.5.q.5. mum.I.

## RAGIONAMENTO XXXI.

Del sacro sigillo, che si deue inuiolabilmente osseruare, dal Confessore nel Sacramento della penitenza.

## Punto primo.

I Che cofa fa il figillo facro.

2 Quanto ha grande l'obligatione del figillo.

3 Se vi ha alcuna causa per la quale poffa il sacerdote reuelar la confessione.

4 Sili possa rivelare la Confesin figure per alcuma ragione. naturale.

5. Se & possa violare il Agillo per ragione divina.

6 Se B deug esseryare, il figillo

per ragione Ecclesiastica. 7 Della pena con la quale si puniuano li violatori del sacro figillo.

8 Se per violar il sigillo il Confessore casca nell'irregolarità.

9 In qual caso puotil confessore manisestar la consessione.

10 Se il confessore possa manise-Rar più di quello, che li s concede dal penitente.

11 Se il penitente deue dar licenza di poter riuelare la sua consessione.

12 Come deue esser la licenza del penitente acciò il confessore possariuelar la confessione.

1 4 Se basta che la licenza sa. tacita, ò presunta.

14 Se sia necessario che il penitente dica io ti dò licenza che possi rinelar la mia. confessione.

15 Se il penitente parlando delle cose che confessò possa parlarne anco seco il cofessore.

L sigillo e vna secreta obligatione, che tiene il Sacerdote di tacere, e non manifestare ad altri ciò che dal penitente gl'è stato detto in confessione: Esichiama

figillo, perche come il figillo tiene nascosto, che no si puol leggere, ò manifestar ad altri tutto quello che si contiene scritto dentro la lettera sigillata: Cosi ancora il sacerdote deue tacere, e tener nascosto sensa poter propalare con cenni, ò con fatti, ò con parole, direttamente, ò indirettamente tutto quello, che dal penitente gl'è stato detto in confessione.

2 Et e talmente grande questa obligatione, che non vi è potestà alcuna in terra, ne anco Ecclesiastica che, possa obligare il confessore à manifestare, e violar il sigillo della Confessione. Di maniera se alcun Giudice, ò Signore, à Ecclesiastico, à secolare volesse sforzare con giuramento il confessore à dir alcun peccato del penitente, che ha sentito in Confessione. Puole figuramente il cofessore giurare, e semplicemente negare, che non hà vdito tal peccato; intendendo in sua mente, come dice il Nauarro cap. 8. in fine, che sia Nau. s. Th. obligato a manifestarlo; io Scot. che l'habbia veduto. S. Tom. S.Bo. Ricc. dis. 21. q.3. art. 1. quæstiu. 1. Mag.

Hen ad 3. Scoto d. 11. q. 4. San BoSoto
Dura.
Adri
Tol. Henriq. quol. 8. q. 29. Soto
dist. 18. q. 4. art. 5. ad 4. Durá
do Paludano Adriano. E così
tengano ordinariamente tutti i sommissi, e DD. Tolet. lib.

3.cap.16.num.6.

3 Il sacerdote non puol per qual si voglia causa, etia per saluar la propria vita ò sua ò d'altri, ò per salute della sua stessa patria; anzi quatunque il confessore potesse faluare tutti i dannati dell'inferno solo rompendo il sigillo con reuelare vn sol peccato del penitente non lo potrebbe fare. Et il confessore è obligato per ragion naturale; per ragion diuinase per ragione Ecclesiastica tacere, e non manifestare quanto ha Scoto sentito in confessione. Scoto Alest in 4. dist. 21.9.2. Alest de Alek 4.p.q.78.m.2.

4 E obligato per ragiou naturale; perche come per ragion naturale siamo tenuti di guardare la fama del profsimo, tanto piu siamo tenuti guardarla con quello che si è vdito in confessione perche nel manisestar il peccato sen-

tito in confessione il prossimo facilmente puol restat infamato; adunq; per ragione naturale è tenuto il confessore à tacer quanto ha sentito in confessione. Nauar. c. Sa. Nau. cerdos de pænitentia dist. 6. Rigi. num. 33. Rigin. lib. 3. num. Fulli. 3. Menochio de Arbitrarijs Vasq. lib. 2. censuria 3. caso. 414. Mol. Filliu.trat.7.cap.11.q.1. Vaf Nuz. quez de penitenza q.93. a.4. Sair. dub. r.num.9. Pesantio aditt. Molfesio trat.7.cap.23.n.15. Nugno aditt, q. 11.art. 1. Sairo de penitentia c. 26. nu. 11. & altri-

5 E obligato per ragion diuina, perche essendo il Sacerdote nel factamento della confessione vicegerente di Dio si come Dio rimette i peccati talmente come se ne fusse scordato in Ezech.c. 18. Omnium iniquitatum eius non recordabor amplius;cofi il Sacerdote e tenuto quei peccatische ha sentito in cofessione tacerli come affatto se ne fusse scordato; Perche se il Sacerdote non douesse tener secreti è tacer i peccati come se ne fusse affatto scordato, la confessione se renderia troppo odiosa, è

gra-

graue, per il che i fedeli laffariano di confessarsi, & abborirebbono la confessione San Tom. aditt. q. 11. art. 1.

S.To. San Tom. aditt. q. 11. art. 1. Hen. Valenza tom. 4. disp. 7. q. 13. Soto. Vasq. p. 1. Henriq. lib. 6. cap. 19. n. 3.

Nau. Soto 4. dist. 18.q. 4.a.5. Vasq. Sair. Rigi. Molf. Nugno Pesantio vt supra.

Nug. 6 E obligato per ragion Pela. Ecclesiastica come nel cap.

Con. Omnis vtriusq. &c. Doue il Lue. Conc. Lateranense comanda strettamente, che chi presumerà di palesare quelche nel giuditio penitentiale hauerà saputo non solo sia deposto dal offitio sacerdotale, manco si rinchiuda in vn stretto monasterio a far perpetua

penitenza.

7 E se ben da principio nel Can. Sacerdos de penitenza dist. 6. dice San Gregorio che il confessore che violaua il sigillo doueua andar peregrinando come infame tutto il tempo della vita sua, non dimeno dice Nugno aditt. q. 11. art. 1. che la penadella peregrinatione che si doueua dare in quei tempi, e stata mutata nella penitenza di perpetua carcere insserte monastero, acciò il se-

cerdote con la peregrinatione ne non sia forzato con vergogna del stato clericale andar mendicando per necesatità di viuere.

8 Non però il confessore che viola il sigillo casca nell'irregolarità come dicano alcuni; perche non s'incorrenell'irregularità se non è estimate della legge ò Canoni cosi Geronimo Honustio des Gerifigillo sett. 5. q. vltima concl. Filli. vnica Filliu. tratt. 7. cap. 11. Mai. q.8.num. 338. & altri contro Maiolo lib. 5. de irregularitate cap. 19.num. 6. & altri citati dal Suarez.

9 In vn sol caso secondo la commune opinione, dicono i DD che puole il confesfore manifestar quello cheha sentito in confessione & è
quando il penitente ò che sia
in confessione ò fuora di cofessione; li da libbera licenza di poterne parlare. Tol.
lib.3.q.6.num.8.

Ne per questo si puol dire che il confessore viola il sigillo; perche la causa per la quale si tiene secreta la confessione è per rispetto al penitente in gratia, è sauor del quale su ordinato il sigil-

Zzz 2 lo,

Tole

lo, quale è vna secreta obligatione di tacere, e non manifestare quello', che siè saputo in confessione. E perche al secreto si lieua l'obligatione per il consenso di chi à fauore fu ordinato; adunque mentre il penitente cede à quella ragione, che è in suo fauore, e concede libbera facultà al confessore che luipossa parlare seco, ò con altri de quei peccati sentiti in cofessione, ne segue che il confessore sensa violare il sigillo puol parlare di quello che il penitente gl'hà detto in confefsione.

10 Auertendo che il confessore in questo caso nonpuole manifestare piu di quello, che il penitente li cocede, ne parlar con altri, se non con quello, ò quelli che il penitente vuole, per che altrimente si violeria il sigillo,è la confessione si renderia o-Soto, dioso. San. Tom. aditt.q. 11. Med. art.4. Soto dift. 19. q.4. nu. 5. Nau Medina de confessione q.

> cita il Suarez disp. 33. sett.5. 11 Deue molto bene auertire il penitente di nondar licéza fensa qualche giu-

> 49. Nauar. cap. 8. & altri quali

sta e graue causa; perche quando fusse cosa di sua infamia, non la deue permettere il penitente sensa qualche Nug. causa graue dice Nugno Rigi. aditt.ad 3-p.q. 1 1. art.4. Kig. Med. lib. 3.num. 58. Medina q. 40. Sair. Henufrio de sigillo sett.2. q. 5. Sairo de penitenza cap. 21. num.I.

Bisogna ancora considerare, che quando il penitente da facultà che si possa parlare di quello di cui lui fi confessò; non per questo il confessore deue nominare la persona del penitente, se lo stesso penitente non li concedesse tal facultà; perche si deue presumere che il penitente voglia sfuggire quato piu puole, quelche li potesse aportare, ò alla fama ò allarobba, ò alla vita qualche pregiuditio, se però non constasse il contrario della sua mente Lazzario Canonicaru quest.sett.2.q.17.nu.6.

12 E questa licenza deue essere espressa, e formale, no ottenuta dal confessore conminaccie, con ingiurie, ò con inganni, non con preghiere importune, ne anche per timore riverentiale, che il pe-

Digitized by Google

nitete alle volte potesse portare al confessore, ma deue esser concessa libberamente, e spontaneamente solo dallo stesso penitente. Quale come molto ben nota il P. Stefano Facu. Fagundaz p.2. lib.6.cap.1.n. 18. il penitente sépre la puolegiustamente, anche sensa alcuna causa regocare. E però dene molto bene: auertire il superiore, il maestro- de Nouitijo qual si sia confessore, quando domandano liceza dal penitente, ò novitio di poter riuelare alcuna cosasaputa in confessione, che la sola presenza, & authorità del confessore sensa minaccie, ò timore, ma solo con vn voltar d'occhio è bastante à indurne timore reuerentiale nel penitente, quale si bene concede vna tal licenza, non dimeno quella licenza, data di poter riuelare la confessione, perche è concessa per timore riuerentiale viene à esser inualida. Siche deue molto bene auercire il confessore, ò chi sisia, che queste licenze per lo più sono inualide, e consequentemente à valersene si viene à violar il Facu, sacro sigillo. Facundez vt su-

pra Diana tratt. 11. de sigillo Dia. resolut. 10.

13 Agiungete che non. basta che questa licenza sia... tacita, ò presunta, perche se il Confessore riuelasse la Confessione con la sola licenzai tacita, ò presunta, la confessione si renderia odiosa, & il confessore verria à violar il sigillo; perche potria esserè che il Confessore s'immaginasse che il penitente li cocederia licenza, e con tutto ciò forsi non gle la daria. Ri- Rigi. ginal.lib. 3. num. 59. Nugno Nug. aditt.q. 11.2.1. Coninch. Sua- suar. rez Filliu.-& altri .

14. Non per questo questa licenza deue talmente essere espressa che li dica. Io ti dò licenza che possi parlar di quelle cose; che io ti hà dette in confessione. Ma basta. che la licenza sia in modo tale, che si possa ben conoscere che siguramente il penitente si contenta che il cofessore ne possa parlare Graff.lib.1. decisionum c.23. num. 13 Rigin. lib. 3. num. 59. Coni. Se bene Coninch. disp. 9. Caz. dub. 1. Lazario Canonic. q. sett.2. q. 17. parche tengano il contrario.

Da

Da questo ne segue che se il penitete cominciarà a parlare col Consessore suora di consessone di quelle cose che lui se ne consesso; se il Consessore ancor lui ne parlerà, non per questo si puol dir che il consessore franga, ò faccia ingiuria al sigillo, e che riuela la cosessone, perche qui si vede chiaramente che il penitente non solo li da facultà con parole che ne possa ragionare, ma anco con fatti.

 Come faria ancora quando il penitente hauesse detto al cofessore che dopo sua morte esortalse li suoi figli, d heredi, che per sgrauamento della sua coscienza facessero la tal restitutione potria il confessore sensa violare, ò roppere: il sigillo esortarli, perche questo lo faria conordine, e licenza dello stesso penitente. Nauar. in man. c. 1 2.num.13.Graffio lib.1.nu. 13. Riginal. nu. 59. Honufrio de figil.coms.fert.2.q.5.v.tertio seq. & altri.

Della secretezza necessaria al Confessore per osseruanza del sacro sigillo.

## Punto secondo.

- I Quanto Strettamente obiiga il precesso del sacro sigillo all'osservanza.
- 2 Se it confessore bauendo commesso qualche errore in cofessione possa manisestarlo fuora.
- 3 Come d'fferisca il figillo sacro dal secreto humano.
- 4 Regala universale, she si deue osseruare per non violar il sigillo sacro.
- 5 Quanto cauti denono essere li superiori con lor sudditi in quello che han saputo in confessione.
- 6 Come deue gouernark il Sacerdote in quelle cofe che ha saputo in confessione.
- 7 Se il Paroschiano possa negar la comunione al penisente per alcun peccato di lui setito in consessione.
- Se il Parocchiano polsa negare di amministrare il matrimonio per impedimento
  foto da lui conosciuto inconfessore.

g Se

9 Se il Confessore passa scoprire che la Chiesa sia polluta per hauerlo sapato in consestione.

10 Se il Confessore dopò bauer confessato possa ragionare col penitente de peccati con fessati.

11 Quanto sauto deue mostrar si il Confessor col pennente de pò bauerlo confessato.

12 Se il Confessore possa auisar il Superiore, acciò rimedia qualche gran danno bauto in confessione.

13 Se il Confessor possa impedire li delitti del penitente, per bauerh da lui sapusi in confessione.

14 Come possa il Confessor ririmediare à molti casi da lui saputi in confessione.

chesi ricerca al sacro sigillo del sacramento della confessione, che non vi è alcun precetto, quale più strettamente di questo obliga all'osseruanza; E però per qualsivoglia causa, ancorche il Sommo Pontesice commandasse che il Sacerdote rivelas se quello, che li è stato detto in confessione, non è maile-

cito à violarlo. Onufrio de sa- Hon. cro sigillo sett. 2. q. 3. conclu. Rigi. Belr. vnica, & qu. 4. Riginald. lib. 3. Suar. num. 1. Behio lib. 6. disquis. Zero. tion um magicarum c. 1. set. 2 Suarez, Zerola, & altri.

Equantunque il Confessione fussione sun accia etiam di morte à riuelar la confessione in modo alcuno il Sacerdote non la deue riuelare, perche per niuna causa si deue violar il sigillo. San Tom. aditt.q. 11 S. To. art. 1. Henriq. lib. 6.t. 19. nu. 9. Riginal. lib. 3. num. 19. Vasq. vasq. q. 93. art. 4. dub. 9. nu. 7. Graff. Graff. 1. p. decis. lib. 1. cap. 23. nu. 4. & 5.

Anzi se il Confessore hauesse commesso qualche errore in confessore non puole il Sacerdore manisestarlo suora, benche la confessore restasse imperfetta, perche maggiore è l'ogligatione del sigillo, che l'integrità della confessore. Nauarr.cap. 8. Naunum. 6. Vasq. quest. 93. art. 4. Hen. dub. 4. Henriq. lib. 6. cap. 19. Fill. nus Filliuccio tratt. 7. cap. 11. Nug. q. 1. num. 318. Nugno Rigin. Suarez, & altri.

3 Questa è la differenza tra il sigillo del Sacramento del-

Digitized, by Google

della penitenza, & il secreto - in altra materia, perche il secreto, che non è in confessione, è lecito violarlo alle volte come per difensione della vita in pericolo di morte; Ma il sacrosigillo per nessuna oc-· fione, etiam di morte, ne per defensione di qualsiuoglia. bene non solo particolare, màne anche di tutto il mondo;ne anche per defendere il bene commune spirituale. Suare Suarez disp. 33. lett. 1. num. 7. Hen. & 11. Zerola in praxi de sa-

Huo. cramento penit.cap.20.qu.9. Pitig. Henriq. lib.3. cap. 19. num. 5. Vasq. Onufrio de sigillo sett. 2.q. 2. dub.2.& 3.Filliu.trat.7.c.11. Caz. q.1.num.316. Riginal. Vasq. Alul. Nugno, Delrio, Lazzario, & altri contro Altisiodeorense; E la ragione è questa; perche oltre che si faria ingiuria al Sacramento la confessione si renderia odiola,e le fusse mai lecito di violare il sigillo, li fideli si asterriano dalla Confessione. E così si caua dal cap. Sacerdos de penit. & remissione.

4 E per dare vna regolavniuersale. Ogni volta che per la reuelatione d'alcunpeccato sentito in confessio-

ne ne puol venire, à nascere vergogna, infamia, confusione,ò qualche danno al penitente, il Confessore non deue manifestare alcuna cosa di quello che hà sentito in confessione.

5 Non è lecito al Confessore per il peccato del penitente, che hà sentito in confessione priuarlo, à sospender lo da quell'officio, nel quale si troua, quantunque fusse amouibile, & ad arbitrio. San Sanc. chez lib. 3.de matri. disp. 16. Rig. num.4.Riginald.lib.3.nu.16. Bon. Honufrio de Sigillo sett. 2. Riec. q.2.dub.2.Bonacin.de penit. disp.5.q.6. sett.5. p.4. nu.14. E Riccard.4.dist.21.ar.4.q.2. ad 4. agiunge queste parole. Pralatus remouendo ab efficio suum subditum, quem per suam confessionem scit male vii officio Suo, & fi faciat ad vtilitatem\_ illius, tamen facit contra vtilitatem communitatis, quia alij per relationem remoti ab officio, scientes, quam pro sua confessioi. e remotus est proniores reddentur, vi non confiteantur secundum. veritatem.

Se bene Medina q.45. con Med. molti altri sono di contrario parere quando l'officio è ad

-ar-

arbitrio amouibile. Con tutto ciò Dico che deuono molto bene guardarsi li superiori, ò li Confessori, che dopò sono stati promossi al grado di superiorità, che non deuono per modo alcuno seruisis ?! hauer riguardo à quello, che hanno sentito per il passato nell'atto della confessione sacramentale mà deuono li superiori gouernarsi in questo caso come appunto mai hauessero saputo alcuna cosa, di quelli, che da loro fi confessorno, perche altrimente la confessione potria renderfi odiosa, & il penitente potria facilmente ritirarsi dal confessarsi. Onde in vn moto proprio fatto da Clem.VIII. nel 1593.alli 26.di Maggioà fauore de Regolari trattando de casi riseruati, doue si vede che apertamente Clem.VIII. decide quanto se dice, perche ordina à superiori che per il gouerno esterno nó fi seruano de peccati sentiti per il passato in confessione. Tam superio res pro tempore existentes, quam Confessarij,qui postea ad superioritatis gradum fuerint promoti caucant diligentissime ne canotitia, quam de aliorum pecca-

tis in confessione babuerunt, ad exteriorem gubernationem vtan fee.

6 Quel Sacerdote che per via di confessione verrà in. cognitione che vn suo creato non è fidele non puole per quella sola cognitione, che ha da lui in confessione castigarlo, licétiadolo da sua casa con mandarlo via, perche cofi ne feguiria vergogna, e dāno del penitente. Riginaldo Rigi lib.3.num.17.contro Medina & altri come so pra. Diana p. Diani 5.trat.de sigillo resol.37.

Il Confessore non puoles negare di fauorire il concorrente al beneficio quando sia reputato nell'esteriore communemente per huomo de bene, & habile à quell'officio con tutto che dal Confessore per via di confessione sia conosciuto tristo, & indegno.: Sanchez, Suarez, Filliucc. & Sanci altri contro Siluestro, Soto, & Suar. altri.

Soto!

7 Il Parrocchiano, ò altro: Confessor non puol negar la communione al penitente, per qualche peccato che secretamente ha sentito da lui in confessione, perche così ne leguiria vergogna, e confu-

sio-Aaaa

sione del penitente, e questa faria vna virtuale reuelatione del peccato, per il che la con-Sanc. fetsione si renderia odiosa. Hen. Sanchez, Coninc. disp. 9. dub. Rigi. 4.num.67. Henriq.lib.6.cap.: Suar. 19.num.5. Riginald.lib.3.nu. 7 23. Filliuc tratt. 7. cap. 11. nu. 329. Suarez disp. 33. sett. 6. num.4. Quantunque aleri appresso Sanchez lib 3. de matrim.disp. 16. num. 1 t. sentanosaltrimente del Sacerdote che non è obligato ex officio. di amministrar sacramenti, come anco del Parrocchiano benche richiesto, mentre non è tenuto di amministrarlo. O che il penitente domanda la Communione occultamente.

8 Così ancora il Parrocchiano non puol negare di non amministrare il Sacramento del matrimonio al penitente, per qualche impedimento solo conosciuto da lui. in confessione. Dene però il Parrocchiano in questo caso ammonirlo in confessione, e perluaderlo che defista,e las-La di voler contrahere quel matrimonio. Mà fuora di con fessione non puole se non li da licenza lo stesso penitente,nè ribuctarlo,nè riprender

lo-Sauchez lib. 3.de matrim. Sanci dist. 16. Honufrio de sacro si- Hongillo sett.4.q.7. dub.4. Sairo sair. de penitenza cap. 32. num. 10 & altri.

. 9 Se il Confessore sapesse pe via di cofessione, e no per altra strada, ò telatione che la Chiesa fusse polluta no puole il contessore scoprire, acciochela Chiesa si possa reconciliare; ne per questo si puole presumere che la Chie sa voglia, per la sola cognitio ne che se hà della violatione per via di confessione, che non vi si possa celebrare. Siluestro v. conf. 3. p.41. Onu. Sila. friosett.4.q.7.dub.4.& altri.

10 Il Sacerdote dopò che hà confessato il penirente, no puol seco ragionare de peccati sentiti in confessione. Suarez disp. 33. art. 5. Filliuc. tratt.7,cap.11.q.5.num.324. Lazz. Lazzario e commitutti.

Onde dice Sorosche è tanto grande la secretezza di questo sacro sigillo, che se vn Confessore hauesse errato in assoluere il penitente; nonpuole il Sacerdote per-rifarcire quello errore senza liceza di quello stesso penitente trattar con lui in particolare

Som

per

per poterio assoluere di quel peccato, mà puole solo trattar in generale per indurlo di nuovo à confessarsi. Soto in 4.dist. 18.q.4.ar.6.

· 11 Anzi non puole il Sacerdote per li peccati sentiti in confessione mostrarsi al penitente sdegnato, ne meno co la faccia più turbata di quello che soleua prima, acciò no ne segua confusione del peoraff. nitente.Graff. 1.p. decissib. 1

cap.23.nu.26.

12 Il Confessore nó puale auertire il Prelato, ò Superiore del Monasterio, ò altri, acciò rimedia à qualche disordine, ò graue danno, ò peccato, che lui sa solo inconfessione, mentre vi è pericolo che si possa venire incognitione del penitéte, perche cosi la confessione facilmente si renderia odiosa, & i fudditi si asteneriano dalla. Azor: confessione. Azorio 2. p. lib. 12.cap.15.q.6.Saria però bene in questi casi doue vi è imminente pericolo di trasgressione, ò di peccati graui, che il Confessore prima che assoluesse il penitente li dommandasse licenza, ecosi in ogni occasione a fugeria qualfiuoglia pericolo di violare il figillo. Et il penitente in que-Ro cafo è obligato à conceder questa facultà ai Confesfore, le però non temesse pro+ babilmente, che li potesse ap+ portare qualcho gran danno nella fama, ò nella vita, ò nell'honore. Bonac. disp. 5. qu. 6. Bona. sett:5.punt.4.numca z. de sacram.penit.

13 Nonpuole il Sacerdote fuora di confessione se però non fusse de licenza del penitente ne parlare di quelle cosé sentite da lui in confessione ne impedire i delitti. del penitente, ne meno ammonirlo, d riprenderlo. Silue. Silu? stro v.conf.3.p.qu.6.Onufrio Hen. de sigillo sett. 4. qu.7. dub.3. Rigi: Henriq.cap.ro.num.r.Rigin. Suar. lib.3. c.6.nu.73.Filliu.trat.7. cap. i r.qu. i i.num. 346. Suare disp. 34. sett. 4. nu. 19. Qualeagiunge che il Confessore alle volte quando vi fusse qualche causa vrgente ètenuto à domandare licenza. al penicente; almeno in confessione, & ottenutola deues corregere, & ammonire il cóplice. Il penitente è tennto à -concederli licenza, se però probabilmente mon zemesse Aaaa

Digitized by GOOGLE

di qualche suo graue dan-

alcune cose, le quali non apportano infamia, ò confusione, ne possono cagionar alcun danno al penitente, perilche li sideli s'inducessero di astenersi dalla frequenza di questo Sacramento.

Perche se il Sacerdote sapesse non per altra strada, che in confessione, che alcuno li và preparado insidie per ammazzarlo, puole il Sacerdote per suggir quel pericolo starsene ritirato, che così lui si sal uarà, & al penitente non nepotrà seguire alcun danno.

E se il Sacerdote sapesse in consessione il luoco, che li è stato destinato per farli ingiu ria, ò amazzarlo, puole il Sacerdote partirsi da quel luoco, e pigliar occasione di andar altroue per ssuggire il pericolo, sensa alcun danno dal penitente.

Puole anco quando si tromasse depositata l'arme appresso lo stesso Sacerdote, ementre il penitente gle la domanda, se il Sacerdote teme probabilmente che con quell'arme lo vuole ammazzare; il Sacerdote gle la puol negare pigliando scuse amfibologiche, è cosa simile, acciò il penitente non possa sospettare che gli nega quell'arme, perche l'hà saputo inconfessione.

Se il Sacerdote venisse in. cognitione per la sola Confessione, che il Consessore col quale lui si soleua confessare non fusse Sacerdote; puole il Sacerdote lassar di confessarsi da lui, perche così in simili cali no puole leguirne vergogna, ò confusione, ò alcun danno al penitente, ne anche per questa causa il penitente puol lassar di confessarsi per causa, che susse stato violato il ligillo, mà più presto questo si potrà attribuire à prudenza dal Confessore, Sanchez lib. 3 Sanci de matrim.dist. 16. in respon. Silu. ad 4. Siluest. v. conf. 3. qu. t 9. Rigi. Riginal. lib. 3. num. 19. Hen- Hen. riquez lib.6. cap.24. num.5. Hon. Onufrio de sacro sigillo sert. 2.q.2.dub.2.Coninch.dub.4. Coni. n.54.& altri.

Se il Sacerdote sapesse in confessione, che il vino preparato per la Messa susse lenato, puole il Sacerdote lassarciò sar di celebrare Messa, acciò

per

per qualche altro suo motiuo non si venisse in cognitione, che il penitente somministrò quel veleno, e per hauerlo lui detto in cofessione gle ne resultasse gran danno, infamia, ò dishonore, per il chela confessione si redesse odiosa, e li sideli puoi si astenesseto di confessarsi.

Puole ancora il Confessore, per quello che hà sentito
in confessione rendersi più
cauto, e vigilante nel custodire le cose proprie, perchecosì la confessione non si sa
odiosa, ne al penitente, ne viene alcun danno, ò vergogna.
Rigi. Riginaldo, Soto, & altri citati

Puole ancora il Sacerdote
quando in confessione hauesse saputo, che il suo seruo nel
spendere non è sidele, condestrezza è prudenza senzaviolar il sigillo puole non seruirsi de lui in simili occasioni, e così il Sacerdote rimedia à casi suoi, & al penitente
non ne viene danno, ò vergoMedi. gna. Honusrio set. 2. q. 2. dub.
Bon. 2. Medina, & altri. Bonac, vbi

Supra.

RAGIONA MENTO XXXII.

Di quelli che sono obligati all'osseruanza del sigillo Sacramentale. Punto I.

- 1 Con che pena si devono punire li Sacerdoti per violare il sigillo sacro.
- 2 Se il Superiore sia ogligato al siglilo quando à lui si sa ricorso per alcun caso.
- 3 Se l'interprete ha obligato al figillo della confessione.
- 4 Se sia obligate quello, col quale il Confessore si è consultato.
- 3 Se sono obligati quelli, che per curiosità, ò quelli à qualt è stato riuelato dal Confessore la confessione.
- 6 Se ha öbligato quello che h finge Confessore.
- 7 Se il Penstense sia obligato al sigillo.
- 8 Se ha obligato al figillo quello al quale li h dice, ti dico queho in Confessione.
- 9 Qual differenza sta tra il sigillo Satramentale, e secreto naturale.
- 1 Ra quelli, che sono obligati all'osserua-

za del facro figillo, il principale è il confessore, quale nó solamente non deue manife-·stare alcun peccato del penitente con fattiscon parolesco scritture, có cenni, ò in qualsiuoglia altro modo, ma è tenuto strettissinamente all'osseruanza di questo facso figillo.Onde il cap.Sacerdos de pænitentia dist.6. condanna li trasgressori perpetuamente di andar come infami peregrinando per il mondo. Sacerdos ante omnia caucat ne de his,qua ei confitentur peccasa corum alicui recitet, nam si boc fecerit deponatur, & omnibus diebus vita sua peregrinando iguominiosus pergat. Et il cap. Omnis veriusq; sexus de penitentia, & remiss vuole che sia deposto dall'officio sacerdotale, e che sia relegato in vno strettissimo monasterio a far penitenza tutto il tempo della vita sua. Caucat ommino ne verbo, vel signo aut alio ququis modo prodet peccatorem. Si peccatum libi detectum prasumpserit revelare non solum à sacerdotali officio decreuimus deponendum: verum ad agendam Briedsssmam panitentiam in arei fimum monasterium detrudendam. come habbiamo veduto nelli dui passati ra-

gionamenti.

2 Secondo è obligato il prelato superiore, quando a. lui dal confessore si fa ricorso per la licenza d'alcun caso riseruato; e la ragione è questa; perche mentre il cofessore fa ricorlo al superiore, li propone quella causa come a giudice ordinario, domandandoli delegatione sopradi quel delitto per poterlo legitimamente giudicare; E perche quando vna causa si porta ad vn altro, passa con le stesse condicioni, el peso di prima.nel cap. Pastoralis de decimis. Adunque come il confessore e tenuto strettisimamente a questo sacro sigillo; così ancora il Prelato superiore e obligato all'istessa osseruanza; perche altrimente se il prelato non fusse obligato al figillo come il cofessore, il superiore haueria. strada di poter conoscere li delitti sentiti in confessione fuora di confessione; il ches faria molto nociuo p il Christiano, perche la confessione si renderia odiosa, e li fedeli si afterriano di confessare.

Nauarno cap. Sacerdos de penitenza dist. 6. num. 105. Rigi. Riginal.lib. 3. num. 25. Co-Con: ninch.disp.9.dub.3.num.50. & altri. Diana p.5. tract. 10. resolut. 12.

> E se ben Geronimo Nufrio de ligillo sett. 3.q. vnica dub.6.v. Respondeo secudo, parche sa contrario a questa opinione, non dimeno lui in questo luoco parla del configliero, è non del prelato superiore come fi puol vedere nel verso tertio sequitur done tiene il contrario.

3 Terzo è obligato l'interprete. Gaetano v.confess. cond. 11. E Soto de secreto mem.3.q.4. concl. 4. sono di opinione, & assolutamente negano che l'interprete sia. obligato al sigillo sacramétale; perche fi come l'interprete non ha le chiani, e nemeno in quell'attione e in-Arumento di Christo, ma solo è vn mezzano del qual si serue il penitente per essere inteso dal Confessore nella cofessione, cosi lui non è soggetto al sigillo.

Si agiunge che come il penitente non è obligato a confessarsi per interprete, cosi no

vi è causa per la quale si possa obligare l'interprete a tato rigore, ma basta che sia cosi obligato, come al stretto Gaet. secreto naturale. Gaetano.v. conf.Soto de secreto, &c.

L'altra opinione, che è comune è vera & è tenuta vniuersalmente da tutti i Teologi; quali vogliano che come l'interprete attualmente. concorre a manifestar i peccati del penitente al confesfore e conosce il peccato del. penitente nell'atto, & ordine della confessione così ancora vogliano che sia obligato al figillo: Perche se bene l'interprete non hale chiaue di poter scioglere, è ligare come il sacerdote, non dimeno perche è mezzano del qual si serue il penitente, & il sacerdote nella medesma attione, viene ancor lui a participare in qualche modo, delle chiaui, e mentre partecipa delle chiaui deue anco participare del figillo. Onde dice Scoto che Interpres tenetur celare feut facerdos dift. 17. q. Scot. Lcirca finem. E San Tom d. 21.q.3. quæstiu. 3. S.cut participat interpres allom clavium, ita participare figilum . E

Equantunque l'interprete come dicano li sudetti DD. non sia instrumento di Chri-Ronon dimeno non si puole negare, che non sia instrumen to del penitente, e del Confessore; è che non partecipa. l'atto di quel secreto, che partecipa il Confessore. Adűque mentre partecipa del secreto-come il Confessore deue anco participare dell'obli. gatione del sigillo con il Cófessore.

'Al secondo, se bene il penitente non è tenuto à confes sarsi per interprete, non per questo ne seguita che l'interprete non sia obligato al sigillo; Perche anco il penitente non è obligato à confessarse de peccati veniali, e contutto ciò se se ne contessa anco i peccati veniali cadono fotto il sigillo; cosi se bene non è renuto il penitente à confessarsi per interprete no dimeno se le ne confessa è tenuto l'interprete al sigillo. Onde si conclude che anche l'interprete, è obligato al si-Scot. gillo, e così tengano. Scoto Ricc. dist. 17. q. 1. circa finem. Ric-Valq. cardo dist. 21. art. 4.q. 3. Valq. dub.2.num.2.Honufrio de si-

gillo sett.3.q.vnica dub.2.v. Respondeo omnino, & resp.: vltimo. Medina dit. cod. q. 50. Med. Ledesma 2.p.4. qu. 11.art. 3. Rigr. dub.1.Riginal.lib.3.num.26. Nugi Nugno aditt.q. 11.at. 1. S.du- Hen. bitatur tamen. Nauarr. c.Sa-Filli. cerdos de penit. Henriq. Filli. Dian. Molfesio, & altri. Diana p. 5. Suar, trat. 1 1.de sigillo confes.sentent.48.

Dico dunque con Suareza che quantunque il sigillo del l'interprete nonsia così graue come nel Sacerdote, contutto ciò, anco l'interprete, è obligato al sigillo, ma non cosissettamente, e con le medesme pene, che il Sacerdote Suarez disp. 33. sett. 4.n. 4.

4 Quarto è obligato quello col quale il Confessore si è consultato per buon fine, con consenso del penitente, ò che sia stato presente, ò vero dopò la confessione. E la ragione è questa, perche non è da credere che il penitente gl'habbia data questa facoltà;come ne anche gle la deue dare, con altra conditione, che con intentione, che non debba manifestare di quanto con lui si è consultato; perche altrimente saria troppo

gra-

graue, & odiosa la confessione al penitente, che il Confessore domandasse licenza per consultarsi con altri del fuo peceato accufato in confessione, se quella consulta. non douesse esser soggetta al sigillo, & essendo molto disfe rente questa cosulta, da qualsinoglia altra, che si fà fuora di confessione, ne segue che il consultore in questo caso ancora lui sia obligato al sigillo, e così tengano li sudetti authori. Nauarro, Paludano, Adriano, Vasquez, Nugn. Graffio, Filliucio, Lazzario, Valq. Ledesmo, Pietro Soto, Suarez

Nug. & altri citati di sopra. 5 Quinto è obligato quel-Lazz lo che fortiuamente, ò per Soto curiosità, ò à caso hauesse v-Suar. dito alcun peccato del penitente wente si confessaua; E la ragione è questa, perche quello che ascolta la confessione d'altri fà ingiuria al penitente, & al Sacramento; onde per remediare à quell'ingiuria deue procurere di refarcirla per quanto più puole; E perché per refarcilla no vi è altro modo, che far quan , to richiede il sigillo; & il sigillo richiede la lecretezza,

adunque quello, che hà sentito alcun peccato del penirente è obligato alla secre- Scot. tezzza del sigillo. Scoto dist. Ricc. 21.q.2.Vasq.q.93.a.4.dub.z. Nau. Silue num. 3. Graffio, Nugno, Ono- Dian, frio, Diana ibid.resol.6.

Sesto Son'obligati tutti quelli, à quali qalche scelerato, e sacrilego Confessore senza. licenza del penitente hauesse riuelata la confessione, e tutti quelli ancora, à quali costoro l'hauessero manifestato; perche qualsiuoglia notitia che viene per via di confessione facramentale, ò che sia mediatamente, ò immediatame. te è soggetta al sigillo, cosi tengano Scoto dist. 21. qu. 2. Riccardo art. 5.qu. 1. Nauarr. cap. Sacerdos num. 43. Silueftro v.conf.3. q.1. Diana Re-Solut.7.

6 Settimo è obligato quel lo, che fingendosi Confessore per burlare, ò per altro fine cattiuo; sentisse la confessione d'alcuno, à se vno si confessasse scientemente da valaicosò d'altro che non fusse Sa cerdote. Tutti questi sono obligati sotto pena di pecca--to mortale al secreto, ancorche il penitente non resta al5. To. soluto. San Tom. aditt. q. 11. Sote. art.3. Soto dist. 18. q.4. art.5. concl. 2. Medina de conf.qu,. 46.E la ragione è questa perche se si manifestasse alcun. peccato detto in quella confessione pure la confessione si renderia odiosa, & il penitente ne potria restare infamato, perche il penitente hà acculato i suoi peccati con pensiero di accusarsi sacramentalmente in ordine alla con-Ocha, fessione, Ochagrauia de Sacr. tratt.3.de sigillo confessionis, q.2.nu.4.Suarez 3.p.disp.33. Dian. lett. 2. Diana vbi supra resol.

Eben vero che al Sacro sigillo principalméte è obligato il Confessore che è ministro del Sacramento, al qual si fà la confessione, & à lui solo sono cominate le pene sudet-Saet. te, gl'altri dice Gaetano verb. Soto. confess. cond. 11.e Soto dist. .18.q.4.a.5.che no fono obligati al sigillo sacro, mà solo ab sccretu della fedeltà.

S.An. 13.& de sigillo resol. 15. San, Adria Ant. Adriano, Soto, & altri.

Con tutto ciò dice Nauar. & altri che egli cita, che tutti quelli, che hanno participato della confessione sacra. mentale sono obligatial sa-

cro sigillo di essa, e questo à anco il panere di Scoto dist. Scoto 21.cap.4.Sugrez disp.33.sett. Suar. 4.& altri.

7 Non per questo è obligato il penitente al sigillo, come il Confessoro, à altri, di tener celato quello, che dal-Confessore gli su detto inconfessione come sariala pe, nitenza impostali; ò altra cosa dettali dal Confessore se però non ne potesse venire alcuna infamia, ò altro danno al Confessore.

E la ragione per la quale, il penitente non è tenuto, al sigillo sacro, è perche la manifestatione del penitente no rende la confessione odiosa; Mà quando il Confessore confidasse alcun secreto al penitente, non deue il penitente manifestarlo, perche per ragione naturale si deue tacere il secreto, & euitare l'infamia, ò qualfiuoglia altro i detrimento, che posesse auenire al. profimo; magiormente il pepitente deue tacere il secrero confidatoli dal Confessore. Nugno aditt.qu.11. art. 1. diff. 1.2d finem. Henriq. Nug. lib.6.cap.20. nu. 1. Honutrio Her. de sigillo sett, 3.9, vnica dub.

1.con-

Coni. 8. concl. 3. Coninch. disp.9.
Rigi. dub. 3. nu. 37. Riginald. lib. 3.
Bian. ar. 35. Molfesio trat. 7. cap. 23.
num. 20. Diana vbi supra refolue. 8.

8 Sono alcuni, che volendo obligare il Compagno a non rinelare il secreto che li conferiscono; sogliano direto ti dico questo in confiden za sotto sigillo di confessione; si cerca che obligo imponga questa confidenza, ò manistastatione che voglian chiamaria?

Dico che ancorche quello prima di far quella protestas ioti dico quello sotto figillo di confessione s'inginocchias se, si facesse il segno della Croce, e dicesse anco il Confireor Deo, &c. Non-per questo il compagno è obligato al sigillo sacramentale, perche se bene si dice conpretello di sigillo di confessione. Con tutto ciò si dice fuora di confessione: & è vn modo di dire che si vsa anco tra laici, e persone semplici: onde non essendo questa cofessione sacramentale, non è obligato il compagno ad altro che al secreto naturale. Nauarr.capi8. num:18. Soto

Nau.

in 4.dift. 18. qu.4. art.5.

Perche la differenza. che è trà il sigillo sacramentalese secreto naturale, e che il sigillo sacramentale per niuna caula, & occasione, etiani d'ordine di qualfinoglia Prin cipe, e del Papa stesso si puol mai riuelare, se non vi fuste licenza dello stesso penitena re. Ma il secreto naturale in qualche causa si puole, e si deue ihanifestare, come sarie quando fusse in grand vtile di chilhà detto, ò per libberarst da qualche pericolo eminente della vita; ò vero come dice Scoto in 4. dist. Scoto ar. qu.z. nel cap. cum dilectus extra de calumnia; quando fusse in detrimento della Republica, ò di qualche terza persona. Mà il figillo sacramentale mai si puol riuelare, etiam dopò la morte dello stesso penitente, perché essendo questo precetto negatiuo obliga pro semper, & ad'semper, e non obliga magiormente in vita, che dopò morte del penitente. Scoto in 4.dist.21.q.2.lit.E.

Bbbb 2 Del-

Delle cose che cadono sotto il sigillo sacramentale.

## Punto secondo.

- I Se di qualfinoglia notitia bauta dal penitente sa obligatoil Confessore al figilio.
- 1 Se per rivelare un peccato ve. niale si pecca mortalmente.
- 3 In che modo h possono manifestar li peccati veniali.
- 6 Come si deue reggere il ConfcBore ragionando delle cose vdite in confessione.
- 5 Auertimenti à Confessori di non ragionare di cose vdite in confessione.
- 6 Come sia leciso di confularsi de peccati vditi in confeshone.
- 7 Quando possa il Confissore rebutiar il penitente dalla. confessatos Communione da lui.
- 8 Quando possa il Confessore ra gionare de peccasi publici sentiti da lui in confessione.
- 9 Se il Confessore possa parlar delle cose da lui vdite,e de lui sapute in confessione.
- 10 Auertimento al Confessore per suggire il sospetto di rivelar la confessione.
- 11 Seè tenuto al figillo quando

- il penitente si confessa per indurre il confessore à qual che peccaso.
- 12 Se il penitente si confessasse frientemente dal laico ha qbligato al figillo sacro.
- 13 Se il Confessore sa tenuto d. tener secreto il peccato del complice.
- 14 Se le virtu del penitente sentite in confessione cadeno Sotto il figillo.
- 15 Se il Confessone hauendo Saputo in confessione qualche gran male preparate possa riuelarlo.
- 16 Se uno che hauese trouata una carta scrista de peccati sia tenuto al figillo.

Valsiuoglia notitia, che viene per riuelatione di confessione, e tutte quelle cose, che si manifestano al Sacerdote in atto, ò in ordine alla confessione con animo di accular se sacramentalmente, e quel- scoto le cose dice Scoro q.2. §. De quid dico, che sono necessarie per l'integrità della confessione tutte cadono, e sono soggette al sigillo sacro non solo i pecati, e le circostanze, tutto quello, che dal peniten-

te si dice per dechiarare il suo peccato, mà anco tutto quello, che reuelandosi puol. fare la confessione odiosa à fedeliscome à dire se il Con fessore hauesse saputo per via ò in ordine alla confessione che il tale è nato de parenti vilisò che il tale non è legitimosò che hà commesso il taldelito, non puole il Confessore manifestarlo, perche essendo tutte queste cose odiose, se il Contessore le manifestas se renderia la Confessione odiosa, & alieneria il penitente dalla confessione; così tengano communemente tutti i; Dottori.

Agiungo ancorche il Confessore riuelasse alcuna cosa che non fusse danno, ò odiosa al penitente, no dimeno, perche saria danno, & ingiuria del sigillo, il Confessore peccheria mortalmente con peccato di sacrilegio.

- Lede.

2 E se bene Ledesma p.4.
q.11 art.1. cap.5. dice che se
il confessione riuela vn peccato veniale affirmando hauerlo sentito in confessione
pecca mortalmete, mà dicedo
seplicemete, che non s'intenda che lo riuela per hauerlo

sétito in cofessione pecca solo venialméte. co tutto ciò qualsiuoglia peccato per minimò 
ò veniale che sia sentito in 
consessione, perche viene à 
esser materia graue al sigillo, 
in qualsiuoglia modo che si 
riuela, sempre è peccato mortale, se però non susse solo solo 
per ignoranza inuincibile, ò 
per naturale inauertenza, come dicono Nauarro, e Soto Solo 
lett. de secreto qu. 3. cap. 3. & 
altri communemente.

E la ragione è questa, perche qualsiuoglia riuelatione non solamete è peccato mortale per lo scandolo, che ne viene quando si sà che è riuelatione di confessione, mà per se stesso mortale per la violatione del sigillo, che è contro graue precetto, e graue materia.

E se bene non si conosce che quella riuelatione non viene da cosa conosciuta in confessione questo è per accidente, mà il tener secreto il peccato sentito in confessione quantunque sia veniale, non dimeno al sigillo è esfentiale, e però in qualsiuoglia modo che si riuela sempre è peccato mortale. Suarez Suare

dis-

disputat. 33. settion. 3.

Dice Nauarro che se vna donna si susse consessara se consessara se di qualche suo peccaro gra ue, che non ardiua consessar- lo al suo Consessore ordinario, quel Consessore non puole dire senza frangere il sigillo. Io hò consessaro la tale; perche questa parola faria si sospetta quella donna, e per consequenza la consessione si renderia odiosa. Nauarro

Nau. cap.8.n.tt.

Soto

E Soto dice che il Confessore non puole trattare con lo stesso penitente suora di confessore delli peccati da lui vditi in confessore, perche questo pure renderia la confessione odiosa Soto q.4. art.6.in 4.dish.18.

Di più tutti i peccati mortali, quali ne in particolar, ne in vniuersale, ò in genere si possono manifestare, e nompuole il Confessore dire il tale mi hà confessaro peccati mortali, perche sosì resteria violato il sacro sigillo, e si potria facilmente venire à infamare il penitente quantunque parlasse in genere.

3 l peccati veniali nonsi

possono manisestare in specie, mà perche in genere non è contro al sigillo, essendo co sa chiara, che quello che si consessa i consessa i consessa i altrimente non saria consessone. E però se il Consessore dicesse hauer con sessa alcun con peccati veniali così in generale, non ver ria a frangere il sacro sigillo.

Non per questo puole dir il Confessore senza violar il sacro sigillo, to hò confessato, il tale con molti peccati veniali, ò vero dire co graui peccati veniali, pche il dire molti peccati veniali, pche il dire molti peccati veniali, si viene à riuclare quello che è occulto, essen do occulto, che vn tale habia comesso più, ò molti, ò graui peccati veniali. Diana de sia gillo cons. resolt 49. Maldero tratti de sigillo c. 12.

4 Tutte l'altre cose, che non apartengano al peccato, ò alla fama e son degne solo inuidentemente, non sono soggette al sacro sigillo con tutto ciò il confessore deue auertire molto bene di non nominare mai la persona métre parla di qual si voglia, peccato sentito in confessio,

ne benche il penitente da lui non fusse stato assoluto.

Non deue il confessore, che ha dui ò tre penitentitroppo sodar vno, con direche v. g. non ha mai peccato
mortalmète, perche così verria tacitamète a infinuare che
non sono sosi gl'altri, e però
deue sempre auertire il confessore di non parlare de peccati vditi in confessione per
non renderla odiosa. Nauar.
in cap. Sacerdos de peniteza
dist. 6. num. 71.

5. Auertilcono i DD. che non si deuono sensa necessità, o grande vtilità mescolare ragionamenti di cose vditein confessione con altri discorsi particolarmete in presenza della multitudine, ò doue il confessore ha confessato poco prima; perche inquesto modo si potria facilmente rendere la consessione odiosa.

E deue sopra tutto il confessore procurar di no ossendere il publico, o comunità,
perche quantunquon nominasse la persona particolare,
non dimeno dicendo vg, che
vn religioso ha fatto la tal
cosa mala, e particolarmente

se nominerà la religione inspecie, per che questo redonda in graue pregiuditio della communità, ò Religione il sacerdote pecca mortalmente.

Onde Ledesma diff. q. 10, art. 2. dice che questo e vn. violare il sigillo; se ben Na-uarro dice che in rigore non è contro il sigillo, quantunq; sia peccato mortale.

Con tutto ciò Suarez dice che questo no è qualsiuoglia peceato, ma è peccato contro il sacramento, e consequentemente contro il figillo. Suarez disp. 33. art. 3.

- 6 E lecito al confessore consultarsi con persona dotta de peccati sentiti in confessione, ma deue auertire che non si possa venire in cognitione del penitente; E però il confessore deue vsarci molta prudenza mentre si consulta, acciò il consultore non ne venga in cognitione. Suarez.
- 7 Se il cofessore è Parocchiano sapesse per altra strada, che per via, è in ordine alla confessione che vn talefusse publico vsuraio, è publico concubicario, quatunque

que si fusse confessato da lui. e non l'hauesse aisoluto: sensa frangere il sigillo lo puole, e la deue il confessore ributtare dalla comunione, perche in questo caso si serues della publica fama.

Deue però auertire il confessore di non discacciarlo co mostrare che l'habbia conosciuto per via di confessione, ne meno far motivo che non l'habbia affoluto: Perche altrimente verria a violar il sigillo. San Tom. aditt. q. 11. art.5. Nugno aditt. a. 1. diff. 1. Vasquez q. 3. art. 4. dub. 7. num.2. Nauar. cap. Sacerdos dist.6.num.161. Honofrio de sacro sigillo. Riginaldo Graffio. & altri. Bonacina.

8 Non puole il confessore parlar de quei peccati publici, etiam con quelli che lo fanno, se lui non gl'ha saputi per altra via che in ordine alla confessione perche se bene quei peccati sono conosciuti, non dimeno per che il cofessore gl'ha saputi per via di confessione mentre ne par lasse verria a frangere il sigillosessendo l'obligo delsigillo per se essentiale; e che quelli lo sappiano è per accidente;

onde si bene puol essere che non sia nociuo al penitente è che non ne restà magiormente infamato di prima, co tutto ciò si fa ingiuria al facramento è puol essere ancora che sia odiosa al penitente.

Se puoi il confessore dicesse hauerlo saputo in Confessione saria magiormente violar il sigillo perche faria piu certa l'infamia del penitente.

E se bene lo dicesse in diffessa del penitente pure pecca mortalmente come dicono San. Tom.in 4. dist. 21. 9. S. To.: 3.art.1. quæstiun. 1. San Bo- S.Bo. nauentura.2.p.art.2.q.1. Ga- Gaet. bri.a.2.c.3.ad 3.dub. r. Gae- Nau. tano v.confess. Nauar. sonm. cap.8.num.11. Medina dick. cod.q. vlt.& altri.

Ela ragione è questa perche il tacere il peccato e essentiale al sigillo, ma che gl' altri habbiano notitia di quel peccato del penitente, come hò detto è per accidente;onde quantunque sia per difesa del penitente pure appresso huomini dotti, e pij, si conosce che quella 'diffesa viene da riuelatione di confelsione

fione, e genera gran scandolo e puol essere che apporta maggior infamia anco al penitente. Onde dice Gio. Mag. dist. 12.q.3. Cauendu esse ne aliqua certitudo, vel circumstantia addatur propter scientiam confessionis.

9 Puole il Sacerdote ragionare di quelle cose che hà saputo ò che ha veduto p altra strata che in ordine alla cosessione se bene l'ha saputo anco per via di cosessione.

Alcuni DD. antichi hanno detto che il Confessore non puole ragionare di quelle cose, che hà saputo in confessione, benche auanti l'habbia vedute, ò sapute per altra stra sta. Onde Altisiodorense lib. 4. sum. tratt. 6. cap. 3. 9.4. dice ehe parlandone il Sacerdote viene à fragere il sigillo, perche non puol essere, dice lui, ehe no genera qualche scandolo nell'orecchie de gl'audienti.

Il contrario affermano S. S.To. Tom San Bonauent. & Ales. 5.Bo de Ales. citati di sopra. Perche certa cosa è che mentre il Confessore, parla di quelle cose, che lui hà vedute, ò vero hà sapute p altra strada, e

poi anche in cofessione che si ha da presupporre, che lui no parla come se mai l'hauesse fapute in confessione, mà solo per hauerle vedute, ò sapute altroue. Adunque non viene à fare alcun ingiuria al Sacramento, ò vero al penitente.Perche qui non si puod pesare che vi sia riuelatione di Confessore. Onde saria troppo graue peso al Confessore. se per la confessione douesse esfer forzato à non poter ragionare di quelle cose che lui hà vedute, ò fapute per altra cagione. Anzi da qua il pe nitente piglieria occasione d'ingannare molte volte il Sacerdote, quale mentre volesse che il Sacerdote non ragionasse de suoi misfatti qua li hà veduti, 'ò saputi in qualche modo, piglieria occasione di confessarsi da lui, e cosi da questo ne potriano seguire molti inconuenienti.

to aduce per questo fatto Ales. de Ales. perche si possa. Ales.
fuggire qualsiuoglia sospetto
di reuelatione di confessione.
Dice che parlando il Confessore di quelle cose che ha
vedute, o sapute altroue, e
Ccc puoi

Digitized by Google

puoi anco in confessione per leuare ogni occafione di scádolo puole dire il Confessore.Io l'hò veduro; ò vero l'hò saputo dal tale, ò cosa simile.

Soto

Anzi dice Soto che & probabilmente si dubbitasse. ò vero che il Confessore hauesse siguramente saputo altroue che vn tale gl'hauesse. rubbato alcuna cosa; quantunque dopò si fusse confessa. to da lui, non dimeno il Confessore lo potrebbe accusare, e procedere contro di lui con la giustitia; purche il Confesse non si seruisse della scienza, ò delli inditij saputi in confessione ne mostrasse alcun modo hauerlo saputo in confessione, e nel esseguir questo il Confessore lo facesse con gran prudenza, & accuratezza.

II Se alcuno si accostasde senz'animo di confessatii: mà più tosto per indurlo à -qualche peccato; il Confesso re non è tenuto al sigillo, perche in questo caso quello si accosta al Confessore per mal .fine, e non per manifestare i luoi peccati al Confessore.

Nau. Nauarr.cap.8.num. 18. Vasq. Vaiq. dub.3-Onofrio de facro figillo sett.4.9.6. Molfosio trat.7. Molf. cap.23.num.27.Coninch.Ki- Rigi. ginald. Suarez, & alrii.

Se il penitente, si accostasse alla confessione per ingannare il Confessore, come sarebbe à dire per aculars di qualche furto per poterlo ritenere-acciò il Confessore non lo potesse denuntiarezin questo calo il Cofessore no è obligato al figillo. Vasq.dub.7.n.4.

Se il penitente si accostasse al Confessore dechiarando i che senz'animo di confessars, mà più tosto per preuertirlo, & incitarlo à qualche congiura; il Confessore, non è tenuto al sigillo. Onde dice Soto che fu castigato vn certo Cardinale dal Papa, per che non haueua riuelatò vna congiura, che li fu conferita in confessione senza intentione di accularle mà con animo di tirarlo à quella conspiratione contro il Sommo Pontefice, Soto dist. 18. q.4. art. 5. Soto. .Henriq.cap.21.num.3, Onu-Henfrio de sigillo sett.4.q.6.con- Vaiq. clavnica Vasq. Nauar. Coni- Nauch.Riginaldo, & altri. Bonac. Rigi.

12 Se il penitete scietemete Bon. si cofessasse da laico, oueroda vn Chierico, e lui sapesse che

non fusse Sacerdote, quantum que il penitente credesse che quello susse obligato al figillo, perche in questo caso non si puol dire che manifesta li suoi peccati al Sacerdote in ordine alla confessione sacramentale; Quello non è tenumentale; Quello non

cap.23.& altri.

13 Nello stesso modo che
il Confessore è obligato a ofseruar il secreto intorno al
penitente è obligato ancora à
tener secreto il peccato del
Scoto complice. Scoto in 4. dist. 2 r.
Gabr. q.2. S. De quid dico seguitato

Ricc. da Gabr.art.3.dub.2. Riccar-Lede. do art.4.q.4. Soto dist.18. q.

4.art.5.Ledesma 2.p.

Ela ragione è questa, perche si come il penitente desidera la fama sua, così ancoradesidera la fama del prossimo col quale ha peccato, adunque dice Scoto, come so pra anco per il peccato del complice vi è l'obligationedel figillo sacro. E si come de licenza del penitente il Confessore puole manisestare alcuna cosa, dettali in confessione. Cost ancora de licenza del penitente puol il Confessore parlar del complice, perche métre vi è la licenza del penitente il Confessore non vienne à violare il secreto ne si puol pretendere, come dicono l'istessi autori che il confessore venga à frangere il sigillo sacramentale.

14 Le virtu, è l'opere buone manifestate dal penitente in confessione, mentre non fono in accusa, non si contengano sotto il sacro sigillo; non dimeno non è bene ragionarne senza legitima causa, massimamente quando si dubitasse che susse per dispiacere al penitente.

15 Se il Sacerdote hauesfe sentito in confessione, che
il penitente delibberatamete vuole seminar qualche heresi; O vero che lui ha deliberato commetter qualche
graue delitto contro la Republica, ò contro il proprio
Principe, dalla qual forsi neanche ne vuol desistere, anzi
più presto propone di metter-

Cccc 2 la

la in esecutione con altri co-

pagni.

In questo caso non puole il confessore riuelarlo ne anco con cenni, quantunque quella riuelatione fusse rimedio per fuggir quell'heresiaso obuiare a quel delitto. Potria ben solo il confessore auertir il Vescouo, o vero altro al quale si aspettasse la provisione, che lui inuigilasse sopra li suoi sudditi Quia lupus rapax cos tentat inuadere; O vero potria far altre cose simili per obuiare a quel delitto sensa che si potesse penetrare alcuna cosadel delinquente, & in questo concorrano tutti li Teologi tra quali sono molti Cardinali. San Bonauentura Card. Hoft. Albanense dist. 21. Cardinal Ture. Hostiense in sum. de penité. tia S. in quo Turrecremata. Card. San Sisto in cap. Omnis 3&c. & il Card. Gaetano in piu luochi quali essendone interrogato da altro Cardin. Risp. Che il Sacerdote hauendo saputo in confessione che il penitente delibberatamente vuole amazzare il Rè, ò il Papa, con proposito anco di metterio in essecutione il

confessore non lo puole riuelare. E cosi S. Tom. dist. 21. S. To. Nauar. de pænitentia dist. 6. num.124.

16 Vi è ancora qualche difficultà fra DD.se vno, che hauendo trouata vna carta. doue essendo scritti peccati d'alcun fedele per accusarit in confessione, se quel tale, che trouò la carta sia obligato a tacer quei peccati, e tenerli secreti sotto sigillo de confessione.

Aleuni hanno detto di nò, e vogliano che questo tale, sia solo obligato tacerli sotto stretto secreto naturale, e no fotto sigillo di confessione; perche se bene quei peccati sono stati notati in quellacarta per accufarli in confessione, e consequentemente deuono esser materia remota del Sacramento della penitenza. Con tutto ciò quella. carta non e confessione, e quello, che la trouò non hasaputo li peccati detro scrittoui immediataméte con occasione,o per via di confessione facra, ma gl'hà saputi solo a caso esteriormente per via di quella carta da lui trouata. Adunq; ne segue che non

cl-

essendo quella carta confes-Mone; se ben costui si puol obligare a tacere quei peccati sotto secreto naturale, non dimeno non par che si possaastringere à tacerli sotto sigillo di confessione sacrametale, non essendoui causa per la quale ragioneuolmente quei peccati debbano cade. re sotto sigillo di confessione. Soto. Di questa opinione sono So-Oche to de secreto q.4. dub.3.nu.3. Ochagrauia de sac.tratt.3.de Opu. figillo q.2.nu.2. Suarez tratt. 4.disp.33.sett.4.num.5.Henriq.lib.3.de panit.cap.20.nu. Mag. 1. Onufrio opusc. de sigillo fett. 3. q. vnica dub. 6. Co-Nau ninch.de sac.disp.9.dub.3.n. 50. Pietro Nauarro de rest. lib.2.cap.4.nu.450. Megala p.1.lib.1.cap.16.nu.7. Laima Theol.moral. lib.4. trat.6. c. 15.num.19. Tannero tom. 4. disp.6.q.9. dub. 6. num. 131. Granado 3.p. de sac. contro. 7 tratt. 1 1.disp.4.num. 1. Nauar.c. 18. num. 34. Nugno q. 11. a. 1. Sairo de pænit. c. 26. dub. 6. Quali vogliano che l'obligatione al figillo facramentale dependa propriamente solo dalla confessione quando sarà fatta, ò comin-

Gra.

ciata, e da quei peccati, che di già il penitente ha spiegati al sacerdote in confesfione, e però che l'inuentore, dalla carta non sia tenuto al figillo sacro, ma che solo sia. obligato allo stretto secreto naturale. Onde dice Coninch che se quello, che ha trouato la carta la leggerà, dopo che ha conosciuto che in quella sono scritti peccati, che peccherà grauemente, perche viene a far grande ingiuria leggendo i peccatico, tro la voluntà del penitentecome vno che fa grande ingiuria di ascoltare i peccati, che si accusano al confessore in confessione sensa saperlo il penitente Coninch.de sac. Con. disp.9.dub.3. nu. 50. Nauar- Rig. ro.c.Sacerdos de pænit. dist. 6.num.113.Riginal.lib.3.nu. 34.& altri comunemente.

Alcuni altri piu probabilmente sono di contraria sentenza, e vogliano, che quello. che trouò la carta sia obligato a tacere, e tener secrete quei peccati sotto figillo, come appunto gl'hauesse saputi in confessione. Ela ragione e questa, perche li peccati che si contengano scritti in

quel-

quella carta non solo sono spettante alla confessione ma sono quasi vna stesla cofessione scritta. Onde si come vno che hà sentita la cofessione dat penicente, d che gl'e stata riuelata dal confessore, ò da altri per detto del confessore è obligato à tacerla, e tenerla secreta sotto figillo di confessione. Adunque nella stessa maniera ancora e quello che ha trouata la carta, essendo quella carta vn memoriale, che è fatto per aiutar la memoria del penitente per più esattamente ricordarci de suoi peccati nell'arto della confessione, e però deue essere ancora sigillata cũ lo Resso sigillo di confessione.

Per magior chiarezza di questa sentenza si deue notare come dice Soto dist. 17. Facu. q.4.2.5. e dopò di lui Fagundaz prec.2.lib.6. cap.4.n.28. Che se vn giudice hauesse notitia d'alcuni delitti per via di vna carta trouata, doue vi fussero notati alcuni peccato del Reoper accusarsi in confessione, il Giudice è teouto à cessare dall'informatione di quei delitti, perche

la notitia di ,quella canta nonpuole apportare al Giudice in giuditio alcun giouamento. Anzi benche il Gindice hauesse di gia condannato il. reoper esser stato convinto da testimonii, e dopo il giudice venisse in cognitione che tutta quella accusatione fusse nata solo per via di vio latione del figillo facto, è tenuto il Giudice di assoluerlose libberarlos benche sia di già conuinto, e condannato, perche la cognitione venuta solo per via di confessione sacramentale essendo stata. fatta al confessore vicegeréte in questo sac.di Dio, nondeue seruire al giudice per giuditio humano Soto vt su- soto: pra. Martino Delrio lib. 6. c. Delr. 1.sett. 2. Riginaldo, & altri. Adunq; ne segue magiorméte, che quello che troud la. carta sia tenuto al sacro sigillo.

Si deue ben notare, come dice lo stesso fagundez cap. 5.num. 16.che se quella carta fu scritta ad alcuno intelligente per pigliarse da lui consiglio a sapersene aualere in confessione, in questo caso perche quella carta fu

scrit-

scritta in ordine per consulta; quella carra non casca sotto sigillo facro; mà se su scritta per agiuro di memoria in ordine à confessarsi; si puol direche quella carra, di già sia vna comminciata confessione, e consequentemente che casca sotto sigillo di Cofessione, e tato più se il penirente di già de quei peccati se ne sia confessato; perche sicome quando si riuela vna cosa la quale si è manifestata dal Confessore per hauerla lui fentita in Confessione si deue tenere sotto sigillo sacra, cosi vall'istessa maniera si deuono custodire segretamente quei peccati scritti che di già so-- no stati confessari.

E perche li peccati di quel la carta trouata di già sono Ran confessati; adunque si denono custodire socro lo stesso sigillo sacro di confessione. Non per questo importa che siano, ò non siano confessati, perche x ò che questo è per accidente, ma · sustentialmente sempre sono suggetti al sigillo della confessione. Qui immenerit descrip. .. sa penitenus peccala, que litteris

mandanit forte memorie causavi ea ex actius confiteatur, te ne, sur figillo, fine iam confessio fit fa Eta , fine adbus faciendalit, est enim carta illa quali internintia iuuans memoriam confitentis; itaque censetur figillata sacro fa- Mald. gillo, Maldero tratt. de sigillo conf.cap. 13. Di maniera che Le bene per la parte dell'opinione negatiua vi sono tanti DD.con tutto ciò essendolo. pinione affirmatiua più fauorabile al Sacraméto della penitenza ne segue che questucome dicono più d'altri tanti DD.si deue tenere, e prat- Facu? ticare. Fagundez prat. 2 lib.6. Rod. Zenai cap.5. num. 16. Rodriq. sum. oraff. p.2.cap.55. nu.4. Zenardo in Faust. diret.conf. p. 1. de Sacr. penit. Forn. cap. 29. dub. 3. Graff. dec. aur. Mald. p.1.lib.1.cap.23.nu,43.Fau- Huo. Ro de Sacra peni, lib. 7. q. 29. Berarduccio Sum. Coron.p. t cap. 3-num. 17. Fornarioinst. conflib. r.tratt. r.cap.30.13. Maldero trat de sigillo conf. c. 13. Huomobaono de esam. hano, donon siano confessati, "Ecc.p. taratisteap. 21.4.115. Dianatratt 4.de fact resolut. 112. Et de sigillo confes. trat. 11.resol.27.& altri.

RA-

1.1.1.22 CEAL !

## **RAGIONA MENTO** XXXIII.

Della forma necessaria per, il Sacramento della penitenza.

Punto I.

In the confista la forma del Sacramento della peniten-

2 Se ii pronome Ego ha necessarioper la forma del Sacra-

3 Se'il preambulo, che si'agiunge mifereator tui , &c. ha di essenza per il Sacramento.

Quali parole si sogliano aggiungere alla forma dell'af solutione.

3. Se l'innotatione della Santissima Trinità sia necessario esprimerla nella forma.

6 Sele pregbiere Paffio Domini &c. hano necessarie per la forma del Sacramento.

7. Se ha necessario aggiungere nell'affolutione il jegno del la Grose.

8 Se ha necessario por la mano sopra il penisente nel dare l'assolutione.

queste parole. Ego te absoluo à peccatis tuis in nomine Patris, & Fili, & Spiritus sancti. Non per questo tutte queste parole sono d'essa, e talmente necessarie, che mancandone alcuna sia inualido il Sacraméto, perche secondo il Conci- Con: tio di Fiorenza in literis vnio Tren. nis, & il Concilio di Trento sess. 14. cap. 3. solo queste parole Ego te absoluo. sono bastanti, acciò il penitente resta

a ssoluto. 2 Anzi che ne anche quel pronome Ego, è necessario per la forma dell'assolutione; Perche se bene non ci si esprime formalmente, nondimeno intrinsicamente si comprende in quella parola Absoluo, e tanto è à dire Ego se absoluo, quanto à dire. To absoluo semplicemente, perche il pronome al verbo abfoluo non agiunge alcuna cosaaltro che quella sola parola egossenza che li dia maggior, ò minor virtù, ò significatossi che per l'essenza, sustanza del Sacramento non è necessario che la parole. Ego si esprima formalmente, Ebene la forma della de che ce s'insenda intrinsicapenitenza consiste in ... mente. & in qualunque mo-

Digitized by Google

do si sia viene à esser vera la forma dell'assolutione nel sa cramento della penitenza; Adunque ne segue che solo queste due parole Absoluo te sono essentiali, e sufficienti, accioche il penitente resta s.Th. sacramentalmente assoluto;

E così tengano i DD. S. To-Nau. maso 3.p.q.84.ar.3. Nauarro Vale. cap. 26. num. 11. Toleto lib. 3. Silue. cap. 12. num. 1. Valenza disp. Lede. 7.q. 1. punt.3. Siluest.v.asso-Coni lution.6. qu.4. Henriq. lib.4. Nug. cap. 11. num. 3. Ledelma invalig fumm.del Sacramento della. Pitig penitenza dub.3.cap.3. n.30. ver.primiera concl. Coninch. Suar. disp.7. de penit. Nugno 3.p. q.84.art.4.dub.2.Riginal.lib. 8.n.2. Vasquez de penit.disp. 84.art.3.dub.4. num.4. Pitigiano de penit.dist.q.4.art.5. Rodriq.cap.54. concl. Filliu: tratt.6.cap.3.q.6.nu.61.Sua-

> 3 Il preambulo che siaggiunge dal Sacerdote prima che egli venga à proferir laforma dell'assolutione Misereatur tui omni, & e. Ancorche non sia di sustanza, & essentiale al Sacramento con tutto ciò, perche vniuersalmente

> rez disp. 19. sett. num. 21. &

altri.

l'vsa la Chiesa il Sacerdote, senza qualche giusta causa, non lo deuc lassare.

Onde dice San Tom. dist. s. To. art. 3. ad t. che questa deprecatione misereator tui, &c. Si deue premettere non per dar ad intédere che in queste parole il Sacerdote conserisca. l'effetto del sacramento.

Di più si sogliano anco premettere quest'altre parole, Dominus noster Iesus Chrilus te absoluat, & ego authorita te ipsus, ò veramente Potestate mibi à Christo concessa, &c.
Non perche queste paroles siano necessarie, mà per significare che il Sacerdote non opera in questo Sacramento, come causa principale, ma, come ministro, e come tales ha potestà di rimettere i peccati. Quorum remisseries, remittentur evus, &c.

E dopo che il Sacerdote, hà proferito le parole Egote absoluo, quali parole sono di sustanza, & essentiali, come habbiamo detto; al Sacraméto, si sogliano ancora agiungere alcune parole, le quali se bene dal Concilio di Tren Tren, to non sono espresse, non dimeno il Concilio dopò ha-

Dddd ue

uere assignate le parole essentiali, Ego te absoluo, agiunge quella particola,& cetera. Conla quale dice Valenza che il Concilio ci vuole mo-Arare che se bene non si agiu gano altre parole alla forma dell'assolutione, che siano di essenza per il Sacramento, co tutto ciò se ne possono agiúgere alcune altre; come ineffetto si agiungano, che non Vale. sono d'essenza. Valen.disp.7. q.1. punt.3. vers. Ad illud,e però sogiunge il Concilio. Quibus quidem de Ecclesia San Ele more preces quadam laudabiliter adiunguntur; ad ipsius tamen forma effentiam nequaqua spectant, neque ad ipsius Sacramenti administrationem sunt necessaria.

> 4 Tre particole ordinaria. mente si sogliano agiungere dal Confessore nella forma dell'assolutione dopò le parole Absoluo te . la prima à peccatistuis. la seconda In nomine Patris, & Fily, & Spiritus santi; la terza Passio Domini nostri Iesu Christi, &s.

In quanto alla prima vi sono diuerse opinioni tra DD. Gabr. Gabriel.d.14. q.2. fù di opinione che nella forma dell'af

folutione fusse necessario aggiungere anche tutte queste parole, Ab omnibus peccatis tais. Perche douendoss rimettere al penitente tutti i peccati, si deue anche esprimere dal Sacerdote nella forma-Ab omnibus peccatistuis.

Pietro di Palude dist. 22. Palu. q.3. Gio. Mag. dist. 14. qu. 2. Mag. Pietro Soto lett. 4. de confes. Soto. sono contrarij à Gabriel. in Gab. quella sola parola Omnibus; Quali dicono che non è necessaria quella particola, ò distributione Omnibus, perche nello stesso tempo che si dona la remissione de peccati se intende che sia di tutti, perche nel Sacramento della penitenza non si rimettano vn peccato, ò più, che non si rimettano tutti.Oltra che insimili locutioni vna cosa indifinita preuale all'vniuersale,particolarméte in cose sauorabili, e doue non vi è alcuna ragione determina più tosto in vno che in vn'altro c però quella parola Omnibus, vogliano che non sia necesfaria.

Conuengano questi autori col sudetto Gabriel che sianecessario agiunger quella

determinatione. A peccatis suis. E la ragione è questa perche lensa quella determinatione non viene à esser complito à bastanza il senso della locutione,e non è a bastanza terminato il significato del verbo Absoluo: Onde se si lassasse A peccatistuis. resteria cosi incomplito, & indifferente il significato dell'assolutione se doueua esser dalla censura dalla pena, ò dalla colpa. Onde le parole, che souo necessarie per la significatione complita, affolutamente sono d'essenza della forma; Adunq; le parole A peccatis tuis. sono necessario agiügerle alla forma dell'affolutione.

San Tomase art. 3. Sant' s.An. Antonino 5. part. tit. 17. cap. Gaet 21. S. primo. Gaet. in summ. Silu. v. Absoluo Siluestro v. Ab. soluo 6. quæst. quarta. Nauar.de penitentia d.6.cap. 1. num.9.& in summ.cap.26. §. determinatamente num.2. & altri. Tutti comunemente concludano che quelle parole A pescatis tuis, non sono necessarie agiungerle alla. forma del sacramento e la

ragione è questa; Perche le parole Ego te absoluo. si sogiungano dal sacerdote dopo che il penitente ha accusato li suoi peccati. Hora státe questa accusatione il sacerdote sogiunge all'accusatione de peccati che ha fatti il penitente Ego te absoluo; Aduque queste parole cadono inmediatamente sopra quei peccati di gia accusati quatuq; nella forma dell'assolutione non si esprimano queste parole. A peccatis tuis. Non dimeno perche non solo di queste parole non se ne fadal Concilio mentione alcuna,ma quando queste parole Absolue te. si proferiscono assolutamente per antonomasia si puol dire che significano vna intiera assolutione dalla colpa ; e cosi comunemente s'intende la significatione della parola Absoluo, la quale se bene formalmente non esprime la remissione; con tutto ciò sufficientemete significa Absoluo te a peccatis tuis .

Di maniera si conclude che se bene queste parole A: peccatis tuis. non lono essen-Dddd 2 tiali.

tiali, che lassandole tanto è valido il sacramento. Non dimeno non si deuono lassare,'e lassandole scientemente Tole, alcune ò tutte dice il Toleto lib.3.cap.12.che il facerdote peccheria grauemente.

5 La seconda particola, che si agiunge alla forma sacramentale, è l'inuocatione della Santissima Trinità Innomine patris, & fily, & Spiritus santi .

Il Durando in 4. dist. 24. q.2. fu di opinione che l'inuocatione della Trinità necessariamente si douesse esprimere nella forma sacramentale della penitenza.

E la sua ragione e fondata perche con questa inuocatione si viene a manisestare che il sacerdote nel sacraméto della penitenza opera come ministrose no come causa principale. A questa opinione si acostano ancora Pietro \$010. Soto,e Gio. Magistre. Et ad-Mag. ducano l'esempio del sacramento del Battesino; che si come nel Battesmo, nel qual si rimettano i peccati, nella. fua forma si esprimano le persone della santissima Trinità Ego te baptizzo in nomine

Patris, & Filij & Spiritus San-Bi. Enon l'esprimendo il sacramento saria inualido, cosi ancora nel sacramento della peniterza nel qual pure si rimettar.o i peccati si deuono esprimere le persone della fantislima Trinità. In nomine patr.s, oc.

A queste ragioni sirisponde,e prima, che se bene il Sacerdote opera in questo sacramento non come caulaprincipale, ma come ministro, non per questo ne segue che nella forma dell'assolu. tione si debba esprimere l'inuocatione della Trinità, perche quando Christo diede authorità a sacerdoti di rimettere i peccati non vi fece alcuna limitatione ma affolutamente li diede authorità di poter rimettere i peccati che li disse Quacunq; remisseritis remittuntur eis , &c. Adunq; il sacerdote sensa inuocare le persone della Trinità puole rimettere i peccati.

Al secodo si risponde, che se bene nel sacramento del Battesimo, e necessatio l'inuocatione, e che si esprimano le persone della santissima.

Digitized by Google

Trinità; non per questo è necessario esprimerle nella forma del sacramento della penitenza. Perche se nel sacramento del battessimo è necessario esprimerle, questo è
perche cosi espressamente su
comandato da Christo Baptizantes eos in nomine Patris, o
fili, o Spiritus santi.

Oltre che nel sacramento del Battesimo vi fu particolar ragione che si douessero esprimere, perche essendo il Battesmo il principio dell nostra salute, e la porta di tutti gl'altri sacramenti conueniua che si facesse espressa mentione delle tre persone, nella cui credenza è fondata specialmente la fede catolica,& il principal fondamento della nostra fede. Ma nel sacramento della penitenza. Christo diede autorità a Sacerdoti di rimettere i peccati. Quorum remisserisis remittuntur eis. Sensa far nulla métione dell'inuocatione della Trinilà; e però non è necesfario che si esprimano le persone, perche per l'essenza di questo sacramento bastano le parole Absoluo te. Adung; è cosa certa che la particola.

dell'inuocatione della Santissima Trinità non è necessaria esprimerla nella forma del sacramento della penitenza; e cosi tengano Sans, Th. Tom. 3. part. q. 84. art. 3. ad 3. Hen. quale dice che non essendoci Vass. alcun precetto Hoc relinqui Nug. arbitrio sacerdotis. Henriq.lib. Suar. 4.cap. 11. nu.4. Vasq; de pænitentia q.84.a.3.dub.4. n.9. Coninch de pænitentia disp. 4.dub.3.nu. 30. Nugno 3.p. q.84.a.3. dub.2. Suarez disp. 19.sett.1.n.19.&altri. Onde dice.

Valenza disp.7.q.1. punt. Vale. 3. seguitato da Soto che l'in soto. uocatione della Trinità non soto non è necessaria esprimerla, ma dato che non visia scandolo ò dispreggio il saccerdote la puol lassare sensa commettere alcun peccato.

Questa opinione a me non piace perche essendo vniuer-sale cosuerudine della Chiesa di agiungere alla formadell'assolutione questa inuocatione. In nomine patris, & Filij, firitus santis. Se il sacerdote la lassasse faria contro la consuetudine vniuer-sale della Chiesa, & essendo questa consuetudine vniuer-sale

Digitized by Google

fale della Chiesa è seguo che è stata introdotta per magior docenza, e riuerenza di questo sacramento, e non a caso; Adunq; non puole lassarla il Sacerdote se però non vi susse qualche giusta causa; sensa conmettere almeno peccato veniale. Cosi Bonacino de penitenza disp. 5.9.4.p.1.

6 La terza particola che si agiunge alla forma del sacramento della penitenza, è quella preghiera Passio domini nostri lesu Christi, &c. la qual se bene non è necessaria come comunemente tégano tutti i DD. non dimeno è molt'vtile, perche con questa oratione, si puol ottener magiore dispositione, e magior perseueranza, e puol seruir ancora per magiormente sodisfare alla pena debbita per il peccato dopo la rimessa colpa, come chiaramente esprimano le stesse parole Quicquid boni feceris, & mali Sub &c.

Con. Et il Concilio di Trento Tren. Suar. sessi se la che si agiunga s ma se si lassa non è ne anche peccato veniale. . Suarez disp. 19.

7 Cosi ancora lasciare il fegno della Croce, che sissuole nel fine per modo di benedittione, elo nota S. Tom. Stef. q. 84. art. 4. ad argumenta. Papa. Onde Stefano Papa nel cap. Numquid de confacratione dist.5. Dice che tutti i sacramenti si doueuano complire col segno della Croce; ma perche non vi è precetto, ne consuetudine vniuersale; se bene è cosa laudabile, lassandola non fi commette alcun peccato, perche assolutamente è in arbitrio del Sacerdote.

8 Così ancora il por lamano fopra il capo del penitente non è necessario, con tutto che alcuni han detto, che questa cerimonia sia necessaria per comandamento del Concilio Niceno cap. 9. Con. referito da S. Tomaso opusc. s. To. 22. c.4. Quale dice che quésto è errore non essendoci tal precetto, e però sogiunge che questa cerimonia è assolutamente in arbitrio del Sacerdote, e cosi dice ancora Soto Soto. dist.14. art.4. Paludano in 4. dist. 22.q.5. dice che il por la mano sopra il capo del penitente è vtile, & espediente, perche serue per eccitare la.

di-

diuotione nel penitente. Nauarro de penitentia d.6. c. 1. in principio nu.9 dice questa cerimonia non essere espediente vsarla con le donne.

A me piace l'opinione di Vittoria in fomm. num. 106. quale nega assolutamente essere espediente, che il Sacerdote tocca il capo al penitente; ma loda però che si estenda la mano sopra il penitente seaza toccar il capo mentre si pferisce l'assolutione perche il Sacerdote così mostra vna certa authorità; e potestà, che eccita a maggior diuotione, e riuerenza in questo santo Sacramento, e però è espediente, se bene non facédola il Sacerdote non pecca, Suar e tanto ancora giudica Suarez disp. 18. sect.6.

Della variatione sustantiale, & accidentale, che puole accadere nella formadel sacramento della penitenza.

Punto Secondo.

I Se il sacramento della penisenza resta valido per variarsi alcuna parola della forma.

2 Se nella forma si deuono agiunger parole superflue.

3 Se pecca il sacerdote seruendosi d'altre parole nellaforma di quello che usa la Chiesa.

4 Se e benevella forma proferire solo Absoluo.

5 Se il sacerdote deue seruirsi di forma dubbia, e seruendosi pecca grauemente.

6 Se il facerdote possa agiungerenella forma alcuna conditione.

7 Se il confessore possa assoluere il penisente sotto conditione di fatturo.

7 Se l'assolutione di fatturo sia

l'assolutione sacramentale non varia il senso sustantiale, il sacramento e valido; Perche se la mutatione
e solamente accidentale, resta lo stesso senso quanto alla sustanza, e consequentemente resta la stessa forma
ordinata da Christo; e però
ò che la forma si esprima co
la parola Absoluo, ò con la parola Cendono, ò Remisso, ò ve-

to Sacramentum absolutionis impendo; o che si esprima per modo indicativo, ò per modo imperatiuo, purche no varia nella forma il sonso sustantiale, il facramento è valido.

Nau. Nauarro cap. 26, nu. 11. Va-Vale. lenza tom.4.disp.7.q.1.punt. Vasq 3.Gaet. 3.p.q. 85.a. 3. Henriq. Molf. lib.4. cap. 1 1.nu. 3. Vasq. 3.p. Suar. dub.3. nu. 12. Molfesio tratt. 7.cap.5.num.24. Suarez disp. 19. sett. 1. num. 24. Filliucio trat.6.cap.3.q.7.& altri.

Se il sacerdote dicesse Abfoluatur seruus Christi; perche la forma si esprime con parole per modo imperatiuo fensa variare il senso sustan. tiale il sacramento saria va-

lido.

Ma se il Sacerdote dicesse Absoluatte Deus, l'assolutione non saria valida; perche cosi si mostreria che solamente Iddio è quello che assolue, e che il sacerdote serue in queste attione solo come precone, ò banditore, e non come giudice delegato da Dio in questo tribunale del Sacramento della penitenza.

Onde se bene Dio e autor principale, al quale semplicemente si attribuisce il ri-

mettere i peccati, no per questo si esclude che il sacerdore no sa causa meno principale e ministro nella rimissione de peccati, e che propriaméte, non si possa dire che il sacerdote asolue da peccati, perche essendo i peccati legami con quali viene inlac. ciato il peccatore, questi legami non si possono sciorre che per mezzo del sacramento della penitenza, del quale essendone il sacerdore stato da Christo instituito ministro al sacèrdote tocca di rimettere i peccati. Quorum remit--teritit remittentur eis. Oc. E co- Cone. sissi caua dal Cocilio di Tre- Tren. to sett. 14.cap. 1.can. 9. Valen. Nug. disp.7.q.1.pun. 3. Nugno q. Con. 84.a.3.dub.2. Coninch.disp. 4. dub.2. Vasquez de penitéza q.84.a.3. dub.2. num./12. & altri comunemente.

E se bene nel sacramento del Battesmo quando il batizzante dicesse Baptizat te Deus dice Soto che saria valido il sacramento non per questadicendo Absoluat te Deus saria valido il sacramento della penitenza, e la ragione e questa, perche il, sacramento del battesmo no

fi aministra per modo di giuditio, come si amministra il
sacramento della penitenza:
quale perche si amministra
per modo di giuditio è necessario che il sacerdote mostra, che questa attione la sà
come giudice, e però se dicesse Absoluat te Deus mostreSuar. ria che questa attione non la
Henr. sa come giudice, e per consequenza inualida saria l'asso-

lutione. Nugno 3.p.q.84.a.3.

dub.2. concl. 4. Suarez disp.

19.sctt.1. Henriq.lib.4. c.11. num.3.& altri.

Saria valido il facramento fe il facerdote nell'affoluere vn Cardinale l'affoluesse con questa forma Absoluo Eminëtiam tuam; perche quella parola Eminentiam tuam no varia il senso sustantiale, che è quanto a dire absoluo te.

Cosi se il sacerdote in cabio del pronome ego esprimesse l'assolutione con la parola nos. Et in caso di naustragio, ò caso simile repentino doue vi sussero piu gente, se il sacerdote dicesse Absoluo vos, perche qua nel senso no vi è alcuna mutatione sustantiale, è però sempre saria valido il sacramento. Nauarro cap.8. num. 13. Soto dist. 18. Soto. q. 2. art. 5. Vasq. q. 84. art. 3. Wasq. dub, 4. num. 9. Mosfesio n. 27. Filli. Filliu. tratt. 6. cap. 4. quæst. 11. num. 79.

Anco saria valido il sacramento quando la forma si esprimesse con locutione ò parole passiue come sarebbe a dire Remittuntur tibi peccata, o vero Tu absolueris, o vero se si dicesse Ego peccator, & indignus sacerdos Absoluo te non. mea potestate, sed authoritate. Christi, e la ragione è questa, perche quantunque si agiungano quelle parole non mea... potestate, & e. non per questo si muta sustentialmente la significatione della forma; Et in fomma ogni volta che nella forma non vi sarà mutatione di parole sustantiali il facramento farà valido.

2 Non per questo deuono agiungersi nella forma,
parole superflue, come sarebbe a dire Ego te absolno ab ommibus peccatis confessionistis, de
contritis, perche queste due,
penultime parole, cioe confessis, de oblitis sono superflue, ne
visi deuono agiungere; e l'altra parola vltima contritis, è
male poruerla, perche la asso

Eeee lu

Digitized by Google

lutione non solo è delli peccati contriti, ma anco delli attriti.

.. Onde dice il Toleto che Tol. non solo e cosa da ridersi di questi tali, ma magiormente di quelli che agiungano nell'assolutione Absolue te ab omnsans peccatis confessis, & non confessis contritis, & nen contritissobletts de non oblitis de resituete sancia Ecelesia Romane, perche tutte queste parole sono superflue, ne si deuono agiungere, quantunq; non mutano sustantialmente la forma.

3 E però dico che quantunque alla forma non si faccia mutatione essentiale non dimeno non deue il sacerdote seruirsi d'altra forma, che di quella che comunemente vsa la Chiesa; & il far altrimente il sacerdote peccamortalmente di peccato di facrilegio contro la debbita. riuerenza, che fi deue al sacramento, perche ciascheduno deue accomodarsi all'yso comune della Chiesa, come bene osservano Suarez disp. Vale. 19. sett. 1. Coninch. & altri contro Valenza tom. 4. disp. 7. q. 1. E Soto in 4. dist. 14.

quæst. 1. art. 3.

4 Ne a me piace l'opinione de quelli che vogliano. che per il valore del sacramento basta solo proferir quella parola Absoluo, sensa la parola Ego, & Te; e la lor ragione e fondata perche essendo il penitente presentezgià s'intende che viene assoluto di quei peccati da lui in quel tempo confessati, e però quella parola, Te, vogliano che non sia necessaria. E questa opinione dicono che lia di San Tomaso dist. 1. S. To. q.1.art.8.di Pietro Soto, e di Soto. Nauarro, è di altri citati e se- Nau. guitati da Henriq.lib.4.e.11. num.1.& num.3.

Non dimeno dico con il Bonacino che se si lassa quel-Bon. la parola Te, non solo si viene a mutar il senso sustantiale nel significato della forma, ma non essendoui quella parola demonstrativa, non solo si puole intendere de peccati del penitente presente, ma anco de peccati del penitente asente, e l'assolutione fatta in assenza del penitente non vale come si e acennato sopra, e lo vedremo al suo luoco; Oltre che saria contrario

ŝato.

al Concilio di Fiorenza, e di Con. Trento, quali vogliano, che Fior. la forma dell'assolutione sia questa te absoluo, e così tiene

Filliuc.trat.6.cap.3.q.7.n.66. Molf. Molfestratt. 7. cap. 5. nu. 23. Bons. Bonacino de penit. disp.5.q.

4.punt.2.num.10.

5 Deue però molto bene auertire il Sacerdote di non feruirsi mai di vna forma dubbia della quale i Dottori dubbitano se sia sufficiente. perche non solo il Sacerdote peccheria mortalmente, mapotria esser che quella forma dubbia non fusse sufficiente. e consequentemente nonfusie vero Sacramento. Valenza disp.7.q.1.punt.3.Soto Rigi diff. 1.q. 1. art. 8. Suarez disp. 19. sett.1. num.24. Riginald. lib.8.nu.3.Henriq.lib.4. cap. 11.num.4.Filliuc.Bonacin. & altri.

> 6 In tre modi puole il 5acerdote nella forma dell'assolutione agiungere alcuna conditione, cioè di presente; di passato, e di futuro. In quato al presente.

> Se il Sacerdote dubbitasse che nel penitente non vi fusfe alcun peccato, come potrebbe accadere in vna per-

sona di molta perfettione, & integrità, quale dopò essersi acculato, il Confessore malamente conoscendo se in lui vi sia alcun peccato; onde se il cofessore l'assoluesse potria essere che no vi fusse materiase no essendoui materia. ne anche vi si potria introdurre la forma, onde il Confessore si potria mettere à pericolo di commerter sacrilegio, e però stante questo dubbio, il Confessore deuc, e puele affoluerlo fotto conditione co quelte, à similifparole. Si forte habes peccatum ego te absoluo; à vero. Si indiges ègo te abjoluo, e questa conditione la puole intendere il Confessore interiormente, ò vero ancoagiungerla esplicitamete; se bene in questo caso meglio faria procurare che il penitente si accusafie d'alcun peccato della sua vita paffasata, che così portata la materia sufficiente il Consessore senza alcuna conditione vi potria legitimamente dar' l'affolutione.

Così anco se il Confessore fusse in dubbio di hauer asfoluto il penitente, puole legitimamente di nuovo affol-

> Eeee 2

> > Digitized by GOOGLE

Hlen. Filli.

Bon.

uerlo fotto conditione. Si non es absolutus ego te absoluto.

E lo stesso si puol dire, quando il Gonfessore dubbitasse che il sigliolo quale si è confessato da lui non habbia l'vso di ragione, puole assoluerlo sotto conditione. Si babes vsam rationis ego te absoluo.

Non deue per questo il Confessore assoluere il penitente sotto conditione di dolore, ò del proposito con dire Ego te absolue si babes dolorem, aut propositum emendationis, perche così saria vn volere inquietare la conscienza del penitente, e turbarlo con diuesi scrupoli.

Secondariamente puole il Sacerdote agiungere nella forma dell'assolutione alcuna conditione del passato; perche se il Sacerdote dubbitasse se il penitente susse, ò non susse sasoluto, deue assoluerlo sotto conditione; Si non es absolutus ego te absoluere, se absolutus ego possum te absoluere, te absoluere se absoluere del passato, e del presente nó è propriamente conditione; perche il Sacerdote con que-

sta conditione intende assoluuere il penitente se la cosa passa nel modo, che si esprime nella conditione; perche se il penitete era stato assoluto, non per questo per quella nuoua assolutione viene di nuouo a essere assoluto.

Come se il penitente si cofessasse d'alcuni peccati de quali di già n'hà ottenuta la remissione per la cotrittione, ò vero per l'altra confessione antecedéte nella quale n'ottenne l'assolutione; quantunque in tal caso il penitente non ottenga la remissione de peccati, per esserli stati rimessi,ò per la contritione, ò vero per lapassata cófessione có tut to ciò il penitéte riceue la gra tia sacramentale, quale per se stessa rimette i peccati; onde dicendo il Sacerdote absolue se, e quanto che lui dicesse Confero tibi beneficium absolusionis, che è di conferir la gratia del sacramento.

7 Quantunque il Sacerdote possa assoluere il penitente sotto conditione di pre
sente, e di passato, nel modo
predetto, e non altramente;
Non per questo è valida l'assolutione se nella forma si aggiun-

giunge conditione di futuro. Perche se il Sacerdote dicesse Ego de absoluo si restitueris la assolutione saria inualida, e non faria facramento; perche non puole il Sacerdote sospendere l'effetto del Sacramento, e nell'assolutione non si deue porre alcuna coditione se non per ragione di dubbio presente, è passato; Onde il Confessore è obligato di assoluere il penitente, perche essendo il penitente accusatore, e testimonio di se stesso, se li deue prestar fede,e starsene à quella promis sione che li sarà fatta dal penitente.

8 Di maniera se nella formasi agiungerà alcuna conditione di futuro il Sacramen to sarà inualido. Perche, ò il Sacramento è valido subito proferita l'assolutione, ò vero quando vi sarà proferita la conditione. Non puole esser valido il Sacramento proferita l'affolutione, perche in quel punto non vi è l'intentione del ministro, quale è tal mente necessaria, che senza l'intentione non puol esser valido il Sacramento. No meno è valido proferita la

conditione, perche mentre si proferifce la conditione non vi è la materia e la forma son za quali non si puole far Sacramento. Adunque il Sacramento non puol esser valido quando nella forma si agiunge alcuna conditione di futuro. Nauar.c. 26. nu. 12. Gae. Nau. tano v. ab solutio cap. 1. Ro-Rod. driq.cap.54. num.2. & 3.Pe- Pela. fantio 3.p. q.84.art.3. disp. 3. Suar. Molfesio trat.7.cap.5. nu.35. Graf-Siluest.v.absolutio 3.nnm.12 Bon. Riginald.lib.8.num.6.Suarez disp.13.sett.3.Graff.lib.1.decif. cap.32. num.2. Bonacino de pænit.disp.5. qu.4. p.3. & altri:

Del modo nel quale fi deue Confessare il penitente.

## Punto terzo.

I Se il penitente possa esser assoluto in sua assenza.

2 Se il penitente possa scriuere li suoi peccati, e darli coss al consessore.

3 Se l'assolutione necessariaméte fi deue d'are in voce.

A Se sopra lo Flesso peccato vi possa cadere nuoua assolutione.

5 Se

5 Se nella medesma Consessione possa il Sacerdose agiangere diverse abolutioni sopra li steffi peccasi.

6 Se li peccasi ueniali hano maseria per il sacramento. della penitenza.

7 Se sia necessario di tutti i peccati veniali baner dolore.

E il sacerdote possa asfoluere il penitente in sua assenza di gia l'habbiamo toccato nel ragionamente doue si sono addotte le ragioni per le quali la confessione fatta per lettere, ò per mandato; mandando ò scriuendo al confessore, che quella confessione e nulla, & inualida; E l'opinione contraria e falsa, temeraria, e scadelosa. E cosi fu opinione di Scoto in 4.dist.17. q.vnica, Scot.] contro molti DD.quali pensorno che la cofessione si potesse far per lettere, e per nutio, e che il penitente in sua assenza potesse ottener l'asfolutione. Ma vltimamente fú decretato da Clem. 8. sotto pena di scomunica ipso fatto incurreda riseruata al Sommo Pontefice, e d'altre penes arbitrarie, che nessuno ardisca, ò presuma di potersi cofessare, per lettere, ò per mãdato & in assenza di poter ottener l'assolutione sacramentale. E comanda sotto l'istesse pene che per l'auenire nessuno possa ne in publico,ne in priuato, ne per qual si voglia occasione possa predicare, ò insegnare, ò far stápare, ò defendere come probabile questa propositione,'e cosi si puol vedere nel des creto fatto sotto li 20. di Giugno 1603. Adunq; ne segue che anche l'assolutione fatta al penitente in sua asfenza non è valida ancorche il penitente si trouasse in pericolo, & articolo di morte. Toleto lib. 3.c.6. Valen.tom. Vale. 4.disp.7. q.11. punt. r. Rigi-Rigi. nal. lib. 6. num. 5. Coninch Con. Vatq. disp.4. dub. to. nu. 69. Vasq. Hen. de panitenza quast 91.art. 3. Peia. dub. 2. Pesantio aditt. ad 3. Suar. partem q. 10. disp.3. Henriq. lib.5.c.2.num.7. Emanuel sà v. Absolutio num. 19. Suarcz disp. 19. sett. 3.n.7. & altri.

2 Puole ben esser valida non solo la confessione ma anco l'assolutione se il penitéte scriaesse tutti i suoi peccati al confessore e dopo in.

pre-

Digitized by Google

presenza dello stesso confessore dicesse io mi accuso di sutti questi peccati, e mones dolgo. Se il penitente sarà presente, & il cofessore li darà l'assolutione, quella assolutione sarà valida perche essendo l'accuratione di quei peccati scritti confirmata dal penitente in presenza & all'orecchie dal-confessore, e l'assolutione essendo! data alla presenza del penitente non vi puole esser causa per la quale l'assolutione si possa rendere inualida, perche come habbiamo detto di sopra che si come il penitente puol scriuere li suoi peccati, & affirmando che di quelli se ne confessa, e se ne duole, il cofessore lo puole assoluere, cosi hora in questo proposito. Nug. Nugno aditt.q.6.art.3.dist.2. ver.Pro esplicatione.Pitigiano de penitenza dist. 17. q.v-

3 Se l'affolutione necesfariamente si deue fare in voce,e sia valida fatta in scritto. Fonc. Trattado il Concilio di Fiorenza in Decreto vnionis dice che li sacramenti consistano in rebus, & verbis, e parlando specialmente del sa-

nica art.8.

cramento della peniteza dice formam huius facramenti esse verba absolutionis, quæ proferuntur a sacerdote cum dicit Ego te absolue di maniera che consistendo l'assolutione facramentale in parole che si proferiscono dal sacerdote l'assolutione necessariamente si deue dare in voce.

Et il Concilio di Trento Conifess. 14.c.6. dice che l'assolutione e aguisa di vn atto giudiciale con lo quale il sacerdote aguisa di giudice proferisce la sentenza. Absilutio
est ad instar assus iudicialis,
quo ab ipso sacerdote velut au
sudice sententia pronunciatur.
E perche la sentenza che si
proferisce dal Giudice si
proferisce con la voce, adunque anco l'assolutione si deue dare in voce.

Onde lo stesso Concilio di Trento nella medesma sessi cap. 3. dice che la forza dell'assolutione consiste in quelle parole del Sacerdote Ego teabsolutione Di maniera che l'assolutione necessariamente si deue dare in voce, e non altriméte, è dandola in scriptis, ò vero per segni sempre sarà inualida. San Tom. 3.p. 5. To

q.34.

Caet. q.84.art.3.ad 3. Gaet.v.con-Nau fessio cond. 11. Nauar cap. Molf. 21.num. 33. Paludano 4.dist. Zaro. 17. q.2. art. 1. Molfesio tratt. Pitig. 7.cap.5. num.14. Zerola de panitentia cap. 14. q.2. Coninch.disp.4. de pænitentia. dub.9.num.66.Pitig.2.p.dist. 17.q.vnica art. 8.concl. 1.

4 Sébene il peccato vna volta confessato, e di quello ottenutene dal Sacerdote l'assolutione non è necessario che il penitente più se ne cofessama volendo altre volte il penitente confessarsene, puole il sacerdote di nuouo asoluerlo, perche essendo queste distinte confessioni, vi fi puole ancora aggiunger distinte assolutioni; E la ragione è questa perche essendoui in queste distinte confessioni, la materia remota. che è il pecoato, quale quantunque sia il medesmo peccato gia confessato, non dimeno è materia remota di questo sacramento & essendoui ancorala materia propinqua, che e la nuoua confessione, è nuoua contrittione,e dolore, ne segue che facendosi de medesmi peccati diuerse è distinte confessioni vi si possono ancora aggiungere nuoue assolutioni

5 Main vna medesma cofessione non puole il saccidote sopra li stessi peccati aggiungere diuerse assolutioni, perche non essendoui più che vna materia prossima che vna confessione se il Sacerdote a vna stessa Confessione aggiungesse piu d'vna assolutione faria sacrilegio, e peccaria mortalmente, e la ragione è questa; perche sopra la stessa materia prossima non si puole reiterare nuoua affolutione. Si come sopra vna stessa hostia gia consagrata non è leccito repetere la forma della confagratione, cosi ancora non è leccito fopra li stessi peccati confessati repetere l'assolutione.

Se però il penitente nonagiungesse dopo l'assolutione nuoui peccati, e nuoua confessione, e dolore, all'hora si che si puole, e si deue agiūgere nuoua assolutione perche essendoui nuoua materia rimota, e nuoua materia propinqua, vi è anco necessario nuoua forma nuoua assolutione Soto dist. 18.q.4. art. 3. Soto? Riginal.lib.6. nu. 94. & lib.8. Bigi.

Rod. num.10. Rodiq.cap.54. con-Vasq. cl.4. Vasquez q.92. a.3. dub. Zero. 5.num.10. Zerola de pænitë-Filli tia cap.17.q.31. Henriq.cap. Suar. 12.nu.5. Filliu.trat.6. cap.4. q. 11. Suarez disp.18. sett.1. num.6.& sett.4. & altri.

> 6 Quantunq; i peccati veniali non siano materia necessaria del Sacramento della penitenza non dimeno il · Concilio Tridentino, e tutti i DD. conuengano che siano vera materia sufficiente. E però vno che si confessa solo de peccati veniali, è necessario che di quelli se ne penta col fermo proposito di guardarsene, perche se vno si cofessasse de peccati veniali, de quali non hauesse pentimento, ne proposito di guardarsene, a quella confessione vi mancheria la materia prosima, e per consequenza al penitente non li si potria dar l'assolutione.

> 7 Ma non per questo è necessario che di tutti n'hab' bia dolore, perche se v.g. vno si confessasse di dieci peccati veniali, & il penitente di quei dieci peccati non habuesse dolore di tutti, ma solo d'alcuni, perche qui vi è la

materia prossima che è il dolore, adung; anche vi si puole introdurre la forma, perche come il penitente non è obligato à cofessarsi de peccati veniali e volendoli lassare non pecca, così ancora nó hauendo dolore di tutti la confessione e valida, onde sensa peccato, ò sacrilegio il confessore li puole dare l'assolutione. Perche basta che il' penitente habbia proposito di guardarsi d'alcuno de cofessati, e sopra di quello, ò quelli vi puol cadere l'assolutione.Onde quando i DD. dicono che non si deuono assoluere quelli, che non hã-. no proposito di guardarsi da tutti i peccati cofessati, parlano de peccati mortali è no de veniali. Cordona lib. 1.q. Cor. 1.quale allega moltiDD.&c.

## RAGIONAMENTO XXXIV.

Delle conditioni necessarie al Confessore per poter amministrare il sacramento della Penitenza.

Punto primo.

1 Quali conditioni siano neces-

farie al Sacerdote per amministrar il Sacramento della penitenza.

2 Qual potestà sianecessaria d Confessore per conferir l'as solutione.

3 Quando fù data la potestà al Sacerdote di poter amministrar il Satramenta della penitenza.

4 Qualsia la potestà di giurisditione necessaria al Con-

feffore.

5 Di quante sorte sia la potestà di giurisditione.

- 6 Qual ha la giurisditione ordinaria, delegata, & à jure concessa.
- 7 Chi possieda la potestà di giurisditione.
- 8 Da chi riceue il Papa la potestà di giurisditione.
- 9 Del secondo ministro che baue potestà di giurisditione.
- 10 Se la giurisditione Episcopale ha ius diuino, ò bumano.
- 11 Qual sia il terzo ministro che haue potestà di giurisditione.
- 12 Se un Parocchiano puel dar facultà all'altre di confefsar nella-fua Parecchia.
- 13 Da chi deue esser approuato il Sacerdote per la confesfiane.

14 Per quel ragione il Sacerdote dene ellere approbato alla confessione.

15 Se il Vestiono possa ammettere alcune alla confessione

senza esamine.

16 Da chi deuono esser ammessi li Confessori per li Religiosi.

17 Se li Religiosi possono confessarsi da Confessori d'al-

tra Religione.

Re conditioni particolarmente sono ne.
cessarie al Confessore, acciò
che possa conferire l'assolutione nel Sacramento della,
penitenza. Prima vi è necessario la potestà; secondo la
scienza; terzo la prudenza.
Principalmente è necessario
al Confessore la potestà. E
questa è ditrè sorte; potestà
dell'ordine; potestà di giurisditione, e potestà d'vso.

La prima cosa dunque necessaria al Confessore è chedeue hauer la potestà dell'ordine, quale è talmente necesfaria che senza di questa non si puole assoluere da peccati, ancorche il penitente susse in pericolo, & in articolo di mor rece non solo è necessario al

Con-

Confessore l'ordine, mà bisogna che sia l'ordine Sacerdotale. Onde il laico, il Diacono, ò qual altro ordin si sia,
se non sarà ordinato all'ordine di Sacerdote non hauerà
potestà di poter assoluere il
penitente da peccati, & assoluendolo quell'assolutione sarà nulla, & inualida.

2 Di maniera che la potestà dell'ordine sacerdotale
assolutamente è necessaria al
Confessore, per che solo il Sacerdote, e no altri puolessere
ministro di questo Sacramen
to: E se vno assoluesse senza
l'ordine sacerdotale, dice il
Toleto che questo peccheria
grauemente, l'assolutione saria inualida, mà non per questo quello cascheria nell'irreTole. gularità. Toleto lib. 3. cap. 13
num. 2.

ministro di questo Sacramento è di fede, e di già sù dissinicott. to nel Concilio Fiorentino
in literis vnionis. Nel Concott. cilio di Costanza sess. 8 15.
Tren. Nel secondo Concilio Cauilonense cap. 33. Nel Concilio di Trento sess. 14. cap. 6.
canon. 9. & 10. e così sù dissinito ancora da Leone X. mé-

tre dannò gl'articoli del persido Lutero, e la ragione è questa, perche essendo al ministro di questo Sacramento necessario la potestà della. Chiesa; Si come il giudice senza la potestà non puole hauere authorità di giudicare nel foro contentioso; Così il Confessore senza la potestà delle chiaui non puole hauere authorità di giudicare in questo foro della penitenza. Perche la potestà delli chiaui, è quella authorità che Christo ha data al Sacerdote di poter hauer leuar l'im pedimentiche prohibiscono al penitente l'accesso alla glo ria del Paradiso; e si come co le chiaui si aprano le porte per poter entrare in casa, cosi conle chiaui della potestà sacerdotale si apre la porta. del Cielo, quale per il peccato mortale staua serrata. Sco- Scor: to in 4. dist. 19. Vittoria de S.To. clauibus num. 1. San Tom. in Vale. aditt.q.17.ar.3. Valen tom.4. Nug. disp.7.qu. 16.punt. 1. Nugno Filli. additt.dift, 2. Riginald lib. 1. Suar. num.3.Filliuc. tratt.7. cap.7. q.2. Soto in 4. dist. 20. q. 1. art. 2. Snarez de sacram. disp. 16. ictr.4.

Ffff 2 3 On-

3 Onde essendo questa potestà sopranaturale nonconviene à tutti, mà solo à fili, à quali li è stata! data da Christo, & hauendo Christo data questa Potestà solo à sacerdoti quando disse, Accipite Spiritum santium quorum remisseriits peccata remittuntur · eis. & c.In San Gio. cap. 20. co le quali parole Christo diede questa potessà à suoi Apostoli, è consequentemente à Sacerdoti come altre volte n'habbiamo ragionato.Adun que solo i Sacerdoti hanno questa potestà di giudicare in questo foro penitentiale,e folo i Sacerdoti posson estere ministri di questo Sacramento della penitenza, e così comunemente tengano tutti i Teologi.

Si che douendo questo sacramento esser tanto necessario al Christiano per la sua falute conueniua che non solo se ne desse la potestà di poterlo amministrate à gl'Apostoli, come Vescoui, mà ancora come Sacerdoti; perche è tanta la fragilità humana che se solo li Vescoui, e non altri hauessero questa potestà non hauerebbono loro potuto

supplire alla necessità del Christiano. E però Christo diede questa potestà anco à Sacerdori: Esi come Christo disse à gl'Apostoli. Hoc facite in meam commemorationem. dando potesta à gl'Apostoli come Sacerdoti di poter con facrare il suo corpo; cosi ancora dicendoli. Accipite Spiritum santium. Quorumremiseritis, & c. diede questa potestà à gl'Apostoli come Sacerdoti di poter assoluere da peccati nel Sacramento della. penitenza. S. Tom. Valenza, S. To. Onufrio, Suarez.

4 Secondo è necessario al Onu. Confessore la potestà di giu- Suar. risditione, perche non basta al Confessore per poter amministrare in questo sacraméto effer solo Sacerdote; ma bisogna che il Sacerdote hab bia anco la potestà di iurisdi. tione. Et in questo conuengano tutti i Teologi communemente San Tom.in 4.dist. 17. q.3.art.3.& dift.19.q.1. art.3. S.Bo. San Bonauentura art. 2.qu. 2. Rico Riccardo art. 1.qu. 3. Nauarr. Naufomm. cap. 27. num. 259. Le-Soto. desma 2.p.4.dift. q.32. art. 1., Soto dist. 18. qu. 4. art. 2. & altri.

On-

Onde il Concilio di Tren-Tren. to sess. 14.cap.7.dice che l'assolutione data senza la iurisditione è inualida, e di niun momento. Nullius momenti ab solutionem eam esse debere quam Saceedos in eum profert in quem ordinariam, aut delegatam non habet iurisditionem; E lo stesso Cond fi caua ancora dal Concilio Fiorentino nel decreto di Pa pa Eugenio IV. 🐇

Di maniera che non basta al Confessore la sola potestà facerdorale, perche necessariamente deue hauere ancora la potestà intisditionis, se però non è in articolo di mor te, come vedremo appresso. E la ragione è questa, perche essendo il sacramento della penitenza essentialmente vn giuditio, per potere rettamente giudicare il ministro di questo sacramento deue hauere necessariamente tutte quelle conditioni spettanti al vero giuditio; E perche per il vero giuditio al giudice è necessaria la giurisditione, che altrimente, come dice il Concilio di Trento non potria giudicare, ò dar sentenza à vno sopra del quale non ha uesse giurilditione, ò non ful-

fe suo suddito, enessuno puol ligare, ò imporre alcuna pena per vendicare il delitto se non hà giurisditione sopradel reo. Così il Confessore deue hauere potestà di potere giudicare, e sententiare il penitente, come anco di poter agiungerli alcuna pena. per vendicar li suoi peccati; adunque è necessario che lui non solo habbia la potestà di facerdote, mà anco la giurifdittione.

5 Questa potestà di giurisditione, è di tre sorte; cioè giurisditione ordinaria, delegata, è la terza ne vien conceduta dalla ragione, ex concessione juris.

6 La giurisditione ordina ria è quella Potestà, che hannó per ragion d'officio li ministri del Sacramento della penitenza sopra li loro sudditi penitenti per reggerli, e drizzarli nella via della loro falute al regno de Cieli. Molina tratt. 5. de iurisd. disp.2. Vale. Valenza, Conincho, & altri.

La giurisditione delegata, è vna certa facultà, che tiene il Sacerdote di potere ascoltare le confessioni Sacramentali, non per ragion d'officio,

Coni

mà per ragione di deputatione fatta da quello che haue giurisditione ordinaria.

La giurisdittione ex concessione iuris; e quella facultà concessa al Sacerdote di poter assoluere quel penitente al qual per ragione, ò per priuilegio particolare, che li è stato concesso di potersi Hen! eleggere il consessore. Hen-Suar, riq. lib. 3. cap. 5. Suaréz disp. 23. sett. 2. num. 3.

> Di maniera che la giurifdittione ordinaria è quella potestà che hanno, e possiedono per ragion d'officio li ministri del Sacramento della penitenza per hauer cura d'anime, à quali de iure li comple questa giurisditione ordinaria.

7 Tre ordini di ministri sono nella Chiesa militante, che hanno questa potestà di giurisditione ordinaria. Nel primo, e supremo ordine vi è il Sommo Pontesice, qualchaue, è possede questa giuris ditione nel più singulare, & eminente modo, che si possedere da qualsiuoglia altro, perche il Papa possede questa giuris ditione vniuersalissimamen.

pendenza quanto alle persone, quanto al luoco, quanto al modo, quanto à qualsiuoglia colpa, ò delitto, e puole immediataméte seruirsi di quella per se, e concedersa ad altri secondo che sui vorrà, e sarà bisogno, non depende da nessuno, mà da sui depende qualsiuoglia altra; ne à sui vien conceduta questa giurisditione da altri che dallo stesso Christo.

8 E se bene il Papa viene eletto nella Chiesa da gl'huo miniscioè da Cardinali, non per questo riceue alcuna potestà, ò giurisditione da Cardinali, ò dalla Chiefa, perche li Cardinali solo propongano e disegnano la persona senza darli alcuna giurisditione hauendola immediataméte con ferita Christo à San Pietro.& à suoi legitimi successori in quelle parole che Christo replico in sin tre voltre Pasico agnos meos, Pasce agnos meos; Pasce oues meas; Tibi dabo claues Regnt Celorum; Quodcuq Sigaueris, & c. San Gio. cap. 21. Si che fatta da Cardinali l'elettione del Sommo Pontefices Christo li conferisce immedia-

diatamente questa giurisditione vniuersale. Nel capicun Ca per modum de maiorit.& obed.San Tom.opusc.1. cap.

32.& opusc. 19.cap.4.

113

A quest'ordine dice Suarez si riducano il Sommo Penitentiario del Papa, li legati à latere, & altri simili che potessero participare questa giu Suar, risditione, Suarez, disp.25. fett. 1.

9 Il secondo ministro che haue, e possiede questa giurisditione. Sono li Vescoui, quali non solo l'hanno per se, mà anco possono cocederlase delegarla ad altri in tutta la lor Diocese.Sc poi questa giurisditione sia ius divinosò ius hu mano, vi fono due opinioni Mag. cotrarie. Gio. Mag. in 4. di. 18. Vitt . q.4.c.2. Vittor. relect. 2. de potestate Eccles.q.2. & lib.1.de Cast. iustitia q.1.ar.4. Castro lib.2. de iusta hæres. punit. cap.24. & lib. de hæresib. ver. Episcopatus.

10 Tutti questi vogliano, che la giurisditione Episcopale sia ius diuino, perche haueudo Christo instituita. la dignità Episcopale, e per il ius diuino essendo stata introdotta nella Chiefa,come

su diffinito nel Concilio di Con-Trento can.6. sett. 23. ne se-Tren. gue che anche la giurisdittione Episcopale sia ius diuino. Onde dice il Bonacino che questa giurisditione Christo la conferisce à Vescoui per virtù dell'officio, mediante la concessione che li fà il Sommo Pontefice. Bonacina de Bon: Sacr.pænit.disp.5.q.7.punt.4 num.6.

Con tutto ciò altri sono di contrario parcre, è vogliano che la giurisditione Episcopale sia ius humano. Di questa opinione sono la maggior parte de Teologi. San Tom. 2.2.q.39.art.3.& in 4.dist.19. q.1.art. 3.e dist. 20. q.1. art. 4. Gaet.tom. 1. opusc.trat. 1. c.2. Gaeta Corduba lib.4. de potestate Cord Papæ q. 14. Turrecrem. fum. Turr. de Eccl. lib. 2. cap. 54. Medina Med. codice de confes.q.39.Henri. quez quolib.9.q.22. Durand. in 4.dist. 17.q.2. & altri assie- Dura: me con Suarez disp. 25. sett. I Suar. nu.3. Questa materia appartiene più presto al foro contentioso, che al penitentiale. Si potra vedere nella materia della giurisditione Ecclesiastica.

Il terzo ministro che ha-

haue, è possiede questa giurisdictione ordinaria come comuneméte tengano i Teologi li Curati, ò Parocchiani, a quali si riduçano ancora li vicarij perpetui, Arcipreti, ò piouani di certe chiele parocchiali; E nelle Religioni sono i Prelati superiori, & altri a quali per qualche priuilegio li e stata conmessa la cura inmediata dell'anime perche ciascheduno che per officio ha giurisdittione quella giurisdittione e ordinaria; onde hauendo il Parocchiano, ò altri nominati per officio giurildittione sopra l'anime; ne fegue che quella sia giurisdittione ordinaria.

E se bene li Curati, ò Parocchiani hanno giurisdirtione ordinaria, non per questo hanno potestà di poterla delegare, o commetterla ad alcon. tri; Perche il Concilio di Tren. Trento comanda che nessuno possa ascoltar le consessioni se non sarà approbato dal Vescouo ordinario se però quel tale non susse beneficiato di benesicio parocchiale, al quale susse an-

nesso peso di confessare,co+ Nug. me nota Nugno aditt. q. 8.a. Vasq. 5.dub.6.Vasquez q.93.art.1. dub.5.

Di maniera che il Parocchiano dopo il Tridentino Concilio non puol dar facultà ad altri di confessare, & asolucre li suoi sudditi, nemeno quel sacerdote sarà legitimo cotessore, che dal solo parocchiano, e non dal Vescouo ordinario sarà approuato.

12 E se bene vn sacerdote farà approbato in qualche Parocchia, o che anche sia Parocchiano, non puole l'altro parocchiano darli facultà che confessa nella sua cura se non sarà ammesso dal Vescouo ordinario. Perche quãtung; il Parocchiano habbia facultà di confessare nella fua Parocchia, non però tiene facultà di confessare nella Parocchia d'altri se non è ammesso dal Vescouo ordinario perche il Concilio Tridentino less. 23. cap. 15.co- con? manda che nessuna possa co- Trid. fessare se non sarà ammesso Con. dal Vescouo Gutierez Ca- . nonich, q. c. 27. nu. 8. & 19. Con

Digitized by Google

Con tutto ciò in alcuni Juochi di diverse diocese afsieme confinanti vi e vna certa consuctudine introdotta, che li sudditi di vna paroce chia fi confessano dal Parocchiano dall'altra parocchia se bene non sia della medesina diocese è cosi anco il Parocchiano chiama il Parocchiano dell'altra diocese di filo se ne serue acciò in suo auto āministra il: sacrament ) della penit. alli sudditi comessi alla fua cura:Si che métre vi e introdotta vna tal consuctudine quella consuerudine puol hauer forza di legge, e di coferir giurisditione; Non gia per ragione di consuetudine, perche potrebbe essere vn abuso, ma per ragione di tacito consenso del superiore. Perche mentre al superiore me richiede la necessità, e è nota quell'attione alla quale lui potrebbe comodaméte contradire, e non dimeno lo tolera, e segno che acconsen-

3. num. 21. Suarez disp. 23. sett.3.& altri. E però in questo caso credo io che il Parocchiano di propria author rità poisa dar facultà all'altro parocchiano ( se però il ·Velcouo'non contradice(se) di confessir sensa altra approbatione, o confirmatione nella sua parocchia. Cosi Viualdo in Candelabro tit. de Fill. Confessione num. 28. Filliu- Suar. cio tratt.7.cap.8.q.1.nu.217. Suarez disp. 26. sett. 3. nu. 1 #.

E questo non è contrario al Concilio di Trento, che prohibilce che nessuno confessa se non sarà approbato dall'ordinario, perche tolerádolo il Vescouo si ha da prefumer che in qualche modo vi sia la sua voluntà tacità, ò veramente espressa, cocosi anco è posto in vso. Ro- Rodidiquez prima par. cap. 60. . con.4.

Quelli che hanno facultà te, & approua secondo la có- - di confessare in vna paroc-Nau. suetudine quell'attione. Na- chia, ò Diocese, non per que-Sanc-juar.cap. Placuit num.85. Sã- Ro hanno facultà, e possono Rig. | chez de matrim: lib. 3. disp. confessare in vn altrasperche Suar. 23. num. 13. Rigin. lib. 1. n. 74. | quello che ha facultà v.g. de Vasquez q. 93. art. 1. dub. 4. confessare, in Napoli non ha num.4. Coninch disp.8.dub. , faculta di confessar in Perugia. Gggg

13 E però il sacerdote accioche legitimamente possa amministrare questo Sacramento della penitenza tanto a laici, come a Sacerdoti, e. necessario che sia approuato dal Vescouo diocesano quale deue esser confirmato, & hauer sudditi, si che vn Vescouo che non ha sudditi, ò vero non sia confirmato non puol dar giurisditione ad altri che no siano suoi sudditi.

O vero il sacerdore deue. essere approbato dal Vicario generale che sia in luoco del Vescouo, à suo Vicegereme, % vero del Vicario Capitulare in tempo di sedia vacanre, perche questo succede nella giurisditione del Vescono.c. Cum olim de maioritate,& obedientia, &c.

O vero che sia aprobato da alcun altro che habbia. giurisdittione Episcopale nel populo, come sono quelli, che sono esenti dalla giurisdirrione ordinaria, è la ragione perche questo possede giurisditione Episcopale, e per consequenza a lui si apartiene di approbare li sud diti alla confessione nel suo territorio. E questa è quella.

giurisdittione che si chiama. delegata, la quale non prouiene al Sacerdote per ragion di officio, ma per ragion ·di deputatione fattali da alcun delli nominati che tengano giurisditione ordinaria.

14 La ragione per la quala il confessore deue essere approbato dal Vescouo, o suo Vicario generale à da altri che habbiamo nominati e perche il sacerdote acciò la confessione sia valida deue hauer la giuriseittione sensa la quale non puole il sacerdote legitimamente ammini-Arare il sacramento della perinitenza, e questa giurisdittione non li si concede sin tanto che non sia giudicato idoneo per esamine, ò in altro modo perche il Concilio di Tréto dice Nullum posse seculariu Confestiones audire nissi fit approbatus. Onde aggiungendo il Concilio quella parola Nullum posse, &c. essendo questo negotio di non potere, significa mancamento di giurisditione come nota Sanchez lib. 6.de mat.difp. 38. num. 20. & lib.3. disp.29. num. 14. Vas- Sanc. quez q.93.art.3.dub.3. Rigi- Vala. . naldo lib. 1. nu. 180. Filliue- Filli. cia

Bon.

cio tratt.7.c.9.q.9. num.257. Suar. Suarez dilp. 26. sett. 5. & 6. Bonac.vbi supra num.9.

> 15 E se bene il Concilio dice che il confessore deue esser approbato per esamine, con tutto ciò se il Vescouo conoscerà che vn tale faccia professione di Theologia, o che sia Dottore, o che abastãza sia instrutto nelle propositioni Theologice, puole il Vescouo métre che a lui costa notoriamente della sufficienza, e dottrina di quel sacerdore sens'altra esamine aprouarlo, perche il Cócilio non solo dice Aprobationé faciendam esse ab Episcopis per examen, ma agiunge aut alias idoneus iudicetur.

> Ben vero che hoggi giorno e talmente introdotto ; e posto in vso che anche i DD. e Theologi si sottomettano all'esamini, e non si pratticaaltrimente, e cosi per se loquedo couiene che nessuno sia amesso a sentir le confessioni sacramentali se prima. non sarà esaminato Rigin. lib.1.num.177. Suarez disp. 28 sett. 4.n. 3. & altri.

Seil Vescouo pensarà che

vn tale sacerdote sia sufficiéte per la confessione puole. fens'altra esamine mandarlo ad tempus alla cura dell'anime . & instituirlo vicario d'alcuna Parocchia, purche il Vescouo creda che questo sia idoneo per far quell'officio, è sostener quella carica. Riginaldo lib.1.nu.197. Co-Rigi. ninch.disp.8. de panitentia. Con, dub.7.nu.49.

16 Quando il Concilio comanda che nessuno poisa aministrare il sacraméto della penitenza se non sarà approbato dal Vescouo ordinario non s'intende delli confessori per li regolari; perche basta al Confessore Regolare che habbia licenza del suo superiore, come anticamente auanti il Concilio sempre si e praticato; & il Concilio di Trento non haleuato l'vso antico intorno a Nau. Religiosi Regolari. Nauar.c. Vasq. 4.nu.7.Vasq. quæst.93. dub. Rigi. 3.nom.4.Riginaldo lib.1.nu. Con. 175. Coninch.difp. 8. dub. 7. Ang. Suarez disp. 28. sess. 3. & 4. Angles. summ.9.de Confess. a.8.diff.2.dub.4.

17 Dico di piu che li sa-Gggg

Digitized by Google

cerdoti Regolari sensa che siano approbati dal Vescouo ordinario, se saranno approbati da i lor prelati della Religione non folo possono cófessare quelli della medesma Religione, ma anco d'altra-Religione perche se alcunhaueranno licéza da lor prelati di confessarsi da chi vorranno, ò haueranno priuilegio di poter eleggersi confessori. Questi si potranno cofessare da Confessore d'al. tra Religione sensa che il Confessore sia approbato dal Vescouo ordinario. Vero che non si potranno confessare da qual si voglia semplice sacerdote, perche se il Sacerdote non sarà amesso dal suo Prelato; fi come il semplice sacerdore non ha potestà di confessare quelli della sua. Religione, tanto magiormete quelli d'altra Religione. E la ragione e questa perche se bene il Concilio di Trento non lieua la consuetudine antica, che haueuano i Religiosi di confessarsi a sacerdoti non approbati da Vescoui, non per questo li da. licenza che si confessano da

chi non e aprobato nella sua Religione. Onde il Papa cocedendo che i Religiosi possono cofessare da non gl'approbati dal Vescouo non per questo concede che si possono confessare da semplici sacerdotisò sia della suasò d'altra Religione e la ragione è questa perche cosi sarebbe vn derogare alla consuetudine delle Religioni che prohibiscono a semplici sacerdoti di poter confessare. Ro- Rodr. diq.p. 1. c.60. concl.6. Bonacino de penitenza disp. 5.9 . prop.2.nu.25.

Delli Confessori da qualisi deuono confessare intempo di Giubileo li Religioti.

Punto secondo.

Se il Religioso per conseguir il Giubileu sia necessario si sonfessa dall'aprobato dal Vescouo.

.2 Se per l'ordinario si possa intendere il Provinciale, ò altro prelato della Religione.

Se il Sommo Pontefice pretenda

da in tempo di Giubileo she il Religioso si confessa dall'approbato ulla Confessione dal Vescouo.

4-Sent Religioso possa conseguir il Giubileo confessandoli dall'Approbato aella Religione .

5 Seil priu legio che gadono li prefesti nella Religione, lo godano anco li Nousty.

I CE il Religioso in temopo di Giubileo, per conseguirlo possa confessarsi da qualfiuoglia confessore, che sia approbato dalla sua, o da altra Religione sensa che sia ammesso dal Vescouo ordinario. Vi sono la magior parte de DD.di opinione cótraria tra quali Riginaldo lib.1.num.175.Sua ez de pe-Fauft- nitenza disp. 28. sess. 6.nu. 11.

Rigi.

Fausto de iubil·lib.4.q.88. Dicono che il Religiofo in tempo di Giubileo per conseguirlo è necessario che si contessa da confessore che sia approbato dal Vescouo ordinario, perche dicendo il Papa nella Bolla quale fi fi ol publicare in tempo di Giubileo. Et possit eligere confessarium aprobatum ab Ordinario loci. Ne segue da queste parole che se il Religioso non si consessa da Confessore approbato dall'Ordinario non puole conseguire il Giubileo. Vega in fin. tom. 2. cap. 7. Vega cas. 32. Homobuono de cas. Huo. reser. p. 1.c.5. Molfes.in sum. tom. 1. trat. 7. c. 16. nu. 18.

Con tutto ciò dico che anco l'opinione affirmatiua è molto probabile perche se bene nella Bolla si esprimano queste parole. Et passis eligere, &c. non per questo no segue che il Religioso neces. sariamente per conseguirlo sia bisogno confessarsi da. confessore approbato dai Vescouo, e non confessandosi da vn tal confessore no conseguisse il Giubileo. E la ragione e questa, perche se bene nella bolla si dice che si possa confessare dall'approbato dell'Ordinario. Non p questo esclude che si possa confessare dal Confessore approbato nella sua Religionesperche quella parola polsit non è precettiua che escluda che non si possa confessare da altri.

Oltre che confessandos il Religioso dal solo approba-

to nella sua Religione pur si confessa da Confessore approbato dall'Ordinario; perche dicono molti DD. checome il Vescouo si chiame. Ordinario in rispetto à secolari, e Chierici suoi sudditi Diocesani. Così il Prelato della Religione si chiama ordinario in rispetto à suoi sud dit Religiosi.

2 Ese bene Suarez luoco citat o dice che per l'Ordinario nominato nella Bolla non si puole intendere il Provinciale, ò altro Prelato della. Religione dello stesso Reli-

giolo.

Si responde che questo seguiria quando nella Bolla si agiungesse ab Ordinario Episcopo, mà dicendo solo ab Ordinario, non per questo si esclude l'ordinario del Reli-Zioso, che è il suo Prelato.

Esi come lo stesso Suarez disput. 28. settin. 6. num. 11. afferma che ne rescritti, & in altri luochi, questo nome di ordinario si puole estendere anco alli Prelati delle Religioni, e perche causa non si puole anche estendere inquesta occasione di approbatione in tempo di Giubileo, quando il Sommo Pontefice apre il tesoro di Chiesa Santa per salute dell'animé?

Onde non hauendo voluto il Concilio di Trento rinouare la consuetudine antica, che haueuano i Religiosi
di confessarsi à sacerdoti non
approbati da Vescoui, si puole credere che ne anche il
Sommo Pontesice in occasione di giubileo voglia innouare, e prohibire per conseguirlo che i Religiosi si possono confessare da Confessori della Religione non approbati da Vescoui.

3 E però non mi par che in tempo di gratia, mentre il Sommo Pontefice con tanta benignità ci concede Giubileo plenario voglia restringere le gratie concedute à Religiosi, priuando il penitente del suo ius ordinario di potersi confessare da Confessore approbato solo da Prelato della sua Religione; mà più presto si deue credere che queste parole, Es possis eligi, &c. Si pongano nellabolla ampliatiue, dice Bonacino.Cioè per magior fauore del penitente dandoli licenzasacciò non solo si possa cófef-

feffare come prima dall'approbato della sua Religione, mà volendosi anco confessare da qualfiuoglia altro approbato dall'Vescouo, che lo possa fare senza licenza del fuo Superiori, il che il religio so non poteua far prima. Di maniera che dicendosi nella Bolla Approbatum ab Ordinario, &c. Vuol dire che il Religioso senza licenza del suo Superiore ordinario puole eleggersi in tempo di Giubileo qualfiuoglia confessore 'ancorche sia fuora della sua Religione; purche sia appronato dall'Ordinario.

· 4 Agiungete che se il Religioso per conseguir il Giubileo necessariamente fusse tenuto à confessarsi dall'approbato dal-ordinario, e non da altri, che fusse solo approbato nella sua Religione, ne segueria che molti religiosi non conseguiriano, e non han no conseguito il Giubileo; perche fi vede chiaramente che li Religiofi anco in tem- thorità il Sommo Pontefice po di Giubileo per lo più si à ciascheduno quantanque confessano da confessori della lor Religione, e non da al-

seruarese quasi sempre pratticato, non hauendo mai inciò hauuto alcuna dubbitarione se se suffe altrimente molti Religiosi di gran bontà integrità, e santità ancor loro sarebbono stati defraudatise non hauerebbono conseguito il Giubileo. Onde restò marauigliato che in vn negotio di tant'importanza, è doue si è dubbitato da tanti DD.e Teologi cosi eminenti, enon vi sia stata interposta, sin hora qualche dechiaratio ene. Massime che molte volte in certi Monasterii non vi è alcuno approbato dal Vescouo,e con tutto ciò quei buoni Religiosi si confessano frà di loro senza esser necessitati andar mendicando Confessori fuora della Religione, il che non pare che sia secondo la benigna intentione del Sommo Pontefice Bonacino de Sacr.disp.5.qu.7.punt.4.S.1. num.eşi a 🚟

Concedendo dunque sp-Religioso di potere eleggere Confessore à suo beneplacito tri approbati dal ordinario. senzalicenza del suo Supe-Et io stesso l'hò veduto of- prince purche sia approbato

Digitized by GOOGLE

dall'Ordinario, e non facendo i nella bolla dechiaratione alcunassi puol credere, che essendo questa facultà fauora bile, no solo si deue intedere di poter eleggersi confessore approbato dal Vescouo, mà appbato dall'Ordinario della sua Religione. Alfonso de Ang. Leone tratt. de Iubileo par. 2.

num. 112. Angelo Bossio de Zoro-Iub.sert.3.num. 10. Zerola de Dian. de Iubil. Zenardo, Santarello & altri citati dal Diana de

Iub.trat. 12. resol. 37.

Agiungete come dicono communemente li DD. che Rigi fauores sunt ampliandi. Rigina. Sair. lib.1.num.96. Sairo de pæni. cap.22.num.1. Ne segue che la parola ab Ordinario confequentemente si deue anco estendere à Superiori delle Religioni.

Dico bene che agiungendofi quella parola ab Ordinario loci, se il religioso vorrà
confessarsi fuora della suaReligione, sarà necessario
per consessa da confessore approbato dall'Ordinario loci,
cioè dall'Ordinario doue si
hauerà da far la confessore.

questa facultà si puole

estendere ancora alli novitii della stessa Religione. Gio. de la Crux de statu Relig. lib. 1. cap.6.concl.2.come dice Dia na satisprobabiliter. Dice di più Filliuccio con alcuni altri che quando nella Bolla si aggiungano queste parole Confitendum effe cum Confessar.o apprebata ab Ordinarie loci, che sia necessario per conseguire il Giubileo confessarsi da. confessore approbato dal Vascouo; mà se dice solo approbatum ab Ordinario, che puol conseguire il Giubileo ancorche si coufessa dall'approbato del Superiore della Religione, Filliuc. tom. 1. trat. Filli. 8.cap. 10. num. 275. Polacho Pola. de Iubileo sett.42.num.63.& Diana, vt supra sogiunge che tutte queste tre opinioni soprobabili.

## RAGIONAMENTO XXXV.

Della potestà di giurisditione ne necessaria al Sacerdote per amministrate il Sacramento della Penité-

, Punto I.

1 Qual

1 Qual sa la giurisditione ordinaria de ministri del sacramento della penitenza.

2 Qual sia la giurisditione delegata.

3 Qual sia la giurisditione à ture concessa.

4 Qualgiuri / ditione ha necesa rsa al Sacerdote per amministrar la penitenza.

5 Quali conditioni per amministrar il Sacramento.

6 Qual sia il proprio Sacerdote che deue amministrar il Sacrameto della peniteza.

7 Quali siano gl'ordini proptij che possono amministrar la confessione.

Ve conditioni particolarméte son necessarie nella giurisditione, la quale come habbiamo detto di sopra, è di tre sorte; cioè ordinaria, delegata, & à iure concessa.

1 La giurisditione ordinaria è quella potestà, che hãno li ministri del Sacramento della penitenza, à quali per ragion di officio li conuiene hauer cura d'anime per reggerle, e drizzarle nella via della lor salute al Regno de Cieli. Molina tratt. 5. de iuris. disp.2. Valenza, Conich. & altri,&c. E questa giurisditione Mol. l'hanno communemente tut- Cont ti li Vescoui che hano li sudditi, Parocchiani, & altri che habbiamo nominati.'

2 La giurisditione delegata, è vna certa facultà, che: tene il Sacerdote di poter. ascoltar le confessioni sacramentali, non già per ragion. di officio, mà per ragione di deputatione fatta da alcuno, che haue giurisditione ordinaria, cosi tengano communemente i DD.E questa l'hãno tutti i Confessori délègati, & approbati da Vescoui, e da altri che godono questa. facultà.

3 La giurisdition ex concessione iuris; è quella facultà concessa al Sacerdote di poterascoltare le confessioni del penitente al qual per ragione di legge, ò privilegio particolare l'è stato concesso di potersi eleggere il Confessore. Henriquez lib. 3. cap. 5. Henr. Suarez disp. 23. seff. 2. num, 3. Suar. Tolet. lib. 3. cap. 13. num. 5. E questa la godano ordinariamente tutti i Prelati, quelli,che hanno indulti Apostolici,& altri priuilegiati.

4 Di queste tre giurisdi-H hhh tio-

tioni almeno vna è necessaria al Sacerdore, perche mancandole tutte non puole il Sacerdote amministrar questo Sacramento, & amministrandolo non solo pecca mortalmente, mà la confessione è inualida. Se però non fusse inpericolo, à articolo di morte; se ben in questo caso dice Toleto, che si puol dire che inqualche modo il lacerdote habbia la giurisditione iure concessa. Mà fuora di questo caso almeno vna di queste giurisditioni, e semplicemente necessaria al Confesfore.

ر La prima conditions ا dunque necessaria nella giu. risditione ordinaria, delegata: ò à iure concessa che si sia la quale deue hauere il Confesfore, acciò legitimamente. possa amministrare il Sacramento della penitenza. E che la' giurisditione sia in vso, cioè che non sia impedita da qualque publica scommunica, nominata.ò notoria percossa di Chierico, ò vero per altro legitimo impedimento, che ili facerdote ne fusse sospeso, à: priuato, ò degradato; perche sobene il Sacerdote, ritiene

la potestà dell'ordine, per esfer quel carattere indelebile, non dimeno, perche la giurisdicione è impedita non ritiene l'vso di poterla esercitare.

La seconda conditione necessaria, è che quella giurilditione sia in ordine al penitente, perche non basta al Confessore la giurisditione, mà bisogna che quella sia. propria in rispetto al penitete,acciò il penitente li sia sogetto, perche se bene il Confessore sarà proprio. & hauerà facultà di poter amministrare il Sacramento della penitenza in vna Parocchia. ò Diocesci, non potrà ammistrarlo in vn'altra doue non si estende la sua giurisditione, che il penitente non li è foggetto.

6 Il proprio sacerdote che deue amministrare questo sacramento è quello che per ragione di officio hà giurisditione ordinaria, perche gli altri Confessori, che hauerranno giurisditione delegata,ò iure concessa, se bene la loro giurisditione sarà in ordine al penitente e legitimamente potranno amministrar il sacramento, Non dimeno,

non

non si possino chiamar se non largo modo legitimi, e proprij Confessori. Mà il pro-\ rio Confessore è quello che per ragion d'officio li conuiene hauer cura d'anime; Non per quelto è necessario semplicemente confessarsi dal proprio Confessore al quale il penitente è loggetto, perche ciascheduno si puol confessare anco da confessore delegaro, ò iure concesso, mà si dice proprio confessore, perche in occasione, che non hauendo il penitente altro confessore quale habbia giurisditione,ò delegata, ò iure concessa, il penitente è tenuto à confessarsi dal proprio confessore. Tolet.lib.3.c.13.n.5.

7 Quattro ordini di confessori. Sono proprij. Cioè il Parocchiano nella sua Parochia. Il Vescouo nella sua. Diocese, l'Arciuescouo nella sua, & in tempo di visita anco in tutti li Vescouati della sua giurisditione. cap. vlt. de censur. lib. 6. Et il Papa in tutto il mondo. Vi sono ancora li Superiori delle Religioni ne luochi à lor soggetti; Etutti questi si chiamano pro-

prij confessori, perche tutti hanno la loro giurisditione per officio.

E se bene hò detto che ciascheduno è obligato à con fessaria al proprio sacerdote mentre non si confessa da confessore delegato, ò iure concesso. Con tutto ciò per priuilegio particolare concesso da Gregorio 9, nel capade pro dilatione, de panita e remissione. Tutti i Prelati hanno facultà à iure di potere eleggersi il Confessore.

Diquelli, che hanno facultà di poter eleggersi Confessore.

### Punto II.

- 1 Quali sano che possono eleggersi Confessore.
- Se il Papa sta obligato à confessarsi.
- 3 Se il Papa possa esercitar l'assolutione sopra se sesso.
- 4 Sela facultà, che tengano li Vesconi, & Prelati, Superiori sia ius ditino.
- 5 Se li Parocchiani possono insedersi per Prelaci, & elergersi Confessore.
- 6 Se per poter eleggersi Confef-Hhhh 2 fore

fore sia necessario bauer giusditione in questo foro. 7 Se per chiamarsi Prelati sia necessario bauer giurisditione propria.

8 Se li Vicary Generali de Ve-" scoui godono di poter eleg-

gerh Confessore.

9 Se li Cardinali non Vescoui, ò legati banno questa potestà à sure.

10 Qual Sacerdote deuono ekgger per Conjesore.

11 Di altri che banno facultà di eleggersi confessore.

- 12 Se quello che haue ottenutafacultà di eleggere Confeffore, ò de vasi reservati possa servirsene dopò mortedel concedente.
- 13 Se li Sacerdoti si possono confessare frà di loro senza licenza dell'ordinario.
- 14 Se in occasione di viaggio il Parocchiano possa confessan li suoi sudditi inaliena Diocese.

35 Seil Confessore delegato pof sa confessan quelli con qua li si è partito per viaggio.

Per Prelati s'intendano tutti quelli, che hanno qualche giurisditione per officio anco esteriormenmente nel foro contentioso. onde dice la Glossa nel cap. Decernimus. De ratione Prelati esse vi babeat aliquam iurisditionem Ecclesiasticam in soro contentioso; Come sono Vescoui, Arciuescoui, Primati, Patriarchi, Abbati, Superiori de Religiosi, Generali, Provinciali, Guardiani, Priori, & altri simili; Tutti questi si possono eleggere il Confessoro, perche tutti hanno qualche giurisditione anco nel foro contentioso.

2 Mà maggiormente 10pra tutti gl'altri il Somo Pontefice, quale tiene suprema. giurisditione nell'vno è nell'altro foro, e solo il Papa de de iure diuino tiene facultà eleggersi il Confessore. Elaragione è questa, perche ciascheduno che ha peccato mor tale per precetto diuino è. obligato à confessarsi; & essen do questo precetto vniuersale,e commune à tutti, il Papa non ne viene assoluto; perche essendo acor lui huomo puole peccare, e trouandosi conconscienza di peccato si deue confessare: Adunque è necessario che ancor lui habbia. con chi cofessarsi; Mà perche

al Papa, che è Sommo Pontefice, e Pastore sopremo non li è stato assignato ne de iure divino, ne de iure humano co chi confessarsi, adunque è necessario che da se stesso se l'elegga, e che da se stesso si fottometta al Confessore. E però il Papa come huomo peccatore si sottomette al cofessore. E come Vicario di Christo concede giurisditione al Sacerdote sopra di so stesso nel foro della penitenza.San Tom.in 4.dist. 19. q. 1. S.Bo art.3. qu.2. San Bonauent.4. Lede, dist. 19. art. 3.q. 2. Ledesma 2. Furr. p.4.q.22. art. 1. Soto dist. 18.

> 3 Il Papa puol dispensare ne voti fatti dalui, e ne precetti positiui in quanto che comprendano la persona sua, e perche questi sono atti di giurisditione li puole commettere al suo Confessore, cosi ancora la giurisditione per l'assolutione.

q.4. art.2. Turrecremata lib.

E se bene l'altre attioni il Pontefice le puole efercitare p se stesso intorno à se stesso; questo atto dell'assolutione non puole, perche è necessario che vi sia persona distinta; essendo la persona del penitente, e quella del Confessore l'vn'è l'altra essentiale al Sacramento della penitenza. . E perche il Papa пon puole affoluer se stesso, ne meno puol concedere à qualfiuoglia Sacerdote che assolua se stesso. Perche come habbiano prouato ne superiori ragionamenti-queste parole Ego absoluo, che è la persona. del Confessore, & Te, che è la persona del penitente -fono essentialmente di sustan za per il Sacromento della penitenza. Adunque essendo necessario che il Papa habbia il Confessore, e non hauendolo da altri de iure diuino lo puole eleggere da se stesso.Suareż disp. 27. 1

4 Li Vescoui, & altri Prelati superiori, ò inferiori, quali hāno facultà di poter eleggere il Confessore. Se bene il Nauarro cap.27.num.260.In clina che la loro facultà fias ius diuino. Con tutto ciò questa opinione non par che sia corrispondente alle parole del testo, con le quali il Pontefice asserisce che li con cede, ò permette tal facultà, Me pænitentia differatura ...

Dal-

Digitized by Google

de Eccl.cap.8.& altri.

Dalle quali parole s'inferisce che questa facultà la godono li Vesconi, & altri Prelati superiori, à inferiori esenti per il ius Ecclesiastico, come anco si caua dal capit. vlt.de pænit. & remiss.che no l'hanno per ius diuino.

Soto dist. 18.q.4.ar. a. dice che quando il Vescouo elegge il suo Confessore li dà aco la porestà e giurisditione.

Contro al quale dice Suarez che il Vescouo hauendo superiore, & il proprio Pastore che è il Papa, quale si come concede al Vescouo facultà - di eleggere il Confessore cosi ancora al confessore, che · elegge il Vescouo li dà la giueifditione.

Onde se il Papa volesse prescriuere à Vescoui, e Prelati che potessero hauere in altro modo il confessore; lo potrebbe fare, adunque il Pa pa è quello che concede al Vescouo facultà, di eleggere, & al confessore li dà la giurisditione. E questa è la più commune opinione la quale Silue. tengano la maggior parte de Palu. DD.Siluestro v.conf.1.\$.2.& S.An. 8. Paludano dist. 17.9.3.S.An ton.3.p.tit.17.cap.9. Angelo

v.coursel.3. Gaetano v.absol. Gaet. cap. 2. Turrecremata in cap. Quem pænitet de pænitentia d.I.

5 Edubbito se per Prelati inferiori si possono intendere li Parocchianie per co-Tequenza che ancor loro godono questa facultà di eleggere il contessore.

Alcuni vi hanno dubbitato mossi dal cap. Tua nos de clerico egrotante, doue li Parocchiani alle volte de iure sono chiamati Prelati, e per che Privilegia sunt amplianda; ne segue che anche li Parocchiani,come Prelati godono questa facultà, e così tengono come dice Suarez, Siluestro, Angelo, e Panormitano.

Con tutto ciò perche mai li Parocchiani affolutamente si chiamano in iure Prelari: Anzi che nella Clement. Dudum de sepult. apertamente si sà distintione frà Parocchianise Prelati. E la Glossa. nel cap. Decernimus de iudicijs.dice De ratione Pralati effe, vt babeat aliquam surifditionem Ecclesiasticam in fore consentiofo. Il che non hauen--do li Parocchiani non si pos-Sono chiamar Prelati.

Oltre .

Oltre che goder questo: priulegio dice il Testo che è necessario siano esenti, e-li Parocchiani non sono esenti. adung; non lo possono goderes.

Ma se algun Parocchiano fusse esente. &: immediata. mente soggetto al Papa facilmente si potrebbe proune re che godesse questo priui-

legio.

Molf

- Se fusse estante, e loggerro ad altro Prelato, e non immediataméte al Sommo Poteéce non si potria chiamare propriamente esente, e però non potria godere questa fa-Suar cultà Suarez disp. 27. sett. 2. num.7.Molfesio tract.7.c. 15. num. 38.

> 6 Vi e dubbio ancora se. per goder questo priuilegio è necessario che quello quale: fe ne serue habbia giurisdi.

tione in questo foro.

Perche sono alcuni Prelati che hanno giurisditione Ecclesiastica nel foro esteriore enon l'hano nel foro della penitenza, come sonno alcuni Arcipreti, e nella curia. di Roma vi sono molti, come sarebbe a dire l'Auditore. della Camera & altri, intorno a qualidicono alcuni che no godono questo priuilegio, quantunq, siamo esenti, di questa opinione dice Suarez che è Paludano, quale nons porta altra proua se non che questi non sono Prelati inquestos foro del Sacramento della penitenza.

Contumociò Silueltros & Silu: altri fonodi contrario parere, e vogliano che questi ancora godono questo prinile gio, perche il testo parla sema plicemente de Prelati Ecclesiastici sensa farci alcunat eccettione, tra quali ancor questi sono copresi, e perche: Prinsingia funt amplianda jadus que ancora questi godono, è fi possono servir di questo: prinilegio Suarez disp. 27. Suar.

7 Di più si deue notare. che: non possono chiamarsi: Prelati quelli, che nó hanno: giurisditione propria. Onde li Vicarii de Vescoui, ò d'altri Prelati che si seruono solo della giurisditione per comissione, questi non si comprendano fra Prelati, e consequentemente non godono questo privilegio.

fett. 2.num. 8:

Eli-Brelati non si possono:

ſer−

seruite di questa facultà, se non in quanto che tengano l'officio di Prelatura; perche se la prelatura è temporale per quanto dura la prelatura, tanto ancora dura la facultà.

Ma se la prelatura è perpetua, perpetua è la facultà; le però non vi succedesse renuntia, ò priuatione, perche concedendosi questa facultà solo aprelati, se cessa quello d'esser prelato, cessa ancora, enő gode piu quella facultà.

Se il Prelato si trouasse lontano dalla sua giurisdittione, è territorio, perche ancora ritiene la prelatura, godese si puol seruire de priuilegij che godeno li prelati 6,

Suarez vt supra.

8 E se bene habbiamo qui sopra detto che li Vicarij. de Vescoui non godono questo priuilegio, perche la giurisditione della quale loro si seruano l'hanno solo per comissione, per ilche non sonoprelati, che possono godere: questo priuilegio. Con tutto ciò. Dico che quantunque li Vicarij generali de Vescoui non habbiano de iure per se stessi propria giurisditione, non dimeno la giurisditione, della quale si seruano & ordinaria, per la quale li detti Vicarij ritengano vna certa dignità di poter amministrar le cose spiritualise noi vedia. mo che di già ordinariamen. te si è posto in vso, che loro precedano qualfiuoglia dignità nella Chiesa Cathedrale.

Agiungete che li Vicarij. generali tra l'altre giurisditioni, che loro tengano ex officio, hanno authorità di poter non solo per se stessi, si sono sacerdoti di ascoltar le confessioni, & assoluere sacramétalmente, ma anço di potere approuare, e dar authorità ad altri sacerdoti in tutta la. diocese di amministrar questo sacramento della penité. za. Se dunque li vicarij sudetti possono ex officio promuoueres& approt are li confessori per altri in tutta la diocese, e perche causa non potranno ancora eleggerlì. per le stessi ?

E se bene Suarez disp. 27. Suar. fett.2.n.8.Riginal.lib.1.prax. Fill. num. 18. in fine. Filliu. de sacram.tratt.7.num.231.hannodetto che li Vicarij generali de Vescoui no godono que-

fto

no priuilegio di poter eleggersi confessore, perche non. hauendo loro giurisdittione propria, consequentemente non sono prelati, a quali è cocessa vna tal facultà. Questo si niega, perche se bene li detti Vicarij non sono prelati per non hauere giurisditione propria; non per questo ne segue che non godano quella dignità; perche se nó la godano per virtù di nonhauer giurisditione propria; non dimeno hanno la dignità ordinaria, per la quale noi vediamo ché precedano qual fi voglia dignità nella Chiesa Cathedrale; e se loro non hanno giurisditione propria, ma solo per commissione, no per questo ne segue, che non godano questo prinilegio di eleggersi confessore; perche hauendo lor facultà ex officio di potere ascoltare le cofessioni per se stessione di poter eleggere in tutta la diocese sacerdoti a confessar altri, ne segue che magiormente l'haueranno di potere eleggerli per se stessi; E non tanto solo in assenza del Vescouoscome parche sia stato di oppinione Marcello Megale institut.lib.

1.cap.10.num.4. Ma anco in presenza; perche trouandosi, per lo più li Vescoui impediti à magior negotij, ragioneuolmente li vicarij deuono hauer anco in lor presenza la medesma facultà. perche essendo lor compresi nelscap. finali de pænitentijs, & remissionibus nel qual si dice che li Vicarij hanno dignità annessa all'amministratione delle cose spirituali, ne segue che anche habbiano questa facultà di eleggersi il Contessore la quale se nonl'hanno proprio iure, l'hanno in rispetto alla giurisditione ordinaria, e cosi tengano Alfonso di Leone concl.comm. Leon casuum cons. p. 2. Recoll.6. affieme con altri citati da lui Henriq.de sac.lib. 3.c. 13.n. 3. Hen? Emanuel sà in Afor. v. conf. E- 85 num.1. Vgolino de potest.Episc. §. 7. ver. 11. E Sanchez Sane: lib.3.de matrim.disp.29. nu. 15. seguitato dal Borbosa al-Borb. legat.54. num.92. Sogiunge che questa sia la piu probabile opinione; perche dice egli che li Vicarij sono veri ordinarij, e prelati in tutta ladiocese.

9 Li Cardinali che nonliii fo-

sono Vescoui, mentre nonfono Prelati, ò legati, dice Palu. Paludano, è Soro che non-Soio. hanno questa potestà a iure, perche per ragione della loro dignità non hanno giurisditionesè però non si possono dir superiori, ma illor proprio sacerdote è il Papa, ò vero il sommo penitentiario, come ancora di tutta la famiglia commenstale del Pa-

Suar, pa. Ang. Silue.

Onde dice Suarez, qual cita Angelo, e Siluestro, che seco sono à quelli di contraria opinione, e vogliano cheli Cardinali habbiano questo priuilegio, quantunq; no siano vescoui, ò legati, e che la facultà sia à iure, ò pure concessione de Pontesici, ò per consuetudine; basta che godono questo priuilegio, perche se bene li Cardinali non · sono superiori per potestà, ò per giurisditione; con tutto ciò sono superiori per dignisuar, tà, elo stesso Pontesice, e la Tole. Chiesa cosi li nomina. Suarez disp.27.sett.2.num.6. E però dice il Card. Toleto lib. 3. c. 13. che ordinariamente per consuetudine tutti questi sogliano ancor loro hauer lice-

za dal Papa di poter eleggersi a lor voluntà il contessore Bons così tiene il Bonacino disp.5. 9.7.& il Gaet no in sum. v. Absolutio.2. Anzi che le famiglie commensali de Cardinali si sogliano confessare da quelli Sacerdoti che li végano affignatisè proposti das lor patroni-cardinalisessendo li Cardinali quasi pastori de Hen. loro familiari. Henriq. lib.6. Fi.li. cap. 13. num. 3. Turriano de Cafi. penit. disput. 23. dub.3. Fil- S.Gi. liu.tom. 1.trat. 7. c.2.nu. 197. Com. lib. 1. q. 101. num. 4. e molti altri. E Ludouico de San Gio. quæst. 6. art. 2. de sac. penit. diffi. 5. concl. 2. Sogiunge queste parole. Todos los Cardinales tienen licentia tacita del Papa para eligir confessor para h, y para sus familiares, y yo lo se por esperiencia, pues fue confessor del Sennor Cardinal Dorsa, y de otres Cardinales, fin mas autoridad que solo su nombramiento.

Se deue però auertire che se bene li Prelati, & altri assenti che vedremo qui sotto; possono eleggersi confessore. No per questo deuono eleggere Sacerdote, che non fiaapprobato dall'Ordinario;

Per-

Perche si come quando il superiore concede in generale alcuna facultà, non ci si deuono comprendere quelle cose, quali il superiore nonconcederia quando li fidomandassero in specie. Onde il Papa se bene concede à Pielati che possono eleggersi confessore, non dimeno, acciò il penitente non si mettesse à pericolo di eleggere Sacerdote per confessartische fusse ignorate, ò stolto, & infensato, non concederia in specie che alcuno si confesfasse da qual si voglia Sacerdote. E però se bene li prelati possono eleggere il confessore à beneplacito, non per questo possono eleggere qualsiuoglia sacerdote; ma deuono eleggere sacerdote approbato dall'Ordinario; perche essendo approbato si ha da presumere che sia dotto, e prudente. E cosi fu risposto dalla sacra congregatione de Cardinali alla sesse Valq. 23.cap.15. Vasquez q.93.1.1. Rigi. dub.5.num.3.& a.3.dub.4.n. Suar 2. Viualdo in cap.de Confes-Bom sione num. 26. Riginal. lib. 1. num. 178. Filliu.tratt. 7. c. 9. nu.256. Suarez disp.29. less.

4.num 9. Bonac. disp. 5. q. 7. punt. 3. prop. vnica num. 5.

Dico bene che quelli, che hanno facultà di eleggersi confessore possono eleggere anco qual si uoglia curato, ò Parocchiano quantunque dall'ordinario non sia approbato alla confessione perche questi tali nella promotione dell'ossicio de iure sensa altra particolare approbatione s'intendano ammessi alla confessione.

Perche le bene il Cocilio Con. di Trento comada che il Sa- Tre. cerdote sia approbato dall'ordinario Vt Confessarius iudicetur idoneus, con tutto ciò eccettua li Parocchiani Exceptis babentibus beneficium. Parocchiale, con quali s'intendano anco li curati, & altri beneficiati superiori a quali è annessa facultà di cofessarescome Iono alcuni Arcidia coni, Arcipreti, Abati, Priori, e Piouani, & altri che hanno annessa la cura; Siche essendo questi aprobati alla curadell'anime; Qualfiuoglia che habbia facultà eleggersi il confessore puole eleggere anco quelli, che hanno cura d'anime parocchiali, purche

liii 2 1

in quel tempo retenga la Parocchia. Riginaldo lib.1. nu. Suar. 191. Filliu.tratt.7.cap.9. q.9. num.257.Sua: ez disp.28.fess. 4. num 18. Bonacino de pænitentia vt lupra num. 5. & altri.

> Da questo s'imprende che il Vescouo puole eleggere qual si voglia Sacerdote, che sia idoneo se sarà suo suddito; Ma volendo eleggere altro, che non sia suddito suo, non puole se no sarà approbato dall'ordinario come comanda il Conc.sess. 23. c. 15.

rr Vi sono altri che hanno facultà di poter eleggersi confessore. Come sono li esétiche immediatamente per fuperiore riconolcono il Papa, e quelli che al Papa immediatamente sono sogetti, come nota Angelo, & il Pa-Pan. normitano appresso Suarez, Suar. e più distintamente Alfonso

di Leone vt supra.

Alli Primati, e Patriarchi si concede questa facoltà nel cap.vlt. De penitentiis,& remissionibus. Et alli Vescoui già eletti, e confirmati, benche fussero sospesi, ò deposti dal loro officio, e dall'vso del-La loro giurisditione; non so-

no priuati (se non vi fusse qualche particolar dichiaratione) da qualsiuoglia priuilegio Episcopale, come è que sto di potere alleggere il c6fessore.

Ma se il Vescouo fusse no solo sospeso, ma realmente degradato all'hora resta priuo di qualsiuoglia prinilegio concesso per ragione di dignità Episcopale Filliu.tract. Fill. 7.c.9.nu. 231. Suarez disp. 27. Snar. sess.2.nu.5.Bonacin.vt supra.

12 Se vno hauesse ottenuto facoltà dal Papa, ò dal Vescouo suo Ordinario di po tersi eleggere Confessore. E comune opinione de DD. che puole eleggerlo anco do pò morte del Papa, ò del Vescouo, che li concedette tal facoltà.

E puole ancora il penitente se hauesse ottenuto facultà di eleggere conforme per casi riseruati al Papa,ò al Vescouo dopò morte del Papa, ò del Vescouo si puol seruire di quella facoltà, e la ragione; perche essendoli stata fatta questa gratia; Quando vna gratia, è di già conceduta non spira per la morte di quello; che la concedette.

Nu-

Nug. Nugno addit.q.8.a.5.du b.2. Nau. concl. 1. Sairo de penitentia Palu. cap.22.nu.3. Nauar.c. placuit nu.35. & 161.

Se bene Paludano dist. 17. q.4. e Siluest.confes. 1. q.7. quali dicano che quando vna facultà conceduta non è cominciata à mettersi in elecutione, vogliono che spira per la morte del cocedente; perche quando vna gratia ancora è intiera si perde per la morte del concedente. Come consta per il cap.licet, & cap. gratum,& cap.relatum de offic.delegat.

E come quando vn Sacerdote senza alcuna limitatione di tempo è approbato al-· la confessione puole ancora dopò morte del Vescouo, dal quale fu approbato seruirsi di quella facoltà. Così quellosche ha ortenuta facoltà di eleggerii Confessore lo puole eleggere anco dopò, morte di quello che li dicde tal Vasq. facoltà. Vasquez q.93. art.3. Con. dub. 1. num. 2. Coninch difp. Sanc. 8. dub. 10. nu. 71. Sanchez de

Rig. -matrim.lib.8. disp. 28.nu. 75. Henriq.lib.7. cap.21.num.6. Riginal.lib.1.num.95.Eman. Sà v.gratia nu.4.Filliuc.trac. 7.cap. 8.q.7.num. 216. Soto in Soto? 4. dist. 18. q 4. art. 3. Suarez Bou. disp.29.sect.3.nu.2.& disp.7. sech.4. Bonac. de penitentia. disp.5.& altri.

Ma se la facoltà li sarà stata coceduta dal Vicario, Luo cotenente, ò Visitatore del Vescouo: Come tutte l'attioni fatte dal Vicario cessano, e facendole, dopo morte del Vescouo sono inualide, Cost ancora cessa la facultà datoli dal Vicario di poter eleggere Confessore, e di poter sopra li casi reseruati ; se però non fussero stati fatti per non hauer ancora saputo la morte del Vescouo morto lontano dalla sua diocese, ò residenza, perche in questo caso supplisce la giurisdicione per comune errore, e titolo colorato. Henriq.lib.6.c.13, n.3. Hen. & 12. Sanchez de matrim.lib. Med. 8. disp. 28. & altri.

13 Alcuni hanno detto che anco li sacerdoti sensa altra licenza, per vna certaconsuctudine tacita del Vescouo si possono confessa: fra di loro; il che è falso per esser stato prohibito dal Cocilio di Trento. Nisi fuerit per Episcopum aprobatus, es idoneus.

Digitized by Google

iudicatus, um &c. Siche ha uendo determinato il Concilio che sensa approbatione nesun Sacerdote habbia authorità di confessare, & aministrare questo sacramento tanto à laici come à Sacerdoti; ancorche siano religiosi, se però il sacerdote nonfusse curato, ò Parocchiano, ne segue che il sacerdote no ha questa authorità.

Ma si deue confessare dal suo curato, & il curato dal Vescouo, e l'vno, e l'altro da alcuno che habbia giurisdittione delegata, ò iure con-

cessa.

Quando auanti il Concilio con licenza del curato, ò Parocchiano ciascheduno si poteua confessare da qual si voglia sacerdote, che fussi idoneo; il curato poteua delegare ad altri la sua authorità, e giurisditione. Dopo il Concilio nesuno sensa licenza del Vescouo puole ascoltare le confessioni; se però no fusse curato, ò Parocchiano.

Et il Parocchiano dopo il Concilio ritiene folo authorità li poter dar liceza a suoi sudditi parocchiani, che si possono confessare in altra. parocchia, ma però quando il confessore sia approbato dall'ordinario.

Et il Vescouo assolutamete puol dar licenza a qual si voglia sacerdote idoneo suo suddito, quantunque per il passato non habbia hauta altra giurisditione di poter cofessare. Toleto lib.3. cap.13. num.6.

14 Si deue ancora notare, che quelli confessori, che hano giurisdittione sopra alcuni penitenti se in occasione
di viaggio accompagneranno il lor Vescouo diocesano,
o vero viaggerano con il loro
Parocchiano, in qualunquediocese si troueranno per
viaggio li possono aministrare la confessione e darli l'assolutione, e cosi tengano comunemente tutti i DD.

Vi e difficultà intorno al confessore delegato, se partendosi & viaggiando con aleun suddito di quella diocese doue il sacerdote tiene facultà delegata, lo possa anco confessare, & assoluere per viaggio in qual si voglia altra diocese.

Siluestro verb. confessori. silu. 1.q.14.Zerola in praxi c. 16. Zer.

9.3.

a.3. Con alcuni altri sono di parere che il sacerdote, quale tiene solo facultà delegata mentre si troua fuora di quella diocese doue lui fu approbato, non puole assoluere il penitente, che con lui si e partito, e seco fa viaggio; Perche no hauendo il sacerdote fuora di quella diocese autorità delegata ne ordinaria; se bene il penitente fuddito in quel luoco da doue si partirno, no però e suddito in quei luochi doue si ritrouano, ne meno il sacerdote vi tiene quiui alcuna. giurisditione. Adung.

Altri vogliano che anche il sacerdore delegato habbia la stessa facultà poterio asoluere. Perche nel cap. Omnis veriusq; sexus, &c. solo si fa. mentione del confessore al quale si denone confessare li peccati, ma non si fa mentione del luoco done si deueăministrar la confessione. Adunq; ne segue che non essedo determinato il luoco, ò territorio done li sudditi possono cofessare li lor peccati, che quantung; si tronano per viaggio in aliena diocese, pure quel sacerdote, che

tiene facultà ordinaria, ò dellegata doue il penitente è suddito lo puole confessare, & amministrarli il Sacrameto della penitenza. Soto in 4. dist. 18. art. 3. Henriq. de penitentia lib. 3. cap. 7. num. 1. Hen. Sanc. Sachez lib. 3. de matrim disp. Rigi. 34. n. 2. Rigin. lib. 1. num. 93. Vitt. Vitt. n. 151. Coninch. disp. 8. Con. Zero. dub. 3. nu. 22. Zerola c. 16. q. Hili. 3. Filliu. tratt. 7. c. 7. q. 7. num. Suar. 189. Summa Corona 52. Suarez disp. 25. sett. 1. n. 17.

De proprij Sacerdoti con li quali, e doue il penitente fi deue confessare.

#### Punto terzo.

- 1 Qual ha il proprio sacerdote di quello, che ba solo un babbitatione.
- 2 Doue st possa confessare quello , che tiene habbitationi in diuers luechi.
- 3 Doue fi deuono confessare li Vagabondi Peligrini, -
- 4 Se il penitente viandante B troua cali reservati possa esser assoluto.
- Vello che stantia del continuo in von

vna sola casa, il Parocchiano di quella parocchia doue fi troua la sua habitatione, è il suo proprio sacerdote che li tocca per offitio aministrarli li sacramenti, e có lui si puolese si deue confessare.

Non per questo, quello è prinato di potersi confessare da altro Sacerdote, che sia approbato di poter ascoltar le confessori dal Ordinario di quella diocese, perche esfendo yn tal Sacerdote come Vicegerente, o delegato del Parocchiano si pnole anco confessar da quello, cosi si prattica, e comunemente, e posto in vso.

Il Vescouo, il Papa, il Sommo Penitentiario, il legato a latere, & altri simili essendo questi tutti proprij sacerdoti, anco con ciaschedun di questi si puol confessare. Filliuccio trat.7.c.7.q.5.& 8.Syarez disp.25.sett.1.

2 Se vno hauerà in ciascheduna di due parocchie la fua casa, à habitatione, nella quale habbita in diuersi tempise parte dell'anno, si puol confessare dall'vn'è l'atro Pa-

rocchiano, perche chiascheduno di quei Parocchiani è

il suo proprio Sacerdote; & in qual si voglia di quelle due parocchie, non folo fi puol cofessare, ma anco puole contrahere il matrimonio. & in caso di morte sepelire. Nauar.cap. Placuit num. 71. Naul Henriq.lib.6.c.7.num.2. Fil- Hen. liu.tratt.7.c.7. q.8.num.192. Suar. Suarez de penitétia disp. 25. Bon. sett.2.nu.5.& altri.Bonacino.

Quando vno ha casa, ò habitatione in vna Parocchiae nell'altra Parocchia ha quasi anco la casa, ò habitatione; come sono li mercanti, soldati, litiganti, scolari, & altri fimili, che la magior parte dell'anno habbitano nella. prima casa ò nella seconda per poco tempo; in questo caso si deue ricorrere alla cósuetudiue, quale si bene non per le stessa, ma per ragion del tacito consenso, & approbatione del superiore, ha Ius d'introdurre, e conferir giurisditione: Perche mentre il superiore sa che si fanno alcune attionise lui potendole impedire commodamente, e non li cotradice, si ha da presumere che il superiore l'approha, e che li conferisca secondo la consuetudine quel-

Digitized by Google

Filli. Suar.

Hen. Valq.

la facultà. Nauar. cap. Placuit num.85. Henriq.c.8. num.5. Rigi. Rigin. lib. 1. nu. 74. Coninch! Con. disp. 8. dub. 3. num. 21. e dub. 6.num. 38. Valq. q. 93. art. 1. Suar. dub.4.n.4. Sanchez lib.3.de matrimonio disp. 23. nu. 13. Suarez disp. 23. sett. 3. & disp. 25. sett.2. Bonacino de penitentia disp.5.quest.7. punt.2. prop. 2. n. 2.

Si che essendo stata introdotta ragioneuolmente confuetudine, acciò al fidele no manca qual si uoglia aiuto necessario per la sua salute si puole nell'vna, e nell'altra Parocchia confessare e riceuere li Sacramenti. Verũ in hoc casu standum est con-

fuerudini.

3 Li vagabondi, che non hanno alcuna ferma habitatione, li Pelegrini, Viandati, e passagieri si pessono confessare nella parocchia di quel luoco, doue si ritrouano, perche il lor proprio Sacerdote e il parocchiano; ò vero li possono confessare da altro Sacerdote, quale sia approbato dall'ordinario di Rigi. quella diocese. Rigin.lib.1.n. Vasq. 64. Coninch. disp. 8. dub. 8. n. 67. Vasq.q.93.art.1.dub.4.n. 4.& altri.

Il Nauarro tom.3. de pæ- Nau. nitentia d.6. c. Placuit nu. 80. fu di parere che il Vagabondo si potesse eleggere quals voglia sacerdote ancorches non fusse altre volte stato approbato dal ordinario; Il che e contro il Concilio di Trento sess.14.cap.7.

Quale comanda che la confessione fatta al sacerdote che non ha giurisditione ordinaria, ò delegata sia nulla e di nissun momento, se non fusse in articolo, ò pericolo di morte; come habbiano piu volte replicato; E perche il vagabondo non si troua intal pericolo, adunginon puole eleggersi qual si voglia Sacerdote ma si deue confessare dal Parocchiano, o da altro Sacerdote aprobato dala l'ordinario douc si troua.

Il Gaetano ver. Absolutio Gaeti cap.3. dice che li Vagabondi, Pelegrini, Viandanti, e Pasaggieri non solo si possono confessare dal Parocchiano. o da altro Sacerdote approbato di quel luoco doue si ritrouano in tempo di pigliar li sacramenti, ma che anche quel cofessore li puole asoluere da casi riseruati dalli

KKKK -

Vescoui proprij, se però non fussero riferuati ancora dal Vescouo ordinario di quel kuoco done fi ritrona.

Atesta di piu lostesso Gaezano, che fu dechiarato bocca da Papa Eugenio, che il confessore puble assoluere listesti Pelegrini, ò viandanti,&c.quantanq; fifuller partiti, e facesk to viaggio sensa licenza dal proprio sacerdote.

> E lo steffo si puol dire de scolari, quali hanno lasciata. la propria habitatione e si sono partiti dalla loro patrino per occasione di studio.

4 Alcuni altri han detto, che mentre il penitente hacommessi tali peccati nel luoco doue sono riserbati. che il Vescouo diocesano do. ue si ritroua il penitente, ini tempo di pigliar li Sacramé-Tol. ti lo deue assoluere. Tutto queho dice il Toleto, al quale piu piace l'opinione del Gae tano per esser piu probabile.

Tol.lib.3.c.13.m.12. Molto mi piace l'osserua-Coni, tione che adoce Coninch. co molti akri moderni, che fe il penitente si partisse dalla sua parocchia con animo di eni-

tare il suo pprio Parotchiano,e che per questa sola causa si metresse in viaggio per confessarii con altro Sacerdote in quella diocese doue si ritrouerà in tempo di pigliare li Sacramenti.

In questo caso perche lo fa in fraudo della legge, non ossendo questa l'intentione del Papa, o della Chiesa métre concede che il passaggiero si possa confessare doue in quel tépo di pigliare li sacrameti si trouerà. E però facedo il penitente quella partéza solo con animo di euitar la cofessione del suo proprio Sacerdote parocchiano, quel la cosifessione non è valida. Coninch.disp.8. dub.8. Riginaldo lib.1. nu.80. Vasquez Va q. q.93.art.1.dub.4.n.6. Suarez Suar. Bon. disp.25.sett.2.num.9. Bon.& altri moderni.

Ma se il penitente si parte con animo di non si confessare dal proprio Parocchiano esi cofessa da Sacerdote che sia aprobato, e possa confessare euri quelli che verrano per confessarsi da lui perche questo ha giurisditione di poter ascoltare tutti di quella diocele, puole anco confessar

que-

questo quantunq; sia co animo di euitare il proprio Parocchiano; ma non puole vdire quelli d'altra diocese non hauendo lui facultà di poter ascoltare li frostieri d'altra diocese, che vegano a lui con tall'animo, se assorte non hauessero facultà dalla Sedia Apostolica, à da altro legitimo superiore. Bonac. de penitetia disp. 5. q. 7. prop. 4.

## RAGIONAMENTO X X X V I.

Della giurisditione necessaria, che deue hauere il Sacerdote per amministrar il Sacramento della penitenza.

# Punto primo.

1 Se cia/chedun Sacerdote fa sufficiente ministro per ascoltar la confessione.

2 Se in articulo, ò pericole di morte ciaschedun Sacerdote possa asseluere il moribondo.

3 Se quello ebe tien cass reseruati, ò scomunica essendo assoluto in articuto di morte, libberato fia tenuto

farsi assoluere di nuovo. 4. Se il semplice Saccedote posfa estate il moribondo më-

tre vi è presente chi tiona

giarisditione.

Se il semplice Sacerdote possa assuluere quello che fi trouain pericolo di morte.

6 Da chi si deue assoluere la scomunicato che muore con contrillione.

Taschedun Sacerdote 🜙 nell'ordiner si a questa dignità, riceue la potestà dell'ordine la quale per esser fondatanel carattere indelebile, equalmente da tut? ti si riceue, ma non per questo da loro si conseguisce la giurisditione ordinaria, ò delegata, perche la giurisditione ordinaria è quella che compete à quelli, quali per officio sono pastori d'anime, e la giurisditione delegata è quella, che si concede à Sacerdoti da quelli che hanno potestà ordinaria.

Et essendo la giurisdittione ordinaria, o la delegata. necessaria per aministrare il Sacramento della penitenza, come vuole il Concilio di Cone! Trento seff. 14.c.7. Ne segue Tren.

KKKK

che no qual si voglia Sacerdo te sufficiéte ministro pascoltarele cofessioni, perche essedo questo Sacraméto vn giuditio, nesuno giuridicamente puole esercitare gl'atti di giu stitia sésa la giurisdittione. E cosi comunemente tengano tutti li DD.e Teologi.

2 Ma se alcuno si trouasse in pericolo, o in articulo di morte, qualsiuoglia che sia Sacerdote, ha potestà di confessarlo, e darli l'assolutione Cone. sacramentale. Cosi su ordinato nel cap. Ea noscitur de Hen. sententia excommunicatio-Con. nis e nel Conc. di Trento sess. 14.cap.7. Valen. tom. 4. disp.7.q.10. Henriq.lib.6. c. 8. Coninch.disp. 8. dub. 2. Riginal.lib.r.e lib.8.& altri.

Dico qualfiuoglia Sacerdote perche ancorche il Sacerdote fusse sospeso, scomunicato, declarato, heretico, o scismatico pure in vna tal necessità ha potestà diassoluerlo da qual si voglia peccato, e scomunica, ancorche il peccato fusse riseruato, & annesso alla scomunica, perche concedendo il capitolo -detto, & il Sacro Concilio libbera, & assoluta facultà a

qual si voglia sacerdote di poter in tale occasione assoluere da qual si voglia peccato il moribondo, ne segne che anco lo puole assoluere Med. da peccati riferuatise da sco-Sair. muniche. Valen.tom.4. disp. Rigi. 7.q.10.pun.3.ver.Excipimus Medin. de pænitentia trat.2. q.18. Sairo de pænitentia c. 24.n.3. Nauar.c.27.nu. 271. Rigin.lib. r. num. 56. & altri.

3 Ma essendo il penitente Rato assoluto, se vien libberato da quel pericolo, o articolo di morte non è piu tenuto à confessarsi di quei peccati quantunq; fussero riserbati; perche essendo lui direttamente stato assoluto non ha piu bisogno di confessarsi di quei peccati per ottenerne nuoua assolutione.

Ma se li peccati fussero annessi alla scomunica, & il penitente ne fusse assoluto solo da semplice sacerdote, quale non hauesse altre volte hauto authorità di asoluere da césure, il penitete scapato il pericolo di morte, deue quanto prima che comodamente puole presentarsi al superiore; Non già per esserne di nuono assoluto, ma per

mo-

mostrarse obediéte, e parato. a riceuer magior penitéza, se li sarà imposta dal superiore.

E se risanato ricuserà o sarà negligente di presentarsi al superiore, di nuouo ricascherà nella medesma scomunica, e censure, come nel cap. Eos, qui de sententia excomunicationis.

E però deue il confessore ammonir quel penitente da lui assoluto dalla scomunica nel pericolo, ò articolo di morte che scampando da quel pericolo, quanto prima, che comodamente potrà si presenta al superiore per mostrarsi a lui obediente.

4 Se deue però auertire che se bene qual si voglia séplice sacerdote puole confessare, & assoluere quello che si troua in articolo di morte. Non dimeno se vi fusse altro Sacerdote, quale per officio, ò per facultà concessali hauesse giurisdittione ordinaria, o delegata, e volesse confessarlo, non puole il semplice sacerdote che altre volte non è stato approbato, ascoltarlo; perche, come molto bene osseruano Filliuccio tratt.7.c.8.punt.8.Valq.Sua-

rez & altri. Non si puol dir che il moribondo sia posto in necessita di confessarsi dal semplice, mentre vi e presente alcun altro Sacerdote' approbato; che ha la giurisdittione ordinaria, ò delegata.

Perche la facultà di poter assoluere il moribondo, e stata data al semplice Sacer-: dote in caso di necessità del moribondo: Onde essendoci presente il Parocchiano ò altro che habbia facultà ordinariasò delegata, e che li voglia aministrare il sacrameto non vi e tale necessità che lo confessa il semplice sacerdote. Quale si come non puole ăministrar questo sacraméto fuora di detra necessità; Così ne anche lo puole confessare & assoluere mentre vi sono altri che lo possono, elo vogliano confessare in articulo mortis.Rigin.lib.1. num. 61. Rigi. Vasq.q.93.art.1. Henriq.lib. Hen. Vasq. 6.c.8.u.z.c.11.n.3.&c.12.n.1 Suar. Suarez disp. 26.sett.4.n.4.

5 Alcuni han dubitato, che hauendo facultà il semplice Sacerdote di poter cofessare, & assoluere in caso di necessità l'infermo che si troua in euidente articolo di mor-

morte, che non possa amministrare questo Sacramento à quello, che si troua in pericolo di morte, perche mentrealcuni Canoni parlano di poter assoluere il moribondo in articulo mortis non fanno alcuna mentione di quello, che si troua in periculo mortis adunque.

Mà se bene consideriamo li detti Canoni non è molto dissicile à consiscere che per l'articolo mortis intendano ancora il pericolo mortis, come si caua dal cap. Eos, qui de sententia excommunicationis. Onde l'articulo mortis in materia della facultà di poter assoluere il moribondo non si distingue dal probabil pericolo di morte, e lo stesso anticolo, hora pericolo.

Perche se per l'articulo di morte s'intende quell'infermo, che assalito da vna graue infirmità euidentemente si dubbita della sua vita; Così per il pericolo di morte s'intende quello, che si troua inqualche naustragio, ò in qualche assalto, ò battaglia di guerra, ò altro simile constitto quale perche si troua in va.

tal pericolo euidentemente si dubbita della sua vita.

Si che non essendo meno pericolo questo di quello, ne segue che come il Semplico Sacerdote puole confessare quello, così potrà anco confessar questo; e la ragione è questa, che quando fù conceduto à fideli, che il semplice Sacerdote in caso di necessità potesse confessare il moribondo in articulo mortis, li fù concesso per quel tépo che ciascheduno è obligato à confessarsi se vi sarà commodità, dal proprio Sacerdote; E perche non solo il fedele è tenuto à confessarsi nell'euidéte articulo mortis, mà anco nel probabile perico lo; ne segue che come quello fi puol assoluere, acor questo. E táto sente la Glossa in cap. Pastoralis, & cap. Quod in te.

Oltre che non è credibile che quel pouero nauigante assalito da vna gran tempesta, ò vero quel misero soldato trouandosi in vna crudel battaglia, ò gran constitto che la Santa Madre Chiesa così pietosa voglia abbandonare li suoi siglioli in vn tanto gra pericolo, che cuidentemente

fi dubbita della vita.

Adunque se in caso di necessità il semplice sacerdote puol confessare, & assoluere il moribondo in articulo mor tis, lo puole anco assoluere in

periculo mortis. E contenga-Nan. no. Nauarr. cap. 27. Henriq. Hen. Coninch. Filliucio, Sanchez, Filli. Suarez, Bonacino, è molti al-Sanc. tri contro Soto in 4. dist. 18. Bons. q.4. art. 4. Zerola in prax. cap. Soto Zero. 15. q.7. & altri.

6 Se vn infermo scommunicato morisse con segni di contrictione senza ottenerne prima di morire l'assolutione; Dopò morte si puole, e si deue assoluere dalla scommunica, mà non da qualsiuoglia Sacerdote, che so poteua assoluere in caso di articulo mortis, mà solo da quello, che lo potena assoluere mentre era sano.

E se il cadauero di quello scommunicato di già stà sepellito in luoco sacro, non si
deue desumerlo cauandolo
suora della sepultura per stagellarlo per assoluere li come
si fiagellano scomunicati, per
che basta stagellare solo la sepultura. E se sarà seposto in lo
co non sacro, per assoluerlo si

deue flagellare il corpo come fe fusse viuo; e questa assolutione è bastante per sepellire gleadauero in luoco sacro, e se farà seposto di no l'estraer, accioche si possa publicamen te pregar per l'anima sua. Na-ua. 2. p. Decret. cap. 26. nu. 32. Rosel. verb. Absolutio \$. 31.

Del ministro che tiene authorità di poter assoluere sacramentalmente da peccati veniali. Punto Secondo.

- 1 Se il semplice Sacerdote puol asoluere il penitente da peccati veniali.
- 2 In che tempo il Sacerdetericeua potestà di poter affolnere da peccati veniali.
- 3 Se vi sia essempio che il semplice Sacerdote assolua da peccati veniali.
- 4. Se l'authorità dell'ordine, è di giurifdittione fiano distinte.
- 5 Se il semplice Sacerdote che possa assoluere da veniali Ga ragione sondata.
- Se per li poccati veniali vi sa necessaria la giurisdicto-

7 Se

7 Se il Confessore possa obligare il penicente alla satisfatione per li peccati veniali.

8: Se il penitente possa dar ginrisditione al Confessore sopra li suoi peccati.

se ciaschedun séplice Sacerdote habbia giurisdicione per legge diuina di assoluere da peccati veniali.

10 Se vale l'assolutione de peccati venialimentre il penitente voluntariamente gli bà consessati.

El Si è lecito confessarsi con il laico.

Quasi commune opinione di tutti li DD. è Teologi non solo antichi, mà anco moderni, se bene vi è qualche differenza nel modo. Che qualsi uoglia semplice Sacerdote puole assoluere il penitente da peccati veniali.

Som.

Soto dist. 18.q. 4. art. 2. ad 2. dice che per assoluere il penitente da peccati veniali non vi è necessaria alcunagiurisditione; la ragione che egli aduce è, perche il Sacerdote non puol sforzare il penitente, che si confessa de veniali, e ne meno per tali pec-

cati li puole imporre che faccia alcuna penitenza. Adunque à che effetto altra giuris dirione.

San Tomaso in 4. dist. 18. 5 To. q.1.a.3.q.1.ad.3.fu quasi della medesma opinione che per assoluere il penitente da veniali la sola potestà dell'ordine fusse sufficiente.

Gaetano to 1. opusc. trat. 7 Gaeta & in summ. v. Absolutio 2. su di opinione che il Sacerdote riceua giurisditione dal penitente mentre da se stesso voluntariamente li si sottopone.

Paludano dist. 19.qu. 2.nu. 25.E nel medesmo luoco Ca- Cano priolo ad 3. contra princip. Lede, conclusionem, Cano, & Ledes ma q.22. art.2. Vogliano che per legge diuina sia stata data à chiaschedun Sacerdote questa giurisditione di poter assoluere il penitente da veniali, con dire che mentre la Chiesa non gli toglie questa giurisditione, mà gle la lascia, che ciaschedun Sacerdote l'habbia de iure diuino da. Christo: E si fondano nella. consuetudine della Chiesa,e perche la Chiesa non si puole riseruare questi peccati, e

per-

perche questi peccati non sono materia necessaria.

nella quale conuengano la magior parte de DD. E che la Chiesa habbia commessa questa giurisditione, e delega tala à qualsiuoglia Sacerdote nello stesso tempo che lui si ordina à questa dignità; Pur che non sia ne scommunicato, ne vitando, ò degradato.

Il che non solo si caua dall'authorità de DD. mà anco per la natura della colpa veniale, quale non essendo materia necessaria per la confessione, ne meno hauendo bisogno il Confessore di particolar scienza per conoscerli, e per sapere imporre al penitente per quei peccati la deb bita penitenza; non vi è alcuna ragione per la quale il pec cato veniale habbia bisogno di particolar ministro; e però ne legue che il semplice Sacerdote è sufficiente ministro per assoluere da questi peccati qualsiuoglia ancor che

Vasq. fusse Religiolo. Vasquez qu.
93.art. 1.dub.3.e dub.6.nu.5.
Nau
Nauarr.in cap.Placuit dist.6.
Vale. num. 10. Valen.tom.4.disp.7.
Rigi q.10.punt.2.Rigin.lib.1.n.65

& lib.8. num.35. Granado in Gran.
3.p. conc.7. tratt.10. disp.4. Viua.
sett.1. num.2. Viuald.de Ab.
solut.num.18. Henriq. lib.6. Hear.
cap.8.nu.1. Sanch. sum.to.1. Sanc.
lib.1.cap.9. num.35. Zerola. Zero.
in prax.de penit. cap.15.q.9.
& 10.Preposito in 3.p.q.7.de Prop.
min.sacr.pænit.dub.5. nu.37. Fill.
Filliu.trat.7.cap.7.q.6.n.186.
209.& 223. Coninch.disp.8. Coni.
dub.2.num.17.Suarez tom.4.
disp.26.sett.2.num.8. Bonac. Bonas
de pænit. disp.5. q.7. punt.1.
prop.2.nu.8.& altri.

E se bene tanti DD. soppongano esser verissima questa propositione, che per consuetudine antica della Chiesa ciaschedun semplice Sacerdote puole assoluere subbito che è fatto Sacerdote da peccati veniali, come lo proua Suarez disp. 26. sett. 5.

Con tutto ciò Filippo fabro che fù con tanto splen-Fabr. dore publico lettore primario di Teologia, nel studio di Padoua de pænit in 4 senten. dist. 17. q. vnica disp. 25. c.3. num. 71. si rende molto dubbioso intorno à questa opinione, contro la quale vi adduce diuerse ragione.

3 Prima, perche noi ve-L l l l dia-

diamo che non solo in questi tempi, mà ne anco anticamente si è mai vsato che il semplice Sacerdote ascolta le confessioni sacramentali senza la giurisditione ordinaria, ò delegata. E che questa sia consuetudine antica si caua. Con. dal Concilio di Trento sess. Ecclesia Dei custoditum sem-

14.cap.7. doue dice In eadem per fuit, ut nulla sit reservatio in articulo mortis, atque ideo omnes Sacerdoses quoslibes penisentes à quibusuis peccatis , 👉 censuris absoluerr possumt. E nel principio dello stesso cap. Persuasus semper in Ecclesia Des fuit. & verissimum ese Synodus bac confirmat; Nullius momenti absolutionem esse debere,quam. · Sacerdos in eum profert in quem ordinariam, aut subdelegatam. non babet iurisditionem. Dalle quali parole si raccoglie chiaramente che sempre sù costume della Chiesa di dare esplicitamente à ministri di questo Sacramento authorità ordinaria, ò delegata; e sépre fù consuetudine di delegare l'authorita d'alcuni casi, e d'alcuni nò. Adunque nonsolo non si vsa in questi tempi,mà ne anche si è vsato antieamente, perche sempre su costume della Chiesa di dare al Sacerdote esplicitamente authorità ordinaria, ò delegata, e però non fù mai víato dalla Chiesa che il semplice Sacerdote assoluesse da veniali.

Quelli che dicono, che è stata sempre consuetudine antica della Chiesa che ciaschedun Sacerdote possa assol uere da veniali sono quei DD. particolari, che dicono esser lecito à qualfiuoglia séplice Sacerdote poter affoluere da peccati veniali nonessendo necessaria la giurisditione per tali peccati, della quale opinione fù Soto, e San Soto. Tom.citati sopra.

Ouero sono quelli che hã detto che in questo caso il Sacerdote riceue la giurisditione dal penitente che da fe stesso li si sottopone voluntariamente, come fù d'opinione il Gaetano.

Ouero sono quelli che han dettoche questa giurisditione l'hanno da Christo per leg ge diuina data à qualsiuoglia Sacerdote nel riceuere la dignità Sacerdotale, della quale opinione furno Paludano, palu-

Capr. Capriolo, Cano, Ledesma,& Led. altri.

4 Onde noi vediamo che tutte queste opinioni mostrano che l'authorità dell'ordine èl'autorità di giurisditione fono distinte, e che l'vna, e l'altra per legge diuina, è necessaria al Sacerdote per poter assoluere da qualsiuoglia peccato; perche dire come dice Soto, & altri che Christo in quelle parole, Accipite Spiritum Sanctum, &c. Christo habbia dato assoluta facultà à Sacerdoti di assoluere li venialise non li mortalis e affatto vanità; perche Christo in questo luoco instituì il Sacramento indistintaméte cotra li peccati. Onde non è ragione che Christo instituifca li Sacerdoti pastorise giudici dell'anime con piena potestà nelle cause più leggieri, come sono li peccati veniali, e nelle cause più graui come sono li mortali con facultà limitata.

5 L'opinione di quelli, come lo proua Suarez, quali dicono che questa autorità data à tutti li Sacerdoti di poter assoluere da veniali, che li sia stata data dalla Chiesa, e che non sia ordinaria, mà delegata, parche sia opinione voluntaria, e senza fondamento; Perche acciò vn opinione sia graue, e fondata senza dubitatione bisogna che sia autoritizzata, ò da qualche testo autentico, ò da qualche ragione di autore graue antico.

Che il semplice Sacerdote possa assoluere da venialis che la facultà li sia data dalla Chiesa non vi è chi lo proua. per alcun testo, ne per ragione di autorità, ò di qualche graue Authore antico; perche tutti quelli che ne ragionano lo dicono per propria opinione, ò referiscano l'opinione d'altri. Nullibi lego, dice il Nauarro, nec ipsi legerunt, nec video nunc in v/a esse consuctudinem banc, ve Sacerdos non admissus ab Ordinario absoluat etiam à venialibus, & nel cap. Placuit de pænit.cap.6.num.22.Dice.

Nullibisestum me videre que probetur eum, qui sola venialia peccauit cui veluerit confessario confiteri posse.

Tutto questo, è più dice il detto Fabro, quale per esser stato-in tempi nostri in dottri na cosi segnalato, & eminen-

Lili 2 te;

te; Io che sono della medesma Religione, e son stato sotto la sua disciplina, se benper mia colpa malamente instrutto, non posso si non commendare la sua opinione, referire queste sue parole, Puto, saluo semper meliori indisio, quod & quis bos atentaret, nibil faceret, & peccaret saltems venialiser, qui a committeret saerslegium in re tamen leui, quia mitteret munum in messem alienam, cum non apparent an babeat bane iurisditionem. Tutto questo hò voluto notare in questo luoco, non già che lo pretenda contradir alla dottrina vniuersale di tanti DD. cosi segnalati, quali vogliano che ciaschedun Sacerdote possa assoluere da peccati veniali, perche essendo, che l'vn'e l'altra sentenza sia probabile potrà facilmente il cu rioso farci reflessione.

E per rispondere alle ragioni adotte di sopra Dico
alla prima che se bene il Cófessore non puol sorzare il
penitente che si confessa de
veniali, ne meno per quei pec
cati il Confessore li puole necessariamente imporre alcuna penitenza, non per questo

ne segue che non vi sia necessaria alcuna giurisditione;
perche li Concilij tra le cose
necessarie, acciò sia valido il
Sacramento senza alcuna eccettuatione, ò limitatione vi
pongano la giurisditione.
Nullius momenti absolutioneme
eam este debere, quam Sacerdos
ineum profere in quem ordinariam, aut subdelegatam non babet iurisditionem.

Di più si risponde che esfendo il Sacramento della, penitenza vn giudicio, nel quale il Sacerdote per l'ordine sacerdotale è constituito giudice, e si come per esercitare il giudicio nel soro contentioso vi è necessaria la giu risditione, così ancora per esfercitar sacramentalmente il giudicio nel soro della penitenza vi è necessaria la giurisditione.

Che puoi si esercita il giudicio sopra li peccati mortali, ò sopra li peccati veniali in qualunque modo si sia pure sempre è giudicio, adunque sempre vi è necessaria la giurisditione, no solo per li mortali, mà anco per li veniali.

Perche si come il giudice, che non hà giurisditione non puole condannare il fuddito d'altro giudice, in vna minima pena, ne meno per vna minima cola. così ancora il sacerdote, che non hà giurisditione non. puol assoluere il penitente di vna minima cosa, come sono li veniali; Perche quantuque li peccati veniali siano leggieri, con tutto ciò, perche si rimettano dal sacerdote per l'assolutione, si rimettano per modo di giudicio, adunq. vi ènecessaria la giurisditione.

7 Il Confessore puol obligare il penitente alla satisfatione per li peccati veniali, nel medo che lo puole obligare per li mortali, almeno sotto pena di peccato veniale; E se no lo vede disposto di dolore ò di proposito di no peccare, ancorche sia peccato veniale puole ligarlo con no assoluerlo. Perche se il penitente si confessa solo de peccati veniali, e di nessuno di quelli hà dolore, ò pentimento, effendo quest'atto necessario per il Sacramento non è capace d'assolutione. Mà douendo il Confessore assoluerlo puole imporli alcuna penitenza, la quale il penitente è

obligato à satisfarla sotto pena di peccato veniale, dice Suarez, & altri. Adunque c necessaria la giurisditione.

8 Alla seconda ragione. del Gaetano, quale vuole che il Sacerdote riceua la giurisditione dal penitente, che voluntariamente li si sottopone. Si risponde che se queste parole s'intendano propriamente, che il penitéte dia tal facultà al Sacerdote secodo che suonono le parole, certo che questo affatto è improbabile, perche se il penitente voluntariamente si fottomette al sacerdote, non. per questo li puol dar giurisditione sopra li peccati, perche solamente Iddio è quello che è supremo giudice anco de peccati veniali, e lui so. lo puol dar tal facultà.

Se s'intende che il penitente dia tal facultà, cioè che disegna la persona del Sacerdore al quale Dio nel medesmo tempo li conferisca la giu risditione, come dice il Na- Nam uarro bisogna mostrare doue & in qual testo sia stata concessa tal facultà à tutti li sacerdoti, ò vero quando fia. stato patteggiato di questame

giu-

giurisditione da conferirsi à intuito d'altri; E perche non se ne puole mostrare ne testo, ne facultà come dice lo stessio Nauarro. Nullum testam me widiste, que probetur sum, qui sole peccata venialia babet pesse cui veluerit consteri. Adunque Dio non concede tal facultà à intuito del penitente, esperò, &c.

9 Alla terza ragione che cia schedu Sacerdote habbia que Ragiurisditione da Christo p legge divina. Si tisponde, che se questa giurisditione suste concessa da Christo per legge diuina, non potria la Chie La prinarne il sacerdote, perche quella facultà, che coneede il luperiore non la puol leuare l'inferiore; E perche si vede che la Chiesa alle volte priua il Sacerdote di questa. giurisditione essendo sentenza commune di tutti li DD. quali vogliano che l'assolutione del sacerdote scommunicato sia inualida, ancorche sia de peccati veniali; Adunque il Sacerdote puole esser prinato di questa giurisditione,e per consequenza tal Sacerdote non hà questa giurisditione de jure divino.

Auertendo che quando si parla del sacerdote scomunicato, s'intende che nominatamente sia denunciato, è publico percussore di Chierico; magiormente puoi se il sacerdote sarà degradato.

ne nessuno è tenuto à confessar li veniali, non dimeno se il penitente li vuole confessare, l'assolutione di quelli no puol essere valida data da sa cerdote che non ha giurisditione, perche se bene li veniali non sono materia necessaria; volendo il penitente confessaria; volendo il penitente confessaria; de quali volendone il penitente l'assolutione vi bisogna la giurisditione.

E se bene il confessore non ha bisogno di molta scienza per conoscere li veniali, e saper imporre per quei peccati la debbita penitenza, non essendo il veniale materia necessaria; non dimeno e necessaria la scienza, acciò il confessore sappia discernere tra veniali e mortali, perche il penitente cosessando si eveniale, o mortale,

Il medesmo si puol dire de

peccati mortali altre volte rettamente confessati; Dequali si ben Soto ne parla co. ferupolo, con dire che per li peccati mortali è sempre necessaria la giurisdittione estendo li peccati mortali per fe stessi materia necessaria; e se furno confessati questo su per accidente, ma che il peccato mortale sia materia necessaria è di essenza. Contutto ciò dico che quella. stessa giurisdittione che tiene il sacerdote sopra peccati veniali, la stessa ancora tiene Iopra peccati mortali altrevolte cofessati, perche come li veniali sono materia volutaria, e non necessaria, cosi li mortali confessati sono materia voluntaria, e non necessaria, adunq; quella ragione che corre per l'vni corre ancora per gl'altri. E così ten-Suar. gano Suarez disp. 26. sett. 5. Bon. Bonacino disp.5.q.7.punt.1.

prop.2.e molti altri.

Sono stati alcuni, quali hā dubbitato, che non hauendo l'infermo in mortis articulo alcun sacerdore, col quale si potesse confessare, se li fusse stato leccito confessarsi con il Scoto laico? Dice Scoto che il maeAro parche sia stato d'opinione di si,e l'authorità che parlano di questa materia sono nel Canone de pænitentia. dift.6.S. Placait.

Lo stesso Scota risponde che se la confessione fatta al laico farà in materia di vergogna, quale e vna pena. debbita al peccato; Certo che questa confessione se bene non necessaria non sarà cattiua, perche il penitente con questa confessione scancellerà qualche parte della pena, che si scancelleria quado si confessasse al Sacerdote, si ma non deue per questo in modo alcuno il laico assoluerlo, ma piu tosto agiūgerli alcune parole deprecatorie sensa profesirli la forma dell'assolutione, perche illaico non ha alcuna authorità di poter sentétiare in questo foro della penitenza; E non essendocialcun precetto, ò pur configlio di confessarsi al laico; ne segue che forsi con più vtile saria che l'infermo non si accusasse col laico, massime se dubbitasse che non lo tenesse secreto.

E però à mio giuditio meglio saria che quel tempo,

che il moribondo spende in confessarsi col laico si confessasse con Dio facendo atti di contrittione, domandando perdono a Dio d'hauerlo tãte volte offeso, co fermo proposito di mai più offenderlo le puoi il peccatore trouandosi in tale stato si confessa. col laico, le quello lo fa per simplicità e scusato dal peccato, e quella sua humiltà puole apportarli qualche merito; con tutto ciò vna tal confessione non è ne vtile, ne necessaria. Scoto in 4. dist. 17. Tole. q.1. Toleto lib. 3.c. 8.n.2. Nauar.de penitentia c. 1. dist.6. num.72. Suarez disp.23. sett.

Lin fine.

## RAGIONAMENTO XXXVII

Delle qualità, che si deuono ritrouare nel confessore per poter debbitamente amministrare il sacramento della Penitenza.

# Punto primo.

1 Quali condittioni deue bauere il confessore per amministrar competentemente la penitenza.

2 Se la bont à del sacerdote fia semplicemente necessaria. per il valore del sacramente.

3 Quanto deue essere la scienza delconfessore per poter debbitamete amministra-

re la penitenza.

4 Se il sacerdote dubbitaße no essere idoneo, & il superiore ce lo reputasse, possa legitimamente ascolsar las confessione.

5 Quali cose deue principalmente di necessità sapere il confessore.

6 Se sia necessario che il confefsore sappia tutte le sco-- muniche, e ragioni de pec. cati.

7 Come deue gonernarsi il consessore in case difficili, che ban bisogno di consideratione.

8 Se il confessore deue esplicitamente giudicare di ciaschedu peccato se sa morsale &c.

Inque conditioni af-Jegna il Gaetano nella sua summa v.confessio, che deue hauere il confessore per aministrar competententemente il sacramento della penitenza, e sono bontà, sapienza, potenza prudenza, e secretezza. Alle quale il medina nell'instruttione de confessori agiungela 6. che è la fortezza, ò l'animo, che deue hauere il confessore per esercitare questo offitio. E se bene tutte queste coditioni sono necessarie. Tre sole per hora in questo ragionamento fanno a nostro proposito, che è la bontà, la sapienza, è la prudenza, hauendo noi ragionato dell'altre in qualche parte.

2 La prima cosa dunque che si ricerca per amministrare questo sacramento. E che nel confessore vi sia la bontà; perche essendo stato il sacerdote consacrato per ăministrare li sacramenti, & essédo questo ministero della penitenza vno de sacramenti attione tanto buona, e tanto santa, buono, e santo ancora douerebbe essere quello che l'amministra.

No gia dice il Toleto, che Tole. la bontà, o santità sia semplicemente necessaria per il valore del sacramento, ma perche cosi lo ricerca la deceza.

E però se il sacerdote motre aministra questo sacramento si trouerà hauer commesso qualche peccato mortale, e prima di ascoltare il penitente;ò almeno prima di darli l'assolutione non si disporrà il sacerdote alla gratia mediante la confessione à co la contrittione. Il sacerdote peccherà mortalmente Rigi- Rigil nal.lib.1.n.161. Sairo de pæ- Fill. nitentia cap. 26. nu. 3. Filliu. Born tratt.7.c.9.q.8.Bonac.de pænitentia disp. 5. q.7. punt 4. S.2. prop. 1.n. 2.e molti altri-

3 La seconda conditione necessaria al confessore e la scienza la quale e talmente necessaria che essendo il cofessore medico spirituale del l'anime, e giudice nel foro interiore, sé non saprà quello, che apartiene al suo foro, non potrà come Giudice rettamente giudicare ne come medico applicare li rimedij opportuni per l'infirmità de penitenti.

Li Theologi non dicono distintamente quanta, e qua-· le debba essere questa scienza. Ma San Tom. nel 4. nella dechiaratione della lettera. dist. 17. dice che la scienza

Mmmm.

del confessore non è necesfaria che sia la magior che si possa ritrouare, ma dice che deue essere tanta che il confessore sappia discernere, quello che è peccato da quel lo che non è peccato, e conoscere il peccato mortale dal veniale; F ne casi dubbij che sappia dubbitare per potersene con piu dotti dilui consigliare.

E di qua ne segue che quel Sacerdote, che sesa vna conueniente scientia vorrà esercitare questo officio; se non sarà per necessità, esercitandolo, perche si espone à manisesto pericolo di nonamministrare debbitamente questo sacramento, peccherà grauemente; e non solo il sacerdote p amministrarlo, ma anco il superiore che lo tolera, ò gle lo promette.

4 Vero che se lo stesso sacerdote dubbitasse non essere idoneo per ascoltar le cofessioni, & il superiore lo giudicasse, e stimasse idoneo, puole il sacerdote ascoltarle sensa commetter alcun peccato, hauedo lui ragione sussiciente di leuarsi qualsinoglia dubbio, o scrupolo, che potesse hauere della sua infusicienza. Nauar.c.4.nu. 9. Nau. Rodiq.cap.61.nu. 1. Vasquez Vasq. q.93.art. 3. dub. 1. Henriq.lib. Hen. 6. cap. 26. Riginal.lib. 1. num. Rig. Suar. 139. Suarez disp. 28. sett. 2. dub. 7. & altri comunemete.

5 Deue-dung; il confesfore principalmente sapere le cose che sono necessarie alla materia & alla forma del Sacramento. Deue sapere generalmente tutti i peccati che communemente si commettano in qual si voglia. gradostatose conditiones deue sapere quali peccati sono mortali, e quali veniali almeno in suo genere. Deue sapere le circostanze almeno quelle che mutano specie. Tutti i casi reservati, e quelli che non si possono assoluere, se prima non si assolue la scomunica, Tutti i casi annessi alla restitutione della robbaso del danno dato, ò della fama, quali contratti sono lecciti, ò illeciti quali vsurais. fimoniaci, ò per altra causaingiusti, Quali siano gl'impedimenti del matrimonio, de quali ne ragionaremo inquel trattato. Deue sapere le cause per le quali la confessione si deue reiterare, le cause.che scusano dal pecca-

to mortale. E se confessasse Religiosi, ò Sacerdoti conniene che sappia l'irregolarità, o almeno che sappia dubbitare in questo & inogn'altra cosa. Et in somma come buon medico spirituale che sappia distinguere tra lepra, è lepra, cioè tra il peccato mortale,& il veniale.

Se deue però auertire che fi come il medico, quale deue curare magior infirmità, ha bisogno di magior peritia, cosi ancora il confessore, che deue confessar nelle Città ò doue vi sono molti negotij, e traffichi, li è necessaria magior scienza che non è nelle ville, ò in luochi piccoli, doue non vi sono maneggiso uero vi fono persone dotte con le quali si possono confultare.

6 Non per questo è necessario che il confessore esttamente sappia tutte le scomuniche ò irregolarità, ò tutte le ragioni de peccati, e delle circostanze. Perche cosi ne seguiria che nessino, o pochi fusero idonei per la confessione elsendo molto pochi quelli, che possono sapere tutte le ragioni, e le circostanze de tutti i peccati; e però basta che sappia quelles che più frequentemente si sogliano commettere; e de l'alere che ne sappia dubbitare, per poterle studiare, ò confultarle, che cosi facilmente, potrà satisfar al debito suo.

7 E se al Confessore accadesse alcun caso difficiles che hauesse bisogno di consulta, ò di magior consideratione; e che il Confessore in quel tempo non potesse confultarlo, ò veramente non potelse sufficientemente esaminarlo.In questo caso puole il Cofessore assoluere il penité te se però li pmette di far allo, che sarà giudicato; Perche così il penitéte si stima che sia be disposto per riceuer il beneficio dell'asolutione. Naua. Silue. cap.26.num.3.Silu. v.confes. Ang. 3.num.12. Angelo v.confess. 4.nu.4. Coninch. disp. 8. dub. Hen. 16.num. 126.Henriq.cap. 26, Suar. num.9. Suarez disp. 28. sett. 2. Bon. Bonacin.difp.5.q.7.num.4.5. 2.prop.2.nu.10. & altri.

8 E se bene il Sacerdote nella Confessione deue stare attento per intendere li peccati del penitente, acciò vi possa fare sopra il giuditio Mmmm 2

conueniente. Non per questo è tenuto in particolar di qual fivoglia peccato che li sarà accusato dal penitente esplicitamente giudicare se sia mortale, ò veniale, mà basta che ascolta, & intenda il peccato, benche non vi possa affatto sar giudicio determinato. Nauarr. cap.4.num.

Naul 9. Silues. v. confes. 3. q.9.num.
Vasq. 13. Vasq. qu. 93. art. 3. dub. 1.
Rigi. num. 1. Riginal. lib. 1. nu. 147.
Suares disp. 28. sett. 2. n. 2.

E la ragione è questa, perche si come il Confessore no è tenuto à conoscere tutte le tagioni, e le circostanze de peccati, come habbiamo detto di sopra, così non è tenuto à far giuditio in particolar di ciaschedun peccato, perche il giuditio presuppone cognitione della gravità del peccato, la quale pochi sonno che la conoscano, come anco tutti li casi difficili.

Onde il Confessore ne peccati più dissicili puole sospendere il giuditio, e dare al penitente rimedio oportuno, acciò di nuouo non vi risilue. casca, che così n'insegna Silues.v.conf.3.q.9.n.13.

Delle confessioni fatte sotto buona fede con dubbitatione, ò co Cosessore signo rante, che no sà discernere se il peccato siamortale, ò veniale.

Punto Secondo.

- 1 Se la confessione fatta à Confessione ignorante sotto bue na fede sia valida.
- 2 Se tanto il Confessore come il penitente, che dubbita del peccato se sia mortale, ò veniale la confessione sia vali, da.
- 3 Se il penitente effendosi confesfato in dubbio la confessione sia valida.
- 4 Come si deue confessare un peccato del quale il peniten te non si ricorda.
- 5 Se deue permettere il Confesso re che il penitente manisesta il complice.
- 6 Se il Confessore deue assoluere il penitente per essere d'opinione contraria alla sua.

Ncorche il penitente, mentre fusse sotto buona sede, si consessalse da sacerdote ingnorante, che non sapesse discerne inter lepram, & lepram; con tutto ciò

la confessione saria valida, perche concorrendo in quella confessione tutte le conditioni necessarie per l'assolutione, cioè la materia la forma, la giurisditione l'intentio: ne del Confessore, e li tre atti del penitente ne segue, che sia valida, perche se non fusse valida ne seguiria che il penitente che sotto buona. fede si è confessato da sacerdote ignorante, che di nuouo fusse obligato à confessarsi delli medesmi peccati; il che non par che sia conueniente. Vasq. Vasquez q.93.art.3.dub.2.&

altri.

Onde quantunque il Con fessore habbia ingiustamen. te assoluto, e che habbia errato nell'imporre la penitenza falutare, e nel discernere li peccati per la sua ignoranza, con tutto ciò tanto l'assolutione come la confessione è valida.Vasq.q.93. art.3. dub. 2.Riginal.lib.1. num-131. & 👵 Soto. num. 161. Pietro Soto lett.9. Med. de conf. Coninch. disp. 6. dub. Suar. 5.num. 18. & in aditt.q. 8.n. 5. dub.4. Medina cap. de confes. iteranda ob defectum confesfari . Suarez disp. 23. sett. 6. & disp.28.sett.2. Quantungue

Siluestro, eVittoriacon altri Silu. siano di contrario parere appresso Suarez loco cirato.

2 Cosi ancora seit penite- 1 te si è confessato del peccato, 1 quale non sapeua, ò dubbitaua lui, & anco il Coufessore se fusse mortale, e dopò consultatosi meglioshà conosciuto, che quel peccato veramente era mortale. Non è tenuto per questo costui à confessarsi più di quel peccato, perche il penitente fufficientemente hà accusato il suo peccato, e vi lono concorle tutte le conditioni necessarle per la sustanza del Sacramento. Onde per il valore del sacramento non è necessario che il Confessore manifestamente sappia che quel peccato, quale hà sentito in confes fione sia mortale. Coninch. Coni. disp.6.dub.5.nu.18.Sanchez suar. summ. lib. 1. cap. 10. Suarez disp. 28. sett. 2.n. 14.

3 Mà se il penitente si fus se confessato in dubbio d'alcun peccato Come si hauesse detto che dubbitaua se lui hauesse desiderato v.g.la dona d'altri, ò vero che hauesse consentito ad altra tentatione; se dopò la confessione co-

sfui conoscerà che veramente haucua consentito alla tentatione, ò che veramente haneua desiderata la donna d'al trisin questo caso è obligato il penitente di nuouo à confesfare quel peccato, perchenell'altra confessione non haueua manifestato libberaméte, à à pieno il suo peccato, come che l'haueua commesso ma solo cosi che dubbitaua,e però hora lo deue accusare. libberamente, Sanch. lib. 1.

cap. 10.

4 Se il penitente si recordasse d'hauer commesso vn peccato mortale, mà non li venisse à memoria la sua specie, quantunque vi hauesse fatta la debbita diligenza,basta che per hora il penitente lo detesta, se ne doglia conproposito che venendoli à memoria confessarlo, e tratanto potrà dire al Confessore hauer fatto vn certo peccato mortale, del quale hora non si ricorda in che specie.

Mag. Gio.Mac.4.dist.17.q.3.

5 Se il penitente volesse. manifestar li complici, non lo permetta il Confessore se però non fusse necessario per rispetto della circostanza, come n' habbiamo ragionato fopra.

Starà molto attento il Confessore di non condannar per peccato mortale, quello che non sapesse di certo, che fusse tale, mà più tosto nelle cose dubbiose si accosta alla parte più probabile, e nelle difficul tà sappia dubbitare, accioche quel che da se non puole diffenire, lo risolua con lo studio, ò col configlio, e parere de più periti, come communemente tengano tutti i Dot tori

6 Quando il Confessore si incotrasse in qualche caso, di cui vi fussero dui pareri, cioè due opinioni diuerse de DD. gravi. E di questi pareri, ò opi nioni vno ne seguisse il Confessore, e l'altro il penitente. Onde al Confessore paresse la sua opinione esser sigura, & euidente; e quella del penitente li paresse dubbiosa, e non così probabile. Se le ragioni d'ambidui saranno pari, ò almeno quella del penitente farà probabile feguita da. qualche graue Dottore, puole il Confessore senza alcuno scrupolo conformarsi con l'opinione del penitente è deue lenfenz'altro confessarlo, & asfoluerlo quantunque sia di contraria opinione; Perche il penitente mentre si regge co l'opinione probabile, non comette alcun peccato; Onde se il Confessore non volesse associate ingiustamente l'assolutione.

Puole bene il Confessore ammonire il penitente che sempre segua l'opinione più ficura fauoreuole, e più probabile, mà seguendo l'altra. opinione, purche sia probabile non pecca, & il Confessore è obligato à darli l'assolutione, non solo se fusse Parocchiano, mà anco qualfiuoglia Adri altro Confessore. Adriano in-Rodr'4. de confes, q.5. dub.7. Ro-Med. driq. sum. p. 1. cap. 62. docum. Nau. 11. Medina instrut. de confes. Sanc. Regol.6. Nauarro, & altri. San Nug. chez sum.lib.1. cap.9.nu.29. Azor Nugno aditt.q.8.dub.17.nu. 135.Azorio 1.1.lib.2.cap.17. Zero. ques. 10. Zerola de penitent. Filli, cap.22. qu.3. Filliuc. tratt. 7. cap.12. ques.5. num. 368. & altri.

Onde se il Cosessore no lo volesse assoluere saria necessitato il penitente andar daaltro Confessore il che in vn certo modo renderia la confessione onerosa, & odiouabile.

Della prudenza : che deue hauere il Sacerdote per essercitare debbitamente il Sacraméto della confessione.

Punto Terzo.

- I Qual deue essere la prudenza del Confessore per amministrar il Sacramento della penitenza.
- 2 Che deue il Confessore quando dubbita non perdere il penitente per causa di preparatione.
- 3 Se deue il Sacerdote non confessare la zitella per nonhauer fatta la preparatione.
- 4 Auertimenti à Confessori che deuono inanimare il penitente,e non spauentarlo.
- 5 Se il Confessore deue d'ssimular deue vi è ignoranza : inuincibile sotto buona sede.
- 6 Se il Confessore sia obligato assoluere il penitente non essendo in lui legitimo impedimento.

Non

on folo al Confeffore li conuiene la 'bontà, e la scienza; quella per poter con purità di cuore amministrar il Sacramento, e questa per sapere conoscere, & applicare li rimedij più opportuni.Mà non meno necessaria li conuiene la terza coditione che è la prudenza; perche se alcun peccatore, quale per molto tempo nonfi sarà confessato verrà à piedi del Sacerdote senza alcuno ò poco preparamento per non hauer fatto la debbita esame della sua conscienza. per il che il Confessore non puole, ne deue ammetterlo alla confessione. Con tutto ciò non deue per questo discacciarlo. Mà deue più tosto con molta carità, e prudenza darli qualche tempo che possa prepararsi, auisandolo selui per non hauer fatta la debbita pparatione,& esame della sua coscieza lascierà di accularle d'alcu peccato mor tale, quella confessione sarà nulla, & inualida per colpa sua,e sua trascuraggine,e sarà obligato di nouo à reiterarla.

2 Mà se il Cofessore p darli quel tépo dubbitasse no per

derlo, e p no ascoltarlo quello differisse la cofessione : sarà bene che il Confessore co la fua prudéza li vadi insegnado il modo col qual facilmente potrà ricordarsi de suoi peccati, discorrendoli minutamente per li dieci commandamenti della legge di Dio, e quelli della Chiesa, per li fette pcccati mortali, per l'opere dela misericordia; e se lui hà tenuto cattiue prattiche, e che faccia reflessione particolarmente sopra quei peccati, ne quali è più inclinato, con altre persuasioni secondo che il Confessore giudicherà co la sua prudenza. Di più.

Douerà inanimirlo, mostrandoli il beneficio particolare che gl'hà fatto Dio aspettandolo à penitenza, con
dirli che molti altri hanno
commessi minori peccati di
lui, e con tutto questo non sono giunti à questo salutifero
rimedio di potersi consessare, che però stanno tormentati perpetuamente nell'horréde pene dell'Inferno.

Con questi discorsi, il Confessore quantunque il penitente non hauesse fatta ladebbita esame, potrà conpu-

ger-

gerlo, e cauarli di bocca tutti li suoi peccati, e però ci bisogna destrezza, e prudenza, massime con gente rozza; e contadini, quali per la poca, ò nulla preparatione, quando vanno à confessarsi non sanno quel che si dire. Come si racoglie da Luigi Lopez instr. conf.cap.38.num.211.Medina sum.p.1.fol.282.

Lop.

Lop. Med.

> 3 Aggiunge lostesso Lopez che se qualche zitella. nobile, quale solo in capo dell'anno la fuole feco condurre la madre per farla cofessare, e communicare in latisfatione del precetto della Chiesa: Se il confessore li domandasse se ha fatta la sua preparatione & esame della fua conscientia, e lei rispondesse di nò. Non deue per questo il Confessore condenarla che torna, e prima faccia la preparatione, perche se questa non si confessasse, o non fusse assoluta potria cascare in vna graue infamia. con scandolo quasi publico; perche vedendo fua madre, e quelli che l'accompagnano che la zitella non si è confessata, ne comunicata vi potrebbono far lopra gran giu

ditij, e forsi con qualche pericolo della sua vita; & allazitella li potrebbe esser causa di disperatione. E però il confessore douerà con molta prudenza esaminarla confessarla, assoluerla, e permetterli anco la comunione.

Questa opinione è molto pia, e si deue tenere, perche sempre li confessori nell'amministrare questo sacramento hanno da procurare che questo giogo della confessione tanto arduo anco a sideli, non si renda odioso, e dispregiabile, ma piu presto dolce, suaue, & amabile. Ro-Rod.

diq.p.1.c.62.docum.3.

4 Se il confessore intendesse dal penitente qualche brutto peccato, horrendo, & enorme non li deue subbito il confessore mostrarli sdegno, o aborrimento, come fãno alle volte alcuni imprudenti confessori poco pratici, che con tanta poca prudenza subbito spauentano ilpouero penitente che molte volte p questo lasciano buona parte de peccari; Ma deue piu presto il confessore ammonirlo, & inanimirlo dicendoli dite figliolo i vostri -pec-Nona

peccati non temete perche huomo sono anch'io, come voi, e se Dio non mi hauesse sostenuto con la sua mano della misericordia, n'hauerei forsi commesso io più di voi. Vedete si peccati che voi dite à me si dite a Dio, se Iddio sa molto bene sutti si vostri peccati, ne a sui si possono nascondere, ma vuole sapersi per vostra bocca.

Onde con questa, à simile piaceuolezza potrà facilméte il Cofessore cauar di bocça al penitente qualsuoglia peccato, ancorche susse molto brutto, è vergognoso; lasciando puoi il Confessore per l'yltimo le reprehensomi & amonitioni con sdegno, & aborrimento, che sente dal

peccato.

fe che il penitete fusse di vna ignoranza invincibile, e que sto si trattenesse con buona fede in cosa, che per altra occasione sarebbe peccato mortale; E se dall'auiso del Confessore non ne potesse seguir prositto, ma piu tosto molto scandolo, e trauaglio; Non deue il confessore parlarne, o farne moting, ma

prudentemente sensa domădarne coss'alcuna lo deuc dissimulare lassando il penitente in sua buona sede.

Perche se il confessore, trouasse vn penitente maritato, e susse il matrimonio nullo per qualche impedimento secreto, no conosciuto ne da l'vno, ne dall'altro de coniugi; Come v.g.

Tirio fusse maritato con-Diana, la quale per esser in. grado prohibito sua parente, à perche la dispésa fusse stata surrettitia, o vero ottenuta per inganno; Il matrimonio non è valida, ma ne Titio ne Diana coniugi lo sanno anzi si tengano molto bene maritatise tra di loro vi sono nati, & alleuati figli; Onde conquesta buona sede si confessano si comunicano e viuono fra di loro in buona pace, e compagnia. Quantunque il Confessore conosca questo impedimento; perche lui no yi potrebbe dar rimedio sen sa scandolo, e molta difficultà, non deue il cofessore cercar se loro lo sanno, o se mai l'hanno conosciuto, questo impedimento, ma li deue lasciar viuere in quella buona

fede, sensa cercarne altro. Cord Cordua de indul. q.49 in fine Med. Medina de confesca 6. num. 4. Med. Altro Medina in fum. Nauar-Rod, ro, Rodriquez p. 1.cap.62.do. / cum.13.

Quale agiunge che deucno li Confesiori stare molto auertiti in questo documeto, perche se detti mali maritati fussero auisati non esser valido il lor matrimonio non potrebbono più ne domandare, ne rendere il debbito, il ches flando loro affreme con molta difficultà, e quasi impossibile lo potrebbono osseruare.

Al contrario se il penitenre ne domandasseal Confesfore. Benche ne douesse seguir qual si voglia danno, è obligato il Confessore à dire il vero di quanto egli ne fente.

6 Hauendo il penitente confessato li suoi peccationétre in lui non vi è legitimo impedimento il Confessore è obligato assoluerlo, se così giudicherà con la sua prudéza; perehe le il Confessore no li sofpendesse l'assolutione per qualche particolar, che volesse mortificar il penitente. Non volendo affoluerlo

faria imprudenza del Confessore, quale ingiustamente primaria il penitente dell'affolutione, per il che forsi lo metteria in qualche necessità di odiar la confessione à vero di contessar li suoi peccati ad alero Confessore, che non conviene. Nauat. de penitentia dist. 7. cap. Si quis num. 16. Rigi. Rigin.lib.2. nu.23. Soto dist. Soio. 18.q. z.ark. y.atri.

## RAGIONAMENTO XXX VIII.

De cast refermation

## Punto Primos

I Se & deuono riseruare alcuni cast prù gravi, & atrociz

2 Se qual hooglia Sacetdose babbia uguale potest à di posen associate da pec-Gali

3 Se Ba necellaria la giuri/ditione al Sacerdote per amministrur la confessione.

4 Se per certi cali borrendi vi Harressaria mugior deltrinase prudenza:

5 Seà entri li Superiori fi appartenga di referiare al-.. covil pecoati, Jun 2, 50 a.d. 6 Qua-Nnnn 2

6 Quali siano che banno facultà di resernare casi.

7 Se li Superiori si possono re-Servare qual h. voglia cafo.

18 Quali sono li case che si pos-Jono da Superiori Religiasi reservare.

9 Si secondo il decreto di Clemente VIII. li Superiors Religios debbano riferuarh tutti.

10 Se il Superiore Religiosopos sa riseruare altri casi che li undetiprescristi.

II Se il Superiore possa probibire fotto pena di scommunica, e riserbarla à se.

12 Se li casize la scommunica in quanto alla referuatione siano una medesma cosa.

1 C Empre è stato vso antico nella Chiesa di Dio di riservare à Giudici superiori alcuni casi più atroci, & horrendisperciò che il Ter Con. zo Cócilio di Cartagine cap. Afri. 32. & il Concilio Africano cap. 10. vogliano che Prasbi-Ser non absoluat panisentem in--tousulto Episcopo, nist nesefficate cogente in iphus Episcopi absensia; lo stesso par che si cauaancora dal Concilio Vormaricense cap. 30.e dal cap.latorem 33.q.2. doue si parla del peccato matricida.

E se bene in questi Concilijse simili decreti non si parla espressamente del Sacramento della penitenza, ma molte volte della penitenza publica, con tutto ciò è verifimile dice Suarez, che mentre Suar. in quei tempi la penitenza. eta riseruata, che anche l'assolutione della colpa fusion reservata, onde molti Santi Padri, e precise Benedetto IL in Estrauag, inter cunctas de Privileg più espressamente sà mentione de casi reservati.

Vltimamente senza alcuna dubitatione für diffinito dal Sacro Cócilio di Trento sess. cone: 14.cap.7.& canone 11.Doue Tren. espressamente commanda il Concilio che certi più atrocis e più graui peccati . Non à quibusuts, sad à summis duntaxat Sacerdotibus absoluerentur.

2 Da tutto questo si racco glie. Che se bene qual si voglia Sacerdote, che habbia fa. cultà ordinaria, ò delegata di poter amministrare il Sacramento della penitenza, puole assoluere il penitente sacramentalmente, perche in quaso alla potestà del ordine tut-

ti li Sacerdoti sono equali, no dimeno nella potestà della giurisditione vi è molta disuguaglianza, non hauendo tutti li Sacerdoti la medesma facultà di poter assoluere da qual si voglia peccato.

3 Et acciò il Sacerdote possa giuridicamente ammimistrare questo sacramento chiara cosa è che li è necessaria la giurisditione, come tante volte n'habbiamo ragionato, la quale perche al Sacerdote inferiore li vienu concessa dal superiore; se il superiore vorrà limitarla, con riseruarsi à se alcuni peccati, non potrà giustamente il sacerdote inferiore mentre non li è concessa vniuersalmente la debbita giurisditione assoluere da quei peccati, che dal superiore furono reserva-Coni. ti come nota Coninch. disp. a r.num. 38.

A Eperò hauendo presupposto i Dottori Sacri antichi, che per certi peccati graui, & horrendi vi sia necessaria magior scienza, e prudenza più graue, hanno giudicato esser necessario che non tumi li Confessori egualmente spossoro assoluere da qual si vo-

glia peccato, mà che solaméte questa facukà l'habbiano li più intriseci, e principali Giudici superiori della Chiefa di Dio acciò che vedendo li fideli che questa cura è più difficile, e ricerca più maturo giudicio, e che facilmente li fideli per questo si asterranno -di commentere tali peccați, hanno data questa facultà so-10 à Giudici legitimi superiori,come sono Vescoui, Prelati di Santa Chiesa ordinarij, ·& ad altri superiori delle Religioni.

5 Non per questo à tutti li Giudici superiori si appartiene di poter riseruare alcuni casi, mà solo si appartiene à questi superiori legitimis che hanno autorità di approbare, e concedere la giurisditione ad altri.

Di maniera che quelli à quali si appartiene di concedere facultà al Sacerdote inferiore di poter assoluere sacramentalmente il penitente da peccati, à quelli ancora si appartiene di poter leuare, e limitare la potestà sopra alcuni casi.

ne principalmente al Sommo Pon. Pontefice in tutto il mondo. A Vesconi, e Prelati Ordinarij conuiene in tutta la lor Diocese, à Generali in tutta la loro Religione, & andate discorendo, &c.

7 Mà acciò li Superiori non si reservano troppo casi, per il che la confessione si potesse rédere odiosa, ò troppo honerosa. Clem, VIII. per risperto à Religiosi prescrisse cetti casi particolare che li su periori delle Religioni putes sero riservar, e sono il primo.

8 Veneficiazincantationes, et fortilegia. Secondo Apostaña à Religione fine babitu dimisso fome retento, quando eo permenit, vi extra septa monastery, seù conuentus fiat egressio. Terrio no-Barna, aut furtius è monaflerio feù commensu egreffio essam non animo apostatandi facta... Quarto proprietas contra vosum pappertatis, que lit peccatum mortale. Quinto iuramensum falsum in sudscio regulari, Seu legitimo Selto Procuratio au selium seù cossium ad abertum faciedum poli animatum fatum esiam effectu non confecuto. Seatimo falfificatio manus, si figil li officialjum monastery, aus con uentiur . Ottavo furtum dera-

rebus manaflery; fen conventus
in en quantitate; qua set peccatum morsale. Nono lapfus carnis
valuntarius opere confumatus.
Decimo occisio, aut valueratio,
seu granis percussio cuiuscumque
persona. V naccimo malitivsum impedimentum, aut retardatio, aut aperitio litterarum à
superioribus ad inferiores, vel ab
inferioribus ad superiores.

9 Si deue però auertire, che quantunque il Pontefice habbia prescritti questi casi da riscruarsi nelle Religioni, nó per questo comada Sua Sa tità che tutti siano necessariamente reservati, ma vuol direche se li superiori con la lor prudenza conosceranno esser per vulità de sudditireservarlitutti, à parte che li possono reservare. Va superior Religionis poffit bes cafus bbi reservare, aut enmes, out co. rum aliquos, prout subditurum. vlilitati expedire prudenter in... domino indicautrit.

re E se bene il Somo Porefice prohibisce che lisuperio ri de Regolarino possono referuar altri peccati, che li nomistri questo lo comada, che nodi possono risornare di pro pria authorità, ma se li supez

rio-

riori conoscerano che per pui rità della consciezaso per coservatione della Religionè vi sia bisogno di riseruare alcun altro peccato graue, no lo possono fare, se non nel Capitolo generale con matura discussione, e consenso per tutta la Religione, e nel Capitolo prouinciale per la provincia; Si quid aliud praterea peccatum grane pro Religionis conservatione, aut pro coscientia puritate reservandum videbitur, id non aliter fat, qua generalis capituli in toto ordines aut Provicialis in provincia matura distussione, & consensu.Có le quali parole si vede che il Pontefice non lassa in pote-Rà de superiori della Religione che in qualche conuéso particolare referuano alenn caso particolare; ma sokamente douendos reservare, si reserva in tutta la Religioneso veramente in tuttaalcuna provicia; E questa potestà non la concede che il generale, ò il prouinciale lo possa far da se stesso, ma che lo faccia col consenso del capitolo generale per tuttala religione, o del capitolo proumciale p tutta la provincia

come habbiamo detto.

Non dimeno io direi che se per il buon gouerno d'alcun connento fia spediente chequini specialmente si reserua alcun peccato particolammence; che il superiore lo possa fare con consenso però del capitolo Prouinciale. Perche noi vediamo che il Pontefice in questo luoco no prescriue che il peccato da riserbarsi necessariamente sia per tutta la Religione, o per tutra la provincia, ma solamére dice, che se alcun peccato grave per conservatione della Religione ò per pu+. rita di conscienza si giudicherà di resecuarlo. Si peccasum aliquod grave, pro Religionis conservatione, aus consciétia puritate resernadum videbitur.

Perche puole accadere che per purità di conscienza e consernatione sia bene reservallo in vn convento che non importa reservarlo invn altro, essendo quel convento esposto a magiori pericoli de gl'altri e però sia necessario di governarsi conpiù rigore in quello che nell'altri. Ma non perquesto lo puol reservare il superiore

da se stesso, perche ancorche sia in vn sol Conuento, pure ce si ricerca il consenso del capitolo prouinciale, essendo che il pontesice non commette questa potestà ne al solo superiore, ne al solo capitolo, ne al solo Prousciale,

Ne importa che questo il superiore non lo faccia per tutta la prouincia, basta che questo lo faccia in alcunaparte dalla prouincia, onde tutto quello, che sa il prouinciale in alcun conuento della sua prouincia; si dice che lo sa nella sua prouincia. Adunq; il Prouinciale per se stesso non puole reservare alcun peccato, ma volendolo reservare lo dene fare col consenso del capitolo. Suarez disp. 29. sett. 3.

radere che il superiore di qualche conuento prohibisica che non si faccia vna tal cosa sotto pena di scomunica da incorrersi subbito, e l'assolutione il superiore la riserba à se stesso depò questo decreto di Clemente VIII. quale ordina, e prohibisce al superiore non possa reservanta altricasi, che

li nominati; se il superiore comandando sotto pena di scomunica possa reservare à se l'assolutione di quella scomunica.

Vogliano alcuni che il superiore non possa riseruarla, perche commandando il Pétefice che non si possono reservare altri casi, che li nominati sensa il capitolo Prouinciate, & essendo questa vna reservatione di certo caso, perche mentre la scomunica è rescruata, non si puole il Religioso assoluere da quel peccato se non dal suo superiore. Il che essendo contro l'intentione del Ponteficesne segue che il superiore non puole reservare a se quella. fcomunica.

Aggiungano che si come non si puol dar assolutione al peccato, se prima non si lieua la scomunica, ne segue che come non si puol reservare il peccato, ne anche si puol reservare la scomunica.

A me piace intorno a quefto l'opinione d'alcuni altri, quali vogliano che non hanendo il Pontefice leuata la facultà alli Prelati delle Religioni di potersi reservare l'as-

l'assolutione della scomunica; Perche mentre Clemente VIII. sà questa prohibitione a superiori parla espressamente solo di non si poterereservare li peccati, e non di non potere reservarsi la scomunica. Nemo ex Regularium superioribus peccatorum absolutionem sibi reservet exceptis ys, &c.

Da queste parole si vede chiaramente che non facendosi alcuna mentione nel decreto della scomunica ne segue che nella prohibitione di no potersi reservare altri casi non si comprende il potersi reservare l'assolutione della scomunica.

Tanto più che l'assolutione della scomunica appartiene a diuerso foro, & à diuersa giurisditione di quello cheappartiene l'assolutione del peccato, essendo l'assolutione della scomunica molto diuersa dall'assolutione de peccati.

Agiungete che non vi es alcun dubbio che nel modo, che li superiori poteuano prima del decreto di Clemente gettare la scomunica, possono ancora gettarla adesso,

perche essendo questa scomunica ab homine, e l'assolutione per sua natura essendo reservata à quel giudice, che la mette; ne segue che nonessendo per quella constitutione Pontificia leuata la potestà di poter gettar la scomunica ab homine, così non è prohibito di poter reservare l'assolutione di questascomunica, & non essendo prohibito. Adunq;&c.

E se bene si e detto che no si puole assoluere lo scomunicato dal peccato se prima non si lieua la scomunica, no dimeno questo è per accidete, percioche basta che non siano vna cosa stessa che da vna all'altra non vi si estenda la prohibitione. Particolarmente quando in rispetto de superiori susse l'vso della giurisditione.

ftessa, che dall'vna e dall'altra non vi si estenda la prohibitione si caua da quelche habbiamo detto che appartengano a diuerso foro, e giurisditione, e che l'assolutione della scomunica sia molto diuersa dall'assolutione des

Oooo pec-

peccati. Adunque, &c.

Saria però bene che quando il superiore getta vna tal scomunica dechiarasse la sua intentione, e cost non vi saria alcun dubbio che la reserva suria intorno alla scomunica, e non intorno alla colpa, e cost non vi puole capire la prohibitione del decreto Pózesicio. Con tutto ciò dice il Suarez che meglio saria questo farlo col consenso dal capitolo provinciale perlleuare ogni dubbitatione. Suarez suare disp.29.sett.33.n.13.

Non ostante tutte queste ragioni. Dico che il superiore non tiene questa facultà di potersi riseruare vna tal scomunica, perche hauendo decretato Clemete VIII.che non si possono riserbare altro che quelli vndeci casi sopranominati.

Et hauendo successiuamete gl'astri Sommi Pontesici ordinato come consta nella so. Constit. di Vrbano VIII. che li superiori Regulari no possono riseruare che tutti, ò alcuni di questi vndesi casi, secondo a loro parerà più espediente, & occorrendo che giudicassero riseruarne, okra

questi vndecisaleun altro per conservatione della Religione,o purità delle conscienze; questo vogliano li detti Somi Ponteficische non si possa fare, se non per matura dis--custione, e consenso del capitulo prouinciale, per tutta la proninciase per tutta la Religione nel capitolo generale. Quod h aliud praterea peccatam grave pro Religionis conservalione, aut pro conscientia puritate reservandum videbitur, id non fat, nifi de consensu capituli generalis, aut Provincialis.

12 Di maniera che quantunque la scomunica, e li casi apartengano a diuerso foro,e siano diuersi; e parimense la loro assolutione; non dimeno in quanto alla reserua! tione sono vna medesma coía, e si comprendano sotto vna medesma prohibitione. E però li superiori non possono prohibire vna cosa sotto pena di scomunica ipso facto, e riseruarsi a se l'assolutione. E cosi su dichiarato finalmente dalla Sacra Congregatione de Cardinali sopra Vescoui, e Religiosi nel 1617. sotto li 94 di Luglio. Molfesio p.1. watt.7. c.20.fl. Mol.

17.

17. Alfonso di Leone part. 2. Peie. Recoll. 10. num. 1. Peierino t.2.de Prelato q.3.c.2. §. z.n. 32.Filliu.tom.1.tratt.7. c.16. num. 276. Ecome habbiamo

detto di sopra. Si deue anco notare che li Prouinciali possono riseruare col consenso, e matura discussione del Capitolo prouinciale alcun caso per alcun conuento particolare, e non per tutta la prouincia; perche puol essere che tal reseruatione sia bisogno per conseruatione, e purità di vn couento, e non per altri della.

Facu. Pcio.

> 4.num.4. Filliu. tratt.7. c.10. Peierino vt supra nu. 33. De peccati quali ordinaria" mente si sogliano reseruare da superiori.

> prouincia.Suarez tom.4. p.3.

disp.29.sett.3.num.12. Mol-

fesio, vt supra nu. 13. Facun-

dez in 2.precep. Eccl.lib.8.c.

Punto secondo.

1 Quall peccati fe deuono, o non A doueno reservare.

Se li peccati interni fi possono reservare.

Se dopo morse del Prelise

caft reservati da lui, rellano ancora reservati.

4 Se per il caso reservato vi ka necessario l'acco interno, to efferno .

I peccati che ordinariamente si sogliano da superiori reservares deuono esser mortalis&esteriorisè non venialisò interni; perche se bene siguramente la mio giuditio tanto li peccari che confistano nell'atto esterno, quanto quelli consistano nell'atto interno, possono li Prelati di potenza assoluta reservarli, negando alli Sacerdoti inferiori che non assoluano tali peccati esterni des quali non vi e alcuna difficultà, ma ne anche li peccati interni; che si commettano per il consenso, che li soministra la propria voluntà; E la ragione è questa; perche no potédosi addurre alcuna caula sufficiente in contrario, che tali peccari interni non fi polsono riseruare essendo che la giurisditione di poterla delegare penda dalla voluntà del concedente. Quales perche tiene facultà di poter concedere e delegare la giur 0000 2 Til-

risdittione al Sacerdote inferiore, volendola delegare no è inconueniente che possadelegarla con qualche limitatione di arogare a se la facultà di assoluere alcuni casi -particolari, non volendo dar tal facultà al suo delegato; E perche no folo l'huomo puol peccare mortalmente conpeccati esterni, ma anco conpeccati interni, adungiil Prelato si puole reservare l'assolutione anco d'alcuni pecca-Soto: ti interni. Soto in 4. dist: 1% Hue. 9.2.a.5. Graffio in apend. ad Vela. decisiones l.1.c.7.nu.24.Ho-Nug. mobuono de casib. reser.1.p. Filli. c. 3. assert. 2. Vasquez de pænitentia q.9 1.art.3. dub.3. n. Suar. 2. Rigin.lib. 1.nu.128. Nugno aditt.q.8.a.5! dub.10. Filliu. tratt.7.c.10.q.2.nu.271. Bartol. Medina 1.2. q.91. att. 4.

Suarez disp.29. sett.3.n.3. 2 Non dimeno perche. non è cosa ne giusta ne necessaria ne conueniente che fi reservano tali peccati interni non si deuono in conto nessuno reservare. Come di-Suar. ce Coninch. disp. 11. nu. 79. Suarez disput, 29. sett. 3.nu. 3. perche sarebbe vna grá perturbatione della propria coscienza, e potria cagionares molta inquietitudine, malime nelle conscienze timidese scruopolose per esser cosamolto difficile alle volte il. giudicare quando nell'atto interiore vi sia concorso il proprio consenso, il che facilméte si conosce nel atto esteriore. E però dice Soto Graf. Soto. Graf. Graf. fio,& altri. Quod effet error in- Peicr. solerabilis e come referisce il P. Lorenzo Peierino tom. 2. de Prelato c. 2. num-4. Qued Prelatus inique faceret reseruando, & esset indiscretissmus, & ita Finell.c.5. nu. r.

E però quando il Prelato reserva a se qualche peccato sempre, è solo si deue intendere dell'atto esteriore, e no dell'atto interiore.

Auertendo che in articolo di morte nessun caso è reseruato, e qual si voglia sacerdote puole assoluere ciaschedun penitente di qual si voglia peccato, censura, come habbiamo detto piu volte .

3 Dobbiamo confiderar ancora che in due maniere sono reservati alcuni peccati; ò sono reservati per legge,ò veraméte sono reservati per propria volontà, & ordine del

del Prelato; se sono reseruati per ordine del Prelato Morto, o leuato il Prelato muoiono, e spirono li casi reservati da lui, ancorche sussero stati reservati da altri prima di lui; E se il Prelato che succede non li riserva di nuovo non restano reservati; mà quelli, che sono riservati per legge, quantunque il Prelato, che succede non li reserva di nuovo, sinche non si lieua la legge sempre restano reservati.

4 Da quanto habbiamo detto ne segue, che quello, che sa alcuna attione, quale non è sufficiente per commettere il peccato mortale, quantunque l'animo interno sia mortalmente peccamino-so, non incorre nel peccato reservato, perche per incorrerui vi è necessario l'atto esterno, e che sia consumato, e compito. Nauarr. cap. 27. nu. 612. Graff. lib. 4. decis. cap. 18.

Hue nu.62. Henriq. lib.4.cap.14. Bon. peie. nu.6. Homobuono p.1.cap.3.

asset.2.Bonac.Peierino,vtsu-

pra,& altri.

Delli Superiori, à qualistafpetta di reservare casi.

## Punto Terzo.

1 Quali Superiori habbiano potestà sopra casi reservati, e poterli reservare.

2 Per qual ragione suole il Papa reservare alcuni cas.

3 Qual ha la differenza tra la reservatione de casi del Pa pase quella del Vescouo.

4 Quali siano li casi reservati dal Sommo Pontesice.

5 Se vi hano altri cah riseruati dal Papa oltra quelli della Bolla in Cena Domini.

6 Auertimento per il Confesore interno à cast reservati annessi alla scommunica.

7 Qu'ili siano li casi ordinariamente reservati à Vescoui, ò altri Ordinary Diocesani.

8 Se si deue assoluere il penitente inlacciato in qualche, peccato reservato.

Rè sorte di Superiori sono quelli, quali hanno potestà ordinaria intorno à casi di poterli resernare, e consequentement

ancora di poterli assoluere, perche, Qui fecit legem, poteft destruere legem; non essendo alcuna difficultà che quello, che puole legare puole anco sciorre, perche le cose per quelle medesme cause che possono nascere, per l'istesse ancora si possono dissoluere.

E questi tre sorte de superiori, sono il Sommo Pontesice in tutto il modo; Il Vescouo in tutta la sua Diocese; & il Prelato in tutta la sua giu-

risditione.

2 Ii primo Superiore che tiene questa potestà è il Sommo Pontefice, quale se bene tiene suprema potestà in tutto il mondo, e puole reseruarfi qual si voglia caso: non dimeno non suole il Papa reseruare alcun caso se non per ragione di scommunica, ò di censura annessa; E però mentre il Papa da licenza che il penitente si possa far assoluere da qualche scommunica. reservata à lui il penitéte no solo puol essere assoluto da. qual si voglia Confessore di quella scommunica reservata, mà ancora dal peccato al quale era annessa la scommunica referuata: perche media-

te l'affolutione della scommunica ottenuta dal Papa, ò da altro, che habbia facultà, si lieua anco la reseruatione del peccato. Nauarr.cap. 28. Nau? num. 261. Sanchez in opere Sans morali lib.2. cap.8. nu.5. Ri- Rigi. ginald.lib.1.nu.129.Henriq. Coni. lib.6.cap.14.num.1.Coninc. Suar. disp. 8. dub. 1 1. nu. 82. Sharez disp.29.sett.2.num.17.se bene Valquez de pænit. qu.91. art.3.dub.1.num.15.par che sia daltra o pinione.

3 E di qua s'intende la differenza che è tra la reseruatione del Papa, e la reseruatione del Vescouosò Arciuesco, perche il Papa non referua alcun peccato, fe nonper ragione di scommunica, ò di censura agiunta, mà il Vescouo reserva il peccato anco senza alcuna scommu-

4 I casi reservati al Papa sono principalmente tutu quelli, che si contengano nella Bolla della Cena, chiamata Bulla in Cena Domini. E son ordinariamente li seguenti.

nicasò censura.

Il primo è l'heresia di qual stroglia hereticosò che siano Huslisti, Vuiclesisti, Luterani, Zuingliani, Caluinisti, Vgo-

not-

morti, Anabatisti, Trinitaristi, & in somma qual si voglia altra Heresia, ò Apostasia dalla Pede Christiana, ò fauorire, recettare, ò dissendere heretici, schismatici, il retenere libri che contengano heresie leggerli, imprimerli, desenderli, ò altra simil cosa.

Il secondo dalli ordini, ò commandameri del Sommo Pontesice, che sarà pro tempore, appellarsi al suturo cosiglio vniuersale, ò dar aiuto, ò fauore per appellarsi.

Il terzo andar scorrendo, rubbando, e depredando per mare, particolarmente del mare Argentario sino à Terracina; ò vero rubbare i beni di quelli, che hanno patito nausragio.

Il quarto imporre nuone gabbelle, ò datij, ò domandar qualche sorte di tributo prohibito senza licenza della. Sedia Apostolica.

Il quinto falsificar lettere Apostoliche, ò farne delle, nuoue sotto nome del Sommo Pontefice, ò del Vicecan cellario, ò d'altri Vicegerenti del Papa.

Il lesto dar aiuto-fauore-ò. configlio-à Turchi-ò à Heretici, ò ad altri nemici de Chri fliani, con foministrarli Caualli, arme, serro, stagno, piòbo, legni, funi, canepe, ò qual si voglia altra cosa, per strumenti da guerra.

Il settimo impedire, ò rubbare le vettouaglie, ò altrecose necessarie, che si portano à Roma per vso, e seruitio della Corte Romana.

L'ottavo rubbare, spogliare, battere; serire ammazzare, retenere, ò mal trattares quelli, che si trattengano nella Curia Romana, ò che vanno, ò partano dalla Sedia Apostolica.

Il nono maltrattare, tagliare membri, battere, ferire, ammazzare, catturare, trat
tenere, ò depredare li Pellegrini, & altri, che stanno, ò
che vanno, ò partano da Roma per causa di deuotione.

Il decimo battere, o ferire, ammazzare, carcerare, resenere, hostilmente perseguitare li Cardinali, Nuntij Apostolici, o legati, & altri Prelati di Chiesa Santa; o vero dificacciarli dalle loro Diocese, e territorij.

L'vndecimo impedir quelli, chericograno alla Curia-RoRomana per lor negotij, ò vero percuotere, ferire, ammazzare per occasione di cause li Giudici, Auocati, Procuratori, ò altri deputati sopratali negotij.

ualche agrauame, ò futura esecutione delle letrere Apo stoliche al tribunale de se-

colari.

Ii decimo terzo impedire l'esecutione delle lettere Apostoliche, ò vero altre speditioni, e prohibire, perche non si vadi per impetrar gratie.

Il decimo quarto tirare al rribunale secolaro le persone Ecclesiastiche, ò vero impedire la libertà Ecclesiastica, ò in qualche modo perturbarla.

Il decimo quinto impedir gl'Arciuescoui, Vescoui, & altri Superiori Ecclesiastici ordinarij, che non possono seruirsi della loro giurisditione, carcerando, ò molestan do li loro agenti, procuratori familiari, parenti, ò consanguinei, che non si possono seruire della loro giurisditione Ecclesiastica secondo che comandano li Canoni, e par-

ticolarmente il Conciliò di Trento.

Il decimo sesto vsurpare li frutti, renditi, prouenti, e giurisditioni pertinenti alla Sedia Apostolica, & à qual si voglia persona Ecclesiastica per ragione di Chiese, Monasterij, e d'altri benesicij Ecclesiasti, ò vero li fruti di quel la sequestrarli.

Il decimo settimo imporre decime, taglie, collette, ò altri pesi alle persone Ecclesiastiche,ò à Chiese,ò Monasterij senza licenza specialedel Pontesice Romano.

Il decimo ottauo interporfi li Giudici Secolati nellecause capitali, è criminali cotro le persone Ecclesiastiche peessandoli, catturadoli, badendoli, è sentetiandoli senza specifica, & espressa licenza della Sedia Apostolica.

Il decimo nono indirettamente per se,ò per altri inuadere, occupare, assediare, ò
assaltare parte,ò tutta la Città di Roma,ò le terre appartinenti mediatamente, ò immediatamente alla Chiesa.
Romana.

Il vigesimo assoluere senza licenza specifica del Som

mo

mo Pontefice qual si vogliapersona che susse inlacciatain questi casi se però non susse in articolo di morte.

Chi vorrà vedere questi casi più distintamente potrà ricorrere alla Bolla della Cena doue sono notati in specie tutte le loro particolarità.

5 Vi sono ancora molti altri casi reservati al Sommo Pontesice, quali se bene non sono nominati nella Bolla, della Cena, con tutto ciò sono ancor loro annessi alla, scommunica, ne si possono assoluere senza special licenza del Papa, e sono ordinariamente li sequenti.

Il primo metter le mani violenti adosso à Chierici & ad altri Religiosi, come sono frati, monaci, monache, & altre persone Ecclesiastiche, co me anco mandare, consigliare, ò dare aiuto per farlo, e seguito il fatto.

Il 2.tener lettere falze del Papa, e dopò hauer ordinato il Vescouo sotto pena di scomunica, che fra tanto tempo si cosignano, non voclieno ne censignarle, ne straccia: le.

11 3. quando li Chierici

ammettano volontariamente li scommunicati nominati à gl'officij diuini con tutto che lor sanno, che quelli sono scommunicati dal Papa.

per ragion di rompere, spogliare, ò depredare luochi sacri, quale dopò la denuncia viene à essere scommunica, reservata al Papa.

Il 5. dar licenza di ammazzare, prendere, ò ingiuriarenella persona, ò ne i beni quello, che hà dato sentenza di scomunica, ò di sospensione, ò d'interdetto contro alcuno, se però effettiuamente n'è eseguito il danno.

Il 6. quando il Religioso lassa temerariamente il suo habbito, ò si vsurpa ossicio di cure amministrando li Sacramenti.

Il 7. Quando li Chierici, d Religiosi inducano altri à far voto, giurare, ò promettere che si eleggano sepultura nel le lor Chiese, ò vero che non muteranno quella, che loro hanno eletta.

L'8 quando gl'officiali del Santo Officio dell'Inquisitione lassano di procedere contro lasor conscienza, e giu-

PPPP

stitia in caso di heresia, ches sia per interesse d'amicitia, ò di odio, ò di guadagno conero il Reo in qualche caso di heresia. O vero molestare ingiustamente alcuno facendolo Reo in qualche caso contro ragione.

Il 9.quando alcun Signore temporale sforzasse alcun-Saccrdote à celebrar hisdiuini officij in luoco interdetto, ò vero che conuocasse publicamente il populo à vedere-Messa in simili luochi, ò non lasciasse vscir suora li scommunicati mentre il Sacerdote commanda che escano di Chiesa.

Il 10. offendere, d'impedire la libertà Ecclesiastica facendo che siano offeruati li statuti, ò costumi introdotti contro di quella.

Il 11. accasarsis ò maritarsi in gradi prohibiti di consanguinitàsò assinità senza licenza di chi la puol concedere.

Il 12.cauar l'interiora à ca daueri d'huomini morti per conseruarlisò cuocerli in pez zi per portar fuora gl'ossa à sepellire in altre partiscomes commandare che si faccia alcuna di queste cose. na cola simoniacamente, ò sia per bensicij, ò per ordini, ò presentatione acordadosi co darli parte de fructi, ò qualche somma di denari, benche dicano darli in dono. O vero promettere se esser mezzano trattando l'essecutione di det ta simonia, contro quali vi è la pena della sospensione, e scommunica magiore.

dell'ordini de Mendicanti fenza licenza del Sommo Pó tefice passasse ad altra Religione non médicante, eccetto à quella de Certosini, come anco contro quelli, che li riceuono.

Il 15. Entrare ne Monasterij di Monache senza licenza de quei Superiori,
che possono concederla. Tutei questi casi banno annesta,
la scommunica magiore referuata al Papa. Ese bene vi
sono molti casi, à quali è annessa la scommunica reseruata al Papa, si lasciano per
atrendere alla breuità, e suggire le longhe dicerie, quali
si possono vedere nel Gaetano, & in altri luochi. Et oltra
di questi anco contrauenire

all'immunità Ecclesiastica: 6 Etutti questi casi si sogliano concedere ne Giubi--lei plenarij, ma però il pundente confessore deucauertire, che se bene puole assoluere per virtù de giubilei, o d'altre concessions con tutto ciò deue auertire il confesfore che sia sodisfatta, o accordata la parte, e questa sodisfatione (doue cape) si deue far prima, che si assolua il penitente, perche le bolle danno facultà di assoluere da detti casi reservati, e dalla scomunica, ma prima deue esser sadisfarta, o accordata la parte doue entra la satisfatione, e cosi comunemente tengano tutti li DU.

7 E vi sono ancora altri casi ordinariamente reservati a Vescoui, & Ordinarii diocesani come sono stregarie, incantesimi, matrimonii clandestini, bastemmie publiche, homicidii voluntarii, incendii farti di proposito, giuramenti fassi in giuditio, ordinarsi per inganno, o con
lettere fasse, fassiscar scritture,incesti graui, sodomie, bestialità, aborti seguiti, o tentati post animationem, e simi-

li; Questi & altri casi nontutti sono reservati da ciaschedun Vescouo, ma doui ne sono reservati alcuni, edoue altri; quali se il Vescouo non li reserva ne ancherestano reservati.

Se bene il confessore in questi, ò simili casi cosi graui, quantunque li poresse assoluture, il confessore con la sua prudenza deue farci reflessione, e secondo che vi conoscerà l'inclinatione, se vesta essere bisogno, & ville del penitente potrà sospenderli per qualche poco l'assolutione.

8 Eseil Confessore trouerà che il penitente sia inlacciato in qualche peccato referuato, che da lui no puole essere assoluto, deue il cofessore mandar il penitente al superiore per l'assolutione, overo che li conceda facultà di poterfi far assoluere da altro confessore se però il Confessore non volesse Jui stesso impetrar dal superiore la facultà; Perche mentre il confessore non ha giurisditione di poterlo assoluere, à deue mandar il penitente al superiore, ò vero andar lui stel-Pppp 2

Digitized by Google

stesso per impetrarli la facultà; Cosi Vasquez q.91.art.3. Zero. dubb.9.nu.26. Zerola de pænitentia. cap. 13. q. 13. & altri comunemente.

## RAGIONAMENTO XXXIX.

Resolutioni d'alcuni dubbij in casi reservati, che possono accadere nella Confessione sacramentale.

## Punto vnico.

I Del superiore se sia tenuto assoluere il penisense.

2 Del penisente se si puole assoluere da reservati.

- 3 Del penitente che nega bauer commeso peccato referuàto .
- Del Arciuescouo se puole assoluere li sudditi del suffraganto.
- 5 Dei Prelato se possa assoluere li riseruati, e lassare li non reservati.
- Del Confessore che non puol affoluere li reservati. Se il superiore sia tenuto assoluere il penitente da tali restr**a**ati.

I Entre il penitente si troua inlacciato in qualche peccato reseruato, e ricorre al suo superiore per l'assolutione, se il superiore conoscerà esser per vtile del penitente ascoltarlo, è tenuto il superiore, ò per le stesso assoluerlo, à darne la facultà ad altri; perche essédo stata introdotta la reseruatione de casi, acciò vedendo il penitente la difficultà,e che la cura da tali casi è piu dissicile, e ricerca magior satisfatione, più facilmete forsi si asterrà il penitente di commetter tali peccati ottenendone l'assolutione, che per esserli negata.

Ma se il superiore conoscerà esse magior bene del penitente sospendendoli ad tempus l'assolutione, puole, e Silu. deue negarglela. Silu.u.con- Soto. fessor.1.n.13. Soto 4. dist.18. Rigi. q.2.art.5. Rigin.lib.8. nu.43. Fill. Coninch.tom.2. disp.8. dub. Suar. 14. Filliu.trat.7.c.10-q.7. nu. Bon. 291.Suar.disp.30. sett.4.n.5. Bonac. disp. 5. q. 7. prop. 2. num.9.

Se il penitente puol effere assoluto da reservati mentre il superiore ingiustamente nega darli la facultà.

E il superiore negasse ingiustamente di conceder facultà, e non volesse che il penitente fusse da casi reseruati assoluto. Dicono probabilmente alcuni DD. che in tal caso si ha da giudicate di lui nel modo come, se il superiore fusse asente, e consequentemente che il penitente si puole assoluere da quei casi, da quali il penitete puol esser assoluto in assenza del Rod. superiore Rodiq. p. 1. c. 55.n. Hen., 11. Henriq.lib.6. c. 15.n.6.

A me piace intorno a questo l'opinione del Bonacino, quale non approua questa. dottrina, perche si come dice egli, e valida la referuatione de casi quantunq; ingiusta, cosi è valida quella negatione di non concedere facultà quantunq; ingiusta.

Onde non essendo leccito al Confessore poter assoluere da casi reservati eccetto nell'articolo de morte, come co-Tren, manda il Concilio di Treto, e potendo il penitente andar

dal superiore per l'assolution ne, doue non li e negato l'accesso per ouenerne l'assolutione, deue a quello far ris cerfo; Adunq; quantunq; il fuperiore ingiustamente nea ga di conceder facultà che sia assoluto il penitente non deue esser assoluto. Bonac. disp. Bon. 5. quæst. 7. punt. 5. prop. 2. num. 20.

Se B deue asoluere il penitente chenega bauer commesso vis peceato reseruato.

TL penitente non solo è il Reo nel sacramento della penitenza, ma anco è l'accusatore di se stesso, e però in quèsto foro à lui si deue credere in tutto quello che egli accusa di se mà anco a quello che egli niega di se; onde se il penitéte niega hauer commesso vn tal peccato reseruato,o altro peccato,& al co. fessore non consta siguraméte che il penitente mentisca, e che non habbia commesso quel peccato, non deue, nes puole il confessore de iures negarli l'assolutione, perche in questo foro si deue credere solo al penitente di quello che

che accula di se stesso. E cosi comunemente tengano tutti h DD. San Tomalo quæst. 1. 201.12. ·

Ma se il confessore sarà siguro,e saprà molto bene,che il penitente ha commelso vn tal peccato referuato, ò altro, peccato graue mortale, nondeue il confessore assoluerlo. Perche sapendo.il sacerdote che quello domanda indegnamente il sacramento,e pone l'obice nel riceuerlo, Non puole il sacerdote sensa peccato graue di sacrilegio aministrarglelo.E se bene to derto, che in questo foro fi deue credere al penitente, c' che a lui si deue prestar fede, mentre nega non hauer comesso tal peccato, Non dimeno mentre consta di siguro al contessore & euidengeméte sà che il penirente mentisce li deue negar l'assolutione.

Edi quane legue che ogni volta che il confessore e certo che quel suo penitente ha commesso, un qualche peceato rescruato, o altro peccato mortale, ancorche il penitente lo niega il confessore non lo deue assoluere.

Di maniera che se il con? felsore laprà figuramente che quel suo penitente viuc nel concubinato, se bene il penitente lo nega, il confessore non lo deue assoluere.

Ma se il Confessore non e siguro, che il penitente habbia commesso quel peccato, se ben li sia stato detto da huomo degno di fede, non deue negarli l'assolutione perche ia questo foro solo si deue credere al penitente tanto in quello che sa per se, quanto in quello contre di se, e non per relatione d'altri, o per sospetti. Riginalib.8.n. Riei. 20. Suarez disp.52. sett.3. ad suare finem num.91. Bonac.disp.5. Bon. g.7 prop.2 n.23. & altri.

Ne anco li deue negar l'as. tolutione a quello che il cofessore ha veduto altre volte peccare graueméte, e crede che se ne sia degnamento confessato, e però che horas non se ne confessajonde perche non consta al confessore che questo indegnamente domanda l'assolutione, non li si deue negare.

s & Arcinoscono posta assoluere de casi rescruati di sudditi, de Vesconi suoi suffraganci.

Vando, l'Arcinescono si trous in visita della prouincia loggetta :alla fua giurisditione tiene facultà di poter assoluere li penitenti da qual si nogliacaso reservato da Vescoui fuoi diocesani, e lo stesso puo de in caso che si faccia alni -appellatione. Ela ragione e -questa perche hauendo l'Arciuescono in occasione di vissita è di appellatione potestà ordinaria in tutta la sua giu--risditione, consequentemete -tiene:ancora la medelma potestà, che tengano li Vescoui suoi suffraganci, non solo di poter per se stesso assoluere da casi resetuati, ma anco di -poterla delegare ad altri có-.fessori. Ma fuora di questi dui casi l'Arciuescono non tiene, ne puole assoluere da peccati reservati di alcun-Vescouo quantunque sia suo diocesano. Henriq.lib.6.c.7. Rigi num. 5. & cap. 16. Riginal. lib. 1.n. 33. Coninch.disp.8. dub. Suar. 3.nu.21. Filliu.tratt.7.cap.7. Bon quæst.9.nu. 196. Suarez difp.

25. sett 1; num, 14. & disp. 39. sett 2. num. 8. Bonacino disp.
5, q.7. punt 5, \$, 2. prop. 1. n. 5. & altri.
Agiunga lostesso Henriq. Henr.
nu. 5. nel commento littera.
A. Che il Vescouo puole esfendo l'Argiuescouo suo superiore se lui li si sottomette,
quantunque l'Argiuescouo
no è inmediato superiore de
sudditi del Vescouo suffra-

Ma se il Mescouo cascasse occultamente in qualche caso reservato al Papa, il Vescouo suffraganeo non puol esser assoluere da quel caso.

ganeo fuora di tempo di vi-

E se il Vescopo riene, sacultà di poterassoluere d'alcuni casi reservati al Papaessendo il Vescovo cascato in alcun di quei casi reservati, & non essendo il Vescovo di pegior conditione de gl'altri puole essere assoluto da quel Cosessore che lui eleggerà per consessari, e la ragione è perche non essendo forzati gl'altri per li peccati

00-

·occulti di andar al Papa per l'assolutione. Ma si possono far assilvere dal Vescouo, o da altro confessore deputato dal Vescouo secondo il Cociliò di Trento sess. 24. c. 6. E secondo la Congregatione de Cardinali, quali háno dechiarato che il Vescouo puole deputare il Confessore che lo possassoluere con la stessa facultà che ha il Vescouo ne suoi sudditi. Sachez sum. Sanc. 11b.2.c.11.nu.11.& lib.& de Nug. matrim.disp.3. nu. 3. Nugno Filli. additt.q.8.n.5.dub.11.concl. 2. Henriq.lib.6.c.7.n.5. Filliu. tratt.7. c.10.q.5.num.287. & altri.

> Se il Prelato possa assoluere d'alcuni peccati reservati, lassado li non reservats per il sacerdote inferiore, à l'inferiorepossa assoluere li non reseruati lassando li reseruati, che gl'assolua il superiore.

Rouandoss il penitente inlacciato in casi reser uati; & in altri peccati mortali non reservati, vogliano alcuni DD.che il Prelato cui sono reservati possa assoluere il penitente dalli re-

servati, la sando che da non li refernati ne ha affolnio il penitente dal cofessore inferiore; Ecosi in pposito, che il cofessore interiore possa affoluerlo da non referuati; remettédolo puoi al superiore p l'assolutione delli reservati: Ela lor ragione è fondata. nella consuetudine che ordinariamente si suole praticare in Roma. Doue il superiore suole assoluere il penitente da peccati riseruati, rimettedolo puoi al confessore inferiore, dal quale li confessa. di tutti li suoi peccati, e da. lui ne riceue il beneficio dell'assolutione. Questa consuctudine non solo si suol pratticar in Roma, ma in molte altre parte della Christianità ecosi tengano che si possa fare Nauarro de pænitentia dist.5.cap.consideret \$.Cautus.num. 12. & 13. pag. 348. Gaet. appresso di me, quale adduce Paludano, San Tom. 4. dist. Suar. 17.q.3.art.4. Duran.q.15.n. S.Th. 8. Palud.q.5. Gab.q.1. nu.3. Palu. dub.2.Mag. q.5. Santo An- Mag. tonio 3.p. t. 14. Silu. Conf.q. S.An. 19. Ang. 5. n. 9. Viguer. c. 16. Ang. Soto lett. 10. Alen 64. p.q. 77. Som 1.5.art.2.& q.18.1.4.2.5.5.2. Alczi

Digitized by Google

Be le bene quelta consue- uere solo da casi resetuati. ne, essendo che l'integrità della confessione sia de iure diuino. Onde leuata alcuna giusta causa, ò altra necessità ragioneuole permessa che si possa lassar alcun pecçato nella confessione come n'habbiamo tagionato nella conditione 10. Ne legue che la confessione non si deue dividere confessando vna parte de peccati ad voconfessore, e l'altra parte ad vn altro confessore. Onde se il penitente potesse solo acculare al confessore superiore li peccati reservati, e di quelli ottenerne da lui l'issolutione s E gl'altri peccati mortali non reservati li potesse confessare al confessore inferiore; dal quale pure neu potesse ottenere l'assolutione ne seguiria che si venisse a diuidere no solo la cofessione ma anco l'assolutione, e per colequéza si venisse a concrauenire al precetto diuinosche comanda l'integrità della confessione. Adunq; no puole il confessore inferiore assol-

tudine viene approbata da remettendo puoi il penitenranti DD. e Sommissi. Non te che sa assoluto dal confes. dimeno parche non sia con- sore inferiore de non reserforme alla divina ordinatio- vati. Ne il confessore puole assoluere da non reservati remettendo puoi il penitente al superiore per l'assolutione de reservatis perche cost nesi luna di quelle confessioni laria intiera, e l'vn'è l'akra saria inualida, e cosi tengano Ricel Riccard.dift. 17. art. 2. q. 8. ad Dur. · secundum. Duran.q. 15.d. 17. Adri. Adria. q. 4. de confess. Soto Cano dift. 18.q.2, art. 5. Cano dift. Lea. Resolution 5. Ledelma 1.p.4. Rod. q.8.2.3.dub.3.Valen. tom.4. Silu. disp. 7. q. 14. punt. 1. vers. Sex. Heb. tus casus. Rodiq. cap.55.nu. Con. 13.concl. 10.Siluelt, v.confes. Valq. 1.9.9. Nugno adittied 3.par. Zer. q.g.art.a. dub.s. Henriq. lib. Filli. 6:c.14.nu.4. Coninch.difp.2. Sair. dub.9. nu.82. Vasquez q.91. Suar. art. 3. dub. 20. nu. 2. Rigin. lib. 8. num. 77. Zerola in praxi ć. 13.q.23. Felliu. tratt.7. c.10. q.9. Pesantio aditt.ad 3. par. q.16,de integrit.conf.disp.9. Sairo de panitentia c. 16. nu. 7.Suarez disp.31. sett.2.n.2. Bonac. disp. 5. q. 7, prop. 1. punt. 5. & altri.

Onde, per rispondere. quelli che seguitano la prima

PPPP opi-

Digitized by Google

opinione. Dico che tale confuetudine di assoluere il penitente da reservati, remettédolo per non li reservati, puol
essere che sia stata introdotta
per giusta causa, perche trouandosi alle volte il superiore impedito da gravi negotij, che non ha tempo di potere ascoltar tutti li peccati
del penitente, n'ascolta solo
li reservati, de quali assolue il
penitente, e per non li reseruati lo rimette al consessore
inferiore.

Se dúq; questa cosuetudine è stata introdotta sensagiusta causa; dico con il Bonacino che si deue correggere, perche non si deue legitimamente introdurre sensagiusta causa vna consuetudine contra il ius diuino.

O veramente diciamo che questa consuetudine e stata introdotta in Roma per quelli casi, che sono annessi alla scomunica papale, dalla quale scomunica puole esser assoluto il penitente da chi ha tale authorità, anche sensa ascoltare gl'altri peccati mor tali, perche per l'assolutione della scomunica non è necessario che il penitente si con-

fessa di tutti li suoi peccati mortali, essendo diuersa l'assolutione della scomunica, da quella de peccati, la quale si puole assoluere sensa la, confessione sacramentale.

Mentre il penitente si troua inlacciato in qualche peccato reservato annesso allascomunica, non puole il confessore assoluerio da peccati non reservati se prima nontiene autorità di assoluerio dalla scomunica; Perche la scomunica priva il penitente di poter ottenere l'assolutione de casi reservati, e di poter ricevere li sacramenti come su dissinito p legge c. si celebr. de præsbyt. excom.

E però hauendo il penitete alcun caso reservato annessore mandare il penitete dal superiore, acciò prima l'assolua dalla censura, ò vero li dia facultà di farsi assoluere; quale ottenuta il cofessore inferiore non solo lo puole assoluere dalla scommunica ma anco dal caso reservato, perche mentre il cofessore tiene facultà per la scommunica s'intende anco del caso reservato.

Ma ..

Ma se il caso reseruato no fuse annesso alla scommunica, & il penitente fi confessasse da Sacerdote inferiore, che non hauelse facultà di assoluerlo. Se il superiore sarà asente, è obligato il penitente confessarsi di tutti li suoi peccati mortali, essendo che l'integrità della confefsione è de iure diumo,e se no vi è qualche giusta, e ragioneuol causa la confessione non si puol diuidere. In questo caso il penitente si puol assoluere, auisandolo, che hauendo occasione è obligato à ricorrere, e confessarsi dal superiore, & ottenere da lui facultà, acciò possa essere assoluto dal confessore inferiore. Perche essendo il superiore assente, & non essendoci copia di confessori per li reservati, ma solo per non li reservati. Per non li risernati il penitente si puole assoluere, e direttamente resta ássoluto, e per li riseruatissi puol assoluere, e consecutiuamente resta assoluto co-S.To. me nota San Tom. in 4. dist. Adri. 19.q. art.3. Adriano de consessione in mat.de casib.reser. Rodriq.p. 1. c. 55 . n. 11.

Quale foggiunge che non per questo questa dotrrina si deue intendere assolutaméte ma solo quando il penitente fi douelse confessare necessariamente per fuggir lo scadolo,ò quando hauesse di necessità celebrare, ò amministrare alcun sacramento, purche il caso non fusse annesso alla scomunica magiore perche se fuse annesso alla scomunica ancorche il superiore fusse asente, se non vi è articolo di morte non ne puol essere assoluto.

Dicono però alcuni che se il sacerdote fusse scomunicato, e per non celebrare, ò non amministrare il sacrame. to ne soccederia gran scandolo, in questo caso potrebbe il penitente essere assoluto da confessore interiore purche non sia scomunicato publico e denuntiato. Se benequ'esto non l'ammerte Sòto Soto? in 4.dist. 18.q.2. art. 5. se non con molte conditioni. E però deue il confessore in questo esser molto cauto, & essaminar molto bene la necesfità, e non lassarsi ingannare dalla propria passione, ma cosultarsi sopra di ciò non solo

Qqqq 2 con

con la sua conscientia, mabifognando anco con periti di-Rod. sinteressati. Rodiq. cap. 55. num. 11.

Se il penitente hauesse alcun caso reservato annesso alla scomunica deue prima andare ò mandare dal superiore al quale è reservata la scomunica, & il penitente è obligato solamente manifestarli il caso reservato, & il superiore non deue assoluer. lo sacramétalmente, ma giudicialmente se non li vuol concedere licenza & faccia assoluere. Ottenuta che hauerà il penitente l'assolutione di quella scomunica. Il penitente è obligato confessarsi da altro confessore bé. che sia inferiore de tutti li fuoi peccati, & il confessore lo puole assoluere sacramentalmente di tutti i peccati tanto reservati come non referuati; perche leuata la scomunica per l'assolutione del superiore, il caso non resta piu referuatose però puol efsere assoluto da qual si voglia confessore inferiore. E questa è la consucrudine che si esercita in Roma, come di-Dur, ce Durando in 4. dist. 17-q.

vlt.& Cano de pen 5.par.de Can. casib. reser.

Ma se il penitente si confessasse dal superiore al quale e reservato il peccato annesso alla scomunica, & il superiore lo volesse confessar sacramentalmente, Deue il penitente confessarse di tutti li suoi peccati tanto reseruati, quanto non reservati, con centura ò tenta centura. & il superiore, hauendoli alcoltati tutti come è obligato, lo deue assoluere sacramentalmente, o vero concederli la sua autorità per confessarsi, & ottenerne l'assolutione da altro sacerdote. Et in questo modo la contessione viene a essere intieta. perche mentre il penitente puol facilmente hauer l'accesso al superiore per esser presente, non vi è causa per la quale si debba dividere la confessione essendo la sua integrità de iure diuino come habbiamo desto, e questa opinione è piu figura, e coli li deue praticare come vogliano Durardo in 4- dist.17. A- Dur. driano de confessione in ma-Ros. teria de calib. peler. Redig. р.1.сар.55. пить. 13. Сопига Gae-

Digitized by Google

Sow. de condit.cond. 10. E Soro in 4.dift. 18.q. 2. art. 5. e contro altri DD.graui, quali vogliano che il superiore possa assoluere il penitente sacramentalmente solo da casi reseruati, remettendolo all'inferiore per li non reservati, perche dicono da questa cofessione quanto all'intentio-Henr. ne sia intiera. Se bene Henriq lib. 3. de pænitentia c. 15. num.4. & 5. che seguita questa opinione, dice che il penitente è obligato a' confessare al cofessore inferiore questo peccato reservato con gl'altri peccati.

Gaet. Gaetano in somm.u.conf. S.

Seil confessore bauesse affoluse il penitente d'aleun caso, o scomunica non bauendo lui sal facultà.

Auenda il confessore assoluto il penitente d'alcun caso, ò kommunica reservata, e non havendo lui eal facultà, per rimediare al suo errore; Deue il confesfore procurare facultà di poterlo assoluere, & ottenutola. Con prudenza potnà cercar di nuono che il penitente si confessa secome volendosi il penitente confessare da lui, à in quel tempo; sarà bene che li dica queste, ò simili parole. Datemi licenza di trattar co esso voi di vna certa cosa che mi dicesti in confessione. Se gle la concede potrà dirli, habbiamo commesso nellavostra confessione vn graue errore, per remediarlo se volete vn'altra volta confessarui-meco, ue lo dirò in confessione: E se non volete cofessarui datemi licenza almeno che ve lo dirò fuora di confessione, & auertite che sete obligato à darmi questa licenza.

Se il penitente negalse assolutamente di darglela, il eonfessore resta libbero, e no è obligato ad altro.

Ma se il caso non fusse táto graue, ò vero che il confessore credesse che il penitente ne fusse assoluto dice Angli Angles de confessione che il confessore non ne deue piu trattare.

Se il penirente li desse licenza, e di nuouo si confessasse con esso seco, il confessore lo deue assoluere di quella scomunica del caso

rescruato, e de gl'altri peccati confessati in questa confessione che cosi il penitente verrà assoluto sacramentalmente in sua presenza. Main caso che il penitente no fusse presente lo puole fuora di confessione assoluere dalla. scomunica anco in sua asséza. Bonac.disp.3.q.7.punt.6. art.5. num. I.

Anzi intendédo che quello si troua in gratia, il che lo potrà facilmente giudicare, mentre il confessore lo vede confessare, e communicare. s.An. Onde dice Santo Antonino che quel penitente si potrà anche assoluere da quel caso riseruato in sua assenza; E dice di piu lo stesso santo hauer trattato questo caso esfendo in vn Concilio conhuomini molto dotti, è Religiosi, quali furno di questo medesmo parere affirmando che il penitente essendo ingratia, possa in sua assenza. esser assoluto dal caso reseruato ancorche potesse esser presente, se però ne potesse leguir scandolo, ò gran pericolo della vita, ò dell'honore,

> ò della fama stando presente. E se bene questa opinione

non è accettata da molti; co tutto ciò il Nauarro in man. cap. 26. num. 14. Adriano de Soro. confessione q. 1. Pietro Soto Med. lett. 11. Medina de confessio- Silu. ne dicono esser probabile; E Siluestro pure la tiene per probabile con questa limitatione quando essendo presente ascoltò le sua confessione Silu. v. confes. \$.15.conf. 3.\$.1.&conf.4.\$.6.Vide Nauar.pag. 193.a tergo.

Da questo si racoglie vna dottrina che raconta Emanuel Rodiquez seguita da vn caso notabile. Che hauendo vn confessore di vna certa. Religione confessato alcuni nouitij, è molti altri della. medesma Religione li occorre domandare facultà al superiore di poter assoluere di vn caso a lui reservato, il superiore hauendolo negato giudicando esser cosi conueniente per poter lui venir in cognitione del delinquente.

Dopo ritrouandos in choro tutti li nouitij, & altri che furno confessati da quel sacerdotesessendo tutti insieme per comunicael dise il superiore al sacerdote. Padre io vi concedo facultà sopra quel

quel caso, del quale me n'hauete hoggi ragionato; e questo lo fece il superiore perche essendo così breue il téposdouendo chiamar il sacerdote quel penitente per assoluerlo, facilmente il superiore faria venuto in cognitione del delinquente; Ma il confessore che fu prudente, fensa chiamar alcunose ritrouandosi tutti assieme dicedo la confessione che si suol dire auanti la comunione assoluette il penitente di tutto quello che gl'haueua manifestato in confessione sensa di: li coss'alcuna, o farne altro motiuo, per la quale assolutione il penitente restò intieramente assoluto. Rodiq. in. fum.c.55.concl.12.

RAGIONAMENTO XXXX.

Rod

Del sacerdote che douendo celebrare, o amministrar il sacramento possa essere assoluto da semplice sacerdote.

Punto vnico.

I Del facerdote che deue cele-

branmessa per necessità .

2 Del peccato reservato scordato nella confessione.

3 Della confessione inualida.

Sasta a confessiore superiore.

4 De peccati confessati in tempo di Giubileo quantunque reservati.

5 Del confessore che tiene authorità generale.

Se douendo il sacerdote per necessità celebrare, à amministrare il sacramento non bauendo sacordote superiore possa esser abbluto dal peccato reservato da sacerdote inferiore.

Entre il sacerdote fi trouasse inlacciato in alcun caso reservato, & inquel tempo non potesse andare dal superiore per l'assolutione ne meno potesse ottenerla da altri, per non hauer copia di sacerdote che habbia facultà sopra tali casi; E con tutto eiò per graue necessità, e forzato il sacerdote à celebrare la messa, ò ammistrar li sacramenti, &c. Dicono alcuni che giustamete questo tale non puol essere assoluto da confessore in-

feriore; perche oltra che il Concilio di Trento sess. 14. cap.7. dice che Preciso morns articulo sacerdotes nibil poffint in cassbus reservatis. Et allegano di più per fostener la loro opinione altri fondame. ti molto graui, quali hora per breuità si tralasciano in que-Ro luoco.

Vogliano però, che il sacerdote retrouandos in questa necessità possa dir Messa con la fola contrittione, come quello, che nó ha copia d'alcun confessore. E di questa Dur. opinione sono Durando in-Adri. 4. dist. 17. q. 15. num. 8. Riccardo dist. 17. a. 2. q. 8. Adria-

> no q.4.de confessione. Altri han detto che se il caso rescruato e annesso alla scomunica, quantunq; il Sacerdote sia forzato per graue necessità a dir messa, nonper quelto puole essere assoluto da Confessore inferioresquale non habbia facultà sopra tali casi reservati, perche sin ranto che lo scomenicato non viene afsoluto dalla scomunica sempre resta incapace di poter ottenere di qual fi voglia peccato il beneficio dell'assolutio-

ne sacramentale. Ma se il caso reservato non è annesso alla fcomunica. Vogliano che il sacerdote inlacciato in casi reservati, mentre si trova în tal necessità di dir la mesfase non haue l'accesso al superiore, o ad altro confessore che lo possa assoluere, che si possa confessare, & essere assoluto da confessore inferiore. E cosi tengano Soto Can. dist. 18.4.2. art. 5. Cano dict. Led: Releft.p.6. Ledesma 2.p.4.q. 8.a.z.dub.z.

La più sigura, la piu probabile, è vera opinione. E quella, che si caua da molt al tri DD. così antichi 2 come moderni. Che trouandosi vn tal sacerdote inlacciato in alcun caso reseruato, ne hauendo, ò potendo in quella necessità procurar l'accesso al superiore, ò ad altro confessore che habbia facultà sopra casi resernati; dicono che anco si possa confessare e farsi assoluere dal sacerdore inferiore. Perche volendo il ius diuino, che auanti di pigliar la fanta communione quello, che si troua inlacciato in alcun peccato mortale, si debba

ba prima confessare. Onde non hauendo questo sacerdote alcun confessore, che lo possa assoluere direttamé. te da casi reservati, puole il cotessore inferiore assoluerlo direttaméte da casi non riser uatile da reservati idirettamé te co peso, e pmissione di do uere andare p la retta affolutione de reservati dal superiore. E cosi in questo modo si souiene alla necessità del penitente, & insieme si mantiene il rigore preteso per la reservatione fatta da santi Padri, nel Concilio di Trento che comanda, Vs atrociera

Alef. Palu. Gerf. Val. Rigi. Con, Suar.

quadam, o grauiora crimina non a quibusuis, sed a summis sacerdotibus absolueretur. Ales. de Ales 4.p.q.77. memb. 5.a. 2.& q. 18.n. 4. art. 5. \$.2. Paludano q. 5. Gersone alfab. 33. & alfab. 41. Valenza tom. 4. disp. 7.q. 11. p. 1. Rigin. lib. 8. mum. 63. Coninch. disp. 8. inu. 13. Suarez disp. 31. sett. 3. Bonac. disp. 5. q. 7. puncto 5. \$. 1. p. 11. 6.

Elostesso si puol dire d'altre occasioni, correnti, come di ademplire il precetto dell'annua confessione ò di amministrare il sacramento ò altre che non si potesse lasciare sensa grave scandolo,ò infamia.

Se il peccato scordato in confesfione satta al superiore remanga reservato.

Se il penitente si confesfasse de suoi peccati con le debbite circostanze necesfarie per rendere valida, & intiera la sua confessione. Ma dopo esserne stato assoluto da superiore, che tiene facultà ordinaria di poter assoluere qual si voglia peccato, essa reservato, ò che susse in tempo di Giubileo, ò per concessione di qualche bollaparticolare.

Ricordandosi Il penitente hauer lassato di acusarsi di vn tal peccato reservato, ò per scordanza, ò inauertenza,ò vero per ignoranza, non hauendo saputo, che quello era peccato riferuato, si cer--ca se il penitente resta libbero dalla refernatione, e possa confessarsi di quel peccato scordato con qual si vogliaconfessore inferiore, dal quale ne possa ottenere il benefitio della assolutione, o veramente che quel peccato scordato, resta ancora resercuato, e bisogna che il penitente di nuouo se ne confes-

Rrre

Digitized by Google

sa dal superiore d da altri, che habbia facultà sopra reservati.

- Tutti i DD.ordinariamente sono di parere se bene ditferiscono nel modo, che quel peccato non sia piu reservato; Perche mentre il penitente andò a confessarsi la sua intentione fu di acusarsi intieramente, e riceverne di tutti l'assolutione. Onde se quel peccato scordato li fusse venuto a mente, pure il penitete l'haueria acusato.

Ecosi anco il confessore la sua intentione fu di assoluere il penitente, e lassarlo libero da qual si voglia peccato: E se quel peccato scordato il penitente l'hauesse acculato, pure il sacerdote l'hauerebbe direttamente assoluto, ma per essersene il penitente scordato, ne viene a essere indirettamente alsoluto; si che mentre il penitente si ricorda di quel peccato, o conosce che è peccatostiene obligatione confessarsene per riceuerne diretsaméte l'assolutione, la quale puol confeguire da qual si voglia confessore ancorche inferiore, benche il peccato

prima fusse rescruato, perche mentre il fuperiore l'assolse, l'asoluette generalmente leuandole via qual si voglia. reservatione. E cost tengano Nauar. in cap. consideret S. Nau. cautus nu. 32. de pænitentia. Gzb. dist.5. Et in sum.c.26.nu. 13. Ang. Gabri.in 4. dist. 17.q. 1. art. 3. Au dub.2. Silues.u.confes. 1.q.4. Rose Ang.v.confes. 1.n.22. Adria- Can. no q.4.de confess. Rosella v. Led. conf. 2.nu. 9. Couaru. in cap. Alma mater p.1. \$.11. nu.12. Cano dicta relutione p.5.Ledesma 2.p.4. quæst. 8. art. 2. dub.x.

Quando il penitente si ua a confessare dal superiore, ò da altri che habbiano giurisdittione sopra reservati, è da credere che vi vada per affatto scaricare la propria conscietia da qual si voglia peccato, massime si è reservato, e consequentemente per riceuere il benefitio dell'assolutione di tutti li peccati, anco se vi fussero li reservati, e però con questa intentione manifesta al confessore tutti li peccati, de quali se ne ricorda; se puoi per desecto di memoria ne lassa alcuno, o mon lo conoice, e penía che

non sia peccato; perche il penitente non lo lassò vo-Iuntariamente, però resta libbero dalla reservatione, ma venutoli à memoria se ne puol confessare da qual si voglia confessore, ancorche il peccato fusse releruato, e cosi l'intendono communemente li DD. Gabr. Nauar. & altri cltati sopra.

Gab.

Quello che in tempo di Giubileo si confessa da sacei dote apptobato dall'ordi. nario, ò vero fuora di tempo di Giubileo da confessore che haue facultà sopra casi reservati,se si scorda d'alcun peccato reservato. Vogliano alcuni DD. che il penitente assolutamente resta libbero pela, anco de casi reservati. Pesan-Sairo. tio aditt. ad 3.p. q. 10. de in-

> Suarez disp. 31. sett. 3. Se bene altri lo concedono con questa limitatione, purche il confessore habbia hauto intentione di assoluere il penitente da reservati.

> ro de panitentia c. 16. nu. 9.

Suar, teg, conf disp. 10.cocl.1. Sai-

E la ragione di quelli, che allolutamente vogliano, che resta assoluto anco da resermati, è perche quando il pec-

cato e annesso alla scomunica; la scomunica si lieua per quella generale assolutione, che comunemente si suole premettere auanti l'assolutione de peccati; mentre si dice Absoluote ab omni vinenlo excommunicationis in quantum possum, & tu indiges. Aduque per questa forma consueta, & assoluta, Ego te abfoluo, &c. si lieua la reserua.

de peccati.

Perche hauendo il confessore authorità di assoluere, e volendo assoluere, & il penitente acusandosi inquato che puole presentialmente dal sacerdote che tiene facultà sopra reservati per riceuerne da lui l'assolutione, e la penitenza, quale il cofessore giudicherà imporli secondo la sua dispositione, ne segue che il confessore giustamente assolue, & il penitente giustamente conseguisce l'assolutione. Henriq. lib.6.cap. 16. num. 5. Nauar. Nau. cap. 26. num. 13. Emanuel sà E 54. v.conf.nu.5. Suarez disp. 31. Suar. Bon. sett. 3. Bonacino disp. 5. 9.7. Rod. Rodiq.cap.184.num.15. Sil-Silu. uest. conf. 1.q.4. Riginal.lib. Rigi. 6.nu. 152. Sanch fum lib. 2.c.

Rrrr

Nug. 121.num.9. Nugno aditt. ad Molf. 121.num.9. Augno aditt. ad 121.num.9. Augno aditt. ad tratt.7.c.2 1. num. 26. Filliuc. tratt.7.c.10.q.12.nu. 313.& altri.

> E di qua ne segue, che se il penitente haue casi resernatiannessi alla scommunica esi confessa da legitimo sacerdote, che habbia facultà di assoluere dalla scomunica, e da casi reservationon solo il penitente resta assoluto dalla scommunica ma anco da casi reservati, che non sono annessi alla scomunica; purche il confessore habbia intentione di assoluere da tutti i peccati ancorche siano reseruati; E la ragione è questa. perche il confessore è tenuto assoluere il penitente dalla scomunica in quato lui puole non potendosi dare l'asso. lutione de peccati allo scomunicato, se prima non si assolue dalla scomunica.

> Ma se il confessore non tiene intentione di affoluere da reservati scordati, il penitente non resta assoluto di quei peccati reservati che lui se n'e scordato, perche la form a dell'affolutione non puole poerare sensa la debbita

intentione Vasq.3.p.q.91.ar. Vasq. 3:dub.5.nu.10. & 11. Suarez Bon-

Bonac.vt supra.

E però in questo caso quado il penitente si recordara de peccati reservati scordati, sarà tenuto di ricorrere al sacerdote superiore ò ad altro confessore che tiene facultà sopra reservati per ottenerne da lui la retta assolutione, perche la reservatione de peccati non si lieua per l'assolutione di sacerdote inferiore, ma per l'assolutione di legitimo superiore che habbia facultà, di assoluere da reservati.

Auertendo che la reserua non si licua per qual si voglia assolutione data da sacerdote, ancorche sia legitimo superiore e che habbia facultà fopra reservati; ma si lieua. per l'assolutione data dal superiore che ha conosciuto il peccato reservato, o che haue bauto intentione di leuare la reservatione.

Perche si come il penitente è obligato di acusare tutti li suoi peccati, ancorche non siano reservati, e di confessarli in particolare dopo che. li sono venuti a mente. Cost

mı.

maggiormente è obligato à confessare li reservati non à ciaschedun Sacerdote, mà à quello che ha legitima facul tà intorno à reservati, acciò lui vi possa far giudicio sopra,e li possa imporre la debbita satisfatione.

Onde il penitente, che è stato assoluto da Confessore che hà solo la commune, e generale intentione di assoluere, quantunque il penitente rimanga assoluto anco de peccati scordati inquanto alla colpa, non per questo resta libbero, e dishobligato di confessare li peccati reserua ti al legitimo Confessore superiore quando se ne ricordasperche così, è come fusse stato assoluto da Confessore inferiore, elipeccati non se riseruano afinche si rimettano per qualfiuoglia affolutione, ò per infusione di gratia:il che si fà anco per il cofessore inferiore quando il penitente incolpabilmentes se ne scorda nella Confessione. Mà se reseuano, acciò quella reservatione si lieu per il legitimo superiore, che voglia leuaria.

- Qude nou si bà da presu-

mere che il superiore voglis leuar li peccati reservati per la commune intentione di conferir il Sacramento, perche il superiore per questa. intentione no opera magiormente intorno à casi reseruati, che opera l'intentione del-Faltro Sacerdote, quale non intende di leuar la reseruatione; mà solo pensa di con+ ferir la gratia, per la quale li peccati reservati non si rimettano in quanto all'obligo di manifestarli al legitimo superiore, acciò vi faccia il giudicio, è v'imponga la ... debbita satisfatione, come vaset ne insegna Vasque q.91.a.3. dub.5.num.10.

Di maniera che per euitare qualsiuoglia scrupolo intorno à questo dice Suarez Suar? disp.31. set.3. Sairo de pæni- Sairotent.cap.34. num.3. & altri Bonn citati dal Bonacino disp. 1. de censuris qu.3.punt.5.8.5. num,4.che per ottimo rimediomentre il penitente si co. fessa da Sacerdote, che tiene authorità sopra casi reseruati, deue domandar d'essere. assoluto de casi reservati, è da censure à cautela, v. g. se lui in alcun mode vi fusse inlaccia-

eiato in qualche scommunica,ò caso reservato, che nelo voglia assoluere, e così resterà libbero, e dalle censure, e da casi reservati, quando in qualche modo ne susse tenuto, perche non si puòl pensare, che il Confessore habbia altra intentione di assoluere il penitente, se non secondo lasua domanda, e volontà.

Non è però improbabile, il dire, che il penitente resta assoluto da reservati, quantunque espressamente non domanda l'assolutione de tali peccati, perche mentre il penitente si confessa da Sacerdote, che tiene facultà intorno à reservati, e scommuniche; Molti DD. assolutamente vogliano che la reserva si sieva quando il penitete sotto buona fede si confessa dal Superiore, che tiene sacultà sopra reservati.

Perche se bene esplicitament: il penitente non la domanda, non dimeno mentre
lui si và à consessare da Sacerdote superiore, che tienetal facultà, si ha da presumere
implicitamente che vi vada
per ottenerla, e con questa,
intentione per domandarla,

e per quanto lui puole voglia esser libberato da qualsiuoglia peccato, e così anco si hà da presumere che il Confessore per quanto lui puole lo voglia libberare da quanto lui implicatamente, de interpretatiuamente desidera, ita Coninch. disp. 8. dub. 12. in Moss sine. Mosses, cap. 21. num. 26.

Esebene questa opinione la tengo per sigura, è vera, & è probabile, non dimeno non è inconueniente, eleggere la più sigura parte, che è di seruirsi del rimedio sudetto mentre noi non possiamo assigurarsi dell'intentione del Consessore se non per quanto si caua da segui, conietture sufficienti. Bonac. Bona.

Il penitente che si confessada Confessore approbato in tempo di Giubileo, quantunque si sia scordato d'alcu peccato reservato, ricordandosi di quel peccato, ne puole essere assoluto da qualsiuo glia Confessore inferiore, perche per la confessione fatta in tempo, e per virtù del Giubileo, viene à esser leuata qualsiuo glia reservatione,

Pur

purche la scordanza sia incolpabile, perche se la Confessione, per sua colpa, è stata. nulla, & inualida, inualida. ancora è stata l'assolutione de relervatisperche il Giubilleo in tanto da facultà di afsoluere da referuati in quanto si osseruano le conditioni che iui li propongano, onde mentre, per colpa del penitente la confessione è inuali. da inualida ancora è la concessione per li reservati. Sepuoi la confessione, è stata. valida, quantunque sia state. informe, pure l'assolutione de roseruati per virtù del Giubileo è stata valida, perche leuata la fintione, per la quale quella confessione, è stata informe, per virtù di quella assolutione si possono direttamente rimettere i peccati. Filliuc.tratt.7.cap. 10. qu. 12. Suarez disput. 31. sett. contra Nugnum. adit. ad 3.p. quæst.9. artic.2. vers. Sed potest esse dubium, &c.

Se per la confessione involida fasta à Confessione superiore el peccato reservato remanga assoluto in quanto alla reservatione è ché il penitenté. se ne posse consessare da Cons sore inseriore.

Mantre il penitente si con fossa de precenti reservati da Sacerdote, che in virtù di Giubileo tiene facultà di asfoluere le scommuniche, e cali reservatis se il penitente si confessa inualidamente no remane assoluto inquanto al peccato, e ne anche in quanto alla reservatione, e ne meno de peccari reservati ne puol esser assoluto da Confessore inferiore, perche se bene in tempo di Ginbileo si concede che ciaschedun cofessore approbato dall'Ordinario possa assoluere da scomuniche, e casi reservati, non dimeno non si concede assoluta facultà di assoluere de reservati è da scommuniche ciaschedun penitente. Mà si concede per ciaschedun penitente, che veramente sia. penitente; Onde quello che fi contessa, e sa confessione inualida, ò per difetto di preparatione, ò di propolite, ò di dolore, ò d'integrità non è veramente penitente, dice Ema-

Digitized by Google

Filli. Suar Nug. 223

Ked. Emanuel Rodriquez tom. r. quæst.regul. q.21.art.8. & in

ium.cap.188.nu.13.

Agiungete che quello che fi confessa inualidamente no osserua le conditioni necesfarie sotto le qualifi concede il Giubileo, e però mentre no osserua quello che si richiede per confeguir il Giubileo, ne meno lo conseguisce, e confequentemente non remane assoluto ne in quanto al peccato, ne in quanto alla reservatione. Suarez disp. 31. Molf. sett.4.num.22.Riginal.lib.8. num.63.Molf.trat.7.cap.21. num.31. Bonaciao de pænit. disp.5.q.7.pun.5.\$.5.prop.1. & altri.

> Mà se il penitente si confessa de peccati reservati suo ra di tépo di Giubileo da superiore, che tiene facultà ordinaria sopra casi reservati, quantunque la confessione sia inualida, non dimeno il penitente rimane assoluto dalla reservatione de peccati da lui accusati in confessione, e de quei peccati se ne puol confessare da qualsiuoglia Confessore inferiore. Siluest.v.conf.1.q.19.ad fine Gaet.v. casus reservatus. Ro

driq.tom.1.qu.regular.q.21. ar.8.& in summ. per Riginal. Rod. lib.8.num.62. Nugno, Filliu. Nug Pelan.Valq.q.91.art.3. dub. Filli. 5. nu. 37. Quale agiunge che Pela. il penitente puol essere assoluto da Confessore inferior, purche di nuouo si confessa di tusti li peccati riseruati, e non referuati, e che accusa al Confessore la penitenza che gl'hà agiunta il superiore, ac, cioche il Confessore li possa imporre nuoua penitenzaper virtù delle Chiaui. Suar. Hear. disp.31.set.4.num.9.Henriq. lib. 6.cap. 16. num. 5. & altri. E la ragione è questa, perche cosi il penitente par che habbia satisfatto al fine della reseruatione, che è di confessarfi di quel peccato da legitimo Confessore; & il Confessore superiore par che hab bia satisfatto al suo officio, mentre per quel peccato gli ha imposta quella penitenza che hà giudicato conuenien. te.Onde mentre il Confessor e assolue in quanto lui puole, e perche puole alsoluere, e leuare la reseruatione, habbiamo da giudicare che per quella assolutione il penitente remanga al-

Righ

Bog.

(O-

foluto dalla riseruatione. Perche se il penitente hauesfe domandato da legitimo superiore l'assolutione per la fola reservatione pure l'hauerebbe otteunta, e sarebbe libbero della reseruatione: E però confessandosi il penitéte lacramentalmente viene a domandare l'assolutione, e la libberatione della reservatione affieme con l'affolutione sacramentale, & essendone dal confessore superiore sacramentalméte assoluto, adúque rimane libbero dalla reseruatione. E questa dottrina viene approbata da molti DD.

Agiungo di piu che nonsolo il penitente remane asfoluto dalla referuatione di quel peccato reservato accufato in confessione per hauer lui fatta la confessione inualida in rispetto alla preparatione, ò proposito, ò in rispetto al dolore, ma anco quando. la confessione e stata inualida per hauer il penitento lasciato voluțariamete qualche peccato mortale nella. confessione. E la ragione è quests perche il confessore superiore non haue giurisdietion sopra casi reservati che si faccia, ò non si faccia la confessione intiera, ma perche quel peccato reservato, è sotto la sua giurisditione, e però mentre il confessore ha posta la forma dell'assolutione sopra il peccato reservato il penitente resta assoluto dalla reservatione de quei peccati da lui confessati.

E se quella assolutione no vale per rimettere il peccato, vale almeno in quanto che puole, perche se non vale in quanto alla remissione della colpa 'vale almeno in quanto che lieua la reservatione del peccato reservato.

Anzi no solo quando l'assolutione si conferisce da legitimo confessore superiore che haue facultà ordinaria. sopra casi reservati, ma anco quando l'assolutione si conferifce da confessore che tiene solo facultà delegata sopra tali casi. E la ragione è questa, perche si vede che il penitente nella confessione acusando quel peccato reseruato viene a satisfare al fine della reservatione, che consiste nel penitente, che ha comesso il peccato reservato,

Ssss l'ac-

l'accusa al legitimo confesfore dal quale ne riccua la debbita penitenza; & ha- mendo il penitente acusato il peccato reservato al legitimo confessore dal quale ne ha recenta la debbita satisfatione e penitenza, ne segne che se bene il penitente non resta assoluto dal peccato reservato in quanto alla colparesta al meno assoluto dal la reservatione, e di quel peccato ne puol essere assoluto da qual si voglia semplice confessore.

Eperche questa dottrina fiasserisce da molti DD. eli superiori non la negano, ò li cotradicano; anzi parche l'ap prouano, e la cosentano essé-. do l'opinione probabile nó è inconvenience che si possa Bon. tenere. Bonacino de penitentia disp.5.q.7. punt.5.S.5. prop.1.num.9.

> Se il penisente confessandos de pescali reservati, à censure in sempo di giubileo resta assoluto non ademplendo le cose presense nella bolla del Giutiko .

Mentre il penitente con

occasione di Giubileo si cofessa de peccati reservati, co propotito, & anime di ademplire le conditioni necessarie prescritte del Sommo Pontefice per conseguire il giubileo, con tutto che dopo l'assolutione ne lassa alcuna, non dimeno perche si confessò con intentione di eseguire gl'altri requisiti per il giubileo, resta direttamente assoluto, ma per quella trasgressione non conseguisce il giubileo. Vasq. de pænitentia Vasq. q.91.art.7.dub.6.num.5. Sā- Rigi. chez de matrim. lib. 8. disp. Eili. 55.n.25.Rigin.lib.8.n.59. Ri- Rod. gin.lib.8.nu.29.Filliu.tratt.7. Nug. c.10. nu. 302. Suarez de pen. disp.31 sett 4. nu.24. contro Rodiq.c Nugno.

E la ragione è questa perche mentre il confessore diede l'assolutione al penitente non l'assolse conditionataméte se lui v. g. osseruerà li requiliti necessarij prescritti, ma l'assoluette assolutamente fensa alcuna eccettione, come sensa eccenione alcuna e con buona fede il penitente pensaua di voler eseguire quanto veniua prescritto nella bolla del giubileo.

E

Digitized by Google

E di qua ne segue che mentre il penitente viene assoluto da censure, ò casi reser uati in tempo di giubileo; se puoi il penitente dopo l'assolutione non esseguisce gl'altri requisiti per il giubileo, per questo non recasca nella medesma censura, o casi reseruati, benche voluntariariamente lascia di eseguire l'altre cose necessarie come Cord. dice Corduba seguitato dal Suar. Suarez de pænitentia disp. 31 Sanc fert. 4. Sanchez lib. 8. de ma-Bell. trim.disp.15.nu.20.Emanuel sà v. Absol. nu. 18. e nella parola indulgenza afferisce che il Bellarminio dice che questa è l'entenza comune.

Non resta però assoluto il penitente da censure, o casi reservati, se si contessò sensa questa intentione di voler in ordine eseguire quelle cose, che si prescriuano dal Sommo Pontesice, perche mentre il Pontesice concede facultà di potensi far assoluere da refervati, la concede con questra condicione di volere in ordine ossenzare le cose prescritte nella Bolla del Giubileo, onde mentre non si confessa con questa intentione,

non solo non conseguisce il giubileo, ma ne anche restaassoluto dalle censure, o cast reservati.

Se puoi il penitente essedo stato assoluto da censure e casi reservati per virtù del giubileo, volendo lui eseguiguire le conditioni necessarie; ma dopo esserne stato assoluto, hauendo mutato pensiero, ò per trasguraggine lassa di eseguire gl'altri requisiti necessarii, questo non solo non conseguisce il giubileo, ma dice Suarez disp. Suar. 31. sett. 4. nu. 5. che pecca graucmente.

Con tutto cio io dico con Martino Bonacino de pæni- Bonacino qualitario qualitario

S \$55 2 Se

Se il confesore, che tiene authorità generale di poter asoluere dalle consure, possa assoluere dalla sospensione contratta per esers malamente promosso a gl'ordini sacri, ò per difetto del titolo al quale fu ordinato.

Alcuni banno risposto negatiue, perche vedendosi lagran difficultà, che si troua. nel Sommo Pontefice di cocedere facultà per poterfi assoluere dalla sospensione contratta per essersi alcuno ordinato ò per difetto del titolo, ò per essersi ordinato malamente à gl'ordini sacri per altra causa; la qual difficultà non par che si troua nell'altre sospensioni, ne segue che il confessore no tiene facultà di poter assoluere dalle sospensioni contratte per difetto di dette cause, qnantung; habbia authorità generale di poter assoluere dalle censure. Rodiquez în 10m.1.p.c.165.num. 3. Henriq.in sum.lib.7. c.13.nu.3.in testu.

A me piace l'opinione di quelli che tengano la parte affirmatiua: Perche essendo

la fospensione vna censura Ecclesiastica la qual si bene ciaschedun confessore non la puole assoluere, non dimeno hauendo il confessore facultà generale di potere assoluere dalle censure, ne segue che anco nel foro della conscientia puole il confessore assoluere da qual si voglia sospensione in qual si voglia modo contratta. E perche la sospensione contratta per difetto del titolo, o contratta per altra causa per essersi ordinato malamente no viene esclusa nella concessione genérale; Et hauendo il confessore facultà generale di potere assoluere da qual si voglia césura ne segue che anche possa assoluere dalla. sospensione contratta per difetto del titolo, ò per essersi ordinato malamente per altra causa. Garzia de benesi- Gar: cijs. 2.p.c.5.nu.48. Ledesma Med. de sacraméto ord.c.7. dub.5. Hea Medina; Lopez, & altri citati da Henriq.in sum.lib.7.c.13. num. 3. in comento litera Y. & Z.

E se bene il Sommo Pontefice con gran difficultà cocede licéza in yna tale dispé-

Digitized by Google

**[2-**

fatione, à assolutione. Si risponde che la difficultà che si troua nel Sommo Pontesice consiste in quanto all'vno, e l'altro soro.

Ma il confessore che tiene facoltà generale la puole solo assoluere nel soro della conscienza come dice Garzia, vt supra nu. 52.

## RAGION AMENTO XXXXI.

Della preparatione, che deue fare il penirente prima di accostarsi alla santa confessione.

Punto vnico.

- I In che modo deue il penitente esaminare la sua conscienza.
- 2 Si enecessaria la preparatione per la confessione.
- 3 Come deue il penitente acco-Starfi alla confessione.
- 4 Del modo, che deue il penitente spiegar li suoi peccati.
- 5 Delli peccati commessi contro li commandamenti del decalogo.
- 6 Delli peccasi contro li precesti della Gbiefa.

- 7 Del modo di accusarsi delli peccast mortali.
- 8 Del modo di accusar li peccati in Spiri'o santo.
- 9 Del mado che si deue acousan che si consessa spesso.

Auendo noi trattato ne passati ragional mentio del sacramento della penitenza; hò giudicato hora in proposito espediente per ammaestrameto de semplici, terminar questo secondo libro con vna breue dispositione, che deue fare il penitente prima d'accostars alla santa confessione.

Douendosi dunq; il penitente confessare, douerà prima diligentemente esaminar la sua conscienza, per poter per quanto più sarà possibile redursi a memoria tutti i peccati mortali da lui commessi, e non altre volte validamente contessati, perche douendo il penitente accusar li fuoi peccati quanto al numero, quanto alle specie, e qua-20 alle sue circostanze annesse peccaminose, è necessario che li sappia in particolare, acciò anco particolarmente tutti li possa acculare, e cosi richiede la ragione, e fù dechia-

chiarato dal Sacro Concilio Cone di Trento sels. 14. cap. 5. Ex bis colligitur, oportere panitentibus omnia peccata mortalia, g orum post di!igentem sui discuffionem conscientiam babent, yn confessione recenseri, ciiam & · occultiffina illa fint.

Hò detto peccati, perche questi sono quelli, che ci priuano dell'amicitia, e gratia di Dio, e di questi necessariamente deue accusarsi il penitente nella confessione, per che li peccati veniali non pri uandoci della gratia non sono necessarij; con tutto ciò accusandoli è cosa molto lau dabile, perche essendo questi acora peccati che in qual che modo offendano Dio 3 & il prossimosche ci rafreddano nel feruor di spirito, ci infiacchiscano nella carità, e vero amore di Dio, e ci fanno la Arada al peccato mortale, no è se non bene, & vtile anco questi detestarli, & accusarli in confessione. Nam venialia. Sogiunge lo stesso Concilio. quibus à gratia Dei non excludimur, & in qua frequentius labimur,quanquam recitè, 👉 v-Uliter, citraque omnem prasump tionem in confessione dicautur,

toce-i tamë citra culpă, multifq. alys remedijs expiari pojsums.

Mà quanta debba essere. la diligenza, della quale fi deue seruire il penitente inoccasione di esaminare la sua conscienza, acciò sia bastante per sufficientemente contessarsi. Dico che di questo non se ne puole assignare vna regola certa vniuersale, perche vno, che sarà stato vn anno, ò più à confessarsi, que sto hauerà di bisogno di magior diligenza, di queilo, che fi contessa ogni mese; & vno, che sarà di debol memoria, ò che sarà occupato in molti negotij, sarà necessario che faccia preparatione có molto magior diligéza di quel, che hauerà buona memoriase saràlibbero senza alcuna occupatione. Con tutto ciò per assignarne vna regola vniuer sale. Io direi che la diligenza, che si deue mettere nell'esaminar la conscienza per sufficientemente confessarsi, doueria essere la magiore d' ogn'altra diligéza tantasquãta si può agiuger in qualsiuoglia altro arduo negotio.Tasam inquisitionem debere facere panitentem, quantam faceret in

arduo negotio. Dice Sant'Ago stino de vera, & falfa pe.c. 14.

2 Et è talmente necessaria questa diligenza, che se. vno li esponesse alla confessione senza hauere saminata prima la sua conscienza, dice: Nau. il Nauarro cap. 9 nu. 19. che questo non doueria dal Confessore essere ammesso alla. confessione, perche se per difetto della preparatione il penitente si sarà scordato di qualche peccato mortale, la confessione non sarà intiera per colpa di non hauer fatta la debbita esamina, e consequentemente sarà inualida, come n'habbiamo ragionato di sopra.

preparatione, e se non susse in caso di necessità, ò pericolo di morte, ò vero per suggire qualche graue scandolo, ò altro notabile disordine, nè quali casi deue con la sua prudenza supplire il Consessore, come n'habbiamo accennato nel ragionamento 37. punt. 3. nu. 2. Perche senza la preparatione potria esfer necessario, che quella consessoreiterare. Mà se il pe-

nitente fulse molto debildi memoria, che quantunque hauesse fatta la debita preparatione, non dimeno quant do si accosta alla cotessione, à che sia per debolezza di méte, ò per timore, come se ne trouano moltische affatto no si ricordano de lor peccati, in questo caso deue agiutarlo il Confessore: & essendo lui capace, potria scriue li suoi pec Soto. cati. E se ben Soto dist. 18 q. 2.art.4. dice che essendo lo scritto soggetto à molti pericoli, non deue il penitente per confessarsene scriuere li suoi peccati, e per non esser necessario non si deue consigliare. Con tutto ciò dico, che non è dannabile, perche se il penitente lo facesse solo per agiuto di memoria, nonsolo non saria improbabile, mà come dice il Cardinale. Gaerano v.confess.cond.11. faria vtile, & commendabile, purche quando il penitente fi confessa non legga quei peccati, come leggesse qualche historia, mà leggendoli, se nè deue accusare con vero fentimento, e dolore.

Fatta dunque che hauerà
il penitente l'esamine come
hab-

habbiamo detto, della sua conscienza, procurerà hauer dolore d'hauer offeso Dio suo creatore in tanti modi, e questo dolor, acciò sia più perfetto di quello, che nasce dal timore delle pene dell'In ferno, procurerà che venga. dall'intimo del cuore, e davero amore filiale verso Dio, dal quale hà riceuuti, & continuaméte riceue tanti beneficije però farà vn fermo proposito di mai più offenderlo, e più presto patire qualsiuoglia dano, che offender Dio, essendo che senza questo pro posito il dolor non saria vera contrittione, nè valeria la confessione.

- 3 Dopò tutto questo se n'anderà il penitente congrande humiltà, e riuerenza à piedi del Confessore, e domandatali la benedittione, si farà il segno della Croce, dirà il Consiteor Dio. Sino à quelle parole, Mea culpa, mea sulpa, mea sulpa, se lo sà.
- 4 Dopò sogiungerà il tépo, nel quale non si è confessato; se hà fatta la penitéza, che li sù imposta dal Con fessore, accusandosi non ha-

uerla fatta con quella debbità diuotione, e riuerenza, che si ricerca, nè esser venuto alla santa confessione con il debbito proponimento, e dolor de suoi peccati. Dirà se si scordò, ò vero lasciò per malitia alcun peccato mortale nell'altra confessione, e nonhauendone lasciato; Si accuserà distintamente di tutti i fuoi peccati, con le circonstanze necessarie, il numero si se ne ricorda, ò non recordandosi, se lo puol saper per conietture; lassando sopratutto da parte le scuse, e le longhe dicerie impertinenti per darne la colpa à questo, & à quello, mà dica solo li suoi peccati con chiarezza tale, che il Confessor molto bene l'intenda, acciò possagiudicar la lor grauezza, c darci quei cossigli p rimedio della sua salute, che conosce. rà più opportuni, massime se farà stato vn anno, ò più à co. fessarsi;e per meglio spiegar li sarà bene accusarsi principalmente sopra li dieci commandamenti de quali il.

5 Primo è, Amare un solo. Dio. Intorno à questo pre etto: si accuserà. Se hà amato più

più le creature, come se quelle fussero state il suo vitimo fine, che habbia amato Dio, per il che n'hà fatto poco conto, questo è peccato mortale, e cosi se ne deue accusare. Se lui hà dubbitato voluntariamente in qualche articolo della fede, & in quella dubbitatione se n'è compiaciuto; pure è peccato mor tale. Auertendo che se sussero alcune immaginationi, ò suggerimenti nella mente, quali quantuque fussero stati pensieri brutti, dishonesti, foggestioni horrende di carnalità, anche che fussero state pensamenti contro la fede catolica, purche la voluntà non vi habbia acconsentito, non è peccato Quantum cunq; occurrant imaginationes turpes, & contra fidem cogitationes, motus etiam carnis, vsq; ad effuhonem seminis procedentes, nift voluntas acceptes, aus consentiat, peccatum non est. dice il Toleto lib.3.c.1.num.6. Veroche se fusse state negligente in discacciar questi pensieri è peçcato veniale.

Se mai hà inuocato il Demonio per indouinare, ò vero creduto à sogni, quali ha osferuato con orationi, e suprestitioni per saper le cose suture, ò occulte; è peccato mor tale, se però la semplicità non lo scusasse, perche il credere à sogni sensa alcuna osseruăza, o procuratione, se bene è molto pericoloso che il Demonio con lusinghe non inganna, no è per se stesso peccato mortale,

Se ha osseruati augurij co arte del Demonio, vsate le sorti per indouinare; se hà fatti incanti, ò malie per nuocere, ò per sanare conpatti manisesti chiari, ò occulti col Demonio è peccato mortale. Coss se hà portati adosso breui, o scritture con caratteri, ò segni superstitiosi; se bene potria esser tanta la semplicità, che non essendone stato auisato da alcuno non susse peccato mortale.

Se ha faito voto di cose buone, & hauendo potuto eleguirlo, ha resoluto non volerlo osseruare, è peccato mortale: Come ancora se ha fatto voto di cosa mala, come saria di rubbare, amazzare, fornicare, e simili è peccato mortale, ancorche non sia obligato à osseruallo; ma

Tttt se

se il tardare potendo di adépire il voto fatto di cosa buo na è peccato veniale; se bene potria esser tanta la tardaza di potere che forsi anco saria mortale.

Il secundo precetto Non nominare il nome di Dio in vano. Douerà accusarsi il penitente sopra di questo precetto si hà giurato il falso scientemente per il nome di Dio,
di Santi, per l'anima, ò per la
vita sua. O se ha giurato di
vna cosa della quale non era
certo, e l'hà giurata per vera, è
mortale.

Se ha giurato di far qualche gran male, se bene nonobliga, con tutto ciò è mortale, se ha fatto giurar ad altri scientemente il falso métre quello non era preparato à giurare, è mortale. Se credendosi che vn tale sens'altro giurerebbe il falso, e con tutto ciò l'hà indotto a giurare. Se non era obbligato per officio a farlo giurare, è peccato mortale. Se ha detto al dispetto di Dio,o de santi, o giurato per le membra vergognose di Dio è peccato mortale.

Ma se ha detto a fê, o a fê

mia sensa intentione di giurare, non intendendo di dire a sè di Christo, ò à sè di Dio, ne in verità di Dio, e se non fusse in danno d'altri, ò conse scandalo quantunq; dicesse il falso non è mortale.

Se ha maledetto, ò mandato male all'aria, al vento, all'acqua, al fuoco, ò ad altrecreature irragioneuoli sensa intentione di far ingiuria à Dio,ò danno al prossimo non è mortale. Se ha nominato semplicemente il nome di Dio,di Christo, o de Santi, o detto parole della scrittura in cose vane, purche non sia seguito dispregio, ò scandalo, è veniale.

Il terzo precetto santificar lesesti. Sopra di questo precetto douerà accusarsi. Se ha fatto esercitij prohibiti dalla Chiesa in giorno di sesta sensis a licenza de superiori a chi spetta; come sono lauorare, o far lauorare sensa grauenecessità; sar mercato di cose, che non sono necessarie, ne sono ad vso della giornata, se però non sussero publiche siere, le quali sono permesse per il comune vso, e benesicio vniuersale, co obli-

go però di sentir la Messa.

Se ha fatto giudicio di cofe ciuili, ò hà giudicato fensa necessità in cause criminali.

Se ha giurato, ò fatto giurare in giudicio sensa necessità.

Se ha lassato di veder mesfa,tutta ò parte notabile, nelle sesti comandate, o vero in buona parte vi e stato ragionando, o vagheggiando dame, o dormendo; se hà lasciato di recitar l'ossicio, o altre orationi, delle quali è obligato anco per voto.

Se essendo sopra il ventesmo primo anno sino al sesagesmo non ha digiunato le vigilie comadate, quatragesma, ò quattro tempora; tutti questi sono peccati mortali.

Se essendo sopra gl'anni della discrittione, è non si è confessato almeno vna volta l'anno, & essendo sopra il te-po della comunione non si è comunicato per la Pasqua.

Se ha riceuto alcun facramento con confcienza di pec cato mortale, del quale non haue hauto il debbito dolore, è peccato mortale.

: Nel quarto precetto Homorare il Padre, e la Madre. Si

douerà accusare il penitente, se ha fatto alcuna ingiuria, ò dispregio importante infatti, ò in parole al Padre, ò alla Madre; e come aggiunge Soto anco al superiore, al Ve- Soto. scouo, Curato, Principe, maestro, à Tutore, è peccato mortale. Se potendo non ha soci corso al padre, o alla madre mentre si trouaua in qualche gran bisogno, ò estremanecessità; e stando lui in pote stà del padre, ò della madre, no ha loro obbedito in cose graui appartenenti a buoni costumi, ò al gouerno della casa; è mortale.

Se potendo non ha corretti li figlioli, o familiari di fua casa in cose graui, mentre se ne speraua emendatione, è peccato mortale. Se non ha insegnato, o fatto insegnare a figlioli, o ad altri della sua famiglia le cose necessarie alla nostra fede, e non hà tenuto cura, che viuano christianamente è peccato mortale.

Se potendo non ha fatto elemosina a parenti, ò a poueri mentre si tronorno innecessità estrema, e pericolo di morte, metre non vi erano

Tttt 2 al.

altri, che li potessero souenire è peccato mortale, Mase non ha corretti li figli o samiliari di casa sua in coseleggieri di peccato veniale, ancorche n'hauesse sperato frutto non è se non peccato veniale.

Del quinto precetto Non amazzare. Si douerà accusare, li hà vocifo, o fatto vocidere, se sia stato complice di mal trattare, ferire, amazzare alcuno; o vero se con conséso dell'animo ha portato odio crudele, desiderando male notabile al prossimo, è pec cato mortale. Ma se nel primo-moto, ancorche sia durato per qualche spatio di tempose sensa consenso determinato dell'animo, non è peccato graue, se però non sia. stato negligente à scacciarlo, che cosi saria stato peccato veniale.

Se sia stato mezzano di far sconciar, e disperdere la donna grauida, e comettere aborto, ò ha preso, ò fatto pigliare remedij per non ingrauidars, è peccato mortale.

Se ha fatto questione con pericolo notabile, è peccato mortale,& essendo stata dissida per modo di duello oltra il peccato, vi è la scomunica.

Se ha fatto voluntariaméte mal notabile, o participato in graue danno del prossimo,

è peccato mortale.

Nel sesto precetto che cosiste nella libidine. Non fornicare, si douerà accusare di qual si voglia peccato di lussuria con le sue circostanze, perche se sarà stato con Vergine è stupro, se con maritata adulterio, se con parenti suoi, o della moglie fino al quarto grado inclusiue è incesto. Auertendo che chi hauesse commesso incesto con parenti del marito, ò della moglie, puole rendere il debbito matrimoniale, ma non lo puole domandare : se è stato Religioso, ordinato in sacris, ò che habbia fatto voto di castità è sacrilegio, se con maschio, o con femina in luoco indebbtto è sodomia, se in se stesso è mollitie; se con bestie, ò animali bruti, e bestialità; peccato più graue, & in tutti sempre è mortale, e si deuono accusar le circostanze. Douerà accusarsi ancora se ha patito pollutione in sogno quan-

quando sarà stata per sua colpa, che l'habbia procurata vegliando, ò vero desiderata per compiacersene carnalméte nel destarsise peccato mortale. Ma quando la pollutione si fusse cagionata in sogno sensa alcuna sua colpa, ma solo, per sfogamento della natura, non è peccato. Si ha operati toccaméti dishonesti per indurre al male, ò per delettatione notabile, baciato lasciauamente con intentione di venir all'opera, è peccato mortale.

Se ha viati imbellettaméti con intentione di prouocare altri, ò se stessa al peccato, è mortale, ma se per non parer brutta, o per piacere al marito, e sensa mala intentione non è mortale.

Se ha composte alcune cazone amorose per indurre, ò prouocar altri, o se, alla susfuria, è mortale. Se ha mangiato souerchio, o beuuto, o vsati cibi per prouocarsi alla sussuria è mortale, se però no fusse per la generatione nel-l'atto matrimoniale.

Del settimo precetto Non rubbare. Si douerà accusare il

penitente si ha volunțariamente vsurpatosi, ò rubbato alcuna cosa d'altri, se non fusse cosa di poco momento, che saria peccato veniale, ma essendo cosa notabile con gran danno del patrone, è mortale, cosi se hauesse hau to intentione di rubbare assai, quantunque il furto non fusse seguito, saria mortale. E se mai ha participato, ò è stato complice à qualche furto notabile, ò hà dato agiuto, ò fauore à ladri, conseruato, nascosto il furto, ò il ladro, è mortale.

Se hà mai inganaato in cosa notabile voluntariaméte nel vendere ò nel comprare, ò vero hà venduto a credenza per magior prezzo del rigoroso, o per anticipate il pagamento ha pagato minor prezzo del mite per rispetto all'anticipatione, ò fi ha comprata alcuna cola, che sapeua era stata rubbata, è mortale, & è obligato alla restitutione. ... Se ha improntata alcuna cosa cattina v.g. il grano, acciò de ne sia restituito altro tanto buono; ò vero improntatelo in tempo 'che valeua. poco,

poco, acciò li fusse restituito altro tanto buono, quando valeua assai; perche se no era per tenerlo sino à quel tempo, è peccato mortale, e se lo doueua, tenere, si deue detrarne la spesa, che vi saria, andata in conseruarlo tanto tempo.

Se sia andato alla guerracon intentione di rubbare co sa notabile, e mortale. Vi sono altri capi per li quali si potria peccar mortalmente cotro questo precetto quali per breuità si tralasciano, e si potranno esaminare, secondo che potrà giudicare il pruden te Confesiore.

Nel 8. precetto, Non dir falfo testimonio si douerà accusare se mai ha fatta testimoniaza falsa in giuditio; è testisicato vna cosa per certa, che non sapeua siguramente esservera. Se ha detto bugiacon danno notabile del profsimo, è peccaro mortale, ma de fù fensa gran danno è vemiale. Se ha mormorato di rose gravi per inuidia, ò per grad'odio, the portaal prof-Himo, d'ascoltatelo volentieri compiacendos: il sentir dir ma'e di cose d'importanza,

o vero datone causa che altri ne mormorano, se ne deue accusare, che è peccato mortale. Ma se il dir male fu di cose graue, che si sapeuano, o fi poteuano sapere per esserne publiche, e tanto più se fussero per condanno della giustitia, e l'hauerne ragionato fu sésa passione d'odio, ò di mal affetto, ma più tosto per fine honesto; o non fù pec cato ò solo veniale. Se ha detto ingiurie infamatorie p dispregio al prossimo, chiamandolo mariolo, traditore, ladro, assassino cornuto, puttana, tramiera, o altre simili improperij, se non fù per correttione, maper grand'odio è peceato mortale.

Se ha referito parole, ò fatti notabili contro il prolsimo, acciò per quelli ne nascano dissentioni, odij graui, ò discordie, è peccato mortale. Se ha mandato maledittioni, ò grane bestemmie al
prossimo, con animo che li
succedessero è mortale, ses
ben senzianimo è veniale, se
ha burlato, besseggiato, ò ingiuriato grauemente il prossimo, che per quella ne sia
restato suergognato appresso

glialtri è peccato mortale.

Nel 9. precetto che consifle, Non defiderar la donna d'altri. Si douerà accusare se ha dato consenso determinato à zl'atti inhonesti, che si hauesse potuto gli hauerebbe mesfi in esecutione:e se si sia delettato notabilmente in tali pensamenti, è peccato mortale, o deue esplicare le circostanze se sia stato co maritata, con parente, con Religiola, con maschio. &c. Ma se li pensamenti sono stati léggieri, e senza consenso è solo veniale; se si sia ornata souer. chiamente per vagheggiare, ò esser vagheggiata con animo di venire all'opera dishonesta, ò per procurar altri alla libidine è mortale, ma se è fenza mala intentione è solo veniale.

Il 10. precetto è non desiderar la robba d'altri. In questo
peccato si douerà accusare, se
ha desiderato di rubbare, di
vsurparsi la robba d'altri per
forza, in qualunque modo se
sù cosa notabile, sù peccato
mortale, ma se su semplice,
pensiero, non essendosi delettato in quello, ne resolutosi à
volerla, non su peccato, ò al-

meno non più che veniale.

6 Potrà ancora il penitente acusarti sopra li cinque Commandaméti della Chiesa, il primo, Veder Messa nelle Domeniche, e feste comandate. c. Missas, & c. omnes fideles de consec.dist. 1. Questo precetto comanda che ogni sedel Christiano giunto à gli anni di ragione tanto huomo, come donna, Chierico, laico, Religiofo, Schiauo, libbero, giouane, vecchio, ò chi si sia deue vedere in qualsiuo glia festa, ò Domenica Messa intiera come, communemente tengono li DD. Rice Rice! cardo quodlib. 1. q. 19. Sant' s. An. Anton. 2. par.tit. 9.cap. 10.\$. r.Nauar.2.p.decret.c.21.nu. 1. Siche douerà il penitente accufarsi se ha lassato di veder Messa in alcun giorno di festa, che è peccato mortale, come habbiam detto nel ter zo commandamento.

Nel 2.cómandaméto, che è di Confessaria almeno una volta l'anno di tutti i suoi peccati.cap. Omnes vtriusque sexus de penit. & remis. In questo precetto si potrà accusare se ha lassato di confessarsi l'an no precedente. E se bene per

ha-

hauer lassata la confessione in tutto quell'anno, non hacommesso altro che vn peccato; con tutto ciò, si douerà accusare quante volte nello stesso anno hà deliberatamé. te proposto di non confessarsi perche tante volte ha pecca-Rau. to mortalmente Nauar. c.21. num. 33. & altri communemente.

> Nel 3. precetto di Communicarli una volta l'anno almeno per la Pasqua di Resurettione, c.Omnis vtriusque &c.Si potrà acculare si hà lassato di communicarsi il giorno di Paiqua, ò prima, ò dopò otto giorni, come dichiarò Euge-

Nau. nio IV. Nauarr.nu. 45.

Nel 4 precetto, che consiftc, Digiunare tutta la Quarefima, quaitro tempora, e vigilie commandate. Si douerà accusare, se ha lasciato di digiunare ne giorni di precetto, che è peccato mortale, come habbiamo detto nel 3.comádamento.

Nel 5. precetto si douerà accusare se hà lasciato di pagar le decime, come comanda la Chiesa, perche doue vi è tal ordine, lasciando di paga-Nau. re è peccato mortale. Nau. in man.cap.2 1.nu.28.& altri-

7 Potrà accusarsi ancora delli sette peccati mortali. Prima della Superbia, quale ogni volta, che è stata delibe rata col consenso assoluto in materia graue è peccato mor tale; come saria quando non hauesse voluto sottomettersi à Dio, alla ragione, alli Superiori, ò alla Chiesa, ma che si fuise stimato sapere, & esser da più di tutti; co dispregiar gli altri; come anco quando bauesse stimato che il bene, che haue, nó hauerlo riceuuto da Dio, nia come l'hauesse riceuuto da se stesso p meriti suoi. O hauesse presunto esfer degno di grande honore, che però hauesse cercato dignità per strade indirette, no curandosi trasgredir li precet ri di Dio per arriuar à suoi disegni, & acquistare gloria. al mondo è peccato mortale.

Se si è gloriato, ò vantato di hauer commesso alcun pec cato mortale, ò vero si fusse ornato, & acconciato per vanagloria del mondo, & inquella hauesse posto tutti li suoi studij per esser riputata da più di tutte l'allre; è peccato mortale.

So-

Sopra l'Auaritia, oltre a quello che habbiamo detto di sopra, si douerà accusare il penitente, se la robba, che possiede l'haue acquistata co fraude; ò se per conferir, ò renuntiare beneficij ha preso denari, ò altro di gran valore,è peccato mortale,e simonia. Se ha difelo, ò fatto lite. ingiustamente di cosa notabile con danno del prossimo per interesse di guadagno, e. da lui conosciuta è peccato mortale, & è obligato alla reflitutione.

Della Lusuria, douerà accusarsi non solo delle diuerse specie commesse di carnalità come habbiamo detto di sopra, ma se volontariamente si è delettato per molto tempo in pensieri libidinosi, anco quantunque non vi sia stato animo di effettuarli, è stato peccato mortale. Se ha sparso volontariamente il seme fuor del vaso ordinario per non ingrauidare; e se nell'atto del matrimonio ha pensato co animo deliberato ad altro huomosò ad altra donnas che la sua è peccato mortalé. Se ha negato séza giusta cau sa ostinataméte l'atto del ma

trimonio, è peccato mortale

Nell'Inuidia, fi douerà accusare se deliberatamente si è doluto del ben d'altrido vero per odio si è rallegrato del male del prossimo, essendo sta to cosa graue, è peccato mor tale; ma si se ne rallegrò leggierméte è veniale. Se ha palesati li secreti, che li furono conferiti in confidenza, e per la sua riuelatione n'è venuto gran danno al profilmo, è pec cato mortale. Se ha reuelato quel secreto, che li fu conferito, del quale haueua giurato, ò veramente haueua promesso tenerlo secreto comes l'hauesse riceuuto in confessione è peccato mortale, se ha veduto che il suo nemico. vicino, ò emolo tuttauia si è andatose si và auanzando ins prosperità più di lui perilche ne sente gran passione, e procura con fatti, ò con parole fortemente screditarlo, è pec cato mortale. Ma se desidera auanzarsi ancora lui, come quello, ò più di lui senza dan no d'alcuno non è peccato.

Nel peccato dell'Ira potrà accusarsi il penitente; se con impatienza notabile si è adirato, sdegnato, perilche si Vuuu cru-

Digitized by Google

eruciò, gridando, immoderaramente battédosi da se stesso, ò fatto altre notabili impatienze. O vero se adiratosi
dol prossimo dicendoli villanie, ingiurie, & improperij, ò
col consenso della ragione il
hà desiderato male notabile,
e se hauesse potuto l'haueria
satto. Se si è sdegnato contro
il prossimo co desiderarli male senza volontario consenso
della ragione, è solo peccato
veniale, che col consenso è
peccato mortale.

Del peccato di Gola, se ne douerà accusare quando hanesse posto il suo fine nella. erapula, perilche non hà stimato li precetti di Dio,e della Chiesa, ò vero che volontariamente si è imbriacato, non osservando li digiuni có mandati; ò ha indotto altri à mangiar cibi, che li fono prohibiti per il precetto della Chiesa, à per il voto fatto da quelli, è peccato mortale; ma te si fusse imbriacaro per le potenza del vino della quale non le n'accorgeus, no è percaro. Come se hauesse mangiato souerchio, ò cibi delicati con qualche ingordigia, d ananti l'hora non è più che veniale.

Del peccato dell'Accidia se n'accuserà il penitéte, quado per passione dell'animo, ò per tedio gravemete li è pétito del bene fattosche se po teste non vorrebbe hauerlo fatto, ò vero, quando vno si pente di non hauer commes-' so vn peccato mortale, del quale hebbe occasione di po terlo fare, è peccato mortale. Se eccessivamente ha desiderata la morte à se stesso per grande impatienza, ò per disperatione, ò vero si è sconfidato ne suoi bisogni dell'aiuto di Diosè peccato mortale.

8 E se volesse passare à peccati in Spirito santo. Si do uerà accusare se haue mai presunto della misericordia di Dio, che li douesse perdonar li suoi peccati, quantunque perseuerasse nel peccato mortale.

Secondo, se si sia disperato della misericordia di Dio, che sermamente habbia creduto, che Iddio non sia per perdonardi, ò darli la gratia sua, ancorche vi adopra li mezzi da lui ordinati.

3 Douerà accusarsi il pemitente, se per malitia haue impugnata la verità della... FeFede Catolica.

į.

ιÒ

ié.

10

90

le.

)Ct

di-

ıfi-

ıli-

do

121

0-

10

4 Se haue inuidia dolendosi che la gratia, e gloria di Dio cresca ne fedeli, ò nella Chiesa per honore di Dio.

5 S'è stato ostinato nel pec cato mortale, con fermo proposito mentre che puole di voler pseuerare nel peccato.

6 Se ha proposto di voler morire nella finale impenitenza senza volera pentire de suoi peccati. Tutti questi sono peccati granissimi in Spirito santo, e finalmente po trà accusarsi di non hauer cor risposto all'obligo dell'opere della misericordia verso il prosimo tanto corporali come spirituali, e di non hauer custodito li sensi, con quali pur si puole peccare mortalmente. Concludendo che si péte d'ogn'altro peccato, del quale non fi ricordasse, con. fermo proposito mai più offendere Iddio.

Se deue però auertire, che se bene ho detto che saria. bene, che il penitente si accu-sasse sopra li precetti del Decalogo, comandamenti della Chiesa, peccati mortali, in. Spirito santo, & opere della misericordia. Non per questo

è necessario, che tutti si confessano con questa puntualità, perche se vna tal confessione la deuerà fare vn gran, peccatore, che sia stato molto tempo à confessars, non è necessario, ne bene, ne vtile, che la faceia vnosche si suole cofessar vna volta, ò più il mese, vna volta, ò più la sectimana, essendo che facilmete si puole presumere, che vn gra peccatore, quale è stato molto tempo à confessars, che habbia potuto deliquire in qual si voglia colpa; ilche non haucrà fatto vno, che spesso suoi frequentare li Sacramenti. e però à quello è necessaria. vna tal diligenza, che non è necessaria à questo, e però vno che si confessa spesso de pò hauer premesso il Consteor Deo', e l'altre cose generali come habbiamo detto po trà accusarsi breuemente solo di quei peccati che se ne ricorda, & ogn'vno secondo lo stato, e sua professione, lassando di accusarii di quei pecr cati che non ha fatti

Acculandosi se ha patito alcuna curiosità invorno alle cose della fede, della negligenza, che vi ha viato in di Vuuu a scac-

fcacciare le male tentationi; fe ha dato qualche credenza alli augurii, superstitioni; ò segni, perche se non gli hatereduto sermamente non è stato altro, che peccato venia le, ò forse nullo.

Se non haue hauuto quella ferma confidenza in Dio nelli suoi trauagli, e non l'hà ringratiato de beneficij rice. uuti:Se hà nominato il nome di Dio in vano, ò con pocariuerenza; se ha detto bugie, ò essagerato le cose più di quello, che erano: se ha giurato in cosa di poco momento, ò cosa graue; se è stato negligente nel seruire, obbedire e riuerire li suoi maggiori; si ha ascoltata la Messa, detto l'officio, e deuotioni, che deuerecitare per obligo, ò per voto con astrattione di mente, e poca diligenza, se ha veduto messa in giorno di festa con poca attentione, ò in tal giorno ha fatigato, ò fatto fatigaresse ha osseruati li digiuni di precetto. Se hà mormorato del prossimo, ò con verità, ò senza, ò di cose graui, ò leggieri; Se ha pensato male d'altri, e fatto giuditij temetarij in cose graui, ò leggieri;

Se ha scoperto li peccati del prossimo, che erano occulti; Se ha dato orecchie alle mor morationi, & à ragionamenti illeciti; se non ha fatta la debita correttione al prossimo mentre poteua farla con frut to; se ha ingiuriato il prossimo, mandato sentenze, ò biastemmato li morti, il vento, l'acqua, ò altre creature irragioneuoli; Se ha maledetto, ò mandato imprecationi à Superiori, à à poco ami ci. Se essendo padre, ò madre non ha ripresi li figli del mal fare, se li ha detto improperij, ò man dato sentenze per collera; Se gli ha dato mal essempio, ò mali configli. Et essendo fotto la cura di padre, ò madre, se gli ha fatto disobedienze, datoli cattiue risposte, ingiurie, male parole, ò maltrattatoli.Se hanno trattenuti li salarij alli seruitori, e serue, se hanno pagati li debbiti, se hanno corrisposto alle promesse, ò composti li creditori per hauerli ridotti alla necessità, se si sia lassato vincere dalla collera; se nel vendere, ò comprare ha vsata fraude: se ha danneggiato in alcun. modo al profimo: se non hafatto

farto elemosina, e sodisfatto a debbiti; le ha impedito i legati del testatore, se per timo re ha lasciaco di far alcuna cosa buona. E nelli peccati capitali; se si sia reputato da più de gl'altri, se ha preso vanagloria vantandosi, ò reputandosi più di quello, che coporta la sua conditione delet tandosi di esser lodato, ampliando volentieri le sue attioni: se ha preso diletto in. pensieri otiosi:se li siano suggeriti pensieri carnali, ne quali si sia delettato; se ha fatto giuramenti poco honesti, e dette parole otiofe; se ha defiderato la donna d'altri; se col guardare, ò toccare, ò in. altro modo ha data tentatione carnale: se ha preso compiacenza nell'illusioni nottur ne; se ha vsato acconciamenti superflui per vanità, ò piacere ad altri con mala intentione; se ha couersato con persone, che l'habbiano incitato al ma le:se ha malamente custoditi li sensi, ò fatto l'amore. Se è stato troppo curioso in vedere, e farsi vedere, in ascoltar comedie, trattenersi in passatempise giuochis & altri trattenimenti, letti libri lasciui,ò

prohibiti: se nel mangiare, e, bere ha fatto eccesso, ò ha consumato gran tempo per fatisfare alla gola : se si è impatientato malamente, ò per disperation chiamato il Demonio, ò há imprecato male à se stesso, se si sia adirato, ò conteso con altri. Se si sia rallegrato del male, ò doluto del bene del prossimo. Se sia stato otioso, & habbia portato odio, ò simili altre cose, & ognuno accusandosi de' peccati che appartengano al suo Rato, & officio che esercita. conchiudendo che di tuttise d'ogn'altro peccato se ne péte, e ne domanda perdono à Dio, con fermo proposito di non più peccare.

Auertendo il penitente, massime quello che si suole confessare due, ò tre, ò più volte la settimana. Che se no vi sarà bisogno, ò vi saranno altri per confessarsi. Douerà solo con breuità distinta accusarsi de suoi peccati, de quali si ricorda hauer commessi dopò l'vltima confessione. Accusandosi principalmemente di non hauerne il vero dolore; non hauer fatta la pe nitenza con la debbita diuo-

cione, e nel'giorno della sanriffma Communione non effere flato raccolto in se stesso come doueua. Si accuserà del poco amore verso Dio; della poca attentione, con la quale ha recitato l'officio, ò le sue diuotioni, e se quelle l'habbia lassate per negligenza, ò trascurato in alcuna cosa che era obligatos non hauendola fatta con diligenza, & atrentione, come è stato nel veder Messanel dir l'officio & altre orationi, ò che fiano di debito, à per divotione: se non ha ringratiato Dio de beneficij riceuuti, se non ha fatta resistenza alle male tentationi, non hauendo corrilposto alle buone inspirationisò posto in effetto li buoni proponimentì. Se ha mai nominato vanamente senza la debbita riuerenza il nome di Dio:se no ha portato rispetto à suoi maggiori, no hauendo stimato l'ammonitioni, ò configli datoli dal suo padre spirituale, fe non fia curatofi far progrello nella vita spirituale: le haper negligenza lassaro l'opere di misericordia, e pregar Iddio per l'anime de fuoi defonti.Se è stato troppo ca-

riolo di vedere, ò lapere le co se, che à se non apparteneuano. Se ha dato disgusto ad altri cotro ragionese souerchiamente gli ba contribati. Se ha dato mal'essempio, ò scan dalo al profimo e non ha copatito alle sue miserie. Se sa flato ingrato alli suoi benefattori, è padre, è madre, è le per colpa sua si siano adirati. e le essendo padre, ò madre non ha corretti li figliuoli.Se haue hauuti pensieri di vanagloria, come esser tenuto da più de gl'altri, più virtuolo. più nobile, ò più degno. Se li fia fatto da più di quello, che comporta la sua conditione. Se si sa compiaciato delle lodi di fe tesso, & esser stato reputato buono. Se ha defiderato le ricchezze per mal'affare-& ha posto soucrchio affetto alla robba. Se non ha soucento li poneri bisognosi nelle loro effreme nocellità. no haucdo hauuto carità verso il prosemo companio ad altri come vortia esser copariro lui. Se li siano suggerità pefieri dishonesti,& in quelli fe ne sia compiaciato, ò datoli consenso, ò vero quelli è stato negligére in discacciarli.

li. Se nel mangiare, ò bere ha fatto eccesso, o posta troppo diligenza in acconciare delicatamente i cibi, massime se sapeua, o dubbitaua che facilmente gli apportauano no cumento. Se ha patito penfieri d'odio, o di vendetta contro il prossimo, e se ha mormorato con mal'affetto, o la mormorazione è stata di cose graui,& haue hauuto compia cenza nel male d'altri. Se ha detto bugie con giuramento, o fenza, o con dano del profsimo, o senza. Se ha detto parole ingiuriose, otiose, o motetti pungenti.Se nelli trauagli patiti ha preso souerchio sdegno, e per quelli si sia impatientato dicendo ingiurie, o imprecationi. Se ne trauagli si è impatiétato,& ha speso il tempo in vanità; se non. hà procurato emendarsi delli suoi difetti. se non ha custodito li suoi sensii, che però

ha dato orecchie alle vanedicerie, parole poco honeste, sguardi, che hanno potuto dare mali pensamenti. Accusandosi d'altre cose simili, secondo che richiede il tempo, e bisogno.

Fatta la confessione se riceuuta l'assolutione, procurerà esseguire quanto prima la pe nitenza impostali dal Cofesfore, renouando il proposito di mutar vita, con pensiero mai più offendere Iddio, ò far cosa contro la sua santa. legge,e precetti, ma per l'aue nire proporrà esser più diuoto, e feruente nelle cose, che appartégono alla salute dell'anima, procurando ricompenfare la mala vita passata, esercitandosi per quanto più potrà nelle virtù Christiane, pregando Dio li dia spirito,e forza' che possa sempre seruirlo.

IL FINE

# AGGIVNTA ALLI RAGGIONAMENTI, e Cafi di Conferenza del R. P. F. Angelo Eugenij.

## Dal R. Padre D. Agostino de Angelis della Congregatione Somasca.

BREVE PROEM 10

On il Sacramento della Penitenza hà gran connessione. & amistà il Trattato dell'Indulgenze, e delle Censure Ecclesiastiche, poiche tanto il Sacramento della Penitenza, quanto l'Indulgenze, e Censure dipendono dalla Maestà delle Chiaus del la Chiesa, e riguardano, ò lo scioglier l'anime dalle penemeritate per i peccati rimessi con il Sacramento della Penitenta, ò ligarle co pene tali, che le faccino rauuedere de' loro commessi errori. Però mi è parso assai à proposito prosequendo la pia intentione di detto R. Padre Eugenij ad initanza d'Amico, à quale non posso mancare, aggiongere qui nel sine di questo Primo Tomo alcuni Ragioname nti, ò Risolutioni di Casi dell'Indulgenze, e delle Censure Ecclesiastiche.

#### RAGIONA MENTO XXXXII.

Dell'Indulgenze in commune.

#### PVNTO L

- L'origine dell'Indulgenze.
- 2 Vary significati di questavoce Indulgenza.
- 3 In che si fundino l'Indulgenze.
- 4 Quali-pene si remettono per l' Indulgenze.
- 5 Quanto vaglino l'Indulgenze

à rimettere le pene.

- 6 Come s'intendé il valor dell' Indulgenza de 10. ò pur di 100. giòrni.
- Chi tien potestà di conceder
- 2 Quali cause si ricerchino per concederle.
- 9 Quali cose si ricerchino, acciò vaglino l'Indulgenze.
- Ogliono alcuni, che Porigine di concederfil'Indulgenze dipenda dal detto dell' Apostolo 21. ep

Digitized by Google

Corinth 1. si quid donani subis. Sil. mà Silueltro nette fin fomme vuole, che l'origine dell'Indulgenza sia venuta da Papa-Greg. Gregorio Magno, che fùil primo à mettere sette anni d'Induizenza nelle flationi di Roma . e perche il Capo della Chiefa instituì, & hora dalla detta Chiela s'offerna quello tango inflicia, come assistira, à addotrina. ta dallo Spirito Santo, fi tiene per cosa santa, e ini introdotta la Concessione dell'Indulgence. Dico, chenella Chiesa vi siaquesta sacoleà di concedere l' Indulgenze, è articolo di fede eoc. ftabilico nel Cócilio Tridentino -Trid, al 21. cap. o. la fef, è nella fel. 25. poiche l'Indulgenza non. solo hebbe origine dal citato Paul luogo di S. Paolo, mà anco da Math quelle parole di S. Matth. 16. Quodcung; solvenie super terra.

a Benehe quelta voce Indulgenza habbia varij, e diuerli significati; In questo presente trattato, se al vostro proposto per Indulgenza s'intende la remissione della pena donuta per i peccati già perdonati in virtà del Sacra mento della Penicenza; poiche in virtà di desto Sacra mento si rimette solamente la colpa, e la pena eterna donuta per lo peccato mortale si cangia in pena temporale d'a, scontars nel Purgatorio in que.

Filic. Filliccio tom. 1. tract. & cap.

2 n. 62.

to à quella parte di pena, che son fillodisfatta in vita con. la sodisfatione sagramentale. è penicenza fatta dal Penitenie. Hor questa pena, chedonnia il Penitente pagare nel Purestorio, li vien zimesa qui in questa vita mediante l'Indul. genna, quale non rimette altrimenti la colpa, perche non è Sacramento; Ben può la Chiefa instituire l'Indulgenza per octenere da Dio, che il Peccatore. facci va atto di contritione, co il quale otrenghi il perdono della colpa, mà immediatamente. l'Indulgenza non rimette la colpa, má la pena folo, e questa rimetre dopo, che sia stata rimessa la colpa, e non ananti, onde se vn' huomo giusto peccasse venialmente, e poi guadagnafico l'Indulgenza, prima di confessa. re il peccato veniale, non ottenerebbe il perdono della penacorrispondente al peccato veniale commello da lui e non cosessato, è non perdonaro mediante il Sacramento della Penicenza.

a L'Induigenza, è vogitamo dire il suo volere, e forza si funda sù l'vnità del corpo mistico, ch'è composto da tutti i fedeli, a perche accade, che alcuni Santi haus do fodisfatto pienamese per tutte le pene douute alli horo proprij peccati li auanzino molte opere buone, e molti mariti, che potriano scomare.

bagaic

bano per altri, che non hanno tanto cumulo e ricchezza di meriti, e specialmente i meriti infiniti di Christo Signor Nostro sono in canta copia, & abbondana, che si possono applicare per rimettere le pene dounte à tutti i peccati di tutto il mondo. Hor questa abbondanza, e copia, cumulo, e ricchezza di meriti fuol chiamarfi Theforo della Chiesa, che si come in qualfinoglia Republica ben ordinata, si suole tenere Thesoro. cioè mucchio, e copia di monese da distribuirsi conforme l'occorrenti necessità d'essa Republica, così in questo mistico Corpo. è vogliam dire Republica. della Chiesa, e de' fedeli, si sorba vn Thesoro, ciò è copia, & abbondanza de' meriri louerchiati ad altri Santi, e de' meriti di Christo Signor Nostro, in particolare per distribuirli nell' occorrenti bilogni de gl'altri fedeli.

4 L'Indulgenza non rintette le pene dounte al peccato Originale, perche questo, fù scancellato quanto alla colpa, e rimesso etiandio quanto alla pena dal Sacramento del Battefimo; e perche la professione, che fanno i Religiofi equivale al Batte fimo, il Religioso professo ottiene nell'acto della fua solenne professione la remissione della colpa, e della pena donuța alli

pagare alere pene, quelle fi fere neccatiattuati da lui commessi. e perdonatili auanti faceffe la detta solenne sua professione. mà alli fedeli communemento in virui dell'Indulgenza solamente è rimella la pena donuta alli peccati attuali commessi dopò il Battesimo, è perdonati mediante il Sacramento della Penitenza, scù Confessione. E qua. do dico peccati attuali, intendo tanto mortali, quanto veniali, perche all'uni, & altri corrispondono le doutre pene da scotarfi, e pagarli nel Purgatorio.

3 Alcuni vogliono, che tanto vaglia l'Indulgenza à rimetter la pena, quanto è la diuotione, e fatica di quello, che piglia l' Indulgenza; and questo non può flare, non fundandofi l'Indulgezasuli meriti di chi la riceue. e guadagna, mà sù lì merici di Christo Signor Nostro, e de Siti, e però si deue dire, che tanto vaglia l'Indulgenza à rimettere le pene, o vero tanta penarimetta, quanta vien concessa à rimerterh, e perdonarfi da chi concede l'Indulgenza, onde è commune decto. Indulgentia. tantum valet, quantum verba... fonant. Bonac. nel Trat. de San Bon. cramenti q 1.p. 2.

6 Quando neil'indulgenna fi dice, rimetterfi la pena di fette, ò dieci, ò cento giorni, non s' intende, che in virtà di detta-Indulgenza fi scôti, e paghi quella pena, che fi pagheria in Pur-

gatorio

gatorio in fette, dieci, è cento giorni, mà s'intende, che sconti. sétte, dieci, à cento giorni di penitense stabilite da' Sacri Canoni a peccati commessi, onde se per escapio Titio per vn peccato d'Homicidio deue stare cento giorni in Penitenza, în virand dell'Indulgenza, che piglia, li vien rimessa la penicenza, che doueua fare in detti centi giorni, che però nelle Bolle Ponteficie, fi luol mettere questa, de iniun-Ais Panisenius, & è d'auertire, che le Penitenze in giornate, ò vero tallate da Sacri Canoni, fi. riducono principalmente à tre, ciò è Carena, Quadragena, e Settena. Carena fignifica la pena di 40. giorni, e serte anni, ne' quali, chi era condennato à que-Ra pena, doucus digiunare in. pane, & acqua; Quadragena fignifica la pena di 40. giorni , ne' quali doneua digiunare in pane, acqua, & Settena era la pena di letti giorni; e perche, chi adimplisce, e paga le pene tassa. te da' Sacri Canoni, paga, e sconta le pene, che douria paga re, e scontare in Purgatorio; perà à chi sono rimesse le Penicenze tassate da' Sacri Canoni, sono rimeste tante pene del Pargatorio, quante corrispon iono alle dette Penitenze, però anco in virtù dell'Indulgenze ci fon rimesic le pene del Purgatorio, & zante pene, quanto sono le Pe. nivenze, chej ci lano rimelle per

Madulgenze; e così chi guada-جد 100. giorni d'Indulgenz با non paga quelle pene, che pagaria nel Purgatorio nello spatio di 100 giorni, e la paga quelle pene, che pagaria le hauesse fatto in vita cento giorni di Penitenza; e perche nel Purgatorio non tutti stanno lo stesso spatio di tempo, perche alcuni vi stanno poco tempo, e patiscono più atroci pene, altri lungo tempo, e patiscono pene più miti, e lieue; si può dare il caso, che com l'Indulgenze acquillate in molti anni, à pena-sodisfano, e paghi. no le pene, che douriano pagare nel Purgatorio in vn giorno folo; così dicono Autori grauisfimi. Bonac. nel luogo cit. Corin. Bon. disp. 12. dub. 5. n. 27. Seb. d. Seb. 21. q. 1. art.3. Talien. verbo In- Tal. dulg. lib. 6, cap. 23. n. 5. Hen. Henr. riquez, Emmaurel Sa, Corduba, Emm. Graffio, Valenza, Nauarro, & al- Cor. tri Theologi, come riferisce Nu- Graff. gno q. 25. att.2. diff. 2.

7 Il Sommo Pontefice sola Nugmente di propria, & ordinaria potestà può concedere l' Indulgenze, poiche si come il Principe Supremo solo può dispensare li beni dal Commune, & i Thesori, così solo il Sommo Pótesice, ch'è Principe Sopremo della Chiesa può dispensare i thesori di quella, che però à S, Pietro solo si detto da Christo. Signor Nostro nel cap. 21. dell' Enang, di S. Giouanni. Pascesi

ONET

lati della Chiefa possono concedere l'Indulgenze di commissione, & ordine del Sommo Pontesice, e quella quantità d'Indulgéze, che il Sommo Pontesice li STé permetre, così dicono S. Thom. Nug. in aditt. q. 26. art. 3. Nug. ibi Bell. d. Bellarm. de Indulg. cap. 55. Suar. Toletus lib. 6. cap. 25. n. 1. Con, Suarez disp. 49. sec. 1. n. 13. Coninch. disp. 12. dub. 1. n. 8. Quindi è che anco il Parochiano

Laico ancora può dispensare l'
Indulgenze per ordine del Sommo Pontesice, poiche il dispenfare dell'Indulgenze non è atto
ammesso all'ordine, mà alla giurisdittione, che si può anco à
Laici delegare. così vogliono
Graff. Graffio lib. 2 cap 2 Suarez disp.
Suare. 55. sect. 3. Reginald. lib. 7. n.

Reg. 118.

& il semplice Sacerdote, anzi vn

8 Il Sommo Pontefice si deue muouere à giusta, e ragioneuol caufa à concedere l'Indulgenze, qual ginita causa è, ò l'haneria. Dio, à l'vtilità della Chiefa, per. che il Sommo Pontefice non è assoluto Padrone del Tesorodella Chiesa, mà Dispensiere, e però deue distribuire, e dispesare i beni d'essa, conforme la volontà dell'affoluto Padrone, ch'è Christo Signor Nostro, però fi dice ne'Sacri Canoni al cap. Ynigenitus de Paniten. & Remiss. che Christo Signor Nostro conceste al Sommo Pontefice l'auto-

rità di dispensare il Tesoro dell'
Indulgenze per causa ragione. S. T5.
uole, così dicono S. Tomaso, S. S. Bó.
Bonau. Caietano appresso Suarez, Suar
tom. 4. disput. 54. sec. t. Nug. Nug.
q. 25. art. 3. Corinch. disput. Con.
12. dub. 6 conclus. 1. Cordub.
lib 5. de Indulgentijs q. 20. pag.
419. Reginal. lib. 7. cap. 12. Val.
Valentia tom. 4. d. 7. q. 20.

Vero è, che detta caufa ragioneuole, e giusta all'hora si suppone, e veramente è tale, quando si comanda dal sommo Ponrefice qualche opera Pia, e buona , che ceda in honor di Dio , e in veilità della Chiefa, e detta. opera buona si ha da fare, ò da chi guadagna l'Indulgenza, ò da altri, & à quello l'applica, come accade nell'Indulgenze che si concedono all'anime del Purgatorio per modum suffragij, poiche i viui fanno l'opera buona, e pia, e l'applicano per l'anime de morti. Alle voit e fi posfono concedère l'Indulgenze seza comandare alcuna opera buona, e pia, come quando si concedesse l'Indulgenza à qualche persona benemerita di S. Chiesa, così in legnano li sopradetti Autori ne' luoghi sopra citati.

o Trè conditioni si richiedo no inquello, che deue guadagnare l'Indulgenza, prima deue esser Battezzato, perche gl' Insedeli, come che sono suori del corpo missico della Chiesa, non patticipano de' beni com-

iaum

muni di quella. Gl'Heretici, & Apostati, benche battezzati, perche separati ancor essi dal corpo della Chiesa, non possono meritar l'Indulgenza, quale però si può applicare à Cathecumeni per modo di sustragij, come si fà anco à i morti, così dicono Henriq, lib. 7. c. 18. n. 3. Corcor. Nau. duba, Nauarro, Emmanuel Sà

Nau. duba, Padatto, Emmandet a Em. verbo Indulgentia, perche il Cathecumeni fi annouerano frà li membri del Corpo mifiico della Chiefa, quale ne' giorni folenni di Pafca, & Pentecoste fà oratione particolare per essi.

Secondo thi vuol guadagnare. L'Indulgenza, deue effer in gratia, o per mezzo della contrittione, o per mezzo della Confessione, in maniera che anco quando il sommo Poncesice concede l'Indulgenza à chi contrito, e confessioni l'opera buona prescritta per guadagnar l'Indulgenza; se il Christiano si troua in stato di gratia, non si ricerca, che si Ant. confessi, cusì dicono Antonino Grassi, p. tit. 20. cap. 2. n. 5. Grassio

Reg. Reginaldo, Suarez, Conincho, Suar. Emmanuel Sa, & aleri.

Em.

Nau- loco cit. n. g. Nauarro loco cit.

Terzo chi vuol guadagnar l' Indulgenza deue fare, l'operapresentta per l'acquisto, e guadagno di quella, perche il sommo Pontesce concede l'Indul, genaa con conditione, che si tacci l'opera pia, e buona, che esso acmanda, e preseriue, e però non adinglendosi d. conditione, non vale la concessione.
così dicono S. Tomaso nell'ad-s.To.
ditio q. 27. art. 3. Nugno nell' Nug.
Nau.
istesso luogo, Nauarro de Indul-Her.
gen. notab. 19. n. 1. Henriq. de Graf
Indulg. c. 20. n. 3. Grasso de Cor.
Indul. c. 5. n. 32. Corduba sib. Vale.
5. q. 23. Valentia loco cit. Rir.
Tol.
naido, Toleto, Paludano, S. An. Pal.
conino presso Reginaldo lib. 7. S.An.
n. 176. & n. 177.

E perche il sommo Pontefice suole prescrivere non vaa sola opera, mà più, come il digiuno di 3. giorni, visitare più Chiese, far l'elimofina, per guadagnare l'Indulgenze, bisogna puntualmente adempire tutte queste opere, mà non è necessario, che chi sale dette opere buone sia sempre in gratia di Dio, bastandole, che l'vitima opera egli la faccia in gratia, poiche Iddio non rimette mai la pena, se prima non ha rimetio la colpa; se dunque chi vuol guadagnare l' Indulgenza si troua in gratiadi Dio, quando eseque l'vitima opera prescritta, merita, che se le rimerta la pena in virin dell' Sur. Indulgenza, così infegnano Suarez disp. 52, sed. 2. n. 7. & fed. Naui 5. n. 8. Nauarro de Indulg. na. Hen tab. 19. n. 17. Graffio C. 5 n. 48. Nal. Henriquez de Induigentijs c. 9. Cor. Naldo verbo indulg. n. 7. Cor- Val. duba Hb.5. q. 24. Valencia. Em- Rig. manuelsa, Rinaldo, Toleto Nu- Tol. ano Carinch. Reginaldo, Armil. Nug. CanoCan. Canopreil Bonac. nel som.de; Bon. Sacram. disp. 6. q. 1. part. 5. mm. 10.

(1)

'iil'

Dell'indulgenza detta Plenaria, è vero Plenislima.

#### PVNTO IL

- 1 Qual sie l'indulgenza Ple-
- 2 Se fia differente dalla Pleniflima.
- 3 Se vaglia per l'anime de
- 4 Se vaglia nell'articolo di morte, & inche modo
- Se pigliando l'Indulgenza nell'articolo di morte, l'anima voli subito al Ciclo.
- Se quando se concede l'indulgenza, si deue intendere sepre Plenaria.
- 7 Se possiamo guadagnar l'Indulgenza per altri ancor vinenti, à quali s'applichiamo.
- Se ad on anima se possi più volte applicare l'Indusgenza Plenaria.
- Seguad gnata una voltain articulo mortis, cessi, e non possa più guadagnape.
- I l'Indulgenza è di due, forti, l'vna si chiama Temporale, l'altra Plenaria; la Temporale è quella, che non, rimette tutta la pena doutea à peccati, ma parte, e quella parte

precilemente, che aliegna, e taffa la Bolla dell'Indulgenza. effondo pur troppo veroil detto. che Indulgentia tantum valent quantum sonant. l'Indulgenza téporate poi è quella, che si diuide in Carena , Quadragena, c Settena, che habbiamo dichiarato di sopra. l'Indulgenza Plenaria all'incontro è quella, che rimetse tutta la pena dounta à peccati, ò senza alcuna limitatione, ò con qualche limitatione: quel la rimette tutta la pena senza alcuna limitatione, che si concede assolutamente senza metterui la particola, de iniunceis panitenty s. quella rimette tutta la pena con qualche limitatione, the ha aggiunta la particola de iniundis Panitentüs.

2. Indulgenza Pienissima è la stessa con l'indulgenza Pienaria, mà si dice Pienissima per maggior espressione, è come altri dicono amplificationis gratis. co-sì dicono Grassio loco cit. c. 1. Grass. n. 2. Toleto lib. 6 c. 24. n. 2. Toleto lib. 6 c. 24. n. 2. Tolevalentia tom. 4 disp. 7. q. 20. Valépunt 3 versus primi generis, Bellarminus lib. 1. de Indulgen. c. 9. Conin disp. 12-n. 5. ad siné. Sotus dist. 21. q. 2. art. 1. Resortation. 146.

3 Non è dubio alcumo, che l'Indulgenza applicata all'anime del Purgatorio, le rechi notabil gionamento, perche le liberada quelle pene, che douriano pa-

Digitized by Google

gare indetto luogo, e se bene non hà giurisdittione sopraquell'anime, ad ogni modo è lecito poterle aiutare, & suffragare con l'oratione, e con l'Indulgenze, legendosi nel cap.12. del libro de Macabei quelle pay role Satta ergo, & salubris est cogitatio pro defunctis orare, vi d peccatis soluantur. e se bene, chi vuol guadagnare l'Indulgenza. per le medesimo deue esser ingratia, come s'è detto di sopra, ad ogni modo, chi vuol guadagnare l'indulgenza per l'anime del Purgatorio, può fare quell'opera, con la quale si guadagna d. Indulgenza, benche fia in peccato mortale, poiche l'Indulgenza non ha la lua virtù da quell'opera buona, mà dalli merici di Christo, quali s' applicano dal Sommo Pontefice all'anime del Purgatorio, fubito, che s'adimplifice l'opera buona da lui comandata, e Cor: prescritta cosi dicono Corduba lib. 5. q. 17. dub. 3. Nauar-

ba lib. 5. q. 17. dub. 3. Nauarro notab. 10. de Indulg. n. 4.
Nald. Nald. de indulgentia, apud. SuaTol. rez disput. 53. sec. 4. n. 5. ToCon. let. lib. 6. c. 26. n. 5. ConinchReg. disp. 12. dub. 7. n. 39. Regin.
lib. 7. n. 183.

4 Si sogliono ancora tal volta cocedere l'Indulgenze à quelli, che stanno in articolo di morte, quali essendo per ancoraviatori, e nell'vitimo termine della via, e della vita, stanno parimente sotto la ginrissitio? ne del Sommo Pontesice; e cosi possono godere di questo gra benesicio dell'indulgenza, che per ordinario si suol concedere plenaria.

5 Et è certo, che pigliandosi nel debito modo quelta indul. genza, l'anima subito vscita. dal corpo vola al Cielo fenzatrattenersi à pagare le pene nel Purgatorio, perche le sono cédonnate, e rimesse in virtù dell'indulgenza plenaria, quale tãto vale, quanto fignificano le parole, perche dunque concedendo l'indulgenza plenaria in articulo mortis, questo libera l'anima dall'obligo di douer pagare tutte, e quali fi fiano pene, però subito vscita l'anima dal corpo, fale al Cielo à godes re l'eterna beatitudine 🛫

7 E perche si può pigliare l'indulgenza da vn viatore per l'anime de' morti, così anco si può pigliare da vn viatore per vn altro viatore, quando ciò

<u>na</u>

fia espresso neila Bolla, onde benche alcuno non sia informato, & non habbia notitia, che altri habbi guadagnato l'Indulgéza à suo beneficio, sente l'viile, & il, frutto; perche, come la scola dice, mere passail se habet, e fi come per guadagnar l'Indulgéze all'anime de' morti , non è necessario, che quelle lo sappino, così non è necessatio, chequelviatore per il quale vn'altro prega, & applica l'indulgenza, sia di ciò informato, & habbi no-Suar. titia. così dicono Suarez disput. 52.le&-7.n.6.& disput, \$3. le&} 4. n. 10. & altri. molti.

8 E se bene l'Indulgenza plenaria rimette tutta la pena; ad .ogni modo è consuetudine nella. Chiesa di Dio di pigliarsi per la stella Anima pigliare due, e più volte l'Indulgenza plenaria, & applicare ancora altri suffragij, primo perche può accadere, che vi sia qualche mancamento neli' Indulgenza sò per parte di chi la concede, come se la concedesse seza alcuna causa, ò vero per parte di chi guadagna l'Indulgeza, tralasciando di fare quel che essentialmente si ricerca per guadagnarla, o finalmente perche non siamo cerci, che Iddio hab. bi accettato l'Indulgenza applicata, poiche stà in libertà, e beneplacito di Dio accettare, e non accettare la sodisfattione, che Cait. vno paga per vn alero, così dicono Caietano cit. de Henriquez

c. 7.n.4. Corduba q. 15. dub. g. Cor. Bonacina disp. 6.q.1.p.6. m: 15- Vale. & altri, Benche valentia disp. 20. Coa. q.7.p.5. & Coninch. disp. 10. dub. 7 n. 58. siano di contraria, e diuería opinione.

9 Alcuni vogliono, che l'Indulgenza concessa per l'articolo di morte vaglia per vna volta fola,tanto che pigliata vna volta, se l'infermo ri cupera la sanità, non le può seruire l'Indulgenza, se pure non fusse stato diversa. mente espresso; così dicono Fumus v. indulg. num. 23. Emmanuel Sà v. indulg. n. 5. mà io dico con altri Dottori, che vale più volte, sendo che la propositione indefinita equinale all'vniuersale, perche dunque si suol cocedere l'indulgenza in articulo mortis indefinitamente, e senza alcunalimitatione, però hà forma di concessione voiuersale, e tale parimente è la facoltà d'assoluere dalli peccati riseruati, chedura, benche vna volta sia stata posta in esecutione, così fundatamente discorrono Cor. Cor duba lib. \$.q.39.vers. prima est, Bon. Bonacina q.cit. p.8.n. 11.

Del Giubileo.

#### PVNTO III.

- I Il Giubileo è vna specie d'Indulgenza Plenaria.
- 2 Se uno possi esser assoluto dal peccato dell'Heresia in vir-B tù del

Digitized by Google

tà del Giu bile o.

Se vno peccasse in considentiam Iubilei, di peccato risecuaro, possi esser assoluro.

Se spirato il tempo del Ciubileo possi il l'enitente esser assoluto da peccati scordati.

Se vno si confessisse de peccatirisernatirin tempo del Giubileo, e poi non pigliasse detta Insulgenza le sariano vevamenti segneellati i peccati, dod.

Quali opere foglia somandare il Sommo Pontefice per guadagnare il Giubilio.

I T L Giubileo non è altro, che 👤 vn'Indulgenza plenaria , ò vero plenissima, onde sa gl'esfetti medelimi, che fa l'indulgéza plenaria, con quella differenzá però, chenel Giubileo si suole dal Sommo Pontefice concederelicenza à Confessori d'assoluere da' casi, e peccati riseruati, fi fuol dar facoltà d'affoluere da' voti, & à penitenti si suol dar licenza di sciegliersi un Consessore à suo arbitrio, si chiama questa. force d'indulgenza plenaria, Giubileo, perche simili facoltà sopradette, si sogliono concedere l'anno del Giubileo, che prima era ogni cento anni, poi si ridus**se a**d ogni cinquanta, e finalmëe vedendosi notabilmente abbreuiata la vita dell' huomo adogni vinticinque anni.

2. E opinione assai probabile,

che il Cofessore in virrà del Ginbileo possa assoluere il Penicente nel suo interno della Conscien. za dal peccato dell'Herefia, perche se bene nelle concessioni generali d'assoluere da peccati, per ordinarlo non s'intende dall' Heresia, ad ogni modo essendo il Giubileo va Priuilegio straordinario naso da vna somma liber alità del Sommo Pontefice. si rende assai probabile, che il Cófessore posta assoluere da quetto peccato, quando non fosse specialmente eccercuato, come alle volce si suole eccettuare, così dicono. Fillucc.tract. 8.c. 20.n. 265. Fil. Fagundez de Præceptis EcclesiæFag. precept. 2. lib. 8. c. 8. & altri preflo Diana p. 1. trad. 5 resolut. r. Dian.

3 Se alcuno peccasse in confidentiam Inbilei, di peccato risernato, ciò è, se peccasse à bellaposta, perche sà di poter essere assoluto dal Confessore in virtù del Giubileo, se poi veramente. si pente, e si confessa può estere. ailoluto, purche nel Giubileo no stia espresso, che simili peccati non possino estere assoluti, così dicono li sopradetti Autori, oue è da notare, che altro è peccare dopò hauuta la notitia del Giubileo, altro è peccare, perche hà hauuto tal notitia, quello veramente si dice peccare in cofidentiam Iu bilei, il quale pecca, perche sà poter esser assoluto in virtù del Giubileo. Similmente chi vna volta assoluto in virtù:

Digitized by Google

del Giubileo, se di nuouo pecca, può essere di nuouo assoluto, è parimente, chi nella prima setzimana hà guadagnaro il Giubileo, lo può anco guadagnare nella seconda settimana così dicono Filliuc. loco cit. n. 278. Sã-Sanc. chez in summa tom. 1. lib. 4.c. Suar. 54 n 28 e porta per questa opi-

nione anche il Suarez, benche

Fill.

altri siano di contraria opinione. 4 Se alcuno nel tempo del Giubileo si fusse confessato, & hauesse per scordanza trasasciato alcuni peccati, può essere da quelli affoluci, benche siano riseruati dopò passato il tempo del Giubileo, perche in virtù del Giubileo, fù tolta la riseruatione, anzi li voti non commutati in tempo del Giubileo, almeno quelli , che non furo commutati per scordanza, & oblinio. ne, possono estere commutati, Sanc. passato il tempo del Giubileo, così dice Sanchez nel luogo cit.

> dal n. 31. fino al n. 41. 5 Chi hauendo intentione di pigliare il Giubileo, si confessa e riceue l'assolutione da peccati riseruati, se poi non sa la peniteza, ò vogliamo dire l'altre opere buone prescritte, e comanda. te per guadagnare il Giubileo, non tornano li peccatl già confestati, poiche resta veramente assoluto senza obligo di ripetere la confessione per estere atlo. luto da detti riseruati, benche pecchi questo tale, che senza le

gitima causa non adempie l'altre opere prescritte dal Giubileo Suarcosì dice Snarez riferito dal Sa chez nel luogo citato, n. 54. Benche lo stesso Sanchez, Bona- Rona cina tom. 1. de Sacramentis disp. 5. q. 7. 9. 5. n. 6. tenghino il cotrario, massime se il Penitente nel principio habbe buona intétione, e non tralasci l'opere pre-(critte per disprezzo.

6 Il Giubileo suole per ordinario durare due settimane. nel qual tempo in ciascuna setti. mana li digiunano i tre giorni stabiliti, che sono la quarta, e sesta feria, & il Sabbato, si dà la limofina à poueri, conforme la possibilità di ciascheduno, si sogliono visitare le Chiese specialmente nominate in detto Giubileore finalmente chi vuol guadagnare il Giubileo si confessa, e communica. E perche nel Giubileo si dà facoltà d'assoluere da peccati riseruati, e di commutare i voti, eccetto li solenni di Castità, di Pouertà, e di Religione, bisogna attentamente. e minutamente, osferuate, e poderare le parole della Bolla di esso Giubileo per decidere molti casi, sogliono occorrere nel pratticare di pigliare, e guadagnare detto Giubileo, che non li suol concedere, se non quando occorre grande, e notabile necessità à Santa Chiesa.

Della

#### Della Bolla della Crociata.

#### VI OTNY q

- La Bolla della Crociatabà fomiglianza, & amiflà con l' Indulgêzes & co il Giubileo.
- In virtù della Bolla della Crociata, fi dà facoltà di sciegliersi il Confessore à suo piacere.
- 3 Quante Bolle si possivo pigliare in vita.
- A In articolo di morte, non puà il Penitente effet affoluto dall'bertia.
- Per guadagnar l'Indulgenze della Grociata, basta baucr la Bella à casa.
- Non può godere la Bella, chi và ad vn Regno, done la Bolla non bà luogo.
- Può essere associato in virtà della Bolla, chi hauendo cominciato, non posè terminave la consessione, e passò il tëpo della Bolla.
- S Quali votisti possino commutare in virin della Bolla.
- Quali debiti possa ritenersi il Penitete in virtis della Bolla.
- 20 Per Privilegio della Bolla in zempo di digiano, può chi hà la Bolla mangiar cafo, vi oua.
- A Bolla della Crociata tiene amina con il Giubileo, perche anco in virtu di quelta.

Bolla si rimettono li casi riserna? ti, li dà facoltà di sciegliersi il Confessore e si commutano i voti, tiene anco amilià con l'Indulgenze, perche questa Bolla hà virtù dalla potettà delle Chiaui di S. Chiesa, come anco l'Indulgenze, benche differiscano poi, perche la Bolla riguarda la romissione della colpa, l'Indulgenze la remissione della pena temporale; di nouo conuengono la Bolla della Crociata, el' Indutgenza, perche l'Indulgenza tal volta per eller guadagnata ricerca, che sia dia vna certa elimosina, solendo il Sommo Pontesice comandare tra l'altre opere buone anco tal volta l'elimofina. la Bolla della Crociata non s'ottiene, le non con dare vna certa quantita di limofina in aiuto della Guesra contro gl'Infedeli, e contro gl'Heretici.

2 Chi dando la limofina richiesta dalla Bolla, god: i priuilegij di quella, può primieraméte elegersi vn Confessore à suo piacere degl'approuati dall'ordinario, seù Vescouo del luogo, doue la Bolla hà il suo vigore, è queito vna volca l'anno in fuavita, & vna volta in articolo mortis, dal quale Confessore può essere assoluto da' Can rifernati, eccetto dail Herefia publica, è maniteita, e da qualhuoglia cenfura, purche si dia sodistattione alla parce offesa, doue sotto nome d'Heresia, s'intende anco il

Paga-

Paganelmo, é la publica Apolta-La dalla nostra Santa Fede.

2 Il poter assoluto in vira vna volta, & vna volte in morte da... peccati riseruati, s'intende dalli riseruati dal Sommo Pontefice nella Bolla della Cena, perchedalli riseruari, all'Ordinario, e Vescouo del luogo si può far assoluere quate volte le bisogna; mà del peccaso dell'Heresia si deuono far affoluere dall'Inquisitore, è altro ministro, che habbi questa special facoltà e se portera il caso, che il Penitente hab. bi bisogno d'essere di nono assoluto da' cati rifernati al Sommo Pontefice, può di nouo pigliare vn'altra Bolla, e farsi affoluere vna volta in vita, & vna volta in morte, mà non può nello stefso anno pigliar la terza Bolla.

4 nell'articolo, ò punto di morte, non può il Penitente esser assoluto dal peccato dell' Herefia in virtù della Bolla . mà può ben essere assoluto per lo lus commune; Parimente nell'articolo di morte non può essere asfoluto da" riseruatirio virtà della Bolla, se non si scieglie vn Confessore de gl'approuati d'all'ordinario, mà ben può effere affoluto: per lo lus commune, e quando iia stato assoluco dall'Heresia, visanato deue ritornare a tarsi assoluere da chi hà tal pocestà, altrime nte ricaderia nella medesi. ma (communica:

5, Se quelli del Regno di Sici-

lia, doue ha luogo la Bolla della Crociata, vanno al Regno di Napoli, doue la Crociata non ha luogo, non può godere il Prinilegio della Bolla, fi come all'incontro chi dal Regno di Napoli, ò d'altra parte, và nel Regno di Sicilia, potria godere del prinilegio della Bolla, è mangiar latticini, benche vi dimoraffe conpensiere di parrirfene.

& Se alcuno haueste incomine cfato à confessars, e valersi del Prinilegio della Bolla, per essere assoluco da' casi riseruatide nonpotesse per qualche accidente proseguire la Confessione, e riceuer l'assolutione, potria essere assoluto da detti casì riseruati, benche pallato fusse il tepo, che dà la Bolla, ch'è dal giorno detla della Publicatione, fino al giorno seguente inclusiue. Partmente se alcuno con bona tede hauesse confessato tucti li suois peccati, hauendo intentione d'esfere affoluto in virtù della Bollae si fosse senza colpa scordato d' alcun peccato riferuato, benche da questo peccato sia stato indirettamente assoluto, potrà confessare detto peccato à chi si sia confessore approuato, e farsi di-

rettamente da quello assoluere.

7: Per il Prinilegio della Bolla, si possimo commutare tutti li voti; etiam giurati, eccetto livoti della Castità, e della Pouertà, dell'obedienza, e del pelligrinaggio à Gierusalemme, si comes

anco i voti lemplici della Com. pagnia de Giesii. in questa comutatione quello deue auertire il Confessore, è, che si dia dal Penitente qualche limosina persussidio della Crociata à sua difcrittione, cosa che in specie si richiede dalla medesima Bolla, ponendosi detta limosina nella-Cassa à questo effetto destinata in qualche Chiesa dal Commisfario della Crociata, & il più, ch'è necessario per le commutatione di detti votil si può ordinare dal detto Confessore à suo giudicio, e discrittione; Vero è; che alla commutatione di questi voti non si richiede causa alcuna perche basta il prinilegio delle Bolle. Se li voti fussero stati fatti in beneficio del terzo, non si potranuo tali voti commutare per lo pregiuditio, che se le portaria, quando li hauessi accettati, mà le non l'hauesse accettati, potria-مه commutarfi in viruì dell Bolla.

8 Può il Penitente per la Bol
1a speciale, che si chiama di có
positione delli debiti incerti sino alla summa di doc. 321. tar.

8. grana 6. pigliando tante Bolle, quanto bastano per detta sóma, in maniera!, che per ciascu.
na Bolla se ne tenghi due oncie
sar. 17. gr. 4. nel Regno di Sicilia, mà se li debiti incerti auannassero detta summa, dourà fare
vna compositione à parte con il
Commissario della Crociata, e

non potrà valersi della Bolla in ordine à questo eccesso, si come nè anco può valersi della Bolla ritenendosi li debiri incerti in co-sidentiam Bulla, hauendo ciò specialmente vietato detta Bolla benche si possino assoluere da i peccati in considenza della Bolla, che non osta per i detti peccati . E se dopò fatta la compositione li venisse à noticia il debitore, è tenuto il Penitente subito à restituire, ritenendosi le spese satte per detta compositione.

· Nè digiuni di precetto, chi hà la Bolla può mangiar latticinij, ò digiuni, ò non digiuni, e benche la Bolla dica, che può cibarsi di latticinij seruata forma Ieiuny, questo s'intende amplia. tiue, non restrictiue, cioe, che bench e esto vogli digiunare, può mangiare latticinii, anzi se ha fatto digiunare, pure in virtà della Bolla, può mangiare latticinij, & osternare il digiuno, per i Prelati, massime ne' digiuni di Quadragelima, quando non pasfino sessanta anni, vi bisogna Bolla speciale, percha non possino in detto tempo per la Bolla ordinaria cibarsi di Jatticinij. Trattano diffilamente di questi stessi, & altri Privilegij di questa Bolla. Rodriquez nell'espositione della Rod. Bolla della cena, Diana nella pri Dia. ma parte tr. 11. Ludouico à bre. Lud. ue nella disp. de Bulla, ma jo hò ristretto il più necessario, p nó ingrossare il volume, e gradire con la Breuita'. Della

### DELLE CENSVRE DI SANTA CHIESA.

#### RAGIONAMENTO RXXXIII.

E Censure parimente dipendono dalle virtu delle Chiauidi S. Lichiefa, perche sono pene graui, con quali castigando la Chiesa i Fedeli. li fa riconoscere de proprij commessi errori di maniera, che tanto è dir Censura, quanto pena Ecclesiastica, che prina!" huomini delli beni spirituali, che per altro goderia, di essa Chiesa, quale da Christo Signor nostro habbe questa potestà di castigare. con le Censure, come appare da quelle parole in S. Mattheo al c. 16. Mat. Quodeunque ligaueritis super terram , erit ligatum, & in Calis . Pa. nole, che per essere Generali, si deuono intendere di qualsiuoglia Suar- Censura, cost dicono Suarez de Cens. disp. 1 sect. 2. fol. 5. Auila-Aul. 1.p. d. 2. fol. 2. Henriq lib. 13. cap. 1- fol. 740. Soto nel 4. d. 22.q. He . 1. vafq. tract. de Excommunicat. dub. 1 Vgolino tab. 1. c. V. fq. 1. n. 2. fol. 1. la Censura è di trè sorti Scommunica, Suspensione, Vgoi & Interdetto.

#### Della Scommunica.

#### PVNTO L

r · Che cosa sia scommunica, e di quante sorti.

effetti della Scomunica maggior e.

Se lo scommunicato può vdir la messa, e se le gioui la mesi., I sa,cbe per lui si celebra.

Se lo Scommunicato sendo potito del suo errore, benche ancora non assoluto, possa godere i heni della Chiesa.

Se lo Scomm unicato tolerato, goda de'beni della Chiefa...

Che pena incorra lo S.ommu. . nicato, comunicando in Dininis.

Se lo Scommunicato r esti priuo della Giurisdittione, che prima hanena.

8 Chi possa assolucre dalla Scōmunica.

Affetti della Scommunica mi. more.

A Scommunica è vna Céfura siche priva l'huomo Christiano della Communione de'Sacramenti, della conuersatione civile con gl'altri sedeli , e dell'aiuti , ò suffragij: della Chiesa, & è di due sorti, maggiore, è minore; la minore priua l'huomo della participatione attiua de' tutti i Sacramenti.

La maggiore priua della participatione, tanto attiua, quanto passiua de'Sacramenti; e benche le dispositions penali in caso dubio s'intendono della minor pena, in quelta materia però della Scommunica, quando il Prelaco fulmina la Scommunica, s' intende fulminare la Scommunica maggiore, non la minore. Si diuide parimenti la Scommunica in quella, ch'è posta dalla legge. & in quella, ch'è postadall'huomo; La posta dalla legge lempre dura; la posta dall' huomo muore, è mancando, mancando l'huomo, ò perdendo la giurildittione, non che li Scommunicati restino assoluti, mà perche per l'auuenir detta Scommunica non liga alcuno. La Scommunica si duide ancora giusta, & ingiusta. Giusta è quella, che viene da chi può mandaria, e nel modo, che si deue mandare, Ingiusta è quella, che viene ò da chi non può mandaria, ò non è mandara nei modo, che si deue. Alcuni diusdono la Scommunica Ingiulta in valida, & inualida, l'inualida Greg liga quanto al foro esteriore, che però diste Gregorio in c. 1.11. q. 3. che la scommunica giusta, ò ingiusta, si deue temere, l'ingiusta valida, ò è ingiusta per madcamento della retta intenrique del giudice, ò per mancamento della fornisieffentiale, e questa atioloxamente liga, ò è

ingiusta per mancamento di ginsta causa da fulminarsi, e questa liga folo nel foro esteriore . mà il Caietano vuole, che la scommunica ingiusta non sia valida q. 10. trat. 2. de effect. excommunicationis, onde S. Bonauftura diste, che excommunicatio insta, vel iniusta est timenda, vel à promerente, vel à proferente, poiche quando è giusta si deue temere da chi diede causa ad esterscommunicaro, quando è ingiusta, si deue anzi temere da . chi la fulmino . Così dice S. Bo- S. R. nauenturo nell'Opuicolo ad fratres minores, e S. Augustino re-S. Augiltrato ne' Canoni. Canone il-Ind plane 11. q. 3. dice, che fe alcun fedele l'arà inginftamente scommunicato, tal scommunica più nuocerà à chi hà factto, che a chi patisce tal ingiuria. Io direi, che la scommunica ingiusta è inualida nel foro interiore, co della colcienza, ma è valida in quanto al foro esteriore, e per toglier lo icandalo, che però liga tino à tanto, che il Popolo conofchi la ina inualidita, è nulclica's Nauarro nel luo mance 27. Nau-

2 Molti, e vari sono gl'effetti della scommunica maggiore; Il primo è, che dichiara l'huomo priuo della gratia di Dio, poiche la scommunica maggiora sempre suppone il peccato mortale, che priua l'huomo della gratia di Dio, onde soprauenendo la Scommunica, dichiara,

che

che lo scommunicato sia prino della diuina gratia. Secondo effetto è, che priua de'Sacramenti della Chiesa, quali non può riceuere, nè dare. Terzo priua de' suffragij generali della Chiesa, che non intende allo Scommunicato di souvenise-in cosa alcuna, per la qual caula si suoi dire, che lo Scommunicato è possedu. to dal Diauolo, e se ne serue come il mulattiere del suo giuméto. Quarto esclude da divini officij, e dall'altre orationi, che s' hanno da fare, ò vdire assieme con gl'altri, se bene lo scommunicato può pregar solo, ancora in Chiesa, e se bene glialtri pregano seperati da lui, come dice Innocentio in c. nuper sentent. excommunicat. Quinto prius. di tutte le cose contenute in quel vetlo, os orare vale commu. nio, mensa negatur. Per os, cioè bocca, s'intende la participatio. ne parlando, baciando, abbracciando, riceuendo, mandando, ò dando lettere.

Per orare, cioè preci, & orationi, s'intende la participatione de'Sacramenti degl' vsfficij diuini, e di tutte l'altre orationi da farsi in Chiesa, ò suori di chies sa. Per vale, cioè salute s'intendono gli scambieuoli saluti, che si fanno per collatione, ò con lettere, ò ancora leuandosi in piedi, cauandosi la barretta, mouendo le labra, & altre cose simi. li, che significano saluto senza...

parola. Per communio s'intende la participatione, che si hà nell'operare, ò nel fare alcune cose insieme con lui, ò habitando nella medesima casa, ò in qualche parte di essa, ò trattando, ò conuersando con lui inaltri modi. Per mensa s'intende il mangiare alla medefima tauola dormire nel medesimo letto. e però due inuitazi ad vn conuito, non può l'vno mangiar alla medefima Tauola, doue mãgia l'altro, quando sia scommunicaco, caggiona altri effetti ne seguenti numeri.

م Lo Scommunicato, non può vdire la messa assieme con gl'altri fedeli in Chiefa, che questo saria communicare nè divini officij; onde se lo scommunicato vdisse la messa, peccaria grauemente, perche faria controà quello, l'obliga la Censura in. cosa graue, se peto non fasse scusato da qualche estrema necessità, come se lo scommuni ca to, non vi essendo altri, seruisse la messa, così insegnano Suarez disp. 12. sea.1. num. 3. Henriq. lib. 17. cap. 7. n. 2. Ben si può applicare la messa per lo Scommunicato dal Sacerdote, noncome publico ministro della Chiesa, mà come persona priuatà, massime per impetrarli laremissione de' peccati, hauendo la Chiesa per la scommunica. priuato lo scommunicato de'comuni aiuti, e luffragij, non طئ

privati, e particolari, così infe-Auil gnano Auila d.4. dist. 1, concl. 2. So:0 Soto in 4.d. 22. q.1. art. 1 Sua-Suar rio loco cit. sec. 5, n. 3. & 4. Henr Henriquez lib. 13. c. 12. num. 3.

4 Alcuni, come Nauar, c.27. Nau. n. 18. e Sairo lib. 2. c. 4 n. 5. 3217. Auila 2. p. c. 7. disp. 4. dub. 2. vogliono, che lo scommunicato contrito già, & rauueduto del fuo errore, gode delli communi-aiuti di Santa Chiesa, e che possa sentire la messa priuatamente, non essendo ragioneuo. le, che la Chiesa priui degli aiu. ti suoi questo tale, che per mezzo della contrittione gode la gratia di Dio. mà altri Autori sonodi contrario parere, e so-Valo, no Soco, Valquez, Suarez citati, Suar. e seguitati dal Bonaccina disp.

2. q. 2. Ø. 2. n. 1. Perche questa tale, benche contrito, ancoraresta scommunicato, altrimente a come potria sentire la messa. privatamente, così occultamente, e priuatamente potria rice. uere la communione, e se fusse Sacerdote potria anca celebrare, il che è failo, onde la raggione addotta proua folo, che la. Chiesa volendo, potria ammettere, lo Scommunicato à questa occulta, e prinata participatione de' Sacramenti, mà non proua, che de facto l'ammetra, essedoui l'vio, ed i decreti in contrario, quello in particolare, che si legge in cap. à nobis de fententia excommunicationis-

< Resta ancora io Scommynicato, benche tolerato, priua de' beni, e de' comuni aiuti della Chiesa, quale quanto è dal canto suo hà dato tutti li Scommunicati in potestà del Demonio, come si dice al capo primo della prima spistola ad Timotheum . e qui per Scommunica. to tolerato s'intende quello, che non è stato denunciato publica. mente, benche nominatamente sia stato scommunicatu, à vero quello, che appellò dalla scommunica. Bonaccina disp. 2. q. 2. Bon. punto 1. §. I.

6 Se lo Scommunicato è laico, riceuendo il Sacramento dell'
ordine, diviene Irregolare, mà
non incorre pena alcuna riceuédo gl'altri Sacramenti; se lo Scódmunicato e Sacerdote, ò Cierico celebrando, ò ministrando i
Sacramenti diviene Irregolare, perche è prohibito allo Scommunicato il communicate in Diuinis, tanto s'è Laico, quanto s'
à Sacerdote, ò Clerico.

7 Non è dubio, che fi come il Scommunicato è priuo della sepultura Ecclesiastica, così è è priuo della giurisdittione, ò laicale, ò Ecclesiastica, conforme lo Scommunicato, ò è Laico, ò Sacerdote, ò Clerico, non essendo conueneuole, che chi è scacciato dalla Chiesa, habbi giurisdittione ne' membri della Chiesa, e così si raccoglie ex cap, quia de exceptionibus in sexto, & ex

.cap.

cap. tanta de excessibus Pralatorum. & è questo effetto communemente accettato dall' vio consuemdine, che però il Giudice scommunicato pronunciando qualche sentenza pecca mortalmente, poiche si vale dellagiurisdictione, che non hà in cola grane, e detta sentenza è inualida, perche è fatta senza competente giurisdittione. se lo scómunicato è Sacerdote, è incapace d'alcun beneficio, edi qualsiuoglia pensione, in maniera, che si rende inualida qualsicoglia. collatione di beneficio Ecclesiastico, ò di pensione, mà se egli è scommunicato dopò hauer haunto il beneficio non è pri uo de' frutti di-quello, purche fascia l'officio annesso al beneficio, e questo si verifica tanto di chi fusse Parochiano, Canonico, ò pure hauesse beneficio semplice. Nau così dicono Pietro Nauarro lib. Auil. 2. de restit. c. 2. n.238. Auila lo-

Silu- Co cit. dub. 1. Concl. 2. Silueftro, & altri contro Suarez disp. Henr. 13. sect. 2. n. 4 Henriq. hb. 13.

cap. 13. n.4. Sairo lib 2. cap. 5. Vgol n. 24. Vgolino tab. 2. cap. 12. che può affoluere da' peccati

mortali.

8 Qualfinoglia Sacerdote, può affoluere dalla Scommunica, quando non fia rifernata, mà s'è rifernata non fi può date l'affolutione di quella fe non da chi tiene authorità ordinaria, ò delegata, ò per virtù di Bolla,

ò in virtu di Giubileo, ò pur. in virtù di qual he prinilegio speciale: vero è che non fi suot dare l'assolutione della scommu. nica, se prima, non si è data la fodisfattione alla parte offesa, nell'articolo di morte ciascun. Sacerdote, benche degradato. scommunicato, ò verò irregulare anzi heretico può affoluere dalle cen sure, e casi rise ruati, quando non si potesse andare dal Superiore, ò dal Confessore approuato, Coc. così si raccoglie dal Cócilio Tri. Trid. dentino, sess. 14. e 7. e tale èl'vso antico, della Chiesa, & è commune sentenza, & opinione de. Dottori.

9 Si contrahe la scommunica minore da chi prattica co lo scomunicato, e non è scusato dalli casi posti dalla legge, ristretti in questo verso.

Legge, humil, non saper, viil

bisogno.

Doue per legge a'intende chi è ligato con lo scommunicato per legge di matrimonio, per humil, s'intendono i Seruitoti dello scomunicato, non saperl'ignorare, e non sapere, che alcuno sia scōmunicato, vtil, vuol dire chi prat. tica con lo Scommunicato, sperando di guadagnarlo. Bifogno è finalmente, quando per necessità deue, & è costretto pratticare, come il creditore può dimandare il suo ctedito dal debitore.La. Scommunica minore hà due effetti. Il primo è, che priua l'huomo del

del poter riceuer i Sacramenti, e se li riceue, pigliando per essempio l'Eucharistia, ò sacendo il Matrimonio, pecca mortal-Caiet mente, così dicono Caietano verb. excommunicatio è vitimo Suarez disp 24. sea. 3. n. 3. Couaruius cap. alma mater 1. p. s. 8. Et altri communemente, e lo stesso peccato commette, se essendo Sacerdote ministrarà detsi Sacramenti, così dice Silue. stro verbo excommunicatio n.4. Benche altri siano di contraria opinione. Il secondo effecto della Scommunica minore è priuare alcuno dall' effer eletto, ò presentato ad alcun beneficio,ò dignità Ecclesiastica, e se lo scómunicato di questa scommunica riceuesse, à accertasse il bene. ficio, è dignità Ecclesialtica, peccaria mortalmente. Da queita scommunica può assoluere il Sacerdote proprio dello scommunicato; il proprio Saccrdote è quello, che hà l'authorità ordinaria sopra lo scommunicato. quale hà il Sommo Pontefice in tutto il mondo, il Vescouo nella sua diocesi, il Parrocchiano nella sua Parrocchia. E' probabile opinione d'alcuni, che il semplice Sacerdote possi ailolnere dalla scommunica minore, quando non vi sia nello scommunicato peccato mortale, e che il Parrocchiano etiam fuori di Côfestione, possi assoluere il penitéte dalla scomunica minore. Della Suspensione.

PYNTO IL

Gbe cosa sia Sospensione.

2 Quante forti di Sospensione si trouing.

3 Quali siano gli effetti della. Sospersione.

4 Quanto duri la Sospensione.

5 Che pena incorre, chi nan offerua la Sospensione.

6 Chi può affoluere dalla Sofpenfione.

7 S'affegnano le differenze della Sospenfione dalla Degradatione, à dalla Depositione.

1 C Ospensione è vna specie di Censura Ecclesiastica, conla quale la persona Ecclesiastica stà impedita, acciò non possi esercitare le funtioni del suo officio, o beneficio, ouer ordine, a in tutto, o in parte, o per qualche tempo, o in perpetuo, dal la quale definitione si raccoglie, che la Sofpensione non hà luogo, ne' laici, mà solo nelle persone Ecclesiastiche, poiche questa solo hanno gl'adiuti, e gli beneficij, e l'officij, da' quali sono dette persono sospese da loro superiore, o in parte, o in tutto, o per qualche tempo determinato, ò per lempre

1 La Sospensione è di più sorti. Primieramente la Sospensione, o vero è dall'officio solamente, tanto se l'officio è dell'ordi-

DC 2

è folamente dal beneficio, che suol estere Canonicato, o altra dignità, o vero è vnitamente dal beneficio, e dall'officio. Parimente la Sospensione dall'officio è di due sorti, è è dall'officio totalmente, & è quando alcuno è prinato-da qualfinoglia esercitio, ò vero è priuato dall'esercitio d'vua patte del suo officio, per estempio, se fuste priuato dal poter vdire le confessioni, e no dal poter ministrare i Sacramen. ti, li luoie anco affignare vn'altra dinisione di sospensione, & è altra penale, altra medicinale; Bona. Bonac. de cens. disp. 3. par. 2. prop. 2. n.4. Quella fi dà in pena di qualche peccato commesso, questa si dà peremenda, e bene della persona sospeta, finalmente la sospensione altra è temporale, altra è perpetua, la temporale hà limitatione di tempo, la perpetua si da senza limitar tempo alcuno.

ne, o della giurisdittione, o vero

3 La sospensione hà li suoi esfetti determinati, e limitati, onde il Sacerdore sospeso dal celebrar la messa, può essercitare gli altri officij ammessi al sacerdotio, & il Vescouo sospeso dassi poutificali, può esercitare gl'atti digiurisdittione, da che si raccoglie, che chi è sospeso dalla giurisdittione, non è sospeso dall' ordine, e chi è sospeso dall'ordine, non è sospeso dalla giurissi tione, perche l'ordine non è ne-

cessariamente connesso con la giurisdittione, onde il Vescou o eletto, e consermato, può esercitar la giurisdittione, scommunicare elegger Consessori, e simili. Parimete chi è sospeso dall'ordine, non è sospeso dal benesicio, qual non si funda sù l'or, dine, mà sù la prima tonsnra.

4 Quando la sospansione hà tempo determinato, v.g. vn mese, dura per detto mese, quando non hà tempo determinato, dura per tutto quel tempo, che
piace al Superiore; mà quando è dubio, se la Sospensione è ad
tempus, ò perpetua, si deue presumere ad tempus ò temporale,
perche le pene sempre si deuono
pigliare, & intendere strettaméte, e con limitatione.

< Chi non osserua la sospenfione, se non è scusato dalla. paruità della materia pecca mor talmente esercitando l'atto, dal quale è sospeso, perche tradisce il precetto Ecclesiastico in cosa graue, così dicono communemente i Dottor', Nauarron 163. Nau. Henriquez c. 33. n. 1. Sarno C, Henri 11. n. 8. Auila disp. 2. dub. 2. Sarn. Suarez disp. 27. sect. 2. & altri Auila Anzi chi fù sospeso per causa suati d'alcun del itto, diulene Irregolare trasgredendo la Sospensioncon l'esercitio solenne dell'ordine maggiore, così si dice nel c. 15. vti de fententia, & communicationis in 6. & dal c. 1. des sententia, & ne iudicata in 6.ma

se essercita l'officio senza solennità, come se il suddiacono cătasse l'Epistola senza il manipolo, o pur esercitasse alcun ordine minore, non incorreria l'irre.

golarità.

6 Chi sospele può assoluere dalla sospensione, è però il Superiore, che hà ordinaria, ò delegata potestà può togliere lasospensione, mà quella sospensione, che fù data, è posta per certo tempo determinato, con questa limitatione, finche sodisfaccia; fatta la detta sodisfattione, subito cessa. Il Vescouo può assoluere i suoi sudditi dalla sodisfat-· cione perpetua, ò limitata à certo tempo, benche sia riseruata al Papa, purche naschi da peccato occulto, e non dedotto al foro contentiolo, come si raccoglio da Prinilegij concessi à Ves-Conc coui dal Cócilio Tridentino al. Trid la feff. 24. c. 6.

7 E' differenza notabile trà la Sospensione, e la Degradatione, perche la Sospensiono non priua della speranza di ricuperare l'ossicio, ò, benesicio, dal quale è sospenso, mà la Degradatione, o vero depositione priua il degradato, ò deposto dalla speranza di poter mai ricuperare. l'ossicio, dal quale è degradato, ò deposto. La degradatione è di due sorti, vna è verbale, e questa si suol chiamare depositione, con la quale l' Ecclesiastico è priuato in perpetuo da ogni os-

ficio, e beneficio, mà non perde il beneficio Clericale; l'altra è degradatione attuale, ò vero reale, che oltre il prinare dall' officio, e dal beneficio in perpetuo, prina ancora dal beneficio Clericale, & si vsa in farla qualche sorte di solennità, e se bene per l'ordinario il degradato si consegna alla Corte secolare, acciò lia punito di pena di morte, non sempre ciò accade, mà solo, quando la persona degradata hauesse fatto qualche delitto atroce, v.g.haueste ammazzato il Vescono, falsificate le lettere Apostoliche, hauesse. il peccato dell'Heresia, è simili. Li peccati, che meritano la degradatione verbale sono l'Adulterio, il concubinato, che duri dopò la monitione, la simmonia notoria, lo Stupro, Incesto, & aliri simili delitti atroci. La degradatione del Sacerdote si fà dal Vescouo, la degradatione del Vescouo dal Papa, mà li Prelati delle Religioni non hano autorisà di degradare li suoi sudditi ; se diciò non hauesfero primlegio speciale, come Conc. appare nel Concilio di Trento Trid alla lell. 13. c. 14. Sairo c. 20. Sairn.26. & cap. 22. Auila dub. 4. Auil-Henriq; lib. 13. c. 55. n. 2. Sil. Silu. uestro verbo degradatio n. 1. Bo Bo.a. nacina disp. 4. preposit. 3. n.8.

Dell'

#### Dell'Interdetto.

#### PVNTO III.

- I Che cosa sia Interdetto.
- 2 Le specie, à vero sorti dell'Interdetto.
- 3 Gl'effetti dell'Interdetto.
- 4 Della Prinazione de Sacra-
- 5 Della Prinatione de' Dinini officii.
- 6 Della prinatione della Sepul.
- 7 Delli peccati, e pene di quellische trasgrediscono l'Interdetto.
- 8 Del leuarst dell'Interdetto.
- 9 Che cosa sia cessatione à Dini-

Interdetto è vna sorte, e specie di Censura Ecclefiattica, che priua il Christiano di poter riceuere alcuni Sacrameni, di poter essercitare i Diuini officij, e dell'esser sepolto dentro la Chiesa, comesi raccoglie dal non est nobis de spensaAu il libus e lo dicono Soto in 4 d.22.
Hen, q.3 art. 1. Auila 5. p.d. 1. in principio Henriq. lib. 13. e 41. n. 1.

2 L'Interdetto altro è locale, altro è Personale, altro è misso, Il locale è quando direttamente s'interdice il luogo, nel quale no si possino nè celebrare, nè vdire i Divini officij, mà ben si possino vdire, e celebrare in alt, i uoghi. Il personale è quello, cosn il

quale si prohibisce, che il Popolo, ò pur alcuna persona particolare possa vdire, ò celebrare i Divini officij. finalmente misto è quello, che abbracciando l'vno, el'altro, e insieme insieme locale, e personale. Similméte l'Interdetto tanto locale. quato personale è di due specie. l'vno è generale, che abbraccia, ò vn Regno intiero, ò vn intiero Popolo, e natione, altro personale, che abbraccia vna particolar persona, ò vero un luogo particolare. Trè souo gli effetti dell'Interdetto, ciò è priuare de' Sacramenti, privare de' Dinini officij priuare della Sepultura entro la Chiesa, mà perche questi sono effetti parimenti del la Scommunica, e l'Interdetto questa differenza, che i detti effetti nell'Interdetto per volontà del Prelato, che interdice, si possono separare, perche può il Pre lato interdire in quanto à participare i Sacramenti, e non interdire quanto alla sepultura, ò vero interdire quanto alla sepulrura,& non quanto à i Sacraméti, done che nella Scommunica questi effetti non si possono in alcun modo separare; Vero è che quando si publica l'Interdetto senza alcuna limitatione, s'intéde, che debbia hauere tutti li tre detti effetti.

4 Nel tempo dell'Interdetto locale, generale, ò particolare, si può amministrare il Sacrame-

to del Battesimo, e della Cresima con la consueta solennità à fanciulli, & à grandi, ò sani, ò infermi, che fiano, anzi nel giorno della Cena del Signore si può fare la Cresima, però chiuse le porte, senza suono di Campane, & escluse le persone scommunicate, & Interdette e chi fusse personalmente Interdetto, purche non hauesse dato causa particolare à metterfi l'Interdetto, può amministrare detti Sacramenti, fendo, che il Sacramento del Battesimo è di somme necessità, e la Cresima non è altro, che confermatione del Battesimo. nel tempo dell'Interdetto generale, si può amministrare il Sacramento dell'Eucharistia alli morienti, & à chi stà in pessimo pericolo di morire, e può essere amministrato da quelli medesimi, che poteuano auanti l'Interdetto, quando non habbiano duto causa particolare à detto Interdetto.

Il Sacramento della Peniteza si può amministrare al tempo dell' Interdetto tanto à i sani, quanto all'Infermi, purche non siano Scommunicati, e non habbino dato causa speciale all' Interdetto, mà non si possino amministrare i Sacramenti dell'ordine, dell'estrema untione, del matrimonio, quali se ben è contratto, ad ogni modo pure è Sacramento; e non potendos amministrare i Sacramenti nel

modo spiegato, ne anco si può celebrare il Matrimonio.

5 Nel tempo dell'Interdetto, non si possono celebrare i diuini officij, e le messe publicaméte con suono d'organo, e di cãpane, mà ne' monasterii per co, cessione di Bonifacio Ottano. si possono celebrare senza detto fuono, con voce bassa esclusi! Interdetti, e scommunicati, e si può dire vna messa al giorno. quando l'Interdetto è generale. mà quando è fpeciale, si può celebrare la messa vna voita la Settimana privatamente per rinouare il Santissimo Sacraméto per accompagnare il quale all' infermi, per suonar l'Aue Maria, per mostrar le reliquié, e per mostrar la solennità della seguéte festa, si possono suonar le capane, Nelle feste di Natale, Pafqua, Pentecoste, Corpo di Christo, Asuntione della Madonna, e sua Immacolata Concettione, si possono celabrare i Divini officij , non ostante l'Interdetto, e nell'istessi giorni è lecito pigliare, seu riceuere i Santissimi Sacramenti, e sepelirsi ancora in luogo facro.

6 Nella Chiesa, ò Cimiteri o non possono sepelirsi quelli, che sono interdetti, & nel luogo interdetto, ne meno si possino sepelire, quelli, che sono interdetti, li Chiertci, è Monaci nel tempo dell'Interdetto Generale si possino sepellire in luogo facro, purche non vi sia suono di campane, & altra solennità. chi non essendo interdetto, su sepellito in luogo non sacro. Ieuato l'interdetto, si può dissepelire.

Vgol. per sepelirsi in luogo sacro, co-Henr. sairo si dicono Vgolino tab. 5. c. 9. Hés Em, riq. c. 44. n. 5. Sairo c. 8. n. 21.

Nau Emmanuel Sà verbo Interdictu n. 25. Nauarro, Siluestro, Auila

presso il Bonacina disp.5.p. 4. Alcuni vogliono che se la persona non interdetta, e che non hà dato causa all'interdetto, se durante l' Interdetto, si sosse sepelito in loco sacro, non si dene dissepelite per sepelitlo in luogo sacro, mà Bonacina nel luog. cit. & Sayro c.8.n. 22.mostrano esser di contraria opinione.

7 Li trasgressori dell' Interdetto lecolari, ò Ecclesiastici, liano, peccano mortalmente, e l'Ecclesiatrici di vantaggio dinengono Irregolari, anzi a Religiofi, che non offeruano l'Interdetto, che vedono offeruara Nau dalla matrice, è imposta la pena Silu. della Scommunica, così dicono Aula Nauarro n. 146. Silueftro excos.ar. municar. 9. Auila dub. 3. Saino Em. n. 13. Suarez fedt. 4. n. 14. Emmanuel Sa v. Interdictum n. 12. Parimente è imposta la penadella Scommunica à Laici, che sforzano all'inosseruanza dell'interdetto.

> 8 L'interdetto si leuz da chi pose, ma quando l'interdet.

to, è sato posto à Ciue, può leuarsi dal Vescouo, e quando è personale priuato, può leuarsi dal Paraocchiano in quella guisa, che può assoluere dall'altre. Censure.

g La cestatione à Divinis, à si; mile all'Interdetto, est mette per causa più grave, e notoria Chi viola la cestatione à Divinis, aon incorre Irregolarità. Et è la cessatione à Divinis vn segvo di grand'assistatione della Chiesa.

Dell'Irregolarità.

#### PVNTO IV.

1 Perche dopò le Clfure fi trate ti dell'Irregolarità.

2 Che cofa sia Irregolarita.

3 In quante maniere s'intende l'Irregolarità

4 Diuerse sorti d'Irregolairtd.

S Chi possa dispensare dall'Irre. golarità.

Come sia difference dalla Degradatione

tano delle Censure, appresso tratiano delle Censure, appresso tratiano dell'Irregolarità, non che l'Irregolarità sia Censura, mà perche hà tal quale somiglianza con quella, essendo ella un impedimento da poter pigliare gli ordini, ò hauendoli pigliare di hauerne l'uso, e l'essercitio di quelli, e pero l'irregolarita ha luogo solamente nel Sacra-

D mento

minto dell'ordine.

Se l'Icregolaritalsi piglia ampiamente, ed in vn certo figaificato assai largo, & vniuerfale, e vn impedimento à pigliar gl'ordini, douunque è da qualsinoglia causa naschi tal impedimearo, & in questo senso, la femina e l'huomo non barrezzato A può dire Irregolare. mà se l' Itregolarità si piglia nella significatione sua più stretta, come qui si deue pigliare, & l'intendonogli Autori, non è altro, che vn impedimento indotto da' Sacri Canoni, che fà l'huomo inhabile ad hauergii ordini,& hauendoli già à poterli essercitare, Dalla qual definitione appare, l'irregolarità nó hà origine dall'hubmo, ma dalla legge sola Canonica, ò da luoi Canoni, e perche l'irregolarità non è pena, che si dia per alcuna colpa, come son le Censure, però può occorrere, che vno incorra l'irregolarità non folo non facendo peccato, non commettendo colpalcuna, mà facendo atto meritotio, come si vede nel medico, che per pura carità medicasse, e curaffe l'infermi.

3 Da qui si raccoglie, che l' Trregolarità alle volte s'intende nell'ampia sua significatione, & alle volte nella stretta, e rigorosa, & dell'Irregolarità in questo senzo, si parla adesso. E secondo l'Etimologia del nome, e suo vocabolo, si dice Irregolarità, perche è fuori, ò contro le rezgole de' Canoni, che hauendo alcuni, l'impedimenti, come apprello, habbi il Sacramento dell'ordine, ò hauendolo già l'estercita.

4 Delle Irregolarità generalmente parlando sono due sorti: Vna nasce dal Diferto, l'altra. dal delitto. Questa seconda nó s'incorre, se non per lo peccato mortale confummato, & esterno, v.g. L'Irregolarità, che s'incorre per hauer commesso alcun Homicidio, non s'incorre da quello, che hebbe intentione di cometter 10, & vsò ogni humana... diligenza, purche fequitasse,che le poi in effecto non legui, non incorle l'Irregolarità, perche questa richiede l'atto consumato, & esterno, e se vno nó sapesse, che chi commette l'Homicidio. incorre l'Irregolarità, se in esfetto l'ha poi commello, non è scusato dall'Irregolarità, perche questa non è imposta per la contumacia, e per lo peccato. come pena di quella, ma per l' indecenza, & inconvenienza, ch' è, chi comise l'homicidio habbi l'ordine, d lo esserciti, se bene alcuni scusano questo tale nel foro interno, come dice Bonaci. Bon. disp. 7. q. 1. p. 3. l'irregolarità, che nasce dal difetto, non suppone il peccato, mà il difetto, come si dirà appresso. Altra Irre-. golarità si dice totale, altra par. tiale, quella prina, & rende in-

habile la persona à riceuer tutti gli ordini, e l'vso di tutti. Questa priua l'huomo d' vna parte de gl' ordini . l'irregolarità nasce ò dal delitto, ò dal difetto sono diverse, e diversi sorti, e prima quella, che nasce, & hà origine dal delitto. è assai varia, conforme varij sono i delitti, per i quali s'incorre, e questi sono, l'Heresia, l'Apostasia, l'Homicidio, ò notabil recisione d' alcun membro. Nasce tal voita dall'homicidio casuale commesso da chi attendeua ad opera per altro illecita, dall'hauer dato, ò riceunto due volte il Battesimo, e finalmente dall'hauet conferito, ò pigliato gli ordini 'da quelli, che erano impediti, e ligati dalle Censure. Quella poi, che nasce. & hà origine dal difecto, parimente è varia, e di diversissime sorti. Poiche i diferti ò son da parte del Corpo. ò dalla parte dell'anima, se sono dalla parte del corpo, alcuni difetti impediscono il poter esercitare l'ordine, altri sono, che dengtano notabile desormità, e monstruosità, che sià o nelli sé. si, o nelli membri, confratti, ò dalla lunga infermità, ò dalla natura medesima, conforme diffulamente dicono Bonac. disp. 7.4.3.p. 2. Suarez. & altri. Parimente li defetti dell' animo sono molti, primieramente l'Idioti, e che non sanno cosa, o scié. za alcuna, quelli. che non han-

no tvío della Regione, i Furiofi.& i Fāciulli fono Irregolarial\_ ere tato sono i Neofiticioè quelli, che di nouo fi sono connertiei dal Giudaismo,e dall'Infedeltà alla nostra Santa Fede. Vi sono altre sorti d'Irregolarità nate da altri difetti ; Alcune nascono dal difetto del Matrimonio, come il Bigamo, che ha hauuto due moglie, altre dal diferro de' Natali, com e tutti quelli, che no sono nati di legitimo matrimonio, altre dal difetto dell'Origine, come sono i Schizui, ed iSerni. Altre sono dal disetto dell' Età ricercata dal Sacto Concilio di Trento, Altre dal difetto della buona Fama, così gl'Infami sono Irregolari: l'Infamia è di due sortis l'altra è quella del fatto; the incortono quelli; che per qualche grane delitto da' Giuristi, sono stimati, e giudicati Infami. Altra si chiama Infa. mia dalla legge da' Sacri Canoni, che hanno imposto alcuna infamia à qualche sorre di delite to, quale è l'Apostasia, il Raito di qualche donna, il Duello, il matrimonio fatto có donna meretrice, e simili. Finalmente nasce l'Irregolarità tal volta da mancamento della dounta humanica, e manfuetu dine, nel qual. difetto incorrono i Ministri di Giusticia, e tutti quelli, che cooperapo alla morte per altro giusta d'alcuno, come i soldati, che vanno à guerra giulla. s H

7 Il Sommo Pontefice può difoensare da qualfiuoglia Irregolarità indotta da'Sacri Canoni, poiche potendo il Sommo Po. tefice fare i Canoni, può ancora dispensare da quelli; e derogare alla loro forza e vigore; li Vescono nella sua Diocesi può dispenfare con li suoi suddici dall' Irregolarità originate da delitto occulto eccetto quella, che viene dall' Homicidio, o da altro delieto, già dedotto al foro contentio fo : Quetto fi deue intendere in quelle partitanto, doue è riceuuto il Concilio di Trento non altroue, doue no è stato riccuuto. non essendo ragione, che goda il fanore, chi non sente il pesol. se dunque in alcune parti non è Rato riceunto il detto Concilio, e non fi sono accettati gl'ordini, e li pesi di quello, nè anco si denono accettare i fauori, e le gracie, scu Prinilegij, quali è questo di poter dispensare dall' Irregolarità occulte: E perche la dispensa dall' Irregolarità sia valida, si ricerca giusta causa, che sa espres la detta dispensa con qualche segno esterno, e che si spiega chiaramente & in specie la Irregola. rità , della quale si cerca la dispésa, doue per dare detta dispen-28 non v'è taffata certa, & affignata forma di parole, mà có. munemente fi fuol adoprar questa. Dispenso tecum in Irregula. vitate, vel Irregularitatibus,quas 96 talem, vel talem cansam incup-

rifli, req; babilem redde ad suscep: Henrisionem, vel executionem ordinam. Auila così dicono Henriquia lib. 14.82100 cap. 17. n. 4. Auila part. 7. disp. 10. dub. 1. Sayr. n. 10. Bonacc. disp. 7. q.5. pan. vlc. n. 7.

6 É molto differente l'Irrel
golarità dalla Depositione, ò
vero Degradatione, poiche dall'Irregolarità v'è facoltà, & vso
di esser dispensato, ma dalla depositione, e Degradatione non
può essere alcun dispensato perche è impedimento perpetuo.

Della Conscienza.

#### PVNTO V.

1 Che cosa sia Conscienza.

Qual sia la Conscienza retta, e quale l'erronea.

3 Qual sia la Conseienza Di-

4 Qual sia la Conscienza scrupulosa, e la probabile.

Per Conscienza qui s'intende communemete da' Dottori l'atto prattico dell'Intellet to, che giudica, e detta quello si hà da sare, ò tralasciare; e si dice Conscientia, comforme dice Siluestro. Quasi concludens scientia perche è come vna conclusione prattica, che detta, e mostrado quello, si deue sare per non peccare conforme dice Siluestro nella sua summa verbo Conscietia n. 1.

La Conscienza alle voite è retta, alle volce è erronea, all' hora è retta, quando alcuno prudétemente giudica l'opera buona don buona, è quella mala. fia veramente mala e, non commette in questo giudicio alcun errore; all'incontro la Coscienna erronea è quella, che imprudentemente giudica, che il be. ne, e male, e peccato; per lo có. trario quello, ch'è male, lo giudica bene, quello è pec cato, giudica fia opera buona. Che però fà alcuna cola, che la Coscié. za retta, ò pur erronea detta effer peccato mortale, pecca morsalmente, perche quanto è dal canto suo sprežza il ben operare, eligendo quello, che è male à peccato. Se alcuno fa vna cofamala, stimando per Conscienza erronea esser bona, se l'ignoranza è inuincibile, non pecca, mà fe l'ignoranza è vincibile, e colpeuole, pecca mortalmente, o venialmente, conforme è la qua. tità del male che fà, poiche l' Ignorantia colpeuole, e inuicibile, tanto vale, quanto se fus. se scienza in ordine alla colpa, & al peccato.

3 La Conscienza dubiosa è, quando alcuno non sà determiuatamente, se alcuna cosa sia buona, ò maia, e questo, ò perche sospende il giuditio dall'
vna, e l'altra parte, o positiuamente, e realmente dubita, da
qual dotrrina si possino risolue-

re d'alcuni cafi, Il primo è, fe alcuno dubia le il fare alcuna co sa fia peccato, sapendo dall'altra parte, che commetterla, tralasciarla non è peccato, per essempio, dubito se lo dire ies tali parole fia peccato; e tralasciarle sà, che non è peccato, è tenuto, à tralasclarie, se puro sédosi configliato, prudentemen. te non giudicarà, che il dire quel le cose sia peccato, It secondo, se alcuno dubitasse, se sia peccato il fare, o tralasciare alcuna cosa, deue viar diligenza per adherire ad vna parte, che se la cosa pure le parerà dubiosa, elegga quella parte, che le parerà migliore che se ne anco potrà far questo elegghi quella parte, che più le piacerà persuadendos, che così facendo, non pecchi, perche in tal cafo, tanto è, quanto fe l'vna, e l'altra parte fusse probabile. Il Terzo se alcuno dubiez. che il fare alcuna cosa, sia peccato mortale, ed'opera con questo dubio, pecça mortalmente, non deponendo la Conscienza. dubiosia in vno delli modi decci. e poco fa assegnati, e se il dubio fù, s'era peccato veniale, pecca venialmente . mà se dubitando. non discende à giudicare, che fia peccato veniale, ò mortale, e più probabile. che pecchi venialmente, se però non susse apparecchiato à peccare, etiam. morealmente, quando fusse peceato mortale e, li costasse.

La Conscienza Scrupulosa è, quando alcuno per leggieri, ed in se ficienti inditii, o vero-coeralegni, giudica, che vna cosa buona fia mala, e si chiama scrupuloso quello, che spesse volte patisce simili dubietà, e perplesfità, & il Scrupulolo iusta il cofiglio dell'hnomo prudente, che deue tenere per confessore, directore della sua Cóscienza, son folo può; mà deue operar contro la sua Conscienza scrupolosa, stante, che questa si sundasa leggieri, e fiacchi indicij . La Conscienza probabile è quella, chehà fodi, e fermi fondamézi per l'vna, e l'altra parte, onde

quando due opinioni contrarie. sono egualmente probabili, può la persona seguirare la più sicura, benche sia meno probabile, pud anco seguitare la menosicura, e la meno probabile, quado però da ciò non leguitasse grave danno della falute propria, o di quella del prossimo. perche all'hora deue seguitare la più ficura. E così è affai più probabile, che il Giudice nel pronunciare alcuna sentenza. deue seguire la parte più probabile. Più alla diffusa di questo trattano Valq. 12.2 q. 58 Azorio Valq. tom. 1. lib. 2. à cap. 8. Filiuc. Az or tom, 2. track, 21. cap. 4.

IL: FINE.



#### TAVOLA DELLE COSE NOTABILI Contenute nell'Aggiunta alli Raggionamenti, e cafi del Reu. Pad. Fr. Angelo Eugenii.

Censure. a che cosa sia,e di q

S Communica che cosa sia se di quante sorte 15.

Giusta, d'ingiusta si dè temere. 16. Essetti della Scommunica mazziore ; quali. 16. 17.

Scommunicato non pud votire messa...
17. B prino de beni della Chiesa...
18. Ricenendo l'ordine diniene Irregolare. 18. E prino della Sepoltura
Ecclesiaftica, e della Giurisdictione.
18.

Ogni Sacerdote può affoluere dalla... Scommunica non reservaça. 19.

Effecti della Scommunica minore, quali 19.

Cessatione à divinis.

E simile all'Interdetto, chi la viola non incorre nell'Irregolarità.25. Conscienza

Ehe cosa sia 28.

Di quante sorti.29.

Crociata.

Bolla della Crociata, simile al Giubileo

Chi hà tal Bolla, può eleggerfi il Confessore. 12. può sser assistato da cast riseruati. 12. non già dall'Heresia. 12. Ne anco in articolo mortis 13. No si può godere tal Privilegio suori della Sicilia. 13.

Chi non può finire la Confessione nel tempo, che dura la Bolla, può finirla, passaco il tempo. 13.cosò chi si sissi si possaco alcun peccato riferuato. Si possono mutare i nosi, etiam giurati,

e quali 13º

Pudritenersi il Penitente in virtà del. la Bolla i debiti, e quali 14-

Può mangiare latticini ne di digiuni Degradatione.

Differisce dalla Sospensione 22 del Sacerdote si sà dal Vescono, del Vescono dal Papa 22 non può farsi da
Prelati delle Religioni 22 il degradato non può essere dispensato 28.
precetto. 14.

Depositione.

Differisce dalla Irregolarità 28.Il deposito, è degradato non può esserdispensato. 28.

Giubileo.

Che cosa sia 10. In virtu del Giubileopud il Conf ssore assoluere dall' Heresia, è probabile. 10.

Chi pecca in confidenza del Giubileo, se si pente può esfere assoluto 10.

V na volta assoluto in virtu del Giubileo, se di nuono pecca può essere di nuono assoluto. 11.

Chi nel tempo del Giubileo si smentica qualche peccato pud essere di quelle assista 11.

Anzi possono mutarsi i voti.11.

A chi non fa la penitenza, non ritorna, no i peccati assoluti 11.

Il Giubileo quanto dura. 11.

Si d'ue offeruare quanto comanda la Bolla. 11.

Indulgenza

Conness ne col Sazramento della Penitenza, f. 1. Onde bubbia baunto l'

ori +

origine f. 1. che signist hi a Rimettela pena da paga si nel l'argatorio.
2 Non rimette le pene donnte al
peccato Origirale 3. Tanta pena rimette, quanta vien concessa da chi
concede l'indusgenza. 3 come s'intende di sitte, ai diece, d'eento giori
ni. 3. Si viduce in Carena, Quadra,
gena, e Settena. 3. Il Sommo Pontesice può concedere l'Inaulgenza 4.
Li Vessoui di commissione del Sommo Pontessee, con canja raggionemole. 5. Conditioni di chi dene guadagnare l'Indusgenza 5. Che dene
adempire.6.

Indulgenza di quante sorti. 7.
In articolo di morte, come. 8.
Pigliata con debito modo. 8.
Per l'anime de Morti. 8. si puo pigliare più volte. 9.

Irregolarità.

Che cosa sia , e di quante maniere, 25.
per incorrerui vi bisogna l'atto consumato. 26. Donde nasce. 27. Chi possa dispensarui. 28.

Differifce dalla depositione, o degradatione.27.

Interdetto.

Che cosa sia, e di quante sorti, e quali gli ffetti 22. nel tempo dell'interdetto si può amministrare il Sacramento del Battesimo, e Cresima. 24. Si può amministrare il Sacramento della Eucaristia a morienti. 24. Et il Sagramento della Penitenza, non già dalli Scommunicati 24. non si pesso no celebrare i divini offici, e messe publicamente. Ne Monasteri sì, mà senza suono. 24. In qualigiorni si pessono sonare le Campane 24. Non pessono gl'interdetti sepelirsi in chiesa, d Ciniterio. 24. Li trasgrissori peccano, e gli Ecclesiastici incorroso nell'Irregelarità 25. Si lena da chi il pose 25.

Peccato per peccato attnale s'intende santo il mortale, quanto il veniale. 3. Professione de Religiosi equinale al Battesimo. 3.

Sospenfione.

Che cofa ha, e di quante forti 20. Suoi esfetti. 21. Il Sacerdote sospeso dulla messa, & il Vescono da Poni sicali possono essercitare gli altri atti. 21. Il suspeso dalla Giaristitione non è sospeso dall'ordine, & è contra. 21. Dura conso me il tempo determinato. 21. Chi non l'esserna pecca mortalmente. 21. Anzi diviene Irregolare. 22. Chi suspeso può assoluere. 22. Disserisce dalla Degradatione, e perche. 22.

ILFINE

