## DISCORSO

DEI

SIG. D.GIACOMO ANTONIO DEL MONACO:

Indrizzato a modo di LETTERA

AL REVERENDISS. SIG.

### D. CARLO DANIO

Arciprete di Saponara.

In cui si pruova contro al REV. SIGNOR

D. N I C O L O' F A L C O N E

CALUNNIA DEL CULTO ASININO imputato agli antichi Cristiani.

S'illustra un luogo di Tertulliano, e ragionali dell'antichità delle Sacre Immagini contra i Settarj.





IN NAPOLI M. DCC. XV.
Nella nuova Stamparia, vicino la Parrocchial
Chiefa di Santa Maria d'Ogni Bene,
per lo Stampatore Nicolò Naso.

Con licenza de' Superiori.

### AVVISO A CHI LEGGE.

A Stampa di questo pregiatissimo discorso non è stato esente dalla comune disgrazia delle Stampe di tutte l'altre Opere egregie; cioè che coloro, i quali han cura della correzione. rapiti dalle cose, che vi si contengono, facilmente lasciano scorrere un qualche errore. Pertanto egli è avvenuto, che alcuni in questa Opera sene incontrino, la nota de' quali si esibisce in questo luogo a chi legge, per ammendargli. Soprattutto que'due si bramano corretti, che seco portano una troppo grave alterazione delle cose. Uno de' quali è alla pag. 14. lin. 8. Medesimi, in vece di Moderni: l'altro alla pag. 128. lin. 2. e replicato alla pag. 129. lin. 4. Primo, in vece d'Ottavo. Gli altri meno notabili sono i seguenti. Pag. 10. lin. 8. Studio leggasi Audio. Pag. 11. lin. 20. Faciltà, leggasi Facilità. Pag. 35. lin.2. Sicura, leggafi Scevera. Pag.82. Hn. T6. Ed in elle una, leggali Ed in esse con una. Pag. 88. lin. 7. Da quello, leggafi Da quel. Pag. 108.lin.4.Oprta, leggafi Porta. Pag. 114.lin. 11 Sacri, leggali Sacre. Pag. 122. in.2. Albaspinco, leggasi Albaspineo. Pag. 130.lin. 18. Crocefis, leggafi Crocefiffi. Page 140.lin. 17. S. Epifano, leggasi S. Epifanio . Pag. 147. lin. 1. E , leggasi E'. Pag. 162. lin.ult. Ed, leggafi F di. Pag. 164. lin.6. Cruci, leggasi Crucis. Pag. 164. lin. 17. in luogo del semplice. vi si collochi !. Pag:165.lin.12. Particalari, leggasi Particolari. Pag. 165. lin. 20. Imperatorem , leggali Imperator . Pag. 168.lin.ult. O eglis leggali Se egli .

IN-

# INDICE

Delle Materie.

1. L. A Calumnia del Culto asinino imputato a Cristiani, negata dal Signor Falcone, pag. 3.

II. Si pruova la Calunnia del Culto asinino imputato agli antichi Cri-

stiani, pag.6.

III. Il Culto asinino imputato agli antichi Cristiani in due guise, pag. 9.

IV. La Calunnia della venerazione del Capo asinino imputato a' Cristia ni, onde susse derivata, pag. 15.

V. La stessa Calunnia del Culto del Capo asinino imputato à Giudei, onde susse derivata, pag. 18.

VI. I Cristiani compresi ne primi secoli sotto il nome di Giudei, p.23.

VII. Errori delle Sette di Eretici, imputati a tutti i Cristiani, p.30.

VIII. La Dipintura asinina a chi

fus:

fusse stata appropiata, pag.39.

IX. Costumanza degli Etniei di rappresentare i loro Dei con qualche parte di bestia, pag.62.

X. Il Culto del Capo d'asino imputato a' Giudei, se si credesse diretto a Diocome Dio, pag.71.

XI. Per l'Immagine indegna di Dio, di cui parlava Timoteo a S.Gennaro, s'intendea l'Immagine di Gesù Cristo, pag.77.

XII. Ragione per cui si è disaminato di chi sussellimmagine asinina; E come questa dal Sig. Falcone sia stata intesa, pag.84.

XIII. Le Immagini di Dio come Dio non furono in uso ne' primi secoli, ed anche dopo, pag.88.

XIV. Si dimostra l'uso delle Immagini di Gesù Cristo sino da primi secoli, pag.91.

XV. Molti Riti de' Gentili imitati da' Cristiani, pag. 107. XVI. Si difende il parere del Pagi circa l'uso delle Immagini dalla Calunnia del Bauldri, pag. 115.

XVII. Si spiega il Canone del Concilio d'Elvira intorno alla proibizion delle Immagini, pag. 118.

XVIII. Si disamina il sentimento del P. Alessandro Natale intorno alle antiche Immagini, pag. 127.

XIX. Si disamina un altro luogo del Signor Falcone, intorno all'antica adorazion della Croce, p.131;

XX. I Settarj confessano l'uso, negano il Culto alla Croce, e s'impugnano, pag. 135.

XXI. Si spiega la Dottrina Cattolica intorno al Culto delle Sacre Immagini, pag. 149.

XXII. Si spicga l'intendimento dei gli Etnici intorno agl'Idoli, p. 152.

XXIII. Conchiudesi la Dissertazione, pag. 166.

Vi-

Visa relatione D. Canonici de Duce, Imprimatur. Neapoli 6. Julii 1715.

D. Nicolaus Can. Rota Pro-Vic. Gen. D. Petrus Marcus Gyptius Can. Deput.

Concordat cum suo originali. Neapoli hac die 7. Augusti 1715. Januarius Fortunatus.

Publicetur. Neapoli 7. Augusti 1715.

D. Nicolaus Can. Rota Pro-Vic.Gen. D. Petrus Marcus Gyptius Can. Deput.

Rev. P. Sebastianus Pauli videat, & in scriptis referat.

Gascon Reg. Gaeta Reg. Miro Reg. Mazzaccara Reg. Ulloa Reg.

Provisum per S.E. 17. Octob.1714.

Mastellonus.

#### **EXCELLENTISS. PRINCEPS**

Ibrum inscriptum: Lettera del Sig. D. Giacomo Antonio del Monaco al Reverendiss. Arciprete D. Carlo Danio, & c. Jussu Excellentiæ Vestræ perlegi, nihilque in eo deprehendi, quod bonis moribus, aut Regiæ jurisdictioni adversetur. Quinimmò, cum pium & eruditum animadverterim, publicis typis diguitm senseo; ut ad Ecclesiasticæ Historiæ studium

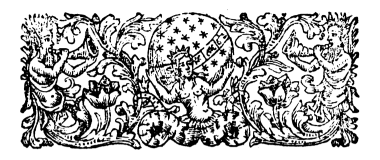
expeditior fit aditus, ac errores, quibus à nonnullis inspergitur, doctissimo Authore præbente facem, minori negocio caveantur. E nostro Collegio S.Mariæ in Porticu, in Burgo Plagæ, die 29.0ctob.1714. Excell. Vestræ.

> Obsequentiss. & additiss. Famalus Sebastianus Pauli.

Visa supradista relatione, Imprimatur; verùm in publicatione servetur Reg. Pragmat.

GASCON REG. GAETA REG. MIRO REO. MAZZACCARA REG. ULLOA REG.

Provisum per S.E. 29.08ob.1714. Mastellonus.



## PREFAZIONE

D I

## SEBASTIANO PAULI

De'Cherici Regolari della Madre di DIO.



'Uso di non lasciare
uscir fuori un Libro, se
taluno diverso dall'Autore non occupa il primo con una Lettera e gli

occhj, e la mente di chi vuol leggere; fu sorse e senza forse lodevole sul principio perchè diretto ad istruire il Lettore in qualche cosa o necessaria, o conb cernente

cernente molto la materia, che imprendevasi a maneggiare . Ma presto avvenne, come pe'l più in tutte le umane cose suole avvenire, che discostatasi una tal costumanza dal suo vero fine, e parve che servisse poi di mantello a qualche vanagloria degli Scrittori. Ben non s'avvede d'una assai chiara cosa chi non iscorge ciò in tante lettere poste in fronte de libri, per informarci di alcune prerogative dell'Autore, senza la notizia delle quali pur poteano essi leggersi ed intendersi. Forse furono queste sostituite a quella raccolta di Sonetti, Epigrammi, Madrigali e simili, cose che nel trascorso secolo servivano di spaventosa vanguardia ad un libretto di pochi fogli, e spesse volte di minor sugo.

Se io intanto uscendo aragionare di alcune cose spettanti a quest'Opera, nulla m'interesso nelle lodi di chi la scrisse, non è già perchè eglinon le

meriti,edioper più capi obbligatonon sia a contribuirgliele: ma perchè stimo cader ciò più presto in disvantaggio del chiarissimo Autore, il quale brama di segnalarsi presso de Letterati co meriti del proprio ingegno, non collo scarso appoggio delle altrui raccomandazioni. Quello di cui presentemente mi veggio in obbligo, è di sinceramente confessare il motivo, che mi spinse a promuovere l'edizione di quest'Opera, giuntami fino dal trascorso Autunno manuscritta alle mani. Lo che a me Spetta fare per sincerarmi coll'Autore, a cui gitto per la seconda volta, come suol dirsi, la mosca al naso, e con quel Valentuomo, contra di cui fu scritta: alla stima ed al buon nome del quale, siccome non intese egli di derogar punto serivendo; così pretendo io di non far nulla d'ombra, pubblicando quel cb'altri scrisse.

Nè per far questo penso chè b 2 debdebba altro occorrermi, se non se l'avvisare chi legge dell'utile, cui da questa dotta Opera m' immaginai che ricavar potessero le buone e le sode lettere: al vantaggio delle quali ognuno giusta il poter suo è tenuto.

Utile intanto io la riconobbi per la Materia, che in essa trattata vedesi, potendo così animare altri a dar mano a sì fatti lodevolissimi argomenti. Utile in secondo luogo per lo Fine, che chiaramente arguiscesi aver avuto il savissimo Autore in trattandola. Ultimamente utile ancora per aver mostrato in pratica a qua Mezzi appigliar debbasi, chi brama giugnere ad un Fine sì ottimo. E inquanto al primo.

Si è per tal modo propria alla nostra professione di Cattolici, e allo studioso genio della nostra Nazione, uniforme la Storia Ecclesiastica, o vogliam dirla la Sacra Erudizione; che

che d'uopo è ad ogni Uom giudizioso più presto che rallegrarsi per veder coltivato da alcuni questo profittevole studio, maravigliarsi che da più posto e' sia in una lagrimevole non curanza. Ricernansi a'dì nostri e con fatica, e con ispesa non ordinaria, le memorie di que secoli, in cui fiori la gloria de Cesari, e l'imperio maggior del mondo. Sono divenuti preziosi arredi delle gallerie le venerabili reliquie di quelle anticbità, e giungono al prezzo, e alla rarità de tesori anche i più logori rimasugli del tempo. Siasi però che lodevole debba, come dee, dirsi un tale studio: poiche dassi con quello un gran lume alla Cronologia, un grande e indubitato fondamento alla Storia, e non rars volte ajutansi con questo le notizie della nostra Santa Religione. Ma non già può lodarsi, che perduti non pochi de più celebri Letterati dietro ad una simiglievole sorta d'erudizione, pongano poi in non cale quell' altre assai più belle, assai più nobili, e più venerabili notizie dell' Ecclesiastica Antichità. E forse che non avrebbono in che occupare il loro genio erudito i natali della nostra Cattolic sa Romana Chiesa, i suoi Progressi, le Persecuzioni, l'Eresie, le Liturgie antiche, gli Atti de' Martiri, e cento altre cose, che lungo troppo sarebbe il volerle quì contar tutte?

Nè perchè ne' due passati secoli banno tanto lavorato, e nel presente tuttavia lavorano su questa materia tanti Valentuomini, abbiamo a temere che nulla vi rimanga da dir per noi. Troppo ancora è vasto quel paese che può scoprirsi, e troppo è tuttavia quel che ci riman da sapere. Quanti antichi Documenti, quante Opere inedite, quanti Atti di Santi Martiri giacciono nelle Librarie sepolti, i quali scoperti dalla nostra diligenza accrescer po-

potrebbono lume alla Storia! E noi potremmo così togliere l'incomodo di passare i monti a que Letterati, che ogni tanto tempo vengono a farci in casa nostra una tal carezza.

E quante cose ancora delle già dette banno d'uopo d'illustrazione, edi correzione? Molto disse dell'Ecclesiastiche cose il Baronio in que dodici secoli, che egli consomma erudizione comprese nella vasta e maravigliosa impresa de suoi Annali. E pure quanto banno detto dopo di lui tanti Scrittori, che lo corressero, e l'illustrarono? E quanto ancora vi rimarrà da dire, per chi dopo d'essi provveduto delle nesessarie cognizioni vorrà seguitarne le giunte, e le correzioni! Vero è poi che non potè succedere in altri Moderni, cioccbè in esso vedesi succeduto. A costoro la scoperta di nuove notizie, il ritrovamento di altri Codici, l'ajuto di un'accorta Critica, lostudio

dio delle lingue, e simili, agevolarono assai più la strada alla verità. Ma pure e esti ancora son capaci di riforma e d'ordine, di spiegazione, di ampliazioni, di nuovi ristessi, di nuovi lumi; nè direm già cosa strana a dire, che soffrir possono sovente ancora l'emenda, che nè surono impeccabili, nè tutto seppero quando scrissero.

Ora qual più util cosa, che farsi avanti coll'esemplo a promuovere studi così vasti, e così trascurati, detto sia con pace di alcuni che gli coltivano, come fatto ha il nostro Autore? Qual più vivo stimolo a sianchi degli Studio- si, che veder trattata con leggiadrìa, ed erudizione una Materia, che pone in maggior giorno la Sacra Storia, e di così buon' arme provvede la nostra Religione contra i Settarj? O io m'abbaglio di molto, o sarà questo un solletico agli spiriti generosi di parecchi, che agogneranno una tal gloria. E volesse il Cie-

Cielo che lo si fusse ancora una tacita e piccante riprensione a coloro, a' quali assai più, che agli altri del secolo, si Spettarebbe lasciare gli studj inutili di tante metafisiche sofisticher te, e scioperate quistioni, per dar mano a questo cotanto proprio e dovuto alla loro professione. Ella è vergogna che abbiano (mi sia lecito dirlo con ogni modestia, nè me ne voglia male chiunque per odio del vero biasima l'onorata libertà dello scrivere) che abbiano, diso, ad insegnarci a riformare le nostre scuole gli Eretici. Uno de quali ba ultimamente stampato, favellando pure degli Studj Ecclesiastici: Nostrum est, vanis quæstionibus, pugnis de vocibus, studia no. stra purgare. Ma abi che biasimevole purgazione! quando alla risecazione di questi dannosi perditempi, vi sostituiscono gli empj le loro assai più dannose mensogne. A noi sì che di

di verità toccherebbe purgare gli studi nostri da queste frivole cose, e riempierli poi di sode e massicce cognizioni.

Nè solamente nell'elezion dell'argomento servir potrebbe a cotà Uomini di guida il nostro Autore; ma eziandio far lo potrebbe nel Fine, quale giudiziosamente s'elesse. Fu questo il lodevole desiderio di scoprire la Verità, e di slanciarsi contra di quegli Eretici ancora, che malamente la ci scolorano.

Qual si portasse contra costoro ognuno potrà vederlo, là dove trattando del Culto delle Sacre Immagini valorosamente confutali. Nè occorre poi dire, che inutili sieno oggi giorno tali guerre; quando da ranti Scrittori sono stati essi abbattuti. Imperocchè che giova egli mai averli superati, se sempre sono ribelli, e se simano argomento di non aver perduto il non mai

mai confessarsi per vinti? For se che anche oggi giorno non fannosi a noi udire dal Settentrione le loro decantate cantilene: e non sciccberano oggi purele carte con que'loro argomenti del Concilio d'Elvira, di Francfort, e di Parigi, e col racconto di ciò che fecero ed Epifanio e Severo, Carlo Magno, Lodovico Pio, Agobardo Icmaro, e con cento altre cose, colle quali può dirsi che sovente:

In limo veterem Ranæ cecinere querelam?

Rimpostando per dir così, e rifriggendo ciò in cui sono stati tante altre volte convinti di falsità, e di alterazione ne'Testi, e di nullità nelle pruove. E perchè poi se essi si fanno sempre capi dell'antica ribellione, abbiam noi a trattenerci di maneggiar nuovamente quelle armi, con cui abbattemmo altre volte la caparbia loro tracotanza? Ma siasi di costoro quel ch'esser vuolsi. Noi non possiam far e a meno di

quì non lo darlo dell'attenzione, e dello studio che mostra per togliere intorno al Vero quelle ombre, in cui avvolto avealo non già la pertinacia di questi, ma l'umana condizione, che soggetta afallire nel Signor Falcone, com'è soggetta in ogni altro; non potè per sua necessaria debolezza giugnere a saper tutto. Particolarmente in materia d'Erudizione, in cui non può già guidarsi l'uomo col retto suo raziocinio, di modo, che permesso siagli il veder se travia. Ma d'uopo gli è dipendere dalla lettura d'infiniti Autori; alla qual cosa non tutti abbiamo il comodo, e la pazienza di giugnere. Ond'ebbe a dire un dotto Moderno: che più possono in tale studio colla loro fatica i men saggi , che col loro ingegno i più dotti.

Avvegnacbe però l'errore del Signor Falcone non fusse nella riga degli altri, che quì si confutano, ma fusse un

un semplice abbaglio di erudizione;non è però che non dovesse correggersi. Ben sapendosi che siccome l'essere avvertito non pregiudica molto alla stima di chi lo commise; così non poca taccia ridondata sarebbe a' Letterati di questa Città,quando altri si avessero presa la briga di ammendarlo. Del rimanente quante cose in materia di semplice erudizione, che non reggono alla giusta misura, uscirono dallapenna del mentovato Baronio e da quella del Bellarmino? Chi è però che non veneri questi due Eminentissimi Scrittori come due sostegni di nostra Religione contra gli Eretici: rimanendo a noi quel glorioso dubbio, se più abbiane abbattuto, il primo, cioè, olla Storia, o cogli Argomenti il secondo.

Mapoco, anzi nulla fatto avrebbe colui, che dopo avere scelta una Materia sì utile, e postosi avanti gli occhj un fine così decoroso, non si prevalesse poi di que mezzi, che proporzionati sono per ottenerlo.

Tutti, qualora appigliansi a censurare le altrui fatiche, si spacciano di non volere alti o che lo scoprimento della verità. Ma non tutti poi s'incamminano per quelle strade, che colà direttamente ne guidano. E per non parlar d'altroche della Sacra Erudizione, di cui solamente ci tocca di far parola, quanti non la bevono da que' fonti, da' quali pura ella, e limpida scaturisce; ma da que' rivoli, ove non senza qualche mistura di fango diramasi? Onde che miracolo è poi, che non trovino in essa quel vero che cercano; anzi più prosto con maggiori mensogne la mescolino, e la scorrompano?

Nè intendo già io d'accennare così dicendo que' solamente che studiano libri infetti d'Eretici, o stampati in paesi sospetti, o colla sopraintendenza d'Ere-

d'Eretici, i quali al dire del Possevino nel capitolo ventesimo sesto del quinto libro della sua Biblioteca: Nunquam ex professo exposueruntin scholis Patres, nec libenter aut incorrupte unquam eos ediderunt. Nè di que' tanpoco, che scnza un buon discernimento de' veri e degli apocrifi Scrittori si gittano ad ogni libro che lor vien davanti. Quasichè non fussero bastevolmente già note ele Costituzioni, e le Epistole, e gli Evangelj, à nescio quibus sutoribus fabularum fub Apostolorum nomine scripta, per discorrere colle parole di S. Agostino nel capitolo settant anovesimo del libro ventesimosecondo contra-Fausto: e quasichè non si sappia quanti rei Autori a' tempi più addietro siensi maliziosamente mascherati sotto i gloriosi nomi de' SS. Giustino, Cipriano, Crisostomo ed altri. E sono anche fresce le memorie di Girolamo de Higuera, e di Lupiano de Zapara, i quai quali nelle Spagne co' loro finti Autori Flavio Destro, Massimo, Draulione, Giuliano, Uberto di Siviglia e simili, di tante e tante mensogne ed imposture sparsero le Sacre Storie, che anche adesso faticasi per iscoprirle.

Ma di que particolarmente ragiono, che invaghiti di spacciarsi per Uomini dotti e intesi molto della Sacra Erudizione, studiano affannosamente gl'Indici, i Zibaldoni, le Selve, i Teatri, le Raccolte, ed altri simili disgraziati libracci, i quali ajutano a far quella mostra disapere, che fanno su' banchi i Cerretani. Indi avvien poi che questi ingegni supersiciali non scrivono, nè parlano che rare volte senza inciampi; come quelli che fidansi alla cieca d'una mala guida. Siccome questa ancora è l'origine del vedersi un'errore di taluno fra gli Scrittori approvato, descritto, e passato per dir così in fedecommesso di tanti alaltri, che dopo gli son venuti, e da' quali senza veruno esame su quegli e seguitato e creduto. Se costoro poi si pongono alla difficile impresa diricercare il vero, non altro sanno fare, che citare alcuni passi affardellati l'un sopra l'altro senza sceltezza, e volesse il Cielo che sempre sinceramente, e candidamente descritti. Fuor di questo perdono l'epatta, nè sanno che farsi di più.

A me sembra, che imitar debbasi il giudiziosissimo nostro Autore,
il quale studiò accuratamente in sonte que libri, che stimò a se bisognevoli: e per convincere il virtuosò e dot.
to suo Avversario, si se scorta così bene dell'Erudizione, e della Filososia,
che unitamente ad una buona Critica
sono necessarie. Ce ne può fare ampia sede il passo di Tertulliano da lui
tanto dottamente illustrato e spiega-

to: con cui apre egli alla mente ancora degli Eruditi una nuova e dilettevol notizia intorno alla Calunnia del culto Asinino, che impreso ha in quest'Opera a sostenere.

Da tali e somiglianti pregi dell'Opera, che io m'astengo dal riferire, e per non andar soverchiamente inlungo, e perchè ognuno col leggerla potrà scorgerli da per se stesso; mosso mi sentii a donarla al pubblico. Nel far che io m'avvisai di far cosa grata agli amadori della soda Letteratura, avendo così promosso in questa Città gli avanzamenti d'una buona e savia Critica, e gli Ecclesiastici studj, de' quali tantone siam bisognevoli. Fia frattanto giudice chi legge, se abbia o no meritato loda questa mia attenzione, da cui forse per ben comune si offendono le leggi della privata amicizia; e se il dottis-Simo

simo Autore soddisfatto abbia con ugual moderazione, e dottrina alle parti di buono Storico, e di buon Critico. Vivete felici.

RE-

### Reverendiss. Sig. mio Padrone Singolarissimo.





Cco, gentilissimo Amico, che adempio il vostro comando. Ne' di passati, quando io ebbi il contento di rive-

dervi in cotesta Città, e ne' nostri ragionamenti Voi mi deste a vedere l'opera uscita, non ha guari, alla luce dell'intera Storia della Vita di S. Gennaro a Voi trasmessa da Napoli dal dottissimo Sig. Matteo Egizio comune Amico: mi faceste anche avvertito di molti abbagli ravvisati in quest'opera dal vostro sino e purgato giudicio, che nelle sacre e profane cose può per mio avviso servir di scorta e maestro.

> Ma dopo avermi fatto godere A de'

de' vostri savissimi insegnamenti, passaste ad impormi, che ancor io vi esponessi su la stessa opera qualche mio sentimento: ciocchè non potei scusar di eseguire, per darvi conto di que' medesimi studi, che da Voi, caro Amico, sono in me stati coltivati e promossi. Ed essendomi convenuto, come sapete, partir poco dopo per questa volta, ora debbo adempir per lettera quel che forse, con maggior vostra e mia soddissazione, meglio con la viva voce compiuto avrei.

Or senza entrare a squittinare presentemente altri luoghi del Signor Falcone Autor di quest'opera, mi permetterete, che io vi trattenga solamente sopra uno del lib.4. nel cap.7. notaz. 1. alla pag.390. e seg.; tantoppiù ch' egli mi apre un così largo campo da ragionare, ch' io temo, anzi che usar la solita brevità, uscir questa volta da quel confine, che

che suol essere prescritto alle lettere. Voi non dovrete, che attribuire alla forza del vostro comando, se io niente sgomentato dal mio debole intendimento, mi avanzo fino a pretendere di correggere altrui; avendo io, più di ogni altro, bisogno di essere ammaestrato e corretto. Ma veniamo al punto.

Volendo il Signor Falcone riprender di falso Davide Romeo Scrittor della Vita di S.Gennaro, rapporta un luogo di lui, nel quale si riferi- stiani, negasce il discorso del Preside Timoteo al Santo, cui per indurlo a renunziare la Religion Cristiana, rimproverava fra le altre cose: che i Cristiani adorassero un asino, e che si chiamavano Asinarj, Semissj, e Sarmentarj. Or questo, che negli atti rapportati da Davide si dice da Timoteo a S.GEN-NARO, pretende il Signor Falcone, che sia una invenzione di Davide;

La Calunnia del Culto a sinino imputato a'Cri-

per-

(4)

perciocchè in nessuno de' Padri si legga di sì satta calunnia parola, o vestigio alcuno. Le parole del Sig. Falcone, dopo averne egli riserite altre di Davide, sono queste: Sin quì ba detto in qualche parte bene; ma in quel che segue ob come delira! Seguono le parole, che negli atti di Davide si pongono in bocca a Timoteo, che parla al Santo.

Falluntur Christiani, falluntur, decipiuntur opinionibus vulgi, in errorem rapiuntur. Vides Religionem istam ad opinionem imperitorum sictam, nihil amplius afferre præter barbaras, & aniles superstitiones, quæ hominum imbecillitatem occuparunt. Hac qui imbutus, est, nunquam quietus, nunquam tutus esse potest. Vitam, qua nihil sanctius, nihil antiquius, nihil carius (mihi crede) a diis homini datum est, stultè profundunt. Seipfos

" fos in cruciatum dari cupiunt: vin" cula, neces, ignominias non vi" tant. Quid humilius, quid abjectius
" Christianis asinum colentibus?
" Nonne Deus, quem isti colunt,
" suis coloribus, auribus, pede altero,
" & ungula asini pingitur & orna" tur? Ejusque sectatores & imita" tores, Asinarii, Semissii, & Sarmen" tarii, proprio nomine sunt, & ju" re optimo hoc nomine vocandi,
" dicendique sunt.

Or questa, crede il Signor Falcone, essere invenzione e delirio di Davide. E chi mai de Persecutori, segue il Signor Falcone, disse che l'inostro Dio era un asino? Chi mai d'essi calunniò i nostri da Asinarj, e che singevano Dio con colori, orecchie, ed un de piedi con ugna d'asino? Se ne querelan quei Secoli, in cui era proibitissimo dipignere Iddio sotto qualunque specie d'uomo, or come d'ast-

d'asino? Se ne richiaman tutte le passioni de' Martiri, e tutti i Santi Padri, dove parola, o vestigio di tal calunnia non si legge; poiche non ardi la tirannide tutta, non l'istesso diavolo dire, o pensare tal cosa. Come adunque quel che non pensarono questi, un Cristiano pote pensare, scriverlo, porlo in bocca a Timoteo, e stamparlo? L'animo fugge di trascrivere il resto, ma la rarità del libruccio il costringe a farlo. Sentasi adunque; e dopo avere rapportato il rimanente dell'orazion di Timoteo, conchiude: Qui finisce la Cicaloneria, così piena di sciocchezze, e di borra favolosa, che ne resta suffocato quel che vi è della verità degli atti.

11.

Si prova la Calunnia del Culto afinino imputato agli antichi Criftiani.

Or io, caro Amico, non ho potuto, che fortemente stupire, come l'Autore, che nell'opera accennata dimostra in tanti luoghi esser perito e nel(7)

e nelle sagre, e nelle prosane cose, abbia ignorato, che veramente da' Nemici della nostra Santa Religione si fusse agli antichi Cristiani imputato il Culto dell'asino: e che perciò Eglino fussero stati detti Asinarj:ed avendolo ignorato, abbia ardito così francamente di scrivere, E chi mai de' persecutori disse, che l nostro Dio era un asino? Chi mai d'essi calunniò i nostri da Asinarj? Che che sia del restante degliatti, che rapporta il Romeo, de' quali non è mio pensiero di ragionare, veggiam di grazia, se parola o vestigio di tal Calunnia negli Scrittori delle antiche cose si legga. Vagliami per tutti un di loro, Celio Rodigino (a): Sciendum, dic'egli, quod buic loco congruit præcipue, Cbristianæ veritatis bostes, dum animæ illudunt suæ, ineuntque cum Antitbeo So-

(a) Cal. Rhodig. antiqu. lett. lib. 30. cap.21.

focietatem intimam, infando etiam picturæ genere ausos Dei summi summatem Filium deformare, ac welut in pergula prætereuntibus ostentare asininis auribus, pede altero inungulatum, ac togata specie cum libro in manibus, addito etiamnum, scelestiore titulo, ceu Christianorum is foret Deus, Onochelus, idest Orignados nomine. Illud verò auctarium fuerit, insectatione eadem ab importunis hominibus Christicultores Semissios nuncupatos, & Sarmentarios.

Or non è questo quello che Davide poneva in bocca a Timoteo, ,, Nonne Deus, quem isti colunt, suis , coloribus , auribus , pede altero, , & ungula asini pingitur & orna, tur? Ejusque sectatores atque , imitatores , Asinarii , Semissii, , & Sarmentarii proprio nomine , sunt, & jure optimo hoc nomine , vo-

,, vocandi, dicendique sunt. E se questa è la stessa Calunnia rapportata da Rodigino, come diremo essere un delirio, un ritrovamento di Davide Romeo? Ma forsechè dir si potrebbe, essere il Rodigino Scrittor moderno, e che niuno antico testimonio produce in pruova di diò ch'Ei narra: or noi giacchè ne abbiam trovato un vestigio, andiamo alle sonti degli antichi Padri, e veggiamo, se in alcun di essi parola di tal Calunnia si legga.

Noi ritroviamo ne'Padri il Culto asinino imputato non solo in una, ma in due guise, da' Gentili agli antichi Cristiani. Una, ch'eglino venerassero un Capo d'asino: l'altra, che il loro Dio si dipignesse con orecchie, ed un de' piedi con ugna d'asino, giusta la figura, di cui parlava Timoteo, citata dal Rodigino, negata dal Signor Falcone.

La

ill. Il Culto asi-

nino imputa-

to agli anti-

chi Cristiani in due guise. La prima ha due testimonj, Tertulliano e Minuzio Felice Scrittori contemporanei. Quegli nell' A pologetico (a), dove dice a' Gentili: Somniastis Caput asininum esse Deum nostrum. È questi nel suo Ottavio (b) ove da Cecilio Gentile si dice de' Cristiani: Sudio eos turpissima pecudis Caput asini consecratum ineptane-scio qua persuasione venerari.

La seconda ci è stata rapportata sol da Tertulliano, come cosa che appunto uscita era in campo nell'età sua. Ne ha però satto menzione in due luoghi nell'Apologetico (c) dove dice: Nova jam Dei nostri in ista Civitate proximè editio publicata est, ex quo quidam, in frustrandis bestiis mercenarius noxius, pisturam proposuit cum bujusmodi inscriptione

(a) Tertull. Apolog. cap. 16.

<sup>(</sup>b) Minut. Felix in Octav.

<sup>(</sup>c) Tertull. Apolog. cap. 16.

(11)

scriptione DEUS CHRISTIANO-RUM ONONTCHITES. Is erat auribus asininis, altero pede ungulatus, librum gestans, & togatus. Risimus & nomen & formam. Non è egli questo il Dio de' Cristiani, che l'empio Timoteo a S. GENNARO rimproverava giusta il rapporto di Davide Romeo? E se egli è desso, perchè Davide delirava? come non se ne trovava ne' Padri parola, o vestigio? come nè la tirannide, nè il diavolo stesso l'avea pensato, quando non solamente si pensò la Calunnia da' nostri Nemici; ma quando uscì in luce, fu predicata in tota Civitate, come Tertulliano stesso raccontalo nell'altro luogo, che ora vi aggiugneremo? Vedete or Voi, caro Amico, con quanta facilià s'inducono gli Uomini ad accusare altri d'Inventori, di Deliranti! E la più bella è, che quì il Signor Falcone si maraviglia, come

Da-

Davide Romeo potè pensare una tal Galunnia, scriverla, porla in bocca a Timoteo e stamparla. E noi crediamo per lo contrario, che Davide con più ragione si ammirerebbe, che il Signor Falcone ha potuto negare e stampare quello che l'era ignoto: ed Egli non potea asserire e stampare una calunnia notissima presso gli antichi Padri, ed i moderni Scrittori. Ecco l'altro luogo di Tertulliano (a): Nova jam de Deo nostro fama sugessit, adeo nuper quidam perditissimus in ista Civitate, etiam suæ Religionis desertor, solo detrimento cutis Judæus, utique magis post bestiarum morsus, ad quas se locando quotidie decutit, cum incedit, pi-Auram in nos proposuit sub ista proscriptione ONOCHQETES. Is erat auribus cantheriorum, & in tog a cum li-

(a) Tertull. ad Nationes cap. 11.

(13)

libro, altero pede ungulato. Et credidit Vulgus Judæo Fc. Itaque in tota Civitate ONOCHOET ES prædicatur. Quì Tertulliano ci ha riferita e la Calunnia, e l'Autore, che ito l'era spacciando per la Città, un vilissimo, e scelleratissimo Giudeo disertore della sua legge ; e grazie a Tertulliano, che ci ha fatto trovar parola della Calunnia, e che mercè di lui potrem dire,che il povero Davide Romeo non delirava. Anzi che dal Culto asinino i Cristiani susser nomati Asinarj il medesimo Tertulliano ce ne fa fede col dire (a): Hoc forsitan improbandum, quod inter Cultores omnium pecudum, bestiarumque (come crano inostriinfamatori Pagani) Asinarii tantum sumus. Non dovea recarci ignominia appo i Gentili che fussimo noi solamente

(2) Tertull. Apolog. cap. 16.

(14)

Asinarj, quando Eglino tante disserenti bestie adoravano, come dalla lor Teologia si sa noto.

Or poiche abbiam trovata già la Calunnia de' Gentili presso gli antichi Padri, non c'incresca il vedere, se di essa parola o vestigio leggasi tra medelimi Scrittori. Il Padre dell'Ecclesiastica Storia non l'ha lasciata in silenzio, e può vedersi ne suoi Annali (a); ed il Signor Falcone non potrebbe prendere a sdegno, se Noi, senza farlo girare per tutti coloro, che ne hanno scritto, lo rimettessimo all'erudito Stefan Morino (b): perciocchè in lui, non sol parola e vestigio, ma un ampia dissertazion troverebbe avente per titolo: Unde potuit venire in mentem Gentium, Caput asininum esse Christianorum E pe-Deum.

(a) Cardinal. Baron. ann.201.

(b) Morini dissertat.

(15)

E però da avvertire, come in fu'l principio accennammo, che il Culto asinino imputato a' Cristiani ebbe due parti tra lor diverse; una cioè, che non contiene altro, ch'Eglino venerassero un Capo di asino: l'altra, che il lor Dio si dipignesse con orecchie, ed un de'piedi con ugna d'asino. Quella era la testa, ma tutta intera asinina: questa porta il Corpo, ma di asino, non ha che le orecchie ed un de' piedi con la sua ugna: il restante del Corpo era in toga avente un libro nelle mani. Abbiam detto, doversi avvertire: perchè non si confonda l'una parte della Calunnia coll'altra, come mostra La Calunnia aver fatto il riferito Morino.

Di queste due parti favellando po asinino, Tertulliano, quando ha parlato della prima, cioè della testa dell'asino(a), Som-

(a) Tertull. Apolog. cap. 16.

IV. della venerazione del Caimputata a' Cristiani, onde fusse derivata.

(16)

Somniastis Caput asininum esse Deum nostrum, segue anche a dire, ond'Ei presume che una tal Calunnia tratta avesse l'origine; e dice ch' e' fu dalla simigliante impostura, che su fatta a'Giudei, allorchè, come Tacito narra, vaganti e sitibondi nel deserto, venne lor fatto di scoprir le sonti dell'acque coll'indicio degli asini, che uscivano dalla pastura; sicchè in grazia del beneficio avessero consecrata l'effigie di quell'Animale.Così Tertulliano ci riferisce: Somni astis Caput asi. ninum esse Deum nostrum; banc Cornelius Tacitus suspicionem ejus modi inseruit. Is enim in quinto bistoriarum suarum bellum Judaicum exorsus ab origine Gentis, etiam de ipsa tam de origine,quàm de nomine 😇 religione Gentis, quæ voluit, ar gumentatus, Judaos refert, Ægypto expeditos, sive, ut putavit, extorres, in vastis Arabiæ locis aquarum egentissimis

tissimis, cum siti macer arentur, Onagris, qui fortè de pastu potum petituri æstimabantur , indicibus , fontibus usos: ob eam gratiam, consimilis bestiæ effigiem consecrasse. Questa fu l'impostura fatta a' Giudei, e da questa è di avviso Tertulliano, esser derivata anche quella stessa che fu fatta a' Cristiani di venerare il Capo asinino: Atque inde, conchiude, ut opinor, præsumptum nos quoque ut. Judaicæ Religionis propinquos eidem simulacbro initiari. L'impostura fatta a' Giudei leggesi in Tacito (a), appunto come Tertulliano rapportala; senonchè aggiugne Tertulliano a' vasti luoghi, ne' quali Tacito dice, che si trovavan raminghi · ed assetati i Giudei, Arabiæ, ch'eran, cioè, le contrade di Arabia, ciocche in Tacito non si legge: ma

(a) Tacit. 5. bistor. cap.4.

così doversi leggere vuol Giusto Lipsio (a), per quest' istesso luogo di Tertulliano da noi portato.

V. Ma donde questa impostura La stessa Calunnia del fatta a' Giudei surta fosse, non è una Culto del Ca- degli Eruditi l'opinione. Egli è cerpo afinino imputato a'Giu-tissimo, che gli Etnici la credettero. dei, onde fuf- Tacito nel luogo addotto, la trae dal se derivata.

beneficio, ch'ei dice, aver ricevuto i Giudei, nel trovar l'acque coll'indizio degli asini usciti dalla pastura, e perciò dic'egli: Effigiem Animalis, quo monstrante errorem, sitimque depulerant, penetrali sacravere. L'istesso ha detto Plutarco (b) parlando de' medesimi Giudei: no on de rano l'Asino che mostrò loro le fontidell'acque. Democrito Storico ap-. presso Suida (c) scrisse, che i Giudei ado-

Lipf. in not. ad Tacit. loc. cit.

(c) Suidas in verbo Judas.

<sup>(</sup>b) Plutarch. Sympof. lib.4. quast.5.

adoravano la testa di oro di un asino. Ed a questo sognato Culto e' sembra, che parimente si riferisse, ciocche negli escerti di Diodoro Siciliano (a) si legge, cioè che Antioco Epifane, soggiogati i Giudei, e penetrato nel Sacrario del Tempio di Gerusalemme, ivi trovato avesse una statua di pietra in forma di uomo con lunga barba, che sedea sopra un asino, che essere di Mosè la statua credette Antioco. Ma questa, e l'altre favolose invenzioni di Appione Gentile, che pure opponeva a' Giudei il Culto della testa asinina, da Giosesfo Ebreo (b) furon già confutate: perciocchè nè il già detto Antioco l'illustre, nè l'altro nomato il Dio, nè il gran Pompeo, nè Licinio Crasso, nè Tito Cesare, che tutti occuparono

<sup>(</sup>a) Diodor. Sic. in excerpt. lib.34.

<sup>. (</sup>b) Joseph. contra Apion. lib.2..

(20)

no il Tempio Gerosolimitano, trovaron giammai nel Sacrario sì satte cose. E savoloso anche stimar si dee ciocche per rapporto al Culto asinino leggesi presso Suida (a), che chiunque la Giudaica Religione lasciar volesse, nel solenne giorno di Sabato, dovea portarsi in su di un asino bianco per la Sinagoga: mentre abbiamo dal Sacro Testo (b), la pena a i Desertori della legge Giudaica, altra che la lapidazione, non essere stata presseritta.

Il riserito Stesan Morino nella suddetta sua dissertazione, oltra le opinioni da noi narrate, adduce altre ancora di moderni illustri Scrittori, che han cercato di rintracciare, onde il Culto del Capo asinino imputato a' Giudei susse derivato: alle quali

<sup>(</sup>a) Saidas in verbo Zeno.
(b) Deuteron, cap. 13.

li Egli non consentendo; si avanza a cavar fuori un altra fua conghiettura. Vediam, dic'egli, nel Santuario degli Ebrei, se alcuna cosa ritrovisi. di cui Appione Gentile potuto avesse abusare per fabbricare la sua calunnia. Eran quì da per tutto splendidi i Cherubini, ma niente questi han che fare col Capo di asino: Eravil'Arca, l'Incensiero, la Verga di Aronne, l'Urna in cui era riposta la Manna, e le due Tavole della legge. In niuna di queste cose, vuol egli, che fimiglianza alcuna trar si potesse per adombrar la testa dell'asino, fuorchè nell'Urna. Coll'istesso nome, siegue il Morino, l'urna e l'asino dagli Ebrei si chiamavano, con certa fola trasposizione nelle sommità des caratteri così picciola, che neppure i più dotti Ebrei l'avrebbono ravvisa, ta, l'urna J.DII CHOMER, l'asino IIII CHAMOR nominando.



minando. Ed avendo perciò con impercettibile differenza l'una e l'altra parola la stessa voce, qual cosa più facile, che trarre l'ambiguo nome in diverso significato, e prendere in conseguenza l'Urna per Asino? Ciocche da principio far poterono probabilmente gli Egizj odiosissimi degli Ebrei, e di loro Religione: come se avessero lor dimandato, che cofa di grande si trovasse nel Santuario, che tanto da loro si venerava; e gli Ebrei risposto avessero: Non altro che l'Arca, i Cherubini, la Verga, le Tavole della legge, l'Incensiero, e CHOMER, che gli Egizj in vece dell'urna, prendendola in suono diverso per CHAMOR l'asino, subito la Calunnia del Culto afinino avesser composta, ed in odio e scredito degli Ebrei l'avessero divulgata agli altri in appresso.

La conghiettura di Morino par bel(23)

bella e buona. Ma che che sia, o'l nome dell'Urna col livor degli Egizi, o altro che fusse stato la cagion prima della Calunnia: egli è certo, che valse, come veduto abbiamo, presso i Gentili l'opinione, che i Giudei venerassero un Capo di asino: e sol tanto. basto per appiccare l'impostura medesima a' Cristiani.

Voi già sapete, dottissimo Amico, come ne tempi della Chiesa na- compress sotscente i Gentili solean confondere i to il nome Cristiani co' Giudei, comprendendo primi Secoli. quelli sotto il nome di questi, e facendo venire il Cristianesimo eziandio fotto il nome di Giudaismo. E in verità vedeano i Gentili la nuova Religion Cristiana, partorità dalla Giudaica, ed uscità dalla Giudea: ed era in sostanza la Religion medesima, che Iddio infinuata aveva agli Ebrei, i quali per divenir Cristiani altro a far non aveano, che credere di esser venuto

1 Cristiani

(24)

nuto il promesso Messia: onde se il credevano, eran Giudei Credenti. e Cristiani: se no'l credevano, eran perfidi, e ciechi Giudei non Credenti, e non veggenti le divine promesse adempiute nella venuta di Gesù Crifto, e già posto nella nuova legge alla luce tuttociò, che nella vecchia erasi adombrato solo in figura. Quindi e prima che i Cristiani si chiamasser Cristiani, ed un pezzo anche dopo, non con altro nome si distinguevano da' Giudei, che con quello di Credenti, e di non Credenti, come va tutto ben divisando l'erudito Seldeno (2). Si considerava però la nostra Religione, come una Setta del Giudaismo, ed appunto come una di quelle che pur regnavano tra'Giudei, de'Farisei, Sadducei, Esseni, ed altre di cotal fatta: e perciò stimarono

(a) Sillem de Synedriveter. Habrilib. 1. cap. 8;

(25)

marono che i Giudei e circoncisi e battezzati esfer dovessero, come per un insigne luogo di Arriano ha avvertito il Padre Petavio (a), e così fotto il nome di Giudei venivan compresi anche i Cristiani. L'abbiam manifesto dall'Editto di Claudio, riferito da Suctonio (b), in cui si legge: Judæos impulsore Chresto assiduè tumultuantes Roma expulit; chiamando Cresto per Cristo, come allor soleano i Gentili delle nostre cose ignoranti, che i Cristiani anche Crestiani nomavano, per quel che ne adduce il chiarissimo Pier - Daniello Huezio nell'insigne opera della dimostrazione Evangelica (c). Or che questo Editto non i soli Giudei, ma i Cristiani ancora compresi avesse, egli è concorde

(b) Sueton. in Claud. cap.25.

<sup>(</sup>a) Petav. in not. ad Themist. orat.12. v. Αύτους Σύρουι δμοίως.

<sup>(</sup>c) Huet. demonstr. Evang. propos.3. nu.20.

corde presso gli Eruditi, e si sa chiaro dagli Atti Apostolici (a), dove narrasi di esser l'Apostolo venuto a Corinto, ed ivi Inveniens quemdam JU-DÆUM nomine Aquilam Pontieum genere, qui nuper venerat ab Italia, & Priscillam uxorem ejus, eo quod præcepisset Claudius discedere omnes Judæos a Roma, accessit ad cos. Quì vediamo, Aquila chiamarsi giudeo, ed esser passato da Italia a Corinto in esecuzione dell'Editto di Claudio, che avea comandato di partir tutti i Giudei da Roma. Sappiam poi, che i suddetti Aquila e Priscilla, o Prisca sua moglie, non già puri giudei, ma erano giudei Cristiani, o Credenti, come dirli vogliamo, ed ajutatori di Paolo nell'Apostolico ministero per testimonianza di Paolo stesso scrivente a' Romani

(a) Act. cap. 18. 2.

mani (a): Salutate Priscam, & Aquilam adjutores meos in Christo Jesu; ed Eusebio (b) ci narra, ch'eglino scacciati di Roma per l'Editto di Claudio, navigarono in Asia, ove fecer dimora con Paolo, che ivi stabiliva le fondamenta delle Chiese. Adunque se costoro eran Credenti, e pure si chiamavan giudei, e come giudei eran partiti da Roma in esecuzione dell'Editto di Claudio; egli è chiaro, che l'Editto non i soli Giudei, ma anche i Cristiani sotto il nome giudaico compresi avesse. Nè si può dire che l'Editto intendesse de' Giudei, cioè di coloro che eran nati nella Giudea, giacche Aquila si dice dall'Apostolo, esser Pontico di origine.

Così parimente l'altro Editto di Nerva, (che come narra Dione (c)

D a pres-

(a) Epist. ad Rom. cap. 16. 3.

(b) Eufeb. Hist. Eccles. lib.2, cap. 17.

(c) Dio apud Xipbilin.

(28)

presso Xifilino, assolvette tutti coloro ch' eran giudicati rei d'empietà contra gli Dii, e richiamava gli esuli nella Patria) proibendo che a niun fusse lecito di accusare in avvenire alcuno di empietà o di Setta Giudaica, per la Setta Giudaica, avere inteso la Religion Cristiana, c'insegna Stefan Baluzio (a): ed in tal congiuntura l'Apostolo S. Giovanni, che da Domiziano era stato relegato all'Isola di Patmos, potè sciolto dall'esilio tornare in Efeso. E sotto la persecuzion di Domiziano patirono Flavio Clemente Consolo Cugino dell'Imperadore, con la moglie di lui Flavia Domitilla parente del medesimo Imperadore, un altra Domitilla nipote di Flavio, Glabrione uomo Consolare, ed altri nobilissimi Personaggi, non già per

<sup>(</sup>a) Baluzin not. ad Laffant de mort. Perfec. cap. 3.

altro, che perchè l'a 9 e crns, ed il Giudaismo veniva loro imputato, per testimonianza del riferito Dione (a). Or eglino eran Romani, e non già la Giudaica, ma la Cristiana Religione abbracciata avevano, come concordemente ci attestano Eusebio (b), S. Girolamo (c), il Baronio (d), e per ultimo il lodato Huezio (c). Così di Pomponia Grecina sorella, o figliuola di Pomponio Grecino Confolo, fotto Augusto, riputata rea di superstizione straniera, dice Giusto Lipsio (f): Christianismi credo accusatam banc faminam, sive, ut tunc confundebant, Judaismi. E la Costituzion di Antonino Pio rapportata da Ulpiano (g)

(a) Xipbil. in Domit.

(b) Euseb. Hist. Eccles. lib.z. cap. 14.

(c) D. Hieron. in Epit. Paulin. cap.3.

(d') Burun. an. 98., & in not. ad Murtyrol.7. Maii litt.B.

(e) Huet. demonst. Evangel. propos. 3. num. 21.

con

(f) Lipsins in lib. 13. annal. Tacit. cap. 31.

(g) In l. Generaliter & fin. ff. de Decurion.

con quelle parole, Eis, qui Judaicam Superstitionem sequuntur, DiviVerus & Antoninus bonores adipisci permiserunt, non già de' soli Giudei, ma eziandio de' Cristiani compresi fotto il lor nome, doversi intendere, che che Dionigi Gottofredo (a) senta in contrario, insegnano con ragione Alciato (b), Antonio Augustino (c), ed altri Eruditi.

Errori delle Sette di Eretici imputa-Cristiani.

Or posta una tanta congiunzione della Religion Cristiana con la ti a tutti i Giudaica, sicchè quella venisse anche intesa sotto il nome di questa, agevolmente comprenderemo, come il Culto della testa asinina, che primamente fu imputato a' Giudei, pafsasse indi ad attaccarsi anche a' Cristiani. Noi crediam certamente di essere addivenuto per una estrema

<sup>(</sup>a) Gottofr. in not. ad d.l.

<sup>(</sup>b) Alciat. dispunct. l.3. cap.8.

August. ad Modest. pug.331.

(31)

malizia de' nostri Calunniatori, i quali niente omettendo di tuttociò. che stimavano poter contribuire a porre in iscredito del Pagan volgo la nuova Religion Cristiana, che andava tuttodì crescendo e di seguaci e di fama; cercavan di cumulare tutte quelle stranezze, che in qualsivog lia maniera le se avesser potuto adattare. Così fecero di quelle due esecrande. imposture dell' Infanticidio, e delle notturne impudiche adunanze, e nozze incestuose, che ci troviamo opposte presso Tertulliano nell'Apologetico, S.Giustino Martire, Atenagora, Minuzio, ed Origene. L'Infanticidio, non tanto da qualche mal intesa notizia della Sacrosanta Comunione Eucaristica, quanto da vere scelleraggini di Eretici, che pur Cristiani facean chiamarsi, trasse il fuo origine: e'l primo cominciamento si vuol che avesselo da Simon Ma-

(32)

go, detto da S. Ignazio Martire (4) Primogenitus Sathanæ, e da S.Epifanio (b) Hæreticorum omnium Princeps & Auctor. Egli abusando delle Sacre parole di Gesù Cristo, allorohè disse (c), Nisi manducaveritis carnem filii bominis, & biberitis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis, prese ad uccidere un fanciullo, fervendosi dell'infanticidio per gli orrendi prestigj, ed incantesimi, a' quali ei si era applicato. Seguaci di lui fur Menandro Saturnino, Basilide, e Carpocrate, che su l'Autore di tutta quella gran massa di sozzure e di scelleraggini dell'empia Setta de' Gnostici, seguitati da Catafrigi, Montanisti, e Quintilliani, che uso aveano di pungere con piccoli aghetti il tenero corpo di un fanciulletto.

(a) S.Ignat. epift. ad Trall.

<sup>(</sup>b) Epiphan. Hæres.21.

<sup>(</sup>c) Joan. 6:

ciulletto, e d'iniziarsi col di lui sangue, come avere anche fatto i Catafrigi e Pepusiani narra S. Agostino(a). I Gnostici sopraffecero il colmo di tutte le scelleraggini con tante sacrileghe ed enormi empietà, che si durerebbe fatica a crederle, se non ce ne avesse fatto fedel rapporto S. Epifanio (b). Da esse vedesi il divoramento. delle umane carni, e per fuggirne l'abborrimento e la nausea, il pestarle nel mortajo, e condirle con mele e col pepe; e veggonsi quelle notturne orribili mescolanze in ogni sorte d'incestuosa libidine; sicche tanti mostruosi misfatti di Eretici abbominevoliforniron l'arme a' nostri Calunniatori, perchè l'esecrande scelleratezze, ch'eran proprie e particolari di una. tal fatta di Eretici (perocchè questi.

• E an-

(b) Epiphan. Hares.26.

<sup>(2)</sup> S. August. in Catalog. Hares.

(34)

anche del Nome Cristiano vestivansi) a tutto il Comune degl'innocenti Cristiani imputassero. E per accreditar viappiù l'impostura, si diedero a tormentare alcuni Servi de'Cristiani, fanciulli, e vilissime donnicciuole, che vinti dalla forza de' tormenti, confessarono di sapere, che i Gristiani, ne' lor misterj divorasser gl'Infanti, e si mescolassero con ogni sorta d'impudicizia: ch' erano appunto le Cene Tiestee, e le mescolanze Edipee, con altre empietà così orrende, che Eusebio (a) avvedutamente dice, nec proloqui nobis, nec cogitare fas est. Perciò fu mestiere a' nostri valorosissimi Difensori scoprir le lagune, onde eran surti sì rei vapori ad offuscare e annerire la purità della nostra Religione, perch'ella venisse a splendere tanto più immaculata e più santa, quan-

(a) Euseb, lib.5, cap.1.

(35)

to dalle nebbie delle nere nemiche accuse più sontana e più sicura. Sieuco

All' istessa foggia crediamo, ch'eziandio la Calunnia del Culto della testa asinina, già imputato a' Giudei, si fusse da' Calunniatori gentili addossata a' Cristiani, per non tralasciar nulla di male, che dalle altre Sette, che con la Religion Cristiana -avesser qualche congiunzione, si avesse potuto torre in prestanza, e renderne Reo tutto il Comun de' Cristiani. Che però con ragione del suddetto Culto del capo d'asino divisò Tertulliano, come abbiam detto: Præ-Sumptum nos quoque, ut Judaicæ Religionis propinquos eidem simulachro initiari. Che se i Gentili aveano appiccate a'Cristiani le scelleratezze delle Sette di Eretici, solo perchè mostravan nel nome di esser sorelle. avvegnache adulterine della lor Santa Religione: non è da stupire che avel-

avessero appiccata anche loro una · Calunnia già attaccata a' Giudei, da' quali poteano averla ereditata come lor legittimi discendenti. Sebbene, quando pur dalle Sette di Eretici il Culto del Capo asinino si vuol far derivare, come Ouzelo (a), ed altri han voluto, trovasi in pronto in quella fogna di tutte le sozzure de' Gnostici, che per testimonianza di S.Epifanio rappresentavano il Dio Sabaoth con la figura, altri d'asino, altri di porco; sicchè per ogni verso ebbero i nostri Calunniatori cagion da far credere l'impostura, e rendere esecrabile presso il Volgo non men la Religion Cristiana, che i suoi seguaci.

Or poiche della prima parte dell'imputato Culto assinino ne abbiam trovate parole e vestigi, che ba-

(a) Ouzel, in animadverf. ad Minuc. Felic.

(37)

bastino; ragion vuole, che passiamo a vedere, che può trovarsene della seconda, che su la sacrilega dipintura. Della prima Tertulliano, e noi con esso, il fondamento trovato abbiamo nell'antica calunnia fatta a' Giudei, passata indi a' Cristiani per conseguenza di esser riputati giudei 'ed usciti dal Giudaismo. Ma della seconda Tertulliano non ne ha portata altra origine, che'l capriccio bestiale di quello scellerato Giudeo; e ben lungi di confonderla coll'antico fognato Culto giudaico, ei disse anzi, ch'ella era una impostura tutta fatta di fresco nel tempo suo da quel disertore del Giudaisino (a): Nova jam Dei nostri in ista · Civitate proximè æditio publicata est, e nell'altro riferito · suo luogo (b): Nova jam de Deo nostro

<sup>(</sup>a) Tertull. apolog. cap. 16.

<sup>(</sup>b) Tertull. ad Nation. lib.1 cap. 11.

stro fama sugessit. E quì non solamente ei dice, che l'invenzione era nuova, ma ch'ella fu proposta a dirittura contra de' Cristiani, picturam in nos proposuit, ed in onta del Dio de Cristiani, portandolo in fronte l'Inscrizione DEUS CHRISTIA-NORUM ONONYCHITES, ovvero Onocorsites, come leggesi ne Codici Vaticani per relazion di Francesco Giunio presso Gerardo Vossio (a), che riferisce ancora le differenti letture di Giacomo Gottofredo e Niccolo Rigalzio, e di altri che potrebbono dal Signor Falcone osfervarsi, perchè non in un solo Autore una sola parola o vestigio della dipintura e del Culto asinino trovar potesse. Nè quì, in proposito dell'empia Immagine, ha Tertulliano mentovato i Giudei, o che l'Apostata autor

(b) Vos. de orig. & progr.idololatr.lib.3.cap:75.

di essa avesse avuto disegno di serire i Giudei: anzi che avendo detto, ch'egli era disertore del Giudaismo, suæ Religiònis desertor, dice poi che propose contra noi soli la dipintura, picturam in nos proposuit: e certamente se inteso avesse di oltraggiar con essa, eziandio i suoi antichi fratelli, quì cadeva a Tertulliano molto in acconcio di riferirlo.

Debbesi perciò esaminare a chi fusse stata appropiata l'orrenda immagine, e che avesse voluto intender chi susse stal'Autore per quel Deus Christiano- ta appropiarum: se di Dio come Dio, e sotto l'asfoluta sua nozione, in cui convengono e Giudei e Cristiani: o pure della Sacrosanta Persona di Gesù Cristo, conosciuto, ed adorato per Dio solamente da' Cristiani. E noi stimiamo, che non ci sarà difficile di comprendere, che sol di Cristo susse stata l'indegna immagine; se potrem prova-

La Dipin-

re, che i Gentili aveano conoscenza di Cristo, e ohe da lui sussero denominati i Cristiani: che questo Cristo fusse anche adorato da' Cristiani per Dio: e che la Religione de' Cristiani, comechè uscita dal Giudaismo, fusse però in opinion loro Setta nuova e distinta dalla giudaica. Imperocche quando tuttociò sarà chiaro, farà chiaro ancora che, conoscendosi Cristo per lo Dio de' Cristiani, e che i Cristiani sebben compresi sotto il nome giudaico, eran però di nuova Setta e distinta: per Deus Cristianorum altri non poteano intendere, che Gesù Cristo.

Cominciando dall'ultimo, cioè, che i Gentili conoscessero il Cristianesimo per Setta nuova, ed in conseguenza distinta dall'antica giudaica, da cui era nata, l'abbiam chiaro in Suetonio (a), che parlando de' suppli-

(a) Sueton. in Nerone

(41)

cj de' Cristiani, nella persecuzione, che concitò lor contro Nerone, dice, Assecti suppliciis Christiani, genus hominum superstitionis, NOVÆ malesicæ; e'l conserma anche chiaramente (s'ella sia vera) l'Inscrizione Neroniana ritrovata in Ispagna, che si ha in Grutero:

NERONI CLAUDIO
CÆSARI AUG.
PONT. MAX. OB
PROVINCIAM LATRONIBUS, ET HIS
QUI NOVAM GENERI HUMANO
SUPERSTITIONEM
INCULCABANT
PURGATAM.

Così pure trovasi chiamata presso Lat. tanzio (a), scrivendo della moltitudi-

(a) Latfant. de mortib. perfecut. cap.2.

ne

ne de' Fedeli, che al tempo di Nerone passava dall'Idolatria al Cristianesimo: Quare ad Neronem delata, cum animadverteret non modo Romæ, sed ubique cotidiè magnam multitudinem deficere a cultuidolorum, & ad Religionem NOVAM damnata vetustate transire. Così pure appellasi nell'Editto di Galerio Massimiano, che si legge in greco presso Eusebio e Niceforo; latino presso il suddetto Lattanzio (a), Asclepiade Gentile oppone a' Cristiani appresso Prudenzio Novellum dogma; e questa novità di Religione era un de rimproveri che i Gentili ci davano presso Arnobio (b): e Pueros & puellas novorum hominum, che si leggono in Giulio Capitolino (c), vuole il Baronio (d), che intendansi i fanciulli de' Cristiani: seb.

bene

<sup>(2)</sup> Lastant. de mort. Persec. cap.34.

<sup>(</sup>b) Arnob. advers. Gent. lib. 1. 6. 2.

<sup>(</sup>c) Capitolin. in M.Ant. Philos.

<sup>(</sup>d) Baren. ad ann. 163.

bene altramente l'intendano Salmasio, e Casaubono. Ma già chiaro si vede che i Gentili riputavano la nostra Religione per Setta nuova, e ch'era nata di fresco, onde per conseguenza sapevano ch'ella era distinta dall'antica del Giudaismo.

Che l'Autore della nuova Setta fusse Cristo, e che da lui avessero il nome i Cristiani, il sapevano anche apertamente i Gentili, come ce ne sa sede Tacito (a), là dove descrivendo il samoso incendio di Roma, per issuggir l'infamia e l'odio de' Romani, ne addossò la colpa a' Cristiani, e per accreditar l'impostura, punilli co' supplicj più orrendi: Ergo, dic'egli, abolendo rumori Nero subdidit reos, es questissimis panis affecit, quos per stagitia invisos Vulgus Christianos appellabat, AUT HOR NOMI-

BIBLIOTECA MAZA

(a) Tacit. lib. 15. Annal.

NIS CHRISTUS, qui Tiberio imperitante per Procuratorem Pontium Pilatum supplicio affectus erat, repressaque in prasens exitiabilis superstitio. Onde sapeano e la Setta de' Cristiani, e che l'Autor di essara Cristo, da cui aveano preso il lor nome, come ce l'attesta anche Eusebio (a): Unde & pra cateris omnibus, qui unquam apud Habreos corporali unctione sunt delibuti, solus per omnem terram CHRISTUS ab omnibus appellatus est, & nomine Christianorum ex ipso ducto universum orbem complevit.

E finalmente, che i Gentili sapessero, che Gesù Cristo Autor della Religione e del Nome Cristiano, susse da Cristiani adorato per Dio, ce ne sa testimonianza chiarissima Plinio (b) nella pistola che scrisse a Trajano,

(a) Eufeb. demonstr. Evangel lib.5.

(b) Plinius lib.10. epift.97.

jano, ove gli diè conto dell'innocente professione de Cristiani, i quali, tra le altre lor costumanze, allor si adunavano (per timor delle persecuzioni, ovvero perchè credessero d'esfer feguita in quell'ora la risurrezione del Redentore, come è d'avviso nella sua dottissima Dissertazione sopra la Poesia de' Santi Padri il nostro P. Sebastiano Pauli (a), della di cui stretta amicizia noi sempre più onorati ci reputiamo) prima del giorno a cantar le lodi al Signore: Quod essent soliti, dic'egli, stato die ante lucem convenire: carmenque Christo quasi Deo dicere secum invicem; e faccela anche il derifore della Religion Cristiana, e di ogni altra Setta Luciano (b), là dove volendo ei schernire i costumi santissimi di quegli antichi Cri--Info facing Dangard and the english filani,

<sup>(</sup>a) P.Pauli Disservaz.della Poes.de S.S.Padri pag.34-

<sup>(</sup>b) Lucianus de morte Peregr.

(46)

stiani, viene mirabilmente a innalzarli: narrando la lor pierà, la lor concorde unione: che tutti riputavansi come fratelli: le limosine e l'abbondante carità con i Poveri, e quella ch'esercitavano in fovvenimento del Filosofo Pellegrino, che si trovava in prigione per avere abbracciata la loro Religione. Indi segue a dir de' medesimi: Postea quam semel a nobis desciverunt, Græcorum Deos constanter abnegant, solum autem CRUCIFI-XUM illum impostorem (così l'Empio) adorantes, secundum illius leges vivendi rationem instituunt. E quì Luciano ci attesta ancora, che non altri, ma sol Gesù Crocesisso adorassero i Cristiani, solum autem. Crucifixum illum adorantes; perchè certamente il Mistero della Sanitissima Trinità era loro ascoso. Nè altri si predicava da' Cristiani palesemente, che Gesù Crocefisso, giusta l'inl'insegnamento dell'Apostolo (a): Nos autem prædicamus Christum Crucifixum, Judais quidem scandalum, Gentibus stultitiam: onde i Gentili altro Dio suppor non doveano ne Cristiani, che Gesù Cristo. L'istesso testimonio ci fanno i nostri Scrittori. Minuzio (b) riferisce il rimprovero di Cecilio gentile: Qui bominem summo supplicio pro facinore punitum, & Crucis ligna fer alia eorum ceremoni as fabulatur, congruentia perditis, sceleratisque tribuit Altaria, ut id colant quod merentur. Così parimente ci rimproveravano presso Arnobio (c) : Sed quod bominem natum, & (quod personis infame est vilibus ) supplicio interemptum & DEUM fuisse contenditis, & quotidianis supplicationibus adoratis;

<sup>(</sup>a) Ad Corintb. 1. cap.1.

<sup>(</sup>b) Minuc. in Octav.

<sup>(</sup>c) Arnob. udvers.Gent. lib.1.

ratis; e presso Lattanzio (a): Venio nunc adipsam passionem, quæ velnt opprobrium nobis objectari solet, quod & bominem, & ab bominibus insigni supplicio affectum colamus. Adunque è chiarissimo, che i Gentili e sapeano la nuova Religione de' Cristiani: eche Cristo fusse stato l'Autor di essa: e ch'egli fusse il Dio che veneravano i Cristiani: E non solamente ciò era lor noto: ma che il rimanente de' Giudei non credenti a Cristo, non si accordasse nel Culto di questo Dio co' Cristiani: che però. avvegnachè confondessero i Giudei co' Cristiani, perchè questi eran nati da quelli; sapean però la dissensione ch'era tra loro a cagion del Culto di Gesù Cristo, che veneravano i Giudei credenti e Cristiani, rifiutavano gli altrinon credenti, e che no'l voleano

(a) Lactant. lib.4. cap. 16.

leano conoscere per lo venuto Messia. Sicchè seguendo tra gli uni e gli altri de' continui e gravi contrasti, l'Imperador Claudio scacciolli tutti unitamente da Roma. Così viene inteso dagli Eruditi l'Editto di lui, che si legge presso Suetonio, e che noi abbiam su riferito, Judæos impulsore Chresto, cioè per impulso, per cagione di Cristo, che veneravano i credenti, e rifiutavano i non credenti, e perciò assiduè tumultuantes, Roma expulit, e così hallo bene avvertito Gisberto Cupero (a).

Reso adunque chiaro, che i Gentili aveano aperta conoscenza della Religione de' Cristiani: che la riputavan per nuova e distinta dall'antica Giudaica: e che il Dio Autor di essa era la Persona Sacrosanta di Cristo: seguirà parimente, che G

<sup>(</sup>a) Cuper.in not.ad Lactant.de mort. Persec.cap. 1.

coll'empia immagine avente l'inscrizione, DEUS CHRISTIANO-RUM, non altri avesse voluto rappresentarsi, che Gesù Signor Nostro, e non già l'Essenza Divina, Dio sotto l'assoluta nozione di Dio.

Imperciocchè, oltre la Persona Sacrosanta di Cristo, o i Gentili ignoravano affatto che i Cristiani adorassero altre Divine Persone, perocchè allora avrebbon dovuto sapere il Mistero della Santissima Trinità a loro ignoto; o pur s'eglino avean qualche barlume che i Cristiani venerassero la Divina Essenza, e sotto l'assoluta nozione di Dio, in cui si accordassero co'Giudei, ei dovea essere un barlume così oscuro e confuso, che niuna certa nozione lor producesse; perchè altramente avrebbon dovuto essere intesi del Mistero della Trinità, che certamente ignoravano: mentre sapendo Cristo per nostro Dio, come (51)

veduto abbiamo, che già sapevano: se pur l'Essenza Divina avesser potuto apprendere , avrebbono certamente Saputo l' Unità dell' Essenza, il Trino delle Persone, che già si sa, com'era ignoto non solo a' Gentili, ma eziandio a que', che allora diceansi Catecumeni; non già agli Eletti che doveano battezzarli. E. se pure una tal notizia di Dio, della Divina Essenza venerata da' Cristiani essi avessero, esser poteva presso alcun di loro de più intesi e più dotti: non già presso il volgo, che da se stesso, giusta l'infelice condizion di que' tempi, era tratto a non formar di Dio altra idea, che materiale e corporea, e che vedea predicarsi da' Cristiani non altri che Gesù Cristo. Anzi che i Gentili fino al quarto Secolo un tanto Mistero non avesser compreso, si sa chiaro da quel trattato, Brevis altera fidei exposițio adversus Elianum, che va sotto il no-

(52)

me di S.Gregorio Taumaturgo, ma vien creduto dagli Eruditi di Autor di tempo più basso. S'impugna in esso Eliano Gentile, che per aver odorato qualche cosa della Trinità venerata da' Cristiani, dicea che i Cristiani adorasser tre Dei; e l'Autor del Trattato sforzandosi troppo di voler provare al Gentile l'Unità dell' Essenza, si valse di certe frasi, che parea di confondere anche le Divine Persone, e savorire l'Eresia di Sabellio. Or se a' Gentili o era ignota affatto, ovvero almeno oscurissima la nozione dell'Essenza Divina, di Dio come Dio; come esser potrà mai verisimile, che volendosi con quell'esecrabile dipintura mettere in derissone e dispregio de' Gentili la nuova Religione de' Cristiani, e il lor Dio, si andasse a dipingere un Dio, di cui appena i più dotti poteano avere (se pur l'aveano) una oscura e mai intesa notizia, e non già un Dio sapu-

· to

to da tutti, conosciuto ed inteso da tutti, qual'era Cristo? che si udiva predicare da' Cristiani: che si sapeva esser l'Autore della Religione de Cristiani: e che era allora lo scopo e'l bersaglio delle persecuzioni degli Etnici: e che d'altro allora non si parlava, che della Fede di Cristo da Cristiani. del'a superstizione di Cristo in bocca a' Centili? Se dunque il Giudeo inventore della figura aveva il suggetto chiaro e manifeito, a cui poterla applicare, e che era quegli che veniva abborrito e perseguitato dagli Etnici: e se con quella figura egli ebbe in mente (come debbe Apporsi) di far cofa grata a' Gentili col metter loso in dispregio il Dio de' Cristani, che loro era esoso, e che da essi era il perseguitato: perchè andare a dipignere Iddio fotto l'assoluta sua nozione: un Dio, che in una tal nozione, o non era conosciuto dal volgo, o certamente

(54)

tamente doveva esser mal noto, e molto meno odioso a' Gentili, molti savi de' quali n'ebbero anche buon senti. mento?

Nè si dica, che il Giudeo come disertore del Giudaismo, ebbe il disegno di screditare ugualmente e Giudei, e Cristiani: e perciò avesse voluto dipigner Dio sotto quella nozione. in cui concordavano gli uni e gli attri. Perocchè, quando questo susse stato il pensier del Giudeo, ei non avrebbe nella figura posta l'Inscrizione, DEUS CHRISTIANORUM, ma avrebbela posta Deus Judæorum: mentre così dicendo potea far conoscere esser quegli il Dio, in cui convenivano e Giudei e Cristiani, ed in conseguenza ferire entrambi; ma dicendo, DEUS CHRISTIANO-RUM, par ch'ei volea ferir solamentei Cristiani, mentre il Dio de' Giudei era anche venerato da' Cristiani,

e co-

(55)

e così Deus Judæorum, toccava gli uni e gli altri egualmente; ma vi era il Verbo Umanato che era Dio de' Cristiani non conosciuto da' Giudei, onde col dire, DEUS CHRISTIA NORUM, non potea toccare amendue. E gli Etnici, siccome sotto il nome de' Giudei faceano passare anche i Cristiani, perchè sapevanli essere usciti dal Giudaismo, così sotto il nome di Cristiani non facean passare i Giudei, perchè questi non si accordavano con la credenza Cristiana, che da' Gentili ben si sapeva, come abbiam detto, esser nuova e diversa; nè poteano per verità sotto il nome di Cristiani venir compresi i Giudei: (come per contrario abbiam veduto che sotto il nome di Giudei venner compresi i Cristiani) perchè se i Cristiani si dicevan da Cristo (come essi veduto sapere anche gli Etnici) e se i Giudei apertamente negavan Cristo per

(56)

per quel Dio adorato da' Cristiani: come col nome di Cristiani potevano esser mai compress i Giudei? E quando anche i Gentili avesser potuto confondere i Giudei sotto il nome de' Cristiani (che si niega, mentr'eglino aveano chiara notizia della nuova Setta Cristiana distinta e contraddetta dalla Giudaica, come dicemmo) non gli avrebbe però confusi con quel nome CHRISTIANORUM, il Giudeo Inventor dell'Immagine: perch'egli stato professore del Giudaismo, ben sapeva che i Giudei non poteano esser compresi sotto il nome di Cristianise che i Giudei non solamente non eran Cristiani, ma erano anzi nimicissimi e di Cristo, e del nome Cristiano. Nè il Giudeo, se avesse avuto in pensier di serire con quella figura i Giudei, avrebbelo conseguito col mettervi l'inscrizione DEUS CHRISTIANORUM: perchè il dub(57)

dubbio solo, che quel Deus avesse potuto intendersi di Gesti Cristo, bastava a fin che i Giudei potuto avessero rigettare da lor la Calunnia, senz'altro dire, ch'essi non erano Cristiani, e che per conseguenza l'immagine che esprimeva DEUS CHRISTIA-**NORUM**, a loro non si atteneva. Avrebbe adunque il Giudeo allor voluto confondere, e screditare ugualmente e Giudei e Cristiani coll'empia immagine, quando scritto vi avesse DEUS JUDÆORUM; perchè sotto il nome di Giudei poteano intendersi i Cristiani: ma non già coll'avervi scritto DEUS CHRI-STIANORUM; perchè sotto il nome di Cristiani non venivano intesi, nè potevano intendersi per verun conto i Giudei.

E par che la maniera stessa, con cui Tertulliano ci ha riferita la storia della sacrilega immagine, ce lo con-H fermi.

fermi. Ei la chiama nova Dei nostri æditio (a), nova de Deo nostro fama (b), parla sempre di Dio coll'aggiunta di nostro, che volgarmente da tutti veniva inteso esser Cristo: anzi eziandio senza l'aggiunta di nostro, Tertulliano ha inteso per Dio la Sacrosanta Persona di Gesù Cristo, come il vediamo là dove (c) portando egliquel detto del Salvatore in S. Matteo (d), Qui potest capere capiat, dice: Serva CHRISTO Virginem sponsam. Nemo questum de ea faciat . Hæc tibi , frater , dura forsitan & intolerabilia videntur. Sed recita DEUM dixisse, qui potest capere, capiat, idest, qui non capit discedat. Or se qui Tertulliano dicendo Dio solamente, ha inteso di Gesù Cri-

(a) Tertull. Apolog. cap. 16.

(b) Ad Nation. lib.1. cap.10.

(c) Lib. de fuga in persec. circa sin.

(d) Matth. cap.19.

(59)

Cristo: che sarà quando havvi aggiunto anche Dio nostro, e vi era un Dio nostro da' Giudei non conosciuto per Dio, qual è Gesù Cristo? Si aggiugne, ch' ei dice di più, essere stata l'immagine proposta a dirittura contro di noi, dicendo egli (a): Qui dam perditissimus suæ Religionis desertor &c. picturam in nos proposuit: non disse in nos & Judæos, da' quali avea disertato, ma in in nos solamente; nè Tertulliano era Giudeo: onde dir volle contra noi Cristiani: ed in conseguenza che in ingiuria solamente di Cristo susse stata composta la rea figura. Così coloro, che han fatte le note a Tertulliano, hanno dirittamente chiosato; e degli Spositori di Minuzio Felice, Ouzelo, che solamente ne ha ragionato, ha così pure intefo.

H 2 Quin-

(a) Ad Nation. loc. cit.

(60)

Quindi può ragionevolmente dedursi, che altro disegno il Giudeo non ebbe, se non se, porre in dispregio la nuova Religion Cristiana, col proporre al volgo una mostruosa dipintura di Gesù Cristo: e che tratto vi fusse lo scellerato sì dall'astio, ch'ei bevuto aveva nel Giudaismo contra Cristo e i Cristiani, come da vaghezza difar cosa grata a' Gentili, col cavar fuori una figura strana insieme ed orrenda di quel Dio tanto da essi perseguitato, che non sofferivano udirne mentovare neppure il nome,senza infiammarsi di rabbia, come ci sa sede Arnobio (a) quando lor dimandava: Edissertate nobis & dicite, quid rei, quid caus æ est, quod tam gravibus insectamini CHRISTUM bellis? che cos'è che si perseguita Gesù Cristo con guerra così crudele? in che vi ha

(a) Arnob. lib.1. in princ.

(61)

ha offeso, che neppure il nome tollerate di udirne? Vel quas ejus continetis offensas, ut ad ejus nominis mentionem, rabidorum pectorum effervescatis ardoribus? Sì che pe'l di lui folo nome senz'altra colpa erano abborriti anche i Cristiani, come si duole il Martire S. Giustino (a): Soli sumus exosi propter Christi nomen. Egli è adunque ben verisimile, che ad un tal Dio Signor nostro pensato avesse di fare oltraggio il Giudeo: e per procacciarsi la benivolenza de'Nemici di Cristo, far comparir Gesù Cristo in figura la più esecrabile e mostruosa, appiccandogli facrilegamente le orecchie ed un de'piedi con ugna di asino: traendo forse l'idea del capriccio dalla prevenzione, in cui erano i Gentili del Culto asinino imputato a' Giudei ed a' Cristiani. E che perciò Cristo กล-

(a) Justin. Martyr. Apolog. 1. pro Christ.

nato nella Giudea, adorato per Dio da' Cristiani, avesse partecipato negli orecchi ed in un de' piedi, di quella bestiale divinità, che su prima a' Giudei tutta imputata nel Capo.

IX.
Costumanza degli Etnici di rappresentare i lor Dei con qualche parte di bestia.

Nè perchè a' Gentili non era ignota la vera immagine del Redentore, e ch'essi sapeano essere stato Uomo, e morto in Croce, di modo che l'imperadore Alessandro Severo adoronne l'immagine nel suo Larario, potea sgomentarsi il Giudeo di ritrarre la facra effigie in quella mostruosa figura, sul dubbio che non sarebbe stata creduta per quella ch'ei volea farla credere: perocchè prima noi supponiamo, ch'egli non avesse già voluto far credere quella figura per na. tural propria figura di Gesù Cristo; ma ch'ei l'avesse così espressa e composta per onta ed ingiuria di Gesù Cristo, e per obbrobrio de' suoi seguaci. Indi sanno i Mitologi le diver-

se maniere, con le quali i Gentili rappresentavano, e dipignevano i loro Dei per rapporto a quelle tre specie di Culto storico, naturale, e morale; sicchè se Giove, a cagion di esempio, avesse voluto storicamente dipignersi, sarebbesi rappresentato per quel ch'ei fu, Re de' Cretesi: ma se poi in altro fuo naturale o morale fignificato avefse voluto ritrarsi, incento, e mille strane figure sarebbesi trasformato; nè sarebbesi punto sdegnata sua Maestà Gioviale, se eziandio le se susse attaccata una qualche parte di bestia: nè l'avrebbono preso a sdegno i suoi stessi Veneratori. Anzi che avere avuto in uso i Gentili onorare così bestialmente i lor dii, non sol quelli chiamati minorum Gentium, ma eziandio i supremi, majorum Gentium, è notissimo dalla loro Mitologia. Abbiam nel primo ordine Anube Egizio, che dipingevasi con la testa

sta di Cane: sicchè Lucano (a) chiamollo:

## Semicanem Deum.

E pur ei non pingevasi in quella sorma canina per esserne dispregiato, ma per simbolizzarsi ciocchè si vede presso i Mitologi, e nel chiarissimo Vossio (b) in particolare. Evvi in oltre nell'issessordine Pane antichissimo tra gli dii, e che per testimonianza di Erodoto (c), dagli Egizi, e da'Greci si dipigneva con la faccia di Capra, e con le gambe di Becco, sicchè da Ovidio (d) su chiamato:

Semicaper Deus.

E pure i Gentili sapeano benissimo; che l'uno e l'altro erano stati uomini, e dell'Armata di Osiride; e comeche sapesser, Pane esser di forma simile agli

(a) Lucan. lib.8. v.832.

(b) Voss. Theol. Gentil. lib.9. cap.13.

(c) Herodot. lib.2.

(d) Ovid. Metamor. 14.

(65)

altri Dei, pur lo pingevano nella figura Caprina, come il lodato Vossio (a) ha bene avvertito: Pana ut Græcis ita Ægyptiis quoque pingi, ac sculpi caprina facie, & bircinis cruribus: utcunque cum crederent forma similem esse Deorum aliis. Ecate se non si prende per Proserpina, ma per Diana, ella è tra le deità superiori, majorum Gentium, e dipingevasi in abito di Donna, ma con tre teste, la destra di Cavallo, la sinistra di Cane, quella di mezzo di Cignale, onde da Örfeo fu detta Τρικέφαλος, di tre capi. Cerere ancora dell'ordine majorum Gentium, per testimonianza di Pausania (b), si rappresentava da' Figalesi a seder sopra un sasso in figura di Donna, ma col capo di Cavallo; e tra gli dii Seletti, il simulacro del So-

(b) Paufan. in Arcadic.

<sup>(</sup>a) Vos.Theol. Genal. lib.3. cap.74.

Sole in Elefantinopoli era formato con la testa di Ariete, le corna d'Irco, il rimanente del corpo di Uomo, come Eusebio (a) ci narra; e Giove, Giove istesso così sublime, e così venerato dagli Etnici, non si figurava dagli Ammoniti con la faccia di Ariete, come ce ne fa fede Erodoto (b)? e nelle medaglie di Trajano non suole anche vedersi con le corna di Ariete? E pur tante e sì stranie foggie, nelle quali i Gentili rappresentavano i lor dei di qualunque ordine fussero, non eran d'impedimento, perchè i dii medesimi così diversamente dipinti, fusser poi sotto altra propria o storica; o natural figura, dal restante gregge degli Etnici venerati, edagl'Imperadori, che lor professassero particolare divozione, allogati nel lor Larario. Adun-

<sup>(</sup>a) Euseb. prapara. Ecangel. lib.3. cap.12.

<sup>(</sup>b) Herodot. lib.2. in Euterpe.

Adunque sebben gli Etnici istessi sapessero la vera immagine del Redentore nato Uomo nella Giudea, e che l'Imperadore Alessandro Severo ne avesse avuta opinione bastante per collocarlo nel suo Larario, come Adriano ebbela per innalzarli anche Tempj: non segue che non potessero eglino stessi darsi a credere, che i Cristiani venerassero, e ritraessero la Persona Sacrosanta di Cristo in quella mostruosa bestial figura per simbolizzare un qualche occulto Mistero di loro Religione, appunto come erano usi di fare i Gentili de' loro dei. Che però il Giudeo, ben consapevole dell'Etnica costumanza, seppe così bene concepir l'impostura, che non selamente riuscilli, ma tal su l'applaufo alla nuova invenzione, che, come dice Tertuliano, in tota Civitate erasi divulgato l'ONOCOET E. E se l'Empio quella figura, che avea proposta

posta sol per onta di Cristo, e scher no de' Cristiani, avessela portata in Boemia, ove, come leggesi in Vossio (a), era in venerazione anche l'Asino, altra festa, altro applauso avrebbe incontrato.

Ora potrem conchiudere, che se la figura suddetta era rappresentativa, come e' pare, di Gesù Cristo, fu ella una nuova impostura diversa da quella della venerazione del Capo diasino imputato primamente a'Giudei, ed indi per connessione a'Cristiani: se non che del primo imputato Culto asinino, sol tanto volle nella nuova invenzione pigliarne il Giudeo, quanto bastasse per dar credito e render plausibile presso il volgo la rea figura. Per altro egli è chiaro, che l'asino della pastura, che dicesi avere indicaté le fontidell'acqua a'. Giudei, e che

<sup>· (</sup>a) Vost. Theolog. Gentil. lib.2. cap 33.

e che perciò finsero gli Etnici di esserestato, in grazia del beneficio, consecrato da Giudei, e venerato per connessione da' Cristiani, l'era un asino bello e buono: dove che la figura nuovamente inventata, altro non avea di asinino, che gli orecchi e l'ugna d'uno de' piedi. Il rimanente del corpo era in toga, e con un libro alla mano, che volle forse il Sacrilego mettergli, per dinotare o il libro dell'Evangelio e della nuova Legge pubblicata dai Redentore: ovvero il vecchio Testamento, e le Prosezie, su le quali da'Cristiani fondavasi la credenza del venuto Messia, e del Dio espresso in quell'orribile dipintura. E questa distinzione di due parti dell'impostura asinina, antica satta a'Giudei e Cristiani, nuova in dispregio di Gesù Cristo coll'empia immagine, su prima di noi avvertita dal Rodigino (a),

ove

(a) Rhodig. antiqu. lett. lib.21. cap.24.

ove disse: Nam, Onochelom Christianorum Deum, quidam intelligere maluerunt auribus asininis, altero pede inungulato, librum gestantem togatumque. Nam & asininum Caput vice numinis coli a Judæis solitum Cornelius Tacitus & c.prodidit: e fu parimente avvertita da Gerardo Volsio (a), là dove avendo egli riferita prima l'oppinione degli Etnici, che i Giudei venerassero il Capo di asino, dice appresso, che Calumnia bæc de asinini Capitis Cultu in veros etiam derivata est Christianos: ut indicat Minucius in Octavio & c. E poi passa a portare l'indegna figura di Gesù Cristo: Imo Christus ipse a quodam Nebulone pictus auribus asininis, pedum altero ungulato, librum gestans ac togatus, cum bujusmodi inscriptione & c. E così fu avvedutamente distinta l'una dall'altra

par-

(a) Voss. Theolog. Gentil. lib.3. cap.75.

parte della Calunnia, sebbene amendue cospirassero a screditare la nostra Santa Religione coll' infame Culto che le veniva imputato.

Restaci un altra avvertenza da fare in ordine alla prima parte della Il Culto del Capo d'asino Calunnia asinina, cioè della venera- imputato a' zione della testa asinina imputata pri- Giudei, se si credesse diret. mamente a' Giudei; ed è, che stimia- to a Dio como di non potersi, neppur questa, me Dio. francamente accertare, ch'ella fusse indirizzata all'Essenza Divina, a Dio sotto l'assoluta sua nozione, in cui e Giudei e Cristiani concordano: e la cagione del nostro dubbio è, perchè i Gentili non aveano una tal conoscenza di Dio in quella nozione, che veneravasi da Giudei; poichè questi poser tutto lo studio ad occultare il nome di Dio Τ στραγράμματος, per non esporlo alla derisione degli Etnici: di modo che quando anch'eglino tutti avesser saputo di avere i Giudei un Nu-

Nume, che l'intendevano sol con la mente per testimonianza di Tacito (a), dove disse: Judæi mente sola, unumque Numen intelligunt; nonperd null'altro certamente sapevano di un tale Sovrano Nume, come ce'l dà a divedere queldi Lucano (b).

..... dedita facris.

Incerti Judea Dei

In maniera che Plutarco (c) dalla festa de' Tabernacoli, che com'è noto, celebravan gli Ebrei, andava conghietturando, che il loro Dio fusse Bacco. Posto adunque ch'eglino niuna certa notizia si avessero dell'Essenza Divina da' Giudei venerata, stranezza non sarebbe di dubitare, che nè pure a quella il Capo diasino si riferisse: ma che più tosto un tal Culto, ed una tal bestia venisse da' più intendenti in the line of crespo

<sup>(</sup>a) Pacitis. Hiftori

<sup>(</sup>b) Lucan. 2. Pharfal.

c) Plutare. Symposiat. lib.4. quest.5.

(73)

creduta una Divinità aggiunta, e gregaria, come vogliam dirla, de' Giudei, che consegrata l'avessero in grazia del beneficio dell'acque, come dicemmo. Ed un tal sentimento ne nuovo affatto nè stranio poteva essere ne' Gentili, e che degli Egizii molto vicini a' Giudei aveano avuta appunto una simile oppinione. Non fu a loro ignoto, che venerasser gli Egizii un Dio, Nume superiore, che'l conoscevano Autor del Mondo. Si ha da Plutarco (a), ed hassi parimente da Eusebio (b). Era questi quello che chiamavano Kmo, Chneph, o sia Cnufe già conosciuto. Or quante altre divinità bestialissime, ridicole, e mostruose vi aveano aggiunte gli Egizii? Vano e soperchio con Voi sarebbe il ridirlo; ma come tante brutali divinità da lor consecrate to illight of  $oldsymbol{c}_{i}$  , which is the i

(1) Plutarc. de Iside, & Ofirid.

<sup>(</sup>b) Euseb.praparati Enangel.lik.3.cap.12...

(74)

intendevano gli Etnici? Non per akro che per una bestial gratitudine di un qualche beneficio che ne traevano; come, a cagion di esempio, se aveano per Dio l'Ichneumone, era perchè liberavagli da'serpenti, de' quali è tanto feconda l'Egitto. Così egregiamente Tullio ci fa testimonio (a): Ipfi, dic'egli, qui irridentur Ægyptii, nullam belluam, nisiob aliquam utilitatem, quam ex ea caperent, consecraverunt: velut ibes maximam vim Serpentium conficiunt. Possum de ichneumonum utilitate, de crocodilorum, de felium dicere; sed nolo esse longior. Ita concludam tamen, belluas a barbaris propter beneficium consecratas. Sicche all'istessa guisa strano non sasebbe il pensare, che siccome era noto a' Gentili, che gli Egizii venerassero un Nume superiore Kino, ed oltre a que-

(a) Cicero lib.1. de Nuc. Dece.

a questo avessero per gratitudine consecrate tante altre brutali divinità: così potessero credereche i Giudei avessero il loro Nume, il Dio sotto l'assoluta sua nozione che veneravano, ignoto a'Gentili, ed oltre a questo avessero consecrato l'asino pe'l benefizio dell'acque; tantoppiù che oltre l'asinina divinità imputarono a' Giudei anche il Culto del porco, come vedessi in Petronio Arbitro:

Judæus licet & porcinum Numen adoret,

Et Cilli summas advocet auricu-

anche pe'l benefizio di aver appreso dal porco l'agricoltura, giusta la testimonianza di Plutarco (a): Ac fortasse id ratione nititur, ut sicut asino, qui a sontem iis aque commonstravit; sic & sui, qui a sationis, & arationis est K

(a) Plutar. Sympof. 1.4. quaft. 5.

-Magistra, Cultus apud eos sit religiofus; così Plutarco: onde ambedue queste divinità asinina e porcina imputate a' Giudei, dovettero essere in opinion de' Gentili, non già il Dio propio della giudaica Religione, che sapeano sorse essere unum Numen, come veduto abbiamo da Tacito, e nulla ne sapeano di certo: ma altre divinità aggiunte, e gregarie, consecrate per quella bestial gratitudine alla foggia di Egitto. Or che che sia di ciò, dottissimo Amico, s'ella non è l'intelligenza più verifimile della prima parte della Calunnia asinina, ci piace, perchè almanco è la meno ingiuriosa al Sommo Dio, che adoriamo.

Ma, per tornare al Signor Falcone, Voi direte, che non ci sa mestiete di andar più ricercando parola, o vestigio dell'asino venerato da' Cristiani, e che perciò eglino sussero stati detti asinarj, come Timoteo, in parlando

21

(77)

lando a S. GENNARO, chiamogli; dachè tante parole ne abbiam trovate, e tante noi stessi ne abbiam quì fatte, che sarà troppo. E come Timoteo chiamò i Cristiani non solamente asinarj; ma anche semisje sarmentarj, senza pigliarci la pena di andar cercando vestigio di questi altri nomi, lo troviamo subito nell'istesso Tertulliano (a), che recane ancor l'origine tratta dall'orribil maniera, con cui i miseri Cristiani di que' tempi soleano legati ad un palo esser condannati a bruciare col fuoco, che accendevali co' farmenti: Licet nunc, dic'egli, sarmenticios & semissios appelletis, quia adstipi- magine indetem dimidii assis revincti, Jarmen- di cui parlatorum ambitu exurimur.

In oltre avendo noi divisato, che ro, s'intenl'asinina immagine formata dallo scellerato Giudeo, fusse stata rappresen- Cristo.

tativa

(2) Tertull. Apolog. cap.ult.

XI. Per l'imgna di Dio, a San Gennadea l'immagine di Gesù

(78)

tativa di Gesù Cristo: converrà intendere, che Timoteo, quando dicea a S.GENNARO, che'l nostro Dio dipingevasi con orecchi ed un de' piedi con ugna d'asino, ei parlava di Gesù Cristo, e non già di Dio come Dio, della divina Essenza. Rendelo anche chiaro la fira medesima orazione, e la maniera, con cui parlonne: Nonne Deus quem isti (i Cristiani) colunt & c. pingitur & ornatur. Il Dio, che veneravano i Cristiani, e ch'era lor propio, era Cristo, non riconosciuto nè venerato da altri, che da essi, e Cristo era quegli, che sapeano i Gentili esser l'Autore della Religion Cristiana e del nome loro. Adunque quando Timoteo diceva, quem isti colunt, d'altri non poteva intendere, che di Cristo, il quale i Giudei e gli Etnici neu colebant, ma isti, cioè solamente i Cristiani. Timoteo diceva ancora ejusque, di quel Dio che così dipingevasi, sectatores

tores atque imitatores asinarii &c. dicendi, vocandique sunt. Si potean forse i Cristiani chiamar seguaci, ed imitatori di Dio come Dio,dell'Esfenza divina? No certamente: ma ben dicevansi seguaci ed imitatori di Gesù Cristo, perchè lui veneravano, lui seguivano, kii imitavano nel tollerare le persecuzioni, e seguendo ed imitando la vita di Cristo nelle virtu, la morte nella passion del martirio, che lieti abbracciavano pe'l suo divin Nome. Si aggingne, che di quel Dio intendea Timoteo di favellare, dal Culto di cui volea rimuovere il Santo, come si vede dal suo modo di ragionare. Or non è egli chiaro, che volea rimuoverlo dalla fededi Gesù Cristo, eche per la fede di Gesù Cristo ricevette il Santo la palma del fuo gloriolo Martirio? Adunque è chiariffimo, che del nostro Dio fotto la nozione di Cristo Timoteo avesse parlato. Ciocchè peravventura

tura renderassi più manisesto, se ristetteremo, che le persecuzioni de' Gentili ordinate contro de' Cristiani, non eran già perchè eglino fusser seguaci, adoratori di un Dio, dell'Essenza divina, ed in quella nozione, in cui convengono e Cristiani, e Giudei; perocchè, in tal caso avrebbon dovuto. martirizzarsi e perseguitarsi e Giudei e-Cristiani: ma elle furono ordinate sol perchè i Cristiani prosessavan la fede di Gesù Cristo, e la sua dottrina. Ne san sede gli atti de' Martiri, e pur troppo vera testimonianza ne ha fatta il Martire S. Giustino scrivendo (a) 3 Quamvis capitale sit, vel dicere banc doctrinam, vel CHRISTI nomen profiteri; ed altrove: Propter confessionem torquetis &c. perlibenter CHRISTUM confitemur, mortem quoque adimus & c. ad mortem rapimur.

4 (a) Justin. Apolog. 2. pro Christ.

4.3.23

rapimur. E della persecuzione di Diocleziano e Massimiano parlando Ottato Milevitano (a) dice: Alii cogebantur Templa Dei vivi subvertere, alii CHRISTUM negare, alii Divinas leges incendere, alii tbura ponere & c.; e di Floro Proconsolo di Numidia: Sub persecutore Floro, Christiani idolorum cogehantur ad Templa..... fub Floro dicebatur, ut negaretur CHRISTUS & idola rogarentur. Conchè tutto l'odio, la rabbia, e'l furor de' Gentili era contra la fede e'l nome di Gesù Cristo: chi non lo sà? e'l predisse apertamen+ te il Signore agli Appostoli in S. Matteo (b): Tradent vos in tribulation nem, & occident vos: & eritis odio omnibusGentibus propter NOMEN meum. Ma se'l Nome di Cristo era il comun

(b) Matth.cap.24.

<sup>(</sup>a) Optat. Milevit. lib.3. ad Parmen.

comun bersaglio delle persecuzioni degli Etnici, eisembra che su più particolare nella persecuzion di Diocleziano, in cui patì il Gloriosissimo S. Gennaro. Fu bandita la guerra a tutti i Cristiani ch'erano al mondo. ed appunto si pretese levare affatto dal mondo la fede e'l nome Cristiano;onde fu fatta e nell'Oriente, e nell'Occidente, tanta strage di Martiri, che il barbaro Imperadore lufingossi di esser venuto a capo del suo disegno. Ei medefimo ce ne ha lasciato un pubblico documento in quelle due Inscrizioni, che il Signor Falcone non ha lasciato di rapportare, ed in esse una splendida menzogna di aver già spenta la Religione di Cristo, ha voluto accreditarci la verità del pensiero, ch'egli ebbe di esterminarla.

Dio-

(83)

Diocletianus Jovius, et Maximianus Herculeus Cæss. Augg.

Amplificato. Per. Orientem. et Occidentem Imp. Rom.

ET

Nomine Christianorum Deleto. Qui Remp. evertebant.

Diocletian. Cæs.
Aug. Galerio. in Oriente. Adopt. superstitione Christi
Ubique deleta. et Cultu. Deor. Propagato.

Ma oh come il misero resto deluso! mentre la provvidenza di quel Dio, che perseguitava, secesì, che il Sangue medesimo, che spargeasi de' suoi Seguaci, servisse di seme, onde doves-

se la combattuta Religione e germogliare, e crescere, e propagarsi viappiù vigorosa, appunto come a persecutori aveva annunziato Tertulliano (a): Cruciate, torquete, damnate, atteritenos......Plures efficimur, quoties metimur a vobis, semen est sanguis Christianorum. Adunque potrà conchiudersi, che se S.Gennaro pativa per Gesù Cristo: se il Preside Timoteo gli volca dissuadere la Religione di Cristo, quando rimproveravagli, che i Cristiani adorassero un Dio, che si dipingeva con orecchi ed ugna di piedi asinina: e se il Dioche sucosì facrilegamente dipinto, fu Gesù Cristo: seguirà chiaramente, che Dio, natodichifuf di cui favellava Timoteo, altri non ce asinina: e era, che la Persona Sacrosanta di Gesù

Ragione per rui fi è disamimome questa Crifto. dal Sig. Falcone sia stata intefa.

Ma Voi direte, a che tanto an-

(a) Tertull, Apolog. cap. 5.

(85)

dar ricercando, se l'empia asinina immagine fusse stata di Dio sotto l'assoluta sua nozione, o pur di Dio sotto la nozione di Gesù Cristo? Egli è, dottissimo Amico, per ravvisare seguentemente di chi abbia inteso il Sig.Falcone, quando in pruova di non esservi quell'immagine giammai stata, ha detto, che neppure poteva esservi, perchè era allora proibitissimo dipignere Iddio sotto specie di nomo, or come di asino? Se la dipintura asinina, di cui parlava Timoteo, era di Dio come Dio, il Signor Falcone avrà anche inteso, ch'era in que' tempi proibito il dipignere Iddio come Dio; ma se la tal dipintura era di Gesù Cristo, converrà che abbia inteso, ch'era proibitissimo il dipignere Gesù Cristo. Avendo noi dunque, perquanto abbiam divisato, reso manisesto, che l'orribile dipintura era di Gesù Cristo, e di Cristo parlo Timoteo; avrebbe. per

per conseguenza voluto dire il Sig.Falcone, ch'erano in que' tempi proibite le immagini di Gesù Cristo. Tanto noi non osiamo affermare; e potrebb'esser ch'egli avesse inteso delle immagini di Dio fotto l'assoluta sua nozione. Ma com'egli intendere dell'immagin di Dio come Dio, se l'immagine, di cui parlavafi, fu di Cristo? Così è, se avessela intesa giusta. Può nondimanco scusarsi, ch'ei non era tenuto a sapere di chiera l'immagine, quando ignorò che l'immagine vi fusse stata, e l'ignoro di maniera, che non dubitò di affermare di non trovarsene in tutte le pa sioni de' Martiri, e in tutti i Padri, parola o vestigio akuno, come s'ei già letto avelle tutti gli Atti de' Martiri, etutti i Padri. Poteva dunque il Signor Falcone ignorando la storia della dipintura asinina, ignogare ancor di chi era, ed interpretare l'orazion di Timoteo a suo modo. Ma (87)

direte: le parole medesime di Timoteo non indicavano, come abbiam già veduto, ch'ei favellava di dipintura di Gesù Cristo; onde ignorando eziandio la storia della dipintura, doveva intendere che trattavali di dipintura di Cristo? Così è, ma forse il SignorFalcone non issette a disaminare l'orazion di Timoteo, e le sue parole ; sicchè potè intenderla storta, e come gli venne di fantasia. E guardate come fantasticava, mentre intendeva che la dipintura asinina susse stata ta da' Cristiani! Questo è quel che deducesi dal suo argomento:che se a'Cristiani era proibitissimo il dipignere Iddio in forma d'uomo, molto più doveva esserlo in forma di asino:quando la sacrilega immagine su opera dello scellerato Giudeo, non mai de' Cristiani, che certamente far non potevano del nostro Dio un immagine così bestiale. Nè vi è alcun che pretenda, che i Criz

Cristiani l'avesser fatta: nè Timoteo, s'io non traveggo, dicea che i Cristiani così dipingessero il loro Dio. Ma ei dice: Auribus pede altero, & ungula asini pingitur & ornatur, che così si si dipingeva, ed ornava, cioè come era stato rappresentato da quel MGiudeo. Chi mai sognollo de Cristiani, come il Signor Falcone ha fantasticator

XIII.

Le immacome Diomon li, ed anche dopo.

16.2 F

Or veniamo alla proibizion delgini di Dio le immagini. Se la dipintura asinina furono inuso fu dal Signor Falcone intesa storta, cioè ne primi seco- essere di Dio sotto l'assoluta sua nozione, diremo ch'egli abbia arditamente detto, ch'era proibitissimo di dipignerle sotte specie di nomo; perocchè una tal proibizione non si truova, che la Chiesa l'abbia mai satta: e se pure in que'tempi fecelail Concilio d'Elvira, ei fu nella sola Provincia Betica, e per motivi particolari, de quali awrem forse luogo appresso di savella-

re. Ma se ha arditamente affermata la proibizione, avrebbe nondimeno ben detto, che una tal sorta d'immagini in que' tempi non vi era, non essendosi ancora introdotto, che Dio come Dio si dipignesse in forma umana, come si è por costumato di fare ne' più bassi: secoli della Chiesa; ne' quali giusta la pia intelligenza de Fedeli già consa-. pevoli de' Misterj della Religione, e che in conseguenza errar non potevano con la rappresentazione delle figure, il Padre in forma di Vecchio, e lo Spirito Santo in figura di Colomba si sono espressi. Ma ne' primi tempi Dio come Dio unqua non fu dipinto in forma umana: anzi non folo: ne' primi tempi, come intende il Signor Falcone, cioè nel secol di S.GEN-NARO; ma molto anche dopo, e fino al tempo del settimo Sinodo, si può dire che tal immagini non vi fuscero, l'abbiam da una pistola di Gregorio

gorio II. (a), ove dice: Patrem Domini Jesu Christi non oculis subjicimus ac pingimus, quoniam quis sit non novimus, Deique natura spectanda proponi non potest ac pingi. L'abbiamo anche da un altra pistola di S.Germano Patriarca di Costantinopoli (b): Neque eniminvisibilis Deitatis imaginem, aut similitudinem, aut figuram, aut formam aliquam exprimimus, quamnec ipsorum quidem Sanctorum Angelorum Sublimes ordines, neque intelligentia complecti, neque investigare penitus valent. E da S. Gio: Damasceno (c): Quando illins imago qui sub aspectum non cadit, exq plicabitur ? Quomodo illius effigies, qui nullam babet effigiem, exprimi poterit? Quomodo is, qui & quantitate, & magnitudine vacat, & nul-

<sup>(2)</sup> S,Gregor. 2. cpift. 1. ad Bonem Isaur.

<sup>(</sup>b) S.German. epift. ad Joannem Epifc. Synad.

te) SJoan. Damasc. orat. 1. de imagin.

lo termino concluditur, effingetur? Quomodo illius, qui forma caret, qualitas adumbrabitur? Quomodo qui corporis est expers, coloribus describetur? Adunque se il Signor Falcone intendea delle immagini di Dio come Dio, non era strano, che se ne fusser querelati que' Secoli, cioè il terzo e'l quarto, de quali ei ragiona, dacche fino all'ottavo ci mostrano i Padri che non vifussero.

Mà se l'empia asinina immagine l'uso delle Imil Signor Falcone la prese dritto, cioe magini di Gedi Dio sotto la nozione di Gesti Cristo sin Cristo sino da' primi Sesto, appunto come dovea prenderla, coli. non solo egli ha detto arditamente ch'eta proibitissimo in que tempi di dipignerlo sotto specie di Uomo; ma avrebbe eziandio detto male, che le Immagini di Gesù Cristo in que tempi in nelluna maniera vi fustero; e Voigià sapere, dottissimo Amico, che i nostri più famoli Scrittori han provato l'ulo del-M 2

delle Sacre Immagini fino dal tempo della nascente Religione. Egli è vero che l'hanno, ciò non ostante, negato, e tuttavia il negano affatto i Settari, per poter quindi sostenere e sar plausibile l'errore di aver rigettate le Sacre Immagini nella pretesa loro riforma, colomotivo di repugnare al costume della Chiefa primitiva. Nè vi ha mancato tra gli eruditi Cattolici chi abbia. pur consentito, che niun uso di Sacre Îmmagini fusse stato ne' primi Secoli. Ma se in cosa di tanto momento, e che fembra esser già dilucidata abbastanza , da' nostri valorosi Scrittori, potremo fenza nota di temerità anche noi mettere la nostra mano, stimiamo di poter dire, che ne' primi secoli l'uso delle Sacre Immagini, universale o frequente certamente non viera, nè potéa esservi: imperocchè correndo allora l'idolatria a vele gonfie, i Fedeli, che scostar si volevano da tuttoció che re(93)

car poteva occasione o pericolo d'idolatrare ancor eglino, e di esser creduti idolatri, quando i rozzi e delle nostre cose ignoranti, avvezzi allora a tener per idolo ogni forta d'immagine che medevano, avessero anche appreso per idoli le Immagini di Gesù Signor Nostro, ede' Santi: ebber per bene di non usare così universalmente e frequentemente le Immagini, come poi fecero, dacchè abbattuta l'idolatria, potè la Chiefa, acquistata la sua libertà, sen. za pericolo alcuno, esporre alla pubblica venerazion de' Fedeli le Sacre Immagini nelle Chiese, che fino allora, ne da per tutto, ne pubblicamentesi eran vedute; e quelle che per sorte vi erano, dovean guardarsi così nascose, che alla notizia degli Etnici mai venir non potessero. Il perchè eglino entrati forse in tal dubbio soleano rimproverarci, come presso Minuzio (a) si vede:

a) Minuc.in Octav.

de: Cur nullas aras babent, Templa nulla, nulla nota simulacra. Adunque eglino dubitavano, che i Cristiani alcun Simulacro avessero a loro ignoto. Il perchè dicea anche Cecilio de' Cristiani: Occultare, & abscondere quicquid illi colunt, magnopere nituntur: cum bonesta semper publico gaudeant, scelera secreta sint; e presso Arnobio (a): Consuestis crimen nobis maximum impietatis affingere, quòd neque æ des sacras venerationis ad officia construamus, non Deorum alicujus Simulacrum construamus aut formam.

Questi appunto sono i luoghi, de' quali sogliono, come sapete, abusare i Settari per provar contra noi, che in que' tempi non aveano i Cristiani nè Immagini, nè Simulacri. Ed a questi e' pare che il Signor Falcone avesse voluto appoggiarsi, allorchè

(a) Arnob. advers. Gent. lib.7.

effendogli caduto in pensiero di provare, che l'opera insigne de mortibus Persecutorum non sia già di Lattanzio, come tanti Valentuomini dopo Stefan Baluzio, che primo cavolla in luce, han creduto, prende argomento da quelle parole di Lattanzio (a) quando descrive il furor de' Persecutori entrati rabbiosamente nel nostro Tempio: Et revulsis foribus Simulacrum Dei quæritur; il Signor Falcone ha per impossibile una tal ricerca: Quando, dic'egli (b), i Gentili ben sapevano, che allora i Cristiani non avevano Simolacro, che forse è quel che dicevano presso i riferiti Minuzio, ed Arnobio. Ma quì il Sig. Falcone forse dovette intendere di Simulacro di Dio come Dio, e sotto l'assoluta sua nozione, e diceva bene. I Settari

nc nc

<sup>(</sup>a) Lastant. de mortib. Persec. cap. 12. (b) Falcon, lib.4. dell'intera Storia di S.Genuero, cap. 2. alle uotaz. pag. 337.

non così, ma vogliono anche abusarsene per tutte le Sacre Immagini, e Simulacri, come posson vedersi, nel riserito luogo di Lattanzio, Paolo Bauldri (a), Gisberto Cupero (b) nella seconda pistola a Paolo Voezio presso la
stessa Opera di Lattanzio, e nelle note ad un altra Opera dello stesso Lattanzio, Servazio Galleo (c) con tutto
il gregge de' Calvinisti.

Se non universalmente e frequentemente, esservi nondimeno state ne' primi tempi alcune Immagini, e tante, quante bastano a noi per fare argomento, che i Fedeli le avessero, e sussero anche in venerazione presso di loro, crederemmo, che da mente ragionevole e sana non potesse porsi in quistione. E certamente avrebbon

le

<sup>(</sup>a) Bauldri in not. ad Lastant. de mort. Perfec. cap. 12.

<sup>... (</sup>b) Cuper. in 2. epist. ad Voet.

<sup>(</sup>c) Galleus ad Lactant.de Origin. Error.lib.2.

(97)

le Sacre Immagini il cominciamento più degno e più autentico, che mai possa bramarsi, s'ella è vera l'Immagine non manufacta del Redentore, e che si dice essere stata espressa per opera del Redentore medesimo, allorchè Abgaro Principe di Edessa udita la fama delle sue divine virtù, e de' suoi miracoli, mandò un dipintore per ritraere la sua figura, ciocchè non avendo potuto conseguire l'Artefice abbagliato ogni volta dallo splendor dell'originale che si metteva ad esprimere, il Signor medesimo accostando alla sua divina faccia un lenzuolo, vi avesse impressa la propria Immagine, e mandata ad Abgaro per soddisfare il di lui pio desiderio. Di una tanta famosa Immagine e de' suoi miracoli par che non ci lascin luogo da dubitare Evagrio(a), Niceforo(b), S.Gio-

N van

<sup>(</sup>a) Evagr. bist. lib.4. cap.26.

<sup>(</sup>b) Niceph.lib.2. cap.7.

(86)

van Damasceno (a), Adriano Papa(b), S. Gregorio Vescovo (c), Teodoro Studita (d), il secondo general Concilio Niceno, ove la storia di lei su disaminata, e concordemente approvata con altri degnissimi documenti, che posson vedersi presso il Baronio (e).

Un simigliante riscontro avrebbesi nell'altra Immagine del Signor Nostro detta della Veronica, che dicesi rimasta impressa in quel sudario, che su al Salvatore dalla buona donna nomata Veronica o Berenice, presentato, all'or ch'era condotto ad essere crocesisso avvegnachè vi ha chi creda, che la Sacra Immagine detta della Veronica, che tanto religiosamente conservasi nell'Augusta Basilica Vaticana, eche fin dal tempo di Tiberio Cesare,

<sup>(</sup>a) S.Joan.Damasc.de fide orthod.lib.4.cap. 17.

<sup>(</sup>b) Hadrian. Papa epist.ad Carol. Magn. (c) Gregor. Papa epist. ad Leon. Isaur.

<sup>(</sup>d) Theodor. Stud. orat. contra Leon. Armen.

<sup>(</sup>e) Baron. ad ann.31. & ann.944.

((99)

si dice, essere stata trasportata in Roma, così non sichiami, perchè a donna, che Veronica o Berenice si appellasse, fusse state concedute dal Salvatore; ma che sia stata così nomata, per essere la vera Immagine del Signore, vera icon ovvero iconia, onde poi contratte in una voce le lettere Veronica fusse denominata, e perciò la Veronica sia nome d'immagine non di donna. Così ingegnosamente ha divisato il P. Natale A lessandro (a), ma che che sia di una tale unione di nomi, o di voci una greca, l'altra latina, che non par così verisisimile: basta a noi che l'immagine, sia di donna così chiamata, sia nome, perch'ella fusse del Signore la vera Immagine: sia vera com'ella è, e che sia stata fino da' primi tempi in venerazione a fedeli. Nè sol di questo crediamo che aver si debba ragione, ma delle al-

N 2 tre

(a) Natal. Alex. bift. Eccles. facul. r.cap. 1 art. 5.

(100)

tre ancora non lavorate da mano di Uomo, che da Chifflezio (a) si riseriscono, e di altre in diversi luoghi del mondo ritrovate, e che da' primi tempi
Apostolici aver l'origine, intende provare l'erudito Gretsero (b), per tacere
delle altre Immagini del Signore e della Santissima Madre, che da S. Luca
essere state sormate ha fatto credere
una costante tradizion della Chiesa.

Ci contrastino queste Immagini i nostri Avversarii a lor grado. Dovrebbono finalmente metter suor di contrasto il Simulacro di bronzo eretto nella Città di Paneade,o sia Cesarea di Filippo, dalla donna del Vangelo, che su dal Signor Nostro liberata dal flusso di sangue, e che in memoria del ricevuto benesicio, erse la Statua di Nostro Signore con essa stessa a ginocchio

(b) Gretserus de Cruce lib.z. cap.1.

<sup>(</sup>a) Chifflet.de linteis sepulchral. Christicap.35.

chio in atto di supplichevole: qual Simulacro essersi religiosamente conservato in que' tempi per lo spazio di tre secoli e più ; anzi nella base di lui soler nascervi un erba, che cresciuta fino all'orlo della vesta di Cristo, avesse virtù di guarire ogni spezie di morbo, Eusebio (a) non solo ci referisce, ma ci attesta ancora ch' ella era in piedi nell'età sua, ed aveala egli stesso con gli occhi propri veduta: Eusebio che fiorì circa la fin del terzo, e principio del quarto secolo. E questa medesima Statua essersi conservata fino--al tempo dell'empio apostata Giuliano, che volle abbatterla, ed in luogodi lei fe collocarvi la sua, ci fan fede Sozomeno (b), e Cassiodoro (c). Or se le Immagini; (par che ripigli con ragione il Baronio) (d) fin da' primi tempi

Apo-

<sup>(</sup>a) Euseb. bist. Eccles. lib.7. cap. 18.

<sup>(</sup>b) Sozomen. lib.8. cap.20.

<sup>(</sup>c) Cassiodor. lib.2. tripar. cap.41.

<sup>(</sup>d) Baron, ad ann.57.

(102)

Apostolici non avessero avuto il lor uso presso de Cristiani, avrebbono tollerato i Fedeli, che questa sola della buona donna, fusse per tanto spazio di anni, e di secoli serbata intatta ed illesa? Anzi che distrutta, e messa a saccomanno nella guerra Giudaica la Provincia di Palestina, com'era possibile, nella rovina ed intera distruzione di tante 'Città nobilissime, aver conservata questa insigne Statua di Cesarea, se i Fedeli non l'avessero in somma venerazione tenuta, e con gran cura, e zelo religiosissimo custodita, e sottratta dal flagello Romano? Oltrachè della venerazione in cui fusse stata presso i Fedeli chiarissimo documento è quel che leggesi presso Sozomeno (a), che quan--do la Statua fu fatta in pezzi da' Gentili per comando di Giuliano, i Cristiani ne raccolsero con molta diligenza frammenti, e li riposero nella lor Chie-

(a) Sozomen. lib.5. cap.21.

(103)

Chiesa, ove fino al tempo dell'istesso Sozomeno si conservavano.

Nè solamente il Simulacro riserito di Cesarea, ma altre Immagini di Gesu Cristo, e degli Apostoli. Pietro e Paolo espresse con varietà di colori, l'istesso Eusebio ci è testimonio di esserito conservate, e di aver vedute ei medesimo, per non lasciarci luogo da dubitare, che o Simulacri, ed Immagini, o dipinture sino da' primi tempi avessero avute in uso i Cristiani.

Quì non potendo il riferito Galleo (a) contradire, come altri ha fatto, alla verità della Storia, pensa di scansarne almeno la sorza, con dirch' Eusebio non lodi il satto della Statua, ma lo condanni come consuetudine gentile. Noi non troviamo una tal condanna in Eusebio, anzi se è lecito d'indovinare il suo sentimento, ei sembra, che

<sup>(</sup>a) Galleus ad not. ad Latiant. loc sit.

(104)

che anzi lodar volesse l'usanza de' Cristiani, che in ciò avessero imitato la costumanza gentile, di alzar cioè una memoria di onorea coloro, da' quali salute ed ajuto avessero ricevuto. Ecco le sue parole dal greco sedelmente tradotte in due traduzioni una di Giovanni Cristoforsono, che dice (a): Nec plane mirum, eos qui a Gentilibus prognati, a Servatore dum inter bomines vivebat beneficiis affectifuissent ,ista effecisse. Cum & nos Petri & Pauli Apostolorum, & Christi etiam ipsius Imagines in picturis colorum varietate expressas, conservarasque aspexerimus, idque propterea, sicut verisimile est, quod majores nostri ad gentilis confuetudinis similitudinem quam proxime accedentes, cos qui tanquam Salvatores illis fuissent, idest qui illis aliquid falu-

(a) Euseb.lib.7. cup.14.

(105)

tis & subsidii attulissent, apud se bonore ad bunc modum afficere consueverunt. L'altra di Errico Valesso (a), che dice: Nec verò mirandum est Gentiles a Servatore nostro beneficiis affectos bac præstitisse; Cum & Apostolorum Petri & Pauli , Christique ipsius pictas Imagines ad nostram usque memoriam servatas (si notino le parole, ad nostram us que memoriam servatas, perocchè ci fan pruova, che queste dipinte Immagini di Cristo, e degli Appostoli eranvi molto prima, e si eran poi conservate fino al tempo di Eusebio) in tabulis viderimus. Quippe prisci illi absque ullo discrimine, de se benemeritos, gentili quadam con-, Suetudine tanquam Servatores colere. bujusmodi bonoribus consueverant. Dove in queste traduzioni condannisi da Eusebio l'Immagine, o sia il Simulacro

(a) Eusab. lib.7. cap.18.

(106)

lacro di Cesarea non veggiamo. E s'ei dice, che non è di tal opera ad aver maraviglia: Nec verò mirandum, par che anzi abbia per ragionevole che i nostri, accostandosi in ciò alla costumanza gentile, ergessero queste memorie di onore a' loro Sovrani benefattori. Il perchè soggiugne Eusebio ivi stesso; che la Cattedra di S.Giacomo A postolo erasi ancora per lo spazio di tanti anni in onor diquel Santo primo Vescovo Gerosolimitano, da successori con somma venerazion conservata. Adunque ei sembra, ch'Eusebio ben lungi di condannare, abbia voluto commendare il costume, che da Gentili aveano appreso i Cristiani di venerar Cristo e gli Appostoli, con Immagini, Simulacri, ed altre memorie di onore. Nè potea certamente Eusebio condannare il Simulacro di Cesarca. quando l'istesso Signor Nostro volle mostrar di approvarlo e di farlo avere

(107)

in venerazione, coll'insigne miracolo dell'erba curatrice de' morbi, che facea nascervi, come Eusebio medesimo ci ha rapportato. Ciocchè al sicuro non avrebbe fatto il Signore, se il Simulacro fusie stata cosa illecita, ed una profanazione d'idolatria, come delle nostre immagini soglion garrire empiamente i Settarj, non volendo, nè potendo il Signore accreditare, ed autenticar co' Miracolii Sacrilegii. Nè i Fedeli avrebbono in ciò imitato l'uso gentile,come di altri riti gentili già fecero, se alla pietà, ed al culto Cristiano conosciuto avessero di repugnare; nè una volta imitato, l'avrebbono per tantianni religiosamente serbato, e trasmessoa' Posteri.

E che i Cristiani molti riti genGentili imitatili avessero in nostre costumanze conti da' Cristiavertiti, e adattati, egli è notissimo nelle sacre storie; come per accennarne alcuni a cagion di esempio, può scorge-

(108)

si nell'acqua benedetta, o lustrale. Soleano di questa aspergersi parimente i Gentili, che la consacravan così. Si tenea fuor della gerta de' loro Tempi un gran vafo, o dir vogliamo una fonte ripiena di acqua: in questa tuffavano un acceso tizzone, che si prendeva dall'ara nell'atto che si bruciava la vittima: e di tal acqua così confacrata, coloro, ch'entravano al Tempio aspergevan sestessi, o erano aspersi da Minifiri de' Sacrificj, come coll'autorità di Euripide (a), e di Ateneo (b), prova Casaubono ne Comentari a Teofrasto (c); e con le parole medesime vien riferito da Lomejer (d). L'uso de lumi ne' funerali fu prima costumanza gentile, abbracciata poscia, benchè per

(b) Athan.lib.9.cap.18.

(d) Lomejet de Lustration. Gentil. cap.17.

<sup>(</sup>a) Eurip. Here. fur. v.928. 6.929.

<sup>-(</sup>c) Cafaub in Commentar ad Theophr. Chara-Ster. pag. 288.

diversi motivi dalla Chiesa antica; come può vedersi in Kirkmanno(a), Quen. ftedet (b), ed altri trattanti delle materie funebri. Anche avanti le immagini degli Dei, e ne' Sacrificj soleano i Gentili accendere i Cerei, come di un Sacrificio fatto da Licinio, Eusebio (c) ci fa testimonianza. Crederemmo nondimeno che un cotal rito i Cristiani, non da' Gentili, come alcuni han creduto, ma appreso l'avessero dagli Ebrei, che ne avean l'uso nel Tempio Gerosolimitano. Soleano pure i Centili porre ne loro Tempj, statue, etavolette votive a que Numi, da quali credeano di poter ricevere, o aver già ricevuti i beneficii, di cui aveano bilogno; come quando lungo viaggio doveano intraprendere, ovvero da qualche male anelussero di guarirsi, o da naufragio

cam-

(b) Quenstedet de Sepult.Vet. cap.6.

<sup>†</sup>a) Kirkman. de Funerib. Roman. lib.2. cap.3.

<sup>(</sup>c) Euseb, in Vita Constantini lib.2. cap.5.

campati fussero, o altri pericoli avessero superati, o per altre cagioni che eruditamente va divisando Angelo della Noce nelle note al Cronico Cassinese (a). E non son questi, e tanti altri, che addur si potrebbono, e che si posson vedere, instra gli altri dotti Scrittori, pressoil nostro Baronio (b), riti de Gentili presi ed imitati da Cristiani? E se questi e tanti altri poteron eglino senza ossesa della Religione trar da i Gentili, perchè non poterono trarre anche quello delle Immagini, e Simulacri, senza che alla Religione scapito, o pregiudizio alcuno ne risultasse.

Nè sappiam vedere, come perchè i Simulacri e le Immagini erano in uso presso i Gentili, i Settari ci oppongano, che non debbano esserle presso de Cristiani. Qual onor più divino, che I

(a) Ang. Nuce in Notad Chronic. Cafin. lib.4.

(b) Baron. ad ann.44.

Sacrificio? E pure non era da riprendersi negli Ebrei, ancorchè all'istessa maniera l'usassero ancora i Gentili: appunto come non perchè i Gentili avesfer le loro Vestali, non dobbiam noi avere in venerazione le nostre Monache. Così puntualmente ci avverte S. Agostino (a): Sicut autem, dic'Egli, non ideò comemnenda, vel detestanda est Virginitas Sanctimonialium, quia & Vestales Virgines fuerunt; sic non ideò reprebendenda Sacrificia Patrum, quia sunt & Sacrificia Gentium, quando anche tra l'una e l'altra verginità altra differenza non fusse; che della Persona, che l'ha votata, e l'Oggetto a cui l'ha votata, Quamvis nibil aliud distet, nisi quæ cui voveatur, come segue il Santo: E così quando anche tra l'uno e l'altro Sacrificio altra differenza non fusse, che del-

(a) S. August. lib.20. contra Faust. cap.21.

dell'Oggetto a cui si offeriva, imperocchè: Multum distat, dice il Santo medesimo, eo ipso quod boc solum distat, quæ cui sint immolata & oblata: illa scilicet super bæ impietati Demoniorum, illa verò uni Deo & c. E così appunto non dee riprendersi l'uso delle Immagini e de' Simulacri ne' Cristiani, come sciocca, ed empiamente voglion sare i Settarj, quando anche le nostre Immagini altra dissernza non avessero da quelle de' Gentili, che esser l'une consacrate a i Demonjdell'Inserno, le altre al vero Dio Signor Nostro, ed a' Santi che sono in Cielo.

Nèsolamente in Eusebio abbiam le vestigie de Simulacri, e delle Immagini Sacre de primi secoli, perciocchè le troviamo ancora in Tertulliano (a), che innanzi Eusebio, e sotto la fin del secondo e principio del terzo secolo scris-

(a) Tertull de Pudicit. cap. 7. & 10.

(113)

scrisse. Egli ci è testimonio, che ne' Calici, de' quali i Fedeli servivansi all'usode' Sacrificj, era dipinta l'Immagine del Salvatore in sembianza di Pastore, portante una pecorella su gli omeri. Tutto scontorcesi a questo luogo il Galleo, e non sapendo a qual sutterfugio ricorrere, risponde, che Tertulliano non dice qui espressamente, che il Pastore dipinto nel Calice, rappresentasse Nostro Signor Gesù Cristo. Oh che brava difesa! E chi è, che non sappia, di avere il medesimo Signor Nostro nella nota parabola del Vangelo (a) figurato se stesso con la simiglianza del buon Pastore, che avendo trovata la pecorella smarrita, se la ponea tutto giulivo su gli omeri? Leggasi l'istesso Tertulliano (b), che così intesela: A parabolis licet incipias, ubi est ovis

<sup>(</sup>a) Luca cap.15. 4b) Tertall. de pudicit. cap.6.

(114)

perdita a DOMINO requisita,& bumeris ejus revecta & c. É così i Padri concordemente l'intesero, come se ne possono veder le dottrine presso il moderno dottissimo Spositore Natale Alessandro (a). Quindi chiaramente comprendesi, che mentre i Fedeli dipignevan le Immagini del Salvatore in forma di Uomo ne' Calici destinati all'uso de'Sacrificj, non poteano essere nè proibite, nè illecite le Sacrè Immagini, come vanamente pretendono gli Avversarj. E sotto la stessa figura di Pastore ci attesta sinceramente il Baronio b di aver vedute moltissime Immagini di Nostro Signore nel Cemeterio antichissimo di Priscilla nella strada Salaria. E la Roma sotterranea di Paolo: Aringo (c), ella è tutta piena d'immagini,

<sup>(2)</sup> Natal. Alex. in Evangel. Luca cap. 15.v.4. 5. 6. sens. moral.

<sup>(</sup>b) Baron. ann. 57. cap. 91,

<sup>(</sup>c) Aringh. Roma subterr.

gini, delle quali gli antichi Cristiani i lor Cemeterjadornarono. E comechè non tutte formate le avessero nel tempo delle persecuzioni, in cui si stavano in quelle grotte nascosi; debbe nondimeno ragionevolmente dedursi, che resa la pace alla Chiesa, i zelanti Fedeli non le avrebbono certamente formate, se dal primo Cristiano istituto le avessero conosciute discordi, o dal religioso zelo de lor Maggiori non le avessero apprese.

Or crediamo di essersi fatto chiaro abbastanza l'uso delle Sacre Immagini ne' primi Secoli, ancor ch'ei fusse delle Immaginon così frequente ed universale, come ne' tempi seguenti su reso, quando pe- uldri. ricolo alcuno di mescolarsi, e confondersi coll'idolatria più non vi era, come sopra dicemmo: conformandoci noi col parere del chiarissimo Pagi (a), di

cui .

(2) Pagi in Critica to.1. ad ann.55.

XVI. Si difende il parere del Pagi circa l'uso ni dalla Calunnia del Ba-

(116)

cui veggiamo abusare il riferito Bauldri (a), traendo due conclusioni di lui a vantaggio della sua Setta: l'una, cioè, che le Immagini poco fussero usurpate da' Cristiani ne' primi quattro Secoli, ne' quali l'idolatria, e la persecuzione del Nome Cristiano tenne il suo corso. L'altra, che nella controver sia delle Immagini bisogna avere anzi ragion degli esempj della Chiesa citeriore, che dell'antica. Quì il nostro Pagi non dice, che le Immagini non vi fussero, ma sol che susser poco usurpate per la ragion del pericolo di confondere i nostri riti con gli Etnici, e di far apprendere le Sacre Immagini del Salvatore e de' Santi per idoli, come tutte le altre figure, che i rozzi, e delle nostre cose ignoranti erano avvezzi a vedere: il qual pericolo essendo cessato già nella Chie-

<sup>(2-)</sup> Bauldri in not.ad Lactant, de Mortib.Per-

Chiesa citeriore, abbattuta l'idolatria, e dissipato il terror delle persecuzioni, che tanto afflissero la Chiesa antica, poteron le Sacre Immagini esporsi con più franchezza e senza verun timore o pericolo, alla pubblica ed universale venerazion de Fedeli, ciò che prima non potea farsi; e perciò molto avvedutamente soggiunse il Pagi, che nella controversia delle Immagini bisognava avere anzi ragion degli esempj della Chiesa citeriore, che dell'antica. Questo, e non altro è il sentimento del Pagi, da cui non intendiamo scossarci. Ma che prò alla causa del Bauldri? Se poi il Pagi medesimo, gratis addiderit, come dice Bauldri, forse ben si accorgendo di non poterne cavar vantaggio per fua difesa : Imagines ante quintum sæculum in usu aliquo fuisse, quamvis non promiscuo acfrequenti, quod NULLO EXEMPLO PROBAVIT;

si può comprendere da quanto abbiam divisato; perciocchè non già gratis, e nullo exemplo: ma con gli esempj da nei sopra addotti, che ci sembrano incontrastabili, Voi savjssimo Amico, che non solete farvi prevenire dall' amor delle Parti, potrete giudicare, se sia provato.

XVII. Or come sopra accennammo in Si spiega proposito di quella franca proibizion concilio d'El delle Immagini così arditamente asservira, intorno alla proritta dal Signor Falcone, che altrove ibizion delle non si trovassero proibite, se non se nel Immagini. Concilio d'Elvira: dapoiche abbiam veduto l'uso, che hanno avuto le Immagini nella Chiesa, ed il tempo, in cui sono state presso i Fedeli quelle di Dio sotto l'assoluta sua nozione, e quelle di Dio sotto la nozione di Gesù Cristo; non vi sarà rincrescevole, che della proibizione Illiberi-

tana, facciam parola. Il Canone adun-

que

(119)

que che proibille, dice espressamente (a): Placuit picturas in Ecclesiis esse non debere, ne quod colitur, & adoratur ita parieti bus depingatur. Di un tal Canone sogliono abusare i Settari per provar contra noi, non essere stato approvato l'uso delle Immagini ne'primi tempi Cristiani. E come il Concilio, giusta l'opinion piu sondata, su tenuto sotto l'Imperio di Diocleziano e Massimiano, che è il tempo di cui ragiona il Sign. Falcone, avrebbe quindi potuto prendere eziandio l'argomento dell'asserita sua proibizione: onde veggiamo cosa sece il Concilio.

E in primo luogo e' pare, che anzi da questa proibizion del Concilio dedur si debba l'uso delle immagini e delle dipinture in que' tempi. Conciossiachè se già nelle Chiese non avesser cominciato ad introdursi le immagini

(a) Concil. Illiberit. Can.36.

gini e le dipinture, non occorrea che 'l Concilio facesse un Canone per vietarle. Placuit picturas in Ecclesiis esse non debere; adunque già vi erano, saggiamente inferisce il Cardinal Bellarmino (a) . E se il Concilio ebbe per bene di proibirle, convien vedere qual motivo l'avesse indotto al divieto, senza mottersi in pena di dubitare della verità del Canone, come altri ha fatto. Potè senza fallo il Concilio di Elvira aver motivi giustissimi per proibire nella Provincia Betica una cosa, ch'eziandio giustamente si era potuta nelle Chiese della Provincia introdurre: come suole bene spesso avvenire, che in akuni luoghi ed in qualche tempo per circostanze particolari, stimi la Chiesa di proibire, ciocchè in altro tempo, ed in altri luoghi, e fuor di quelle circostanze liberamente concede. Il tem-

po

(a) Bellarmin.de Imagin. Santtor. lib.4. cap.9.

po Conciliare abbiam veduto effere stato sotto il tirannico imperio degli em pj Diocleziano, e Mallimiano, quando i Fedeli ebber da loro la più crudele, e la più barbara persecuzione, che mai patissero. Le circostanze di quel Secolo eran quelle, che obbligavano i Padri a prender tutte le misure, perchè le costumanze Cristiane, che potessero esporsi all'oltraggio, o al dileggiamento degl'Infedeli, si tenessero occulte. Ora i Padri di Elvira giudicaron di proibire, che si dipignesse nelle pareti quel che da noi colitur & adoratur. Quel che da noi propriamente si adora, è Iddio, la Santissima Trinità. Di Dio s'insegnava essere immenso, onnipotente, invisibile, incomprensibile, spirituak, e privo affatto di materia e di corpo, e perciò non potersi circoscrivere con figura: così Origene (a): Ut qui Deum

(a) Origen. contra Celf. lib.7. circa fin.

(122)

incorporeum, & invisibilem nulla sigura circumscribimus. Or se poi si fusse dato a vedere il nostro Dio dipinto nelle pareti sotto figura umana e corporea, non era egli un darlo ad intendere a' Gentili ed a' Catecumeni de'nostri Misterj non ben instrutti per molto diverso da quello che predicavasi? Perciò o affinche non si concepisse cosa aliena dalla Maestà di Dio, e vedendosi dagl'Idolatri espresso in forma corporea, credessero ch'Ei susse come uno de' loro Dei; o che già alcuno inconveniente, dal mal intender le dipinture che forse vi erano, seguito susse: stimarono faggiamente que Padri di proibirle;onde il divieto, ei pare, che fusse per li Gentili e Catecumeni, non già per li Cristiani, che ben sapendo di essere Iddio comparso sotto varie umane figure, niuno scandalo, nè veruna falsa credenza potevano da quelle immagini concepire. Così appunto spiegano il Canone il dottissimo Vescovo d'Orleans Albaspineo (a), Mendoza (b), Emanuele Schelestrat (c), il Cardinal Bona (d), e con esfo loro il lodato Pagi (e). A che si aggiugne, e forse non fuor di ragione, ciotchè l'eruditissimo Cardinal Bona avvertisce, ch'e' pare di essere state dal Concilio proibite le dipinture nelle pareti, non già in tavole o tele. Nè si vietaron le Statue, o altri segni che sussero mobili, e potessero levarsi e portarsi via; perocchè essendo le Immagini nelle pareti, eran soggette alle ingiurie de' Persecutori Gentili, i quali, allorchè bolliva il furore delle persecuzioni, scorrendo dentro le nostre Chiese, non avrebbono certamente risparmiato alle Sacre Immagini, che avesser trovate dipinte

(a) Albaspin. in Commentar. ad bunc Can.

(b) Mendoza ad eumdem.

(d) Bona rer. liturgic. lib.1. cap. 16.

<sup>(</sup>c) Schelestrat de desciplin. arcan. cap.6. art.3.

<sup>(</sup>c) Pagi in Critica ad ann.55. num.5. & sequ.

pinte nelle pareti, tutti i più Sacrileghi oltraggi, che la rabbia, l'ira, e l'odio contro di noi e della nostra Religione avesse loro inspirato. Ciocchè evitavasi, quando le immagini eran espresse in tavole o tele, perchè poteano levarsi, e portarsi altrove, quando bisognava sottrarle agl'insulti, ed all'impeto de'nostri arrabbiati nemici. Così savjssimamente il non mai abbastanza lodato Cardinal Bona (a), eGio: Cabasfuzio (b), che aggiugne con molto fondamento al proposito la legge di Teodosio, e di Valentino Imperadori (c), che proibirono, come pure l'avça proibito il Concilio di Trullo(d), discolpirsi, o dipignersi nelle selci, e ne marmi posti per terra, il segno del Salvatore, per non esser espofto,

(a) Bonn ivi.

<sup>(</sup>b) Cabassut. not. Eccles. Secul. 3. in Can. 36. Concil. Illiberit.

<sup>(</sup>c) L. unica lib. 1. tit. 3. Cod. Justin.

<sup>(</sup>d) Concil. Tyull. Can.73.

(125)

sto, che o vi sputasser di sopra, o il calpestassero, coloro, che nelle Chiese dovevano convenire.

E quando anche sia vero, che non già le sole dipinture nelle pareti, giusta il sentimento de riferiti nobilissimi Autori, ma tutte assolutamente le immagini ed in tela, e nelle tavole, fussero state dal suddetto Canone proibite, come vuole il P. Natale Alessandro (a); non segue, che dunque universalmente in quel tempo le Sacre Immagini non vi fussero, o che da per tutto fussero vietate. Perciocchè poterono i Padri di Elvira aver motivi giustissimi, come abbiam detto, di vietar le Immagini in quella Provincia, per gl'inconvenienti o ch'eran già nati, o che nascer potevano nel vedersi dagl'Idolatri le nostre Immagini, le quali ivi dove furon vieta-

te,

<sup>(</sup>a) Natal Alex. bist. Eccles. Secul. 3. dissertat. 21. ertic. 2.

te, anzi nocumento che utilità aveano, o avrebbono forse apportato. Così noi divisammo, e così pure il P. A lessandro si spiega: Patres Illiberitanos, dic'egli, probibuisse revera usum Immaginum, non quòd colendas eas esse negarent, cum earum cultum supponat potiùs, quàm evertat laudatus Canon: sed quòd earum usus Christianæ Religioni noxius magis quàm utilis suturus esset; si in omnibus Ecclesiis invaluisset; existimassent enim Ethnici, Christianos idola potiùs mutasse, quàm reliquisse soc.

Adunque se'l Concilio d'Elvira su indotto a vietar le Immagini per ovviare ad inconvenienti particolari, segue primieramente che le Immagini vi erano innanzi la proibizion del Concilio: ed indi, che la proibizion dipoi satta, come ristretta a luogo, e circostanze di tempo particolari, non può sar documento per un divieto universale,

come malamente pretendono di dedurre i Settarj: nè per sondare quel franco proibitissimo del Sign. Falcone, s'egli avesse preteso di quì fondarlo.

Quel che del P. Alessandro non ci piaceva, era l'avere egli detto nel riferito luogo (a), parlando de' primi tre se- Natale Alescoli: Nullus aut certe admodum infre- fandrointorquens tunc erat in Ecclesia Sacrarum che Immagi-Imaginum usus: cioè a dire il vero, non ci piaceva quel nullus, tantoppiù ch'ei medesimo ivi stesso avea poco dianzi portati i Calici della Chiefa Romana, ove era dipinta la parabola del buon Pastore, de quali Tertulliano fa menzione; onde come poco appresso dir delle Immagini nullus usus? Nè potea certamente il dottissimo Autore ignorar le altre Îmmagini de' primi secoli da noi rapportate, avendone ei medesimo ragionato in più luoghi delle sue opere, c spe-

XVIII. Si disamina il sentimento del P.

[2] Natal. Alex. loc. cit.

e spezialmente a lungo ed egregiamente al secolo primo nella dissertazione che vi sa de Imaginibus (a). Adunque come dir nullus usus? che infrequens. tunc erat, questo si l'accordiamo, per le ragioni da noi addotte, c che troppo. tedioso qui sarebbe il ripetere: cheappunto è il parere del Pagi, col quale ha. poi anche il P.A lessandro inteso di uniformarsi, quando per essergli stata notata da'Censori della sua opera la proposizione: Tribus primis seculis nullus fuit usus Imaginum in Ecclesiis, aut admodum rarus, Egli nella nuova edizione (b) intende di sostenerla coll'autorità del Pagi, che non già nessuno, ma non così frequente, disse, ch'era stato l'uso delle Îmmagini nella Chiesa de. primi secoli, come dalle parole del Pa-

<sup>(</sup>a) Natal. Alex. hist. Eccles. secul. 8, dissert.6. de Imagin.

<sup>9 (</sup>b) Edit. Parisi. fol. ann. 1699. in schol. 11. ad

(129)

gi, che adduce il P. Alessandro, e che noi anche sopra portato abbiamo, chiaramente si vede. E così l'istesso P. Alesfandro dipoi nel secolo primo nella disfertazione delle Immagini non ha detto più nullus usus, ma infrequens admodum, che è assai diverso, e più vero. Sicchè potiam noi restar d'accordo con esso lui: anzichè pare di potere eziandio consentire, che'l Sig.Falcone, quando disse, ch'era ne' primi secoli proibitissimo il dipignere Iddio sotto specie di uomo, avesse Egli inteso delle Immagini di Dio come Dio, eche ignorandosi da lui la storia della dipintura asinina di Gesù Cristo, avessela applicata; quando ne favellava Timoteo, a Dio sotto la nozione di Dio, non a Gesù Cristo; ed in conseguenza la proibizion delle Immagini cascasse in sua oppinicne sopra quelle di Dio assolutamente inteso nella sua nozione, non sopra le Immagini di Gesà Cristo: che è minor ma-

(130)

le; perocchè allora, e lungo tempo anche dopo, se non su una tal proibizione d'Immagini nella Chiesa, almeno egli è certò, che non si erano ancora introdotte, come abbiam divisato.

A questo giudizio c'induce l'Immagine del Crocesisso, che si porta dall' Autor Greco della vita di S.Gennaro tradotta dal Sig. Falcone (a), aversi satto far S.Gennaro. Cosa veramente singolare in que' tempi, ne' quali simiglianti Immagini nella sacra storia non sogliono rinvenirsi. E'l nostro Autore dice nelle sue note (b), che tali Immagini non erano molto in uso a' Fedeli; perchè non volean sar comune in quella salutevole Immagine Nostro Signor Gesù Cristo a molti che erano crocesis i per malsattori; e per non essere rimprocciati, ch'Eglino adorassero ancora

un

<sup>(</sup>a) Falcone pag. 170.

<sup>(</sup>b) Falcone pag. 253.

un Idolo di morto per man di Boja?

Ma del Sig. Falcone neppur finifice di soddisfarci, quello che ivi soggiuna un altro gne, cioè che per un tal temuto rimina un altro proccio i Cristiani allora non adorasse intorno altro nemmeno la Croce, come poi secero nel quarto secolo. Ecco le sue parole: Croce.

Né la Croce sola per quest'istesso rispetto fu adorata come nel quarto secolo; ma era in gran riverenza tenuta, e pubblicata per l'insegna del nome Cristiano, sotto la qual bandiera militavano.

Se il nostro Autore ha quì voluto dir, che la Croce ne' primi tre secoli non su adorata come nel quarto, cioè con quella libertà e splendidezza, con cui su adorata nel quarto, quando satta autrice della vittoria del gran Costantino, su il suo Vessillo innalzato come insegna di salute e di gloria, sin tra l'arme di que' Romani, che l'avean prima con tante persecuzioni proccurato

Digitized by Google

(132)

di abbattere e annichilare, Egli ha detto assai bene. Ma se Egli ha voluto dire, che la Croce non fu adorata ne primi tre secoli, e ch'ella fu adorata solamente nel quarto, non avendo ne tre antecedenti esatto da' Fedeli, altro che un culto civile, cioè di riverenza e d'onore, come e' par, che dimostrino quelle parole: ma era in gran riverenza tenuta, e pubblicata per l'insegna del nome Cristiano, il Sig.Falcone ha sbagliato all'ingrosso. Imperciocchè la Croce fin dalla cuna di nostra Religione fu da' Fedeli non folo in riverenza tenuta, ma anche adorata per quel segno di salute e di nostra redenzione, qual ella è: nè vogliam noi ad un tale assunto altra prova, che'l testimonio de'nostri stessi Nemici. Veggiam Cecilio quelche ci rimproccia presso Minuzio: Ecce vobis minæ, supplicia, tormenta, etiam non ADORANDÆ, sed subeundæ CRUCES. Adunque già

(133)

già in quel tempo sapeano i nostri Nemici, che noi adoravamo le Croci: Qui bominem, dice parimente il Gentile, Summo Supplicio profacinore punitum & CRUCIS signa feralia eorum ceremonias fabulatur & c.ut id COLANT quod merentur. Ed appresso Tertulliano non ci chiamavano CRUCIS religiosos (a), & CRUCIS Antistites (b) e CRIST ICOLI e CRUCIARJ presso Origene (c)? la qual denominazione esser durata fino a tempi di Diocleziano e Massimiano, l'abbiam per relazione di Aldelmo (c): Temporibus Diocletia ni & Maximiani, dic'egli, olympiade LXVII. edictis crudelibus Catbolicæ fidei Cultores, quos CHRIST 1CO-LAS & CRUCICOLAS nuncupant, ad thurificandum Statuis Ethnitorum

(b) Ad Nation. lib.1.

(c) Origen. contra Celf. lib.2.

<sup>(</sup>a) Tertull. apolog. cap. 16. & 52.

<sup>(</sup>d) Aldbelm. de laudib. Virginit.

rum cogebantur. Etanto valse in oppinion de' Gentili un tal rimproccio a' Cristiani, che servissene appresso come di una grand'arma contro di noi l'Apostata Giuliano (a): At vos, dicea l'Empio, infelicissimi bomines, cum adorare & colere nolitis ancile, quod penes nos servatur æternæ Urbis certissimum pignus cælitus delapsum, & à magno Jove, aut Marte patre demissum, CRUCIS LIGNUM ADO-RAT IS, ejusque signa infronte formatis, & vestibulis ædium insculpitis? Egli è adunque chiarissimo per testimonianza de nostri stessi Nemici, che i Cristiani fino da' primi secoli non solamente in gran riverenza tenevan la Croce, ma adoravanla tanto, che il di lei culto fu lor rimprocciato a segno di nomarli Cruciarje Crucicoli. Sicchè il Sign. Falcone se ha inteso, che l'adorazion

(a) Apud. Cirill. Alex. lib. 6. contra Julian.

(135)

razion della Croce cominciasse solo nel quarto secolo, en e' precedenti susse sta solamente in gran riverenza tenuta da' Fedeli, come esprimon le sue parole, egli è un error marcio. Se ha poi voluto dire, che l'adorazione de' primi secoli non su così libera e magnifica, come ne susse libera e magnifica, come ne susse susse su l'adorazione de seso secondo.

I Settarj sono anche stati di una tal verità, dottissimo Amico, sì pienamente convinti, che lor malgrado avvegnachè siansi ostinati a contrastarci il culto alla Croce, han pur dovuto confessare l'uso antichissimo nella Chiesa. Così il confessano i Centuriatori Magdeburgesi (a): Crucis Imaginem, dicono Eglino, seu in locis publicorum congressum, seu domi privatim Christianos babuisse, in eodem libro, l'Apolegetico, indicare videtur Ter-

XX.
I Settarj
confessano
l'uso, negano il culto
alla Croce,
e s' impu-

(a) Centur.3. cap.6.

Tertullianus; ob boc enim, Ethnici Christianis; obijciehant, quòd Crucis religiosi essent. Così, giacchè abbiam sopra parlato di Servazio Galleo (a), vogliamo anche portarne la confessione di lui, dove Lattanzio (b) fa parola del segno della Santa Croce, che il Popol fedele da tutte le lingue e Tribu adunato dovea ricevere: Magnumque Populum, dice Lattanzio, ex omnibus linguis & Tribubus congregatum, sub alas suas esse venturum; Signumque illud maximum atque sublime frontibus suis suscepturum. Or diquestisacrosanti segni, dice il Galleo (c): Quæ quidem in primitiva Ecclesia usum Juum babuisse cognoscimus. Vengon dunque i nostri Nemicia confessarne l'antichissima usanza, non vogliono confessarne con noi anche l'antichissi-

mo

<sup>(</sup>a) Galleus in not. ad Lactunt. lib. 4.cap.26.

<sup>(</sup>b) Lastant. ibi.

<sup>(</sup>c) Gall. ibi .

(î37)

mo Culto. E che altro mai han voluto indicare que' nomi di CRUCIARII, CRUCIS Religiosi, e CRUCICOLI, che i Gentili ci davano, se non il Culto de' Cristiani alla Croce? E non è Culto alla Croce quello, che Giuliano ci rinfacciava CRUCIS lignum adoratis? E quel di Cecilio, non adoranda, sed subeunda CRUCES, non è egli Culto alla Croce? E non si dee intendere per Culto alla Croce quel medesimo di Cecilio, ut id colant quod merentur? cioè che appo noi erano in venerazione le Croci, nelle qualiavremmo meritato di essere conficcati.

Se tutte queste chiarissime espressioni dinotar vogliano l'uso sol delle Croci, enon già l'adorazione ed il Culto, il giudichi, chi ha fior di senno. Or comechè da'suddetti luoghi, e molto più dal concorde sentimento di tutti i Padri, e decreti de' primi ed ultimi generali, e particolari Concilii, addot-

si con larga manoda nostri Scrittori, sia già una tal verità a sazietà, e ad evidenza mostrata: noi non potiam temperarci di recar qui le dottrine di due eruditi nostri Avversarii su tal suggetto, affinche veggendosi, com eglino si contraddicano, si dibattino, e s'inviluppino in loro stessi, si possa poi sarragione su Irimanente de lor Seguaci, e delle stravolte oppinioni, che ad onta della Religione e del vero aman di sostenere.

Uno è (per non uscir dagli Autori, de quali abbiam savellato) il mentovato Galleo (a), il quale dopo aver consessato con le parole dianzi riserite, l'uso antichissimo del segno della Croce, ne impugna la virtue l'essicacia, come erronea dottrina, e lontana dal sentimento de Padri: Verum etiam, dice il Galleo, babere essicaciam pellendi Da-

(a) Gall.loco cit.

Dæmones (come i Cattolici insegnano) bonumque conferendi, ac confirmandi, à qua doctrina erronea Patres omnino fuere alieni. Or per mostrare, che questa non già erronea, o lontana, ma sia la propria genuina dottrina de' Padri, senza sar di loro un lungo Catalogo,in particolare su la forza di scacciare i Demonj, e di conferire del bene, basterebbe udire Origene, che visse nel terzo secolo (a). Quid timent Damones, dic'egli, quid tremunt? Sine dubio CRUCEM CHRISTI, in qua triumphati sunt; in qua exuti sunt principatus eorum & potestates. Timor ergo & tremor cadent super eos. cum signum in nobis viderint Crucis fideliter fixum, 5 magnitudinem brachii illius,quod Dominus expandit in Cruce; e'S.Paolino (b) benchè vivesse nel Nos quinto.

(a) Origen.bomil.6.in Exod.

<sup>(</sup>b) Paulin. in carm. 8. de natal. S. Felicis.

Nos Crucis invicta signum & confessio munit Armatique Deo mentem, non quarimus arma Corporis: & quanquam membris videamur inermes; Arma tamen gerimas; quibas & sub pace serena Contra incorporeos animis decernimus bostes.

Ma se si vuole un testimonio de primi tempi maggior di ogni eccezione, prendasi da un de' nostri Nemici, e che su di ogni Religion bessatore, l'empio Luciano (a), che sa rapporto di un tal Eucrate, che con un anello di ferro fatto di certa Croce, si susse reso ficuro contra gl'insulti de' cattivi Demonj. Che diquesto gran segno Gregorio di Neocesarea contra i Demoni servissesi, l'attesta S. Gregorio Nisseno (b) nella vita di lui. E S. Epifano (c) fcrive di un tal Gioseffo, che con questo segno, non ancor Cristiano, scacciato avesse i Demonj, e satto poi Cristiano, avesse tutti gl'incantesimi de'

(a) Lucian.in Philopseud.

(c) Epiphan.hares.30.

<sup>(</sup>b) Gregor. Nyssen.in vita S.Gregor. Neocef.

(141)

de Giudei coll'istesso segno distrutti. Dell'empio Giuliano, Teodoreto (a) racconta quel, che gli avvenne quando tratto dall'ambizion dell'Imperio, ando girando la Grecia per ritro. varvi degl'indovini, che gli scoprissero s'ei dovea giugnere alla dignità, alla quale aspirava. Si abbatte in uno, che gli promise d'indovinarlo, ed introdot. tolo in un Tempio d'Idoli, invocati i Demonj, mentre questi comparvero nella figura, che apparir sogliono, spaventato Giuliano, munissi col segno della Croce, e sparirono. Ei nondimeno si lasciò persuadere dal buon Ministro, che la fuga de Demonj non era stata cagionata dal terror di quel segno; onde incautamente sedotto, mentre per l'avidità di regnare si sommette a i Demonj, abbandona, ed è abbandonato da Dio. Di un tale avvenimento

vuo-

(a) Theodoret.bift.Ecclef.lib.3.cap.3.

(142)

vuole Horstio (a), che S. Bernardo avesse inteso nella sua prima pistola, ove scrivendo a Roberto suo Nipote, che avea lasciato l'ordin Cisterciese per pasfare a quel di Cluniaco, dice il Santo, che non avealo sedotto ambizione di onore come avvenne di Giuliano. Nec bonoris ambitio, sicut Julianum Apostatam. Maegli è soperchio andar ricordando e questi ed altri fatti, che narrano i Padri, in particolare Atanasio nella vita di Antonio il grande, S.Girolamo in quella di Paolo primo Eremita, e tanti e tanti altri che i nostri Scrittori, in particolare l'erudito Gretsero ne tre ampissimi tomi, ch'egli ha composti de Cruce, lungamente e con sincera fede rapportano: quando il Galleo non ha bisogno di andar molto lungi dal luogo, ove noi lo portammo, per ef-

<sup>(</sup>a) Horst.in notis ad opera D. Bernard.edit. Paris. P. Mabillon.

(1,43)

esserne convinto e confuso. Dopo le parole che si riferirono di Lattanzio (a) intorno al fegno della Croce, ch'ei chia. momaximum, atque sublime, veggiamo, e non vincresca, se Dio vi salvi, com'ei comincia il cap.27. (b) Nunc Satis est bujus potentiam, quantum valeat exponere. Quanto terrori sit Dæmonibus boc signum, sciet qui viderit & c. quatenus adjurati per Christum, de corporibus, quæ obsederint, fugiant. E questo è quel segno, che non ha efficacia di scacciare i Demonjsecondo la dottrina de Padri? Più, se i Gentili sagrificano a'loro dei, segue Lattanzio, Si affistat, al sagrificio, aliquis signatam frontem gerens, sacra nullo modo litant. Più, se alcun va a consultare l'oracolo, e vi assista un Crocesignato, nec responsa potest consultus red-

Lastant. Divin.Instit.lib.4.cap.26. Lastant.cap.27.ibi

(144)

redderevates . Più: Cum quidam Ministrorum nostrorum sacrificantibus Dominis assisterent, imposito frontibus signo, deos illorum fugaverunt. Può dir più Lattanzio per dimostrarci la virtù di scacciare i Demonj col segno della Santa Croce; s'ei dice, che già i nostri Ministri li discacciarono alla presenza de' loro Padroni, che sagrificavano? E sarà ella una tal dottrina erronea, ed aliena da' Padri, quando Lattanzio, cui serve di Comentatore il Galleo, ne fa testimonianza sì chiara? Non potendo adunque trovar quì futterfugio, se la prende il Galleo con Lattanzio medesimo: Uditelo: Respondeo Lactantium, plus quampar est, tribuere signo Crucis, quando dicit Dæmonibus illud esse terrori. Oh che bravo Correttor delle stampe, che bravo Maestro ha trovato Lattanzio! Testè diceva il Galleo, che lo scacciare i Demonj in virtù del segno della Santa

Croce, 'era dottrina aliena da' Padri: or che senza aver camminato di molto, poche righe dopo ritrova, che, un di essi, Lattanzio, ch'ei comenta, lo dice, vuol ch'egli parli allo sproposito, e soverchio attribuisca al segno della Croce plus quàm par est. E pure prima di Lattanzio, Origene da noi dianzi riferito ci avea questo terror de demonjattestato: e Lattanzio non l'ha mica detto per opinion sua, ma ne ha rapportati gli avvenimenti ed i fatti. Adunque converrà dire, non già che Lattanzio abbia dato soperchio al segno della Croce, ma che abbia mentito, narrando quel che non era vero. Tanto non osa il nostro Avversario onde per trarsi d'impaccio, si riduce già a confessare il terror de' demonj; ma vedete come: Non terrentur Crucis signo, sed Cruce ipsa, boc est morte Christi in Cruce perempti. Oh che escita galante, che ve ne pare? Lattanzio

(146)

zio non ha recati i successi della suga, e del terror de' demonj con la Croce e Morte di Cristo; ma, s'io non ho le traveggole, col folo segno della Santa Croce: nè ogni volta che avea a fugarsi un demonio, bisognava che andasse Cristo a morire, per opporgli la sua Morte e la Croce, ma bastava solo opporgliene il segno, come sempre co-Rumarono i Santi Padri, ed altri da noi riferiti. Che poi questo gran segno gli scacci in virtù della potenza di Cristo, della sua Croce, della sua Morte, chi è de' Cattolici, che il contrasti? E Galleo, sforzato già a contraddirsi, e dimentico di quel che poco prima avea detto, in fine già suo mal grado ci fa il favor di accordarcelo, dicendo, quod & nos concedimus. E noi pure così concediamo con esso lui.

Convinto l'uno, passiamo, se non vi è grave, all'altro degli Avversa(147)

rj. E questi Giacomo Ouzelo (a), Comentatore di Minuzio Felice. Al rimprovero, che presso Minuzio, ci faceano i Gentili, non ador anda sed subeundæ Cruces, risponde Ottavio per noi, Cruces nec colimus, nec optamus. Or quindi pretende Ouzelo inferire, che dunque nel tempo di Minuzio niun onore era alla Croce, ed alle Immagini attribuito; e che ciò si cavi eziandio da Tertulliano e Clemente l'Alessandrino: quando e per quanto di sopra abbiam detto, e per gli altri saldissimi fondamenti de' nostri Scrittori, si è reso pur troppo manisesto il contrario. Nè quì prendiam briga di rispondere a' luoghi de' Padri mal intesi dagli Avversarj, quando assai chiaramente l'han fatto i nostri Scrittori, in particolare il P. Alessandro nell'allegata Dissertazion delle Immagini. Per quanto a noi

(1) Ouzelus in Minuc.

(148)

si appartiene, non abbiam ved/ito presso Tertulliano, che ci chiamavano, Crucis Antistites, Crucis Religiosos? Non abbiam veduto presso Minuzio, che ci dicevano, non ador anda sed subeundæ Cruces, e che i Cristiani id colant, quod merentur? presso Origene non ci appellavano Cruciarii? E perchè un tal Culto, una tale Religion della Croce, si opponeva a noi in que' secoli, se niun Culto, niun onore era alla Croce, ed alle Immagini attribuito? Ma dirà Ouzelo, era questa, calunnia de Gentili, mentre da noi rispondevasi, Cruces nec colimus, nec optamus. Ad una tal replica si è già soddisfatto bastantemente da' nostri: e pur noi, avvegnache non facessimo altro, che Cambrem recoct am recoquere, come appo i Latini è in proverbio, tacer non vogliamo, che saldo è il sentimento de' Gentili nell'affermare il nostro Culto alla Croce; e saldo ancora

è il nostro a negarlo. Come ciò possa accordarsi, Voi caro Amico, non avrete, or che vi ho già indotto alla sofferenza, rincrescimento a vederlo; ed indi, se ci apponiamo al vero, il potrete voi giudicare.

Abbiam noi oltra le differenti dottrina Catspezie, delle quali non èquì il luogo tolica, intordi favellare, due sorte di adorazion ge- delle nerale e di Culto: Uno, che a dirittura e per se stesso immediatamente a Dio s'indirizza: l'altro, che non è per le ed immediato, ma si riferisce solo all'originale, com'è quello, con cui refpettivamente si onorano le Immagini di Dio e de Santi, e la Croce stessa, e che hanno la venerazione relativamente all'originale, non già alla figura, che rappresentalo. Così chiaramente decretò il Sacrosanto Concilio di Trento (a): Honorem qui Imaginibus exbibetur.

(a) Concil. Trid. sess. 25. de Cultu & invec. S.

Si spiega la Immagini.

betur, it a referri ad prototypa, quæ illæ repræsentant ut per Imagines quas osculamur, & coram quibus procumbimus, Christum adoremus, & San-Hos, quorum illæ similitudinem gerunt, veneremur. E questa è la dottrina cattolica fermata dall'universal sentimento de' Concili, e de' Padri, e di tutti i nostri Scrittori, come egregiamente halla sposta il degnissimo Vescovo di Meaux Mons. Bossuet (a) : di maniera che il Culto offervato da'Cristiani alla Croce, è diretto al Signore, che vi fu conficcato, come quel delle Immagini è diretto agli Originali che rappresentano; onde se o il segno della Croce, o il divin Volto dalle Immagini si cancelli, nulla più rimane nel legno o nella tela, che possa essere venerato da' Cristiani. Così chiaramente rispose l'Autor delle quistioni, che va **fotto** 

<sup>(</sup>a) Bossuet in Exposit. Doctrin. Cathol.cap.5.

sotto il nome di S. Atanagio, ad un certo Antioco, che per essere di un tal Culto instruito, avealo richiesto: Quomodo vos facitis Imagines & adoratis eas? Resp. Non sicut Deos, Imagines adoramus Nos fideles, absit sīcut Pagani: sed tantummodò affectum & charitatem animæ nostræ ad Cultum faciei Imaginis aptamus: unde & multoties vultu deleto sicut lignum purum atque commune, jam quod dudum fuerat imago, comburimus. Item Crucem pro Crucifixo in ea Christo adoramus, & amplectimur fideliter. Ecco come l'Autor di queste quistioni riferito nel Concilio Romano fotto Stefano IV. all'azione IV. de veneratione Sacrarum Imaginum appresso il chiarissimo Luca Holstenio (a), tutta la nostra dottrina e distinzione del Culto, che assai scioccamente da Ouzelo

<sup>(</sup>a) Holften.in collett. Rum.bipart.par. 1. pag. 16 2.

lo (a) vien chiamata inettissima, aper-

tamente ha spiegata.

Or questa doppia adorazione, Si spiega e queste due sorte di Culto, principale to degli Et-cioèe relativo, erano certamente incanici intorno paci a conoscere gli antichi Gentili, coagl' idoli. me quelli, che una volta che le loro Statue ed Immagini erano dedicate, e consacrate, le adoravan per Dei a dirittura, tenendole come tali; perocchè in esse credevano, dopo la dedicazione e consacrazione, di essersi la divinità introdotta ed incorporata. Così i nostri ce ne fan fede: Minuzio (b): Ecce, dic'egli, funditur, l'Idolo, fabrivatur, scalpitur: nondum Deus est. Ecce plumbatur, constituitur, erigieur: ne anche allora è divenuto Dio: nec adbuc Deus est. Ecce ornatur confecratur, oratur. Oh allora sì ch'ecco-

(12) Ouzel.ad Minuc. loco cit.

(b) Minuc.in Octav.

lo

lo fatto Dio! tune postremo Deus cst, cum bomo illum voluit & dedicavit. Tertulliano (a): Quantum autem de Simulachris ipsis, nibil aliud deprebendo, quàm materias sorores esse vasculorum, instrumentorumque communium, vel ex eisdem vasculis 🕱 instrumentis, quasi fatum consecratione mutantes & c.ed Arnobio(b): Non improba neque aspernabilis ratio, qua possit quivis tardus, necnon & prudentissimus credere, Deos relictis sedibus propriis, idest Cælo, non recusare, . nec fugere babitacula inireterrena; quinimmo jure dedicationis impulsos, Simulacbrorum coalescere junctioni. In gypso ergo mansitant atque in testulis dii vestri? Quinimmo testularum, & gypsi mentes, spiritus, atque anima dii sunt? Atque ut fieri augu-Riores

Tertull. Apolog.cap.12. Arnob.advers.Gentes lib.69

(154)

stiores vilissimæ res possint,concludi se patiuntur, & in sedis obscuræ coercitione latitare? Ergo illud a vobis parte in bac primum desideramus & postulamus audire; Invitine bec faciunt, i dest jure dedicationis attracti, Simulacbrorum ineunt mansiones? An proni, & faciles, nequeullis necessitatibus irrogatis? Da questi, ed altri somiglianti rimprocci de' Cristiani, confusi e convinti di loro stoltezza i Gentili, coloro, che ostentar volevano di essere i più saccenti, cercavano di schermirsi, col dir, ch'eglino non tenevano effettivamente per dei, le Statue, e le Immagini, ma reputavanle solamente per segni, e figure de' loro dei. Così dicea Celso presso Origene, così Luciano, e così vedesi presso Atenagora, e Arnobio. Ma egli era un beldire quelde' Pagani, che scusare o difender cercavano le lor follie. I nostri tolsero dal lor volto la maschera, e gli scoprirono per quelli ch'erano, adoratori, e di legni e di metallie di pietre: perciocchè il vero era (che che in iscusa de' loro errori, i Gentili mentissero)che i più rozzi teneano i Simulacri per numi, che avessero mutata la fostanza con quelle pietre; e i più eruditi, che dopo la consecrazion fusse scesa la divinità ad abitarvi. In satti Arnobio, che non era già della feccia del volgo, ma filosofo elegantissimo, confessa di se medesimo ciocche sentivane prima che divenisse Cristiano (a). Venerabar, o cæcitas! nuper simulachra modò ex fornacibus prompta,in incudibus deos, & exmalleis fabricatos elephantorum ossa & c. tanquam inesset vis præsens, adulabar, affabar, ණ beneficia poscebam ඡ c.ජ eos ipsos divos, quos esse mibi persuaseram, afficiebam contumeliis gravibus, cum

(a) Arnob.advers.Gentes lib.1.

(156)

eos esse credcham ligna, lapides, atque ossa, aut in ejusmodi rerum babitare materia. E così Quintiliano (a), ch'efser dovea bene inteso de lor misteri, parlando de' tempjed altre opere sacre degli Etnici, ci attesta: Hæc priusquam dedicationis accipiant summam religionem, opera sunt tantum:. dedicatio est illa, quæ deum inducit, quæ søde destinata locat. Ella era dunque la dedicazione, che presso i Pagani inducea la divinità, e fissava ed inehiodava un dio in quella Statua; dapoiche con le lor cerimonie l'avevano. dedicata. Perciò appresso Livio (b) si querelavan gli Ambraciesi, di M.Fulvio Consolo, che avesse portati via i lor Simulacri: Simulachra deum, deos ino ipsos convulsos, exsedibus suis. ablatos esse, parietes postesque nudatos

<sup>(</sup>a) Quintil.declam.312.

<sup>(</sup>b) Liv.lib.z.cap.1.

(157)

tos. Quos adorent, ad quos precentur Es supplicent, Ambracensibus non superesse. Si dolevano gl'infelici, che portati via i lor Simulacri, non aveano più dii da pregare. E Stilpone Filososo presso Laerzio (a), su mandato in esilio, perchè avea negato esser dio la Minerva di Fidia.

Questo era il Culto e l'adorazione usata dagli antichi Gentili, che altro Culto relativo e direttivo affatto ignoravano. I Cristiani all'opposto non così veneravano le Immagini e la Croce, nè così le venerano, che credano di essere in quelle ed in questa, parte alcuna di divinità incorporata, come il Sacrosanto Concilio di Trento (b) dichiara: Non quò de credatur inesse aliqua in iis divinitas, vel virtus, propter quam sint colenda, vel quò da la iis

(a) Laert.lib.2.8.11.

<sup>(.</sup>b.) Concil Trident . Sefs. 25;

iis sit aliquid petendum, vel quòd fiducia in imagini bus sit figenda; veluti olim fiebat a Gentibus, quæ in idolis Spem Suam collocabant: Sed quoniam bonos, qui eis exhibetur, refertur ad prototypa, quæ illæ repræsentant & c.E quindi veggasi con quanta ragione i nostri Avversari c'infamano da idolatri, confondendo assai scioccamente il nostro Culto coll'Etnico, dal quale è tanto discorde. E quindi si può eziandio agevolmente comprendere, che Minuzio non potea consentire il nostro Culto alla Croce, nella maniera che l'usavano e l'intendevano gli Etnici; onde disse meritamente Cruces nec colimus: perciocchè se avesse affermato Cruces colimus, avrebbon subito argomentato i Gentili, che Noi adoravamo quel legno, e che quel legno fusse da Noi tenuto per Dio giusta la loro stolta credenza, che già nomavaci Crucicoli, e Cruciarii. Oltrachè dir volle

anche Minuzio, che Noi non adoravamo, nè bramavamo le Croci passive, e quelle che per loro misfatti si meritano i Malfattori; mentre era in oppinion de' Gentili, che col nostro Culto alla Croce, Noi venerallimo e l'infame supplicio, e l'orrendo patibolo: che però a nostro dispregio ci appellavano Cruciarii. Sicchè a fin di rimovere per ogni verso da noi, sospetto e denominazione sì rea, Minuzio ebbe a dire Cruces nec colimus; non adorando Noi ne la Croce come patibolo de' Malfattori, nè la Croce come s'ella contenesse in se divinità alcuna, giusta il Culto pagano; ma adoriam nella Croce il Signor nostro, che vi fu conficcato, come S.Ambrogio al nostro proposito egregiamente avvertisce (a): Invenit ergo (Hedena) titulum: Regem ador avit; non lignum utique; quiabic gentilis est er-

(a) S. Ambros.in Orat.de Obitu Theodosii.

ror, & vanitas impiorum: sed adoravit illum, qui pependit in ligno, scriptus in titulo. Non adorò Elena il legno della Croce, quando trovollo, perchè in esso alcuna divinità, come ne' Simulacri pagani, collocata credesse; ma adorò il Re, che su crocesisso in quel legno, e per quel legno, troseo glorioso di nostra redenzione, liberò l'uman genere dalla servitù del demonio, e dal baratro dell'Inserno.

Adunque ei riman chiaro e fermo, che fin dal principio della nascente Chiesa su dato il Culto alla Croce, ed in conseguenza saldo è il sentimento de Gentili nell'assermarlo. Ma egli non su quel Culto che da Gentili veniva inteso, e perciò saldo era ancora il sentimento de Cristiani a negarlo, come Noi ci obbligammo, gentilissimo Amico, di dimostrarvi; e Voi giudicherete, se abbiamo, la presa obbligazion soddissatta.

Ma

(121)

Ma egli è ben da stupire in veggendo quanto si avanzi l'empio ardimento di Ouzelo, dacchè vuol, che alla Croce non folamente nè l'adorazione, nè il Culto, ma niun onore prestar si debba: quando gl'Iconomaci stessi, che già secoli sono, secer la guerra alle Immagini, non ardirono negar l'adorazione alla Croce, come Anastagio bibliotecario (a) ce ne fa fede. Ed oltra l'essere ella statagià stabilita nel secondo general Concilio Niceno, e nell'ultimo Sacrosanto di Trento, può vedersi l'onore, che le han dato gl'Împeradori, dopo quello che resele il gran Costantino, di cui non v'ha ospite nelle Ecclesiastiche storie, che lo possa ignorare. Teodosio (b) chiamolla Santa, Giustiniano (c) Sacrosanta, onoranda, adoranda. Coll'innalzamen-

(2) Anastas. in Prasat.ad Sept. Synod.

(c) In Nov.5.cap.1.& Nov.123.cap.32.

to

<sup>(</sup>b) L.18.lib. 18.tit. 8.de Julais in Cod Theodof

(162)

to di essa ordino il medesimo Teodosio (a), di purgarsi i luoghi profani e consagrarsi a Dio. Ed in contrasegno di riverenza, ed'onore fu proibito di mettersi la Croce ne' luoghi publici o privati destinati per gli Spettacoli (b), o di dipignersi e scolpirsi nelle scloi, e ne marmi situati per terra, ove si potesse calpestare, o sputarvi sopra(c), come abbiamo anche su riferito; in maniera che l'Imperador Tiberio, avendo nel palazzo veduto scolpita in terra una Croce, comando, che si alzasse, di cendo, come Paolo Diacono (d) ci nar ra: Cruce Dominifrontem & pectu munire debemus, & Nos eam pedis bus terimus? Per tacer di tanti altrido cumenti di venerazione alla-San-

<sup>(</sup>a) L.ult.tit.de Pagan. Cod. Theodof. & nov. 5. cap. 1. & 67. cap. 1. & 131. cap. 7.

<sup>(</sup>b) L.26.C.de Episc.

<sup>(</sup>c) Lunic.tit.1.Cod.lib.1.

<sup>(</sup>d) Paul.Diac.lib.18.

Santa Croce, che presso i nostri Scrittori ampiamente si veggono. E questo è il non essersi portato, o'l non doversi portare alla Croce verun onore, come Ouzelo empiamente pretende. Ma vediamo ilfavor, che le fa, e tratteniamo di ridere, se si può. Possumus quidem ejus memoriam babere,quemadmodum aliarum rerum, v.g. Amici defuncti, vel absentis babemus: Nequaquam verò ullo eam prosequi bonore. Oh che bella memoria che debbe aversene! Onor non già, dice l'empio: una memoria come di un morto o di un assente Amico se ne può avere. Vediam di grazia, se questa è la memoria; che se ne avea all'età di Tertulliano (a). Ad omnem progressum, dic'egli, atque promotum, ad omnem aditum & exitum, ad vestitum & calceatum, ad lavacra, ad mensas, ad

(a) Tertull.de Corona Milit.cap.22.

(164)

lumina, ad cubilia, ad sedilia, quacunque nos conversatio exercet, frontem Crucis signaculo terimus: Vediam nell'età di S.Cirillo Vescovo Gerosolimitano (a): In fronte, ei testifica, confidenter signaculum Crucis, imprimatur, & in aliis omnibus Crux fiat. In panibus comedendis, & in poculis bibendis & in egressu, ante somnum recubendo,& surgendo,eundo,& quiescendo. Che amico avventurato di Ouzelo, sarebbe colui, del quale, Egli e caminando e posando, ed uscendo, ed entrando, al dormire, al destarsi, alla mensa, al bere, a i lumi, al vestire, ed in tutte in fine le sue bisogne, ne avesse una così non interrotta memoria!

Or sì che potiam comprendere; se siano da compatirsi, come freddi e compassionevoli gli argomenti del chiarissimo Leone Allacci per l'adorazion

(a) Cirill. Hyerofol.cathechef. 13.

zion delle Immagini, come Ouzelo taciuto il nome di quelchiarissimo Autore in questo istesso luogo, ove noi l'abbiam rapportato, non ha avuto rofsor di scrivere. Ovvero freddissimi, e lagrimevoli sieno anzi gli empi sentimenti di Ouzelo, e con esso lui di tutte l'erranti schiere de' suoi Compagni: dacchè in proposito delle Immagini non fanno altro, che rinovare gli antichi errori degl'Iconomachi, che in tan. ti Concilj, e generali, e particulari ha tante volte condennati la Chiesa . Onde crediamo di poter dir con ragione e ad Ouzelo, ed a chi che sia, che o l'uso, o il Culto antichissimo delle Sacre Immagini ci contrasti quel, che già disse Eutimio Vescovo di Sardica a Leone Armeno Imperadore(a): Audias Imperatoram, ex quo tempore Christus in terram descendit, usque ad bunc

(a) Preso il Surio tom.2.3.ap.

diemper octigentos annos & amplius, in Ecclesiis quæ ubiq; Gentium sunt; Christus ipse depingitur, & in Imaginibus adoratur. Et quisnam tam arrogans est, qui audeat tot annorum traditionem à Sanctis Apostolis & Martyribus ac piis Patribus profe-Et am dissolvere, vel paululum movere? Se non se egli susse di quella inselice condizione, di cui essere stati tutti gl'Iconoclasti, prova il dottissimo Bellarmine (a), cioè o Giudei, o Maomettani, o Maghi, o Eretici manifesti, in guisa che coloro, che di presente le Immagini impugnar vogliono, altri Avi, ed altri maggiori, che gli Empi, non possono certamente vantare.

XXIII. Conchiudesi ne.

Ma dove, carissimo Amico, la la differtazio- calunnia del Culto asinino ci ha trasportati? Una Sacrilega Immagine in-

ventata

<sup>(</sup>a) Bellarm.tom.1.lib.2.de reliqu.& Immagini Santfor.cap.6.

(167)

ventata da un infame Giudeo in obbrobrio del nostro Dio, ha fatto, che delle Sacre Immagini, che in onor di Dio e de' Santi si formano da'Cristiani, si facesse da Noi parola. Le autorità de' Scrittori, che è convenuto disaminare, ci hanno tratto fuor di cammino; E come dal luogo di Minuzio che si è veduto, ove opponeano i Gentili, che non avessimo: nullas aras, Templa nulla nota Simulachra, han preteso altri inferire, che non solamente le Immagini, ma neppur le Chiese avessero i Cristiani in que tempi, e infra gli altri Gisberto Cupero, ben lungi di cedere alle ragioni saldissime de' nostri Scrittori, che le han provate fino da' primitempi Apostolici, nella seconda fua pistola a Paolo Voezio, che abbiam riferita di sopra, dice che, se nel terzo secolo i Christiani avesser le Chiese, la lite è ancor sotto il Giudicei Noi ci sentiremmo

(168)

tiremmo stuzzicati a farlo ricredere. chiaramente mostrando, esser la lite non più sotto il Giudice, ma a favor nostro già terminata, se troppo suori di strada il nostro vagamento non ci portasse. Sicchè per ritornare onde eravamo partiti, crediam, di avere fatta chiara a baftanza la Calunnia del Culto asinino imputato da' Gentili agli antichi Cristiani, per la storia, che ne rapportano i Padri, dal Sig. Falcone non creduta, perchè non letta: e di avere anche mostrato quello, che il Preside Timoteo intendeva, in parlando a S. Gennaro della dipintura del nostro Dio, la quale perche il Sign. Falcone non prese a verso, si scusa in parte l'ardir, ch'egli ebbe in asserire la proibizion delle Immagini de' primi tempi: come può scusarsi eziandio quel, che ha detto dell'antica adorazion della Croce, egli intese non già negarla (169)

ne primi secoli, ma dir solamente, ch'ella non fu così libera e manifesta, come si refe ne susseguenti. E se la bisogna è andata soperchio a lungo, esenoi l'abbiam trattata non con quella saviezza, che ricercava la dignità di le, e la profonda erudizione di voi, ella è colpa di voi medelimo, che il comand daste. Il piacer d'ubbidirvi ci ha fact to dimenticar di noi steffi è e del aulle. possiam giudicare massimamente in fuggetti facri, che fembrano effer lonrani dall'applicazione di huomo di spada come soglion chiamarci. Questi studj perdusono, cotanto posittevoli e vaghi, che a me sembra lodar debbansi in ognun Uom, che le prattica: siasi qualsivoglia la sua professione. Adunque, savjssimo Amico, in quello che abbiamo avuto l'onor di scrivervi, non vi dispiaccia, se non la materia degna della vostra somma dottrina,

(170) trina, gradire almeno l'attenzione degna del comando, che c'imponeste, degna dell'osservanza, che vi professa il vostro.

Altomonte 14. Luglio 1714.

Die je flow: 1717

Dies et est fund Ost. leligi

Derriker: borens Miller

Jenes finnis. Sinch

Visa & a get gund day

MAG 2015581

Divotifs. ed obligatifs. Serv. ed Amico. Giacomo Antonio del Monaco.





