Glas Lasel Collen Emp Ocla Compositions

LI Elis

# TRIONFI

DELLA CHIESA;

VNIVERSALE MONARCHIA.

DISCORSO DEL REV. 16.021

DON GIOVANNI GERMANO.

COMOCCASione de Regij Funerali della gloriosa memoria

DIFILIPPO IV.

RE' DELLE SPAGNE.

DEDICATO

Alla Cattolica Real Maestà

D I

CARLO SECONDO-

IN NAPOLI.

Appresso il Castaldo, M.DC.LXXIV.

Con licenza de Superiori.

# SIGNORE-



V costume de gli Antichi,secodo riferisce Vegetio, di raccogliere in volumi delle buon' Arti le regole, e di portarle in dono à i Regnanti, & è cosa non men generale trà gli Autori de' nostri tempi di dedi-

rarancora à i medesimi le nouelle compositioni. Di quelli sù il motiuo; perche non è conueneuole, che'l gran Principe, il quale è l'occhio de'Regni, il Padre de' popoli, il Pastor delle genti, la
scorta delle nationi, ed il primo trà gli huomini,
sia nell'auuedutezza ad alcun'altro, inferiore, e nel
saper, secondo. Di questi'l disegno suol'essere, acciò
gli onorati loro sudori siano dalla Potenza protetti. Io nè per l'vn, nè per l'altro vengo à riporre
dauante à i piedi Reali di V. M. il mio presente discorso; perche, tenendo V. M. nella Real sua Cor-

a 2

te tanti lumi di Sapienza, riscontro di quali gli astri medesimi si nascondono temerità sarebbe, se pretendesse la Lucciola, verm'errate notturno, far pompa della sua luce, che non risplende, se non co fugaci, ed incerti baleni: e farei torto alla Potenza, se protettione ambissi, quando l'opera per la forma non è di tanto risguardo. Il fine dunque, ch'à portar come in voto alla M.V. queste vergate carte mi spinge, altro non è, se non per mostrar'à V.M. primieramente vn picciolo, ma forte argomento della mia non men douuta, che feruente fedeltà, in diuerse occasioni con intenso affetto manifestata; ed in oltresperche si discorre in questi fogli DE'TRIONFI DELLA CHIESA, di cui V.M. è il più diuoto Campione, e'l più poderoso propugnacolo, anzi quel gra Monarca, sotto il cui vasto Imperio, per gratia dell'Altissimo, quasi'ntiera la Cristianità stà soggetta doue incotaminata la Religion fiorisce. Trattasi pariméte DELL'V-NIVERSALE MONARCHIA, che (piacendo al Rè del Cielo, ch'ella vn giorno coll'esterminio de gli auuersarij dell' euagelica verità fondata si veda in terra) nella grá CASA AVSTRIACA si spera hauer da succedere, à cui s'habbia quel detto del Profeta comodamente ad applicare, Deus ab Austro venier, Sactus de Mote Phara, cioè, che cotro gli empj nemici verră di Dio le fulminăti saette dall'Austro dell'Austriaca Religione . e'I Santo vendicator de gli oltraggi diuini dal Monte Faran del-

della Cattolica sourana grandezza, dal che per coleguenza ne deriue, che V.M. quanto è Cattolica per l'integrità della Fede, e per la generalità de' Regni, doue cattolicaméte impera, altrettanto sia cattolica,od in se stella, ò ne suoi posteri, per l'vniuersale dilatatione dell'imperial suo dominio soura i Regni de miscredenti. A' V. M. conniene d'impresa tanto sublime il glorioso vanto; perche, tenendo V. M. per ereditaria diuotione intronizato nell'anima l'augustissimo Sagrameto, ch'è IL CI-BO DE' GRĂNDI, E L'ARMATVRA DE' FORTI, egli sarà l'impenetrabile vsbergo da coprire il Regio petto di V.M. e portando scolpita nel cuore la serenissima Reina del Cielo, senza macchia d'original peccatoCONCETTA che có teneri sguardi l'anime à lei diuote rimira, e DI-FENDE CHI LA DIFENDE, ella sarà l'adamantino scudo di V.M.da rintuzzar l'arme nemiche, e per lei piouerano soura la M.V. serenissimi nembi di celesti splendori, e, CONFORTATA V.M. DAL BRACCIO DIVINO, imbrandirà l'auuenturosa spada per trapassar le viscere della barbara infedeltà. Per queste dunque, e per altre simiglianti ragioni, non ad altri è douuto, ch'alla M.V.di materie così grandi il discorso. Finalmente, l'origine del mio scriuere su l'occaso di quel sourano, e luminoso Pianeta, che nella ssera de' Regnati primo Gioue risplendeua, alla cui gloriosa Potenza, continuata in V.M. si steseintorno gem-

gemmato baldacchino tutto intiero il Firmamento, e colla fiaccola in mano gli seruì di paggio il Sole. Nell'ombre, dico, de' maestosi funerali del gran FILIPPO fù concepito il pensiere: allo scintillar di tante stelle quante facelle consumandosi lagrimauano, fù delineato, ed organizato il concetto. Deue nascer dunque al giorno col crescer dell'aurea luce della fronte Reale di V.M.già trascendente il duodecimo giro, e,se sù padre di questo parto il dolore,se per latte beuè il pianto, hora è tempo, che'l fermi'n piede, è che regga i suoi passi per le publiche vie del mondo l'allegrezza; e'l contento vedendo in V.M.e rinato, & adulto il suo gran Padre, e già regnante in CARLO FI-LIPPO. Strana cofa à gli occhi Reali di V.M. si presenta, vna d'vmiltà profondissima bassezza,ed vn volo,il più fublime,che fia , di generofa Fedeltà. Quella, qual terra immobile, nel centro mi ferma, questa, riuolto in fiamma, sino alle stelle mi sospinge. Coll'vna i marmi angolari del gran Castello Austriaco baciando, coll'altra e nel Zodiaco il Lione, e nel firmamento l'Aquila raggiugnendo, profondamente l'inchino. Resti seruita V.M. con quei splendori serenissimi, che son propri de' Iguardi Austriaci, rimirar della mia penna il tributo, sì, perche l'animo sarebbe d'aggiungere alla Cattolica Monarchia di V.M.mille Mondi,sì,perche'l raggio folare non fol toccando la terra non a contamina: ma di vataggio colla potentissim' attiattiuità del suo rilampeggiante calore e le smalta il manto d'odoriferi siori, e le ngombra il seno d'inesauste miniere. E qui con ogni prosonda vmiltà dauante à i piedi Reali della Cattolica M.V.mè con tutti i miei pensieri consacro. Napoli, nel di festiuo, e selice del comple assos di V. M. 6. di Nouembre del 1673. I

D.V.C.R.M.

Vmilissimo Vassallo. D.Gio:Germano.

Accom



### Accommode

### Pranuncium.

# Vox Dilecti.

| Cant. 4.        | Veni AVSTER. Semen benedictorum                                                                                                              |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 16.<br>Isa. 65. | Domini .                                                                                                                                     |
| 23.<br>44.3.    | Effundam spiritum meum super semen                                                                                                           |
| 44.3.           | tuum, & benedictionem meam super stir-                                                                                                       |
| 49.26.          | pem tuam. Cibabo hostes tuos carnibus<br>suis, quasi mustosanguine suo ine-<br>briabuntur.                                                   |
| 41.2.<br>43.4.  | Gentes, & Reges obtinebis. Ex quo enim<br>honorabilis factus es in oculis meis, &<br>gloriosus,ego dilexi te. Noli timere.<br>Ego tecum sum. |





# BENIGNISSIMO LETTORE.

A tenerezza vniuersale per la gran perdita, che fatta habbiamo col passaggio à miglior vita della gloriosa memoria di FILIPPO QVAR-TO, nostro natural Signore, o amato Monarca, fù casione, che nè Cigno, nè Sirena ritrouata si fusse, che con flebili accenti disfogato non hauesse il cordoglio. Ingenuamente confesso il vero, ch'ancor'io, non potendomi contenere, beuei souente le proprie lagrime. Al-Phora per mio sollieuo riuolger cominciai nella mente rileuate speranze di future Palme, e Trionfise mi diedi à comporre il presente discorso. Indiauuedendomisch'era parto immaturo, anzi notturno disconcio de' primieri feruori, stano in forse di lasciarlo così nelle tenebre in abandono trà le fascie delle prime pagine inuolto, dentro l'ignobil culla d'un rozzo originale. con tutto ciò, da persone sospinto, si di senno, come di qualità riguardeuoli, m'indussi à darlo alle stampe. Quando , appena ottenute le necessarie licenze,non sò da chi, nè di che modo,col medesimo originale mi fù sottratto, nè per gran diligenza, si fusse vsata, fù mai possibile rinuenirlo. Perdute le speranze cominciaua già perdersi la memoria, & ecco alla fine dopò gran tempo fu restituito in poter del M.R. P.Francesco Guarini della Compagnia di Giesù,ritrouandomi da lunga, e penosa conualescenza trauagliato. Per tanto ad esortation de medesimi, per quel, potrebbe auuenire,mi son contentato di nuouo, dargli licen-

licenza di presentarsi à gli occhi del mondo nella stessa infantiase nuditàscon che nacque, supponendo, che voi, come non men prudente, che benigno, considerando gli vmani accidenti, compatirete sì la tardanza, com'anco il suo balbettare: tanto più, se vi renderete consapenole, che l'animo mio non sù mai ne d'ambitiosamente la verità vestire, ne di vendere à sensati vana pompa di siori. Se dunque in lui cosa di vostro compiacimento ritronarete, datene lode al Dator d'ogni bene, se cosa, che men vi sodisfaccia, condonatela in risguardo dell'innocenza del desio.

Et agginngo, che, quantunque nuoua protesta necessaria non sia, per essermi per tutto bastenolmente spiegato, unlladimeno similmente qui mi dichiaro, che quanto à i futuri contingenti, de quali ne chiarezza di Scrittura, ne determinatione di Fede si troua, non pretendo rescir da i termini d'una ragioneuvle opinione,ouero coghettura e quato à i vaticini, che nell'ultimo luogo si raccolgono, già colla dottrina dell'-Angeliev S.Tömaso, e d'altri Autori ciò, ch'io ne senta, ini si vede. Molti, secondo il mio giuditio, son'apocrifics à queische manifestamente non son talisaltro assenso non presto, se non quello, che trà i limiti dell'omana credulità và compreso, e quello appunto, che meritan gli Autorisch'istoricamente gli riferisconorte in tutto alla censura, & al dettame della Sãta Cattolica, & Apostolica Romana Chiesa, nostra commune Madre, e Maestra, umilissimamente mi sottopongo. N.S.vi conseruiIN Congrégatione habita totam Eminentilsimo Domino Cardinali Caracciolo Archiepiscopo Neapolitano sub die at. Iunij 1669. suit dictum, quod R. P. D. Bonifacius Themignus Congregationis Olimetana reuident, & in scriptis resert eidem Congregationi.

Meseliuz Talpa Vic. Gen. Franciscus Guarinus Soc. Iesu Dep.

# Eminentissime, & Renerendissime Domine.

Ibrum à R.D. Ioanne Germano compositum, cui titulus. Trionsi della Chiesa, e la sperata Vniver-sale Monarchia perlegi. Vidi opus elaboratum, continens eruditionem moralem, necnon philosophicam. Et cum nihil in eo, quod orthodoxa Fidei, aut bonis moribus aduetsetur, repererim, posse typis mandari existimo. Aduerto tamen vas cum Authore, ea, qua ipse ominatur nostro Regi Hilpaniatum de sutra. Vniuersi Monarchia, esse concinuata ex mera consedura, & ex vera beneuolentia ergà tatum Principem, ideòq; præter humanam, nullam sacere sidem. Neap. die 29. Iulij 1669.

E.V.

Humillimus ac Deuinetissimus Seruus D.Bonifacius Themignus Abb.Olinet. Consultor S. Inquis. Exam. Synod. & Deputatus.

IN Congregatione habita coram Eminentissimo, & Reuerendissimo Domino Cardinali Caracciolo Archiepisc. Neapolitano habita sub die 30. Augusti 1669. suit dictum quod præsens opus Imprimatur.

Mesellus Talpa Vic.Gen.

Franciscus Guarinus Soc. les. Deput.

b a EC-

### ECCELLENTISSIMO SIGNORE.

Auendosi da dar alle stampe yn libro, il cui titolo è. Li Trionsi della Chiesa, e la sperata. Vniuersale Monarchia, Discorso del R.D Gio:Germano, si supplica V. E. restar seruita ordinar, che sia riuisto, & impresso, e s'haurà à gratia di V.E.

Reuerendus Pater Carolus Florillus videat, & in scriptis reservat.

Galeota Reg. Carrillo Reg. Capibl. Reg. Ortiz Cortez Reg.

Provisium per S. E. Neap. die 12. Augusti 1669.

Lombardus.

EXCELLENTISSIME DOMINE.

Pus hoc inscriptum, Trionsi della Chiesa, &c. à R.D. Ioanne Germano eruditè elucubratum, Catholicæ Orbis Monarchiæ, Christiano voique gentium, Austriacoque terrarum voique paribus auspicijs circumfuso regimine, germano clauium, sceptrique scircumfuso regimine, germano clauium, sceptrique scepticum præsagium optabilius nimio præserens, publicis optabili euentu typis efferendum reor. Datum in Collegio S. Francisci Xauerij die 20. Maij 1670.

Carolus Florillus Soc. Iefu. Visa retroscripta relatione . Imprimatur. Verum in publicatione scruetur Regia Pragm.

Galeota R. Carrillo R. Capibl.R. Ortiz Cortez R. Valeró R. Prouisum per S.E. Neap. die 3. Iunij 1670.

Lombardus.

IN-

Delle materie, ch'in questo Discorso si toccano, secondo l'ordine delle parti, e de' Capitoli.

## ROEMI

Escrittione del Trionfo della Chiesa. 1. Ragioni, perche la Chiesa militante trionfi ancora in terra. 3. Potenza. della Fede. 12. la Chiesa trionfo di tutti i suoi persetutori.14. Trionfo ne' suoi difensori.17. Morte,e virtù del Cattolico Monarca D.FILIPPO IV.20. Presaggi felici del Catpolico Re D.CARLO 11.29. Partitione del discorso.

# PARTE PRIMA.

DEL MONDO.

Che cosa sia il Mondo .!

E l'Vniuersità delle cose create. 31. magistero . 33. perfettissimo . 35. ammirabile. 39. descrittion dell'huamo .. 51. è opera ammi... rahile della diuina onnipotenza. 59. fatto per gloria di Dio. 60.0 per vso,e stanza dell'huomo.63. l'huomo d'creato solament per Dio . 66.

Di che figure sia il Mondo.

Se vi sia Cielo empireo. 69. di che figura sia l'empireo. 71. quame Sugrande l'empireo.72. che cofa l'empireo dentro di se contenga.73.

### INDICE

CA P. TII.

.e.,

1

ijyy Lus

10:0

:32

D.

. 2(2)

.53

10

(); ();

23

120

.

 $\mathbf{t}_n$ 

Sel Mondo possa esser maggiore, ò minere, è più, ò meno persetto.

Se possa mutar luogo. 79. se l'mondo sia avimato. 80. se vi siano più mondi.83. se vi possano esser più mondi.86.

### C A P. IV.

Se questo Mondo hebbe principio.

- Se'l mondo tad da fixive. 9 1. quanto tempo bà, ch'é facto il mondo. 9 quanto tempo bà ch'é facto il mondo. 9 quanto conghetture, & opinio-ni. 100.

# PARTE SECONDA

# DELLA CHIESA.

### C A P. I.

### Che cosa sia la Chiesa.

### C A P. II.

Se la Santa Chiesa Romana riportato habbia trionfo di tutti i falsi dogmi de suoi persidi nemici.

Plfone d'Ezechiele della Città di Giorufalemme mon s'aimerita d'altro, che della mistica Gierufalemme, ch'è la Santa Chiefa Romana. 127. hà quattro lati, e frontiere, ouero faceiate, che son le quattro mate-

### IN D. F. C.E.

materie principali, circà le quali co' suoi nemici contrasta. 129. hà trè porte per ciascun de lati i de son Le prepositioni principali delle materie. 131. si ontiera prima verso O riente.

Porta Lofeph. Che Dio vi Ganel Mondo. 134.

Porca Beniamin. Che Dio fia vino. 165.

Parta Dan Che Dio sin primo principio, & vitimo fine, Cosernatore, e Gouernador dell' V minerso. 274. frontiera verso Occidente.

Form Gad. Che Giesh Crifto fia l'aspettato Messa. 195.

Porte Aferache Gresi Cristo fin vero Dio. 226. contro gli E-brei. 227. contro Pagni. 236.

Porta Nephudi. Che Giesà Crifto N.S. fia Redeutor del Mö-do, moreo nella Croce per la faluse del genere lumano. 243. frontiera verfo il Meridiano.

Porta Simeon. Che sia necessaria la Religione. 249. Porta Issacar. Ch' vua sola sia la vera Religione. 262.

Porta Zabulon. Che l'unica, e vera Religione sia la Religion Cristiana. 270. quante santi di renelationi vi siano. 172. per excitar ad atti di sede, per ributtur le sentationi di Fede, e per tirar gl'insedeli alla Fede, che cosa sur si deddia. 280. penche Giesà N. S. instituì l'Augustissimo Sagramento dell'Eucaristia. 285. errori de gli Atcisti, de Macchianellisti de Geneti. 289. errori de gli Ebrei, e del loro Talmud. 288. errori di Macmetto, e del sno Alcorano. 289. frontiera verso Settentrione.

Porta Ruben.Ch' una fia la mera Chiefu. 295.

Porta Leni. Chela Santa Chiesa Romana fia la Maure, e la

Maestra di tutte le Chiese del Mondo. 3 25.

### C A P. YII.

Seprima di finire il Mondo trionfara la Santa Chiefa.

Romana di tutti i popoli della terrase farà
per tutto il mondo dilatata.

Motivi da negarfi: 344. motivi d'affermarfi. Congruenze. 345... Ragioni: 356. Simboli: 371. Scritture. 384... Risposte à i luoghi contrarij. 417...

# IN DICE

### C A P. IV.

Se la dilatatione della Santa Romana Chiesa per tutte le parti del Mondo, e'l suo general trionso contro ogni sorte d'insedeltà sarà per seguire dopò la morte dell'Anticristo.

Come, e done nascerà l'Anticristo; il nome d'Anticristo non è proprio, ma commune. 419. che cosa farà. 420. si sospetta, che l suo proprio nome sia Cristus Iesuah, ch' è l'istesso, che Iesus Christus. 421. quanto tempo regnarà, e come muorirà. 423. dopò la sua morte triofarà la Santa Chiesa per tutte le parti del mondo. 424. quanto tempo durarà il mondo dopò la morte dell'Anticristo varie opinioni. 425.

### C A P. V.

Se prima della venuta dell'Anticristo la Santa Chiesa Romana sarà per riportar glorioso trionso de' presenti Eretici, e Maomettani, & anco d'altri infedeli.

Par, che debbia negarsi. 438. è verisimil, che sì. 439. si conghettura per via di sedici argomenti. 440.

### C A P. VI.

Supposto, che la Santa Chiesa Romana prima della venutadell'Anticristo sia per riportar segnalato, e glorioso trionso de gli Eretici, e Maometrani, & altri insedeli.

Quando questo sarà? Non si può determinar tempo.478. l'opinioni de gli Astrologi in questo particolar son vane. 479. non si può questo raccogliere da i numeri perfettì, è climaterici.493. à che sine Dio tanto sopporta i Maomettani.495. i numeri non son operatiui: ma misteriosi. il numero duodenario è perfettissimo. 496. il quadrato del duodenario è più perfetto, e più il cubo. si conghettura, che nel cubo del duodenario sarà la persetta dilatatione della Chiesa. \$13.

73

### I IN DICE.

### PARTE TERZA

### DEL MONARCA

### C A P. I.

### Che cosa sia il Monarca.

E' un Principe sourano. 5 18. il cui gouerno dalla colpa derina... 527. con tutto ciò dalla natura depende, e da Dio. 535. quante sonditioni si ricercano per esser la guerra giusta. 549. il gouerno Monarchico è frà tutti il migliore. 552.

### C A P. II.

### Quali sian l'opere grandi, e gloriose del Monarca.

Il vero Principe, ò Monarca tien sempre viua nella memoria la brenità della vita de' Regnanti. 565. procura di sempre ananzarsi nell'altissima cognition di Dio.571. si mostra sempre amante della. bella verità, e della vaga fedelta. 576. legge souente con grande application d'animo la Sagrata Scrittura. 581. difende, e promuone con tutto lo sforzo della sua potenza la Cattolica Religione. 586. discaccia quant'è possibile da suoi stati ogni sorte d'infedeltà . 593. si porta benignissimo co gl'infedeli venuti alla Fede, e co' fedeli da gl'infedeli perseguitati. 600. si congiunge pronto à i Prelati nella grand'opera delle sante Missioni. 607. si rende viuo esemplare del santo timor di Dio. 617. procura sempre di maggiormente amar Dio, e di farlo sempre maggiormenre da suoi vassalli amare. 620. non pretende dal suo gouerno, se non la propria salute, e'l vero bene de suoi vassalli. 623.ricerca diligentissimamente tutti i possibili mezzi per arriuare al preteso fine di felicemente gouernare. 627. ricerca diligentissimamente persone habili, e degne per commetter loro de suoi stati il gouerno, e gastiga seueramente quei, che non bene l'visicio loro amminifrano.63 2.no s'immerge in fludy alieni.63 4. procura esser più amato, che temuto. 637. non ride. 649. non dorme. 652. non teme. 654. no s'adira.662.parla poco, e cose grandi . 669. non riuela i suoi segreti. 671. studioso della continenza, e sobrietà. 673. non è auido di doni. 677. fà gran conto d'effer grato. 681. è idea della modestia. 695. non

# I N D I C E.

ammette in se stesso ciò ch' in altri gastiga.704.

### C A P, III.

Se sia possibile, che tutto il Mondo sia gouernato da vn solo Principe.

Ragioni affirmatine.705. ragioni contrarie.709. conclusione.719.

# C A P. IV.

Se la Santa Chiesa Cattolica per ripottar de'Maomettani, & Eretici, & altri infedeli glorioso trionso habbia neces-sità dell'aiuto di qualche poderoso Monarca.

La diuina prouidenza in che atti consista.720. se può restar senza il preteso sine.721. la Chiesa non tien necessità di tale aiuto. 722. è probabile, che Dio le sia per dar tale aiuto.727.

# C A P. F.

Supposto, che la Santa Chiesa Romana, qualche giorno, des Maomettani, & Eretici per mezzo d'alcun Principes Cattolico hauesse da riportar glorioso trionso, chi de presenti Prencipi sembrarebbe più disposto à tanta impresa?

L'opinioni de gli Astrologi son contrarie. 729. argomenti à fauor del Rè Cattolico. 730. grandezza del suo dominio. 735. entrate della Spagna. 739. protettione, che Dio tiene insino ad oggi circa il Principe successore della Monarchia. 740. purità di Religione. 742. Ordini di Caualieri militanti. 743. espulsioni varie de Mori. 744. deuotione de Serenissimi Austriaci verso la Santissima Vergine. 746. verso il Santissimo Sagramento dell'Altare. 748. Monarchia vninersale come s'intenda. 757.

### C A P. VI.

Se vi siano vaticinij, che le cose, da noi probabilmente.

asserite, ci consermino.

Vaticinij mal'intesi. 762. dottrina dell' Angelico, e d'altri Autori,

Digitized by Google cir-

# INDIC E.

unca la materia della Profetia.764. Profetie di donne son sospette. 772.ne'Vaticiny vi possono succedere molti inganni. 773. Oracoli Sihillini ozgi van mescolati con versi d'altri . 774. si conghettura per via de Vaticiny, e de gli Oracoli Sibillini, che la duration del mondo non sia per andar molto à lungo. 775. che sian per succeder guerre, e mortalità. 776. che saran guerre trà Cattolici, Maomettani, & Eretici. 779. che nel tempo di tali querre sia per venire un Re de Romanius babbia da effere Monarca visinerfale. 785. che finite queste guerre, e fondata l' Vninersale Monarchia colla liberatione di Gierusalemme, sia per seguir tempo tranquillo, & una amplificatione, & un trionfo segnalato della Santa Romana Chiefa... 792.che l'uniuersale Monarchia, se verrà, non escluda il consortio d'altri Re.796.che, se le sopradette cose vervanno, verran prima della venusa dell'Anticrifto. 801. che l'uniscerfale Monarchia, se verrà, sia per durar molto tempo respetti uanzenze. 807. direbbono alcuni, che l'universale Monarchia, se verrà, sia per succedere in\_ persona del Re Cristianissimo. 814. altri in persona d'un'ottimo, Cattolico Principe Settentrionale. 83 1. s'accofta grandemente al vero, che sia per succedere in persona del Rè Cattolico. 832. che se le sopradette cose verranno-quando il loro principio non fosse occultamete venuto, poco sarderà per venire. 850. Dio ci annisa de furmi sueceffi.85 1.

Conditioni del Monasterio delle trentatre Monache Romite della

Venerabile Madre Orfola Benincasa.856.

Vaticinio attribuito à S. Vincenzo Ferrerio, De Leone Hispano. 858. Apostrofe al Santissimo Sagramento dell' Altare per la Real Maestà Cattolica di CARLO SECONDO. 862.

L'Indice delle 'cose più notabili, e gli errori della Stampa, che deuonsi preuedere, si portaran nel fine.



# Clangor.

### In Finem.

Ier. 12.29 Terra, terra, terra, audi sermonem Domini.

Dent. 15. Non obdurabis cor tuum.

Cant. 4.4. Turris Dauid ædificata est cum propugnaculis,
mille clypei pendent ex ea, omnis arm 1-

3.7.8. tura fortium. Sexaginta fortes ambiunt ex fortissimis Israel, omnes tenentes gladios, ad bella doctissimi.

Ezech. TRIVMPHABVNT de te. sordida, nobilis, grandis interitu.

Is. 8. 9. Congregamini populise vinciminis confortaminis.

nise vinciminis accingite vos , e vinciminis minis inite confiliumse dissipabitur loquimini verbumse non fiet.

Psal 46-3 Terribilis. Rex magnus. Auditam faciet gloriă Vocis sue , & terrorem brachy sui ostendet in comminatione furoris. In flamma ignis deuorantis.

Iere.23. Turbo Deminica indignationis egredietur, G 19. tempestas erumpens super caput Impiorum veniet. 1.1 CF

TIPER

ME?

0 E

Ma Car

ELLIZE!

102 E

10 ma, ve

igno Sto

# 1 120t3

地面

degli (par aprilai e

stille iscli

igi di lei

indenoie

Abyche fea kin quant into; che

# T R I O N F I DELLA CHIESA

E LA SPERATA

VNIVERSALE MONARCHIA:

**ジ**ながたがたがな

# PROEMIO:

SSISA in Carro d'oro, tempestato di lucidissime gemme, con triplicato diadema sù la fronte, spiegando al vento l'aurato crine, calzata di biaca Luna, vestita d'ardente Sole, alla

destra del suo dilerto Sposo, vibrando lampi di gioria, per gli ampi spani di questo mondo passegi pur trionfante la santa Chiesa Romana. Stringa Giesà colla destra, cella colla sinistra la trionfale Croce; vada egli spangendo colla sinistra scetti, corone, ce imperiali Allori; tenga ella colla destra il volume delle sacrosante Scritture, il calice, e le chiani. Egli di lei nel bel sembiante amorossismi vosga gli sgivardi, elsa di lui nel dosce viso strina pascendo le desiose pupille, feriscansi con gli occhi Sposo Sposa scambienolmete i cuori. Lento per maestà da quattro occhiuti animali cammia i tiruto il Carto, che portandosi sempre ananti i

Ā

湖湖

. 7

£.

à.

18:

•11

.

Bi h

1.

1

2.

non mai si rittolga all'indierro: catenato la preceda miseramente lagrimando con cento capi l'Ateilmo: gemano fotto al pelo delle poderole sue ruote prostrati, frantise pesti gl'idoli, e l'eresie. Con alti, e chiarissimi carmi risuonino le Trombe, che Habae. cantino per lui le profetiche parole: 1pse de Regibus triumphabit, & Tyranni ridiculi eius erunt, & Sap. 4. 2. intonino per lei della Sapienza i concenti: In perpetuum coronata triumphat, coinquinatorum certaminum pramium vincens. La seguano giubilanti tutti i Patriarchi, e Profeti: le faccian corona in alto, mouendo coll'ale i Zefiri, farfalle amátisi serafini, l'adorino deuoti tutti i popoli della terra. S'affacci dal balcon della gloria per vaghegiarla il Paradifo, e dall'altifsimo suo Trono la stia con dolce affetto mirando l'augustissima Trinità. Serenisimo rida il Cielo, stupefatto l'ammiri il sirmamento; d'ogni tenebroso manto sgombra l'aria la vezzeggi, & emola de celesti zastiri si rincrespi l'onda marina per allegrezza sorridendo. La terra esalt amore, baciando le sue piante, godendo di vedersi vergata dal riuolgimento delle sue ruote. Verdegiando ringiouenilcano & i monti, e le campagne; e di gigli, rose, e viole per tutto vagamente le colline, e le pianure s'inghirlandino, & à gli applausi della terra, & à i sonori canti del Cielo rimbobino con chiarissimo Eco le cupe Valli, gli antri oscuri, le discoscese Pendici. Nè vi sia chi temerario la granfesta perturbi, con dire, non doner la santa Chiesa, nè trionfar in terra, doue sempre stà militando, nè trionfar nel Carro assisa congiunta ad altri: mà sola; per esser queste de gli antichi trionfi le consuctudini, e le leggi; perche le

leggi humane, doue i diuini onori si dispensano, ri-

ueren-

terenti si ricirano. Spolo, e Sposa non son cose dihinte, egli è capo, & ella è corpo, & han communi k grandezze, & i trionfi della Spola son per gratia dello Sposo. Ella, che dalle carni divine del leo Spolo prende alimento, tutta in lui si trasfor-1 ma, & egli in lei respira, e con esso lei si medema: Qai manducat meam carnem,& bibit meum sanguinë so: 6. 57? is me manet, & ego in illo. Vespasiano, e Tito della distrutta Gierosolima pur giuntamente trionfarono dopò trecento venti trionfi antecedenti, ne quali non più d'va solo trionfar su veduto, e su spettacolo, quanto nuouo, altretanto vago, e giocondo: Vespassans, & Tisus Imperatores (dice Oro- Oros. lib) tio) magnificum agentes de Indais triumphum, V rbem 7.642. 9. ingressi sunt, pulchrum, & ignotum cuntiis mortalibus,inter trecentos viginti triumphos, qui à conditione Vrbis, Ufque ad id tempus atti erant, boc spettaculum fait. E Christo N.S. entrando trionfante nel Cielo portò seco nel trionfo il buon Ladrone: Neme regum (diffe s. Agostino ) aliquando passus est Latro- S. Ang. nem beminem, aut quemquamalium einschem natura ser. 130. conservam secum assumens, ità in Cinitatem introduce- de tes. G re:sed Christus bot fecit; qui mortis; & Diaboli victor; & sacratissimam ingrediens patriam, secum Latronem introduxis, non conculcans Paradifum istius pietatit opere: sed honorans, non confundens Latronis ingressus sed illustrans. Come dunque nella terra, infieme non douerà con Christo gir trionsando la santa-Chiesa, mentre con lui trionfando entrò nel Cielo il Ladrone? mà che dico? non è vero, che sa Gionani vide, nell'Apocalisse al quarto, la Chieá militante in Ciclo, e nel capitolo 21. la Chiesa nionfante in terra? Qua igitur noua buius commu- Alcas.in tetienis, & viciffundinis ratio (dice il P.Alcasario) Apoc. c.

Ut Christus qui in Calo gloriosssim è crimphat, & bear tipcă ipfo falicissime degentes, conspicianter in cerris; Ecclesia autem viatorum, qua intervisadouc militat, andeatur in Calo? Non per altro,fe non perchelas Chiela militante, militando, trionfan : la trionfan te, trionfando, guerreggia: sutte della trionfante le palme riconoscono dalla militante l'origine, e tutt te della militante le vittorie son dal Cielo dispensace da Christo, Ve significares, quia egregia, & admirande facinora Christus in terris operatur è Cule. Trionfatà dunque la santa Chiefa Romana. compitamente dopo'l di del Giudicio con sempiterno, e gloriossssimo trionfo nel gran Campidoglio del Cielo: mà, con remporali trionfi, trionfa. ancora in terra,e, dimorando nella terra, follevata da Cristo colla virtù nel Cielo, in va medemo tepo milita generola in terraje trionfa folicuata in. Cielo: milita solleuata in Cielo, e trionfa gloriosamente in terra. Oltre di ciòsil trionfo su conceslo à chiunque, vittoriolo alla Città facea nitorno Beier. ex (come dille da Cicerone Losenzo) Trimphasse-Cisc. 10.7. deunsibus ad Vrbem sum victoria concedebasur. Sarà wiringh, dunque alla santa Chiela, si nel ritorno alla celese patria solennissimo concesso il trionfo per la vittoria già riportata di tutto intiero l'Vninerfo, com'anco nel ritorno alla patria serrena, ch'è Roma a dou'ogni giorno con parriculari conquitti ritorna. Fù concesso ancora il trionso à quei, ch'in vna battaglia cinque mila de nemici mandarono à Val. Ma fil di spada: Lege canum est (dice Valerio) ne rai nim. lib. triumphus cancederesur, nifi quinque millia hoftium 2. cap. 8. una acie cacidisses, denesi dunque alla santa Chiesa non vaoima innumerabili trionfi; quantunque in terra flia militando; perche popolise nationiva

di con-

doncismo all'infodeltà diffruggendo, & anniua, doli alla fede. Fù concello parimente il trionfo à quei, che dell'Imperie diletarono i confini ; onde perciò sa negato à Quinto Fuluio dopò d'hauer mequifiata l'ancichiffima Città di Capua, & à Publie Scipione dispò d'hauer nicuperato la Spagnas perche non per hauer ricuperato quel, che prima era dell'Imperio anà per hauer guadegnato, quel, che prima dell'Imperio non era, doucuali il trionto (come afferma Valerio, e Linio) Pro aneto lm- Val.ibid.
perio, non progrecaparanis, que prins erant Ramani lib. 26-en-Imperontriamphus concedebases. Deuest dunque al- 18. la santa Chiesa pur'in terra il tuonso; perche tutto gierno và per l'Vniuerlo auoui facendo-& ampi conquisti. All'hora più ragioneuole è il trionfo, quide più ghoriole è la visseria, & all'hora più, gloriole è la victoria, quando più difficile è l'imprefa: Non the gloriefa velloria (dice s. Ambrolio). S. Ambr. niffnerint laborissa terramina; trionti dunque con lib.de ofregione pur'in terra la santa Chiefa Romana, mé-ficue tame, e sì diuette gloriolisme vinorie và tipercando quantese quali per propagar la fede difficilistime imprese tenta, e termina con sudori, e cen fatiche. E quali fatiche ella non dura, quai Indori ella non versa, quale sangue ella non sparge, nel contender co gl'infedeli, ciechi nell'intelleno-permerfi nella volontà duri di cuore barbari dicolume? nel varcar mari, pullar tempelle, lupeter menti,penetrar boschi,incontrar fiere, patir figelipppolar careeriaineer formenti, iprezzar limbre: In debores Grernman, in vigiliës multis, in 4.Cor. 11. fame, & firi, in icianije multis in frigore, & muditate? La più difficile impresa, e la prù sublimese glorio-. la vittoria è quella che l'hoomo di se medemo cipor-

leg.

l.e.

porta; perch'effendo l'anima libera, & essedo delle proprie pallioni la volontà signora, può di loro, quantunque ribellanti, ottener compita la palmas quindi quanto vitupereuole è stimato, che l'huomo al senso soggiaccia, rendendos ligio del suo seruo, tanto è lodeuole riportar del senso la vittoria, calpeffando il proprio tiranno: Quoniam libera: Plat. de est anima, & domina passionum (disse Platone) inde Vincere se ipsum omnium victoriarum prima, & optima est: vinci autem à se ipso turpissimum est, & pessimum: mà la santa Chiela Romana tien per legge inuiolabile l'amar Dio sopra ogni cola, e'i profsimo per Dio, dalla qual sourana legge tutto il resto depende del disprezzo d'ogni bene, ch'al bene eterno non conduca, e di tener fortemente ristretto, e conculçato il senso, ch'è quant'ella protessa, e quanto à tutti và predicando. Ella stima disauuenturate miserie le signorie, vilissimo fango le ricchezze, stomacosa putredine i diletti, delitie le mortificationi, ricreationi le vigilie, conuiti l'astinenze, grandezze l'vmiliationi, honori li disprezzi. spalli le fatiche, refrigerio li tormenti, tesori la pouertà, pompe la nudità, gratie l'afflittioni, respiro l'agonie, vita la morte: Verètua pro Chrifto, & cum Christo pugna est, in qua, nec vulneratus, nec prostratus, nec conculcatus fraudaberis à victoria, và dicen-S. Ambr. do s. Ambroggio, e con lui la santa Chiesa; dunque, mentre da lei queste difficilissime tenzoni s'intraprendono, queste gloriosissime vittorie si ri-portano, gloriosissimi à lei pur in terra li trionsi, e le corone si concedano. Quella è gloriosa vittoria, degnissima di gran trionfo, che non tanto colla Aça. lib. virtù del braccio, quanto col vigor della mente fi bifter. 5. conquista, come Agaçocle dicena: New reer corpe-

ris viribus, quam vello indicio, & pronida cogisacione posse bostes peruinci: mile victorie di santa Chiesa. elleno d'ammiratione son degnissime, atteso non. per acutezza di brando, nè per durezza di Testudine,nè per fulmini di tonance bronzo:mà per sola prudenza, e retto guditio, con semplicissime parole, colla nuda verità, colla sola confidenza in Dio si tentano, e s'ottengono: Hi in carribas, & hi in equis; Ps. 19. 8. ms autem in nomine Dei nostri innocabimus Glorio-, fiffima vittoria, degnissima di gran trionfo, è da Siluio stimata quella, che senza struggimento di En. Sil. nemici s'ottiene: Longè maior sernasi, quam casi ho- lib. 1. co. minis est gloria. E così parimente il grande Alfon. Panorm. so Rè d'Aragona l'intese : Ob bostes seruatos rectius, lib.i. de quam essos triumphandum esse dicens. Dunque à Alf. reb. scorno de' Maomettani, e di tutti gli altri infedeli, alla santa Chiefa Romana deuesi gloriosissimo ancora in terra il trionfo, mentre al dolce giogo di Cristo tanti popoli sotropone senza spargimento del langue di quelli, conservandoli in vita, e spargendo di proprij sudori, e del proprio sangue vasti rini, e torrenti, spendendo de' proprij suoi figli liberalissimamente la vita, per procurar de suoi nemici la liberrà dall'eterna morte, e l'asseguiméto dell'eterna vita. Gloriossima vittoria, degnisfima di gran trionfo, è stimata quella, che con pochissimi guerrieri di gran numero di nemici si guadagnascome disse Laertio In belle non tam multitu- Laert. 1 do militum, quam pugnantium virtus parit victoria. 6.6.1. Adunque le vittorie di santa Chiesa son sopre modogloriose,mentre con pochistimi guentieri và sempre di tanti disfrenati popoli superando la barbarie, costringendoli à dar nelle catehe di Gie-

sù con yna nuova libera e giocondistima pecessità

le ma-

le mani, le piante, e'Icolio, come predisse il Profera: Gladij ancipites in manibus corum ad faciendam windictam in nationibus, increpationes in populis, ad alligandos Reges corum in compedibus, & nobiles corn in manicis ferreis. O con quanto pochi apoko ici, combattenti foggiogo la santa Chiefa, Pronincie, Regni, & Imperij! Vn folo s. Pietro nella prime fua predica nel di di Pentecoste, assalta le di però, couerti trè mita de gli Ebrei, e nel Tempio, dopò d'hauer dato al poucro storpiato la sanità, due altri mila riduste à Crifto. Alcuni pochi sedeli da. Cipro, e da Cireme ridissero alla fede un gran mu-Aft. 11, mero di persone : Multusque mumeras credentinu. connersus eft ad Dominum. Due foli, Paulo, e Barna-. ba nella Sinagoga entrando in Iconio la durezza. superarono d'vna gran moltinadine di Greci-e di Alt. 14. Giudei: Itant crederes Indaerum, & Gracorum copiasa multitudo: ma già che di Paulo si sa mexione. Va folo Paulo, diremo ancora, fit domator d'va mondo, dotror di tutte le genti, profligator di tutti gli; erroristionfator di tutta l'empietà della terrat one de, di lui ragionando, dice al medefimo Dio la sane: ta Chiefa Romana : Devis, qui vaiavifam mundum Conu. S. Pauli Apostoli pradicatione docuistis Paulo solo pura Paul 25. che gareggi nel titoli con Critto; perchesse Caisto. N. S. è il Salvator diaute le genti; Pauto è il dotlanuar. tot di cutto il mondo, Qui uninersum mundă Pauli-Apoftoli pradicatione doenift. Egli folo in tanca ftima; & in ral concerto appresso gl'istossi infedeli fit. riceutro, elie su proposta frà quelli come importante, e difficilitina quillione, chi fuse maggior, Cornel. à digradezza Paulo, d Platone. Egli à guisa d'vri ale Lap. pra- tro Moise trasse dall'Egitto de gli errovi la cieca! Gentilità. Riccuè la legge, non actoina : mà nel:

Cielo

Cielo per predicarla à mortali, e su creduto de molti, quantunque scioccamente, non esser trom; ba dello Spirito Santo: ma l'istesso Spirito Santo-Eglisolo fù sole, fù pelago, sù abisso chiaro, puro, e profondo di scienza, di santità: 1pse Crisost. lo Calam solem babens instituzipse mare sap entia puris-mil. 4. de simum, & sapientissimum, disse Crisostomo. Egli troba, egli tuono dell'Euangelio, rugito del gran-Lione di Giuda, fiume della cristiana eloquenza, Quem quotiescunque lege (dice Girolamo) videer ApudCor mihi non verba: sed audire tonitrua. Egli maestro di nel.l.c. s. Pietro, e dottor de gli Apostoli, com'egli stesso afferma: Cum venisset Cephas Antiochiamin faciem Gal. 1. ei restiti, benche non da superiore, nè da pari:ma da inferiore, e con ogni douuta riverenza fatto l'hauesse. Egli solo, anche dopò la morte, nudrì nella sapienza coll'Epistole sue vn CrisoRomo, couerti vn'Agostino, insegnò vn s. Tomaso d'Aquinose'l portò finalmente all'inesausto fonte dell'increata sapiéza. Egli solo à molte pationi sù il primoche l'Euangelio predicasse: Portani Enangelin Rom. 15. non vbi nominatus est Christus,ne super alienum fundamentum adificarem. Egli solo da Gierusalemme. all'Illirico riempì tutto il paele dell'euangelica. verità, e per lo spatio di mendi trent'anni, benche pouero, & abietto, artefice, accomodator di pelli. coll'armi della diuina parola ottenne la vittoria,s de'Romani, e de' Persi, e de' Parthi, e de' Medi, de Scitise de gli Etiopise de Sarmatise de Saraceni, e di tutto il genere humano, come afferma Crilostomo : Homo ignobilis, abiectus, & circumfora- Ap. Cor neus, qui artem exercebat in pellibus, in tantum virtu- nel.l.e. te progressus est, ut vix triginta annorum spatio Romanos, & Persas, & Parthos, & Medes, & Indos, & Scysbas,

cis .

ttorum .

Scythas, & Ethyopas, & Sauromatos, & Saratenos, & omne prorsus humanum genus sub ingum mitteret veritatis. Egli solo coll'Epistole sue ne gli andati, e ne' tempi presenti spauenta in modo gli Eretici, che molti di questi, dalla forza de' potentissimi argomenti atterriti, van cercando effugij, e rifugij, altri negandole in tutto, altri ammettendone alcunegaltri al lor senso duramente distorcendole: ma vn s. Domenico, Fondator dell'Ordine de' Predicatori, tanto con quelle preualse, che non solo tutte intieramente à memoria le tenena: ma di più, come raro, & efficace ftrumento di fruttuofishme prediche, ordinò à suoi Religiosi, che seco ciascun le portasse, colle quali eglino con tanto spirito predicarono, che fecero d'Eretici, e di peccatori mirabilissime conuersioni. Ma per far passaggio da Beier, v.d. gli antichi à tempi à noi più vicini . Vn solo Greris in lo- gentio Arcivescouo Teferense nell'Etiopia confutò colla sua dottrina, e colle sue orationi, e mira-Et Sur.in coli tanti Ebrei, ch'in vn giorno tirò alla fede, & vitis Sãal santo battesimo due milionise cinquecento mila di quelli. Vn solo Aniano facendo coll'orationi sue dalla Città d'Alessandria infino à Babilonia volar per l'aria come augello, nauigar per terra, qual gonfia naue, vn gran monte, conuerti col Rè tutto il popolo di Babilonia, doue à Giesù, & alla Beatissima Vergine molte Basiliche s'edificarono. Vn solo Asterio colle sue preghiere tirò allafede tutte le genti di Cesarea di Filippo nelle foci del Giordano, che per molti secoli erano state dal Demonio deluse. Vn solo Columbano riducendo col soffio in minutissimi pezzi vn gran vaso di legno, doue gl'idolatri Sueui all'Idolo Vadano, da moltigiudicato Mercurio, superstitiosamente sa-

Digitized by Google

grifica-

grificavanos ridusse quei popoli tutti del battesimo al sacrosanto lauacro. Vn solo Popponesessendo Chierico, ridusse colla sua generosa fede à sprezzar gl'idoli il Rè Araldo co tutti i Dani suoi vassalli. Vn solo Coprespassando illeso trà le fiamme, tidusse vn gran popolo à discacciar il Mago, che li teneua incantati, & à riceuer la santa fede crissiana Vn solo Vescouo nella Persia potè coll'orationi far, che'l Rè Cabade s'impadronisse d'vn Castello pieno di tesori, custodito da Demonij, che non haucan potuto esser discacciati,nè da Maghi, nè da Giudeisonde il Rè diede licenza à tutti suoi popoli d'abbracciar la santa fede. Vn solo Cri-Riano nell'Oriente nella Città di Baldaco mouendo coll'imperio della sua fede il Monte Taurisio, trasse all'euangelica osseruanza vna gran moltitudine di Maomettani. Vn solo Gregorio nell'Armenia, cauato fuori dalla fossa, doue sungo tempo yin uo sepolto era stato, converti à Crifto il Rè Tiridate con tutti i suoi Prencipi, che con lui per divina vendetta erano stati mutati in porci, e ridusse all'enangelica luce tutti i popoli di quei Regni. Vn solo Cufara vinse, e ridusse al battesimo il Ré, e'l Regno de' Bulgari; & vn solo Metodio ridusse al fonte del sato battesimo Boriuorio Rè de' Boemi colla Regina Ludmilla, e gran moltitudine di vassalli dell'vno, e dell'altro sesso. Vn solo Arciuescono inviato da Basilio, Imperadore dell'Oriente, à i Barbari Ruteni, ridusse il Rèdi quelli con. jutti i suoi vassalli à professar la cattolica sede. Vn solo Patricio conuerti à Cristo tutta la grand'Isola dell'Ibernia , & vn solo Malachia la riformò , e la ridusse alla cattolica osseruanza. Vna sola Donna schiaua colla santa sua vita, e colla confidenza in Dio

in Dio ridusse ancora à Giesù la Regina, & indi il Rè, con tutto il Regno de gl'Iberi, che sono vngran popolo della Spagna: ma,per non andar tanto à lungo, dirò solo, ch'vn solo Francesco Sauerio miracolo della gratia, portento della carità, gigate della fede, colosso dello zelo della salute dell'anime, varca monti, nauiga Oceanì, supera palaghi, sprezza tempeste, gira Mondi; entra ne'più nascosti Regni, non mai visti dal nostro Cielo, distaccati,per così dire, dal mondo stesso, e conuerte, e battezza di propria mano Rè, Regine, Imperadori, Isole, Provincie, Nationi, e Monarchie, e tanto vittorioso contro del Gentilesmo diuenta, che merita per singolar privilegio, d'Apostolo dell'Indie, il gloriosissimo nome: se dunque tanto più glorioso deuesi à vincitori il trionfo quanto più segnalata è la vittoria, e questa tanto è maggiore, quanto maggiore è la moltitudine delle genti superate, e minore il numero de' combattenti, che le vincono, chi presumerà di contradire, che si debbia ancora in terra gloriosissimo alla santa Romana Chiesa il trionfo, mentre con tanto pochi: ma valorofi Euangelici combattenti, di tanti Monarchi, e Monarchie riportò, e và riportando alla giornata mirabilissima la vittoria? ella colla potenza della fede s'apre in Moisè nel mezzo dell'onde la strada, in Giosuè ferma il Sole, in Giuditta vecide Oloferne, in Dauide atterra Golia ne'trè faciulli vince le fiame, in Asa manda à fil di spada vn milione d'armati nemici, in Eleazaro sprezza i tormenti; in Paulo toglie la vista al Mago, in Odulfo libera. da Demonij la Frisia, in Norberto precipita nell'inferno il Demonio, in Papa Leone Quartolibera i Sassonj, e Longobardi da portentoso incendios

dio, in Stefano Papa, e Martire fà con yn terremo-. to cader per terra la statua di Marte, e traballar tutto il Tempio, in Gregorio Armeno spianta inriua all'Eufrate da fondamenti il Tempio d'Ercole; in Martina Vergine, e Martire hor fà tremar la terra, e rouinar de gl'idoli i Tempij, hor cader. fulmini dal Cielo, e ridurre in cenere i Simulacri; In Satiro fà con un soffio volar come fronda la. statua dell'idolo, e, caduta in terra, farsi in pezzi, in Sinfronio tà collo sguardo sudar la statua di Marte, e liquefarsi come cera, e diuentar un pugno di fango, nel Martire Felice, sputando contro la statua di bronzo di Serapide, & indi contro quella. di Diana, e di Mercurio, le fà cader precipitole à terra. In Maurilio Vescouo d'Auserra sà coll'oratione scender fuoco dal Cielo, e ridurre in cenere i tempij, e le statue de gl'idoli, & vscir dalle statue, bruciate i Demonij lasciando vn puzzolente fetore, in Faustino, & Giouita, fà, che l'idolo d'Apolloscircondato di raggi d'oros diuenti affumigato, e nero, e bruttissimo come il Demonio, & i raggi come carbonise finalmente cader'in terrase risoluersi in vn poco di cenere, in Giacomo Tribuno amplifica la famiglia, e la rende à Saracini, & à Persi formidabile, ne' popoli di Borgogna senz'altro Duce, nè Caualiere taglia à pezzi diece mila der gli Vnni, in Auxuto Rè de gl'Indi Greci riporta, vittoria di Domno Rè de gl'Indi Giudei, & in altri Cattolici personaggi marauiglie senza fine, che per annouerarle gli anni stessi non son bastanti. Se tanto dunque della Cattolica Romana Chiesa è potentissima la fede, come non dourà ella trionfar, anco in terra, con gloriosissimo trionfo? Ma da questi ad altri trionsi passar volessimo, contro

1:4

de suoi nemici, con gastighi, alla loro perfidia corrispondenti, già riportati, e con palme gloriose da Dio à i difensori di lei concesse, diremmo ancora, ch'ella trionfò con generalissimo trionfo, e riporto la palma de' suoi barbari nemici sin d'allora. quando dal fianco aperto del Redentore nacque ammantata di fina porpora, non tinta nel fangue della marina conchiglia: ma della celeste conca di quel divino petto, tempestata, e coronata di lugide margherite nelle goccie limpidissime di quel-Pacqua: Exiuit sanguis, & uqua; Ne per altro (al parermio) la diuina providenza ordinò, che le reliquie dell'Apostolo s. Pietro nel Vaticano riposassero, doue il territorio, trionfale, fù nominato.

PHS.

In Thea- come diee s. Damufo Papa: Sandum Petrum Cepultro Beier. tum fuisse in Vaticano inxta trianphale territorium.; v.Triun- Se non per darci à conoscere, che l'ossa di s. Pietro sin, che dimoteranno in terra staran sempre: rrionfando, e lempre la sua fede riportarà de nemici memorabili le victorie. Ma con particolari. trionfis ella de suoi maligni persecutori trionfò variamente in varif tempi . Trionfoilin dal principio del mondo nella persona dell'innocente Abele del fratricida Oaino, vedendolo malederro, e ramingo, e nell'vitimo difgratiatamente vecifo. Tionfo ne' tempi appresso in persona del Patriarca Giacob, fauorito da Dio contro'I perfecutore Esau, & in persona di Giasesso essaltato nell'Egitto contro l'intentione de gl'invidi fratelli, & inpersona del popolo Ebreo contro del crudclissimo Faraone, vedendolo nell'acque miseramente fommerso. Trionfò in Daniele de' maligni accusatori, vedendoli da'Leoni terribilmente dinorati, & in Sidrac, Mifac, & Abdenago nella fornace ďi

di Babilonia del fuperbo Nabucdonoforvedendo bruciati i ministri, che l'accedeuano, & al fine il medemo Rè mutato in Bue, al Sole esposto, & alla pioggia, pascer l'erba della campagna. Trionsà nel sommo sacerdote Onia dell'arrogante Eliodoro, vedendolo da gionani celesti giusamente rapito, e grauemente flagellato, e ne fanciulli innocenci del fierissimo Erode, vedendolo, dopò d' hauer veciso moglie, e figli, dar à se medemo disperatamente la morte. Triontò de' perfidi Giudeisvededoli nella rouina di Gierusalemme venduti peggio, che schiaui, & odiosi à tutto il mondossenza Regno, senza Città, senza Tempio, senza sagrificio e li vede gastigati alla giornata con infinite milerie. Trionfò de' ciechi Gentili, vedendo al sia sono i suoi piedi abbattuta la tirannia, prostrata la grandezza, humiliato il fasto, e conculcata la superbia del grand'Imperio Romano, Trionfo degl'Imperadori, che la perseguitarono, vedendo altri vecisi di propria mano, come Nerone ; altridai congiurati, come Domitiano, altri sconsitti in guerra, e fatti gioco della fortuna, come Valeriano, altri da fiero morbo oppressi, come Traiano, altri da loro stessi Capitani traditi, e con tutti i figli vecisi, come Decio, & altri da innumerabili mali consumati, come Diocletiano. Diocletiano, moltro di crudelià, che del sangue de' fedeli fece ondeggiar torrenti, e correre ipumando yastissimi fiumi al mare: ma vedendo poi, che, quant'egli di straggerli procurana, tanto più eglino, & in numero, & in fortezza iuan crescendo, rinunciò per disperatione l'Imperio, & oppresso da dolori, fracido, puzzolente, & arrabbiato, pregustando dell'inferno le pene, roso dall'inuidia, vedendo sotto Con-

Constantino de suoi buciardi numi ditoccatigli altari, & i tempij, & edificarfi per tutto sontuose Basiliche al vero Dio, auuelenato se ne morì. Trionfò la santa Chiesa de gli Apostati, vedendo yn Simon Mago abandonato à mezz'aria da' Demonii, caduto in terra, e franto, e dopò trè giorni, miseramente morto; & vn Giuliano Imperadore, che da lancia, da guerriero celeste vibrata, mortalmente ferito, morì bestemmiado, rapito dal fiume,ò pur dalla terrainghiottito. Trionfò de gl'Irrisori, vedendo vn Luciano Sofista, che, nemico del nome Christiano, mentre di Dio se ne burlaua, restò da rabiosi cani terribilmente sbranato. Trionfò de gli Scismatici vedendo i seguaci d'Agrestio, altri morti di repente, altri lacerati da lupi, altri da, fe stessi appiccati, altri percossi dal fulmine, &: Agrestio finalmente à colpi di ferro seruile malamente ferito, & veciso: & i Greci per vltimo, ritornando à disunirsi, caduti sotto la barbara seruitù de Maomettani, e de Turchi. Triôfò de gli Erefiarchi, vedendo vn'Arrio morir di repente buttando con gli escrementi le viscere; vn Nestorio, che parlando malamente della Beatissima Vergine, e dell'augustissima Eucaristia, sputò fracida, e verminosa la lingua, &, inghiottito dalla terra, spirò l'anima temeraria nelle branche di Lucifero: Vn Manete scorticato viuo dal Rè di Persia, perche, vantandosi di risanargli il figlio, il fè più presto morire: Vn Montano da se stesso impiccato. Vn Lutero, & vn'Ecolampadio morti di subito dormendo; Vn Zuinglio tagliato à pezzi nella. battaglia, vn Caluino dinorato da vermini, &c. Trionfo di tutti gl'Imperadorise Rè, che fauorirono gli Eretici, come di Costanzo morto in breue ďvn

d'un crudel flusso di sangne, di Valentiniano il giouane strangolato dormendo da Eugenio Tribuno, di Valente bruciato viuo da i Goti, d'Anastasso percosso dal fulmine, di Costantino Terzo ammazzato dentro del bagno, di Leone Terzo, scommunicato, e maledetto, e deposto dall'Imperio da Papa Gregorio Secondos indi spauentato in logno da s. Tarafio, e poi da Michele Balbo prinato dell'Imperiose della vita. D'Unnerico Rè de Vandali diuorato anch'egli da i vermini; di Teodorico Rè de gli Ostrogoti, c'hauendo chiamato con inganuo il Santo Pontefice Giouanni, e fattolo morire nella prigione, poco dopò tormentato dalla coscienza, morto anch'egli, sù veduto inmezzo al Pontefice Giouanni, & à Simmaco Patritio, al quale ingiustamente hauea tolta la vitai, effer condannato all'Inferno, e precipitato dentro il fuoco liparitano, d'Errico Ottano d'Inghikerra, che sospirando in morte, ripetendo quelle parole, Amici perdidimus omnia, fece miserabil tragitto à i Regni eterni del pianto, d'Isabella sua figlia, che dopò fiera stragge contro Cattolici, morì sospirando, perche l'anima non moriua, cominciando da questa vita la dannatione eterna. Trionfo con soutana allegrezza ne' Carri trionfali, godendo delle vittorie di quei, che la difesero, quando di Massentio riportò Costantino la palma; Quando Teodosso il vecchio di tutti suoi nemici auuenturosa. tiportò la vittoria, nell'esercito del quale furono veduti gli Apostoli s. Gio: es. Filippo soura bianchi caualli entrar in guerra à prò di lui. Quand'Honorio pose à fil di spada in vn constitte più di centomila de' Goti, e prese il Rè Radagasso, e i sigli, senza perdita ne pur d'un folo de suoi combatten-

battentije senza restar ferito nè pur en minimo de suoi soldati. Quando Tcodosso il gionane, nell'esercito del quale guerregiando gli Angeli, mentr'egli in Roma faceua oratione, buttarono, c somersero nell'Eufrate circa centomila Saraceni. Quand'Eraclio, e Giustiniano il vecchio, mantenendoli Cattolici, furono da Dio di segnalatissime vittorie ricolmati: màscadendo poi nell'ereliaspatirono memorabili difgratie, morendo questo di subito, e quello insino alla morte da genere non, più visto di malatia tormentato:Quando, passando in Francia quattrocento mila Saraceni, furono dal gallico valore trecento settantacinque mila di quelli mandati in vn consitto à fil di spada. Trioto la sante Chiesa in tanti altri e Re,& Imperadoti, che contro gl'infedeli arreftarono le lancie, de' F. Mar. quali e palme gloriole ottenero, & altissimi trofei coquistaronoie stà pur'oggi triofado ne'Regni, sì dell'Occidetali, come dell'Indie Orietali di quei. che la perseguitano, e in particolar nel Giappone Sagellato vicimamete co portetolo incedio, e con gradifima careftia. Ma, per far passaggio d'ogn'altro, comparisca vn Ferdinado III, che,per lo zelo della Ceistiana fede guerregiado cotro Mori, mesitò d'vnire alla sua Corona il Regno di Cassiglia. e di Lione, che mai più scompagnati non fi videro, e merità ancora (come riferiscono ) à guisa d'vn'altro Giosnè fermat nel Cielo il Sole. Vn Ferdinando il Cattolico, che per hauer discacciato de spoi Regni e Maomettani , & Ebrei, meriso di veder vniti alla sua Corona i Regni dell'vna , e dell' altra Sicilia , e le valle regioni del Mondo nuovo; comparisca il suo grannipote , dico , il grande Imperadore Carlo Oninto,

hib-s-

Quinto, che nell'anno 1547. riportò de' Luterani miracolosa la victoria, e nella spedicione contro l'unigi, hauendo inalberato coll'imagine di Giesù Crocifilo la bandiera, dicendo con celeste confidenza. Egli ne darà la vistoria: Rex Regum, & Domins dominantium, ritorno glorioso, riccuuto in Napoli contrionfo. Comparisca vn Ferdinando d'Austria, che nel 1620. de Zuingliani, eribelli della Boemia, e nell'anno seguente dell'orgoglio de protestanti sti potentissimo domatore. Ingrandì l'altissmo Dio la Serenissima Casa d'Austria per la nemicitia, che tenne co' nemici della Chiesa, e maggiormente l'ingrandirà, e speriamo, c'habbia à lei da du'in potere tutti i Regni de Pagani. B fin'i quando gli Eretici de' nostri tempi si vantetanno d'haner lacerata la santa Chiefa Romana? Sin'à quando vomiteran contro la Cattolica fede abomineuoli bestemmie ? Sin'à quando contro di lei prenderan l'armi gli Agareni? Sin'à quando la ipotchissima gente Maomettana col lezzo delle fracide lordure appellarà la terra , flomacarà le stelle, provo carà l'Altiffimo, ammorbatà l'Voiver-10? Vent, ventà la gran giornata, nella quale di tita empietà pagherano i ribelli di Dio la meritata vitima penaje se Dio sin'à quest'hora mosse leto, e molle il piede, auuentarà nell'auuenire molto plante, e dura la mano. Si vantino pure d'auan-241s, e d'occupar tirannicamente le terre de Cattolici, che pur'al fine vetra prescritta l'hora, quando si muonera la terra al suon dell'armi de' fedeli, si farà negro il Sole della potenza Orientalesti tingerà del famgue del suo reciso teschio la fiolta Luna della fronte ottomana - Pioueranno per la modificación e, grandineranno per la generofità.

sità, folgoreggiaranno per l'ardentissimo zelo soura la terra de miscredenti le stelle satali de' Cattolici Caualieri, e quel, che tanti Pontefici molte volte tentarono, forse di prossimo vedrassi adempito. E se quì mi direte, che la santa Chiesa Romana fatto habbia ne' prossimi tempi perdita. FILIP-- molto grande colla morte del Rè Cattolico Filippo Quarto, suo potentissimo difensore; lo risponderò, ch'ella, benche molto di tanta perdita dolente sia rimasta, nulladimeno perciò non si sgomenta; perche se'l perdè nella terra, l'acquistò (come generalmente si spera) più potente nel Cielo, e s'in terra ei la difese, dal Cielo non l'abandona, e trionfando co'Beati, procura per lei con sue preghiere gloriossssmi li trionsi. Nè la. speranza, ch'ei goda il Cielo, và senza copia d'argomenti; imperoche, se disse Seneca, che non è Rè colui, che solamente ricolmi d'oro hà gli erarij, nè chi veste purpureo manto, nè chi di lucidissime gemme circondata inalza la fronte, nè chi viue in superbe stanze,nè chi siede in sublime Trono:ma Rè veramente è colui ach'in maniera le fue potenze gouerna, che non gli si ribellino, giàmai, e chi tien sempre domate l'insolentissime Senec. passioni.

Trag. 2. in Thieft. all-2-in Chere.

PO IV.

Regem non faciant opes, Non vestis tyria color, Nan frontis nota regia . Non auro nitida trabes: Ren est, qui posait mesus; Et diri mala pectoris .

Tale à punto è stato Filippo, la cui serenissima sembianza non mai perassalto di fortuna perturbata, nè scolorita si vide: ma sempre costante il volto .

¥;

1

3

wolto, come immutabile il cuore, ò che soffiassero sucnati i venti delle solleuationi de' popoli, ò che'l percuotessero i flutti delle perdice de' Regui,ò che dasse ne' duri scogli delle morti immatutede' figli; & allora più, che mai corredata del-L'anima grande si dimostrò la naue, quando del, Principe Don Baltassarre guardo intrepido la morte.

Disse quell'altro Poeta, che'l vero Principe, ò Ouid.lib. Monarca, deu'esser tardo alle pene, e velocissimo 1. de pon alle mercedi; perche meglio co'l dar corona alla. 10 eleg. 3. virtu, chelaccio, ò ferro al delitto la Republica si gouerna.

Supperad panas Princeps, ad pramia velox.

Etalechato Filippo il grande, la cui gloriola. mano (chi nol sà) fù lempre larga al perdono, sempre stretta à i gastighi, prota sempre alle gratie, e sempre tarda, e ritrola alle vendette; Echi. mai ricorle à Filippo, che non habbia riportato

alta gratia,& ampia mercede ?

lo potrei dire del mio defunto Monarca ciò che dissellidoro, che i Rè son così detti dal ret- 1sia. des to,e santo operare; perche coll'oprar santamente sum. bon. si mantiene il regio nome, e col peccar s'estingue, lib. 3. facendosi il Rèservo del senso, signoreggiando con eterno vituperio à gli huomini, e seruendo allesiere de suoi ferini appetiti, & hauendo per vallalli persone assai più grandi di lui nelle virtù: Allora è degno del nome di gra Principe chi gonema quando tanto de vassalli, quanto di se me-. demo esercita vigilante la cura : Vocati supe Reges arelle gendosideoque rette faciendo Regis nomen seneurspeccando amittitur; rettè ergo illi Reges vocanter,qui tam scipsos, quam subditos bene regendo modifica-

ficare norunt. Etale è stato il gran Filippo, la cui costantissima volontà sù sempre intenta à nonammettere in se stesso ciò che del suo gran nome degnissimo non fuste, & à non permetter ne' valsalli ciò, ch'al giusto non rispondesse. &,inuitandolo à ciò, che piace, lufinghiera la potenza, il costrinse à ciò, che lice, potentissima la ragione. Fù per altissima dispensatione del Cielo, ch'egli nel 1604.finito, nel quarto mele dell'anno, e nell'ottauo giorno del mese à questa vita venisse, e che dopò quarantaquattro anni di Regno da questa vita partiffe: perche nel quadrato della viriti, o nel sommo grado della costanza viuendo, cambiò finalmente la terra col Cielo. Nacque nel principio di Primaucra, portando l'allegrezza d'vne forida elemenza, morì nel principio dell'Autunno lasciando la ricchezza d'vna fruttuosa beniguità. Nacque nell'Aprile, sprendo il petto alle dinine rugiade, morì nel Sertembre, circondato d'yna siepe, à guisa di muro adamantino, di generosa résignationes Nacq: nell'Ariete della Cattolica fortezza, morì nella Vergine d'vna sulfeerata divotione verso l'Immacolata Cocertion di Maria : & à punto poco dopo, ch'ottenne dal PonteficeAlelsadro, the nel Regno di Napoli foffe celebrata la soicnità di quella coll'ottauz di precetto: 'Alexan- Profina eximia, alq; omni landispretonio digua ergà der Papa augustiffimi Virginem Deipuram Mariam deubtione dice Il Pontesice : Nacque nel Venerdi santo, qualido aperto con dura lancia il flanco del Re-

VII.

dentore, de inchiodate le mani, e le piante versauano su'l nascente regio bambino abondanti riui di pretiosissimo sague, e morì nel giorno delle Stimmate di s. Francesco, ch'impresse portate haueua nel cuore; colle piaghe di Cristo venne al mondo

3.

77

1

0 (03) 2:23

Le pyr

te ner

ZH (

 $\mathbf{E}_{[0]}$ 

THE PERSON

mic (

THE.

(EX)

Hill gian

diam;

hill: **S**cipt

Rid

E.

Ski

in.

mondose colle medesime visse, e colle medesime partissi; quelle furono le fine stre, per le quali v'cì ne lateria, quelle i fioriti giardini delle sue delide, e diporeise quel'e ancora le porte, per le qualientrò nella gloria. Fù Carlo Quinto suo bisauolo accompagnato dalla virtù, e dalla crescente. fortuna (come accenna yn moderno) Filippo Secon to, suo auto, dalla virtù, e dalla costante form mna; Filippo Terzo suo padre, dalla vieruze dalla Pater A. varia fortuna : ma Filippo Quarto il grande quan Edalla viriu, e dalla contraria fortuna; perche la post. Bit. fua gran virtu non hauea tanto bilogno de' fauori in orat. di quella: era egli il Quarto F lippo, il quadrato eodem. Rabile, e fermo d'ogni grandezza d'an mo regio, es'appogiaua immobilmente in le stesso, non, hauez bisogno di porre il piede nel globo volubile,nè d'appoggiarsi nella ruota incostate di colei, ch'ad ogni mumento muta (embianza, ch'ad. ogni stante cambia colore : e perche Filippotù veramente grande nella virtù , per questo fù poco amuo dalla formuna perche, dice il gran Padre, Arif. lib. della peripatetica Scuola: Vbi plarimum virinità de bon. ibi minimum fertana fortun.

Potrei dir ancora del mio desento Monarca, eiòche disse il metovato Aristotile, che'l Princi-Idem lib. pato mostra il grand'huomo, e che la lidia pietra 5. Ethic. per comoscer la magnanima virtù sia la potenza; perche, se di quella non se n'abusa, e non biasmo, ne caua: ma vanto, egli è voramente grand'huomo, gran Principe, gran Monasca: Principaena viri estendi. Perche del gran Filippo l'anima verame se grande della sua gran potenza non per altro se ne seruì, che per soccorrere all'altrui miserie, per sollouar l'altrui giacensi fortune, per disender.

l'in-

31

Ü

T:

ČĮ.

t di

l'innocenza, per abbatter la perfidia, per esporsi à mille imprese per la Cattolica Religione. Potrei dir di vantaggio ciò, che disse il gran Padre del-Pub. 49. l'Italiana Filosofia, che deue il Principe in tal Stob. Sermaniera nel gouernar portarfi, che più di riuere. mon.46. za, che di timor sia degno; amato come padre, no: seruito come padrone: Ità imperandum est Principi, vi reuereatur magis, quam timeatur. Perche del gran Filippo la poderola Maestà non atterrì mai con la voce:ma sempre allettò con lo sguardo; no iscolori con l'alterezza: ma ravuiuò colla cleme+ 22, non ispirò terror ne' cuori: ma generò confidenza nell'almeigraue, non austero, affabile, non. leggiero, pietolo nella grandezza, grande nella. pietà, nell'amor, maestoso, nella maestà, tutto. amore. Potrei dir finalmente ciò, che disse sanr'Agostino, che noi, che siam fedeli, non teniam. per beati gli antichi Imperadori; perche regnarono lungo tempo, ò perche nell'Imperio la ciarono successori del proprio sangue, ò perche della Republica domarono i nemici; perche di que-

ste gratie sù liberalissimo il grande Iddio anco co, gl'infedeli, acciò s'intendesso, ch'in somiglianti: beni la nostra somma felicità non consiste, mentre anco gl'Idolatri gli han goduti:ma felicissimi Imperadori noi diciam, che sian coloro, che nell'altezza non s'inalzano,nè gli applausi non si gōfiano, nelle delicatezze non s'immergono, ne gli affari non fi stancano, ne travagli non s'arrendono. Quei, che forman santissime leggi a che son giusti nelle sentenze, accortissimi nelle consulte, prudentissimi nelle prouiste. Quei, chenella sublimità del grado non vaneggiano, nelle cime delle grandezze non delirano, volando in-

August. de Ciuit. Dei , lib. 5.6.24.

Digitized by Google

alte.

to, non patiscone delle vertigini; che, sognando d'esser numi, si scuotonose si ricordano d'esser montali, che, sedendo nell'aureo trono, rimirano continuamente la tomba; vedendosi padroni di unti popoli, si ricordano d'hauer Dio per padronese quella potestà, che riceverono dal Cielo, non ad altrol'impiegano, ch'à procurar del Cielo stelso la gloria, cioè, che'l grande Iddio sia per tutto. conosciuto, e cattolicamente seruito: Nos Christiazignondam Imperatores non ideò fælices dicimus,quia vel dintiùs imperarunt, vel bostes Reipublica domuerant; bas cuim etiam cultores Demoniorum accipere meruerunt, de boc de misericordia scilicet factum est, ne ab eis, qui in enm crediderunt, hac tanquam summa bona desiderentur fed fælices eos dicimus, si insta imperant, finter linguas se sublimiter bonorantium non extellantar-fi se bomines effe meminerint, si potestatem suam ad Dei cultum dilatandum exercent, si Deum timent, diligunt, colunt . Perche del gran Filippo il santissimo esercitio altro non su, che sottomettersi humilmente alla diuina volontà, riconoscer dalla. divina beneficenza le grandezze, viuer ne'Regui da passagiero, impouerirsi per arricchir l'altrui po. vertà, chinarsi all'altrui bassezze per inalzarle, difensor della fede, vero figlio della santa Chiesa. Romana, promotor del culto diuino, Caualiero, Campione dell'Euangelica verità, & auuersario, infatigabile d'ogni fiero nemico della Cattolica. Religione. Fù egli chiamato il Grande; perche fù gride in ogni augusto costume; perche fù segnalato in ogni Cristiana gradezza. Carlo Quinto chia- Ide Epis. mosti il Forte, Filippo Secodo il Prudente, Filippo Bit. ibid. Terzo il Pio; Filippo Quarco dunque pronipote della fortezza, nipote della prudenza, figlio della. pietà,

Digitized by Google

pietà, biloguaua, che fosse il grande in ogni genere di cattolica grandezza. Grande, perche sù il Quarto,e'l quadrato costantissimo dell'etoica gradezzas gradesperche in lui visse trassusa e di Garlo Quinto la fortezza, endi Filippo Secondo la, prudenzase di Filippo Terzo la pietà; grande nella Fede, ch'è force, nella Speranza, ch'è prudentes, nella Carità, ch'è pia; Grande nella Religione, ch'è pia,nella Giustitia, ch'è prudente nella Temperan-22, ch'è forte. Grande nella resignatione col diuino volere, ch'è forte, nella clemenza, ch'è prudenre, nella dinotione, ch'è pia. Grande nella pictà verfo Dio in Cielo, e verlo i suoi ministri in terra s nella prudenza del gouerno d'una Monarchia,che và dall'un polo all'altro, e gira il mondo à par del Sole, e nella fortezza dell'amore verso tutti, nonsuoi vassalli : ma figli. Mostrò egli l'amor grandes verso de suoi vassalli, quando disse nella morte. del Principe D. Baltastarre, che, se perdeua vn &glio, li restauano tanti, quan i vassalli haucua. Manifeltò egli la fuz grzo prodenza nel governare im infraire maniere: ma precilamente, quando forma quel gran decreto, nel qual'ordinava à fuoi Min ?-Reijehe gli riferiffero mai fempre lempliciffima la verità, benche sapessero di cerro, che gli hauesse co ad apportar qualche disturbo; perche poteua acenderesch'egli come huomo, ne sentisse nell'ascoiterla disgusto: ma come tal'huomo, e tunto Monarca volcuz in agni conto faperla, con tanca volontà, che larebbe per gastigar severamente chisque fapendo il suo volerengli l'hanesse mui tasiuta: Miral, que es pidire estrecha cuenta à todes, si bauiende To declarado mi voluntad, vefottos no cumpliredes con ella. Perelie lupeux , chi: gran cola è la verità. nella

Made latera de la dar manato l'ent ta com delle fron ick del Cielo te true, lecondo il d tiente cola, che fi thaiftener interroga inter bearings acido la fua Winife al Ric di THE CORTESTED BOT ached fuotem u, je n'anda ff Cristiano: Her whe wellto par Vai ses ba liged heles , que jun n ides les enen

heure.

at in vo fanc that pensieri ligionia del gra We gigance del Endalla culla kidiona;con b ala volontà, mi semici dell Allinstedelia, d dens ton todos la las picca, qu

dell'erà (i

Aprila morte d

- MILE A

acila qual confiste l'essenza del medesimo Dio, e che per lei s'era humanato l'eterno Verbo. Verithvirrà Reinagemma delle fronte realiste soro de cuori de regnanti, sole del Cielo dell'augustissime Monarchies rerche, secondo il detto di Demostene l'amar la verità è cola, che fà l'huomo fimilissimo à Dio: Demosthenes interrogatus (disse Massimo) Maxim. quid Deo simile facerent homines, respondit, veritatem fer. 8. in. amando. Egli manifesto la sua gran pietà, quando florileg. ancor fanciullo scrisse al Rè di Francia, che la parentela trà lore contratta non haucua à feruir ad alero, le non perche à suo tempo, congiunta l'una, e l'altra pomnza, se n'andassero contro i nemici del grannome Cristiano: Hermano, despues de marifcharle el goro de nueltro parenterco, y vinculo de smor, con que Dios nos hà ligado, le combido, para quado seamos grandes, que juntos con nueftras armas atabemos con sodos los enemigos de nuefera Fê. Obsapescie Celi super bes; vsurperd con ogni ciuctenza le parole della divina Scrittura; Obfapescite Cali faper hoc. Mirate, à Cieli, e stupite, mirate in va fanciullo (ma in vn fanciullo Austriaco) che spiriti di pietà, che pensieri generosi, che magnanimi disegni à gloria del grande Iddio. Filippo finda tanciullo è gigante della pietà, gran Campione della fede, sin dalla culla tocca le sielle, sin dalles fascie ssida Bellona; con bocca di latte vibra arma-12 di ferro la volontà, risojuto di sterminar dal mondo sutti i nemici della Cattolica Religiones, di dillrugger l'infedeltà, di dar fine à tutti i ribelli chi Dia: Acabamas son sodos los enemigos de nacfira Fè. Manifeltò la sua pietà, quando giovinetto, nell'anno sellodecimo dell'erà sua, prendendo il possesso del Regno per la morte del suo gran Padre, benche

che si vedesse da varie parti,& in diuerse maniere angustiato, con tutto ciò non volle con gli Eretici Olandesi confermar la tregua, già dall'Arciduca. Alberto conchiusa, volendo perder prima di due mondi la Monarchia, e quanto di bene in questa terra con la vita si possiede, pur, che ne pur yn minimo detrimento la santa Fede patisse. Che dirò della riuerenza verso de' Sacerdoti, e d'altri gesti memorabili verso de'Serui di Dio ? Che ditò dell'attentione, con che nel tremendo Sagrificio della Messa interueniua, che sembrava rapito suor di se stesso? Statua parca di marmo, appena spirante, e non huomo. Che dirò della sua diuotione verso del Santissimo Sagramento dell'Altare ? Mi riserbo à farne memoria in altro luogo,e senza mai finire, dò termine alle virtù del gran Filippo, toccate solamente per far manifesto, con quanta ragione da tutti si giudica,e si spera, ch'egli soura le Relle goda del Sole eterno la serenissima luce dode i bisogni della santa Chiesa risguarda, difensor di lei più dall'empireo, che non sia stato nella terrasma che dissi che l'habbia in terra la sata Chie-La perduto ? anzi ella ringiouenito nel serenissimo auveturato Erede l'acquista. Erede auveturato; perche, benedicendolo il Padre , com'un'altro Giacob,ne'confini della morte, gli disse: Dios os de dicha mejor, que To hè tenido hasta aqui. Dio vi dia miglior fortuna di quella, hò tenuto lo sin'à que-R'hora. Erede anuenturato, perche speriamo, che fi come de lineamenti della sembianza, e del regio Langue del padre, così della vittù più, che de Regni, bereditarà le grandezze. Nacque Filippo doppiamente Austriaco, figlinolo di Filippo Ter-20, e della serenissima Margherita d'Austria, es

nacque Carlo Secondo, doppiamente Austriaco, CARfiglio di Filippo Quarto, e della serenissima Ma- LO II. nana d'Austria: nacque Filippo da Margherita, figlio d'vna lucida margherita, Perla pretiosa, cara figlia del mare, e dell'Aurora; e nacque ancora Carlo da Mariana, figlio d'un mare immenso e di gratie, e di splendori, ò pur da Mariana, nome deriuato da Maria, ch'è la gran Signora del Cielo, ò pur contratto da Maria, & Anna, che son le due Relle maggiori del Paradiso. Erede auueturato, tanto simile al padre, che pat, che viua in-Carlo Filippo, e che Filippo pargoleggi in Carlo. Erede auuenturato; perche preghiamo, e speriamo, che la Macstà di CARLO habbia da esser Anagra. L'ARCO, preparato dalla diuina Onnipotenza. per trafiger co suoi dardi gli ostinati nemici della Chiela; l'Arco celeste,manifestato dalla divina clemenza dopò'l diluuio di sate auuersitadi, l'Iride auuenturola, messaggiera del sereno, portatrice del ripolo, cagion lourana d'vna serenissima. felicità. Speriamo, che Carlo Secondo habbia. da essere il primo domator dell'Oriente, l'vitimo esterminator del Paganesmo, distruttor de Tiranni, e quasi dissi, l'vnico Monarca del mondo. Spesiamo, c'hauendo hereditato la generosa grandezza,e la sourana pietà del padre, habbia coll'armi di lui da riportar la Chiesa vn general trionfo de? suoi presenti nemici. Ecco là, mi par di vedere l'av nima gloriosa del gran Filippo, ch'affacciandoss dal Balcon dell'empireo, così dice al suo gran figlio. Impugna, ò figlio quanto prima la fortunata Ipada, ruota il brando auuenturolo, impiaga di mortal ferita la cieca infedeltà, dà morte alle Tirannie, porgi amendue le mani alla Cattolica Religio-

ligione, e dilata à prò-ditei la poderosa Monarchia. Opere imprendi, e porta felicemente à fine, degnissime del tuo gran sangue; gesti di Semideo, che di lucidissime selle t'ingemmino la corona, e di piropi eterni ti ricamino l'ammanto. Se sei nato alla conquista delle barbare nationi, per introdur nel mondo pagano il serenissano lume della sede, spargi homai dalla regia fronte larghi nembi di celesti sudori . Cresci, ò Sol dell'Occidente, per crescer teco il giorno della notitia del vero Dio ne' paesi dell'Oriente; sa rinascer cost'armi tue il vero Sol digiultiria nelle terre, don'egli nacque, e siano le perie dell'Alba di si bel giorno le stille de moi fudoris oro di tal'Aurora il zelo della giora. diuina, & oftro il fangue de gli oftinati nemicire Se nascesti Aquila con due fronti, guardando l'orto. e l'occaso, e l'uno, e l'altro emispero, afferra con. gl'artiglisi Dragone del Paganelmosl'Idra indegna dell'erefie, ftrangola Alcide nouello i serpenti del nemici della fede, acció l'Aelate della Chiela preda per te respirosquasi posado soura le nerborure tue spalle il gran podo del suo Cielo. Così parla A grā Filippo, & io per rincrēza, tronçado ognalera cola, m'affretto alla partitione del mio discorlo; ca perche l'intento è d'andar disputando, e cognetturando, se la santa Chiesa Romana sia perriportar glorioso trionso de presenti suoi nemici, cioè, de'Maomertani, & Eretici, & anco d'altri infedeli, e le quelto sia per sunenire per mezzo d'alcum-Cattolico Principe, à cui flia riferbata la più valta, & vniversal Monarchia di questo mondo, dividerò il mio dire in trè parti, e ciascheduna parte in. più Capitoli, nella prima delle quali ragionerò del Mondo, nella seconda della Chiesa, e nella serza del Monarca. PAR-

## PARTE PRIMA

DEL MONDO.

CAP. I.

Che cofa sia il Mondo.

Gli è l'Uniner fità delle cole create :
Magistero persettissimo, & ammirabile della dinina onnipotenza...
fatto per gloria dell'Altissao, es
per vio, e stanza dell'huomo, creato solamente per Dio. Dicesi

VNIVERSITA' delle cole create; perche di lui pulando Mescurio Trismegisto, disse che'l Trismi mondo è il ricetta colo di unete le varie forme del- Afthy.c. le colegice morrico ne ro, & albergo di nume le dif- 🔭 ferenze delle create nature : Mundus est reaspiacahummuiferminen specierum; & Aristocile, diste, che'l mondu form almente aftro non flasche quest'ordi-Acche noi vediamo di Ciclo di terrase d'altri elementi,e que fla di foofitione de' corpi, altri collocati come più degni in alto, altri fittati, come no timo degni, nel baffo, altri come mediocrinella. mezzanità de'luoghi Il Sol,c'hà per officie dicon panir la luce à pianoristà nella parce, donde tutti indifferentemente rilguardi;la Terra, base dell'V+! niuero, da' fuoi gran peli librata, chiude nei funo il centro. Il fuoco, perch'è legiero, sound dell'acte vola, e questi humido, e caldo tra'l fuoco, ch'anvapa, e trà l'acqua, la qual gela, s'acqueusel'acqua finalmente humida, o fredda, ra l'hu-,

mi-

mido dell'aere, e trà'l rigor della terta continuamente ondeggia: Mundus est ordo, & digestio uninersorum. Quindi è, che Pitagora chiamò il mondo, Cosmum, cioè ordine: Mundum primus Pithage-Arist. de ras ab ordine Cosmum appellauit. Del mondo ragiomud. c.2. nando Ficino, hor dice, ch'ei non sià, se son l'agde vanit. gregato di tutti i corpi; e fotto nome di corpi in-Dolt get. tende ancora l'intelligenze de celesti corpi mol.i. c.11 trici: hor dice, che'l mondo, siano i Cieli, e le stelle, & i corpi sotto lunari, hor dice, che'l modo nel. fuoco celeste, e nell'elementare, e nel resto de gli, elementi consista: hor dice, che'l mondo dal fuocoxeleste errante, emon errante, e dal sottolunare,e da gli altri elementi sia formato; intendendo per fuoco celeste errante i sette pianeti, c'I non er-Mar. Fi- rante le stelle del firmamento: Mundus dividitur cin.in Pl. in partes fex ignem culestem erraticum, & non errati-Tim sap cum ignem sublunarem, acrem, aquam, & terram. Ma 18. s. Tomaso in vna parola si disbriga, chiamandolo S.Thom. Vniuersicà delle creature; Vniuersitas creaturarum p.p. q.46. mundi nomine nuncupatur. Volete saper con chiaar. I.

mundi nomine nuncupatur. Volete saper con chiarezza, che cosa egli sia questo mondo ? alzate gli socchi alle stelle, mirate quei globi lucenti, ch' mgioiellano le ssere; considerate le ruote immense, sche giorno, e notte si riuolgono; girate lo sguardo salle campagne, & alle valli, à i monti, à i boschi, à i siumi, alle spelonche, alle lacune: alzate le luci alle nuuole, considerate la pioggia, e sa serenità i l'aure, i venti, i zesiri, e gli Aquiloni, guardate piate, e metalli, gio ie, animali, siori, e verdure, e quanto si vede, e non si vede, ò nelle viscere della terra, e nell'altezza de'Cieli, e le menti infatigabili, che
le volubili ruote delle rapidissime ssere sapientissimamente raggirano: Tutte queste cose, così disposte.

he l'huomo in este, che le possiede, vengono sotnome di mondo: Queste cose sono il mondo.

MAGISTERO: perche chiamollo Ficino, Opifi- Mar. Fisiam creaturarum; Arteficio, & opera maestreuole delle cose create: Opera con tant'arte costrutta, afel. 6.7. con tanta maestria lauorata, che, se qualsiuoglia. sua parte dal proprio sito si rimuonesse, tutto il refo si discomporebbe. Per questo non si dà vacuo nella natura; perche fi romperebbono i Cieli per empirlo; per questo vedendo l'Arcopagita quella stupenda ecclisse del Sole, che nella morte del Redentore fuor delle leggi di natura successe, gridado, hebbe à dire, ò che'l Dio della natura patiua, d che la gran machina del mondo staua già per distruggers, Aut Deus natura patitur, aut tota mundi machina dissoluetur. La gran machina del mondo è machina così maestreuolmente fabricata, magisi ben formato, ch'vna sola parte mancando, tutto il resto andarebbe in rouina. Son del mondo le parti così trà di loro connesse, e l'vna. dall'altra così dipendente, che si come nella catenais'vn solo anello si disnodasse, si discontinuareb. be la catena, così s'una sola parte del mondo si perdeffe, si disperderebbe l'Universo . Togli dal mondo la terra, che sarebbe de'viuenti? dondes poggiarebbono l'esalationi, donde si generarebbono i venti, doue produrrebbe il Sole ori, argenti, & altri metalli? doue ondegiarebbono i fiumis done con limpidi cristalli allertarebbono l'assetate labra le fontane? Togli dal mondo il mare, donde salirebbono i vapori, donde haurebbono principiose fine i torrentisdonde si coprirebbe di grate nuuole il Sole, donde le piogge inaffiatebbono la terra ? Togli dal mondo l'aria; chi dareb-

rebbe tinfresco à i mortalir chi coronarebbe di rose, e d'oro l'Aurora ! chi sosterrebbe dell'Aquile il volore delle granide nubbi l'inesplicabil podo? Togli dal mondo il Sole, donde rice uerebbe la sua luce l'Uniuerso de come infonderebbe glà effetti suoi la Luna? chi distinguerebbe de gli oggetti colorati le differenze ? chi farebbe germogliar la terra, vestitsi i campi di verdure, smaltarfi le verdure di fiori, terminar in ricco Autunno l'odorifera Primauera? Chiamo il mondo Filone a Monarc. Tempio di Dio: Mundus his unlucrous existimana dus eft Templum Dei. Tépio di Dio, Magiftero fondato, & adornato con tal'arte, c'hà per fondamensi la terra, per mura gli elementi, per tetto il Cielo, e per finestra il Sole. Tempio lastricato di viul fmeraldi, distinto di coloriti fiori, fregiato di vaghe felle, rappezzato di chiara lucesil cui fore lono i marisle cui colonne i montisle cui volte le sferesil cui soffitto l'empireo, i cui cardini i Polisles cui parte l'arta, e l'occaso, i cui ministri gli Angeli, il cui Sacerdore l'huomo, il cui sacrario, douca l'imagine divina fi conferva, l'anima ragionevole. Chiamollo Pitagoras fosuissima armonias Munda constant armonica ratione, Pithagoricum ef. Magillero assaipiù sonoro, che non son gli organi, & i cebalise le cetere, e le lire: Sinfonica metodia di gegilissime voci, & in maniera consuonanti, ch'vua. fola, che tanto,ò quanto esce di tono, rede ingraca la melodia: vaa sola cordasche dal sno punto si difcolta, à perche più, à perche meno li tira, guafa il concento, et offende de gli ascoltanti l'vdito. Magistero armonico, done sà il basso la terras l'al-

to il Ciclosil renore gli elementi, mifura delle voci il tempo il primo mobile, san contrapunto i

Chaleid. in Plat. Tim

Phil.de

lib . 2 .

pia-

pianeti, cancan condolci vicendenolezze di paus ke di respiri, di fughe,e di languidezze, di trilli,e di meolie, di semitoni, e di cadenze, l'alternationi del giorno, e della notte, dell'inverno, e della flate, della serenità, e delle piogge, de zefiri, e de'nébide gli Austri, e dell'Aquiloni, della generatione, e corruttione, della vita, e della morte. Magistero, fabricato con infinita sapienza, Omnia in sapientia Psal. 103. frusti. Opera di materia pretiolissima, di formi 24yaghissima, di teperatura finissima, di lauoro squistillimo: Imentione dell'infinita soctiglicaza dell'ingegno divino, fabrica dell'Architetto etemps pitrura del pennello immortale, disigno della matematica increaça, figura, & ombra dell'altiffimo Dio: Mundo quicquid inest (disse Auerroe) en dist. disse flientie primitest,

PERFETTISSIMO. Perche nella sagra Scrintura dopò d'hauer communicato Die l'essere at mondo22pproud untele cole,ediffe, ch'eran molto buone; Vidit Dens cunofa, queficerat, & erant Genes. 1. vaide bona: ma tanto è dir buono, quanto bello, 31. pul bram, & bonum idem (diffe Plotino) & pulch # Plot. en. eff, quod bonum, diffe Pscusippo, e tanto è dirbello 1 lib 6.c. quanto perfetto, com'afferma Platones Pultbrum. 6. Pfeuf. sunquam est, quod'imperfecto smile est. Et il B. Al-def. berto Magno, hebbe à dire, non efferattro la bel lezza, ch'vna formosità in un grande, e persetto Tim. corpo: Pudchritudo non est, nififormoficas in magno. B. Alber. & perfetto corpire. Dunque le cose da Dio-create Magn. son broures belle, e perferre; de in conseguenza, il ethic. 4. mondo, ch'è l'Vniversità delle create cole, è buemi belloie perfecto. Di cialcheduna creara coliin particolare disse Dio, ch'era bnona, Vidit Deus, quod effet bonum; ma di tutte in commune disse, ch'era-E

Digitized by Google

ch'erano assai buone, Es erant valdè bona. Quindi Fic. in. è, che disse Ficino, che'l mondo è persettissimo, Pla. Tim. cioè vn'aggregato d'ogni bellezza, e d'ogni creacape. 7.

ta persettione: Mandus pro natura corporea perse-

Plat. in Tim.

etissimus est; e Platone il chiamò, per causa delle cole create, opera bellissima, cioè perfertissima: Mundus in is, qua facta sunt, pulcherrimus est. Considera quanto son belle le cose, fatte da Dio, che così conoscerai quanto è perfetto il mondo. Quáto bella è l'Aurora quando spunta dall'Oriente coronata di fresche rose, ammantata di lucid'oro, spargendo liquide perle, che fà gioir gli animali, cantar gli augelli, rider l'erbe, sfragolar le frondi, e chinar il capo, mossi dall'aure, per salutarla, i siori! Com'è vago il Sol quando spunta, potente nel mezzo dì, amoroso quando tramonta! Quanto son liete le campagne, delitiose le pianure, diletteuolile colline, trasparenti li ruscelli, vaghe l'onde, limpidi i fiumi, ridenti i mari, altieri i monti, gemmata la notte, scintillanti le stelle, bianca la luna,tranquillo il Ciclo, pomposa la terral tutto è bellezza il mondo, tutto bontà, tutto perfettione. Non v'è parce del mondo, disse Ficino, che sia nemica d'vn'altra parte del mondo; non regna nemicitia, non v'è odio trà le parti del mondo: Mundi nullum membrum odit aliud membrum; perche, quātunque alla terra s'opponga il Cielo,e fugga dall'Oriente l'occaso; quantunque all'acque sia nemica la fiamma, e distrugga i giacci l'ardore, nulladimeno con queste nemicitie al ben commune, & al mantenimento dell' Vniuerfo amicheuolmente s'accordano; perche, se frà di loro tanto intrinsecamente convenissero, che nel medesimo luogo tutte contente si rimanessero, sarebbe il

F 36. 1.C.

mon-

44

II C

t (ie

II

di

UYZ

MIC

ATH.

) #:

i:d

'jaj

\*

mondo yn Caos, & ynz di disordini mostruosa mescolanza, se delle cole altre all'ingiù non si muouessero, altre in sù non volassero, & altre non fi portassero in giro, non vi sarebbe ordine nel mondo. E' fimile il mondo, disse Platone, all'ente plat. in bellissimo, che per tutte le ragioni è persetto, ch'è Tim. Dio: Pulcherrimo, per omnia perfetto, similis est. Tanto è dir mondo, quanto, delineatione dell'incopresibili vaghezze dell'infinitamente perfetto, e somo Dio, abbozzo pellegrino dell'increato Sole, ombreggiamento balenante del gran padre di lumi, riuolo del fonte inesausto della chiarezza diuina. stilla soaue di quell'immenso pelago di dolcezze; nel qual'ondeggia beato il Paradiso. Creò Dio questo mondo à guisa d'vn grau libro, doue le sue glorisse perfettioni si leggessero, Cali enarrant Ps. 18. 1. gloriam Dei, doue le sue bellissime perfettioni, e perfettissime bellezze, oscuraméte riverberando, enigmaticamente risplendessero. Specchio, che ci rappresenta vn vestigio delle divine magnificenze; Indice, che ci addita vna sortilissima linea del divino ritratto. Iride, che trà le nuvole della nostra ignoranza, refrange vn, non sò che, dell'increata luce; saggio de gl'inessabili contenti; mostra dell'immense ricchezze, scintilla de gl'eterni splendori, baleno de gl'infiniti rilampi, disegno dell'inesplicabili sattezze, dolce scherzo, caro gioco, echo vago dell'infocata carità d'vn Dio, Ladens in orbe terrarum. Vuoi saper quanto il mo- Prouerb. do sia perfetto, dice l'Angelico ? Sappi, che, quan- 8.31. to di perfecto creato si ritroua, tutto è dentro del mondo, fuor del mondo non v'è cosa veruna: Mã- D. Tho. dus dicitur perfectus universaliter, quia extra ipsum metaph.l. nihil est. Se perfectissimo nel genere de' metalli è l'oro,

l'oro, dentro del mondo il troperai, fuor del mondo non v'è oro, se de fiori imperadrice è la rosa... dentio il mondo ella sa pompa, fuor del mondo non v'è rola, se tra le gemme tien la regia il piropos dentro il mondo egli fiammeggia, fuor del mondo, non v'è piropo, le de piancti-il più biondo è il Sole, dentro il mondo egli risplende, fuor del mondo non v'è Sole; se brami vn'atomo, dice Alessandre de Alef. fuor del mondo no'l trouergi;

met. t.2.

Alex. 5. Extra mundum non est accipere aliquam particulam. La cosa perseuta è quella, disse l'Angelico, alla S.Thom. qual nulla maca di ciò, le conviene, Perfedum ef. fin.corp.

P.P. qu.z. swi mibil deeft socundum modum sua per sectionis; per ar. 1. in questo perfecco è il Sole nell'esser di Soleiperche nongli maca ne la douura grandez za ne la douuta lucesne il dounto monimentosne il dounto calore: macofa alcuna al mondo non manca di ciòn ch' al mondo conviene, mencre hà Cleh, elemencia e-missise tutti i gradi de gli entiseome dicono i Pitofotodunque il mondo è persenissimo. Ma come eofa alcuna no gli manca, dice Ficino, mentre per eagion della materia produce moltri, altri-mancheuoli,& altri sourabondanti, che nella se urabodanza pur son mancheuoli, nen serbando sudouute quantità delle parti? le non è perfettamente spianata la terrane persettamente rotondi i montisne perferenmente fereno il Cielo? le sempestolo senza ilposo è il mare, se si rabbiosi ivenzi, si velen nose l'aconice, si maligni gl'influssi à le s'inuecchiano le quereie, fi confumano i bronzi, fi diuorano gli animali, fi diftruggeno le clue, fi finantellano le Città, si mutano i Regni, e molti abbodano di ricchez ze, molti affatto fon medici; moltigodono sanità, molti gemono in sieri morbi, s'el-

tr i

w on gitt fti,a'tti loa'empi, e tanti mali auuengonoal-monde? Anziquello (dice l'Angelico) rende perfertifficao il mondo. Se non vi fossero i mofri non si convscerebbano i diserti, se non si stendelle variamente la terra , non farebbe commoda all'v o humano ele non follero ineguali i monti,no sachbono epriche le colline, se non vi fossero le pendicimon seenderebbono rumoreggimuo i fiumile won li sconvolgessero i mari, non si manterrebbono incorrette l'onde, le non si struggessero i legai, non a audrirebbe la fiamma, fenon fi diuorafferogli animali, non fi von éruarebbe la vica. Se la terra fosse grande quanto il Sole non capirebbe lotte i Cielisse il Sole fosse piccola, quanto la terre tion potrebbe per tutto effere liberale de luoi splendori, se cutti gli huvmini fossor ricchi, tutri parimense sacebbon poweri: è necessaria nel mondo la distuguagliaza, altri piocioli, altri gradi, altri nobili, altri plebei, altri ferni, altri padroni, altri dottisaleri ignoranti, aleri inni di altri informi: son necessarij anco i catt ui peresercitio de' banti!

Non enion generaretur ignis , nife corramperesur à èr , S.Thom. noque confernarount vien leonis, nifi occiderceur afi- PP-9-48 nus, neque landaretar infisia vinditant, & patientia ar. 2. ad saferans, mistesset iniquitat, ando per l'impersettio-

ni il mondo è perfettiffimo.

ET AMMIRABILE, perche disse l'Angelico appresso il Panonio, che nel mondo v'è va'ordine, Pauon. de deguishino d'alto Aupore: In mande erdinem effes fin.1112. tumper admirabilemer Hotino il paragond ad uno specio o de ammi rabile edificio: Mundus factus eft, Plot. En. sauguam speciesum adistium, & alterna, che questo mondo hà meranigliole varietà di vistà , principalmente nel Cielo i Mundas mirabiles virtatum varic-

36.

varietates habes, presertim calestes. Egliè il mondo

tanto ammirabile, che, considerandolo i Pagani, furon costretti à contessar, che ci sia Dio: Mundi Steuc. de pulchritude, & orde rerum calestium, disse Agostino peren. Phil. 1.7. c.6.

Steuchero, coegis Paganos confiseri, Deum effe. Ammirabile è il mondo quanto all'ordine; perche nel mondo v'è ordine di luogo, essendo contenuta la terra dall'acqua, l'acqua dall'aria, l'aria dal fuoco, il fuoco dal Cielo, e l'vna sfera dall'altra, e tutte dall'empireo:v'è ordine di sito, stando la terra sotto de gli altri elementi, gli elementi sotto i Cieli, & opposto l'orto all'occaso, e l'austro all'aquilone. V'è ordine di dignità; perche la terra grane, & opaca, stanza de gli animali bruti, nell'infimo luogo posa;l'Acqua trasparente, e cristallina, foura la terra ondeggia, l'aria diafana, e serena. soura dell'acqua spira, il fuoco chiaro, e scintillate soura dell'aria vola, i Cieli, incorrottibili, e ruotanti, soura de gli elementi si volgono, le stelle del firmamento, che non mutan mai sito, soura le stelle erranti s'aggirano; U primo mobile, misurator de' moti, soura l'ottaua, nona, e decima sfera conincredibil rapidezza sen fugge; l'empireo stanza. . de'Beati, immobilmete posando, soura d'ogn'altro Cielo s'inalza. V'è ordine di stato seruendo la. terra alle piante, le piante à i bruti, questi all'huomo, e l'huomo à Dio. V'è ordine di potenza, cedendo l'agnello al lupo, il lupo all'orfo, l'orfo al leone; la colomba allo sparuiere, lo sparuiere all'auoltoio, l'auoltoio all'aquila, il pesce piccolo al grande, e tutte le più sanguinose fiere alla potenza dell'humano discorso, à cui cedono le rocche, à cui s'vmiliano gli appennini, di cui son serui gti Oceani, dal cui potete braccio fon flagellate l'onde,

de, son'isuenate le Tiguissono suiscerati i montisson comandati i ventisson misurati i Cieli. V'è ordine di tempo, precededo giouinetta la Primauera alla robusta virilità della state, la state al maturo Autunno, e l'Autunno al decrepito inuerno; succededo al giorno la notte, al mattino la sera, al padre il siglio, & ogni effetto alla sua causa. V'è ordinedi moto, mouendosi rare volte con terribili scosse la terra; correndo velocissimi i siumi: ma più di loro l'aure, e più d'ogn'altra cosa le ssere: volando snelli i destrieri: ma più lubrich'i serpenti: ma più rapidi gli augelli: ma più inarriuabili le saette, più ruinosi i bronzi, più inosseruabili i folgori, più sollecita la vista, più subitanea la luce, più repentino il pensiere.

Ammirabile è il mondo per la varietà delle cose; nè trattenendomi punto ne gli eterni lauori, posti là sù da Dio nell'albergo de' Beati, de' quali disse l'Apostolo: Nec oculus vidit, nec auris audinit, 1. Cer. 13 nec in car hominis ascendit. Nè parlando del primo 7. mobile, nè della decima, e nona sfera:ma scendedo al firmamétosed à gli altri Cieli inferiori, chi di questi nobilissimi globi raccotar potrà mai le bellezze? delle stelle il numero immenso, Enumerari 1/4.330 nen possunt stella Cæli, che quantunque mille, e vetidue ne raccontino gli Astronomi, nulladimeno Clau, in quelle, che non si vedeno, son certamente innu- Sph. c. 1. merabili, e di quelle, che si vedono, chi potrà con de sex parole dar'ad intédere le luci varie, e scintillanti, diff.mas, rilampeggiando alcune à lumi d'oro, altre di rubino, altre di smeraldo, altre di Topatio, altre d'Ametilto, e di diamante ? le virtù varie de gli astris altri grauidi di generosi splendori, altri fecondi di liberali influenze, altri ricchissimi di magnani-

Digitized by Google

1

i.

"

K

ť

i.

G.

ť

Ĭ

me qualitadi? Quante falcie, quante zone, quanti epicicli, figure, segni, gradi, punti, latitudini, tropici, poli, coluri, meridiani, & orizonti? Come fon. luminosi i pianeti, diuesti di loro gli aspetti, varij gl'incontri, differenci i moti, potenci le combinazioni, follecitanti gl'influsti. Ma lasciando trà gli elementi ilfuoco, in cui si progia in vano d'haute vica la Salamandra; di cui, mal per lei, s'innamora... la Farfalla; Chi può dell'aria mai riferir le comete, le fiamme, le facelle, le capre faleanti, le lancée, i tranisle fielle discorrentisse colonne, i fuochi pazzi, cłambenti, i Dragoni volanti, i Casteri, e Polluci,e l'Elene,& altre impression; & infocate apparenze è l'Iride, l'Aurora, le verghe, i pareliples nuuole, le nebbie, le pioggie hora d'acqua, hora di sangue, hora di latte, hora di lanc, hora d'intieri animali, hora di pierce?la neue, le grandini, le pruinela ruggiada; la manna, il mele, i tuoni, i folgori, le saettesi fulmini, i baleni, i lampi, i venti, le procelle, le tempeste? chi pottà far compito racconto de gli augelli, che per l'aria s'aggirano? quanti esercici volanti, altri canori, altri rapaci, altri candidi ,altri bruni , altri notturni , akti diurni , altri garruli, altri depinti è la bellezza della Fenice, l'occhiuta pompa del Pauone, l'occhio increpido dell'Aquila, la vigilanza della Grù, la rapacità del Falcone, i bei lamenti di Filomena? Scendismo alquanto nel mare, se pur non restaremo sommerfi. Spieghi chi può dell'Oceano il fluffo dall'Osiente all'Occidente, l'acque inondanti dell'Aquilone, le vertigini dell'Adriatico, le vorm ini di Scilla, le fallacie di Cariddi, i bollori presso l'arene; la faifadine dell'onde, il crefcere, e'l decrefcere ,e'l non mai passar la meta, benche dentro del **fuo** 

fo getmbo tutti i vastissimi comenti, e tutti intpigabili fiumi riceua? chi potrà far rimembranza ditutte le varietà del popolo squamoso cominciado dalla Balena, e terminando nella conchiglia. ? dell'occhine branche del Polipo, della potenza. della Remora, del veleno della torpedine, della meliente coda del canes dell'acuto brando del per scespadadell'humanità del Delfino, del Bucche wine in mare, de in terra, de coralli, e delle perle, e, d'altre piante, e gemme , che nel cupo fondo del marficelano? Pofiamo il piede sù la terra, douce li s paralisavisia canas coloul li s oboling esarro paffore tano men sicuro, il cammino. Nel più vicciolo demento è maggior l'ampiezza delle colo-Nella fazza dell'huomo è maggior delle creatumil coneggio. Chi non si spauentarà d'entrar col amsemne:glioscuri silentidelle spelonche, co ne gli embrose orrori delle selue per ricrouar les facesho v'albergano? la Tigri crude a anguinoke, gli Orfi mostavasia & informi, i Lupi ingordi, 🗢 voraci,le pantere stizzose,e dentate, gli spumosi, e. firri Cignali, gl'indomiti, e torui Tori, gli affamatise liperbi. Lioni, gli: spauentosi, a maculati: Lcopardigli orgédis& infatiabili Dragoni? Chi non si perderà deserce la moleitudine de gliarmenti, aluida laneran la campagne , a bri de omministrar cibic panni, aleri da:porter su'l dorfo, i guerrieri, alui da campeniar millo arneti, altri da lostentar formgliomer i le tornischi nonrestara sommer so male pienure dell'andrugiatiaville? chi li cofida adivitir, lecuno da glinericati laberinti delle bofagliedell'Appsoine, de gli arbusti del Carmelo, delle Selue di Betero, delle tenebre di Faran, delle caligini di Solmon, delle roueri del Tauro, delle F

delle Quercie dell'Erimanto, e de'Platanise de'Gedrise d'altre fronsute piante del Libano, e dell'Olimpo? Chi potrà mai trascriuere tante diuersità d'erbese di fiorisde' quali alti volumi han compofto i naturali? la vaghezza della rofa, la candidezza del giglio, la pallidezza della viola, l'oro fino della Calta, il celeste del giacinto, la pura seuco del ligustro, la fragranza del gellomino, l'immortalità dell'amaranto, lo splédor del girasole, e, passando alle piante, l'infinità de' frutti ? chi potrà riferire le selci, i marmi, i macigni, i porfidi,gli alabastri ? Ametisti, Berilli, Topatij, Piropi, Agate, Taspidi, Diamanti, Miniere, di gemme, di metalli, di bitumi? fuochi sotterranei, vene d'acque medicinali, Rocche, e Monti di cristalli, e di sale, fontise fiumisdou'altri impietra, altri s'auviua, altri lague, altri rifana ? Quante cose ne i nostri climi 'da noi medesimi non più si sanno? Quante nell'indiche maremme, e nelle terre non discoperte? Quant'isole non più trouate, che non si sà, che cosa nascondono ?

Ammirabile è il mondo per la quantità continua delle cose: Mirate quanto piccola è la formica, e quanto senno ella racchiude I in vu corpicciuolo,che non è più d'vn punto,v'è vna generosità di Leone; perche no si spauenta d'afferrar qualfiuoglia gran pelo per condurlo alla sua stanza.

seq.

Vide P. Forma le strade sotterrance, che menano all'alber-Salaz. su go, con tortuosi rauuolgimenti, per non penetrar. per Prou. goscon tottuon raudolgiments, per non penetrara 6. v.6. & ni dentro la pioggia; divide la magione in trè mirabili appartamenti, l'vno per li maschi, l'altro per le femine, e'l terzo per l'annona; ricordandoci con tal'opra la parsimonia, e la modestia: nel caminar non esce mai di strada, e con la perseuerante fatiI

dincana sù le pietre la via; mon và per luoghi precipitosi, e quante incontra tutte saluta, dando à tutte il bacio della pace: se ritrona formica morta, chiama l'altre, per condurla in sepoltura conreligiosa compagnia; & infinite altre cose, che della formica gli offeruatori della natura ne contano. Quanto è picciola la Zanzara! e và per l'aria, come sù l'Ippogrifo volando, guerriera mirabile, arrestando la lancia, e suonando la tromba. sfidando à fiera rézone i valoros Caualieri, e rimprouerando à i neghittosi la codarda sonnolenza, cauallo, e Caualiere, Pegaso insieme, e Bellerosonte. Ma chi può mai ridire gl'industriosi lauori, & i mobiliffimi tranagli dell'Ape? che sarebbe senz'api il mondo ? chi fabricarebbe i dolci faui, raccogliendo dal più segreto seno de gli odorosi fiori il puro succo dalla rugiada, non posando giàmai,ne sopra pianta velenosa, nè sopra cosa corrotta, è puzzolente è chi ammassarebbe tanta cera, quanta nelle stanze de Prencipi, e de Monarchi, e quanta ne lagri tempij se ne consuma? Ecco là l'Elefante, che regge delle nerborute sue spalle sù l'animato monte pieno di bellici strumenti, e di guerrieri armati vn castello. Ecco là la Balena, che nel valto fuo ventre l'armate intiere seppellisce : Mau . diciam quanto sian grandi le parti principali del mondo, che, quantunque cole sian queste, trà gli Aktonomi, decantate, non deuon per akti almeno in questo luogo tacersi. La terra insieme col mare, secondo i più moderni, tien di circonferenzamon. computate le minutie, diecenouemila, & ottantamigliaie'l suo semidiametro, cioè da questa superficie dalla terra infino al centro, milera stanza de' in cap. 1dannatisei son tremilise trentacinque miglia. Dal. Spher.

la superficie della terra infina alla superficie concava dalla Luna centose diecoffette milaccinque conto nouantacinque miglia: il conuello dell'elemento, oueno sfera del fuoco sch'è l'ideffo col conçauo del Cielo della Luna gira ferecento cinquanta eun mila, e ducento cinquantamiglia. Il globa della Luna recumencue volte minor della termagira quatuor ento ottanca noue migliatena la circanferenza del conuello del luo Cielo va milione, a quattrocentro quaranta une milase setteres. to cinquanta miglia. Del concauo della Luna al concavo di Morcunio, conto, e noue mila, e cinquanta sei miglia. It globo di Mercurio, auanzato dalla torsa vent'vne milate monecento cinquatadue volte, è melte picciole; ma'i conuesso del suo Cielo tien di eisconferenzatrè milioni, e setteecuta fettantadue milese cinquecento miglia. Dal concaue di Mercurio al concauo di Venere treceto seuspre mila e quattrocente settantanoue miglia. Il globa di Venera trentafetto volta mines della terragiracinquecento, e quindaci miglia. e. mezzo: mail cenvello del luo Cielo tien di circonferenza venticinque milionise ducentos trenta mila e trecento e Mara cinque miglia. Dal concauo di Venere al concano del Sole trè milionis e quate trocento no tradici mila, e femecento cinquantaein que miglia. Il globe del Sole, maggior di tutti i pisnoti, chiatanza la Luna fei mila cinquocento tià miliani, e aento fassatasserro mila, e duconto quanta miglian e'l comunifo del suo Cielo tien di circonferenza: ventifoste milioni, o treconto.lbffant'vno mila & ottocento fenantacinque miglias Dal concauo del Soleal concauo di Marie, trece-

Ei.

197

...

6

Dr.

ti.

t

U

ŧ

num sine milese controve due miglia. Il globo di Mante, vguale, di poco più della terra, gira da vincimita miglia e trad' l' consuello del fuo Cielo tien dicinonfectura cerrat mounta none milioni, de dictione noue inila. E erecento fettanta cinque miglia Dal concano di Marce al concento di Giour ventiletse milionise trecento trenta none mila, e meento fenneacinque migliall globo di Giom, nouseucinque volte ensegior della terra, gira va milione, de octo comers, e dodici mila, e feicento migita; el connello nel fuo Ciclo trè certo vend ttà milioni, escinque cento, e dodeci mila, e cinquocento miglia. Dal concetto di Gione al conceuo di Saumo dicCaoue milioni, e lene cemo lec-रक्षेत्र cinque mila , e quattrocento nontinta (संस्टा miglia. Il globo di Saturno, non attivita volta pili della tema, gira vu unilione, e festecento trentalti mile, e ducento ostante miglie, e'i convesso del fes Cielo tien di circonferenza, cinquecento, & oco milioni, fe ececento ottant' vno mila, e ducento cinquenta migita. Dal concauo di Saturno al concano del Pirmamonto ventinone milioni, quateroecuso lettanta quattro mila, e cinquecento ferranwark migha. Le flotte del Firmamento, che da nof masson, veduco, de' quati da gli Aftronomi non fem fil como, sono immenetabili; quelle, che du noi in reduce, e de queli fe ne sa conto, son distinte in sei dissorenti grandeuze. Ciascuna stella della. ish grandezza (chiè la più picciola) diciorro voice maggior della cerragira erè cento quaranta mila,e quaemocumo quaranta miglia. Ciascuma Actia della quinta grandezza, trenta trè volte maggior della serra gira fei cento ottanta fei mila & occounte our are miglia. Ciafecta fella della-**5**...

quar-

quarta grandezza, cinquataquattro volte più della terra, gira vn milione, e trenta mila, e trecento venti miglia. Ciascuna stella della terza grandezza, settantadue volte maggior della terra gira vn. milione, e trecento settantatrè mila, e settecento. sessanta miglia. Ciascuna stella della seconda gradezza, nouanta volte maggior della terra, gira vn milione, e settecento sessanta due mila, e ducento. miglia. Ciascuna stella della prima grandezza., cento, e sette volte maggior della terra, gira due milionise quarant'vno mila, e cinquecento sessanta miglia. Dal concauo del Firmamento infino al concauo della nona sfera ottanta milioni, e nouecento quaranta due mila, e quattrocento settanta due miglia. Il conuesso del Firmamento, e'l c6cauo della nona sfera contien di circonferenza. mille, e diecessette milioni, e cinquecento sessantadue mila, e cinquecento miglia. Se tanto grandi son le stelle, se tanto grandi son le sfere, se tanto grande è il Firmamento, che sarà la nona ssera?che sarà la decima sfera ? che sarà il primo mobile ? Dicono, che la terra paragonata col Firmamento. è come vn picciolissimo punto, e che non più d'vn. picciolissimo punto è il Firmamento, paragonato col primo mobile : Firmamenti globum ad concauã, def. 2507. sen conuexam primi mobilis comparatum, habere se , UE panetum, ut babet se terra adipsum Firmamentum coparata. Ma Giouani de Sacro Bolco, dice co Alfragano, che la più minima stella sia molto maggior della terra, e che la minima stella respetto al Firmamento, è come vn'indiuisibil punto, che pe-

Firmamento, è come vn'indivisibil punto, che peJoann. de rò tutta la terra in paragon del Firmamento, è meSac. Bos.
cap. 1. in no, ch'vn picciolissimo, & indivisibil punto: Dicise
Spherä. esiam Alphraganus, qued minima stellarum sixarum

vifu

3,

vifu notabilium, maior est tota terra: sed ipsa sella respecta Firmamenti est sicut punctum, & centrum:multo igitur fortius terra est punctus respectu Firmamentiscam fit minor ea. Hor mirate che grandezza! se la terra, paragonata col Firmamento, è meno d' yn punto, e'l firmamento, paragonato col primo mobile, è come vn punto, la terra, paragonata col primo mobile, che sarà? che sarà paragonata. coll'empireo? di gran lunga men d'vn punto, men d'vn niente. Dicono, che'l Sole chiamasi cuor del mondo; perche stà nel mezzo di tutto il mondo: Sol in medio positus est, disse il B. Alberto Ma. B. Alb. gno; e ne dà la ragione, acciò, se stasse più lontano Mag.de. non c'interizzisse il freddo, e se stasse più vicino no ne columasse il caldo: Ne, si nimium distares fons caloris, frigescerent omnia, & si nimis appropinquaret, calescerent nimis. Io nondimeno soggiugnero, ch'ei stà nel mezzo; perche contiene sotto di se sette corpi, Venere, Mercurio, la Luna, & i quattro elementi, e sette sfere mobili sopra di se, Marte, Gioue, Saturno, il Firmamento, la nona, e decima sfera,e'l primo mobile, non computata la sua sfera, nè l'empireo, ch'è immobile. Altri dicono, che, quanto alla grandezza, il Firmamento stà nel mezzo, e quato vi è dal centro della terra al Firmaméto, ato vi è dal Firmameto infino al primo mobilesonde cantò il Poeta:

E quan: o è dalle stelle al basso inferno,

Tanto è più in sù della stellata spera. Etio con tre ragioni il confermo; primo; per- Căt. 1. st. che dall'inferno, cioè, dal centro del mondo infino al cocauo del Firmameco ci sono, secodo Alfraga- Alfr. av. no, otiata milioni, e noueceto quaranta due mila, Clau ine quattrocento settant'uno miglio, e dal concauo Sph.c.i.

(G)

Tor. Tal. Gier. lib.

**t**:

£. . :

3:1

1

J.;

10

K:

ंध्

11

-33

Ma-

del Firmamento infino al suo comiesso, ch'è il cocauo della nona sfera, od almeno infino al conuesso del primo mobile vi sono ottanta milioni, e nouccento quaranta due milase quattrocento fettantadue miglia, dunque il Pirmamento stà nel mezzo. Secodo; perche se la terra, paragonata col Firmamento, è un punto, e'l Firmamento, paragonato col primo mobile, è pure vn punto, dunque quella proportione, che tien la terra col firmaméto, tiene il firmamento col primo mobile, & in conseguenza il firmamento stà nel mezzo Terzo; perche s. Paulo fù rapito insino al terzo Cielo, essecodo la lettera, per primo Cielo intendono alcuni dalla superficie della terra insino al firmamento, persecondo, il firmamento, e per terzo l'empireo: duquil sirmamento stà nel mezzo. Hor mirate, che grandezza! Ma s'ammirabile è il mondo per cagion della grandezza, egli è mirabilissimo ancora p cagió della rapidezza delle sfere. Imperòcche la Luna fà in ciaschedun'hora sotto l'equatore (noncoputate le minutie)sessanta mila, e ceto cinquanta sei miglia, & in ogni Aue Maria ( ch'è la dugétesima quarantesima parte dell'hora) dugento cinquanta migliase mezzo. Mercurio per ogninora centocinquanta sette mila, & ottanta, e per ogni Aue Maria sei cento cinquanta quattro, e mezzo. Venere ciascun'hora vo milione, e cinquant'vno mila, e dugento sessantacinque, e mczzo, e per ogni Aue Maria quattro mila trecento ottanta, e mezzo. Il Sole ciascun'hora vn milione, e céto quaranta mila, e settanta otto, e per ogni Aue Maria quattro mila setteceto cinquan & miglia. Marte per ciascun'hora otto milioni, e tra cento mila, e trecento novanta, e per ogni Aue

Clauius ibidem...

Masia, trenta quattro mila, e cinquecento ottanta. quattro, e mezzo. Gioue per ciascun'hora tredicimilioni, quattrocento settanta nove mila, e seicento ottanta sette, e mezzo, e perogni Aue Mariz, cinquanta lei mila cento sessantacinque. Saturno per ciaschedun'hora vent'vno milione, centanovanta noue mila,e ducento,e dicedotto, e mezzo, e per ogni Ane Maria ottanta otto mila trocono crenta miglia. Il firmamento per cialchedun'hora quaranta due milioni, trecento nouantaotto mila; e quattroconto crentaletto e mozzo. e per ogni Aug Maria cento settanta sei mila, cai seicento sessanta miglia. Di maniera cho so augello tanto veloce il volo spiegasse, quanto rapi-, do corre, sotto l'equatore, del firmamento il conuesso girarebbe in vna sola Aue Marianoue vol- P. Clause te tuta la terra el mare, e ne firebbe oltre di ciò i bidem. quattro mila, nouecento, e quaranta miglia; e & corriero vi fusse, ch'ogni giorno quaranta migliai caminalie, appena in due mila nouecento, e quate. tro anni, tanto spatio farebbe, quapto sorto l'equarore fà in vninosa il firmamento. Hor se tantas è la rapidezza de Pianeri, e delle stelle, che sarà. deila nonan e decima sfera? che surà del primo; mobile, dal cui moro ogn'altro dipende, che rapi-, sce appresso di le tutte le ssere inferiori ? Eccedo-, no queste cose ogni credenzase pur son vere; Magiftero dunque è il mondo perfestiffimo, & ammisabile.

MA., benche tale egli sia per le cennate ragiont di gran lunga più mirabile è per cagion dell'huomo. Riconosce l'huomo, quanto al corposdalla terra l'origine; e, per quel tempo, c'hà vita, stanzia col corpo in terra: ma non per
(G) 2 que-

latelan Ci; (

distration grade

reiniarlage:

the pro cal

: with the con (

The posterior is

יבבל: עם לפטט'ן

Tim miner te

Deiticclari.

recial rita:

Pantitutti :

ofmmento

ilocchio del

falcuza cor

iose, ossej

il nomori pe

too Reit

, gote , e bi

icenelle vis

iagion fia d

ם סן סימנה.

il Malegois

zord i ooc

" dicendor

nom i cos

outpions

estiche got

out do out a

Was Tues 03,000

40m

nat. Deo. l.2.

pie'la terra, s'inalza colla fiote al Ciclo, e con gli occhi, e colla mente và mai sempre spatiandosi,. Cic de passeggiando trà le stelle: Sunt ex terra homines (disse Tullio) non ve incola, asque habitatores : sed quasi spectatores superarum rerum, atque cælestium........... O con quanta sapienza, dice l'istesso, fabricò la natura il corpo humano! come nel corpo humano stanno ben collocati i sensi! son'eglino, com'in vn rileuato castello, raccolti tutti nel capo. Tengono gli occhi il luogo più eminente, sì, perche son di tutti i più degni, si anco, perche seruono all'huomo di guardie, e di sentinelle per rimirar sepre intorno, e per tutti rappresentar all'huomo i pericolis& i bisogni. Gli orecchi flan pur'in alco; perche di sua natura và sépre in alto il suono : e, pche gli odori son vapori caldi,e sottili, che volano pur'in alto, per ofto anche in alto fon collocate le narici:e, pche dall'odorato esser deuon le viua. de giudicate, quindi è, che'l palato alle narici cofinate fù pollo, &, elsedo la bocca p varco constatuita de'necessarij alimenti, p questo nella bocca collocò la natura anco il senso del gusto. Il tatto non sol nel capo:ma per tutto'l corpo si diffonde acciò le puture, e le percosse, e l'estremo si del c do, come del freddo per tutto si comprenda, opporui all'inclemenza delle stagioni le dise e, si come l'esperto Architetto ne gli edificij, stanze reali rimuoue i luoghi di sordidezza. in parte, doue de Monarchi në s'offendano le Pupille, nè l'odorato noia riceua, così nel corpo humano collocò l'Architetto eterno delle fordidezze i canali da gli occhi, e dalle narici in parte occulta,e loutana. Fece gli occhi di trasparenti mëpr 3-

brane, di cristallini humori gravide, e ridondanti, per riceuer de gli oggetti le forme. Formò mirabilmente gl'occhi, gentili, e scintillanti, dal fango della terra, per dimostrar la grand'arte dell'onnipotenza diuina, che può dal fango informe formar gioia sì pregiata, che con suoi sguardi amorofiferisce i cuoris& incatena i voleri. Non fece de gliocchi le membrane debolissime di tempra:madi tempra adamantina, per resistere à gli accidenti. Fece gli occhi orbicolari, lubrichi, e ruotanti, per riuolgersi veloci al riparo contro gli assalti, e per oservar vigilanti tutti gli occorrenti bilogni, e v'interpole lo strumento dell'odorato in guisad'alto muro trà l'occhio destro, e'l sinistro per far'ombra alla vista senza confondersi le specie. L'vdito sempre è aperto, acciò, nel sonno ancora, si concepiscano i rumori per accorrere alle difese; composto però con sessuosi riuolgimenti per riuerberar la voce, e per non penetrar sin dentro animalerco, che nelle viscosstà dell'orecchio auuiluppandosi, cagion sia di tormento. Ma che dirò delle mani ? quanto son'elle ben formate, quanto atte ad ogni maneggio, quanto adogni opera e d'arte,e di natura necessarie! Elleno trattan la spada alla scherma, arrestano nell'arringo la lancia; reggono nel corso i destricri, sospingono le testudini, disciolgono i brozi, disfanno i macigni, rompono l'onde, accendono le fornaci, riuolgono la terra, spianano i monti, contano le stelle, parlano sù le carte, accordano gli organi, & accompagnano dell'angeliche gorghe i concenti : Quam verò Cic. l.eit. aptas manus, quam multarum rerum ministras natura homini dedii! Tutte le parti dell'huomo son consenso, concento, consuonanza, concordia, melodia:

l'huo-

l'huomo è l'epilogo del modo, il rimatto dell'Vaiuerfo, il compendio delle bellezze, lo specchio marauigliolo, doue l'immenso delle sue forme e riflette, e vaghaggia ia gra madre Natura, Nelle labra dell'huomo s'inteneriscono i coralli, ne' sugi. dénti s'imbiancano le perle, nella sua voce lusingano le Sirene, nelle sue guance s'inargentano; gigli, nelle sue gote s'inostrano le rose, nelle sue pupille scintillano le stelle nelle sue ciglia si ripic. gano gli archi baleni, nella sua fronte risplendo-... no gl'albori, nella sua chioma s'indora l'Aurora. & in tutto l'aspetto rilampeggia ridente il Solc. Chiamo l'huomo il mentquato Cicerone, Animal, legib.cap. prouidum sagax, multiplex cautum, memor, plenum ra-

sionis, & consily; perche l'huomo è vn'animal, che nel campo di questo mondo spunta, e cresce à. guisa di vaga pianta: verdeggia tenero in sanciullezza, s'infiora vaghissimo in giouentù, stuttifica fecondo nella virile età, e si stronda sinalmente nell'inuerno della vecchiaia. An male, che ne' primi anni và per terra, à guisa di lucertuola, ser-. peggiando: indi sù le ginocchia, e sù le mani si regge, qual'inpocente agnelling belando: s'inalza poi sù le piante come cerno snello corren-, do, arde, apprello, d'orgoglio come infierito Lio-, ne: porta dopò sù'l dosso dell'armajure i pesi, co-, me nerboruto Elefante, s'artende al fine, e fà ri-, torno al ripolo, come flaco, & invecchiato deltricro. Canta tal'hora, come dolcissima Filomena, fer, ma lo sguardo nelle ruote, celesti à guisa, d'Aquila generola fa preda di fiere, d'augelli, di Citta, dia Regni, di Mondi, come affamato, e smisurato Falcone. Guizza nell'onde, affai più snello, & agile. del Delfino, entra nelle fucine, e tratta i fuochi, come

come Salamandia immortale, vola per l'onde co ali di tela più veloce delle colombe, e va dall'un. poto all'attroje dall'ino all'altro emisfero, cotraflando con tuibibi, e con tempelle, lignor de mari, quale finifirata Balenase su pa e de climi l'intepes ne, e delle stagioni l'inclemeza, rendedosi di fama immortale più che gloriosa Fenice. Concorda inle stesso la qualità de teneri gelsomini, e delle dures& annose quercie, de mansueri agnelli, e de spumanti Cignali, de candidi armellini, e delle fanguinate Pantere, de fatigosi giumenti, e de gl'indomabili Tori Egli è arbore, egli è fiera, egli è pesce, egli è augello, égli è rosa, egli è spina. Egli è animal, che supera tutti de gli animali gl'istinti, e preuedese predicese prouede con gindiciose con ragione à bisogni fututi, opponendo all'auuerse contingenze le cantele. Sagace, affuto, & accorto, ehe con suoi tenacissimi stamiordisce e laberinti, e prigionie & à Tigri chideli, & à Cerui fugaci, & à Vipre velenose, & à squamosi armenti, & à volanti Auoltoi, & à qualunque genere di pennuto, di rabbiolo, d'occhiuto, di nerboruto animale. Egli è animal varios perche contiene in se nell'offa i macigni, nella carne la tetra, ne' capelli le piante,ne gli humori l'acque,ne'spiriti l'aria, nel calore il fuoco, nella fantafia i praneti, nella memoria il firmamento, nella volontà il primo mobilese nell'intelletto il Cielo cristallinose l'empireo 2 Vario nell'aspetto, hor turbato, hor tidente: Varionell'affecto, hor quieto, hor tempestoso: Vario nella mente, hor'ombroso, hora sereno: Vario nel volcreshor volubileshor costante: Vario nella voce, hor lalinghiero, hor fulminante. E' vn'animale acuto; perche colla sottigliezza dell'acutissimo

intendimento si sprosonda ne' cupi abisti delle viscere della terra, & iui mira, & intende come si generano i bitumi, come i venti scuotono i monti, come s'ammassano i metalli, come si puristcano gli argenti, come biondeggiano dell'oro le zolle, come distillano le cauerne formando gelidi fonti, & ondeggianti fiumi. Erra per le campagne, e penetra dell'erbe, delle piante, de fiori, e de frutti le segrete qualitadi, e ne trahe non solamente salutifere le medicine : ma venenate ancora le misture: semina secondo la qualità de' terreni per riceuer copiosissima la raccolta : non l'impediscono delle foreste gl'intrichi, non l'arretrano de deserti gli orrori, non l'arrestano delle spelonche i silentij, non l'atterriscono delle pendici l'imminenze, non lo pongono in fuga le più saluatiche, e portentose fiere, che si ritrouano sotto il Cielo. Si tuffa nell'onde, e và fin dentro i più cupi, e riposti seni dell'Oceano, & iui sicuro in mezzo del Dragoni notando, di quei baratri ondosi gl'imi fondi rimira, le nature considera, le ricchezze misura, e sbarba da i scogli ramosi i coralli, e strappa dal sen delle conche lucidissime le margherite. Vola nell'aria, & intende, e contempla, come si comprimono i vapori, come s'infiammano l'esalationi, come rumoregiano le nuuole, come serpegiano i folgori, come s'accendono i baleni, come gronda. no le piogie, come piombano le grandini, come rouinano le saette, come girano le comete. Penetra i Cieli, e dentro vn piccio! vetro impicciolisce l'Vniuerlo, e, vedendo in vn punto gigantegiar gli oggetti, dal congresso de gli astri prenuntia, e predice e la rabia de venti, e la furia delle tempeste, c'l

e'l mibido de' giorni, e'l fereno delle stagioni, e'l mancamento dell'annona , e l'abondanza della accolta. Sormonta i Cieli, e si caccia sin dentro l'empireo, e sà dire di quel mondo di contenti, c non distinta, almen confusa vna lunga serie, che mainon finisce, di bellezze, di grandezze, di felicitidispledori, e,dell'istessa ineffabile divinità parlando, riflette, e pronuntia riuerberi, e perfettioni, e racconta gli attributi & assoluti, e respettiui. Egli coll'arte corregge in terra i mancamenti della natura: egli accresce le flature, assoda i passi tremanti, corrobora l'indebolita vista, sà risorger le spente bellezze, e, garegiando, per così dire, colla divina onnipotenza, fà d'vn legno vn'Alessandro, in vna brevissima tela crea nuoui monti, e nuous mondi: senza scauar di quella il piano fà ritirarsi à dentro le cauerne, venir in fuora i tronchi, allontanassigli Orizonti, aunicinarsi le figure, intorbiditfile nuvole, rafferenarsi l'aria, spirar'orrori la notte, spargere splendori d'oro il Sole. Egli tuona con concaui metalli, fulmina con palle volanti, lampeggia colla spada, si rende impenetrabile sotto durissime corazze, & à forza di contrapesi fà parlat sotto colpi di pesante martello, & aunisar di lontano la squilla sonora d'hora in hora il passar dell'horese de'mométi di nostra vita. Egli è l'huomoanimal ricordeuole, ch'entro la tesoreria della memoria le miniere dell'imagini tenacemente coferna; pieno di ragione: perche, cosa non proferisce,dicui la ragion non assegni, e sà dire, perche la terra immobilmente riposi; perche'l mare sempre ondeggi, perche spirino sempre l'aure, perche spumi irato Nettuno, perche sossino auuersi i venti; perche girino senza stanchezza, e senza mai fermarsi

33.

marfi le stelle. Pieno di consiglio, perche colla sua prudenza determina ciò, ch'è debito à feguirii, 🐱 ciò, che fugirsi conuenga, e come feliceméte condur si possano al preteso sine i disegni. Gran coledunque è l'huomo, gran parte dell'Vniuerso, 🐱 gran fattura di Dio: ma sopra tutto egli è tales perche Dio quando il formò non gli die veltimento veruno. Creò Dio, dice Vgone e le piante, e ghi animali, vestiti; l'arbore è circondato da rutida. correcciase di verdi fronde ammatatos di ornate di vaghi fiori. Gli augelli di colorite penne van ricoperti, sonoi pesci di dure squame cinti, le pecorelle di lughe lane, e di ferolofi peli l giumentifitfino alla Testudine porta sù le spalle, à guisa di tetto, durissima vna conca; folo l'huomo nasce nudo: Cortex arborem ambit, penna tegit volucrem, pifit

Hug. in. Janama operit, lana onem induit, pilus inmenta, de fedidasc. l. Janama operit, lana onem induit, pilus inmenta, de fedidasc. l. ras vestit, conca Testudinem excipit, solus homo nudus nascitur; perche l'huomo è caro à Dio, e tanto so pra ogn'àltra creatura diletto, che Dio volle egli stesso espirabili factore dell'humanevesti l'ammirabili successo egli, che'l fece, volle ancora vestirlo; el vesti nello stato dell'innoceza del pretioso drappo della giustiti a originale, e nello stato dalla natura corrotte.

Genes. 3. Il copri della tonica di pelle d'animali: Fevireis
tunicas pelliceas, & induit vos; & à tutti infegna di
non ellet sourchiamente solleciri ne del victorne

ne. 6. del vestire: Quarite primi Reyna Dei, & instrim tens, or has omnia adjetemur vobis; perche sa egli, ente padre, turci i disogni de suoi figli. Gran cosa ancora è l'huomo; perche nasce disarmato: Non v'è animal'alcuno, che non sia dalla natura de strumenti della disesa provisto: son alcuni dotat (diesa Gio: Crisostomo) di vetotissime piante, per sal-

Ü

12

th

L

unicolla fugascome i timidi Cerui, altri di leggirissime penne per trouare scampo volando, come le candide Colombe; altri armati d'adunco rofico, come i rapaci Falconi; altri forniti di fieri angli, come l'Aquile predatrici; altri fortificati d'acuto corno, come i furiosi Tori, altri muniti di lunane zanne, come i spumanti Cignali, altri di temcizampe, altri di velenoso dente, altri di mortismo sguardo, come Orsi, Leoni, Vipere, e Basilischi: Solo l'huomo nasce senz'armi: Omnem creata- Chrisoft. ram seusibilem Deus armatam, & munitam (reauit, sh. aqua alias veloci jedum cursu, alias unguibus, alias pennis, Grat. alias teraibus. Ma perche fattura sì nobile, disarmata naice, & imbelle? Direte, c'hàl'huomo il dicorfo, con che fonde i bronzi, e forma cannonistrituz il nitro, e'i carbonese fà polucre, che tuona, e fulmina di lontano; infuoca l'acciaio, e forma il brando; scalda il ferro, e fa l'vsbergo, dà le penne alle saette, scocca, & auuenta strali esticoperto di duro scudo, sa vergognosa ritirarhàdictro la morte. Non è per questo ( risponde il Santo)ma perche Dio vuol'effer egli stesso dell'huemo e l'armatura , e la difesa : Hominem folum se disposuis, ve vireus illius sit ipse Deus, & in quo inferimem fecisin ipfo fortiorem effe voluit; quanto più inerme il fece, tanto il sece più potente. Onnipotime è l'huomo: perche tiene armi onnipotenti, ch'è l'onnipotenza stessa d'vu Dio. Se mirabile dusque è il mondo per cante cole, ch'in lui si vedono, mirabilissimo è più, perche nel modo albergal'anomo: dunque per cagion dell'huomo, egli è il mondo magillero perfettillimo, & ammirabile \_

DELLA DIVINA ONNIPOTENZA: Perche
H 2 così

Sym. Ni- Così c'insegna la santa fede: Crede in unum Deum, Patrem omnipotentë, factorem Cæli, & terre, visibilin omnium, & inuisibilium. Così cantano le scritture: Psa.32.9. Ipse dixit, & facta sunt, ipse mandauit, & creata sunt. Rom. 11. Cosi predicano gli Apostoli: Ex ipso, & per ipsum, D. Tho. & in ipso sunt omnia; Così dicono i Dottori: Neces-p.p. q. 48. se est dicere, omne, quod quocumque modo est, à Deo esartina se. Così tengono i Filosofi: Mundi causa efficiens corp. est dinina potentia. Così grida la natura; perche-Ficin. in prima d'ogni moltitudine (disse Platone)bisogna sem. Phi- supponere l'vnità: Necesse est antè omnem multitudifrà citat. nem supponere unitatem; se non vi fosse l'uno non. Ap.D.T. vi sarebbono gli altri numeri conseguenti, se non vi fosse il primo, non vi sarebbe il secondo; dunque tutta la moltitudine delle create cose dall'vno, dal primo hebbe principio, ch'è Dio, & in conseguenza egl'il mondo è magistero della diuina. onnipotenza. Et il dire con Orfeo, che'l mondo sia Apud Io: stato prodotto dalla divina volontà: Mundus iuxtà Bap. Ber. Orphei sententiam à voluntate divina habet initiumes in sem. ouero, che dipenda dall'intelletto divino: Mundi Philos. v. Architectus per naturam intellectualem operatur; non mund. è dire, che'l mondo dalla diuina onnipotenza non sia prodotto; ma, che del grand'architetto eterno. l'onnipotente mano fabricò di questo mondo la machina, tifguardando nell'idea, ch'egli del mondo nell'alta mente teneua, e coll'atto del volere, liberamente di dargli l'essere decretando.

FATTO PER GLORIA DELL'ALTISSIMO;

Plat. in. perche, disse Platone: Mundi origo, & principium

Tim. fuit bonitas Dei; la bontà di Dio su l'origine, e'l

principio dell'esser tutto del mondo: Charitas Dei;

disse l'istesso, suit causa fastionis mundi; per sar no
ta, e manisesta al mondo la sua carità, la sua bôtà

l'infinita

l'infinita sua perfettione, diede Dio l'essere al modo: Omnia propeer se ipsum operatus est Dominus, Prou. 6. diffe ne'Prouerbi il sapientissimo Salomone. Due forti d'Agenti fi ritrouano, dice l'Angelico s. To- S.Thom. malo, vno imperfetto, che nell'operare non inten- p.p. q.44. de solamente di date : ma di vantaggio di riceuer art. 4. inperfettione, e questo è ciascun'agente creato, l'al- ""?" troperfetto, che nell'oprare, non può riceuer perficcione veruna : ma solamente darla, e questi è Diosche, per esser infinitamente perfetto, non può nella perfectione auanzarsi. Ogniagente creato chiamali secondo agente, perche producendo l'effetto, riceuer pretende perfettione dal fine, per lo quale all'effetto la sua bontà communica. Dio chiamali primo agente, e prima causa; perche produce il modo: ma folamete per comunicar'al modo e perfettione, e bellezza, seza poter riceuer dal modo pfettione veruna. L'agéte creato dà, e riceuc: Dio, ch'è agéte increato, assolutamete dà; quindi è, che diceua l'incarnata sapieza: Beatius est magu dare, que accipere; perche l'assoluto dare supponedininità, & infinita perfettione: c'I riceuere suppone mancamento, & imperfettione: Prime agenti (dice s. Tomaso) qued est agens tantum, non connenit S. Thom: agere propter acquifitionem alicuius finis: sed intendit loc.cit. folim communicare suam perfectionem; il fine dunque dell'increata Maestà nel dar l'essere al mondo non fù altro, che per communicar al mondo la panecipatione, e la fimiglianza delle sue divine bellezze; Ma questo communicar'al mondo la partecipatione delle sue divine bellezze, questo chiamafi gloria di Dio; perche per via delle communicate bellezze viene il mondoù farsi mezzo, d'esser dall'intelletto creato conosciute, e lodate, della

1

27/

2.4.1

£7:53

Tie y

tie (

\$ 15 20

4

View.

To be

Te (

#C0 1580

ing.

٠. وي

3:1

TRI.

W.

ħį.

H Fa

1

F.

ð

Ti

della divina Macstà l'immense. & inessabili, & increate perfettioni; perche la gloria non è altro ( secondo s. Ambrogio ) che Clara cum laude notitia. La gloria, dicono i Teologi, è di due maniere, vna entitativa, obiettiva, e materiale, e questa è la. perfettione,e la virtù del sogetto glorioso: l'altraformale,& è la cognitione, che s'hà, delle perfettioni del soggetto. E questa gloria formale, rispetto à Dio è anche in due maniere; vna intrinseca. & è la cognitione, che Dio stesso hà di se stesso, e delle sue divine, & infinite gradezze: l'altra estrinfeca,& è la cognitione, c'hà l'intelletto creato dell'infinite grandezze, e perfettioni divine. Dio non hà pocuto per gloria sua entitatiua communicat l'essere al mondo, come, che'l mondo perfectione. all'esser divino souraggiungesse; nè per sua gloria formale intrinseca, come, che'l mondo fosse. mezzo, con che Dio le sue persenioni conoscesse. Ma potè Dio creare il mondo per fua gloria folamente estrinscea, acciò per mezzo del mondo l'igtelletto creato in cognitione delle divine grandezze venisse: Quindi è, che noi nella santa Messa il tingrariamo sommamente per causa della giãde sua gloria: Grasias azimus sibi, propter megnam gloriam tuam; sì, perche Dio per la sua grande, & infinita gloria intrinséca, entitatina, e formale, è cagion, che dia l'effere al mondo, e che tragga noi dal nulla: si anco, perche creando l'Vniuerso per la fua gloria estrinscea, per conducci in cognoseéza della sua gioriofa, & augusta Maestà, perfettiona, & ingrandisce l'esser nostro colla notitia d'oggetto tanto fublime, e tutte le cose, che per sua, gloria egli creò, ridondano in nostro bene; perche non folamente l'infinita sua grandezza ci manifestano:

hno: ma servono ancora al nostro corpo, & al miro manecnimento; quindi è, che'l Sole, oltre di hici venire in cognitione de gl'infiniti splendori di Diosci serve colla lucesriscaldandoci, e dandone vita; e con questo medesimo servirci maggiormeme della divina bontà le grandezze ne và predicando, nel veder, che'l sommo Dio tante bellisfue creature per nostro servitio produsse, e nellesser le mantiene dal che prorompono le lodisle benedictioni, & i ringratiamenti: Gratias agimus tibispropper magnam gleriam tuam, onde Filone Hebieo và riprédendo coloro, che, vedédo le cose da Dio create, in esse sermano lo sguardo, nè s'inalzano col pelico à conteplar di quelle il Fattore ; dovendo più presto per via di quelle confiderar gli abili della potenza, della sapienza, e della bontà di Dio,e forramodo ammirario, di ardenicmente anato, & incellancemente riverido: Mundum quidon mugis demiratifant, quan cius conditorem, cam phil. de como a debaiffent, vius conditoris, & parentis admirari Mention, & ipfum supra modum venerari.

**6 PER** VSO, E STANZA DELL'HVOMO: Perche la Machà del gran Fattor del mondo bafiz fol'ulta à se Aessa, ne di flanza maseriale bisogao tiene il grande Iddio; nè men l'Angelica. muna, essendo l'Angelo puro spirito. Quanto danque di magnifico su scuopri, quanto vedi di ammirabile, quanto di luminoso nel sensibile del mondo raunificento ferue al corpo humano. Serue all'homano corpo l'elercito delle felle, non sò fe più per fernirlo con gl'influssi, ouero per riverirlo. guardande come con sante luminose pupille della divina imagine il facrario. Col suo moto il primo mobile gli dà motose gli dà wita, con faoi fpiedori

dori il firmamento gli fà gemmata ombrella, con loro pianeti l'altre sfere, come con tante innamorate farfalle, d'intorno à lui s'aggirano. Serue per riscaldarlo il fuoco, per dargli respiro l'aria, per rinfrescarlo i fonti, per sostentarlo la terra. La terra come amoreuolissima genitrice il tien di continuo nelle braccia: posa l'huomo in sen della terra, come amatissimo bambino in grembo della nudrice: la terra il veste con delicati lini l'ammanta. con caldelane, l'adorna con morbide sete: la terra gli dà il latte colle poppe delle sue pecorelle, gli apparecchia laute viuande colle carni de suoi gétili animali, gli ador na la mensa di odoriferi, e vaghi fiori, e la ricolma ancora di pellegrine, e dolcissime frutta: gli dà cibo sodo con alimenti di sostanza, gl'imbianca oltre modo il quotidiano ammassato frumento, brilla di gioia lusingandolo co' spiritosi Falerni, l'accarezza teneramente con infiniti sapori, si straccia il seno per desiderio di dargli diletto, fisuiscera il cuore per brama d'arricchirlo, non sà più, che si fare per seruitio del corpo humano; onde riuolto à Dio và gridando il Tob.7. 17. Profeta: Quid est homo; quia magnificas eum, aut quid apponis erga eum cor suumsche cosa è mai l'huomo, ò Dio, che tanto l'ingrandisci, che tanto d'agi il circondi, che tanto il guardise sublimi, che tante gratic gli dispensiche da tâte creature il fai riuerire,e seruire? Ogni cosa gli bacia il piede,no v'è cosa visibile, ch'al visibile dell'huomo non professi vasfallaggio, si prostrano gli animali alle sue piate, Ephes. 1. riconoscendolo per Signore: Omnia subiecisti sub pedibus eius: Ma non è gran cosa, ò Signore, che'l seruano le creature, quando voi, Creatore, gli

'Matth.6. hauete dato il cuore: Apponis erga sum cor sunm. V bi

21.

Athefaurus tuns, ibi & cor tunmerit, dou'è il vostro kloro, ò mio Dio, iui è il vostro cuore, e dou'è il rostro cuore, iui è il vostro tesoro; quella cosa è il vostro tesoro, alla quale hauete dato il cuore hauete dato il cuore all'huomo, dunque l'huomo è il witro tesoro; serua dunque il mondo all'huomo; perche l'huomo è il cuor di Dio, perche l'huomo è ilusoro di Dio: ma l'huomo, cuore di Dio, tesoro klino Fattore, riuerito, e servito da tutto il mondosferue al mondo, adora il senso, sagrifica se stesso al Demonio, & arricchisce col tesoro di Diol'inimico stesso di Dio.

Ü Ж

Cr. tie i

י -13

14-

ťL

([1

r

de Te

Ţ,

ιď

1

)[•

Disse Plouno, che'l mondo fù satto da Dio à guila d'vn bellissimo edificio, distinto in varie stanre: Mundus factus est, tanquam speciosum adisicium, 9. longiq; variam; perche vi son le stanze per gli animali irragioneuoli, e l'appartamento per l'huomo. Vison delitiosi giardini, prospetti vaghi, & allegri, peschiere, caccie, e palestre, & infiniti altri diponi. Il Sole serue all'huomo di paggio, che'l preceda colla facella; Il Cielo con suoi tremoli, e kintillanti splendori nelsilentio della notte alta-, mente gli parla, & à tutti i momenti il ringratia; perche quanto hà di bello il Cielo, tutto l'hà percausa dell'huomo; perche non haurebbe Dio creatone si vagamente adornato il Cielo, se non fusse stato per esser vaga stanza dell'huomo: Cælum, propier homines, non homines propier Calum facti Sun, disse Agostino Steuchero; e se Massimo Titiohebbe à dire, che'l mondo, che di cielo, e terra. Steuch de è composto, è palaggio commune de gli huomini, per. Philo e de gli Dei, e che nel mondo vi son due generi di carrozze, nell'vno van passegiando i dij, & i figli de gli Dei, nell'altro gli huomini interpreti de gli Tyr.

Soph. l. 7. Maxim.

Deis

Dei, quelli nel Cielo, e questi nella terra: Mamua, qui è Cælo, & serra confrat, est quast communis Deorts & hominum domus; duorum scilicet horum generum duo sunt immortal a vehicula, alterum babent dy, & Diorum fily, alserum Deorum interpreses homines, recti in Celum suspicientes, parlò egli secondo la co-Aumanza de' gentili: ma, cattolicamente discorredo, si potrà ben dire, che questo mondo fii da Dio fabricato per maestoso albergo della divina succe grandezza, e de gli Angeli, e de gli huomini; nonch'egli d'albergo bisogno hauesse, ch'è l'albergo del mondo istesso: ma per amor dell'huomo, per habitar con esso lui, volle far tutto Imendo, & alfegnò per luogo della nascita dell'huomo la terra, per baili gli elementi, per gemmata cortina il Cielo, per aij, e maestri gli Angeli, per giardino di delirie,e per eterna stanza l'empireo, dou'egli con hi amicheuolmente diportandosi, e dolcemente eonuerlando, per tutta l'eternità si spassi, goda, es passeggi. Fece in questo Palagio ampie, e commode salite, per le quali ad aere più sereno l'huomo di continuo ascendesse balconi da bel vederes formontando colla mente di creatura in creatura, d'elemento in elemeto, di sfera in sfera, di stella in stella, di pianera in pianera, specolando les bellissima sembianza, e l'infinite persectioni dell'amorosissimo suo Fastore, per hauer poi e coll'anima, e col corpe da i godimenci specolati de... poggiare alla prattica della chiara vifta della divina essenza. Creato su dunque il mondo per vso, e stanza dell'huomo,

CREATO SOLAMENTE PER DIO: Perche, se per altra cosa fosse stato creato l'huomo, al sicuro in ordine all'Angelo egli sarebbe stato creato;

per

per effer l'Angelo di natura piu perfette puro spirito, & à fisica materia non legato: se per l'Angelo fuffe stato I huomo creato, è la rebbe stato creato p ferniclo, è per goderlo colla contéplatione dell'angeliche bellezze: ma ne quello, ne quello è vero, non per seruirlo; perche l'Angelo non è dell'huomo padrone: ma conseruo insieme coll'huomo della divina Maestà: Vide, ne feceris; confernus cum tuns sum, disse l'Angelo à s. Giouanni E Chri- Apoc. 19. to notio Signore all'Angelo malo, che nel deferto gli diceua: Hac omnia tibi dabo, fi cadens adoranorismes con tremenda voce rispose: Vade regrà Satana, scriptum est evim, Dominum Doum same adora- Matt. 4. bis, & illississervies. Nè meno per goderlo; per- 10. che l'angelica bellezza non può dell'humano intendimento all' nsatiabile appetito; capace delle. bellezze divine, dar compita sodisfactione - Vero edice l'Angelico, che vedendo l'anima humana. S. Thom. dell'angelica nasura le bellezze, sarebbe in qual- 2.2. qui 3. che modo felice; perche l'humana felicità nel pof 47.7. sesso della verità, e della sapienza consiste: ma non sarebbe perfettamente selice, si come ricco tal'vno sarebbe, che gran numero di vasi d'oro possedes-L: ma non perfertamente ricco; quello perfertamente ricco farebbe, che dell'oro la miniera e la fontana hauesse in dominio. Felice può dirsi l'huomo, qual'hora delle verità create la notitia possiede este la monte cosporar e l'incospora create comprende: ma non perfettamente felicespent bedella fapicana il fante a e d'ogni verità la profesedillers vers non attinge; quando al possessio peruiene dell'ingreare belienzes quando nella fonta-14, e nel gorgo della prima verità tuffa le labra; quando in quel fonte inesausto soaussima, e profon-

fondissimamente si sommerge,& à bocca aperta, & piena le dolcezze diuine beue, allora perfettamente è felice: hor se non è possibile, che per l'angelica natura, come per vitimo suo fine, sia stato creato l'huomo, quanto meno è creato per altra cosainferiore!fu creato dunque il mondo per vso, e stanza dell'huomo per prima habitarui in terra, poi nel Cielo, non per esfer l'huomo perfettamente felice col possesso di questo mondo, nè per fermarsi nelle create cose, come in vltimo suo sine: ma per seruirsi di loro, come di mezzi opportuni per conoscere,e seruir Dio, per arrivar finalmente à vederlo, e goderlo nel Paradiso. Tutto il visibile creato è in ordine al corpo humano, il corpo in ordine all'anima, e l'anima solo in ordine à Dio. Quindi è, che disse Dio per bocca di Gieremia, che non può veruno per felice, e glorioso tenersi per qualsiuoglia cosa del mondo, se non giunge à veforem 9. der Dio : In hoc gloriesur, qui gloriatur, scire, & nofse me .

C A P. II.

Di che figura sia il mondo: se vi sia Cielo Empireo, di che figura sia l'empireo, quanto sia grande, e che cose in se racchiuda.

Olte son de'Filosofi circa la figura del mondo l'openioni; perche alcuni affermarono, ch'egli sia di figura ouata; altri, in forma di Testu-Pic. Mir. dine, od à guisa di Pino, altri à modo d'un pomo, & altri in sembianza di Ruota: ma de' Stoici, e Petipatetici l'opinione, da Talete Milesso, e da Pitagora insegnata, e da Platone, & Aristotile disesa, ella è. Ċţ

æ,

記述的問題

1

hè, che di figura perfettamente sferica egli sia; perche la sferica figura, secondo Plotino, è di tut. Plot. En: te la più perfetta, e di tutte la più capace, nella 41.460. qual tutte l'altre si contengono; perche concessa 310 al Cielo la sferica figura, ne seguirà, che'l Cielo tutti egualmente gli elementi rifguardi;questa düque deuesi all'Vniuerso: In qua omnes figura contimmar. Se dell'huomo alla più nobil parte, ch'è il apo, ch'è dell'intelletto la sede, la sferica figura fù concessa, se sferico ancora è l'occhio, ch'è de'sési il più gentile, se diede la natura à tutti i fiori del campo, à tutti pianeti del Cielo, à tutte le stelle del firmamento la figura orbicolare; perche al modo douea negarla, ch'è l'aggregato d'ogni bellezza? Rotonda è pur la terra, benche di monti, 🕶 valli ripiena; perche se piana ella fosse, tutta in vn momento, e non successivamente l'illustrarebbe il Sole; se concaua, come la naue, prima le parti. estreme, che quelle di mezzo con suoi raggi raggiugnerebbe, e se fosse angolare non si vedrebbè del Zodiaco sempre, e d'ogni luogo la metà de dodici segnime tutta delle celesti sfere sempre: intiera la mezza parte si scoprirebbe. Son tutti: sferici gli elementise tutti rotondi i Cielisperche così l'vn dentro l'altro perfettamente stan collocatise senza detrimentos senza incommodos e sen-. Za vacuo l'vn dentro l'altro diuersamente si riuolge, Il che non seguirebbe s'vn dentro l'altro diffetente di figura fi contenesse: Mundi figura ( disse Mar. Fi-Ficino) spherica est, sic enim maxime uniformis, ca-cin.in Pl. paxindissipabilis, agilis, arque ità aliter potest moles in 16. mole, & sine vacue collocari, & sine offensione moneri. MA SE vi sia Cielo empirco, da' Filosofi non si raccogliesperche di costoro altri diedero più Cieli, & altri

1

Ų

altri vn solos chi trè n'affagonchi otto ne conta, e. chi'n dieci li divide; nè solo gli Ecinici son discordi:ma molti ancora de' Cattolici, nun essendo ella già cosa alla cattolica fede spettante. S. Gio: Cri-, Cornel. à sostomo appresso il P. Cornelio vn solo disse este-. Lap. in reil Cielo, Teofilatro due, s. Bifilio trè; Caietano Ep. 2. ad niega l'empireo affermando, ch'i Beati nel cristal-Cor. cap. lino albergano che nel primo della Genesi, dicesi, I 2. V. 2. Gen. 1. 8. che sopra del firmamento è collocato. L'Angelico D. Tho. n'insegna, che trè sono i Cieli, il sidereo, il cristal-2.2 quest. lino, e l'empirea; ouero l'aereo, il siderea, e l'em-175 ar.3 pirco, o pria di s. Tomaso vennero à tal sentenza s.Gio:Damasceno, & anco Teofilatto, Pomerio, & ad 4. altri molti, particolarmente s. Gregorio nell'homilia 29 Sopra s. Marco à 16 doue dice: Elias raprosest in Calum; sed alind oft Calum acreum, alind apheroum. Calum aereum terna est proximum, undes & aues Cali dicimus, quia eas valitare in aere videmuss in Calumisaque cercum Blies sublasus est. Diiqi l'aoreo dalla superficie della terra cominciado, insino alla Luna sormota: il fidereo dalla Lung partondosi insino al conuesso del firmamento s'inalza, e dal conuello del firmamento dilatadosi l'empinco, infino al conuesso del Paradiso se stende: 21tri pretendono : che l'aereo, dalla superficie della. rerrate del mare cominciando infino al firmamento peruenga . e ch'i pianeti in que to Cirlo, come i pesci nel mare, e come gli augelli nell'aria si munuano: che'l firmamento arrivi all'empires es l'empireo in trè regioni fi distingua, delle quali sia la prima solida, e costante, & à i Beati come di pauimento foggiarcia la seconda come l'atia sia fiuida, per doue i Beati fi muonano, e la terza solida,e ferma, ch'à sembiaza serua di tetto; altri que-

ſŧi

fine Cieli dinerlamente diffinguono il primo ne di clementi aure, e fuoco, il fecondo in vudeci sere, e'l terzo nelle trèsopradette regioni dell'empireo. E che vndeci sian le ssere, che sorto Clau. in l'empireo si ragirano, è trà moderni Astronomi, Sph. c. 1. per la dinersità de moti, cosa molto manifesta. Ra- de num. pifce colla sua rapidezza dall'Oriente all'Occide- lest. te tutti gli Orbi inferiori il primo mobile. Gli muoue il decimo Cielo dal Settentrione all'Aufro, e dall'Austro at Settentrione, quali bilanciandoli per venciquattro minuti.Li và per cento quaranta minuti librando il nono Cielo dall'Oriento all'Occidence dall'Occidente all'Oriente.Conduce in gio il firmamento tutto l'esercito delle stelle fille, e dall'alere seine sfere le fielle errani fon circumdows. Che vi fin la nona sfera, che Gielo criftallino fi dimanda, della cui qualità for la ... decima, e l'vadecima, che forco nome di gincirli son comprese, il dice la diuina Serimara nolla Genefi aliprimo: Piat firmamentam in medivaqua Genef. 1. rum & dividat aquar ab aquis. Bt in Daniele aliter-20: Benedities aqua omnes, qua super Calos suns, Domino. E, che vi sia l'empireo, è sensenza commune de più cospicui Teologi: Omnis Theologorum casus Claus ibi (dice il Glauio) abind Colum effe affirmar, immobile dom. quide m, & mila pracisum stellar sed falicem Angelarome Beaterum fedem, & patriam, quod vocant ema pireum ab igne, quod miri fis tucidum, d'ingenie clas risate praditum: Noc tamen Golum mello modo ab Allrowomis cognoscipotes, cum non mouvadur. Ma, benche da gli Aftronomi non possa l'empireo dal moto argomemati, pur non vi mancano alcuni, che da qualche terreno segno à cognetiurario si muouzno: ma communemente per la dourina de Tcologi

Ibid.

Apecal.

21.

Teologi ad ammetterlo conuengono: Statuunt ergo Astronomi hains temporis in vainersum esse duodecim Calos, undecim quidem mobiles, unum verd ex sententia Theologorum immobile. DI CHE FIGV-RA sia l'empireo; contendon molti, ch'ei sia quadrangolare, non quanto al concauo; perche tenendo in grembo le sfere, bisogna, nel concauo sia rotondo, altrimente si darebbe vacuo nella natura: ma quanto al conuesso; perche, parlando s. Giouanni della celeste Gierusalemme, afferma, ch'è posta in quadro: Cinitas in quadro posita est. Mas. Giouanni simbolicamente ragiona per dimostrar della celeste patria la costanza e l'eternità:e ch'ella habbia quattro facciate; perche dalle quattro parti del mondo gli eletti alla gloria riceue; onde non per questo, che l'empireo sia quadrato, si può necessariamente asserire; anzi, perche la sferica. figura è di tutte la più perfetta,e di tutte la più capace, inferir ben si deue, che di sferica figura. l'empireo ancor'egli sia. Certa cosa è, che l'empireo sia fermo, & immobile, dice Cornelio; perchel'Apostolo così afferma, dicendo: Tabernaculi ve-Cornel. à riqued fixit Dominus; doue la parola fixit, per l'im-Epift. ad mobilità si prende: Verum est empireum, in quo funt Hebr.c.8. Beati, non moueri ; sed esse fixum, & immobile ; nè per esser immobile, d'esser quadrato gli è necessariosperche allora necessario sarebbe, quado l'em-

Lap. in 7. 2.

> rotondo, più s'accosta alla ragione. MA QVANTO EGLI SIA GRANDE, già di fopra

> pireo sopra qualche piano posasse: ma egli den-

tro gli spatij imaginarij sta posto; per tanto, se-

condo il comun parere, conchiudo, che l'empireo

ci sia, e che stia fermo, & immobile: ma se sia sferi-

co,ò quadrato, non è certo; nulla dimeno, che sia.

ζ.

Ċ.

 $\mathbf{T}$ 

1

I:

Ĉ.

Ą

lopra s'ètoccato, qu'i folamente aggiungo, che muelessere superiori, trattone il Ciel del Sole, c di Gioue, soprauanzano di profondità, (che grossezza vien detta) le sfere inferiori; perche la profondità del Cielo della Luna agguaglia la profondità di tutti gli elementi, cioè la distanza, ch'è dal concauo della Luna infino al centro della ttra. Il Ciel di Mercurio avanza di profondità quel della Luna in dugento sessant'vno mila, e quattrocento ventitrè miglia. Il Ciel di Venere avanza quel di Mercurio in trè milionise quaranta trè mila, e dugento settanta sei. Quel del Sole è auanzato dal Ciel di Venere: ma quel di Marto auanza il Ciel di Venere in ventitre milionise nouccento venticinque mila, e sei cento venti, e'l Ciel del Sole in ventisette milioni, e dugento settanta octo miglia. Il Ciel di Gione è auanzato da quel di Marce: ma il Ciel di Saturno auanza queldi Marte in due milioni, e centotrentacinque mila, e cento nonanta otto, e'l Ciel di Gione inc noue milioni, e sei cento nouanta noue mila, e settanta sei. La profondità del firmamento auanzaquella del Ciel di Saturno in cinquant'vno milione, e quattrocento sessanta sette mila, & ottocento nouanta otto, & auanza tutte le sfere infenori, e gli elementi in vn miglio; perche dal centro della terrainsino al concauo del firmamento vi sono ottanta milioni, e nouecento quarantadue mila, e quattrocento settant'vno, e dal concauo del firmamento infino al suo conuesso vi sono ottanta milioni, e nouecento quaranta due mila, e quattrocento settanta due. Se tanto dunque di profondità contiene il firmamento, ch'auaza tutti i Cieli inferiori, e gli elementi, che sarà della K nona,

nona, e decima sfera? che sarà del primo mobile ? che sarà del Cielo empireo ? certamente l'empireo è di sì grande altezza, e di tanta vastità, che può con ogni ragione (per così dire) poco men, ch'infinito, & è poco meh, ch'immenso nomarsi. Dicono, che l'empireo sia così grande, che se gli Dan. 7. Angeli, & i Beati (che sono innumerabili: Millia millium ministrabant ei , & decies censena millia assi-Amos. S. sebant ei. Venit Dominus in Sanctis millibus suis) [e'] volessero dividerestoccarebbe à ciaschedano assat più di quel, che sia della terra, è del mate la citco-Apoc.5. ferenza; perche dourebbe à ciascheduno daris parte alla vittù motrice, & alla gradezza del pro-Panon. de prio merito corrispondente: Empyrei Celi molem fin. 1154. Valde magnam esse, ac videri maiorem, quam esse omnis Angelorum multitudo occupatura; fi quilibet Angelus in sua se sphera locaret extra cuiusque Angels Sphera; par enim est, maznam valde Beatoru sedem effe; incolară virtuti motrici proportione respondete: Virtusi autem motrici debet spatium respondere, sine corpora, qua simul mouere possit, si oporeneris. E quelle delle sfere, e dell'empireo machine marauigliole, & immense con quali frumenti le fabricò l'onnipoten-Genes. 1. 22 di Dio? non con altro se non con vn Fias. Fras firmamentum in medio aquarum, & dinidat aquas ab aquis. Ipse dixit, & facta subt, ipse mandauit, & creata sunt, ò potenza infinita del gran Fattor del

> MA CHE COSA l'empireo dentro di se contiene ? Egli dentro del suo grembo tutto il resto del mondo racchiude: ma là sù ne valtissimi suoi campi ciò che contenga, non può da cuor'humano imaginarli : Oculus non vidit, nec auris audinit, nec in cor homibis ascendie, que preparavie Deus ys, qui

**5**:

9.

Mondo.

Į

U D

λi,

::g

47

141

X.f

187

.

qui diligunt illum, nè folamente l'intende l'Apoitolo dell'essentiale beatitudine, e dell'altre cose, che l'essentiale beatitudine accompagnano: mal'intende ancora delle magnificenze materiali di quel luogo; perche di quel Cielo così sereni son gli splendorise tantese così varie le bellezzesche quantuque il cuor'humano se le rappresenti maggiori, non per questo può giunger mai ad esprimer di quelle ne pure vn minimo punto. Chi dell'Apostolo il ragionar considera, dirà sù la primafronte, ch'ei ragioni da barbaro, e che commetta. error di Grammatica, dicendo, Nec in cor hominis ascendit, que praparanit Dens is, qui diligunt illum, dovendo più presto dire , nec in cor hominis ascenderunt, que preparanit Deus ijs, qui diligunt illum: ma s'egli detto hauelle, nec in cer hominis afcenderent, haurebbe pensato alcuno, che tutte insieme di quel luogo le magnificenze, e le delir e nop. possono dall'humana mente ne comprendersi, ne pensarsi: ma bensi qualcheduna in particolare:ma dicendo, nec in cer hominis aftendit, fi fotto intende il partitivo, quicquam ex ys, qua praparavis Deus ÿsqui diligunt illum. Son tali dunque, e tonte dell'empireo le bellezze, che non solamente insieme tutte: ma ne pur in partico'are vna minima di que le può da mente humant in questo mondo pensars. E quando mai ne' fondamenti delle mura delle Circà si pongon sassi, le non rozzi, & impoliti? ma ne' fundamenti delle mura della celeste Gierusatemme pietre così pretiose van poste, che tali ne pur si trouano nelle corone de'Monarchi : Fundamenta muri eius omni lapide pretioso or- Apoc.21. Bata. Se gemme tanto nobili seruono à i fonda- 19. menti delle mura, che pietre saran quelle, ch'ab-

K 2

## 76 Li Trionfi della Chiefa?

belliscono le frontiere de' Palazzi, gli ornamenti delle finestre, i gabinetti di quei Principise le corone de Trionfanti? Et à Città sì gloriosa non deue corrispondere il sito? che prospettiue dunque la celeste Gierusalemme circondano; che serenità di Cielo, che delitiose compagne, che fiorite pianure, che ridenti, e vaghe colline! basta dire, ch'egli sia vn paese dou'e fondata la gran Regia d'vn. Dio. Paese tanto bello, tanto giocondo, tanto trãquillo, quanto deu'esser quello, doue Dio si fà vedere, e doue coll'vnigenito suo, Principe eterno, d'infinita nobiltà, d'infinita bellezza, d'infinita sapienza, d'infinita santità, d'infinito merito, siede regnando, & imparadisando il Cielo; paese per appunto preparato da Dio à gli eletti amantissimi suoi figli, sin dal principio del mondo; argometate dunque, che sourane,& incorrottibili bellezze l'empireo in se racchiuda! e questo immenso Cielo, e questa felicissima stanza cambi tù,ò huomo, col tormentoso inferno per vn minimo interesse, e per vn fracido diletto di questa immonda, e transitoria vita!

## C A P. III.

Se'l Mondo possa sser magiore, à minore, à più, à meno perfetto; se possa mutar luozo, s'è animato, e se vi siano, è vi possan esser più Mondi.

Arist. de Degli antichi Filosofi, de quali, senz'apportarne i nomi, ne sà mentione Aristotile, sù Celo tex. pensiere, che'l mondo vna machina infinita egli sia; onde, perche l'infinito non può ne crescere, ne menomarsi, non può il mondo ne maggiore esse-

证(

rene minore, ne può egli mutar luogo; perche l'infinito tutti i luoghi trascende: ma questo errore da Aristotile vien'impugnato, e'l contrario è di sedes perche solamente Dio è infinito: Cuius magni- Ps. 144. tudinis non est finis. Qui solus est, & non babet finem, 3. excelsus, & immensus; benche non s'intenda di mo- Baruch. le perche Dio non hà ne formale, ne materiale 3.25. quantità, essendo egli puro spirito: ma di potenza, e di perfettione. Cosi, chi dicesse, che non solamente di mole infinita il mondo sia; ma che tenesse ancora dentro di se cose migliori, e migliori attualmente infinite, non potrebbe afferire, che'l modo potesse esser migliore, ne peggiore; perche coterrebbe perfettioni infinite, il che tanto alla fede, quanto alla ragione ripugna. E' finito dun que il mondo tanto nella grandezza della machina.; quanto nella qualità, e numero delle cose: maquantunque finito egli sia, non può per questo esfer ne maggior, ne minore,ne miglior, ne peggiorene mutar luogo; ond'hebbe à dir'Auerroe: M#- Auer.didi mensuram maiorem esse, vel minorem ea, qua est, sput. 1. ex est impossibile; e la ragione, ch'assegna si è, perche dist. dist. se potesse esser minore, sarebbe possibile d'esser & 2. de contenuto dentro superficie non rotonda, e che Calo 15x. questa fosse vguale alla rotonda, dentro la quale è contenuto, onde sarebbe, e non sarebbe minore, il che non è possibile: Si possibile esset, vt esset minor, esset possibile, ut contineretur à superficiebus non rotundis, & ut ista essent aquales superficiei rotunda, cotinenti faum totam. Il mondo, quanto alla grandezza,e qualità,come s'è detto, è vn simolacro, & vna come statua di Dio, & in conseguenza così bello, e ben disposto, che se fosse magiore, ò minore, sarebbe, ò come vn'Encelado, ò come vn Pigmeo, ch'ambi

Digitized by Google.

ch'ambi son'huomini; ma quanto alla quantità son mostruosi; perche dentro à i giusti termini co:enuti non sono. Il mondo, disse Timeo Locro, è vn. magistero bellissimo, & ottimo, fatto dall'ottima. causa, ch'è Dio; s'egli dunque è ottimo, & ottimamente dell'ottima causa formato, non può esser ne più, ne meno; perche non sarebbe ottimo. Questo mondo, secondo l'idea, e secondo il modello è formato, che di lui nell'eterna mente teneua, quado il grande Architetto diuino creollo, dunque se maggior fosse, ò minore, mondo sconcio egli sarebbe, non corrispondente al suo modello, ò pur sarebbe altro mondo, ad altro modello corrispon-Tim. Loc. dente: Mundus optimus est ex his, qua facta sunt quoniam ab optima causa factus est, & ad intelligent a Subiectam essentiam, ad quam id, qued set exacte expressum, pulcherrimum fu, oltre di ciò l'Angelico s. Tomaso disse, che diede Dio à quest'Vniuerso vn'ordine perfettissimo, e se cosa, à quest'ordine pertinente, maggior fosse, ò migliore, ò minore, ò peggiore, di quest'ordine la consuonanza si guastarebbe, si come in una ben accordata cerera s'vna sola corda discorda, la melodia suanisce: V ni-S. Tho. nersum, supposeies estes rebus, non potest esse melas, P.P. 4.25. propier decentissimum ordinem, his rebus attributum à

S. Tho. mersum, suppositis istis rebus, non potest esse mel us, pp. q. 25, propier decentissimum ordinem, his rebus attributum à art. 6. ad propier decentissimum Vniversi consistit, quorum, si unum aliquod esset melius, corrumperetur proportio ordinis, sieut, si una corda plus debiso intenderetur, corrumperetur cetur cythara melodia. Ben'è vero, che se Do cose

migliori v'aggiugnesse, che co tal'ordine dissonăza non dicessero, come più Angeli, ò più specie d'animali od altr'herbe differeti, sarebbe il modo migliore: ma di miglioranza accidentale. Passes tamen Deus alias res facere, vel alias addere istis re-

Digitized by Google

3:

110

t,

D:

bus factis, & fic effet illud V niner fum melius; ma coniderate dell'Angelico le parole, non disse, Et sic esfet ifted Vninerfum melius; ma illud; quell'Vniverlo: quali che, se Dio à questo mondo qualche nuosa creatura fouragingnesse almeno accidentalmente, non questo, ma vn'altro mondo sarebbe. Così ditò ancor'io; se Dio di propria sua mano va corpo humano fabricasse, come quelli de' primi noftri parenti, ò pur di Cristo N. S. con tutte dell'arte divina è le regole, e le misure; e poi mi dimandalli, se quel corpo potesse esser maggiore, è minore, è migliore, è piggiore, io risponderei di no zerche non sarebbe regolato: ma mostruoso; meatre che dalle dounte regole vscirebbe: anco il rolore, secondo la complessione, dourebbe eiser vivace, anco la chioma dal temperamento deriuare, anco i gesti alla mueltosa bellezza corrispondenci, & è vera implicanza, sia corpo perfettamente formato, e che l'ordine, à lui deuuto, non confermi. MA CHE QVESTO MONDO nonpossa mucar luogo egli è chiaro; perche fuor del mondo non v'è luogo, come disse Aristotile, Neque Arist. de locas, neque vacante, neque tempas est extrà Cælum. Il Cælo textuogo di questo mondo è la superficie conuessa. 99. dall'empireo; perche fuor dall'empireo, corpo, che'l circoscriva, e che'l circondi non si ritroua: onde disse il B. Alberto Magno, che nissun corpo è puramente luogo, e non locato, se non il Cielo, inrendendo dell'empireo; perche il Cielo, dentto altro corpo contenuto non essendo, propria- B. Alber. mente locato non può dirfi, locus tantum nul- Magn.de bom corpus oft, nifi Calum; Horse non può l'Vni-nst. loc. verso porearsi fuor di se stesso, ne fuori della su-dist. 1.6. perficie conuella dell'empireo, denque non può 4. egli mutar luogo; nulladimeno se per luogo, vn-

luogo imaginario, non già reale, intendessimo (co-Alex. de me disse Alessandro de Alessandro daplex est, realismales. 10. de imaginarius, vi cum imaginamur extrà Cælum dari metaph. locum) benche di potenza ordinaria non possa il mondo murar luogo, almeno di potenza assolutamurarlo egli potrebbe; perche potrebbe Dio à destra, & à sinistra, ò sù, ò giù in quell'imaginata distanza discossarlo: Etiamin vacuo negatiuo posses de loco q. Deus mouere corpus, & facere, vi sisteret hic, vel ibi in 5. n.352. parte spati imaginarij in ordine ad polos sixos imagi-

narios. S'ANIMATO IL MONDO SIA, quafi concordemente gli antichi Filosofi son di parere, chequesto grande Vniuerso egli è va grande, e perfetto animale; perche se'l mondo parti animate. contiene, come fon le piante, i bruti, e gli huomini, raggioneuol cosa ella sarà, dice Platone, che'l tutto sia pur'anco animato, perche non convien., che'l tutto à veruna sua parte inferior sia di con+ Fic. in ditione: Mundi hains machinam anima regi iudicas Plat. Co. Plato; est enim corpus quoddam ex totis elementis coor.6. c.3. positum, cuius particula sunt omnium animalium corpora, & perfectius est omnibus animalibus, quanid totic perfectius est partibus, & absurdum esset, partes anima habere, totum autem carere . Plotino la grandezza. bellezza, ordine, e moto di questo mondo considerado, in quel detto proruppe, che necessariamete fusse il mondo animato; e di vantaggio d'vn'anima dotato molto nobile, & eccellente: Mundum Plot. En. hunc sensibilem si quis contempletur, anima excellentiam cognoscere posest, intuens magnitudinem, pulchrisu linem, & ordinem motus sempiterni. E se dicete, che ciò non è possibile; perche, se'l mondo animato

fosse, ò l'anima del mondo solamente sensitium,

sareb-

h

Zi.

...

tic.

Ľ

1

119

3:/

tal

1

1

٤.

ازر

Ċ

2

**રે**:

brebbe e cost sarebbe d'inferior conditione del l'hoomo, ch'è vna delle parti del mondo: ò sarebbe ragioneuole, & in conseguenza egli sarebbe huomo, e come huomo peccar potrebbe, ne sarebbe miglior della sua parte. Risponderò, che de'Filosofi sostennero alcuni, bauer'il mondo più mime, cioè la sésitiua e l'intellettuale, done l'huo. mohà solamente l'intellettiua: e molti affermano trà Cattolici, che produr possa Dio creatura intela lettiua, che ne Angelo sia, ne huomo, & in conseguenza cosa diuersa, e tale sarebbe il mondo s'egli animato fusie: Si potest Deus atiammateriam produ- Merad. stre ( cum non appareat repugnantia ) cur non aliam de mundo treaturam fimul materialem, & spiritualem, specie din 381. findam ab homine? oltre che disse l'Apostolo:Ommis creatura ingemissity of paramit vsque adbus. Ma. 22. the cosa egli intende per ogni creatura, se nonl'Vniverso? dunque se geme l'Vniverso, e di do+ glienza il mondo è capace, al sicuro il mondo è animato. E Giob aggiunge, Stella non sunt munda lob.25.65 in sospetta eius. Se no son mode le stelle, son'elleno capaci di colpa, & in confeguenza di libertà fon. dotatese d'anima intellettiua. Nulladimeno io dizei, che se dell'Vniuerso inadeguatamente si ragionassecondo alcune sue partisegli è veramente animato, come inadeguatamente anco l'Etiope d'cesi bianco. Dicesi bianco secondo i denti l'Etiope. e dicesi animato, secondo alcune sue parti il mondo, cioè secondo le piante, e gli animali irragionenoli, el'huomo. Se non propriamente l'es-Tere animato si prende: ma secondo alcuni effecti, può di vantaggio chiamarfi animato il mondo, 🐱 l'anima del mondo è l'intelligenza, ch'i Cieli ingiro conduce, ò pur l'onnipotente, e glorioso Id-

24

ζŊ...

-

pi ...

12

**L**ight

**Zhu** 

THEN

뺸.

\*

٢٠,

.

7

d'h

ġ,

ì,

•

3

ŧ.

82

diosche dandol'effere al mondo e nell'effere conferuandolo, e, come prima cagio ac, di totte lo colo alla produttione convortendo, e penetrando col-Ier. 25. l'immensieà l'Uninerles Guluma de serram ago imples, fà meglio effercinamente nel mondo di quel, farebbe formalmente l'anime, se'i mondo l'anima hauelle. Ma ne ficcindo il tunto ne la fenfo rigotolo pud dies il mondo animato a parche nè gli elementi, net Cieli fon d'anima veruas capacit ne tutto il sensibile del mondo è miglior della sua, parte; perche gli elementisse Ciclis e tucci i milli del mondo son facti in ordino all'huomo: Cali Seewebs proper bomines , non homines propur Calumfalls Pfal. 8:8. C. . diffe di sopra Steuchero; Et amnia subincissi fut peditus eins, diffe ancora il Profeta. L'huomon parte del mondo, è Principe del mondo, ne deue il visibile, e'i material del mondo esser più nobile dell'huomo; e'l dir, ch'animati sangli clemeri,i Gieli, e le Seelle, egli è dogma danni co contro de' Munichenoude quel dell'Apollolo s'inscudes foi dell'intomo, ch'ogni creatura s'appella, Biulta Marito quel di S. Marco : Predicate Buangeliam, omni entar tire, come note S.Agoltino: de homine paties intelzs. e. Aug.c. tipieur ; quia in unequeque brmine est empis crasives generation quodammode. E Giob non parla de gli Afri, fe non meraforicamente, per colore prendedolis che fon di vita fouramodo celefte: perche per lance, che lia l'huome, quanto tempo in que fix vitu dimore, non và l'empre libero da qualches ombra di mancamento, giufta il detto di Salomo-Pron. 24. Tie : Cepties in die cadie intens de refurgeradeff, males-16. viencome chiole Quirino, e che i Cicli non dall'a-Salaza nims fien moll: madall'aibitrici intelligence. [] ibid. Hice to Spirke Sauce per burganocua di Giob

Digitized by Google

ncl

Militado Mono: Ind que ourunneur, qui persant erben. Ich.o 15. SE VI SIANO PIV MONDI. Due modi da i Platonici vengono allegnati, l'intelligibile, ch'è Dioscaufa efficiente, & elemplare d'agui qualunque cola creata, e'i fonfibile, ch'è quello, che noi vedizmo, di Cieli, & elementi composto i Mandas Fig. in. dus Platonici pomunt (diffe Picino) www intelligi- Plot. Ev. bien, feilices denimammensem,munds buens principili, & exempler, abserve fenfibilem, branc feiliace fenfibas manifeftum-bionini estemplaris imaginum . Tre mondi Arthorite n'affegrassit fouracetellesit celche, el'alementarese l'yno dall'ahro è gonernator il primp è Dio, il secondo i Cieli, el merzo gli elemoni. Mandes triplex eftefapercaleftis caleftis, de terrefina, & posterior à faperior e sirusiar .. Quatero mondi Pi- Thee! co della Mirandola ne racconta, l'insellettuale, espe ini Accielte, A fortofuntre, edihuomo. Il primoco de 1 1813. DioA lecesto i Cielisticerno, gli clementi il quarto la creatura ragionsuole, che Miaricafonn - cinè pieciol mondo s'appella. Mandiquaener funt in- Pic. Mirellettualis saile Dis Sablumaris , & barto. Canque mob - rad Hop. di quali tereti, e Filolofi, e Taologi, e Santi Radri Prafat. diffingueno, l'Archeripod'Angelico, l'Alemaniareil Macrocofmo, el Microcofmo. L'Aschetipa è Omingaleboan l'a , erulier licheim et 9 ich , cit del mondo, e dell'Universoits sourans esgionts: Hundas Archeigens (diffe Salegalina) of ratio fempiterna . Incommutabilis, quafesis Danamendue. Phigelico & la moleiaudine de spiritice de flishe a e-3. ere vaghiffme Gierarchie de inmone Chori sa di-Minta: Angelious were en triplici Hierarchia configt. Il mondo elementare, olte dal Principe de Peripatetici Elemeto è chiamato, è quella machina, che di Cieli, & clementi è composta: Mundus elemen-

Arif.lib. g. de Celo. cap.s. tex 1.

taris componitur ex quatuor elementis, & corpore calesti. Il Macrocosmo, ouero Megacosmo, cioè modo largo, spatioso, e grande, è tutto l'Vniuerso, ch'ogni co la creata contiene, Mundus magnus Vninersum vocatur, & est tota creaturarum collectio . Il Microcosmo, cioè mondo picciolo, è l'huomo, copendio ( come si disse) dell'Vniuerso, di cui il Trifmegisto, e S. Gregorio parlando, dissero, ch'egli hà nel corpo i quattro elementi, che vegeta con le piante, che sente co' bruti, c'hà de' Cieli il temperamento, de gli Angeli l'intelligenza, e, quel, ch'è più stupendo, nel castello del cuore vaga dell'anima inalbera la bandiera, doue impressa della dininità l'imagine vi risplende: Est in illo mixtumen Trismin elementis corpus, vita stirpium, & brutorum animansium sensus, corporum calistium à contrarys, ob tempe-S.Grog. ramenti qualitatem, remotio, angelica mentis, ob intelligendi vim, participatio, ac denique, quod summum estrimpressa dininitatis effigies.

. Pim. bom. g.in Euang.

> Ma ricercando noi, se vi siano più mondi, nonintendiamo d'altro, se non di sapere, se fuor di quest'Vniuerso, altri Vninersi si ritronino; se fuor di questa gran machina, che di Cieli, & elementi è composta, qualche altra simil machina, ò pur differente vi sia. Risponderà Democrito, che fuor di questo mondo infiniti altri mondi si trouano, se gli direre, ch'ei vaneggia, e come veduti gli habbia, ò chi gli diede l'auuiso, replicherà, ch'à lui no è dissicile à sostentarlo; perche, se questo mondo (secondo i suoi delirij) dal congresso de gli atomi è natose dal casuale aggroppamento di cose indiuisibili, e distinte, l'istesso de gl'infiniti altri mondi è succeduto. Infiniti mendiancora Metrodoro, -Anassimandro, Anassimene, Sonoforte, & altri co-

ce-

ľ

cciono, e v'adducono la ragione; perche, fi come ragioneuole non è, che dentro vn vastissimo campo vna sola spica s'inalzi, dentro vn pelago profondo vn solo pesce vi noti: dentro vn Cielo smisurato vna sola stella risplenda, così parimente ragioneuole non sarà, ch'entro gl'immensi spatij del nullasche d'infiniti modi son capaci, vn solo mondo si veda. Dissero pur'ancora gli antichi che quantunque in atto mondi infiniti non si ritrouano, nulladimeno infiniti mondi l'vn dopò l'altro succedano, alla qual'opinione par, che Leone Hebreo anco v'inchini: Mundorum infinitorum fibi in- 10: Bapt. nicem succedentium, ansiquissima opinioni adherere Ber. in Talete, Pitago ra, Parmenide, & altrijanzi Platone v. mund. di groffolana ignoranza nota coloro, che più mōdi si van sognando: Mundus vans selus est, & non Plat. in. dro, nec infiniti. Mundos infinitos effe, inepti cuiusdam Tim. eft sententia, qui ea ignorat, quorum peritiam habere epertebas, onde disse Ficino, Mundus Unus vnius ef Ficin. in Dei. Vno è il mondo opra d'un Dio; uno è Dio, & Plat. vno è il mondo; egli è'l mondo imagin di Dio, e Tim. 6. se va solo è l'esemplare, vn solo ancora è l'esem-16. pio, per rassomigliarsi perfettamente anco nell'vnica col suo prototipo: Conneniens est, ut cam suo archetypo, & exemplari correspondeat, & quemadmo-· dum wans est Dens, una prima cansa, ita etiam unum fit V miner (um, & i mondi successivamente infiniti son chimerici, e senza fondamento, e se possibili - non sono infiniti Dei successiuamente l'vn dopò l'altrone anche possibili saranno successiuamente mondi infiniti; perche non si rassomigliarebbono al prototipe. Altre ragioni son da Aristotile nel testo sectantesimosesto, e ne seguenti del Cielo ap-

2/27

12

.

νD

Cic

EX3

2

لاعبرا

Œ

¥.

u

ŧ y

Ù,

l<sub>ft</sub>

portate, done in pronar, ch'un soto è it mondo, ees celle tremente si dilata; ma le filosofiche ragioni poco e niente conuincono, de ènecellatio ricorrete alla sede; attes in più inoghi della Sagra Sevita tura, si dice, Mundus per issum fudus est, turin militum universum, partando semprenei singolare, co-s. The. the da S. Tomaso vien notato: Mundum sugulario

g. 7 ho. the da 5. Tomato vien notato: Mandam jingularo g.p. q.47. ver nominanin quafi uno folo mundo existentes, dal che ar-5. molti de' Cristiani Filosofi raccolgono, che l'unità del mondo su più consuonante alla sode, e molti de' Santi Padri assenso, che la moltiplicità des Morad.

Morad. mondi sia manifesta crossa: Quorum aliqui asseruno, de mud. anondi sia manifesta crossa: Quorum aliqui asseruno, q.1.num. parum esse consonum sidei, aliqui apresam haressu, ve 379. Diunz Ioannes Chrisossomus, Augustinus, Isidoras, & aliqui.

SE VI POSSAN'ESSER PIV MON DI E qualpotenza potrà mui ull'omnipotenza divina pitferiuerdimitejò legno? qual deltra potrà farquato, ch'altri mondi l'eterno Dioprodur non polfa è
egliuon men le cole; che non fono; di quelle, chafono, e'rimita; e taggiogne. Viocarea, qua non fame,
sanguam en qua fami, Egli dal sulla estimibile cofe, che fono, enel nulla fà del suo cenno la potoa-

stratt. Può duque l'onnipotenza divina ranti modi produtte, quanti mell'erario dell'infinita luaconofcenza ritiene.

Disse Platone, che più d'vn mondo non è possibi-

bilipreche le quella mondo cutte delle cole le diference non consenselle, non farebbe egli perletto; Perfetins de integer non effet fi amnia en se non Plat in unprehenderer, Diffe ancora Aristorile, ch'va'al. Tim. & ne mondo, non è possibile, perche non è possibile, lib. de ch'va moto fia infieme e naturale,e violento; per- cius dell. ebe se la sema di quel mondo si centro di questo 149. 12. mbio per formase per violous verrebbe, da quello stetto di quell'alco mondo: co moto naturale, le sandarobbese, lesqui giunta, li formasse, e ripolo in quelo seutro prendeffe, certamente quel moto inficme e violenco, e macusate fascabe, il che noste è polibiles del mediam assem, qued bis ellife vialen. Arif. 1 de the ferratur same illine . hime fearesur ille facandom Cal. un. maiarams & fi ma net his, moine qui illine violensià fis , 17. from his fromden naturante's conferma S. Tor mia, dicendo s Nem est peffibile effe aliam serzam S.T ho p. gan islam: quia amminterra forresar nacaraliser ad P. 94. 47. be mediem reienmque effet. Gli altti attichi Eiler art. 3. ad perfermand vire nous e bouppie an apriormoudes perche non v'è materia, di che farlos percher di mua la maseria Dio nella fabrica di quest'unise mendo se n'é servito, a dai triente non le nex pub for cola veruna; En tota materia genuit; quem Alcin. e. me Codi generacionem for vilo ordine empulsamie 12. Bus ex confusione deformi in pulchram ordinem neskant: Ma risponder a potrebbe, che non dicef persettissimo questo mondo; perche tutte le posibili cose contenga; ma perche di quanto gli fi comenga nissua cosa gli manca, ne la terra di quel mondo si parcirebbe da quel centro; perche aon potrebbe solleuarsi à volo 1 ne sormontare di quel mondo i Cieli per ritrovat di questo modo il cetto:mastrasportatassi fermarebbe; pche sarebCaietibi be in cetro. E ql che dice S. Tomaso è d'Aristotiles dem. & è stimato incerto da Caietano: Girca rationem adductam ex Aristotele ad probandam unitatem terras: quia omnisterra moueresur ad hoc medin, vbicaq;effet. dubiu est. Ma l'Angelico S. Tomaso và distinguedo; pche, formalmete parlado, nó son possibili più modi, mêtre che la forma del modo, nell'ordine, ch'egli tiene, consiste, atteso, le cose di questo mondo son'elleno trà di loro così perfettamente dispo-Re, che l'una và con ordine all'altra, e tutte insieme si riferiscono à Dio, ne può crearsi cosa, che similmente ordinata non sia, ne, ch'à Dio non sia drizzata: Quacumque sunt à Deo, ordinem habent ad

ad 2.

boc.cir.in innicemo ad ipfam Deum, vale necesse est, qued omcorp. & nia ad unum mundum pertineant; Però materialmente parlando, egli è vero, che mille, e mille, & innumerabili mondi son possibili;ma questa material moltiplicatione de' mondi non è secondo l'ingention di Dio; perche, se fosse cosa migliore, che due mondi si producessero, più migliore sarebbe, si producessero trè, e moltopiu, che quattro si creassero, e s'anderebbe in infinito: Cum dicitur plures mundos effe meliores, quam vuum, bec dicitor segundum multitudinem materialem; sale autem melius non est de intentione Dei agentis; quia eadem rasione dici posset, qued, si fecisset dues, melius estes, qued escent tres, & sie in infinitum .

₹4,

1 Ec e

2 de Dio

77.0

70 17

11:

8 4

1

+

<sup>10</sup>; ( Soci.

the del

& questo Mondo hebbe principio, se sia per hauer fine, quanto bà , ch'è facto il Mondo , e quanto haurà da durare.

DEnche'l mondo da Dio dependa, pure i Filosofi van cercando, se questo mondo hebbe principio; perche, si come la luce deriua pur'ella. dal Sole, e nulladimeno sempre insieme sù col Sole, così possono eglino dire, che, quantunque il mondo da Dio dependa, nulladimeno sempre ci sia stato da che Dio s'intende esser Dio, & in conseguenza ab aterno. Vantasi Aristotile d'hauer'egli pria d'ogn'altro ragionto la verità, sostenendo, che'l mondo in tempo non hebbe principio: mas che sia stato ab aterno: ma prima di lui, dice Auer- Anerr. i. roe, lo stesso tennero i Caldeisperche (diceuano) de Calo Diopote dar l'essere al mondo ab aterne, e volle dailo, & è certo, ch'ab aterno gliel diede; ò non potèje questo è far Dio molto imperfettojo potè:ma non volle, e questo è farlo maligno, non volendo per totta l'eternità communicar'al mondo vn tato bene: Si potuit, & volait, profesto mundus fuit ab Ap. Toeternosis non potats, effet imperfectus; fi potats, & no- let. super luis fuis inuidus; quia, cum posses bonum communicare, 8. Physic. adait id facere. Dall'altra parte con tutta la schie- cap. 2. q. ta de gli antichi Filosofi è di cottario parere Pla- ex Proc. vonesperche, dic'egli, la carità di Dio fù cagione, & Auer. e principio, che Dio facesse il mondo: Charitas Plato ap. Dei fuit causa factionis mundi, or originis omnium re- Grut. v. rum. Et afferma Agostino Steuchero, che'l conce. Deus : der l'eternità del mondo, sia sceleragine la mag-

gior del mondo ; perche si toglierebbe dal mondo la sagrosanta religione; ogni virtà si struggirebbe, e si darebbe empio mot uo alla gran rouina del mondo; perche, se'l modo così su sempre, e così sepre sarà, che gioua all'huomo di ciò, che piace, pri-

August. uarsi ? Mundi aternitas est inexpiabile scelus, quod Steuch.de tollit omnem religionem,omnem virtutem, & institum; per. phyl. e'l dir, che'l mondo sù creato, è cosa ragioacuole, l.7.6.2. e santa perche dell'eternità la gloriosa grandez-

e san:a; perche dell'eternità la gloriosa grandezza resta solamente propria d'un Dio: Mundamaprincipium habnisse melius estas aprins, quam semper
fuisse, us sernetur, di remaneat soli Deo asernitatis degnitas:asserisce ancora, che tutto il mondo è di pazere, che'l mondo sia creato: Mundum principiumababnisse, Graci, Egyptij, Phanices, Caldei, sotus Oriens,
omnes bitera, Religiones omnes asseruerunt, segtio grade di verità, dettame di natura. Ma notar qui si deue, dice l'Angelico S. Tomaso, che nè d'Aristotile,
nè di Platone son dimostratiui gli argomenti; perche le ragioni di Platone son disciolte da Aristotile, e quelle d'Aristotile son mandate à terra da

Tile se quelle d'Aristotile son mandate à terra da

Ibid. c. 1. Filosofi più moderni. E'l mentouato Agostino af-Ibid. cap. ferma, che Platone non è costante per che in via... parte mantierie, che'l mondo in tempo sia prodottoso in vn'altra poi, che sia stato ab aserno: Millans

nost in vivalera poi, che lia leato av alerno: Musiani orsum in Timeo, Plaso, asernam Phadro conflituis, ideò incoftans est. Ed incoftante ancora Aristotile, co-B. Alber, me afferma il B. Alberto Magno; perche nel libro Magnoin de natura Deorum, espressamente asserma, che'i

4. phylic. mondo sia creato: Mundum creatum esse a Deos ais tr.1. 6.2. expresse Aristoteles in libro de natura Desrum. E questio aunertir si denesdice l'Angelico S. Tomaso, acciòsparlando con gl'infedelisper provanche il módo do sia creato, non si prendano da Filosofi gl'argo.

men-

1

1

3:-

**1** 

200

b.

.

įè

Ù,

3,0

Ü

.

9.3

307

125

Ħ,

T.

10

mencioperche 6 pregin di carebbe alla cattolica fede, & a'miscrodentidi barlarsi di quella si darebbe morino, penlindo eglimo, che noi d'effer creato il mondo crediamo, per l'inefficaci filosofiche ragioni, e non per la forza dell'infallibilità della diwina parola : Her ville eft , we confidereiur , ne ferte S.Than. eliquis, quod fidei ef domonfrare profumens, rosiones q.46. ari. non necessarias inducat, qua prebiant materiam infi- 1 in fine delibus erri dendi, enificancibus, nos propter boiufme- corp. dirationes eredere qua fidei sunt. Hà potuto dunque il mondo effere ab aserno; perche non v'è ragione, che dimostri esfere ciò stato impossibile; perche, se tal ragion vi fosse, non sarebbe di fede, che sia stato da Dio creato in tempo; potè Dio farlo ab aterno: ma no'l fece, & è di fede : In principio creanis Deus Gen. 1. 1, Column d'terram, ne maligno può dirfi Diciperche, per effer libero, l'effere diede al mondo all'hora, quando gli piacque, e quando dall'infinita fua fapienza convencuole fù giudicato.

SE'L MONDO HA' DA FINIRE. Plotino affalusamente il niega, dicendo, che nen v'è caufa, che possa ridurre à fine il mondosperche se gli elementi contraftano, con sucto ciò non si consuma- Plot. En. 20: Mundum, gaed aliquando definas, quid potest 2.lib.1. c. effe in causaduen elementa, non enim consumuntur, e 4. fin da gli ancichissimi tépi il negò Mercurio Trisnegisto, dicendo, che questo mondo non è buonesperetre mobile, ne males perch'è immorcale: Mer.Tri Mundos von eft bonns; quia mobilis : non males ; quia Pim. immerales: Se dunque il mondo è immortale, conseguencemente non hà da finire. Dell'istesso pare- Teatr. Be 20 O feo. Efindose Platone nel Teatro di Beien. ier. v. mudiac, douse si disse: Orpheus, Hefiodus, & hos sequutas dus e Plato, docuere, mandum initium habuisse; sed immorta-

M

- lem esse, & fine cariturum, l'istesso anco disse Anas-Gabr. Bu sagora appresso Gabriele Buratello: Mundum rat. de nunquam finem habiturum ; sed simul factum, posuit mud. gur. Anaxagoras, l'istesso asseriscono Empedocle Agrilib.7. -gentino, & Eraclito Efesino appresso Aristotile: Arif-lib. Mudu seper perseuerare sic, ait Empedocles Agrigenti-Al de Celo nus . Heraclitus Ephesius. Ma dall'altra parte Ouitex. 102. dio,e'l mentouato Eraclito,& Empedocle,e Lucano.e Senecase tutti gli altri Stoici, appresso Agoflino Steuchero, affermano, che'l mondo habbia. August. da esser consumato dal fuoco: Mundum immensis Steuc. de ignibus conflagraturum, etiam Stoici crediderunt, Ouimud.exi- dius, Eraclitus, Empedocles, Lucanus, Seneca, & aly. Ma tio. noi diciamo, che sia di fede, che questo mondo hà da finire; perche così cantano le Scritture, Donec Matt. 5. transeat Cælum, & terra tota unum, aut unus apex no 18. prateribit à lege, disse il Signore, e l'Apostolo San.
1. Cor. 7. Paolo, Praterit figura husus mundi, e S. Pietro Gali 2.Petr. 3. ardentes soluenturs & elementa ignis ardere tabescents ce Dauide Initio tu Domine terram fundasti, & opera Psal.101-, manuum tuarum sunt Cæli; ipsi peribunt, tu autem per--manes. Hà da passar questo mondo, & passerà com'ombra: si scioglieranno gli elementis& all'ardete forza del fuoco i Cieli stessi periranno. S. Girolamo sopra le sudette parole di Cristo N.S. Dones S. Hier. transeat Cælum, & terra, diffe, promittuntur nobis Celib.1. Con li nouis erra noua, que facturus est Dominus Deus; mente in li nouis erra noua, que facturus est Dominus Deus; c.5. Mai, si ergo noua creanda sunt, consequenter vetera transsura. Ma deuesi intender ciò, dice l'Augelico, insenso dinerso; perche finirano i Cieli, finirano gli elementi, passerà questo mondo da quelle cose, che'l redono in qualche modo imperferto, à quelle, che'l renderanno totalmente perfetto; perches, se Mercurio Trismegisto disse di sopra, che questo mon-

÷

mondo non è buono, perche è mobile, passerà dallo stato della mobilità allo stato dell'immobilità: gli elementi son trà di loro in modo mescolati, che sempre nell'uno v'è qualche parte dell'altro; simescola col fuoco l'aria, e la terra, e coll'aria i vapori, che son'acqua, e l'esalationi, che son terra; nell'acqua v'è l'impurità della terra, e la sassedine, ch'è di fuoco; Ma finalmete dall'ultima coflagratione restaran l'vn dall'altro totalmete diuisi, e ridotti nella loropfettissima purità; no vi satà più nè moto ne'Cieli, nè scambienole mescolanza ne gli elementi: In quibasda unuenitur indispositio secundum s. Th. in aliquid inharens substantia eorum, sicut in istis corpo- supp. qu. vibus inferioribus, qua per mutuam mixtionem decidut 74. ar. 4. à propria puritate : in quibusdam verò non per aliquid inherens substantia corum, ficut in corporibus calestibas, in quibus nihil inuenitur repugnans ultima perfettioni V ninerfi, nisi motus, qui est via ad perfettione. E per questo ottimamente disse il Cardinal Bellarmino, che periranno i Cieli quanto al moto delle stelle-quanto à gl'influss del calore, quanto alla generatione delle cose inferiori : si struggerà la terra; perche si spoglierà del verdegiante velo dell'erbe, del ricamato manto de'fiori, dell'ingemato ornamento delle pietre pretiose,nè si vedrano in lei nè fiere saluanche, ne mansueti armenti, ne dimettici animali, ne folce squadre di generosi destrieri: sarà consumato il mondo quanto alla figura; perche non disse l'Apostolo, che, prateris mundus: ma figura huius mundi. Noi per tutto bo-Achi ombrofi miriamo, larghe pianure vaghegiamo, profonde valli vediamo, e monti alpestri, e limpidi fontise fiumi ondosise vasti torrenti rauui. fiamo:hora col bel sereno l'aria ci alletta, & hora

con

con infocari fulmini ci spauenta: hora colte ruggiade l'Alba c'imperla, ed hora con le grandini ci lapida il Cielo: forge il Sol dall'Orizote coronato di raggi d'oro, e poi trà dense nunole nell'Occi-

101.

mund exi

tio.

dente si nasconde: promette sicure le nauigationi benignamente forridendo il mare, e poi (rabbiola fiera) morde i scogli fridendo,e spuma. Di Ville, di Castella, di Città, di Regni, di Monarchie sparsa rutta vediamo la terra: di colonne, di Pitamidi, di Colossi, di Teatri abellite le Cità, evagamento, adorne ammiriamo de'gran Prencipi le Ville. Tuere queste cole, ch'al tempo stan foggette, colsempo han da finire. Nuoui Cieli, e nuoua terras conforme Dio promisessiamo aspettando, e sospirandomuoui però non quanto alla sostanza: ma quar co alia fembianzas perche vestirà giunenile aspetro per ada inuccchiarfi mai più quello mondo: all'oftinate guerre de gli elementi, à irapidiffimi rinolgimenti de' Cieli succederà perpetua pace, & Bellarm. eterno, e dolce ripolo. Peribuns Cels, & westrar Super Pf. fcem, & musabuntur, quead matum tecllarum , quead influxum caloris; quoud generacionem rerum inferior rums & serra peribits quond productionem berhannmot animalium of mundas cours confammabitursquead for guram, & statum, quem nunc habet. Quella medelir ma doctrina inlegnarono ancora i Stoici , seguent do per auuentura le reliquie dell'antichissima. Teologia; perche dicono, che dopò, che'l mondo brucciato sarà dal fuoco, ritornerà nell'esser di prima in vn modo più perfettos come riferilos. Agostino Stauchero: Mundam, pest existem a rolli-August. sucendam senserunt, ac renonandum Stoisi. QVANTO HA', CH'E' FATTO IL MONDO.

Auuczzol'Egitto alle menzogne, come riferisce

Digitized by Google

Laertio,

1

Lecrtio, finse, che di bempo, in che i popoli d'E- InThem-gitto hebber principio, quattro volte le stelle dal- Beierl. v. Possidence il corfo imol se rose due volte tramontò nell'Oriente il Sole : e che i loro antichi Monarchi dal Ciclo hebbero l'origine, e da i tempi di quelli fin'à i giorni di Tolomeo padre di Cleopatra, settanta mil'anni eran trascorsie dal tempo. che gli Egireij all'Astrologia dieron principio, céwmil'anni eran passati. Ne men de gli Egittij debirarono i Caldeiche dissero esser trà loro l'Aftrologia cresciuta coll'ossernatione delle stelle per lo spatio di quattrocento mil'anni: Ma Dionisio Alicamafico, Marco Varrone, Plinio, & aleri, appresso il Toledo, dicono contro Aristotile, che no Ap. Tol. folamente il mondo non sia stato ab esernojusa che in 8. pbyne anco è molto attico: Non modò manda non fuiffe sic. qu. 2. aternom: fed cias originem non effe admodum antiqua; paulo anperche l'antichissime Storie, toltane quellais di Moisè, ch'è profesia, insino à i giorni di Noè no actinano; nè prima d'Omero vi fù Poeta, che degli Broi cantato hanesse l'imprese, come disse Lu-CTELIO .

Gar faprà bellum Troiannach funera Troga Now alias alijeres cectivere Poesa?

Frà i Cattolici però secodo le dinerse Cronologie son dinerse l'opinioni. La prima è del Pavino, pan. in. che disse, che'l nostro Redentore nell'anno tretes. Cron. Esmo nacqidell'ImperioRomanose nel 753. della fo-clef. davion di Roma, e nel 63 10 della creation del modesà quali aggiungendo 1673, ne fegue, che fino ad oggi, secondo que to computo, gli anni del módo lon 7983. la leconda è del Baronio, che dice > Baron.au efferfi il Verbo incarnato nel 5999, che per tanto nal. 10m. fin'ad hoggi fon 7672 la terza è dell'Aurore del- 1. an. 1.

l'isto-

Flor.bift. l'istoria vniuersale, ouero de' siori storici più delidelibat p- bati, & anco d'Eusebio, & altri appresso il P. Gio:
1.c.10. Battista Mascolo della Compagnia di Giesù nella
lo: Bapt. Sincronologia nel sine del secondo tomo de Fasti,
Masc. in
Syncr. Sy che dicono, essersi incarnato il Signore ne gli annop. sast. ni del mondo 4052 e perche nell'anno stesso nactom. 2. in que, son sin'ad hoggi 5725.
sin. Olere questo opinione vi son sei altre. La prima

Oltre queste opinioni vi son sei altre. La prima del P. Cornelio à Lapide, che dice esser venuto al Lap. in. mondo il nostro Salnatore nel 3950. onde sin'ad hoggi son 5623. la seconda d'una Crenologia uli timaméte stapata, che chiamasi. Copedio del moses ses Christia do uniuersale, doue la nascita si pone di Maria se pre Vergine Signora nostra nel 3945. à i quali aggissedo quindecidell'età sua quado il Verbo nell'immacolate sue viscere di carne humana si vesti e 1673. dalla sua natiuità, son sin'ad hoggi 5633. La terza dell'Abulense appresso il P. Pinelli nel

Pinelllibretto d'imagini, e di breui meditationi sopra la vita della sagratissima Vergine Madre di Diomella prima carta, doue pone la Concettion della Vergine ad otto di Dicembre del 3946. e la nascipa ad otto di Settembre del 3947, à i quali aggiste gendo sedici in circa, nè segue, che la nascita del Verbo vmanato sia seguita à 25, di Decembre del 3963, à i quali aggiungendo 1673, ascendono al numero di 5636.

P.Fr.Ti. La quarta del P.Fr.Timoteo de Termini nellais mothà fua Cronistria lib. 6. nar. 128. che dice essersi'l Ver-Term. in bo d'humana carge vestito nel 3924. che sin'ad Cronist.! hoggi sarebbono 5597. l'altre trè son d'Autori in-nominati nel Teatro di Bierlinch. La prima, ches Theat. Be Cristo N. S. venne al mondo nel 3970- che sin'ad ier. ver. hoggi son 5643. la seconda nel 3966. che sin'ad gundan.

0 00

hoggi son 5639. l'vltima nel 4000-che sin'ad hoggi son 5673. dalle quali Cronologie si vede, che, secondo il Panuino, e'l Baronio gli anni del modo verso il sine dell'ottauo millenario s'auuicinano, e secondo tutte l'altre (che poco trà di loro differiscono) non arrivano al fin del sesto.

QVANTO SIA PER DVRARE IL MON-DO. Temerario sarebbe chi determinatamento afferir volesse, che'n tal'anno, od in tal giorno verrà per giudicare il modo il Signore; perche l'istesfo Verbo eterno incarnato in S. Matteo à 24. và dicendo: De die illa, & bora nemoscit, neque Angeli Calorum, nisi pater solus. Non v'è huomo in terra, ne Angelo in Cielo, che del fin del mondo l'eftremo di di saper si vante; anzi, secondo Adamantio, e Pierio appresso S. Girolamo nella catena di San Tomaso in molti esemplari dell'Euangelio di San Matteo si legge, the ne anco Cristo medemo il Sappia; Neque Angeli Calorum, neque filius, nis solus Mat. 24 pater. E S. Marco apertamente il dice. De die illa 36. vel bora nemo scis, neque Angeli in Calo, neque filius, 32. mis pater. Ma come può esser vero, che no'l sappia l'istesso Cristo? Tutte l'opere ad extra (dicono i Sacri Teologi)alle trè divine persone son commuuni, & indiuise : Opera Trinitatis ad extra sant indimisa, come dunque l'eterno Verbo no sà egli quel, ch'egli stesso determinò di fare? se per lui si fece il modo, e per lui si disfarà, come non sà egli del disfacimento del mondo il giorno ? Omnia per ipfum Io:1. 5 facta sunt, & sine ipso factum est nibil. Dunque quavo si farà gli stà presente. In tutti i tempi si fà il Biuditio, dice Remigio; perche Cristo N. S. sopra. In Caten. Coloro, che da questa vita si partonosla giuditiaria D.Th su potestà in tutti i tempi, & in tutti i momenti eser- 24.

6i 13.

Niceph.

Prateol.

Chrisoft.

Cat.

6.

cita: le dunque egli in tu ti i tempise mométi questi giudi: ij esercita, come dell'uniuersal giudino il determinato giorno gli stà nascosto? Quomado posest ignorare partem, cuius totum nouerit? s'egli conosce il tutto,come ancora del tutto non zli sono palesi le parti? Il padre diede al figlio la notitia. di tutte le cose, Omnia mibi tradita sunt à patre meo; S. Hilar. come dunque può dire il figlio, dice S. Ilario, che in Caten. Glta particolar notitia no gli sia dal Padre cocessa? D. Tho. nel figlio, dice il medemo, ci son tutti i tesori del-Sup. Marla sapienza,e scienza di Dio:come dunq; dell'vitimo di del mondo la notitia non si ritroua ? Si in eo sunt omnes thesauri sapientia, & scientia Dei, quo-16id. sup. modo diem buc ignorat. S'egli non sà della seconda Mat. 24. sua venuta il tempo, egli è di natura impersetta, Si aduentus sui ignorat diem, natura esse imperfecta l. 18. cap. conuincitur. E questo è tanto, quanto dar'occasione à gli Agnoeti d'eresse, & ad Arrio, & ad Eude Har.l. nomio, dice Crisostomo, di rallegrarsi, e di 1.cap.19. conchiudere, che'l Verbo vguale col padre Mait. I. non sia, mentre non sà quel tanto, ch'è tutto noto al padre: In quo gandes Arrins, & Eunomius; dicunt enimano potest equalis esse, qui nouita & qui ignorat . Risponde primieramente il P. Cornelio, che Cristo così disse à i discepoli, non per dire, ch'egli ibid. in no'l sapesse: ma per leuargli di pensiero di voler sapere il quando; qual non vuol, che si sappia. Corn. I.c. Nolite à Apostoli quarere ex me, quando sim rediturus Index, & qua die futurum sit indicium, quia nemo id S. Criso- scis, nisi Dens, qui alium quemnis id scire non vuls. Ri-som. ap. sponde secondariamente S. Gio: Crisostomo, che Ger. ibid. questo su modo di parlare di Cristo N.S.co vn'argomento à maiori ad minus, che non volessero sapere quel, che ne anco sapeuano gli Angeli del Cielo; come se detto hauesse, il figlio no'l sà, per

Digitized by Google

dirlo,

dirlo ne anco à gli Angeli; hor come saper voi bramate ciò, che di sapere ne pur àgli Angeli fu concesso? Reprassit ess ne discere vellent, quod Angeli nesciunt . Risponde terzo Tcofilatto,che questa su di Cristo vn'amoreuole, e prudéte risposta; perche si come à i discepoli d'Émaus, finxi: longins ire, con vna dissimulatione misteriosi finse ancora qui misteriosamente di non saperlo per non disgustarli, e per leuarli dalla curiosità di saperlo; perche se detro hauesse, io lo sò: ma non voglio diruelo, gli haurebbe mortificati: me dicen do, non lo sà se non solo il padre, li tolse da apud S. tal pensiere, senza dar loro disgusto. Si dixisset, quia Thos in.
Cat. sup.
scio, tamen nolo vobis reuelare, ipsos non modicum con-Marc. 13 sriftaffet,nanc verò sapientius egit, & ipsos excludit ab buinsmedi inservogatione, ne & moleft i fierent in boc, quod dixit, neque Angeli sciunt, neque ego - Risponde per quarto Origene, che quando Cristo disse, veque filmes, non parlò di se propriamente: ma di se in ordine al corpo della Chiefa, in ordine alla quale egli no'l fapeua; perche Dio non voleua, ch'alle Orig. & Chiefa il palesasse; altri dicono, che non parlò del aly figlio naturale di Dio, com'era egli:ma dell'adotti- Car. D. uo, come siamo tutti noi quando stiamo in gratia Them. di Dioscome se detto hauesse, no'l san gli Angeli del Cielo, ne il figlio in quanto capo del corpo della Chiesa per communicarlo à quella, ne'l sà mifuno figlio adottiuo di Dio,nissun Santo, se non S. Thom: soloil padre, e creatore del tutto, cioè le trè diui- in Catifu ne persone, e l'humanato Verbo : Origenes bos en per Mas. possit (dice S. Tomaso) de Christo secundum corpus loc.cit. & eins, quod est Ecclesia, qua boc tempus ignorat, quidam ar. 2. ad ansem dicunt hoc effe intelligendum de filio adoptino . primum. Chi dunque sarà, che di saper presuma, quel,

ch'à gli Apostoli di saper sù negato? quel che ne Angelo celeste, ne Santo alcuno in tetra, benche di rileuatissima perfettione di saper su fatto degno, ne Cristo, come del Padre legato publico al mondo per riuelarlo à i viuenti, ve publicus eius ad homines legatus.

ibid. homines legatus.

Con tutto ciò l'andarlo solamente conghietturando, e da qualche segno dicendo, che'l giuditio sia già vicino; ò pur, ch'in tal tempo potrà succedere, non è presumer di sapere, ne men cosach'ella parole del Solumento sola in consenio.

1. Cor.7. ch'alle parole del Saluatore sia ripugnante.

Apoc. 22. Anzi, che'l giuditio sia già vicino, si raccogliese.

20. dalle Scritture. Tempus breue est. Etia venio cita. Amé ibid. 7. veni Domine lesu. Ecce venio velociter. Modicui iam, & Io: 16. 17. non videbitis me; doue dice S. Agostino, che questo Hebr. 10. modico è il tempo sino al giuditio: Madicum hoc, S. Aug. est totum spatium, quo prasens peruolat saculum, e l'itr. 101. in stesso insegnano i Santi Padri; perche da i tempi

Jo: di S. Cipriano era già decrepito il mondo, e corS. Cypr. reua precipitoso all'interito. Scire debes senuisse iam
ad Dem. mundum. E S. Gio: Crisostomo; non longe à fine abCrisost. sumus: sed iam mundus properas; hoc bella, hoc afflittioham. 33. mes, hoc terra mosus, hoc extints a charitas significat.

Ma quanto si giudichi, ò probabilmente si sospetti, sia vicino del mondo il fine, varie sono state-

l'opinioni.

La prima temeraria d'un certo Calculatore, che'n una falsa Cronologia, & in una aerea eredenza del numero persetto sondato, disse, che domenta della creatione, mel à La 6666, che di Cristo N. S. esser doueuano nel pide super 1666, onde l'Anticristo sarebbe stato per nascere, app. 20. nel 1626, e per regnare nel 1656, e per morite, in Matth. nel 1660, e per sinire il mondo nel 1666, ma questa opi-

91

:1

1

opinione appresso il P. Cornelio su dannata, e la I fia vanità fi Vode; perche fiamo per gratia del Signore nel 167 de ne fin del mondo,ne giuditio,ne

Anticristo Veduro habbiamo.

La seconda di Cristiano Drunthmaro, che fiorì nell'anno della nostra salute ottocento, e scrisso sopra-S: Matteos il quale appoggiato nel detto degliantichi, affegua il giorno, nel qual sia per finire il mondo ima non Panno, dicendo, che probabilmente-sara nel'dì 27. di Marzosperche in taf giorno fu creato il mondos & in tal giorno s'incarnò il Redemore, & în tal giorno fu collamorte di quello il genere humano perfettamente ricomprato: Maisres noftri feripsum reliquere, quod octano kal. Aprilis mundus fattus est', Dominus conceptus, & Druth. su paffas, & fimiliter mundus destrucudus erst.

Chriff. per Masth- l. c.

La rerza del Cardinal Cusano, e di coloro, che tanti Giubilei doner durate il mondo dopò Crifto asseriscono, quanti anni in questa vita Cristo N.S. fece dimora, & hauendo egli toccato il trentelimo quarto anno, assegnano trentaquattro Ginbilei, che costando ciascuno di cinquanta. anni, ascendono al numero di 1700. e secondo questa opinione, il mondo non dourebbe durar se non altri anni ventisette ; perche dal presente 1673, insino al 1700, non vi corrono più, che ventiscue; e bisognarebbe, che l'Anticristo fosse nato. & adulto. Gensent (dice il P. Corncho) sot Iubilees annorum in Christi corpere mystico, pula in Ecclesia Christiana fore, quot annos ipse vita complexies para 34. qui, multiplicati per 50. ( hic est enim numerus Iubilei) faciunt annos 1700. Tot annis ergo purant, duracurum Christianismum, ac deindeforemelitantes Erelesia, mundique finem, ac triumphan-

Cornel.

tis initium. Ità Cardin. Cusanus tract. de hac re. Ma da questo tempo determinato, chi non vede, quato vana ella sia questa opinione, e quanto alle parole di Xño N.S. contradica. Più prestosospettar si potrebbe, che, si come il Sig. dopò trenta trè anni, e trè mesi ricoprò per mezzo della Croce tutto il genere humano, & indi risorse glorioso, e triosante. Così la Santa Chiefa, ch'è il corpo mistico del Redentore, circa il 1700, per virtà de' Collegati Prencipi Cattolici sotto lo stendardo della. Croce sia per liberar le Chiese perdute, e le terres da gl'infedeli occupate, co' luoghi santi di Palefina, e da riportar glorioso trionfo de gli Eretici. 'e Maomettani: ma della diuina prouidenza pur troppo son profondi i segreti.

La quarta è de gli antichi Teologi appresso Leone Hebreo; che differo douer durare il mondo anni sette mila: Mundus inferior è primoru Theo. logorum sententia septem milliam annorum spatio germinatscorrumpitur, & renonatur . Ma questa opinio-'ne, quando non contradicesse alle parole del Signore per la diversità delle Cronologie, contra-

dice alla seguente.

de Am. dial. z.

7

La quinta è de gli Ebrei, stimata quasi da Cattolici communemente per moko probabile, che'l mondo per durar non sia più del sesto millenario; fondati primieramente nell'autorità di Rabi Elia riceuuta da loro come oracolo, il qual dice, che'l mondo durò due mil'anni con la legge della natura dalla creation d'Adamo infino ad Abramo, che riceuè il precetto della circoncisione , & indi Moisè il Decalogo nel Monte Sinaise due mil'anni colla legge data da Dio ad Abramo, & à Moise, insino al Messia, e due mil'anni haurà da durare tr.loc.cit. colla legge del Messia: Duo millia fuerunt inanita-

tisdao millia mofaicases duo millia erunt dierum Mesfa. Ne mi dice, che la legge del Messia per esser più perferta, deue durar più dell'altre; perche risponderò, che simbolo della legge del Messia fù l'entrata del popolo nella terra di Promissione; perche in quella terra s'entrò col passar il Giordano, & in questa legge s'entra col passar per l'acque del Sato Battesimo, che nel Giordano, almeno imperfetremente (ministrato dal Precursore) hebbe principio: ma nell'entrar della terra di promissione l'arca del testamento, simbolo del Regno di Dio. fù collocata due mila cubiti lotana dal popolo, Sit imer vos de arcă spatiu cubisoru dun millin, ne quali los 3. 4 ci possono venir significati due mil'anni di tepo; duq;dopo due mil'anni della tegge delMessia verrà col fin del mondo il fanto, & eterno Regno di Dio; e perche di questi son già passati 1673.reftarebbono 327. La seconda ragione de gli Ebrei ès perche nella Sacra Genesi, doue della creation del mondo si tratta, è posta sei volte la lettera, Aleph, che porta mille, quali per darci ad intendere, che'l modo fù creato per hauer da durare anni sei mih. La terza; perche Dio diede l'essere al mondo in sei giornise nel settimo si riposò; ma tanto son psal. 841 mill'anni dauante à Dio, quanto vn giorno: Mille 4. anni antè oculos tuos, tanquam dies besterna, qua pra- 2. Petr. 2. zerge. E l'Apostolo S. Pietro ; disse, Vous dies apud 8. Dominum fient mille anni, & mille anni ficut dies unes. Dunque dopò sei migliara d'anni verrà il Sabato del riposo eterno. La quarta ; perche nella Genealogia de di cendenti d'Ademo de primi sei fi dice, che sian morti, cioè Adamo, Seth, Enos, Cainan, Malaleel, & lared; del sectimo poi, che sù Enoch, non fi dice, che sia morto, ma, che fù rapito da Dio, Tulis eum Dominus, & non opparuit. Per Gen. 5.24 li pri-

li primi sei, che nacquero, e morirono, vengone simboleggiati sei migliara d'anni, ne' quali si nasce, e si muore; per l'vltimo, che non morì viensimboleggiato il tempo dell'eterno riposo, nel qual si nasce per non mai più morire. Equesta. ragione io la confermo, perche tutti i sopradetti sei morirono, altri toccato il nono, come Seth, e Malaleel, altri toccato il decimo secolo, come Adamo, Enos, Cainan, & Iared, e gli anni della viea di tutti, con quelli d'Enoch, insino, che sù de Dio tolto dal mondo, ascendono à 5869. ch'entrano nel sesto millenario per 869., stante, che per arriuare à gli anni sei mila compiu, non vi bisognarebbono altuiche 131. Dunque gli anni del mondo probabilmente il sesso millenario non passeranno, e potrebbe succedere, che compiti gli anni 5869. (che quando faran compiti per le diuerfità delle Cronologie, non è facile à sapersi) caminezà la S.Chiesa, come Enoch, co Dio co qualche altro segnalato trionfo contro de' suoi nemici. Potrebbesi quest'opinione de gli Ebrei confermar con alcune conghierture portate dal P. Cornelio Cornel. à à Lapide. Primo; perche, si come gli anni del pic-Lag. loc. giol mondo, ch'è l'huomo, non eccedono commu-

fit.

43

• !

nemête céto véti, così quelli del modo grande ne anco deuono eccedere ceto venti, ma gli anni del modo piccolo son gli anni solari, e quelli del modo grande sono lo spatio dell'yno all'altro Giubileo, che nella Sagra Scrittura cinquata anni solari cotiene: Sanitificabis annu quinquage simum, & vecabis remissionem cuntis habitatoribus terra tua: ipso

enim est Iubileus. Dunque la duration del mondo non deue ecceder lo spatio di cento venti Giubilei, che fanno il numero d'anni seimila. Di più, & come nella Genesi v'è sei volte la lettera Aleph,

10.

the porta mille, così nel ventefimo dell'Apocalisk v'è sei volte la ripetitione della parola, mille anni, nel verso primo: Ligauit eum per annos mille. Apocal. nel verso secondo: Dones consummentar mille anni; 20. v. t. nel terzo: Regnabant cum Christo mille anni, nel quarto: Donec confummentur wille anni,nel quinto: Requabunt cum ille mille annis; nel sesto: Cam consumati fuerint mille anni: Ma le parole della sagra Scrittura non son poste senza misterio; dunque ci vien fignificato, che, per anuemura, sino al sesto millenario fia per durare il mondo, mentre in quel capo del fin del mondo se ne ragiona. Ma qui rispoder mi potreste, ne siegua da ciò, che l'opinion del Pavino sia la vera, che Christo N.S. incarnato si sia nel sesso millenario finito, e che'l mondo habbia da durar altreiato; perche la lettera Aleph, sei volte replicata nella Genesi, ci può dimostrar le sei miglizia d'anni prima della venuta del Mesfia, e la parola, per annes mille, sei volte replicata. nell'Apocalisse, altre sei migliaia d'anni dopò la venuta di quello. A questa difficoltà direi, che la ripetitione della lettera Aleph più tosto sia simbolo della ripetitione degli anni mille dell'Apocalisse, à che tanto questa, quanto quella voglian. la medefima cosa denotare; perche l'opinion del Panuino, e del Baronio son singolari, e molto dall'altre Cronologie discrepanti, e tuttigli altri covengono, che Cristo N.S. dentro il quarto millenatio in questo modo sia venuto. La terza coghettura del P. Cornelio è la predittione del P. S. Malachia Metropolitano, Primario dell'Ibernia; perche secondo quella non vi restano se non pochis-. simi Pontefici, à i quali assegnando al più da dieci anni per ciascheduno non arrivano ad anni trece-

8. ad 1.

to, dunque in questo festo millenario farà per saire il mondo; ma, perche da questo ne seguirebbe vn, non sò che, di contrario alle parole di Cristo N.S. de die ille, & hora nemo feit, il P. Cornelio dubita della verità di detta predittione. Io nella vita di questo Santo tutte le predittioni, da lui fatte, de Sommi Pontefici Romani insino al present hauendo spiegato, diedi insieme la regola per dispiegarsi ancora à suo tempo quelle, che segnono, e dico, che detre predittioni sono stimate vensimes perche mirabilmente sino alla presente verificare si vedono, e nel fin di quelle prouai, che nulla di cotrario alle sudette parole di N.S. ne segua; vedas quant'ini hò detto. Onde conchiudo, che quantunque questa predittione la vicinanza del fine ci dinoramon per questo per esta nè l'hora ne il giorno, nè il mese, nè l'anno del fin del mondo determinar possiamo; potrebbe autrenire, che prima del fin del festo millenario finisse, ò finito il sesto millenario; ma il quando decerminatamente Dio solo è manifesto.

) <u>(</u>

EN;

11:1

1.3

11/4

m/

11!

ar.

ad.

int(

tri in

tra

h

k(: 8

**2**310

i i

Q:10

37.2

1

e/,

10 cac;

 $\mathbf{q}_{C_{i,j}}$ 

- A quele, de altre coghierrure del P. Cornelio, che per breuità si tradsciano, aggiungo ciò, che S.Agostino appresso l'Angelico S. Tomaso n'infegnai cioè, che Cristo N.S. nella sesta ceà del genere humano, e nella vecchiaia del mondo à questo mon-Apud D. do se'n venne: Christus in fexta atase generis huma-Th. 3.P. ni, tanguam in senectute venisse: Ma quando mai si vide, che la vecchiaia in alcuno più lunga fuse di tutto il rimanente della vita? Se dunque il Signore venne al mondo, secondo le più Cronologies dentro il quarto millenario ; non dourà il tempo dopò la sua venura, ch'è la vecchiaia del mondos. paffar il fecondo millenatio, & in confeguenza las 120

nu sei. Dicesi nella parabola de gli operarij, ch'alcuni furon chiamari nell'hora di prima, altri di terza, altri di sesta, altri di nona, e per questi vengono fignificati gli Ebrei: Perhora prima, tert a, · fixta, & nona vecates (dice il P. Cornelio) fignifi an- 20 à 1.vf tur ludei, per quellische furon chiamati nell'hora vndecima, son significati i Gentili: Novissime ve- P. Cortoper hora undecima vocatos , significantur Gentiles, nel super es. Gregorio: Mane mundi fuis ab Adam vsque ad Mat l.c. Noe, hora verò tertia à Noe vique ad Abraham sexta hom. 19. ab Abraham refgue ad Moyfin, nona à Moyfe refgue in Euag. ad Aduentum Domini, undecima ab Adnesen Domini Usque ad finem mandi,e soggingne per speraries mane, bora sertia sexta, & nona vocatos, antiquas ille, & Hebraicus populus designatur, ad undecimam verd Genules vocansur. Hor quando mai si vide, che l'hora vndecima di tutta la giornata fosse più lunga? dunque se tutto il resto della giornati, della vocatione de gli antichi Padri, c'de gli Ebrei, fu di quattro mil'anni, l'vndecima della vocatione de' Gentili non doura passare il secondo millenario. Et ionoro di vantaggio, che nella vocatione de Padriantichise de gli Ebrei, non si fà mentione se no di quattro hore, primaneiza, sesta, e nona, per les quali le quattro migliaia d'anni fimboleggiate ci vengorio; del tempo dopò, nel qual de'Gentili fi fà la chiamata, non si fà mentione, se non dell'vndecima hora, alla quale, come termine della giornata, la duodecima ne segue; perche dice il sagro Telto, Cum ferd antem fattum effet, dicit Dominus vi+ nea prosuratori sue, voca operarios, & redde illis mer+ sedem; la mercede si dà finito il giorno, dunque nel fine dell'hora duodecima, dunque il durar del mondo và distinto in sei hore, cioè in sei migliaia d'anni.

Digitized by Google

Matth

que ad

16.

 $G^{\mu}$ 

ii.

410

7:17

o'l

101.0 213.

en En

èm,

ŧį((

٠,

1

1

Ņ.

ار دار

14 T

'n,

da

· d'anni. Ma qui, se direre, ch'appresso S. Grègorio l'vndecima hora è dalla venuta del Signore infino al fin del mondo, undecima ab Aduenta Domini vsque ad finem mundi; e che perciò bisognarebbe dire, che tutta la giornata và distinta in cinque hore,e che non dourebbe durar il mondo più di cinque migliaia d'anni, il che si vede manifestamente esser salso, mentre già siamo di là dalla metà del sesto millenario, dunque falso ancora sarebbe, che se la giornata si distinguesse in sei hore, verrebbono significate le sei migliaia d'anni. Rispondo, che l'hora vndecima tira necessariamente appresso di fe la duodecima; perche la paga si dà nella sela, ch'è nel fin della duodecima: Cum sero esset factum la chiamata si fece nell'undecima, e la fatiga durò sino alla sera, per tutta la duodecima: e, siasi, che l'hora vndecima si prenda dalla venuta del Signore insino all'vltimo periodo del fin del mondo, duque quest'hora vndecima non deue zanto prolungarsi, che notabilmente ecceda di ciascun'altra hora la duratione: ma se le conceda qualche tempo maggiore per esser tempo della legge di gratia dunque, hauendo ecceduto il quinto millenario per poco meno, che sette secoli, dobbiamo conchiudere, che non sia per andar più auanti del sesto millenario. Dice il Signore, De die illo, & bora nemo scit, non v'è huomo, che di certo il conosca; nè, che scienza di quel giorno, e di quell'hora ne tenga, nè, che per via di necessarij mezzi, nè d'infallibili argomenti la vera notitia di tal giotno conseguisca: non dice già, non vi sia, chi per mezzo d'apparenti ragioni, e di semplicissime cognetture il giudichi, ò'l sospetti. Questa opinion de gli Ebrei benche riceuuta quasi commune mentu

da Catolici, nondimeno da S. Agostino, Beda, Suarez,& altrisè rifiutata; perche, De die illo, & bora ne- Ap. Cor. no scie, neque Angeli Calorum; al che risponder si loc. supra pottebbe, ch'all'hora ella sarebbe degna di rifiuto, cit. & in. quando com'infallibile si proponesse: ma, propo- Theas. lo nendosi come solamente probabile, non sembra indegna d'esser seguita, anzi, essendo diuerse le Cronologie, quando in punto il sesso millenario dalla creation del mondo sarebbe per finire, no'l sasse non Dio, tanto che, le parole del Signore op-

positione veruna non patiscono.

L'vltima opinione è di quelli, che dicono tanto. hauer da durare dopò la venuta del Redentore il mondo, quanto prima di quella era durato, fondati nella profetia d'Habacuch: In medio annorum no- Hab. 3.2. sum facies. Di questa par, che sia l'Angelico San Tomalo. Dimanda questo gloriolo Maestro, sefosse stato conveneuole, che Cristo N.S. si fosse incarnato sin dal principio del mondo; e conchiude di nò; perche le cose, che fà Dio, son fatte co somma sapienza; se dunque non s'incainò dal principio, segno è, che non era conveneuole: Deus sua S. Th. 3. sapientia omnia definiuit, ergo conuenientissimo tem- p.q.1.art. pore Deus est incarnasus. L'incarnarsi prima del pec- 5. cato non era spediente ; perche l'incarnatione fù rimedio contro'l peccato, nè il rimedio si dà quãdo non regnail malore. Nè anco era spediente subito dopò'l peccato, acciò l'huomo conosciuto infermo s'hauesse, e che nè di natura la legge, nè la scritta dal peccato liberare il poteuano, dal che la potente medicina, e l'eccellente medico, ch'era il Messa, con istanti preghiere, e con humilissime dimade ricercato hauesse da Dio, & anco per meglio disporsià riceuerlo, e per decoro del Veibo,

# 110 Li Trienfi della Chiesa.

precorrendo le figure, e precedendo le profetie, e. per altri sourani motiui. Dimada appresso l'Angelico, se fusse stato conveneuole, che l'incarnatione insino al sin del modo differita si fusse; e cochiude parimete di no; perche, se tato tepo d ferita si fusle, non vi sarebbe restata nel modo nè pur'vn'ombra di notitia del vero Dio,nè scintilla di carità,nè vestigio di santità di costumi; anzi fit cosa degna della divina sapienza, farla in tempo, ch'altri nella fede del futuro, altri del presente, & altri del passaro Redentore saluati si fussero, Non socit. ar. 6. lum per fidem fueuri, sed etia prasetis, o prateriti, né la medicina riferbarfi deue all'infermo infino à tato, che per l'estrema vecchiaia stia mandando suori lo spirito. Ma la ragioniche sà per noi, è la prosetia d'Habacuch. In medio annorum notum facies ; perche, se Dio determinò di farla nella metà des gli anni del mondo, e con fomma fapicaza il fece, dunque non conveniua, che nè prima, nè poi si solse il Verbo incarnato. Se dunque il Verbo nella. metà de gli anni del mondo s'incarnò, altretanto hà da durare il mondo dopò la sua venuta, quanto prima di quella era durato. Ma contro questa. opinione trè argomenti far si potrebbono, il primo; Se tanto hauesse da durar il mondo dopò l'incarnatione, quanto prima era durato; dunque fi può saper del fin del mondo il determinato rem-

po, contro il detto del Signore.

Il secondo: Se questa opinione sossistente ella fusse, già se n'andrebbe per terra la sopradetta de gli Ebrei: perche, se la Cronologia del Panuino è vera, ne segue, che'i mondo dourebbe durar institto dodeci milase seicento venti annisse in conseguenza, non solamente sino al fin del sesto: ma del duodecimo millenario, e perche son passat;

dal-Digitized by Google 3

E.

V

della venuta del Sig. infino ad hoggi 1673. dottmbbe durar'ancora il modo 4637. se vera quella del Baronio, sarebbono in tutto gli anni del mondo vadeci mila noueceto nouata otto, e restarebbono ancora 4326. se vera quella d'Eusebio, satebbono in tutto 8104.e reflarebbono 2379.fe veu quella del P. Cornelio, sarebbono in tutto 7900. e restarebbono ancora 1277. se vera quella del Compendio del mondo vniversale, sarebbono in tutto 7920.e restarebbono 2287.se vera quella dell'Abulense, sarebbono in tutto 7926. e reftarebbono 2290. se vera quella del P. Fr. Timoreo Marebbono in tutto 7848, e restarebbono 225 t. se vera quella del 3970. sarebbono intutto 7940. es refiarebbono 2297. se vera quella del 3966. sarebbono in rutto 7932 e restarebbono 2293, se vera guella del 4000. sarebbono in succo 8000. e restatebbono ancora 2327, di maniera, che secondo cialcheduna di quelle Cronologie passa la duration del mondo anco il sertimo millenario.

Il terzo argomento si è, che'l P-Cornelio queR'opinione, che par sia di S-Tomaso, tacitamente si la riproua; perche spiegando la profetia d'Habacuch, dice, che s'intende primieramente del mez-Corn. inzo delle tribolationi del popolo, cicè del tempo Mat. 14.
più grave de'travagli; perche lu medio alicuius rei Hab. 3.1.
esse dicitur, quando ab ipsa premitur, & vergetur maxine. Secondo, si può prender per ottimo, cioè nel
tempo più selice, e nel sine della cattività. Terzo
nel mezzo de gli anni stabiliti da Dio: In medio;
ides intra annos prassintos, & destinatos à Deo. Quarto, nel mezzo de gli anni della vita di Giesù; pche
la vita dell'huomo suol durar settant'anni, Es amplius corum labor, & dolor; E Cristo mosì circa la Ps 89 so
n.e. à,

# 112 Li Trionfi della Chiefa?

metà; perche morì nel principio dell'anno trentesimo quarto di sua vita. Quinto, perche Cristo nacque, e morì durando la legge di Moisè, che stà nel mezzo trà la legge di natura, e di gratia. Sefo,perche venne à promulgar la legge di gratie ch'è nel mezzo trà la legge Mosaica, e la gloria. del Cielo; Settimo, perche Cristo è il mezzo trà Dio, e l'huomo. Et à queste accertioni possiamo ancora noi accommodarui vn'altra, & è, che San. Paolo fù convertito da Cristo N.S.ne gli anni 34. della sua vita,e trenta quattro altri visse predica. do l'Euangelio, di maniera, che Cristo si fece noto, e manifesto à Paolo nella metà de gli ami di quello, e per mezzo di lui manifesto l'Euangelica verità per tutto il mondo, come sopra nella prefatione s'è toccato; dunque almeno in senso avcomodatitio si potrà spiegare la profetia d'Abacuch per la manisestatione fatta à S. Paulo, e per mezzo di Paulo à tutto il mondo nella metà de gli anni di Paulo. Se dunque in tante maniere si può preder quel passo, In medio annoram notum facies, falsa è l'opinione, che s'intenda della metà de gli aomi del mondo.

A questi trê argomenti con breuità si risponde, & al primo; ch'all'hora pregiudicarebbe alle patrole del Saluatore, quando per infallibile si tenesse; ma ella è solamente probabile: anzi, essendo les Cronologie tanto diuerse, nè sapendosi qual sia la vera, ne segue, che sempo determinato non può sapersi. Al secondo, che, se la metà de gli anni det mondo si prendesse arithmetice, de rigarose, di maniera, ch'altretanti à punto sosserogli anni segueti, quanti i precedenti alla venuta del Saluatore, andarebbe per terra l'opinion de gli Ebrei: manquel

quel mezzo si può prender moralmente: perche quando l'Aquila và per l'aria, si dice esser in mezzo dell'aria, ela naue si dice andar nel mezzo del mare; e se si prendono le misure non è così: In medie annor i, nella metà de gli anni del mondo, cioè circa la metà de gli anni di quello. Rispodo al terzo che'l P. Cornelio no dice, che si debbia préder ne lensi da lui spiegati taxatine; perche non v'è rivelatione, che non si possa prendere per la metà de gli anni del mondose se concede quest'altraaccettione, non fà niente contro di noi; & in questo senso l'intende il B. Alberto Magno appresso il B. Alb. detto P. Cornelio, & altri appresso S. Vincenzo Mag. ap. Ferrerio nell'Epistola ad Benedicti, e questo essere Corn. l.c. S. Vinc. il vero senso io pretendo, e già, che S. Tomaso in Ferr. in questo senso ancora nel citato luogo l'intende, à Epist. ad me basta la grande autorità dell'Angelico Sole di Ben. Santa Chiesa: ma non siegue perciò, che di certo il determinato periodo della duratione del mondo si sappi; si perche 'l mezzo men rigorosa, e mosalmente si prende; si anco, perche la Cronologia del Baronio è singolare, e più singolare è quella. del Panuino, e dell'altre, che trà di loro son pochissimo differenti, qual sia la vera, il sà solamente Dio, e potrebbe anco succedere, che nissuna di loto tocchi'a puto, senza far qualche sbaglio d'vno, ò di più annisla duratione del mondo prima della venuta del Redentore, e.ch'alla vera solamente s'accostino. La conclusione dunque del presente questo si riduce, che del mondo il fine nonè molto lontano (il che si conferma; perche, secondo alcuni Spositori dell' Apocalisse, già siamo nel quinto sigillo, si che poco ci auanza) cotuttociò, quanto lontano, è solamente manifesto à Dio:

# 114 Li Trion fi della Chiefa-

à Dio. E senza tante opinioni è commune, il derto de' popoli, & anco de' Santi Padri, che siamo nel fin del mondo, e che 'l mondo non sia per durar lungo tempo, come nel fine dell'ottauo capitolo della vita, e gesti di S. Malachia notato habbiamo. E come può lungamente durar questo mondo, s'egli ad va dissenato cauallo è simigliante, come dice (benche moralmé-

S. Aug. te) s. Agostino? Equas est mundasqui per elationem trast. de suam in cursu labentium temperum spamas. Corre il benedist. mondo verso il fine con quella medesima rapidez-za, colla qual precipitoso corre l'huomo verso la morte; perche l'istesso moto, che del mondo picciologii anni misura, misura pur'ancora del mon-

Idem er. do grande la duratione. Ombra è l'humana vita, de dilige dice s. Agostino: Vita, fallax est de vimbratilis; & Deo.

1. Cor. 7. ombra è questo mondo, dice s. Paolo: Prateris figu1. Cor. 7. ra huius mundi; ne il mondo altro grida, se non, che

S. Aug. và mancando: Mundus slamat, ego-de sicio. Onde ben

in solilo. disse Billio

som. 9. Bill. Ansol. ∫acr. Disfuge munde senex, tam fæde de sordides vix tams Fallere qua possis sars sit vt vlla tibi. Non mirum innenem multis plasnisse soniles

Nunc iam ruga genas inficit, ito procul.
Quàm sont laudandi, qui te, florente innenta,
Sprenere, & laxus, delicios que tuas:
Tam sunt in vitio, qui none, in fata ruentem;

Asque omni vacaum prosperitate, colunt.



# PARTE SECONDA

### DELLA CHIESA.

# **みたみたみたみた**

A fe'l mondo, magistero nobilifimo della diuina onnipotenza, poco nell'essere imperfetto sarà per durare: se finalmete del giorno, e della notte, della state, e dell'inuerno, della generatione, e corruttione cessario le vicede.

finitano le mutaze, che sarà della Sata ChiesaRomana? sinità sorse il modo senza, ch'ella vna volta dentro il suo grembo turti i popoli del modo raccolga? Non verrà pure vn tempo pria, c'habbian termine i tempi, nel qual'ella della barbarie de suoi nemici, e di tutto il mendo triorsi? lo tengo cettamente di sì: ma, per distinguere i suoi triorsi, sarà di mestiere, che distingua parimente le dimande.

#### C A P. I.

# Che cosa sia la Chiesa.

Lla è la Congregatione de fedeli, vnica, visibile, e santa Madre, Cattolica, & Apostolica, Romana; Sposa di Cristo, Magion di Dio, colonna, & si mamento di verità, suor della quale non v'è salute, dentro la quale, chi si porta intino al sine secodo, ch'ella prescriue, infallibilmete si salua. Dicesi P 2 CON- stitution.

Greg. IX.

18.

Ennanola, e nel latino Ecclesia, vuol dir radunanza dimolte persone à fin di trattar qualche negotio; quindi è, che la radunanza de' maligni col nome Pf. 25. 5. di Chiesa vien chiamata: Odini Ecclesiam malignantium. E Chiese ancora i Tempij, e luoghi sagri si dimandano, doue i fedeli à celebrar divini vsficij si ragunano, vi in cap. Ecclesia Saneta Maria. cles San. Chiese ancora si dimandano i fedeli d'ogni parti-Ela Ma- colar paese, come la Chiesa Alessandrina, l'Antioria de co- chena, l'Orientale, l'Occidentale, & altre; Malib. 1. tit. principalmente di Chiesa il nome per tutti i sede-2. cap. 10. li si prende dell'vno, e dell'altro sesso, che'n tutto'l

mondo dispersi si trouano: Attendite vobis, & uni-

nerso gregi , in quo vos Spiritus Sanctus posuit Episcopos, regere Ecclesia Dei, quam acquistuit sanguine suo.

CONGREGATIONE; perche nel Greco

DE' FEDELI. Perche Gentili, e gli Ebrei.& aleri, ch'in Cristo non credono, di questa Congregatione, e Chiesa non sono. I Catecumeni noni son per la porta ancora del Santo Battesimo in. questa Congregatione entrati: Gli Scismatici, gli Eretici, gli Apostati son'vsciti, & i Scommunicati, come putridi membri, dal corpo della Chiesa. van precisi, e però di questa Congregatione son. solamente i fedeli, battezzati, non vsciti, e non, precisi.

VNICA:perche, si come vno è il vero Dio, così vna è la vera Chiesa, & è quella, dou'è conosciuto, lodato, adorato, riuerito, e seruito il vero Dio. Vna è la vera fede, & ogn'altra, che l'è contraria, nece ssariamente è falsa; perche due cose contrarie ambeduc vere esser non possono; perche se cosa ammette l'vna, che niega l'altra, ò l'vna, ò l'altra dice il veroje per quello vna sola è la vera Chiesa.

10,

۲.

đ,

Ø.

&èquella, che dice il vero, & in cui la vera fede fi professa; Quindi è, che'l divino Sposo và dicendo: Vna est columba mea, perfecta mea, immaculata Cant. 6. mes, e S. Paolo: Vnus Dens, vna sides, vnum Baptis- 8.
ma. Plane erge aberrant (dice it P. Cornelio) & in S. errorem , ac perniciem aternam abducunt Politici , & Corn. à Libertini nostri, qui tam in side Lutheri, Calnini, Me- Lap. sup. nonis, & quanis alia, quam in vera Catholica Roma-Epift. ad na Fide, salutem suis promittunt. Queste parole di S. dem. Paolo, proposte à Valeriano Sposo di Santa Cecilia, il fecero esclamare: Non est aliud, quod verius credi potest sab Cælo; & in queste parole appoggiati,Liberato,Rustico,Rogato,Seruo,Sertimo,cMassimo, furono cantando coronati del martirio.

VISIBILE;perche costa di varie genti,che son popoli, che si ve dono, che s'ascoltano, che si palpanose con segni sensibili, & esterni la sede interna(ch'in tutti è la medesima)e palesano, e profesfano. Congregatione, ch'oltre quel, che si crede, va'ordine sélibil côtiene, & vna Gerarchia di Chierici,di Prelati,di Sacerdoti,di Pôtefici,di Superioridi Sudditidi Secolari, di Regolari. Ella e radunar publici Concilij, e promulgar leggi, e punindelittise ministrar Sagramentis& offerir sagrificijs& altre cole fimilifat si vede; giusta il detto del Salmista: In sole posuit tabernaculum suum, cioè (chio- ps. 18.6. hil P. S. Agostino) in manifestatione posuit Ecclesiam Aug sup. suammon in occulto.

SANTA; perche nella Chiesa persone immonde non entrano:ma quelle solamente, che nel sonte del fagrosanto Battesimo prima lauate, e santificate si sono. Santa; perche quanto in lei si contiene tutto è in ordine alla santificatione, & all'eterna salute: à questo i Santissimi Sagramenti son'or-

eund. Pf.

11

Pa

le:

cla

1.1

Gi.

icho

d to

1

i)

W.

Eq.

1

ing

ėų,

É

ta:

1(;

1

 $\psi_{\mu}$ 

t

Mart. s'indrizzano le doterine, Vi vel fanti essima.

Mart. s'indrizzano le doterine, Vi vel fanti essima.

Bec. de mur, vel in fantitate orescamas, & conservemur. Savir. The. tasperche suor di lei non vi può regnar santità, no c.3.n. 12. V'essendo suor di lei vera sede, non essendo più d'vna la verità. Santa, perche lo sposo è santo, la fede è santa, e molti son santi, e quel, che visibilmente la gouerna, ch'è il sommo Pentesice Romano, è gouernato dallo spirito santo, Et porta inseri

nose gouernato dallo spirito santo, Et porta inferi 18. non pravalebant adversus eam; E v'è Cristo in perfona nell'Encharistico Sagramento; ch'inmissilmente celesti instussi dispensa. Ecce ego vobiscamissi

Matt. 28. Ofque ad confummationem [aculi.

MADRE; perche col Battelimo alla gratia ella ci genera, con la pentrenza ci rigenera, con le dortrine ci dà il latte, coll'Eucaristico pane ci somministra l'alimento, c'I cibo d'ogni giorno. Ci ratcoglie, benigna, maternamente nei suo grembo, mesti ci racconsuola, bisognosi ci souviene, sbigottiti ci sollieur, erranti ci richiama, debesici rinforza, vacillanti ci sostiene, caduti ci rinalza, impiagati ci medica, moribondi ci assiste, morti ci s. Atha seppellisce, e co suffraggi insin'all'altro mondo e ci

s. Aiba teppetitice, e co lustraggi infin'all'altro mondo ect nas. cum siegue, e ci soccorre. Ad eam, quasi ad matrim retota Syn. currimus, ve cias viberibas nutriamar, quia non potest ad Felic. mater oblinisti infantem vieri sui, dice s. Atanasio PP.11. con turto il Concilio Alessadrino à Felice Papa Secondo.

CATTOLICA; cioè Universale; perche per Mar. 26 tutto l'Universo stà dissusse in mundum uni15. uersam pradicate Enangelium omni creatura: per che per tutti i tempi senza hauer mancato, e senza mancar giàmai sin'all'virimo di del mondo dureDan. 2. sà . Suscitabit Dens Cali Regnum, quod in ater-

we non di Sipabitur : perche tutti quei , che si salдано, per mezzo suo si saluano, Ента диат нето Сос. Trisalans esse potest. Perche suite le genti desidera, dent. in utte chiama, tutte abbraccia, tutte raccoglie, di professistute hà cura, senza differéza nè di sello, nè di età, nè di grado, pè di luogo, nè di conditione, nè di fortund. Vidi turbam magnamiquam dinumerane me- Apoc. 7. mo pateratuen amnibus gentibus, & tribubus, & popu- 9. li, & linguis.

APOSTOLICA:perche da gli Apostoli hebbe principio, Pefait Deus in Ecclefia prima Apostolos : C 1. Cer. dagliApostoli per meto; l mondo su propagata. In Pfal. 18. swamm terram eminit samus denum. Elempre incor- 5. totta de gli Apoftoli, la sacrofanta dottrinaritis-De , Licet mes, aut. Angelus de Galo enangelines suebis propognamquad enangelinanimus vehis : Anathema fu. Blin dal tempo de gli Apoltoli con ordin cerco de sommi Ponceficil'autorist riverifee : cla successione pon intercotts tacconta: Edans (dies Tert.lib. Terrolliano de' Novatori Jedant origines Esclesia- preser.

tun fupram, enclaent ordinem Epifcoporum.

ROMANA; perche niconofcendo per Paffor Supremo di tutte le pecorelle di Cristo, che lonper tutto'l mondo disperse, e per Vescono di tutti i Vescouise Padre di tutti i Padri il sommo Pontefice Romano, Vicario, in terra di Cristo, e di s. Pietro successores prende da quell'inclira Città il nome, dalla quale il prende il supremo suo Rettore. La sança Chiesa Romana è quella, che di tutte le Chiefe dell'Vaiuerso è la madre, e la manstra Om- Trid. in winn Ecclesiarum Mater, & Magistra. E per questo profess. fistutti quanti che sono nell'Vniuerso i fedeli, che dei. la Catedra Romana per Madre, e per Macstra riconoscono, Cattolici; Romani s'ippellano, e tutta

## 120 Li Trionfi della Chiesa?

ĽĿ

- NO

71.6

1 kg

化的

t,

ui.

0,55

K 1/2

Kali.

(it:

tiqu;

i e

**b**, j<sub>2</sub>,

 $\mathbf{h}_{\mathrm{H}}$ 

in 110

制。

Wa()

iing

Mag (

1011

ite (

an;

Wit.

1

Ĭ,

de'fedeli la Congregatione, Chiesa Romana sinomina, la denominatione prendendo dalla nobiliffima sua parte. La Chiesa Romana è quella, che da gli Apostoli fù fondata, e con vna non interrotta succession de Pontesici da S. Pietro insino ad hoggi sempre intiera, & incorrotta de'santi Apo-1. Roli la dottrina ritiene. Ella è la gran donna dell'Apocalisse, che spiegando d'Aquila i vanni, della Gentilità nel deserto volando, soura gliallori dell'imperiali corone, e soura i colli della Città Reina del mondo posò le piante, & eterna si fabricò la sede. Ella è la Reina, che, come cara sposa, è da Gristo nella destra tenuta, circon-- data di varietà di Monarchi, che l'inchinanti d'Imperadori, che la difendono, di Prencipi, che l'vbbidiscono, di Pastori, che la gouernano, di Re-· ligioni, che la propagano, di Gerarchie, che la nobilitano, di Concili, che l'illustrano, di Dottori che la rischiarano, di santi Padri, che l'illuminano, di Patriarchi, che la fecondano, di Profeti, che l'esaltano, di Miracoli, che la confermano, di Martiri, che l'adornano, di Confessori, che la coneggiano, di Vergini, che l'infiorano, di Ponteficiiche l'incoronano, di Popoli, che l'ammirano, di nationi, che l'abbracciano, di Regni, che l'adorano. Ella · è la Torre inespugnabile, ch'alle batterie d'innumerabili nemici sempre inuitta s'inalza, sempre generola reliste, sempre gloriosa trionfa. La Palma vincitrice, che da qualsinoglia granezza si disnodamella quale ascende lo sposo per assaporar frutti soaui, per gustar sapori di Paradiso: la nauc corredata, che quantuque da fieri venti combate tuta, non per questo giàmai s'affonda: l'Arca marauigliosa, che sotto vn diluuio di scismi, e dentro

vn pelago d'eresie stà sempre placidamente à bamo. Di lei disse s. Agostino: Ipsa est petra, quam non vincunt superba inferorum porta; di lei s. fol.cont. Cirillo l'Alessandrino. In Petro, tanquam in petra, lapideque firmissimo adificauit Ecclesiam, di lei s. Ci- Cyrill. A priano: Scimus nos bortasos eos effe, vt Romanam Ec-lex. in 10: clessam Beclesia Catholica matrem, & radicem agnoscrent, di leis. Girolamo: Ego nullum primum, nisi Ep. 8. ad Christum sequens, beasitudini tua, idest Cathedra Pe-Cornel. wi communioni consocior, super illam petram edificată Hiero ad Ecclesiam scresdi lei s. Gregorio Nazianzeno: Veius Roma ab amiquis temporibus habet rectam sidem, & semper eam retines, di lei s. Marco Papa: Romana Ec- Naz. in. clesia semper immaculata mansit. E di lei Cristo no- Cor. de Aro Signore: Rogani pro te Petre, vi non deficiat fides ina, & tu aliquando conversas confirma fratres PP. Epist. . 1881 .

SPOSA DI CRISTO; perche con vincolo in- Luc. 22. dissolubile egli à se la congiunse: Sponsabo te mihi 23.
19.
12 sempiternum. Sacramentum hoc magnum est; ego Ephes. 5. autem dico in Christo, & Ecclesia . Sposa di Cristo, 31. che trè gloriose prerogative in se contiene; perche la madre Eua nacque dal fianco d'Adamo, e su madre feconda di tutti i viuenti; ma non fù vergine. Maria nostra Signora fù vergine purissima, e madre anco feconda: ma non nacque dal fianco, nè del primo, nè del secondo Adamo. Ma la santa Chiesa Romana ella è madre feconda, Non sumus Gal. 4.22 amilla filij fed libera; Ella è nata dal fianco del secondo Adamo Cristo Giesù , De cuius latere fluxe- 2.Cor. 11 runi Sacramenta. Ella è vergine purissima: Despon. 12di enim vos uni viro virginem castam exhibere Chri- S. Marc. so. Romana Ecclesia semper immaculata mansit. Spo- PP. vt sula pura, per che per via di bianca fede al suo Sposo Giesù

par. Da-Dã. PP. Ep.37. Gregor. Virg. S. Mars. ad Ath.

S. Aug.

Giesù si congiunge; Sposa feconda, perche tanti sigli genera à Cristo, quante persone alla fede,& alla gratia produce : spola nata dal cuor di Cristo, dalla lancia spalancato, e con acerbi dolori d'vna 15

. : S

**(3**)

.

4

٦.

١.

amarissima passione partorita.

MAGION DI DIO: perche, quantunque Iddio con la sua immensa Maestà il Cielo, e la terra riempia, e détro il divino suo grembo la gran machina dell'Vniuerso restringa, Celum, de serram ego impleo; nulladimeno egli in santa Chiesa con modo particolar v'assiste, come nocchiero nella naue, e come padre di fameglia nella fua cafa; Tam-August. quam nauclerus in naui (dice s. Agostino) & tanqua Inp. Mas paser familias in domo. Questa è quella stanza, che

th.6.9.4d aa verba.

24.

Mats. 70 24

per sua propria habitatione fabricò la sapienzadiuina: Sapientia adificanit sibi domum, fondata soura vna soda, e ferma pietra: Aedificauit domum suam Prou. 9-1 supra petram, che, tenendo saldissime le sondaméta, non potrà mai, nè per iscossa di tremuoto, nè per furia d'Aquilone, nè per impeto di torrence, nè per inondatione veruna d'Eretici, e di Pagani, nè per qualunque fiera procella d'aquersaria peruerlità nè diroccata vederli, nè fmossa. In questa. nobilissima stanza il gran padre Iddio per mezzo del santo Battesimo numerosa, & innumerabil aurba di figli produce,e per mezzo di dotti , e sãei Maestri colla predicatione dell' Euangelica. dottrinase colla dichiaratione de' misteri della fede e gl'informa, e li forma, e l'istruisce, e gli ammaestra. Colla santa. Eucharistia di continuo gli alimenta, colla gratia riccamente li veste, colle virtù vagamete gli adorna, colla peniteza soauemete gli rauuiua, coll'vntione sodamete gli rinforza, col viatico ab odanteméte li prouede, e co gli altri-

Sa-

Sigramenti à ciaschedono santamente assegna lo sato. In questa regia stanza egli vecide il grasso vitello, & apparecchia lauto couito, e del suo primo, & vnigenito figliuolo celebra continuamente le nozze, doue infiniti vasi possiede, altri d'oro, akti d'argento, akti di rame, akti di piombo, akti di cretzaltri di legno: Vasa honoris, & consumelia. COLONNA, E FIRMAMENTO DI VERI-

2. Tim.2

TA'; perche, così chiamolla s. Paolo, scriuendo à 8. Timoteo, VI scias quemodo eporteat te in domo Dei conversari, qua est Ecclesia Dei vini, columna, & frmamentum veritatis. Colonnasperche su la base posando della costantissma, & immutabile verità, non teme giàmai di crollo. Firmamento; perche, colla sua fermezza l'edificio spirituale della fede, e di tutte l'altre virtudi mantiene. Colonna infiemese firmamentos perche quantuque in varie parnil suo corpo sia da miscredenti ferito, con tutto ciònè lecodo inciero il suo corposne secodo il suo nobil capo ella nella cattolica fede può mai patir detrimeto: Noli timere, quia no cofunderis, neg; erubesusdiffe Isaia. Adulterari no posest sposaChristi, incor- S. Cypr. l. rupa est, & padica, disse ancora s. Cipriano. Ella de vnitaqual radicara quercia schernisce l'ira de'veri, qual'alissimo Olimpo gode nelle cime eterno sereno, qual durissimo scoglio frange l'ondese le procelle,

I. Tim.s

te Eccl.

unto più trionfante, quanto più combattuta: Non minuitur persecutionibus Ecclesia sed augetur (dice s. Leone ragionando di s. Pietroje s. Paolo) & semper dominicus ager segete ditiori vestitur, dum gras ser.1. in. 24. qua singula cadant, multiplicata nafcantar, unde fol Petr. que ista preclara dinini seminis germina in quantam & Paul. Sobelem germinarins , Beatorum millia Marigrum in fine. potestantur, qua Apostolicorum emula triumphorum,

vrbem

FVOR DELLA QVALE non v'è salute : perche fuor della santa Chiesa Romana vera sede non risplende, santità non rilampeggia: la santità non può consistere colla conosciuta bucia, e fuor della Santa Chiesa Romana in materia di Religione altro non regna, che bucia; perche no è più d'vna la verità, nè possono due Chiese, che nè dogmi si contradicono, amendue dir verità, e quella, che s'allontana dal vero, necessariamente dice il falso, nè in quella, che dice il falso, si può trouar salute. Non v'è Religione nel mondo, che qualche manifesta falsità non insegni, che qualche dogma ripugnante alla ragione non propoga, solo la santa Chiesa Romana non può di contradittione esser convinta, solo in lei d'ogni prudente credibilità si ritrouano i motiui; sciocco è dunque chi à lei non corre, nè per li stolti v'è salute, nè p coloro, che volotariame ie infino al fine delirano, si prepara Paradiso. Dio è padre, e la santa Chiesa è madre; chi nemico è della madre, come darà mai S. Cypr. gusto al padre ? Non habet Deum patrem ( diffe Cipriano) qui Ecclesiam non habet matrem. Crifto è capo, e la santa Chiesa è corpo; chi non è membro congiunto al corpo, come starà mai congiunto al S. Aug. Capo? Ad salutem, & vitam aternam nemo pernenit, eod. tit.c. (disse Agostino) nisi qui habes Christum caput; babere autem Christum caput nemo potest, nist qui in eins corpore fuerit, quod est Ecclesia. Solo nella sata Chiesa Romana (dice lo stesso) l'hostia della salute al 181. de padre eterno s'offerisce; solo nella santa Chiesa Romana, ch'è la mistica vigna, chiunque sà lauo-

los-cit.

19.

Idem fer.

temp.

rando la mercede conseguisce. Ella è l'Arca di Noè, che solamente coloro, che dentro del suo grembo raccoglie, dal naufragio preserua; Il capo non infonde la vita, se non à i membri, che stan col corpo congiunti; se della vite il ramo dalla vite si tronca, necessariamente s'inaridisce; il riuo, che dal suo fonte non si mantien dependente, tosto mmca, e si secca: dunque chi dentro la santa Romina Chiesa non viue, non può morendo trouar vita; non conseguirà l'eterna salute: Omnes, qui en- S. Gregtra ipsam sant (disse Gregorio) minime saluantur.

DENTRO LA QUALE, chi si porta insino al fine secondo, ch'ella prescrive, infallibilmente si salua:perche per conseguir l'eterna felicità, la sola fede non è bastante, lo star solo materialmente. dentro la Chiela, per la falute eterna è cosa vana, Topere sante son necessarie, bisogna esser membro viuo, enon motto;la fede, senza l'opre è vu cadauero di fede, necessaria è la carità co la final persemeranza; Punitu ex quo pendet aternitas. Vix bene mo-Titur, qui male vixit, disse s. Agostino : Fides, si non S. Aug. habeat opera, mortua est in semetipsa, disse s. Giaco- lac.2.17. mo, & qui perseuerauerit Vsque in finem, hic satuus Matt. 10 erit, disse Cristo N.S. & beatt sunt serui illi, ques, cu 12. 37. venerit Dominus, inuenerit vigilantes.

Da quanto sin quì s'è detto se ne raccoglie, che la dottrina della fede riforma non ammette: ma. solamente spiegatione: perche la verità non è mutabile; quindiè, che la santa Chiesa Romana., sispetto alfa dottrina della fede, nè di tinouatione è capace, nè di riforma, con tutto ciò, quato al ferwor dello spirito, che'n molti si và raffreddando, & in molti anco s'effingue, e quanto all'offernanza, & al registro de costumi, cha, se non in tutto, può nondimeno

Digitized by Google

# 126 Li Trionfi della Chiefa.

nodimeno in qualche sua parte e riformars, e rin-Ephes. 4: nouarsi, & à sal fine diceus l'Apostolo: Renonami-24. ni spirita mentis vestra. Nolite conformari huic se-Rom. 12. culo: sed reformamini in nouitate sensus vestri; e'l Sal-Ps. 50.12. mista: Spiritum rectum invoga in viscoribus meis. Ec. Ps. 102. S. Renouabnur; vi Aquila; inventus tua; & 60.

#### C A P. II.

1.04

114

in the second

70 (1)

₹∷ ( €0 ,

56

ď

d)

3

í (

10

15

1,!

1

ار مرا

l.

4

Se la Sansa Chiefa Romana riportato babbia trionfo di tutti i falsi dogmi de snoi persidi nemiti.

Argo campo mi s'apre di tiferir de gli Ecumenici Concilij & i Canoni, & i Decreti, & in conseguenza tutti de' nemici della santa Chiesa li condannati essori, e gl'innumerabili trionsi contro de falsi dogmi de gl'infedeli, da lei gloriosamente riportati: ma fatica ella sarebbe quanto immensatanto non necessaria; onde dirò, che della santa Chiesa Romana questi gloriosi trionsi nella visione del Profeta Ezecchiele nel capitolo trent'uno adombrati ci si presentano. Vide questo sato Profeta la Città di Gierusalemma posta in quadro, risquardante dall'una parre il Settentrione. dall'altra l'Oriente, dall'altra il Meridiano, e dall'altra l'Occidete, e che'n ciascuno de'quattro lati s'aprinano trè porte, giusta il numero de' sigliuoli d'Israele: A Septentrione porte tres, Ruben une Inda una, Levi una. Ad plagam Orientalem porte sres, loseph una, Beniamin una, Dan una. Ad placam meridianam porta Simeon una, Macar una, & Zabalon una. Ad plagam Occidentalem porta Gad una, Affer una, Nephtali una. E se qui mi si dimanda. qual Gierusalemme sia questa? Risponderò, che, secondo

Digitized by Google

Ezecch.

ktondo la lettera, ella non sia la Gierusalemme urrenz, fabricata colà nella Giudea; perche inquella, nè dodici porte s'aprisono, nè così dispohe fividero, come il Profeta le rappresenta: Si Scriptura loci consulantur, dice il P. Alcasario, qui de urrestri l'exessima verba faciant, non video, quomo-Apoc. c. drex ÿs possizhia davdecim portaram numerus colligi. 21. com. Nèmen, ch'ella siala Gierusalemme celeste, della 1. v. 13. qual s. Giouanni, dell'Apocalisse nel vetunesimo,
ragiona; perche quantunque in quadro la celefte 10. Gierusalemme sa collocata, & dodeci porte conrenga nel modo, che da Ezerchiello ne vien dipinta, nulladimeno v'è differenza; perene nella... Gierusalemme d'Ezecehiello v'è la porta di Danche non v'è nella Giernsalemme di s. Giouannis done in vere della porca di Dan, quella di Manafle solutuie a deux: Inver partar vible Apocal posos Alcasar. numerari non debet poeta Dans fed pro illa fabilitacas. ibid. dach pura Manaffe. E quelto per anuentura accadaperche nella segnatione de centoquarataquattro mila segnati in cambio delle Tribu di Dan la Tibo di Manasse vien posta: Ex Tribu Manasse Apoc.7.6 dendecim millia Agnati. Danqile ciò, che dice Ezecchitle, ne della celefte, ne della terrena Gierufalemme s'auueramecessariamente pensar si deue, che secondo la leetera ella sia la missica Gierusalemme, cioè la santa Chiesa Romana: Ex multiplisidiscrimine planum sit, non ab Baecchiele describi an- Alcasar. ngum Ierofolimam: sed myflicam, quam Dens in ter-ibid. rusment erecturus, in qua sapienter figurantur porta dadecim, sres per singula quadrilatera disposita, atquè bis militantis Ecclesia portis respondeat duodecim trin-Phantis Ierosolime, quas describit Apocalypsis . Di maniera, che tanto la militante, quanto la

Digitized by Google

criofante Gierufalemme nella quadrata positura,e

la (mg

tien

778 8

الإلياك

10.41

Z (III)

1

.

Mr.

tood

10;¢0

1200 10

ar pe

Eto par

 $\gamma(\mathfrak{h})$ 

M.,

a dell

T: f

ad

142

And i

tido

 $\mathbb{Q}_{0}$ 

'n.'n(

4

Die File

الكا

mise-

Ibidem

nel numero delle porte si rassomigliano; perche la militante, e la trionfante non son due Chiese: ma vna, di cui l'vna parte milita in terra, e l'altra trio. fa in Cielo, e quella, che trionfa in Cielo, milita. dal Cielo con sue preghiere, e quella, che milita. in terra, trionfa parimente con sue vittorie in terrase chi no è mébro della militante nella terra, no sarà mébro della triofante nel Cielo, e p le medesime porte, che s'entra nell'vna, s'entra nell'altra,e dell'una, e dell'altra le porte son dodeci, trè per ciascun de'lati, acciò s'intenda, che tutte le nationi del mondo nella terrena, e nella celeste Gieru-Aleasar. salemme concorreranno: Hac portarum Vrbis distriibid.com. butio, ut ad omnes quatuor mundi plagas versa sintssignificat hanc in urbem omnes mundi nationes confunuras. Ma per qual ragione in questa Chiesa militante, da Ezecchiello rappresentata, la porta di Dan si ritroua, e nella trionfante da s. Giouanni rappresentata la porta di Dan non si ritroua: & invece di quella di Dan, quella di Manasse sossimita si vede? la ragion l'assegna Alcasario; perche, dic'egli, nella Tribu di Dan adombrati ne vengono gli Ecclesiastici di cattivi portamenti, e gli ostinati peccatori: e perche nella Chiesa militante foglion questi hauer luogo, non già nella trionfante, per questo nella militante quei di Dan tengon porta, non già nella trionfante: Quod in Execchielis urbe porta Dan reperiaturanon verò in Apecacomm. 1. lypseos Ciuitate, denosat, perditis Ecclesiasticis, & reprobis bominibus, qui in Tribu Dan significantur, in militanti Ecclesia portarum esse locum, & honorem, at in Ecclesia triumphante non item; diximus enim capito

septimo, Dan significare condemnationem; qui ergo suas

Digitized by Google

niferas animas in aternam perniciem secum trabunt? puntumais portaram munere in Ecclesia militante fut perfunction in aliorum salutem incubuerint , nullam tamen sui laboris gleriam, ant pramium in calesti Cinitate assequentar, quia non coronabitur, nisi qui legitime certamerit, & qui perseneranerit usque in finë. Et io foggiungo, che la medesima porta, che nella Chiesa militante è di Dan, nella trionfante è di Manasse; perche Manasse significa dimenticanza: Manasses oblitam, & oblinionem significat, acciò s'in Bibl. in. tenda, che, chiunque delle cose del mondo non si interp. no scotda,e da Dan non diuenta Manasse, non haura minum. porta nel Paradiso; e nell'essere di Dan perseuciadosfarà condennato in eterno.

Mentre dunque per la Città, da Ezechiello depinta, la Chiesa militante si rappresenta, Io ditò, ch'ella in quadro sia posta, non solo, perche del mondo le quattro parti rifguarda, tenedo per tutte le nationi esposto il grembo, & aperte per tutti i sedeli le porte, e che dodici sian le porte per li dodici articoli della fede: ma di vantaggio, perche à quattro principali materie tutte de' suoi nemici le batterie si riducono, alle quali con quadrata costanza ella sempre resiste, e ne riporta de loro falsi dogmi la palma;cioè, à Dio, à Cristo, alla Religione, & alla Chiefa. Il fianco verso Orientela dottrina mi rappresenta, con che la Chiesa, di quei nemici i dogmi rintuzza, che non ben sentono di Dio; essendo Dio l'Oriente, e l'origine dell'Vninerso, di cui disse il Profeta Zacaria: Oriens Zach. 6 est monem eins. Il fianço verso Occidente la dottri- 12. na mi simboleggia, con che la Chiesa, di quei nemici i dogmi rintuzza, che non ben sentono di Cristo, essendo Cristo il Sole, che nel rossegiante

 $x_{\mathcal{I}}$ 

. ! Er!

illi

رين (

2

ì**c**it à

Crit

K.

Ki

.O.

C.

è,

mare dell'amarissima passione, e dell'insocata sua carità, infieme col Sole ofcurato, fece l'occaso: ma p risorger poi, molto più rispledente, e glorioso: Laures. Octafus (dice Origene, e s. Agostino nella Seluis in Syl.v. dell'Allegorie) passionem Christi significat, per quam OCCAJ. Sol inflitia occabuit, ut rurfum clarier apparerets unde ad occasum orabant in veteri legesquia omnia illius legis, & sabernaculi, Christi mortem prasignabant, e san Gregorio Papa soura quelle parole del Salmo 67. Iter facite ei, qui ascendit super otcasum, dice: Sabom. 17. in Eurgo per occasum Dominus ascendit; quia unde in pussione occubuit, inde maiorem suam gloriam resurgindo mamifeftauit, super occasum videlices ascendit , quia morsem, quam persulit, refurgendo calcavit. Il fianco verso il Meridiano la dottrina mi significa , con che la santa Chiefa, di quei nemici i dogmi rintuzza 3 che non ben sentono della Religione; essendo la Religione la luce meridiana di gratia, e di sapienza, come afferma s. Girolamo, e s. Ambrosio nella. Mid. v. medefima Selua: Meridies plenitudinem cognitionis, & lacem sapientia, & tempus legis gratia significat . Il Merid. fianco verso il Settentrione la dottrina m'additas con che la santa Chiesa di quei nemici i dogmi rintuzza, che non ben sentono della Chiesa, à Apoc.21. perche il Settentrione, da s. Giouanni chiamato, syl. alleg. Aquilone, de gli Eretici la superbia, e la nunolosa w. Aquil, ignoranza fimboleggia, come dice s. Girolamo, s. Gregorio, e s. Ifidoro nella citata Selua, ò perche la Chiesa & vn missico Settentrione, mentre coli settenario delle virtuse de'Sagramentise col Trione della fede della santissima Trinità la santa legge adempisce, e speditamente verso il Cielo cammina. Le trè porte poi per ciaschedun de lati, le: trè principali propositioni in ciascheduna delle-

mcn-

mentougee materie mi fignisseano, cioè, circa Dio, che Dio vi sia che sia vno e che sia principio, e sine,e conservatore, e gouernador del mondo. Circa Cristo, ch'egli sia il vero Messia, che sia figlinolo di Dio , e che sia morto in Croce per la salute del genere humano. Circa la Religione. Che la Religione sia necessaria, ch'vna sia la vera Religione, e che questa vera, & unica Religione sia la Religion Cristiana. Circa la Chiesa. Ch'una sia la vera Chiesa, che l'ynica, e yera Chiesa sia la santa Chiesa Romana, e ch'ella sia la madre, e la maestra di tutte le Chiese del mondo: dalle quali dodici propositioni varie conseguenze se ne deducono: Postia dir purancora che la Chiesa militate sia pospa in quadro, acciò con quattro poderofissimi fiachi gli assalti froteggise gl'impeti respiga di quattro orredi nemici, e dodici porte spalachi per riceuere i fedeli, ch'à tai nemici s'oppogono. Quattro son della militante Chiesa i nemici, L'Atcismoil Giudaismoil Paganesmoie l'Eretichismo. B benche l'Ateismo genericamente per tutti gl'infadeli si stenda; perche tutti gl'infedeli son senza. Dio, e contro Dio, con rutto ciò specificamente per vna parte di quelli si prende. Col sianco Orifule resiste all'Areismo, che non ben sente di Dio; col fianco Occidentale resiste al Giudaismo, chenonben sente di Cristo; col Meridionale resiste al Paganesmo, che non ben sente della Religione; col fianco Sessentrionale resiste all'Eretichismos che non ben sente della Chiesa. Comprende l'Ateismo i Settatori di Democrito, gli Epicurei, e Macchiauellisti, & altre simili persone. Comprende il Giudaismo tutti gli Ebrei ostinati. Compiedeil Paganesmo i Gentilise Maomettani, compiéde R

## 132 Li Trionfi della Chiefa?

de l'Eretichismo gli Eretici, & i Scismatici; perche gli Apostati con quelli si comprédono, i dogmi de' quali abbracciano. Ma per qual ragione comincia Ezechiele dalla parte Settentrionale, successivamente all'Oriente, al Meridiano, & all'Occidente procede, e s. Giouanni non così: macomincia dall'Oriente, e volge al Settentrione, indi procede all'Austro, e gira all'Occidente ? Dirò, che, secondo Ezechiele, il primo luogo il tien la dottrina della Chiesa; perche stabilito, che la's. Chiesa Romana ella sia la vera Chiesa, qualug; cotrouersia è facilissima à risoluersi, secondo il senso della s. Chiesa Romana: ma, secodo s. Giouani, da Dio, ch'è il pricipio d'ogni cosa, in ogni cosa si comincia. Nulladimeno principiado noi dalla parte d'Oriete, e da Dio, andaremo à ditittura all'Occidéte, ch'è Xpo, indi dal Meridiano al Settentrione formado perfettamete la Croce, colla qual ciascuna impresa à gloria di Dio il suo pricipio tener'deue. Dalla parte duqid'Oriete, e da Dio noi cominciado, diremo col Profeta, ch'in quella vi sian trè porte, loseph, Beniamin, & Da; perche, loseph, signisica accrescimetose la propositione, donde comincia l'accrescimeto di tutte le grandezze, elodi di Dio, è la sua gloriosa esisteza, cioè, che Dio ci sia. Beniamin significa figliuolo della destra; ò sia figliuolo della destra p la potéza, ò sia per l'amore:e la propositione più desiderabile, e più potete, che dirocca l'innumerabile moltiplicità de falsi Dei,è la propositione dell'unità di Dio, cioè che Dio sia vno. Dan, significa giuditio, e condannaggione, e la propositione, che rinchiude il giuditio diuino, e la condannagione de'reprobise la coronatione de giusti,è,che Dio sia principio,e fine,e conservato-

1

Ŀ

Ü

re,

n, e gouernador dell'Vniuerso. Passando poi dal finco Orientale à quello d'Occidente, cioè das Dio à Cristo, ritrouaremo trè altre porte, Gad, Aser, & Nephsali; perche Gad, significa, accinto, e la propositione, che Cristo sia il Messia, il cosessa p colui, di cui disse il Proseta, Accingere gladio tuo super femur tuam potentissime . Afer , significa beatindine,e la proposicione, che Cristo sia siglinolo di Dio, 11 manifesta erede della stessa natura del padetse comprensore in terra delle divine grandez-20 : In quo sunt omnes thesauri sapientia, & scientia Col. 2. 33 Dei. Nephtali, fignifica vguaglianza, e la propositione, che Cristo sia morto in Croce per la saluto del genere homano, inferisce l'uguaglianza della foddislattione, e dignità della persona, che per li peccati del mondo sourabondatemente soddisfece. Quinci passando alla parte Meridionale trouaremo trè altre porte, Simeon, Isfacar, & Zabalon; perche Simeon, fignifica, audiéte, e questa è la propositione, che la Religione, e la sede sia necessaria; perche senza Religione, e senza fede non fi può dar gusto à Dio, nè v'è fede senza vdito: Sine Heb. 113 side impossibile est placere Deo, & sides est ex auditu. Is - 6. sacar lignifica mercede; e la mercede, e'l premio Rom, 10. eterno in vna sola Religione si troua, cioè nella vera Religione, che non può essere più d'vna . Zabalon significa stanza, e la stanza della verità, e dell'ynica Religione è la Religion Cristiana. Dalla parte Meridionale passando finalmente alla Settentrionale, ritrouaremo trè altre porte. Ruben, luda, & Leui; perche Ruben fignifica vedente, e la Chiefa, vedente la verità, non può essere più d'vna. tuda fignifica lode, e la vera Chicsa è quella, the prende la denominatione dalla nobilissima

Tha parte, cioè dalla più lodata Città del mondo; ch'e Rome, questa lode di Chiesa vedente nonà d'altra, che della Chicla Romana. Leui, fignifiga congiungimento, & vnione: e che la santa Chiesa Romana sia la madre, e la maestra di tutte l'altre Chiefe del mondo è tanto, quanto, che non vi -possa esser vera Chiesa, ch'alla santa Chiesa Romana congiunta, & vnita non fia; perche la santa Chiesa Romana congiungo & vnisce à se, come membri tutti d'va corpo, tutte l'altre Chiese del mondo. Per queste dodici proposicioni, come per zante porte entrano i fedeli in santa Chiefa, e de quelta poggiano al Cielo: ma non per una sola, gie per due : ma per sutte insieme, ouero per quell'yna, che tutte l'altre suppone, che noi porta Regia chiamar possamo, & è l'vitima del fianco Setzentrionale, cioè, tener la santa Chiesa Romana per madre, e maestra di tutte le Chiese del mondo, & in ogni materia seguir di lei gl'insegnamenti. Ma vediamo ad vna ad vna, come con quelle dodici propositioni trionta la santa Chiesa di tutti i falsi dogmi de'suoi persidi nemici, e come per esse, come per tante porte, nel consortio de grionfanti li suoi fedeli tramanda.

TI.

d

北京河流

\*

D D 3

Y.

12

d

1

S. I.

Facciata verso Oriente. Porta Ioseph. Che Dio ci fia nel Mondo!

Emeraria batteria da gente stolta, e perversa, da gente barbara, e fiera, da gente ciclopicas mostruosa, inhumana, e senza Dio, contro la santa ChieChiela vien molla: Aibei dicuntur, qui sunt sine Deo, Beier. 10. veluti monstra Bomină seper habiti, quoră vitu ezelo- 1. A.648 pica vebem eteresseres barbarasqua nequegibus, no pică vebem eteresseres barbarasqua nequegibus, no pică distiplima civili confict, nequetigione gubernetur. Ma la prima pligete sacita, che da astorisco Oristile contro di tai nemici s'auucta, si colpisce nellia sionte, togliendo loto il teruello, dicendo il Proseta: Dixii inspiens in corde suo, non est Dens. ps. 12. 2. Miserabili Arcisti lappena dentro del cuore vi pelicto concepirono di dir, che non v'e Dio, che si videro e dalle Scritture, e da santi Padri, e da Dottori, e da Polesi, e dalla Ragione, e das mondo cutto, assalti, e pro- si gari. Eccone le

SCRITTVRP-Ego sum qui sum (dice il medesimo Exod. D Dio) se dices filis Israel; Qui est invite me ad ves 14 è in Dio l'efissenza cosa intrinsega, immediaa, & effentiale, il fuo predicato sostantiale è questo. Qui est. Egli è quello, che necessariamente efiste. Ego sum ( dice antora nella Genesia diccessere) & pont pattum meum tecumse per boci ca d'Ilaia. Ego sum, ego sum Dominus; & no est absqi 1/4. 43. me Salu atorie lo stesso dice il Salmista . Deni anteni ti. ne sain avorse lo nello alce le cuminata de la Pf. 113-nester in Cælo sommia quatumque voluit fecit s' egli è Pf. 113-nel Cielo il nostro Dio, & optò ciò, che volle. Si Pf. 4, 79 gnatum est super nos lumen vuleus tui, stà impressa ne'nostri cuori la luce, con che vediamo, quasi com gli occhi stessi, la divina sua sembianza Celi enar-Pf. 18. 13. vant gloriam Dei, & operamanuum eins annuvial. firmamentum, parlano i Cieli, predicano le stelle, e tutte non d'altra materia discorrono, che delle grandezze della sapienza, & omipotenza di Dio, hor come non ascoltate voi, à sordi, à sordidi, à mileri Ateilli tanti gridi sacondi, tati altisimi chi moti di tatti gli orbi celesti? Voi sete vani, & inesculabili

Digitized by Google

## 136 Li Trionfi della Chiefal

Sap. 13. scusabili si dice nella Sapienza à 13. Vanisant, & inexcusabiles omnes bomines sin quibus non subest scië-Ţ, tia Dei, & de his, qua videntur bona, non potuerunt intelligere eumsqui est. Et appresso. I terum autem, neque his debet ignosci; senim tantum potuerunt scire, ut possent aftimare faculum, quomodo haius Dominum mon facilius innenerunt ? se conoscete questo mondo, se stimate questa vita, come non conoscete il Pattor di questo modo, il Dator di questa vitace più facile il conoscer, che Dio vi sia che non è facile il respirare. Giob nella legge di natura hebbe à dire: Omnes homines wides cum, unufquifque intuctur pro-55 cal; tutti gli huomini il vedono, tutti naturalmente conoscono esserui Dio, benche ciascuno qual'egli sia no'l conosca, se non da lontano con vna cognitione astrattiua, e molto imperfetta per mezzo de gli effetti della sua onnipotetissima sapieza. E nella Sapieza si diceià magnitudine speciei, o creatura, cognoskibiliter poterit creator borum videri . E l'Apoftolo s. Paolo, scriuedo à Romani, dice di quei, che, 43 naturalmente conoscendo Dio, no'l glorificano come Dio: ma van delirando con mille frenetiche Rom. 1. Opinioni: Quod notum est Dei , manifestum est in illis, Deus enimillis manifestanit; quel, ch'è noto di Dio, 19. cioè, che Dio ci sia, è manifesto in loro stessi; perche Dio l'hà loro manifestato, e se considerassero, che non son da loro stessi, conoscerebbono chi gli hà fatto; perche Inuisibilia ipsius, à creatura mundi, per ea, que facta sunt, intellecta conspiciuntur; sempiterna quoque eius virtus & dininitas;ita vt fint inexcusabiles; quia, cum cognouissent Deum, non sient Den glorificanerunt, aut gratias egerunt : sed enanuerunt in cogitationibus suis, & obscuratum est insipieus cor coru, & dicentes se effe sapientes, feulsi facti sunt. Tutta la sagra-

sigrata Scrittura è piena di testimonij contro degli Ateisti: ma questi pochi bastar potranno per dar forza al nostro discorso.

SANTI PADRI. Dice san Gregorio Nazianzeno, che tanto è certo esserui Dio, che quasi con gli occhi stessi si vede, e che'l contrario sia contro la ragione, e contro il senso medesimo: Quod Dens sis, ac Princeps quadam causa, S. Greg. que res omnes procrearit, aique conseruet, tum kuli ipsi, tum lux naturalis dictat, il medesimo san Gregorio è di parcre, che, chiunque à gli argomenti naturali, che prouano esserui Dio, superbamente resiste, è vn'huomo absurdo, che non hà d'huomo, se non la sembianza, huomo proterno, pertinace, e frenetico. Nimis absurdus, & prote- Idem or runs est, qui argumentis naturalibus non cedit. S. Gio: 2. de Th. Crisostomo anco dice: Vnde tibi exploratum est Crisos. bo Deum effe? ab is rebus, qua in a spectum cadunt, as mil. 9. ad commodissimo eo ordine, qui in rebus omnibus conditis. Cor. eluces, l'istesso s. Gio: Crisostomo sopra quelle parole del Salmo terzodecimo: Dixit insipiens in cor- in Ps. 13. de saonon est Deus, disse ancora. Non est fundameninm? & quomodo flat ad ficium? Non est adificaior? & quomede domus facta est? Non est Architectus? & quis Vrbem condidis? Nones musicus? & quomodo in mundi Igra opparet concentus? Nonest auriga? & quemodo quatuor elementorum currus agitur? Non est arifex? & quis,veluti discum aureum in mensa, solem. in Calo posuis? Non est qui ferat lampadem? & quis tibi, veluti lampadem argenteam, dedit Lunam in no-Get Non est qui faciat solus magna lumina? & quis accensos astrorum lycnos tibi in Cælo posuit? si non est Deus, quid facis in ijs, qua sunt Dei? in domo Dei manes, & domum Dei inficiaris? l'istesso Santo, spiegando

17

13

4

1,4

17:

1.75

17:

1.5

1

ĸ,

4

1

4,

4)[

₹. e

, ili

1.

. 6

) je

ď¢,

ŧį,

TB (

4.2

gando, come per mezzo delle creature si conosca il Creatore, sopra quelle parole dell'Apostolo: Inmil.9. ad nisibilia Dei per ea quefacta sunt intellectu conspiciu. PP. An- tur, disse. Ante oculos creaturam in medio posuit, vt tioch. ex operibus Creatorem conjuciant . S. Atanasio anco disse: Quis, cernens contrarias inter se naturas coaptatas esse, & concordem inse harmoniam tenere, atque apud P. Mazz se unum quasi corpus absoluere, non secum coguet, foxis, lec tom. 2 & seorsum esse eum ab istis, qui ea in hunc modum co. 9.1.2.95. iunxerit? S. Pietro Crisologo asserisce, che di Dio, saper quest'vna cosa in questa vita, è bastante, cioè Crisolog. che Dio ci sia: Qui credit in Deum, Deum discutere serm. 61. nonprasumat; Deus quod sie sufficit scire. Es. Basilio il medesimo afferma: Deus quod sit credi debet, name S. Basil. quò latius humanus animus se diffundit, santò clarrus er.39. deprabendis intelligentia sua inscienuam. E sopra Idem sup, quelle parole d'Isaia, Cognonit bos possessorem suum, & Asinus Presepe Domini sui , Ifracl autem me nen Isa.c. 1. cognouit, dice in persona di Dio, Non cognonit, qui Calo enarrante innotesco, & per creaturam nulli non S. Zen.in palam significor. S. Zenone: Humana infirmitatis re-Pf. 129. ligiofa confissio, de Deo hoc solum nosse, quod Deas est. S. Cypr. S. Cipriano: Deum ignerare non potes. E s. Dionisio van.idol. Arcopagità: Deum sacra eloquia dicunt, quod erat, & est, & erii: ma perche s. Dionisio cita le scritture, Euse pra vdite Eusebiosche cita la natura : Sicut domum fine fat Eua. artifice non adificari, & pannum fine rexente non fieri, lib.7.c. 2. sta mundum sine Deo non factum esse, certum est. E s. S. Clem. Glem. Alessandr. Nullam gentem, dico ; ant nationem strom. 5. non cognouisse Deum.

DOTTORI: Sais est homini (dice Lattan-Lattlib. tio) ad plenam, perfectamque prudentiam, si 2. dinin. Deum esse intelligat, cuius intelligentia vis, & instit. c.4 summa hac est, vi sus ipiat, & honoristeet commu-

menem paremièm generis bamami , & rerum mirabilià suricatorem . E s. Tomalo d'Aquino : Deum effe, S. Tho.p. quinque vijs probatur. Es. Gregorio Magno: Home P.4.2. 4.3 nipfo, quod rationalis est conditus, debet ex ratione colligere com qui ipsum condidit, Denm esse. E'l Paus- c. 3. nio: Qued fit in rerum uninerfitate aliqued primam efficiens, quad non fis ab alio effectum, fuades rerum, quem oculis cernimus, productio. Ma per far passaggio d'infiniti, portaremo le parole del P.Gabriel Vazquez: Has ergo universi machina , dic'egli , has Vazq di-Calorum moles, & amplisando, subisò quedam discursu Sp. 19. c. 5 nos ducit in cognitionem alicuins Imperatoris , & Gubernatoris, quam sand notitiam ided Hieronymus, Damascenas, & Nazianzenas appellarant naturaliter infitam, quod talis notis non indigeat a fiduo labore discipline, fient alia verisaies : sed illice ipse natura lumine ex rebus creasis colligatur. Et appresso. Hac Dei notuia non caret omni ratiocinatione: sed adcofatilè confequentia colligitur, ut quasi naturaliter indita videainrinam vifa bac rerum uninerfitate absque ulla laboriofa ratiocinasione, statim apparet, Deum effe. FILOSOFI, ET ORATORI'. Il primo d'an-

tichirà, e di merito sia Mercurio Trismegisto, the diffe, offer cola necessaria, esserui Dio, de eni riceume l'effere le cose, che son fatte, & entre it quale han l'essere ideale, & eminente e le cose fatte, e le non fatte,e, che'l negar, vi sia Dio nel mondo, sia la maggior'empietà del mondo; e, chi vol veder Dio quasi con gli occhis consideri il corpo humano, consideri questo modo : Deum existère semper, necesse ef ; er in eo eft se Mer.Tri qued est, & qued non est; qua sont deducit ad lucem; smeg. in-qua non sont occulit in semetipso. Deum non cognosce- s. reseft extrema pranitas. Denm si considerare vit . & Cap. 11.

Раноп. р. p. dift. I.

CAP. 9.

eum inuestigare, creaturas inspice, & humani corporis

Ĵi,

opificium, cuius admiratione perdisce, quistam pulchræ imaginis conditor, quis oculorum pictor, quis nares, & aures tornauit, quis labia distendit oris, quis neruos tesendis, atque ligauit, quis irrigauit venas, quis offa cogessit solida, quis carnem pellicula tenui circumtexit, quis digitos, articulosq; discreuit, quis fundamenta pedum excendit, quis perforauit poros, atque meatus aperuit,quis splenem coegit, & compressit, quis pyramidale impressit cordi figuram, quis alno capacem amplitudine tradidit, quis honoranda membra corporis in propatulo figurauit, quis obscena in obscuro prorsus abdidit, atque aspectu cernentium voluit secreta iacere: solus inuisibilis Deus hac omnia sinxit, cuncta propria volun-Cap. 12. tate molitus est. Deum percipere non est arduum ; buc quoties intueri volueris, aduerte mundi ordinem, & eius ordinis ornatum, necessitatem eorum, qua sensu percipiuntur providentiam cunctorum, que facta suns ante, & qua continue fiunt; aduerte plenam vita materiam, talem, ac tantum Deum cum omnibus bonis, & pulchris intelligentis, atque hominibus incedentem... Plat. in Platone anco disse: Deus est; per quem viuere emnibus viuentibus contingit Et Aristotile; Deus est; & Arift.ap. est genitor, & conscruator omnium, quain hot mundo Io: Bapt. Ber. tom. perficiuntur. E Simplicio: Omnes homines, tam Barba-I.v. Deus. ri,quam Graci,tum infinito superiori tempore, tum nuc, Simpl. quamuis aly alys rationibus, Deum esse censent . E Ci-Epic. c. cerone. In mundo Deus est aliquis, qui regit, qui guber-Cic. 1. de nat, qui cursum astrorum, qui mutationes temporum, rerum vicissisudines, ordinesque consernat, terras, & maria contemplans, hominum commoda, Vitasq; tuctur; E l'istesso altroue pur disse : Esse prastantem aliqua,

Ide lib. 2. aternamque naturam suspiciendam, admirandamque de dinin. hominum generi pulchritudo mundi, ordoque rerum.

THM.

cæ-

# Parte Seconda : Cap.II. 141

celestium cogit fateri. E'l me de simo ancora: Nulla Idem de unquam gens, neque tam immansueta, neque tam esse legib. 1. ra extitit, qua non etiam si ignores, qualem Deum se babere debeat, tamen babendum sciat.

POETI. Manilio cantò:

Quis credat tantas operu sine numine moles Ex minimis, cacoq; creatum fadere mundum?

Come se dir volesse, ch'è somma stolidezza il non conoscer Dio, e, ch'è somma stolitia quella di Democrito, che dice il modo esser fatto à caso dal easuale aggroppamento de gli atomi. E Billio dalle cose create facendosi scala à Dio, disse.

Sed miris operum signis oftenditor auctor, Recterency; suum condita cuncta canunt:

E Disso appresso Clemente Alessandrino minaccia gastigo à chiunque, che Dio vi sia, nonconfessa.

Caneto quisquis esse non credis Deum: Est, est profesto; si quis interim scelus Patrat scelestus, ponat in lucro moram;

Namque ille tandem maximam pænam dabit.

E gli Oracoli Sibillini, benche non trà Poeti: ma trà Profeti più presto portar si dourebbono, riprendono i superbi, che non temono Dio, che se non vi sosse, certamente non potrebbe esser temuto.

Mortales homines, vilissima corpora carnis, Cur vos effertis, ne que sinem cernitis œui? Non tremitis? summumq; Deü, quo praside statis,

Nonformidatis, qui conspicit omnia testis?

RAGIONI. Supporremo, per venir alleragioni, che molte verità son tanto chiare, e maniseste, che non ammettono proua alcuna, è che le consideri secondo se stesse, è che le

Man.ap. Mirab. v.Deus.

Bill.Ar2
tolog.sac.

Dif. ap. Clem. Alex. lib. ftrom. 6.

Orac Sibill. in. Proæm.

con-

## 142 Li Trionfi della Chiefa?

consideri secondo gl'intelleui, che l'apprendono; perche qualsuoglia rozzo intelletto, chemediocremente l'apprende, tosto senza altraproua le concede, come per cagion d'essemsempio, che'l tutto sia maggiore della sua parse; ch'à ciascheduna cosa connenga, è l'essere, è'l non estre. Altre vetità non ammettono proua quanto à se stesse; ma l'ammettono rispetto ad alcuni, che non ben le capiscono; come, che tutto l'essere della relatione sia riferirsi ad altri. Altre verità, nè quanto à se stesse, nè quanto à gl'intelletti humani in questa vita son chiare : ma fà di mestiere. prouarle; come; che la successione nen babbia posuto effere ab aterno. Venendo per tauto à questa particolar verità, che Die ci sea nel mendo, lasciando i varij detti de Teologi, dirò coll'Angelico, ch'ella è verità, quanto è da se, nota, chiara, es manifesta; perche l'esstenza in Dio è l'istessa cola coll'essenza, & anche, rispetto à Beatis ch'imuitinamente la dinina essenza contemplano: ma risperro à gl'intelletti de'Viatori, cioè di noi , ch'in questa vita dimoriamo, ella non è nota per se, ne manifesta in maniera, che non habbia necessità di proua, e quando molti de' santi Padri, ò put'altri affermano, che questa verità ne' cuori nostri ò innata, deuono intendersi, che tanto ella sia facile à prouarfi, che par non vi sa bisogno di prova; perche senza molta fadiga s'intende, si capisce, e si confessa, anche da fanciulli nel primo tempo dall'vso della ragione, e da rustici nelle selue nudriti: onde à pena in questi si può dar l'inuincibile ignoranza dell'esistenza di Dio.

In oltre, questa propositione, che Die wi 100 può da noi da cosa antecedente proparsi-0,00òcome dicono i Filosofi, à priori; E benche alcuni Frac. de innominati appresso Gillio pretendano di sì, nulladimeno la commune de Teologiè di contrario g. 1. dis. 14.
parere; perche l'esistenza di Dio, non hà, nè causa, m. 10.
nè principio, che la preceda, donde inferir si possa, Mp. Gill.
che Dio essa. Ned altro è l'esistenza di Dio, che la lib. 5. tr.
fiva stessa essenza; perche l'essenza divina è intrinseca, se essenza mente atto puro, nè può l'essenza,
mè anco per nostro intendere, dall'esistenza distinguers: ma la divina essenza non hà nè causa, nè
principio, da cui dipenda, dal qual conoscer
si possa, dunque ne anco la divina esistenza.
Resta dunque, che per conoscer, che Dio vi sia, si
vada provando, à possariori, cioè da gli essetti di
Dio, da noi prima conosciuti, che son le creature,
ruste di questo mondo.

Fnalmente questa propositione, che Dio vi so ( e l'altre due feguenti , cioè, che sia um, e c'hebbia providenza) non folo è cognoscibile per viadelle creature, ma per via di fede, & in quanto di fede, si conosce con cognitione maggiore, che per via delle creature, cioè con lume souranaturale, e con certezza infallibite, fondata nell'autorità della diuma reuelatione, come appresso diremos li pessi dunque della Scristura, che noi citato habbiamo, seruono à Cartolici per far atti di fede soumaturale, & à quei, ch'ammentono le Serimure, minon son Cattolici, per far'atti di sede naturale: ma contro gli Ateifti, che negando Dio, negano la divina revelucione, e l'autornà souranaturale delle Scrieture, non seruono per altro, che per accresciméto di naturale autorità per maggiorméte disporti à conoscer l'inganno toro, & à muter pattre, & indi colla diuina gratia per far ati di veta fede.

## In Trionfi della Chiesa.

7.11.

fede. Di più per mezzo delle cose di questo mo. do conoscer si può, che Dio vi sia, e questo è di fe-Frac. de de . Inuisibilia Dei per ea , qua facta sunt, intellecta conspiciuntur. Ma, che sia di fede, che possa demostratiuamente prouars, altri negano, altri affermano; contutto ciò,ò che sia, ò che non sia di fede, egli è tanto riceuuto, che demostrativamente prowar si possa, & è tanto conforme alla ragione, che'l dire il contrario sarebbe vn grandissimo errore. Primo, perche la felicità naturale dell'huomo nella contemplatione consiste dell'altissima causadell'Vniuerso, il che ne dà segno, che dalla natura fù l'huomo e di forze, e di mezzi per questo fine perfettamente proueduto: ma le forze nell'operationi dell'intelletto consistono, & i mezzi son le cose di questo mondo; dunque per via delle cose di questo mondo può l'huomo, perfettamente discorrendo, all'adempimento arrivare della. potenza intellettiua, & all'asseguimento solle uarsi dall'altissima causa dell'Vniuerso: ma la maniera più perfetta di discorrere, è il discorso demostratiuo, inferendo dalle premesse le necessarie conseguenze; dunque può l'huomo per mezzo delle cose di questo mondo, formar demostratine conseguenze dell'esistenza di Dio. Secondo, Perche la proua demostratiua à posteriori si sa quante volte dal nostro intelletto da cosa conosciuta s'ascende alla cognitione di cosa auanti non conosciuta, cioè, quando dall'effetto s'ascende alla cognitione della causa (al contrario della proua demostratiua à priori, che si fà, quando dalla causa già conosciuta si scende alla cognitione dell'effetto prima non conosciuto, ò dall'attributo antecedente si viene alla cognitione dell'attributo conseguente) E per

Eper esser la proua demostrativa fa di mestiere che trà l'effetto, e la causa vi sia necessaria connessione: ma trà le cose di questo mondo, e Dio vè necessaria connessione: dunque quante volte dalle cose di questo mondo l'intelletto ascende à Dio, & inferifce la divina esistenza, la prova è demostratiua; dunque l'esistenza diuina può demostrainamente prouarsi. E che trà le cose di questo mondo, e Dio vi sia necessaria connessione, egli è chiaro; perche quantunque vna creatura particolate, & in len so distributivo, da vn'altra creatura. dependa, nulladimeno tutte le creature collettinamente prese, cioè tutta l'Voiuersità, e collettione delle creature non può dependere da cosacrean; perche sarebbe implicanza parlar di tutte le creature, e lasciar creatura fuora di quelle, ne può depender da se stessa, nè da veruna sua parte; dunque necessariamente da causa increata, dunq; trà tutta l'Università delle cose di questo mondo, ela cansa increata v'è necessaria conessionese necusaria depēdēza; ma la causa increata èDio; dűque nà Diose l'Vniuersirà di qsto modo v'è necessaria connessionese necessaria dependenza. Terzos pche no v'è maggior'argométo, ch'vna cosa posta 2. q.1. no faish, quanto veder, che si sia fatta: dunque non 24. v'èmaggior'argomento, che possa per mezzo delle cose di questo mondo prouassi demostratiuamente, che Die vi sia, quanto veder, che si sia demostratiuamente prouato: ma per via delle cose di questo mondo con cinque principalii nagioni se da san Tomaso demostrativamentesprouito: dunque, che Dio vi sia, può per mezzo delle cose di puesto mondo demostrativamente provarsi. Ma, puche le ragioni, da s. Tomaso portate molto fottil-T

sottilmente da Teologi si triturano, e quello non. è luogo da far sì lunghi discorfi, perciò timetteado il molto alle Stuole, dirò brevemente, ch'elleno, contro l'opinion d'alcuni, son veramente demostratiue;e per veder, che sian tali, suppongo

Primo, che ciafcana cofa, che fi muve, necessaria-

mente è mossa da un'altra.

Secondo, che missima cosa peò produrre se

fteffa.

Terzo, che nelle cause mecessariamente, e per vè subordinate non può darsi processo in infinico . E , quanto al primo, cioè, ch'ogni cafa, che fi manaces necessariamente d'altri Vien massa : Onne quel meneur ab nite monesur, egli è verifficos perche lesspre il mosente è prima della cola molla; perche il movente sà passar la cosa mossa dalla potenza. all'atto: Monens ( disse Simplicio ) prins ese, quans in 8 pby- illad, quod monetur, necesse est ; fiquidem monens ducit à posentia, quoi moueter, ad actum. Et Aristotile: Monens impassibile est manere se insum: Non è pos-2. cap. 4. fibile, the la stella cola muoua le stella; perche larebbeprima, e dopò di fe stella, & hautebbbe, e non haurebbe l'acro, al qual si mouerebbe, e darebbe à fe stessa quella cola, che formalmente, ò virtualmente non haurebbe. Onde disse Auerece. che la cosa mossa in qualche maniera è simile alla cola mouente, & in qualche maniera dissimiles oucro contraria: Mora res est quodumurodo fimilio physic. 4. motori, quodammodo est contraria. In qualche maniera è similesperche si muone, & è in via all'atto, ch'è formalmente, è virtualmente nel moutante . In qualche maniera è contraria, ò perche gli refi-

> sle,& è dal mouere superata, è perche no é in termine, e nolliatro, al quale è mossa, come, ò formal-

tex. 71.

.:. .1

Simplic.

dem sett.

tex. 40.

men-

);

4

1

ŀ

mentes à virtualmente è la cofasche la muoue; per questo disse il B. Alberto Magno . Monens, & matom different, et oppanuntur, pracipue fi fint natura- Mag. in lia. Quando dunque l'Angelo, l'anima, gli elemen- 3. physic. ti, gli animali, & ogn'altra cofa, ò con moto fisi- ir. 1. c.8. co locale, ò d'alteratione, ò di generatione, ò con moto metafico, ò con moto morale si muoue, sempre il muouente è diverso dalla cosa mossa. benche per accidens alle volte si muoua insieme col tutto, ch'è mosso. Quando l'huomo camina il muovente è l'anima, il mosso è il tutto, cioè l'huomo, col qual per accidens l'anima si muoue : Quando la pietra piomba al centro, e'l fuoco vola alla sua sfera, il mouente è la grauezza, e la leggierezza, ò purla forma, il mosso il tutto. Quando la. volontà fi muone, è mossa dal fine, propostole dall'intelletto; e quando dal fin proposto non è mossaè mossa al contrario da fin diverso esercitando la libertà.&c.

Quanto al secondo; che nissuna cosa è produtmudi se flessa, è parimente manischo; perche disle Platono: Quidquid gignitur ab aliqua causa neces- Plat. in fuid gignitur; fine taufa verd oriri quicquam impof- Tim. sibile est. Et Axistotile. Impossibile est ipsum sibi est Arist. 1. sausam; praexistere enum opertet mouens ei, quod mo- de mot. netur-generas oi, quod generatur:ipfum autem effe ipfo prins, mullum oft. E s. Tomalo. Non est possibile, qued aliqued fie causa efficiens sui ipfins; quia esse prins so p q.2. a 9 pfo qued est impossibile. Es. Agosino. Vi animus of S. Aug. 8 sti, non ages opse aliquids non enim erat, qui ageres. B de Triu. s. Bernardo. A fo capit whilmifi quis putarit, quod no 53. erat, dare potuisse esse, vs incipores, aus suisse aliquid de Cons. antequam effet. Se dunque alcuna cosa producesse c.6. k stessa, ella in vn medesimo stante, e sarebbe, e

non

non sarebbe, dependerebbe da se stessa, e non dependerebbe, farebbe principio di se stessa, e nonfarebbe; sarebbe da se, independente, e senzaprincipio, e non farebbe; cose tutte impossibili. Dal che ne segue primo, che nissuna cosa può conserwar se Ressa, perche darebbe à se stessa l'influsso conservativo, che non haurebbe, e sarcbbe perfetta,& independente,e prima di se stessa, e non sarebbe. Secondo, che l'essinze, le quali sano ab aterno, esser non possono produttive delle loro eststenze: perche l'essenze altro non sono, che l'essenze in atto; se dunque l'essenze producessero le loro esistenze, porrebbono se stesse in atto, e produrrebbono se stesse, il che non è possibile. Nè l'essenze contengono le loro esistenze virtualmé. te; perche sarebbono tanto perfette virtualmente quanto sono formalmente coll'attuale efistenza: anzi, perche produrebbono l'essistenza, come cause effettiue, bisognarebbe esser compite prima. d'operare: ma la prima conditione, richiesta per poter'operare, è l'attuale essstenza, dunque bisognarebbe, che fossero attualmente esistenti prima di produr le proprie esistenze, il che non è possibile; e se fossero virtualmente esstenti; perche non produssero ab aterno le loro attuali esistenze ? Se direte, che l'impedì Dio; già siamo arriuati all'intento, she vi sia Dio: se direte, che l'impedi il casoibilogna spiegar, che cosa è questo caso, c'hà tãta potenza, e tato giuditio, ch'impedisca tutte l'essenze à non produrre ab aterno le loro elistenze; ma le faccia esistere có tempo, con ordine, con costanza, e con misura.

Quanto al terzo, che nelle cause, per se subordina, non possa darsi processo in insipite, egli è an-

cora

40

00

ì

cora verissimo sì, perche s Tomaso molte volte S. T.l.c. ilipete, che, non datur processus in infinitu; sì, per- d'alibi. che le cause per se subordinate son quelle, che tutte attualmente, dependentemente l'vna dall'altra. influiscono al moro & all'effetto, che si produce. Come per darne essempio, in questo moto, che fà lapenna nello scriuere, la penna si muoue mossa. dalla mano, la mano dalla volonià, la volonià dal fac; al contrario delle cause subordinate per accidens, le quali-benche dican subordinatione, e dependenza l'vna dall'altra, nulladimeno attualmente alla productione del moto, ò dell'effetto condependenza non concorrono, influendo l'vna all'altra; come quando vn fuoco produce vn'altro fuoco, egli dice dependenza dal fuoco, dal qual fù prodotto: ma non depende dall'attuale influsso di quello nella produttione del fuoco ch'egli attualmente produce. Nelle cause subordinate per actis deu, non influendo la causa antecedente, ò supetiore, opera l'inferiore: ma nelle cause subordinate per sè, non influendo la prima, cesta la seconda, e une l'altre, e cessa l'effetto: perche, cessando il primo fuoco, il secondo produce il terzo; ma cesfando il fane di muouer la volontà la volontà cessa dimuoner la mano, e la mano cessa di muouer la. penna, e cessa l'effetto del moto della penna, es dello scriuere. Dicono alcuni, ch'Aristotile concesse il processo in infinito nelle cause subordinateper accidens; perche diede il mondo ab aterno; altrinulladimeno il negano: ma nissuno ammerte il processo in infinito nelle cause subordinate per sè; e la ragion si è; perche qualunque moto hà il suo principio, & il termine à què; e noi coll'isperienza. vediamo, che molti moti cominciano, che prima-ix

## 150 Li Trienfi della Chiefa-

non erano, come quando vna ruota comincia à girarsi, vna cosa fredda comincia à riscaldarsi, & alcun'huomo si genera,ò da cattiuo comincia à farsi buono. Se dunque tutti questi, e simiglianti moti cominciano, han d'hauere il lor principio da qualche causa, che trà le subordinate per sè in quel moto sia prima di tutte l'altre : ma nell'infinito no v'è primo: dunque, non vi essendo causa prima intal moto, il moto non hà principio, e cessando la causa prima cessano le seconde, e cessa parimente l'effetto contro l'isperienza; à bisogna dire 2 ch'ogui moto temporale, e finito, sia eterno, & infinito, non trouandoli mai la prima caule di tal moto, en tutta l'infinita serie delle cause, per sè subordinate, operando attualmente infieme; il che non è possibile. Di più tutta la serie delle cause, tanto per accidens, quanto per sè subordinate, è dependente, e potentiale, come son tutte le cause perticolari, in detta serie contenute: dunque tutta la serie dicea dependenza, non da se, nè da qualche sua partes, nè da due, che scambicuolmente, & effettiuamente si muovano,e si causino, perche sarebbono prima, e dopò di se stelle, il che non è possibile; dunque da vn'altra causa fuora di detta serie dunque detta serie sarebbe infinitase non infinitas mentres hà causa suora di sè; Non è dunque possibile nelle cause tanto per accidens, quanto per se subordinate darsi processo in infinito. Hor veniamo alleragioni

Primo. Noi vediamo in questo mondo, ches molti moti cominciano: ma nissuna cosa, che si muoue può muouer se stessa; dunque è mossa da vn'altra: ma nelle cause mouenti per sè subordinate non si dà processo in infinito; dunque biso-

gas giangere ad vas prima caufa mouenee, enda moffa, aftrimente non vi effendo prima caufa meiente, nè anto vi farchbono l'aitre cause di mez-20se ne amoo l'effertos e'l moros che cominciar vediamo. V'à dunque nel mondo la prima causa. mouente tron molli, non dependence da se, che chiamasi prime motore: manoi per Dio non inendiamo altro, che i primo morore immero, in+ dependente ye da sê: dunque v'ê Dio nel mondo.

Secondo: Noi vediamo in quello mondo, che molte cose mon sono, e poi a produceno, e vengono all'effere: ma niffana vosa è productina di se feffe, dun que necessariamente è d'altri produter ma nelle came productive per sèsubordinete no fills processo in infinito, come nelle cause moueti: dunque bisogna giungere ad vas causa prima, da cui dependeno unce l'altre cause per se inbordinare, la qual fia improdonta, independente, e da se; dunque v'è nel mondo la causa prima produktice di tutte le cost, improdotta, indepardegre, e da sè: una noi per Dio mon intendiamo altro, ch'una causa, prima di terre l'ultre cause. principio di meci gli effecti independence, e de ses dunque v'ê Dio ael mondo. 👋

Diramo gli Accifti, the visia causa prima moucare in ogni moto , e causa prima effercinain, ogni effecto: ma non è nocellatio dir, che tal caule fia Diosperche fi può dire, che sa il corpo celeste, & cola simile, the firmoue dail'intrinfeca sua vibthiò dal cafo. Al che si risponde che l'intrinseca. Mirti dal corpo celeste, didiqualunque altra cosa. केरे वेब दिन व्यक्तिक देशसारक क्यासारक contrades; che wi sia Dio, ch'è va onte independente, e du sè, on de gli Artisti serrando Dio, concedopo asseri Dio

(ben-

## 152 Li Trionfi della Chiefa?

(benche, pertinacemente trauiando, assegnino per Dio, altra cosa, che Dio) anzi tanti Dei, quanto cause prime, & independenti concedono O non è da se, e bisogna assegnar dachi dependa tanto nella produttione, quanto nella conservatione, e da qual fine mossa, muoue il corpo celeste; dunque non si può far punto nella virtù del corpo celefte, ò d'altra cosa simigliante: ma bisogna passar oltre,nè potendosi andar in infinito, almeno nelle cause subordinate per se, bisogna giungere ad vna independente, e da se, che sia Dio . Nè si può dir, che'i corpo celeste, od altra cosa simigliante sie. mossa dal caso; perche il caso non hà potenza di mouer có moto regolato, e perene i globi celestimè l'altre cose, come nella quinta ragione si dirà; dunque per prima causa mouente, & effertiua. necessariamente s'intende Dio.

Terzo i Noi vediamo in questo mondo alcune cose, che qualche volta non sono, e poi vengono ell'essere, e poi si corrompono,e cessano d'esseres dunque vii fono in questo mondo cose del sutto contingentischesquantunque risperto alle loro essenze talmente son talische non possono non esser tali, nulladimeno rispetto all'esistere talmente esistono, che poterono non essere, mentre qualche volta no furono e di nuouo si producono e possono non effere, mentre qualche volta fi comopono, e non faranno e da se stesse non sono nè da se stesse si conservano, perche sarebbond prime, e dopò di se stesse, il che non è possibile. Dunque, quanto è da loro, dicono indifferenza tanto all'essete, quato al non essere; E benche l'yna esista dependentemente dall'altra, nulladimeno tutta la collettione delle cose contingenti nè può dependere da

fe

k fiels a nè da sua parte : dunque tutta la collectione delle cose contingenti suppone vu'altra colanon contingente: ma necessaria, dalla qual dependa e dalla qual sia determinata all'essère. Sea
dunque mon vi fosse vu'essere necessario, e da se,
tutta la collectione delle cose contingenti posta
mai nell'essere non farebbe: V'è dunque nel modo vu'ente necessario, independente, e da se; ma
noi per Dio non intendiamo altro, ch'vu'ente netessario, independente, e da se; dunque v'è Dio
nel mondo. E se gli Atcisti assegnano per ente netessario altra cosa, che Dio, concedono esserui
Dio, benche nell'assegnario vadan per loro malinia pertunacemente traviando.

Quarro. Noi vediamo in quello mondo cole, che riceuono piùse menos come color più chiaro, e meno chiaro, calor più ardente, e meno ardente: de in cialcun genere, di queste cole viè va massimo, che mifura, e cagiona gl'inferiori: così nel genere de colori, v'è il color massimo chiaro, ch'à la hianche zzache milura, e caula tutti gli altri colori; perchetanto è più chiato il colore, quanto più alla bianchezza s'aunicina e quanto più la biáchezza partecipa. Nel genere de calori il massmo ardenie è il calor del fuoco, ò del Sole, che virtualmente è fuocose tanto il calore è più ardetesquanto più ai calor del fuocosò del Sole s'auuicina, e quanto più quel calore partecipa. Ma noi redian o in questo mondo cose più perfettese meno perfecce, & enti più nabili, e meno nobili, dunque nel genere de perfetti, e de gli enti nobili s'hà da date vn'ente massimo, nella persettione, nella nobiltà, e nell'entità, che sia misura, e causa di tutti gli entise tanto più l'vn'ente effer nobile, e

pelfono quanto più al massimo ente l'auticinà , è quanto sa perfeccione je nobiltà di quello parreei2

7

de landi bus Bafi

lij.

pai Dupque li dà un'ence nobilissimo, e perfecess simo estra tutta la collectione de gli enti, che piùse meno riceuono, che sia regola, misura, e cansa di autriglicati inferiori, più e meno perferti; maque Bonie massimo persetto, che talmente è persetto, thend pud purperfecto imaginatu, da noi chiamuro Dioxlungsve Die net mon to Eledtrete to S. Greg. & Gregorio Nozianzeno , che da Dio Omnes pari Naz. er. inurnatiodiffamer, e porcios che Dio non può effer milita de gli enti inferió i si politicia, che Dio à mistra un geneas perche milira gu entifecendo quel modo, che negli entiriluce pe tanto l'una colle più dedita in le a più o a sa a uro mare più patrecion ta biving perfection of quanto plibriella perfec-sausla de nom offen de la viole de la comitation de la co cost prive divognitione, come sono gli elementiti Ciell, il Solt, la Lunasle Stelle, e cole finglianth le quali fi mubuono, & oprano dridzate adivn'oeimo fine, ch'è il ben commune del mondo poli portano à quello fine como et fin simminabilité con dostanza perpetuave con legge itrestagabiler mà le cose, che non apprentiono, e non conoicono il flne, non possono une cospirare con tal'ordine, & dollanza all lottimo find: dunque v'è fir puelle modownd mente, the tune quelle cose goucina, indrizzandole all'quimo fine, e quelle di Dio. E se direie, che tuire quelle cose son farre dal caso ; ò che sian causace dall'intrinseche nature delle coce; ò ch'vna cosa gouerni l'alèra in infinito; sénza mecessità di dire, vi ssa vua mente gouernadrice del tutto. Si risponde, che le cose i the succedono à ca-

iciso, fare volte succedono, esenza legge, séz'ordine, è seza coltanza succedono; perche non hancausa, nè che perpetuamente le conserui, nè che perpetuationte le produca, si come con prodotte, e conservate le cose tutte di quello mondo. Nè poò nascer quello solamente dall'intrinseche hature, & inclinationi delle cofe; perche gli agenti naturali producono i loro effetti quanto possono; perche il Sole di natura sua illumina quanto puote, il fuoco bruccia quelsehe puote, e riscalda quato può, e così d'ogn'altra cofa: ma cheil Sole illumini con ordinese con mifura, hora scostandosi. hora aunicinandosi, che le stere altre s'aggirine tarde, altre veloci, altre con moto solamente dall'Oriente all'Occidente, altre non sol con que flor ma có altro, che proprio moto fia detto dall'Occidete all'Oriète, & altre dall'Austro all'Aquilone, e dall'Aquilone all'Auftroje che l'altre cofe nelle loro operationi fi portino con ordinesco milurase co costaza, no'l possono haner dell'intrinseca toro inclinatione: ma dalla fauia, e potente guida di chi sì fattamente le gouerna; E quando dall'intrinseca loro natura ciò nascesse, tutti questi agtti naturali son cotingenti, potentiali, e dependeti. dung; questa loro intrinseca natura, & inclinatione non l'haurebbono da loro : ma da colui da chi dipendono, e sarebbe vna impssione data loro dall'Autor della natura. E che tutti questi agenti naturali, varij, diuerfi, e contrarij cospirino ad va sole fine, non può nascere dalle loro diuerse, e contrarie propensioni: ma dall'vnico, e sapientissimo volere di chi dell'Universo hà la cura. Nè si può dar processo in infinito, nè gouernanti; perches quantunque vna cola può esser gouernata davn'alvn'altra, come vna cosa prodotta da vn'altra; nulladimeno tutta la collectione de gouernanti è gouernata, dunque suor della collectione tutta degouernanti gouernati, v'è vn gouernante non gouernato, oltre, che tutti gl'infiniti gouernanti dourebbono, hauer vn volere dell'ottimo sine, e comodo dell'Uniuerso, dunque vn volere è quello, che l'Uniuerso gouerna, e quest'unico volere ininfiniti gouernanti, che mai non discrepino l'undall'altro, non è possibile; uno dunque è il Monarca, che l'Uniuerso gouerna, e questi è Dio.

A queste cinque ragioni si riducono tutte l'al-

tre,che'n tal materia portar si pe ssono; ma di tutte la più potente contro quei, che concedono il modo esser fatto, e quella, che nissuna cosa è produt-S.Tbo.1. tiua di se stessa, dunque, se'l mondo fù fatto, necessariamente da vn'altro su fatto, e quel, che se-Bann. in ce il mondo, quelli è Dio. E se gli Ateisti ricorro-2. D. Th. no al caso, si risponde, come di sopra, che'l caso è 1.2. ar.3. senza senno, senza costanza, e senza legge, nè può ad Viz. dar'al mondo quel, ch'ei non haue. Oltre di ciò, è assioma de Filosofi, ch'ogni operante opera per qualche fine; Omne agens agis propser finem : ma à sini per se subordinati non possono effere infiniti, come ne meno i mouenti, e producenti per se subordinati; dunque necessariamente s'hà da venire ad vn fine vltimato, che sia primo nell'intentione dell'operante altrimente non vi essendo pri-

Vazq.di. mo, nè anco vi sarebbe il fine di mezzo, nè l'eltispet. 20.c. mo nell'esecutione, e cessarebbe ogni attione; duque s'hà da venire ad vn supremo, & vitimo fine.

que s'hà da venire ad vn supremo, & vitimo sine, che sia sine di tutti i sini. Di più se tutta la collettione de sini ordinati, è ordinata, dunq ssuor della collettione tutta de' sini ordinati, s'hà da dar sine, che

17

1

Ľ

ť

che no siz ordinato, nè ordinabile ad altro sine, è qto è il bene vniuerfalistimo, in cui no v'è ragion veruna di male, e questi diciamo noi, che sia Dio.

Ma per vsciralquanto dal rigor de' Scolasticio lo dirò di vantaggio, che se ( come temerariamete gli Ateisti pronuntiano) non vi fosse Dio nel mondo, vana sarebbe ogni virtù, fantastica ogni Religione, superflua ogni Giustitia, ridicola ogni fantità, non vi sarebbe nè freno al paccato, nè pena al delitto,nè merito all'honestà, nè corona alla collanza;ma que flo non è ammesso, nè men da géti barbare, dunque v'è Dio nel mondo. Vdite ciò che disse appresso Grutero, nell'vitim'hora di sua vita il Principe della Peripaterica Scuola: Nudus Vesi in bane mundam, mifer vixi, nunc merier, & que Arift. ap. iturus fam mescionat in ens entium, & causa causarum foriteg.
miserere mei ; conosceua egli naturalmente esserui magn. v. nel mondo l'ente de gli enti, e la causa delle cau- Dens. k,che misericordia in quel punto ysar gli poteua: Mavoi miseri Atcisti, che pertinacemente negate esterui Dio, negate parimente rittouarsi per voi misericordia, e non mutando pensiere, non la ritrouarete in eterno. Il mondo tutto stà predicando, e dicendo, che Dio vi sia, benche molti, ò nel numero de gli Dei, ò nell'assegnar qual cosa sia-Dio, facciano errore; onde Cicerone di sopra citato hebbe à dire: Nulla unquam gens, neque tam Cicer. vi immansuesa, neque sam effera extitit, qua non, etiam si sup. ignres qualem Deum se habere debeas, samen habendem sciat. E Plutarco lasciò scritto, che non vi su peregrino in questo mondo, ch'in alcuna Città capitato fusse, doue Dio non s'adorasse. V'è nel modo habitatione senza muri, non già senza Dio. Più presto si trouarà paese, nel qual non comparisca.

and the and

mai Sole, che paese, doue Dio nod si conosca,
Plut. lib. doue non regni Religione: Peregrinantibus multas occurrere fine menibus wrbes, nunquam tamen extare ad Col. cap. 18. Proemant oppidum quibus nultas fis Dens postufque conspiciendam sine fole Vrbem, quam fine Dee, & Retigione. Se dunque, che Dio vi sia, tutti il confesse, no, toltine pochi, temerarij, stolti, & incostanti Ateisti, com'e possibile, che di questi la stoltitia alla saggia credenza d'intiero vn mondo preuaglia? l'opinione della moltitudine (disse Aristoti-Arist. 1. le) ella è legge irrefragabile : Opinionem multitudi, elen. cap. nis effe legem. E Seneca aggiunge, ch'vn de' maggiori argométi di verità sia l'opinion di tutti: Mal-Sen. Ep. sum dare solemus prasumptioni omnium hominum,magnumque est veritaris argumentum, aliquid emvibus videri. Onde con ragione se ne stupisce s Gio: Crisostomo, che, doue per conferma d'vn testamento fiano bastanti sette testimonij, e chi volesse opporli, come insolente ributtato sarebbe, e che, doue tutto il mondo predica, esserui Dio, presuma yn'ignorante Ateista negarlo, e che vi siano S. Crisos. chi l'ascoltino. Quicunque septem testimonia valt in sestamento euersere, reprobatur, & regicitur , publicam in Psal. autem mundi linguam folus infipieus vule enertere . R 13. Te ne marauiglia ancora di chi pensasse, che tutti gli huomini del mondo s'ingannino, e ch'vn solo Ide ibid. ignorante, mentitore, dica il vero: Omnium homini Myriades, qui Deum effe dicunt, falli, & solum insipiésem verum dicere, qui solus mentitur. Ma che gli A-S. Aug. teisti sian pochi, il dice s. Agostino: Infania ista panser. 10. de corum eft. Et. Exceptis quibusdam paucis, Universum Verb. Do bumanum genus, Deum, Authorem mundi huius, fatemin. ide ir. 16. in tur. E che fiano stolti,& ignoranti, il dice il mede-lo: fimo Santo, Infania i fia pancorum est, ella è pazzia,

ella è ignotanza, ella è cecità, stolidezzà, sfaccia-tagine, e temerità; onde il mio dottissimo, e dolcissimo Padre, Berardino Mazziotti della Compagnia di Giesu, Ed vsque (disse) descinerant, us cos non pudeat ducem habere insipientem, ab eoque de ve- locair. ritate. Gienna Des edoceri, cui ca prorsus vis inest de veritatibus indicandi, que cecis inest indicandi de coloribus; Mirate che dortrina è questa de gli Ateisti? quella appunto del lor maeftro, ch'è l'infipiente. Dixit insipiens in corde suo non est Deus. Tanto sans gli Ateisti di Dio, quanto il cieco natò de' còsossi hot che giudicio si può sperar da ciechi nati circà i coloris che giudirio da gi'ignoranti Ateilli, circa L'elistenza di Dio ? Eglino non solo son pochi, stoltima, di vataggio, incoltanti, perche disse Platone, the nissuno de gli Ateisti perseuero nella sua stoltitia dalla giouentu sino all'era matura Nullus corum ab adolescentia vique ad senettam in Plat. de bac opinione, quod dy non fint, per sewer duit.

De gli Ateisti il Corifeo fu Democtito, tanto di poco ceruello, che disse, ch'ogni mattina da gli ardenti vapori della terra fi genera nell'O iente va Sole, e che la sera hell'Occidente si corrompe, cotro le leggi tutte e de Cormografi, e de gli Aftronomi, e le non li fosse scoperto l'atrico Emisserio; haurebbe infino ad hoggi di questa sua stoleita propugoatori, e seguaci! Nissadhuc alterum Emil-spheriam esset inuentum, dice il Campanella, & y F. Thom. ratio sideram aperta, nondum cessassent stolidi segual Atbeism. tes ab insana opinione isthat; & hung ducim habent triumph. Macchiauelliffe:Ma che gran cofa, e habbla egli et- 6.3. rato circa Dio, che con gli occhi del corpo non fi vede, se pur erro circa il Sole, di chi non v'è ne più chiara, ne più senfibil cofa nel mondo! li ga-

Digitized by Google

stighi,

Righi, mandati da Dio soura de pessimi Ateisti, ne dan segno della loro pazza temerità, perche dices il mentouato P. Berardino. Huius generis homines Mazz. sacrilega huius impietatis debitas panas dedisse, nemo

ibid. ar. sacrilega nusus implesatis acostus panas acaisses neme too. est, qui non videat; quamplures ex Atheistis, vel serra Latt. l. debiscense voratos esse, vel igne consumptos, vel à ca-

14. Suid nibus discerptos, & morte infalicissima sublatos testain lex.

tur Lattantius, Suidas, Plinius, Paulus Diaconus, &
Plin. 2.

Plin. 2. sur La Hantius, Suidas, Plinius, Paulus Diaconus, & Plin. 2. ep. ep. ad aly. Ma quel, ch'è peggior d'egn'altra cosa, eglino Tac. sono stati di costumi detestabili, e d'ogni genere.

Paulus di sceleratezza contaminati. Immò malum experti Diac. l. sun, istis mortibus lenge desestabilius, scilices visame

Beier. su- scalestissimam, vita d'empij, e temerarij ciclopi,

gra cit. Quorum vita cyclopica.

lo con gli occhi proprij ne gli anni giouenilis non vna,ne duc volte: ma più, e più fiate persona vidi oggi defunta, che colle sole parole ne' corpi humani distanti mirabili effetti cagionava: Ma come potean le parole operar tali effetti, se qualche spirito al suon di quelle voci non le faceus.? Dunque v'è spirito intellettiuo nel mondo: maquesto, ò egli è da se,& è Dio, ò non è da se: ma da yn'altro,ne si può procedere in infinito , dunque y'e spirito nel mondo, Fattor de gli altri spiriti, no fatto, nè dependente, e questi è Dio, e lo stesso dir si potrebbe de' spiriti, che gli ossessi tormentano, ch'alla virtù de gli esorcismi, & all'inuocatione del santo nome di Dio temono, tremano, stridono, se ne fuggono. Che diremo de gli effetti miracolosi, veduti anche à tempi nostri, vn de'quali, da più di tredici secoli à questa parte, è la spessa, e quali continua resurrettione, per così dire, del sangue di san Gennaro, conservato nel sacro Teloro della Cattedrale di Napoli ? Ma,per tacer quali infiniti, vn' altro sia la sanità repentina-

Digitized by Google

mente ricuperata dal moribondo P. Marcello Mastrilli per intercessione del glorioso P.s. Francesco Sanerio, che gli predisse il martirio, da lui dopò conseguito nel Giappone. Chi può mai questi si grandi effetti fuor dell'ordine di natura operare, se non Dio, ch'è l'Autor della natura? Aggiungeremo le profetie; perche predirsi vediamo cose del tutto libere, contingenti, e lontane, che poi s'auueranose s'adempiscono; chi dunque cose liberese contingenci determinatamente lustri, e secoli prima e conosce, e riuela, se non Dio, che tutte, dentro l'erernità, de'tempi le differenze racchiude, che tutte del mondo le future, e le possibili cose comprende? Che diremo de gli anuili; mentre qualunque volta gravissima tribolatione sourastas ne vediamo i celesti segni per farne penitenza, per placar l'ira diuina?

V'è nel mondo la Ragione, v'è l'Arte, v'è les Prudenza; perche colla ragione tutte le Republiche si gouernano, e coll'arte, e colla prudenza tutte le cariche s'amministrano. Le pietre stesse, e le piante, e gli animali irragioneuoli vn ragio d'intellettiuo conoscimento, & vn barlume di ragione par, che dimostrino; Imperciòche riceuono i sassi l'alimento, e crescono, e s'indurano, e nel suolo agiatamente s'appoggiano, enel centro finalmete si riposano. All'hor s'acqueta la calamita, quãdo stà dirimpetto alla sua stella; diuenta augello il ferrose và per l'aria à volo per trouar la calamite.; e la paglia arde d'amore, & all'ambra con inuisibili catene s'vnisce. Corrono i fiumi, rumoregiandosquafi per allegrezza, al mare, &, affortigliandosi'l fuoco, sempre aspira alla sua sfera. Si sprosondano fotto rerra colle radici le piante suggendo il fucco.

### Li Trionfi della Chiefa?

- fucco, onde verdeggino, e s'ammantano di fronde per far'ombra al tronco, & à i frutti, producendo le semenze per farsi emule dell'eterno. Viuono in communità le formiche fadigando infaticabilmente la state per rintanarsi con opuienza l'inverno. Vbbidiscono all'imperio del lor Monarca l'Api, e con prudenza militare si schierano le Gru, ordinando e Capitani, e sentinelle; & altre cose poco men, ch'infinite? Queste segrete qualitadi, queste occulte inclinationi, questi marauigliosi istinti, questi impulsi supendi, che con tata ragione,& arte, che con tanta sapienza nella natura vediamo, donde, per vostra sè, deriuano ? se colla ragion particolare ciascun'huomo se stesso governa, e colla ragion commune regge ciascua Principe il suo Regno, è necessario, che colla ragione vniuersalissima, superiore all'Vniuerso, l'Vniuerso acora sia gouernato. E dode seppe Democrito, che dal casuale aggroppameto de gli atomi l'Vniuerso sia proceduto? Vi su per auuetura egli presente quando quel casuale aggroppamento si fece? la Ragione ce l'insegna, egli risponde, atteso Ex mibilo nibil fit. Concede dunque Democrito, vi sia nel mondo la Ragione, altrimente ciò, ch'ei dice, il dirà senza ragione. Ma la Ragion ci detta, che non. è miglior la parte, che'l tutto; dunque se le parti dell'Universo colla Ragio si gouernano, tutto l'Vniuerso sarà retto à caso, e senza Ragione?ma che cosa è la Ragione? Est mosus animi (dice Tullio nel Cic. i. de primo de inuentione) vera à falsis distinguens; Duque v'è vn'animo, ouero ente intellettiuo, che ri-Îpetto all'Universo distingue le cose vere dalle false, quel si debbia, e non si debbia fare per mãtenimento dell Vniuerso, v'è dunque nel mondo

SHUBHE.

5

1;

questo ente intellectivo, che con prudentissimt ragione, coa ragioneuolissima Arte, e con sapienza onniporente à tutto l'Vaiuerlo da legge, tutto il mondo gouerna, e questi è Dio . Quando sù fatto il mondo, disse Macrobio, il segno dell'Ariete rirrouauasi nel mezzo del Cielo, la Luna in Cancro, il Sole in Lione, Mercurio in Vergine, Venere in Libra, Marte in Scorpione, Gioue in Sagittario, e Satueno in Capicorno: In mundi genitura, Aries Macreb. medium senebas Calum, Caucro gestante Lunam, Sele in somm. Oriente cum Leone, cum Virgine Mercurius, Libra cu Scip. Venere, Mars cum Scorpione, Sagistarium Inpplier ebtinebat, & Saturans Capricornum. Come dunque con tal'ordine fù il mondo fatto dal caso? se la figura del mondo è sferica, come al torno formolla il caso? come i Cieli son così persettamente rotondi ? come dentro vn rotondo non v'è vn pentagono, od vn quadrato? Conuiene al mondo, disse Pico della Mirandola, il numero quaterna- Pic. Mir. rio; perche questo numero è il primo, ch'ambe de' in exam. numeri le differenze contiene; perche de' numeri gent. lib. le differenze sono il pare,e lo spare, e nel quater- 3. 6. 11. nario il primo pare, e'l primo spare si racchiude; cioè il due,e'l trè, anzi'n lui tutte de' semplici numeri và compreso il progresso; perche de'semplici numeri il progresso è dall'uno infino al dieci, nel quattro il dieci s'epiloga;perche,vno,due,trè, e quattro, son dieci: nel quaternario i termini tutti della quantità si restringono, punto, lunghezza, larghezza, e profondità: per lui le consuonanze del numero sonoro si compongono, la dupla, la quadrupla, la sesquialtera, la sesquitertia, la diapetela diapason, la disdiapason. In lui dell'Vniuerso corporco anco i termini van compresi, la sostaza,

la qualità, la quantità, il moto; In lui d'ogn'effere, e naturale, e souranaturale le persettioni tutte si racchiudono, essenza, esistenza, virtù, & operatione. Mundo congruit numerus quaternarius, quia quaternarius, primus implet omnem differentiam numerorum, &c. Come dunque machina così grande, così ben concertata, e disposta, fabricar mai si poteu. se l'Arte diuina così ben concertata, e disposta fabricato nonl'hauesse ? E come Cielo, e terra, suoco, & acqua, freddo, e caldo, fecco, & vmido, cose del tutto contrarie, oftinatissimi nemici, si temprano in maniera, si legano, e s'accordano, ch'infiniti misti nè derivano? l'Arte divina è quella, che di loro, come di strumenti seruendosi, tante marauiglie produce. Che cosa è il Sole, la Luna, ele Stelle, se non istrumenti dell'Arte divina? V'è duque il diuin Fabro, che per alzar tante statue, quati sono i misti, che si producono, e dispone la materia, & applica gl'istrumenti, e v'introduce le forme. Chi diede inclinatione sì grande del corpo humano alle parti, che l'vna dall'altra non posse nè diuidendoss non dolers, nè diuisa non corrompersi? chi con catene sì strette legò dell'Vniuerso i membri, che senza dissiparsi non possano col vacuo disunirsi ? chi distinse gli elementi, chi diuersificò i Cieli, chi nell'humano corpo tanta varietà di membri comprese, imponendo à ciascun membro tanti vificij, commodi, & vsi, se non l'arte divina, se non la prudentissima onnipotenza di Dio ? Odo chi mi risponde, che tutte queste cose nel corpo an mato son'operate, e fatte dell'anima. Hor se l'anima fà questo, come il fà senza saperlote come senz'arte oprar può tanto, che fà stupire ogn'arte? ella non sà che cosa ella sia;nè sà tutti de membri gli

gli vsficij, nè sà come sia fatto il proprio corpo, nè che cosa il corpo dentro di se contenga; e l'anima de' bruti, non dotata d'intendimento, come sà mai sabricare il proprio corpo, e come sà dentro del corpo quel tanto ella non intende? conchiudiamo con Pico della Mirandola, che'l dire con Democtito, che'l mondo dal congresso de gli atomi à caso insieme aggroppati, sia nato, è sauola ridicola, degna più di sischiate, che di convincenti sillogismi, Est opinio potius sibilatione, quam confutatione digna; Chimera digente vana, e superba, che, per parer, che sappia, degenera in delirij. V'è dunque Dio nel mondo, à cui sia honore, e gloria pet tutti i secoli de'secoli.

### Porta Beniamin . Che Dio sta uno .

Con questa propositione riporta de Gentili idolatri, nobilissimo trionso la santa Chiesa Romana; e dell'istessa maniera, come la preceden-

te, fi proua.

SCRITTVRE. Andi Israel, si dicè nel Deutero-Deut. 6.2 nomio al sesto. Dominus Deus tuus vuus est. Enell'Ecclesia fico al primo. V nus est Altissimus, Greator om-Eccl. 1.8. uipose ns. & Rex potés, & metuédus nimis, & Dominus Deus. E nel Deuteronomio à 32. Videte, quod ego sim Deut. 32i solus, & non sit alius Deus praier me; Ego occida, & ego sim Deut. 32i soluere facia; percutia, & ego sanabo, & non est, qui de manu mea possit eruere. Et in Ester à 14. Deprecabatur Dominum Deum Israel, dicens. Domine mi, qui 14. 3. Rex noster es solus, adiuna me solitariam, & cuius, preter te, nullus est anxiliator alius. E'l patientissimo Giob al nono: Qui extendit Calos solus, & graditur sob. 9. 8.

ï

e i

10.

L. CE

tin d

BUR:

...

rig;

**77.** 

20

1/1

185

C71

: ta

e, De

107

ŧ:Ţ,

9

1.3

**.** 

n,

 $\mathbf{Q}_{\mathbf{y}}$ 

•

Iob. 23. Super fluctus maris. Et à 23. lpse enim selus estad nemo auertere potest cogitatione eins. E nel Salmo 135. Pf. 135.4. Qui facit mirabilia mazna folus 3 quoniam in esernic misericordia eins. B l'Apostolo nella prima à Ti-1. Tim 6 moreo nel capitolo sesto. Beaus, & solas potens, Rex Regum, & Dominus Dominausium, qui solus ha-15. 16. bet immortalitatem, & lucem bebitat inacce fibilem. Ephes. 4. Et à gli Efesij al quarto. V mus Dominus, una fides, v.5.0 6. Unum Baptisma; V nas Deus, & Pater suniam, qui est super omnes, & per omnia, & in amnibus nobis. SANTI PADRI. S. Agostino nel settimo delle Confessioni apostrofando con Diose ammirando la dipina grandezza, parla nel numero del meno, S. Aug. dicendo: à aterna veritai, à vera charitai , & chara 7. Confes. aternitas, tu es Deus meus, ad te suspiro die, ac nocte. E Clem. A- lo stesso fà Clemence Alessandrino, dicendo. Deus lexandr. est quadam res captu, er venatu difficilis, semper recestrom. 2. dens, asque à persequente procul se remouens. Es. Giu-Iuft. M. Itino Martire nell'espositione della Fede-Vnus rein exposemendest buins V ninerstatis Deus, qui in patre, & filio, & Spiritu Sancto cognoscitur. E s. Ambrolio: Affertio D. Amor. nostra fidei hac est, ut unum Deum effe dicamus. SAGRI DOTTORI. Lattantio Firmiano. Dens fid. c. 1. Latt. Fir est aterna mens, ex omni vique parte perfecta, consumian. de mareque virsutis; Quod si verum est, unus sit necesse divin in- eft; E'l medenmo Dottore. Perfecta est in homine sae.3. & c. pientia-si & Deum effe voum, & ab ipfo fatta effe vninerfa cognofcat S. Tomalo: Deum effe unum tribus S. Th. 1. rationibus demonstratur. E Boetio appresso s. Toy.q.11 .a. maso. Inter omnia, qua unum dicuntur, arcem tenes vuitas dinina Trinitatis . Il Padre Gonzalez. Deum, Gonz. Ju-certissimum est esse singularem persuammet essentiam, per S. T. quia eius essentia est infinite perfecta, er simplicissima, 1.c. n.5. unde est expers ammes compositionis, cam physica, quam

nethaphyfica . E'l Pauonio . Est Deu vous; fi enim plares essent di , singuli non essent omninò persetti; propos. 6. quia singulis altorum perfectio deesses; aut si non dees-set, omnes offent idem Dens, solis personis distincti, quemquam Dens effe unum, ipfa mundi unitas oftendit, & connexio, quam babens eins partes interse, & constans rerum vicifstudo,qua non videtur,qua ratioat possint, wife ab une procreatore, & gubernatore summe, procedere.

FILOSOFI. Mercurio Trismegisto, non solo di Dio parlando del numero del meno se ne serve: ma confessa, ch'egli sia solo, e potentissimo, e che questo mondo, ch'è vno, sia imagine di Dio: Dens Trismeg. folus in fe, et à fe, & circam fe totus eft, & plenus, & Asclipe.c. perfettus; ifq; sua firma fabilitas est, nec glicuins im- 11. pulu, nes loco moneri patest, cum in co fintomnia, & in omnibus ille sit solus, nisi aliquis audeat dicere sui commotione in aternitate effe: sed magis etia, & ipsa giernitas immebilis, in quam omnium temperum agstatio remeal, & ex qua omnium temporum agicatio sumit exordium. Deus igitur stabilis fuit, semperque cum eo similiser aternitas consistit, mundum intra se babens, tuins imago est sensibilis hic mundus. Aristotile nel 1. de Cœlo: Omnes homines (dice) de dis babent existi- Arist. de mationemod omnes eum, qui sursum est, locum Deo tribannt, & Graci, & Barbari . Enella Teolog. Egiptiaca: Dens, cum fit summe vnus, creat multa alia entia Theolog. Egyp.116. altiori modo; Deus est vaus vaitate abstractissima, & Unus intelligitur non ex eo tantum, quia non numeralib. 13. c. tur aliqua specie numeri. Sed quoniam non adiungitur 5. ei aliquid, extraneum ipfi effentia, existisque abstractus ab omni pluralitate, & mult plicatione numerali, qualitercumque contingente creatura.

Platone ancora appresso Apuleio è del medefimo

22. O in

3.6.19.00

Digitized by Google

Apul. de simo parere. Deum incorporeum sensis Plato, Unum teg. Plat. rerum omnium creatorem, beatum, beatissicum, optimu, lib.i. nihilo indigetem, cuntta conferensem. E lo stesso tutta gli altri Filosofi asseriscono appresso Agostino Sceu-

August. chero. Deu quoties antiqui nominant, verum, & unică Steuch. Deum designant. Et infra. Homerus, etsi Deos illos fade peren. bulosos nonnunquam habeat in ore, natura tamen in-Philosop. stinctu Deum universalem nominauit. Deum Pindalib-3.c.1. rus numero singulari appellat, optimorum solertiste c.3. mum opisicem. Deum numero singulari appellanit Aschilus, Gallimacus, Simonides, Sophocles, Euripides, Phocilides, qui dixit, est unus, sapiens q; potens Deus, atque beatus. Tales Deum ingenitum dixit; Deum numero singulari nominauit Trismegistus, Orpheus, Sybilla, Empedocles, Pythagoras, Melissus, Anaxagoras, Phylolaus, Pherecides, & ali plerique.

ORATORI, ET POETI. Cicerone di sopra citato non disse, In mundo sunt di aliqui: ma disse, In mundo Deus est aliquis. Et oltre Homero, Pindaro, & Orseo, da Steuchero citati, v'è Ouidio, che

nel primo delle Metamorfosi dice:

Ouid. me Hanc Deus, & melior litem Natura diremit.

tam. 1. Et Horatio. Qui terram inertem, qui mare teperat

Horat. 3. Ventosum, & Vrbes, Regnaq; tristia,

Diuoją;mortaleją;turbas Imperio regis unus aquo.

E Prudentio contra Simmaco introduce Dio à dire à chi la pluralità de gli Dei riceue.

Prud.cotr.Simm. Tu,me praterito,meditaris numina mille, Quasi malis parere meis virtutibus, vt me Per varias partes minuas, cui nulla recidi Pars, aut forma potest, quia su substantia simplex. Nec pars esse queo. Solis divisto rebus Compositis, fattisq; subest, me nemo creavit,

# Parte Seconda : Cap. II. 169

Vs scindi valcam, cunttorum conditor vnus. Grede, quod ex nihilo formani, pars mea non est; Quare age mortalis soli mihi construe Templum,

Meq; unum venerare Deum. E san Gregorio Nazianzeno.

V micus omnino Deus est, ab origine nulla.

Egli Oracoli Sibillini:

V nus, qui solus regnat, Dens Unus, & idem. Et.

V nus d'immensus Deus est regnator, & vaus Esbereus, se se consistens totas in uno, & Canéta videns solus non aspectabilis ipse.

RAGIONI. La prima ragion sia; perche noi sotto questo nome di Dio intendiamo il primo efficiente: ma il primo efficiente non può esser più d'uno, dunque non vi può essere più d'un Dio.

E che'l primo efficiente non possa essere più d'vno, si prouz primo; perche se vi fossero più primi essicienti, ò l'uno far potrebbe tutto ciò, ches potrebbe l'altro, & in tal caso tanti primi efficienti sarebbono vani, e superslui, nè vi sarebbe ragione, perche fossero in numero determinato, e no infiniti in atto,e'l numero in atto infinito ripugna: ò non potrebbe farlo, & intal caso bisognarebbe, ch'ogni primo efficiente fosse primo rispetto à qualche genere d'effetti; duque ogni genere d'effetti haurebbe il suo primo efficiente. Ma di natura sua il primo essiciente dice hauer l'essere de se,non datogli da altri; dunque tutti questi primi efficienti sarebbono da se, & independenti, dunque sarebbono eterni ( perche se fossero temporali, sarebbono prodotti, e non da se;) & in conseguen-24 sarebbono tutti in atto: ma de gli effetti almeno possibili son innumerabili, & infiniti li generi, e

S. Greg.
Naz. de
principio
car.1.ex
Grec. à
Billio.
Orac.Sibill. in.
proæm.et
lib.2.

le differenze, dunque infiniti primi efficienti si trouarebbono in atto, & ab aterno: ma di cose distinte,e diuerse l'infinito in atto ripugna; perche se di tali cose si ponessero due file, cominciando dal cetro, e procedendo l'vna verso l'Oriente, e l'altraverso il Meridiano s'allontanarebbono l'vna dall'altra infinitamente, e si tramezzarebbe trà loro vno spatio infinito, che sarebbe da loro terminato, ne si potrebbe mai trouar punto, doue lo spatio ad essere infinito cominciasse, onde sarebbe, e non sarebbe infinito, il che non è possibile; dunque infiniti primi efficienti non son possibili; duque non vi son più primi efficienti: ma vn solo, dal qual tutti gli effetti tanto esistenti, quato possibili han principiose dependenza. Secondo, perche il primo efficiente essentialmente hà vn'essere necessario, non potentiale, nè contingente; atteso, effendo da sè, di sua natura, & intrinsecamente è determinato all'essere, senza potenza à non essere-Dunquese vi fossero più primi essicienti, vi sarebbono più enti necessarij, & in qualche maniera sarebbono trà loro differenti. Dunque tal differenza, al meno numerica, ò nascerebbe essentialmente dalla natura intrinseca, e necessaria del primo essiciente, d sarebbe nel primo efficiente souragiunta da fuori. Se si concede il primo; dunque tal differenza, la stessa numero, sarebbe prodotta tato dalla natura dell'vno, quanto dell'altro, & in conseguenza vi sarebbe, e non vi sarebbe differenza, il che non è possibile. Se si concede il secondo; dunque colui, da chi tal differenza data gli fusse, sarebbe primo del primo efficiente, il che ne anco è possibile; dunque più primi essicienti non son possibili; vno dunque è il primo efficiente.

Terzo, perche le creature tutte tanto elistenti? quanto possibili, benche varie, e diuerse, & infinite, dicono trà di loro ordine, dipendenza, & vnità, dependendo l'vna dall'altra, e riferendosi l'vna all'altrase tutte ad vno; come tutte le schiere dell'esercito dependono, e dicono ordine al generale; etutte le parti della Republica al Principe; dunque vn solo è il primo efficiente, dal qual tutte le creature dell'Vniuerso dependono, & al qual si riferiscono. Quarto, perche tanto la creatura è più nobile quanto più s'auuicina al suo principio; ma tutte le creature tanto esistenti, quanto possibili son diverse, e distinte; perche dicono inegualità di nobiltà,e di perfettione,e l'vna supera l'altra, duque tutte suppongono vn principio, al qual più, es meno s'auuicinano, e questo è il primo efficiente, dunque il primo efficiente non è più d'vno. Quinto, il primo efficiente è quello, al qual conuiene essetialmete l'essere: ma no l'essere limitato; pche non hà, ch'il limiti, non hauendo causa superiore, nè prima di lui, dunque hà l'essere illimitato, che abbraccia tutta la latitudine dell'essere; dunque, se vi fosse vn'altro primo essiciente, bisognarebbes che similmente abbracciasse tutta la latitudine dell'essere, dunque non vi sarebbe più nell'vno, che nell'altro, dunque l'vno sarebbe l'altro, e sarebbono più, e non più, il che non è possibile; dunque vn solo è il primo efficiente, & in consequenzavn solo è Dio.

La seconda ragion sia; perche nel concetto, che tutti naturalmente formiamo di Dio, si contiene vn'essere tanto nobile, e perfetto, che non v'è cosa nè esstente, nè possibile, nè tutti gli essenti, e possibili insieme, che di nobiltà, e di persettione l'ag-

Pauon di guaglino, onde disse il Pauonio. Vulgaris, & quase findt. 1. primo, que omnibus hominibus videtur indita à naturasquam omnes de Deosaudito Dei nomine, formamus, nosio, ea est; Deum esse quoddam ens nobilissimu, quod & reliqua omnia superat, & ab co tanquam à primo authore pendent reliqua, quod proinde, Ut supremum Numen, colendum est , & venerandum . Ma sarebbe implicanza intender, vi sa vn'ente il più nobil di tutte le cose, e poisc'hauesse parisperche sarebbese non sarebbe il più nobile, e'l più perfetto di tutte le cose, dunque vn solo è Dio.

> Da queste ragioni primieramente se n'inferisce, che'l primo efficiente sia semplicissimo, che nonammette in se compositione veruna, nè fisica, nè metafisica, nè morale; perche non hà causa, che'l conduca dalla potenza all'atto:ma contiene essentialmente,& eminentemente ogn'atto, al qual'egli può tutti gli altri formalmente condurre. Ch'egli sia vn' atto puro; perch'essendo primo essicience, no fatto, nè dependente: ma da se, non dice potentialità veruna. Ch'egli sia ente necessario; perth'essendo da se, contiene essentialmente l'essere, negando ogni potenza à non essere. Ch'egli siaimmobile,& immutabile; perch'essendo essentialmente da se, non dice potenza à non essere, nè à muouersi ad atto, che non habbia; perche bisognarebbe esser mosso da altri, onde non sarebbe primo. Ch'egli sia infinito; perche contiene in se virtualmente, & eminentemente tutta la perfettione, che può dare ad infiniti effetti formalmente diuersi, e, contenendo intrinsecamente, & essentialmente tutta la latitudine dell'essere senza termini, e senza limiti, contiene persettione infinita... Ch'egli sia eterno, & immeso essedo immurabile, e dado; e conferuado l'essere locale à tutti i luoghi. Ch'cgli

Ch'egli sia incorporeo, e purissimo spirito, hauendo in se ogni perfettione imaginabile, & escludedo ogn'imperfettione, che le possa venire dalla. materia, tanto fisica, quanto metafisica, quanto morale. Ch'egli sia onnipotente, perche può dar l'essere à tutto ciò, che può esser prodotto. Ch'egli sa talmente vno, che non possa esser più vno di quel, ch'egli è, atteso, egli è intrinsecamente da k,indepedente,necessario,semplicissimo, atto pum& intrinsecamente, non solo primo efficiente: ma questo primo efficiéte; onde l'ecceità gli è così intrinfeca & effentiale che la sua natura è incomunicabile ad altri, da lui diversi, ò distinti; onde tato è nel primo efficiente l'essere, quanto l'ecceità; Hor non essendo altri Dio, che'l primo efficiete, egli è chiaro, che Dio è seplicissimo, atto puro, infinito, perfettissimo, somo ente, immutabile, eterao,immē so,onnipotéte,e tanto vno,ch' vnità maggiore non può nè pur dal medesimo Dio pensarsi. Se n'inferisce oltre di ciò, che solo Dio primo efficiente, primo motore, primo principio, Fattore,e Gouernador dell'Vniuerso, deue & esser adorato, e lodato, e ringratiato, & vbbidito; e che ciascuna cosa alla quale, il culto, à Dio douuto, si preflasè Idolo, cioè Dio fantastico, e falso: Idolum esse,

Panon. falsumque haberi Deum (dice il Pauonio) quidquid,

vi Deus colicur, prater vnum Deum, e questo è l'er- prop.7. ror de gl'Idolatri, e de'Gentili; ma non son'idolatri i Cattolici adorando i santi, e le sacre Imagini; perche non adorano i Santi come Dei; ma come creature vicine per gratia, e per gloria al sommo ente, ch'è Dio, nelle quali la divina perfettione riflettendo riluce; e l'imagini sacre, come cose sustituite in loco de Santisò delle divine perfettionische rappresentano; come segni, e memoriali di quelIdem dis. 11.8.107

quelle; Quia non salum Deum; sed etiam alios, tanquam nobis superiores agnoscere lices (dice il Pauonio con s. Tomaso, e con tutti i sagri Teologi) lices adorationem etiam alijs exhibere, non quidem ut summis entibus, qualis est solus Deus: sed ut Dei perfectionem participantibus. Licet etiam corum imagines adorate, ergà quos licet adorationem exhibere; ex rationabili enim hominum instituțione ad memoriam excitandam, & ad imaginationem iuuandam, substituuntur imagines loco rerum, quorum imagines sunt; quarques adorare licet, corum quoque imagines licet adorare; con quel, che segue circa le reliquie, e luoghi, e vasi, e vesti sacre, &c.

۲,

#### Porta Dan?

Che Dio sia primo principio, & vltimo fine, Fattore, Conseruatore, e Gouernador dell'Vniuerso.

B Enche di questa verità si sia di sopra bastenol-

mente ragionato, nulladimeno dirne alcun'altra parola per l'integrità di questo luogo non sebri suor di proposito. E, che Dio sia delle cose tutte del mondo il primo principio, egli è manisesto di vantaggio; perche Giob parlando di Behemot, lob. 40. cioè di Lucisero, disse, Ipse est principium viaru Dei, qui secit eum; doue la parola principium si prende per primo, e per vie, s'intendono le cose da Dio create; cioè trà le cose, che Dio creò, la prima s'u Beemot; Dio duque è il principio attiuo del principio passiuo, cioè della prima creatura, e di tutte l'altre creature. E nell'Apocalisse al primo si dice:

Apoc. 1. Ego sum Alpha, & Omega, principium, & sinis. Maper consusion de'miscredenti portiamo il testimonio

nio di Cicerone; Principi, dic'egli, unlla est origo, Cicer. 1. quello è il primo principio, che d'altro no deriua. Tusc. & Ma Dio è quello, che d'altro non deriua, essendo in somm. egli il primo efficiete; egli duq; di tutte le cose è il Scip. primo, e somo principio. Principia primu (disse Plo- Plot. in) tino) oprimu eft, & ipsu bonum, quod anima seguitur, Enn.6. l. quod lumë mëti infundit, enius vestigiu bec passim co- 7.6.23. citas, mentem, & animam ad se trahit, ab errore renocas, us penes ipfam denique conquiescani: ab ipso omnia sunt, nihil melius ipso, per se sufficientissimum . Il primo principio delle cose è l'ottimo, e'l medesimo bene; quel, ch'è cercato dall'anima; quel, ch'illumina la mente, quel, di cui l'anima è vn vestigio, quel, ch'à se tira l'anima, quel, dal quale l'anima nel dritto sentiero è rimessa, quel, che dall'altre cose l'apparta, in se le dà riposo, quel, ch'à tutte le cose dà l'essere, quel, di cui non v'è migliore, quel, ch'à se stesso è bastante, nè bisogno hà d'altra cosa : ma questi è Dio, dunque Dio è primo principio dell'Vniuerso.

Ech'egli sia l'vltimo sine, è cosa pur manisesta; perche dice Alessandro de Alessandro sine l'vltimo sine hà ragion d'infinito bene, atteso in modo eminente tutti i fini, e tutti i beni egli in se stesso contiene.

Finis vltimus babet rationem infiniti boni, quia bonu, Alessa de quod est in quocumque sine dato, est in sublimiori modo Alessa, in vltimo sine. Essendo Dio prima causa, primo estada de primo principio d'ogni cosa, necessariamente potenza, e perfettione infinita contiene; ma la persettione infinita è bontà, e bene infinito, duque contiene in se ogni ragion di bene, & vn bene caggion di tutti i beni, & vna appetibilità principio d'ogni cosa appetibile, e tutti eminentemente quanti sini si possan mai da qualunque volontà bra.

Digitized by Google

## 176 Li Trionfi della Chiesa.

4r.2.

bramare; egli è dunque vn sommo, & vitimo fine, in cui giungendo e si ferma, e s'acqueta perfettis-

simamente ogni appetito. Quindi è, che dice l'Angelico, che'l fine risponde al principio, Cum finis p.qu.103. respondeat principio, non potest fieri, vt principio cognito, quid sit rerum finis ignoretur. Van di pari principiose fine, quanta perfettione v'è nel principio tata bontà v'è nel fine, tanto contiene in se di bontà l'autore à quanti effetti diuersi può egli communicarla, e da tanti effetti diuersi egli è appetibile, di quanti può esser cagione. Ma Dio è il primo agente, e'l primo autore, ch'ad infinite creature diuerse può coll'essere la bontà communicares dunque contiene bontà infinita, & appetibilità infinita, dunque è vn'infinito bene, vn'infinito fine, in cui per modo eminente & infiniti beni, & infiniti fini si comprendono. Il fine vltimo è quello, che non è ne ordinato, ne ordinabile ad altro fines ma Dio solo non è ne ordinato, ne ordinabile ad altro fine, dunque Dio solo è vltimo fine. Quindi è, che dice l'Angelico; che, quantunque l'ordine, la bellezza, e la perfettione dell'Universo sia dell'Vniuerso il fine, con tutto ciò non è fine vitimo; perche ella è ordinata.à Dio. Finis quidam uninersi est aliquod bonum in ipso existens, scilices ordo ipsius Vniuersi; hoc autem bonum non est sinis vlsimus; sed ordinatur ad bonum extrinsecum, idest Deum, vi ad Proc. in Vlimum finem. Tutti delle cose particolari del mo-Alcib. 1. do i fini (dice Procolo) al fin commune di tutto il mondo son'ordinati, come tutti i beni particolari al ben commune, & vniuersale, e come il bene delle parti al ben del tutto. Fines in hoc uninerso omnes omnium in co dispositorum ad ipsum finem mundi

conducunt: Ma il fin commune, & vniuersale di tut-

to il mondo è ordinato à Dio, à manifestar la sua grandezza, la sua potenza, la sua sapienza, la sua bontà, la sua persettione, Cæli enarrant gloria Dei, Ps. 18. 1. Dio dunque è l'vitimo fin dell'Vniuerio . Il fine ditutte l'opere di Dio è lo stesso Dio (dice consan Tomaso il Pauonio ) perche à tal fine egli l'effere alle cose dispensa, per comunicar à loro la sua bontà. Finem omnium operum divinorum esse ipsum Deum, quatenus Deus, quidquid productisided 8. Th. t. producis, Ut suam communicet bonitatem. Se tu sup- p 4.44. a. plicassi la divina Maestà, servita restasse à dirti, per 4. 6 qu. qual fine l'effer ti diede, per qual fine tutte l'altre cole produsse, non per altro, risponderebbe, che per communicar la sua bontà. E se chiedessi à qualunque cosa del mondo, per qual fine dell'essere, ch'ella possiede, se ne compiace, rispondrebbe, perch'è buono, e perche in quello vn vestigio parrecipa della diuina bontà, e con quello inqualche maniera & à Dio si rassomiglia, & à Dio s'auuicina; dunque la diuina bontà, in quanto communicabile, è fine, perche Dio l'essere à tutto il mondo dispensi, e la bontà diuina, in quanto partecipabile, è fine, perche nel mondo ciascuna. cosa l'esser proprio appetisca. Ma la diuina bontà non è cosa da Dio distinta: ma l'istesso esser dinino, dunque Dio di tutto l'Universo è l'vitimo ce'I sommo fine. L'vitimo, e sommo fine (dice Ficino) è quello, per cagion del quale Iddio creò il gene- Fic. in Plat. Rere humano, Finis optimus (ch'è tanto, quanto viti- gn. mo) est cuius gratia Deus totum genus humanum procreaus: ma, trà l'altre cose, perche Dio l'humano genere creò(dice l'istesso) è per conoscere, e riuerice,e seruir Dio, Vi dinina colat, & veneretur; dunque il fine sommo, vleimo, & ottimo di tutte le cose è Dio; perche, conforme tutte l'irragioneuoli

Pf. 2.8.9. creature son'ordinate all'huomo: Omnia subiecisti fub pedibus eius, ones , & bones universas ,insuper, & pecora campi; volueres Calist piftes maris, qui perabulant semitas maris, così tutti i fini dell'itragioneuolicreature son'ordinati al fine dell'huomo; se dunque la terra per sossentamento dell'huomo è fatta, se i Cieli per l'huomo perennemente s'aggirano, non è altro il loro fine, che per effer mezzi dell'huomo per confeguire il suo fine di conoscere, lodare, riverire, e servir Dio, acciò finalmense nell'altra vita(come la fede n'insegna)giuga à vederlo, & à goderlo in eterno, V: Deum fam lap-

S. Ignat. det ac renereatur (disse il P.s. Ignatio di Loiola)eiq; in l.exer. seruiens, sandem faluus siar; giusta il detto dell'Apo-& P. A. stolo, habetis fru Eum vestrum in sanctificationem; fenem verò vitam aternam. Dio donque, ch'è fine vi-Rom. 6. timo dell'huomo, è fine vitimo di tutte l'altre ca-

se,che per l'huomo son fatte. 22.

Che Dio sia Fattor del mondo già s'è più volte accennato,e'l dice in più luoghi la diuina scrittu-Pf. 134-6 Ta . Omnia, quacumque voluis, Dominus fecis in Galo, Pl. 134-6. & in terra, in mari, & in omnibus aby sis. Omnia in sapientia fecisti. Omnia Dominus fecis, & piè agentibus Eccl. 43. dedit sapientiam. Ipse secit nos, & non ipsi nos . E la. 37· **P**∫. 99. 3. ragion s'è toccata; perche nissuna cosa è di se stefsa produttiua; & Auerroe saracino nella sua. sciocca sena anco il confessa. Deum teram ens ex Auer. 12. nifile creare de nono, est apinio loquentium in lege no-Metaph. Braidest Saracenorum, & in lege Christianorum: ma tex. 18. nella legge Cristiana non è opinione: ma Fede.

Che Dio coserui il mondo è parimente indubitato contro gli Atcissi, e cotro Democrito, ch'ogni cosa concede al caso; la sagrata scrittura il dice. Pf. 32. 6. Verbo Domini Cæli firmati sunt, & spiritu oris eius

Digitized by Google

M

z

1

: (1

*'1*7

t

1

1

M

1

4

ווני

۹.,

monts virtus corum. Porsas omnia verbo virtusis faa. Hebr. 1. Confermasa funt, qua nescis, nunc creata sunt, & non 3 ex tout. La divina parola fece, e stabili nell'essere 4a.48 6. i Cieli, e de'Cieli ogn'influsso, & ogni virrù conferua,nè d'altro ella depende, che dal fiato della. diuina bocca; egli è quello, che porta in giro i Cieli, che sostien la terra, ch'imbalsama gli elemeti, non con altro, che colla parola della sua virtù diuina. Egli è quello, che le cose tutte conserua, e, conscruandole, attualmente le crea, in questo puntose non solamente sin d'allora quando creolkiperche tato è conservarle, quanto continuaméte creatle, tanto è mantenerle, che non faccian ritorno al nulla, quanto continuamente dal nulla. cauarle. Omnia pendent à Des in conservatione sui P. Lud. à esse dice il P. Luigi) que est quasi continuata quadam Pont.p.6. creatioficut lamen in acres ve fole subtrabense concur- med. 28. famifarim pereat. In quella stessa maniera, che la pun. 1. luce pende dal Solese tanto nell'aere dura, quanto il Sol fi fa vedere, e, se'l Sol si nasconde, immantineute firan: sce, così le cose dell'Vniuerso, e l'Vniuerlo tutto, tanto nell'essere si mantengono, quáto tempo Dio le mantiene; perche s'egli vn punto toglie la mano, ogni cosa al nulla ritorna, e la ragion s'è toccata; perche nissuna cosa è conseruadrice di se Ressa, come ne motrice, nè produttrice, onde turta delle cose l'Vniuersità bisogna, che sia conservata da Dio. Ne solamente nell'essere Iddio le cose conserva: ma nell'oprare ancora con esso loro concorre; percheis'egli ciò non facesse, nulla appunto far potriano, essendo egli il primo motore, e'l primo efficiente: Omnia opera nostra 1sa. 26.2. meratus es in nobis, disse Isaia; e'l Signore ancor 10:5.17. hebbe à dire: Pater mens vsque modò operatur, & Io: 15. 5.

Digitized by Google

sine me nibil potestis facere, sopra le quali parole di-S. Aug. ce s. Agostino: Non au, sine me parum potestis facetr. St. in resfed nibil potestis facere sine parum, sine multum, si-*1o:* ne ille sieri non potest, sine que nibil sieri potest . E l'A-2. Cor.3. postolo à Corinti. Non sumus sufficientes cogitare aliquid ex nobis quasi ex nobis : sed sufficientia nostra ex Deo est. Quanto si fà nel mondo, tutto si fà, perche Dio, ch'à tutte le cose la potenza operatiua dispensa, la medesima potenza conserua, e conquella nell'operar concorre, altrimente nulla nel mondo si farebbe. E donde auuenne, che nella. fornace di Babilonia si scordò della verace sua potenzal'insatiabil suoco? auuenne, perche Dio tolse la mano, e colla potenza di quell'incendio non concorse. Se Dio dunque il mondo non conseruasse, in vn momento il mondo al nulla torna-S.T. 1.2. rebbe. Vnaquagires creata, dice l'Angelico, sicut es-1.109..4. se non babes, nisi ab alio, & in se considerata nibil est, 2. ad 2.

ità indiget conscruari in bono, sua natura conuenienti, ab alio: potest per se ipsam deficere à bono, sicut & per se ipsam potest deficere in non esse, nisi divinimes conseruetur .

E che finalmente Iddio gouerni'l mondo,c che circa ogni qualunque minima cosa egli la sua diuina prouidenza contiuamente impieghi, oltre il

basteuole, già detto, io v'aggiungo altre

SCRITTVRE; Perche habbiamo in Giuditta al Iudithio. nono: Domine tu fecisti priora, et illa post illa cogitastizes hocfactumest, quodipse voluistiz omnes via tua 4.5. parata sunt, et tua iudicia in tua prouidentia posuisti. Ibid. 11. E nell'vndecimo. Hac mibi dicta sunt per providentiam Dei . Et in s. Matteo al selto. Respicite volati-Matth. 6 lia Cali, quoniam non serunt, neque metunt, neque con-16.28.29 gregant in borrea set pater vester cælestis pascit illa.

Non-

¢

Nonne vos magis plaris estis illis ? Considerate lilia agri,que modo crescunt, non laberant, neque nent, & nec Salomon in omni gleria sua coopertus est, sicut unuma ex illis. Et in s. Luca à dodici. Nonne quinque passe- Luc. 12. res veneunt dipondio ? & unus ex illis non est in obli- 6.7: nione coram Deo : sed , & capilli capitis vestri omnes numerati sunt. Hà Dio cura, gouerno, e prouidenza de gli vecelli, de'fiori, del fieno, di ciascun capello del nostro medesimo capo, di ciascun pelo de gli animalis d'ogni peaa, d'ogni squama, d'ogni erbetta, d'ogni fronda. Quissiscut Dominus Deus no- 6. ster qui in altis babitat, & humilia respicit in Cælo, & Sap. 14. in terra? Tua autem, Pater, prouidentia ab initio cun- 3. Eta gubernat. Pufillum, & magnum ipse fecit, & agua- Sap. 6. 8. liter est illi cura de omnibus. Omnia in mensura, nume- 21. ro,& pondere disposuisti.

SANTI PADRI, ESACRI DOTTORI.S. Agostino disse, che no v'è cosa, benche minima, della. qual Dio no habbia cura. No solu Calu, & terra, nec S. Aug. Jolu bominë, aut Angelu: sed nec exigui, & conteptibilis S. de Cianimatis Viscera, nec auis penula, nec herba flosculum, uit. Dei, necarboris foliu sine suaru partium conuenientia dereliquit. E s.Girolamo: Prouidentia Dei omnia guber- S. Hier. natur, & qua putatur pana, medicina est. Tutte indif- in Ezec. ferentemente le cole dalla divina providenza son gouernate, anco i fiori, anco l'erbette, anco gli atomi, che van per l'aria volando, e quella, che sembra pena, è medicina. Si lamentano i tribolati delle miserie, che l'opprimono: ma se conoscessero da quanti mali per mezzo di quei trauagli Iddio li preserua, in vece di lamentarsi, gioirebbono. San-Crisostomo anco dice, Den ex infirmorum, vel igno- Chris ho rantium indicio, vel non esse, vel malum esse, aliquando mil. 7. in bumanis rebus providere, atiquando cas neglizere, opi- Io:

naris

# 182 Li Trionfi della Chiefa?

mart, non fani, vel infani potius, vel vleimo furore perciti,meritò dixerim. Vi son persone in terra, che per Infermità di passione, ò per cecità di mente ardiscono, altre negar, vi sia Dio, altre, ch'ei non sia. buono, altre, che non sempre de gli huomini habbia cura, e simiglianti sciocchezze: ma io dirò, che - sì fatte persone, ò non sian di mente sana, ò insana,ò del tutto frenetiche,& affatto furiole:ma,per non procedere tanto à lungo, entri per turti va s. Tomaso, che dice . Necesse est ponere providentiam in P.q.27. 4. Des. Tanto è lontano, che Dio non gouerni il modo, e non eserciti in tutte le cose la sua gloriosissima providenza, che sia cosa impossibile il contratiospetche dic'egli. Omne bonum, qued est in ribat, à Des creatum eft. Iddio produce il tutto, nè v'è botà nel mondo, che da Dio non dependa; se dunque eutte le cole, che si van producendo, han la loro particolar bontà; se l'ordine delle cole vua all vn'altra,e di tutte rispetto all' Vniuetso, è buono, dalla divina prottidenza necessariamente depen-'Ibid.a.3. de. Deus immediate omnibus providet, qui in suo intellettu habet rationem omnium jeitam minimorum ; & quoties cunque cansas aliquibus affectionibus profesion etiam dedit eis virtutem ad illos effectus producendes. Iddio nell'infinita fua mente tien chiara, e distinta di tutte le cofe e la ragione, e l'ordine, e l'esigéza, e per ranto tutte immediatamente, quantunq; minimes quantun qibaffe, éi le gouerna, e volen do gli effetti le cause prescriué, e volendo le cause, quelle della necessaria produttiva potenza provedes

Et altrone inlegna, ch'appartenendo all'ottima, caula produtre ottimi effetti, alla somma bontà di Dio no couiene non portar tutte le cose à persettione, ch'è l'istesso, che di tutte hauer enra, e pro-

nidenza: Cam optimi sit optima producere, non conne-nit summa Dei bonitati, quod res productas ad perse-q. 103.a. them non perducat.

FILOSOFI, ORATORI, E POETI. Ascoluizmo in olere Aristocile. Deutse natura, dic'eglisaibil frustra, & sine causa facinas, qualunque cola nel mondo, à fi produce, à fi corrompe, non senza causa ella si fà, nè senza ragione. Ogni cosa al proprio fine è drizzara, e, benche gli effetti dalla natura procedano, ella non li fà senza Dio: Dio è la prima, la natura è la seconda cagione; quindi è, ch'Aristotile non dice: Nasara, & Dens: ma Dens, & Arist de Natura, se sa cosa la natura, è, perche prima Dio vi 1.6.4. concorre, e la natura nell'oprare opra dependentemente da Dio. Tam provida Dei benignitas eff, dice Senofonce, ve illam ipsamnoxam in salus on no Xenes. L firam vertat, & pescarum in bonum. Ella è canto pro- 2. de Coft uida la diuina benignità, ella è tanto benigna la 6.15. dinina providenza, che della colpa ancora dell'huomo per ben dell'huomo se ne serue. Sà dall'infermità corporale cauar la fanità dello spirito, dalla morte estrar la vita, dal peccato l'innocenza, dall'empietà la santità; permette con rara prouidenza le cadute per far, che molti velocissima verso il Cielo ripiglino la carriera. Va pueris parentes multa prater votum imponunt (dice Lipsio) idq; Lips. ex tusela, aut salutis causa, se Deus nobis, nella guisa, Epist.61. ch'vn padre nega souente al figlio le cose diletteuoli, & in quelle tal volta l'esercita-che duramente l'assiggono, per ritenerlo à freno da vitij; così fà Dio con esso noi. Egli colla sua prouidenza hor ci niega le gratie, hor le cocede, hor ci flagella, hor ci accarezza, tutto per nostro bene. Onde il negar tal volta le gratie è gratia più singolare; non as-

coltandoci ci ascolta, non esaudendoci ci esaudisce, non abbracciandoci ci abbraccia, e quando sembra più ferirci, all'hora più ci risana- Prouiden-

-tia divina tria sunt officia (dice Marsilio ) primum. 'Marsil. quando composuit Vninersum, suis quoque gradibus Fic. in. Dionis.

singula disponere. Secundum, res singulas, quo ordine naturaliter sunt disposita, conservare, &, si pravaricarint in ordinem denno redigere. Tertium, ita regere, & mouere singula. & sua cuique dispensare, prout nature enique connenis. La diuina prouidenza ordinò del mondo le cose, e nell'ordine le mantiene, e se dall'ordine alcuna se n'esce, essa nell'ordine la riconduce, e'n tal maniera ciascuna cosa gouerna,ch'à ciascheduna, quanto le conuiene, prescriue. Nibil est prastantius Des (dice Tullio) ab es igitur necesses

nat. Deo. est mundum regi. Nulli igitur est natura obediens, aus subiectus Deus; omnem ergo regis ipse naturam. E L.c.

Vergilio.

Nec curare Deum credis mortalia quemquam? Virg. Ecl.

E Seneca.

Senec. in

Thieft.

Res Deus nostras, celeri citatas Turbine, versat.

E da lui Boetio.

Ostelliferi conditor orbis, Boet. l. S. Qui perpesuo nixus solio, Rapido calum turbine versas, Legeque pari sidera cogis: Omnia certo.fine gubernas.

E gli Oracoli Sibillini.

Conditor, omnia qui nutrit, cunctifq; suauem Orac.Si-Indidit afflatum, mortales qui regit omnes bill. in V nus, qui solus regnas Deus, asq; supremus, proæm. Omnipotens nunquam genitus, qui conspicit ipse Omnia, mortali non affectabilis vili:

Es

Es.

V was, qui solus regnas, Deus Unus, d'idem, Non genitus, reră summus, super omnia magnus, Qui Cælos, Solem, Stellas, lumenq; creanit, Frugiferam terram, pontiq; suenta tumentis, Qui solus Deus est, incomprabensus; creator: Hic hominu formam, d'speciem construxis, d'idă Vinentem generis naturam miscuit amnem.

RAGIONI. La prima ragion sia; perche Dio, th'è il primo efficiente, il sommo ente, d'illimitata virtù, di perfettione infinita, contiene in se necesfariamente la perfettion della vita, e della più nobil vita, ch'è la vita intellettiua; dunque Dio, ch'è il primo ente,è il primo intellettiuo: ma l'intellettino tira appresso di se il volitino, dunque Dio è encora il primo volitiuo: ma nell'intellettiuo. volitino si fonda l'imperio; perche intendendo, evolendo, ciò, che far si deue, si comanda; dunque Dio è il primo imperante:ma l'imperare è vn'imporre alle potenze inferioriciò che deuono esseguire, dunque Dio impone, e comanda alle potenze inferiori, che son le cause seconde, ciò, che da loro far si deue: ma questo è un regolare, e gouernar le cause seconde in ordine à i loro effetti, dunque Dio regola, e gouerna le cause seconde in ordine à i loro effetti; ma questo non si può fare sen-22 proueder le cause seconde dalla virtù produttiua de gli effetti, nè senza proueder gli effetti delle cause necessarie alla loro productione, dunque in Dio v'è providenza tanto rispetto alle cause, quanto rispetto à gli effettissenza esclusion di caulabenche minima, e senza esclusion d'efferto, benche minimo, dunque in Dio v'è prouidenza, non. solo rispetto à tutto l'Vaiuerso: ma rispetto anco-

ra ad ogni minima cofa dell'Universo. Oltre di ciò, che cosa è la prousdenza, se non vna ragion. d'ordine di ciascuna cosa, benche minima, al proprio fine ? ma questa ragion d'ordine di ciascuna cosa, benche minima, al proprio fine, ella non mãcanella divina mente, ch'è d'infinita perfettione, 🕏 d'infinita sapienza, dunque la providenza quanto alla verità, & alla ragion dell'ordine di ciascheduna cosa, benche minima, al proprio fine, fù nella mente diuina ab aterno, e quanto all'esecutione è nel tempos& è quel gouerno, che Dio esercita nel mondo, drizzando ciascuna cosa, benche minima, al proprio fine; dode nasce, che'l Caso, la Fortuna, e'l Fato, onero Destino altro no sono, che la preore dinatione della divina provideza; pche il Galose la Fortuna si dicono rispetto à gli effetti, che quato alle cause prossime accidentalmete, e da noi non anteuisti succedono: ma quato à Dio son'anteui-D. The fise di proposito intesi. Ea, qua bie par accident agup. q. 116. tur, dice l'Angelico, fine in rebus naturalibus, sine ar. 1. in humanis, reducutur ad aliqua causa praordinante, qua P. Alag. eft providetia divina. E co s. Tomaso il P. Alagona. Casus, & Forenna dicuntur respectu ad causas proximas, no respectuad pronidetia dinina, secudu qua nibil semerè sit. E'l Fato (del qual nome se n'astégono i Boet. de Sati) secodo Boetio, e Lipsio, Est inhares rebus moconsol. 1. bilibus immobilis dispositio, per qua pronidecia suis que-4. Prof. 4. que nettic ordinibus; E con s. Tomaso il P. Alagona. Lips.de Bara of providetta dinina vinnia ordinas ad suos fines: 1. c. 19. fed Sadi no vintur bac voce, Fain, ve errore vites. La Alag. I. preordinatione dunq; delle cause à i loro fini, secôdo si côsidera in Dio preordinate, dicesi provideza, secodo si confidera nelle cause preordinate dicesiFato. Be in quato è nelle cause secode è mo-

biles e mutabile, noin quato è dalla divina provi-

ibid.

sit.

Digitized by Googleden-

Ġ,

denza, necessuate, non absoluta, sed conditionali.

La seconda ragion sia; perche chiunque nelle fagre scritture, tanto dell'antico, quanto del nuouo Testamento con profonda application di mëte s'immerge, vede abissi di sapienza, & insegnamenti reconditise del tutto divinisonde confesse, che tal pelago di lumi non è cosa d'humano ingegno: ma che siano verità dal medesimo Dio proferite, nè, che solamente Dio vi sia; ma, che co somma prouidenza sotto semplici parole pretiosissimi sensi racchiuse per esserni in santa Chiesa, La distintione de' Dottori, e de' discepoti, e the quelli per questi fadigando, e questi da quelli ap parando,e quelli,e questi verso l'eterna vita, the ha corona di ...erito à gran passi camminino.

Finalmente tutte le ragioni, che dimostrano, elferui Dio, dimostrano ancora, ch'egli il mondo gouerna,e che di tutte le cose, benche minime, e péfiero ne tenga, e providenza. Ne l'hauer cura, e providenza di cose benche minime, e balle, la grandezza auuilisce della divina Maestà, come Augre. 12 Auerroe diceua; perche questo, dell'infinita sua: metaph ebontà, e dell'infinita sua persettione maggiorme- 51- 6 52. te i risplendori manifesta, mentre non v'e coli. quantunque minima,e baffa, che della divina fua destra bilogno, e necessità non habbia, alla qual'egli benignamente il suo concorso dispensi, ordinadole à fine altissimo, ch'è la manifestatione de suoi divini attributi; e, fi come quand vn famolo Ora; tore pone in carre il suo dire, non solo alla grandezza de' pensieri attender deue: ma pur'ancoraad ogni sillabba, ad ogni lettera, ad ogni accento, altrimente la scrittura non emendata, nè commédabile nascerebbe, così Dio, componedo quest'Vniuerso à guisa d'vn gran libro, doue gli altissimi

Digitized by Google

rileggano, è necessario, che d'ogni cosa, quan-

tunque minima, e bassa, ne tenga cura, e prouiden-22, per esser tutto il mondo ben corretto, & emendato, nè cosa mai succeda senza fine, e senza mestiere. Il P.S. Ignatio di Loiola di notte tempo solleuando i sguardi alle Stelle, con sospiri diceua: Eheu quam sorder sellus cum Calum aspicio! Ecco la diuina prouidenza, che scrisse nel Ciel notturno co caratteri di luce gli argomenti dell'eterne grandezze di Dio; & io souete il Ciel notturno mirando, & i moti delle sfere, con tanta sapienza perennemente disposti, considerando, contro Democrito arsi di sdegno, biasimando la sua stoltitia, ch'opera così stupenda, che fabrica tanto immensa, che bellezze così pellegrine, che riuolgimenti tanto ordinati scioccamente concede al caso. E che pefate, che, quando in vna campagna la terra in vnluogo meno, & in vo'altro più rileuata si scorge, ciò succeda senza disegno ? Fossicula, & monsiculi inuisibiles (dice il Campanella) viiles sant ad va-Atheifm. riandam lucem & concipiendam in varys gradibus, ve fiant berba varia, & colores, & sapores, & temperies, aliaque, qua nos intelligere non sufficimus. Tanto l'hauer cura, e prouidenza de'Cieli, quanto de gli huomini, quanto delle cose minutissime della terza, come accennò poco auantis. Agostino, è cosa degna d'vn Dio. Dissi di sopra, che, l'anima non può fabricar l'humano corpo, mentre ne comprede,nè intende, nè sà punto la grande architettura di quellos aggiungo, che ne anco il fabricano i noltri parenti; perche similmente non l'intendono . Come dunque nell'viero materno e si genera il corpo humano, e si matura ? Chi distingue tan-

**s**riumpho 6.5. #.5.

te minutie tutte necessarie per la vita? non altriche la diuina sapienza, che tutto può, che tutto intende, Nes contemptibilis animantis viscera sine S. Aug. connenientia dereliquit. Chi porta hora la pioggia sup. cit. per inaffiar la terra, hora il sereno per asciugarla? chi fà spirar i venti per portar quà, e là le nuuole per non piouer sempre in vn luogo, per diffiparle à temposper riuolger l'onde del mare per noncorromperfi colla calma, & hor colla vicinanza della luce riscalda i campise veste di verde manto la terra, hor colla lontananza fà gelar l'acque, e sfrondarsi le piante per poi ringiouenirle nella primauera, & altre cose innumerabili, se non la diuina prouidenza? Vedi quanto è liquida l'onda? e pur'ella scana il marmo, consuma il ferro, distrugge il bronzo. Vedi come sotto dell'acque si connerce in fango la terra ? e pur la terracircondara tutta dall'acque, sepolta tutta nell'onde, col passar di tanti secoli non s'è pur'ancora conucrtita, nè scioltain fango. Ella è ripiena di profonde cauernese pur'ancora dentro di quelle nonhan penetrato l'onde marine, che ne' meati della terra per lunghissimo tratto van penetrando, e nelle viscere de monti si distillano in vasti fiumi. Non mai s'acqueta Nettuno, sempre freme, sempre spuma, e nulladimeno in poche arene, à guisa di Toro vrtando, anelante in dietro ritorna. La terra producendo mai sempre e metalli, e gioie, e bitumise biade, ed alberi, e fiori, e fronde, nonmai fi stanca, non mai s'innecchia, nè mai fi sterilisce il suo grembo: echi diede all'hnomo così volante il pensiero, e tanto acuto l'intendimento, che sormonta le nuuole, che trapassa le stelle, che penetra gli abiffi, che và spiando il Cielo, e l'inferno?

chi tiene à freno gli spiriti d'Atheronte, nemici eterni del genere humano, che non sconvolgano gli elementi, che non distruggano intiero il mondo è chi dispensa il necessario alimento à pesci, ad augelli, à siere, ad armenti, à corui, à formiche, & à eante nationi dell'Universo è chi di tanti mendichi hà cura chi tanti Religiosi, che nulla possegono, abondantemente provede è chi tien pensiete de fanciulli, e de scemi, che non incorrano incento mila disgratie, se non la divina providenza lo stesso di gridar necessirato mi sento. O altitudo divitia, rum sapientia, è pravidentia Dei; quam incomprehen-

fibiles est charicas eius!

Da quo ne viene in colegueza, che l'anima humana sia immortale; pche se l'anima dell'huomo insieme col corpe morisse, che necessità vi sarebbeil'hauer Dio tanta prouidenza dell'huomocia à che fine (come la fede c'insegna) si sarebbe egli incarnatos e co penosa morte ci haurebbe pur redéto? A che fine ricercarebbe nell'huomo l'esercitime l'accrescimeto delle virtin e l'offeruanza de suoi diuini comadameti? come potrebbe co verifà chiamarsi Dio d'Abramo, d'Isaac, e di Giacob, se Abramo, Isaacse Giacob son ritornati al niente? sarebbe dunque, Dio de'nienti. Come non sarebbono frenetici tanti Martiristanti Romiti tanti Penicentistormentatori de loro corpi? e perche tanto s'affatigarebbe l'invido nemico infernal per farci movire impeniterie Se l'anima dell'huomo non fosse immortale; ma si risoluesse in nulla, come in nulla si risolue quella de gli animali irragioneuoli : se fosse ancor ella brutale, come senz'armi vincerebbe le fiere, che dalla natura nascono

scono aemate? se trà l'anima de bruti, e quella dell'huomo no vi fosse d'immortalità la differen-212come cose immortali fabrica l'hnomo, e nonle fabbricarono mai gli altri animali? quando fecero mai le belue vn nauilio, vn Castello, vn Colosso, vn'Orologio, vn Cannone, vn gioco di fuoco, vna stampa, vn Mappamondo, vna sfera armillare, od vn discorso, od vn Codice di leggi?come il giusto dall'ingiusto, l'honesto dal disonesto, il merito dal demerito non distinguono? è insatiabile l'huomo di sapere, e di possedere: mai non, 2 3'acqueta l'intelletto; mai non si contenta la von lontà, và sempre appresso al vero eterno, appetisce beni immortali, dunque l'anima dell'huomo, se non può essere eterna, può essere almeno euiterna: se non viue in vn corpo immortale, può vivere immortalmente fuor del corpo, ese può viuere immortale, chi l'impedisce, che non viui? solo Dio la può diffrugere; ma Dio non la distrugerà giàmai; perche tien per lei preparato il Regno eterno. E tante apparitioni d'anime, de quali ne son pieni i volumi, donde procedono ? la sperienza c'insegna, che tutti quei Principi, che seguaci di Macchianello, e Settatori di Democrito, e d'Epicuro, à negarono dall'intutto, à dubitarono dell'altra vita dandosi alle tirannie sotto la sferza della dinina giusticia i giorni loro terminarono, doue per lo corrario quei, che tali non furono, feiicemete vissero, & immortali nella memoria de glihuomini restarono.Inneni omnes Principes Macchia-Campan. mellistas (dice il metouato Autore) Imperiu, de vită ibid.c. 8. Subité in se, vel in filys amisisse. Dux Valentinus, di- ".15. scipulus Macch'auelli, est testis, & Olinerottus ab eo laudatus, & Castraccius, quem sapientissimum Macchiamcl-

## 192 Li Trionfi della Chiefa?

wellistice landat Macchianellus, qui nec ad posteros 13rannidem transmiserunt: similiter Ludouicus Sfortia, & Azolinus, & infelix Henricus Anglia Rex Octanus, & Ieroboan Maschianellistica Religionis innentor, & Absalon silius David consily Achitofelis, qui fuit Macchianelli figura, Principatum arripiens, & Inlianus Apostata, Antiochus, Dionysius, & Fridericus, quibus adiungamus, & Iulium Cafarem, & Pharaonem, & Cyrum, & Alexandrum. Deficit sempus, & carta, fiomnes enumerare velimus. E contra vides, viros pios dia, & benè regnasse, us Danid, Ezechias, Salomon, Theodesius, Constantinus, Carolus Magnus, quorum memeria in benedictione est: & in gentilitate laudaturOctamianus Augustus, Titus, Vespasianus, Adrianus, Antoninus,& alij,qui vitam phylosophice coluerunt.Se duque la diuina giustitia gastiga gli empische l'altra vita negando, ò di quella dubitando nell'ingiustitie s'immergono, argomento ne dà Dio, che l'anima dell'huomo ella non è come l'anima de gli animali immondi, che non serue per altro, che per ferbar il corpo infino al macello, e niente più;ma. ella è fatta per viuere immortalmente nell'altravita: ma sopra ogn'altra dottrina, così c'insegna la fedesche la risurrettione della carne e la vita eterna confessa; donde ancora se ne deduce, che quei, che non attendono, se non à guadagni non giusti, & à gusti non leciti, odorano d'Epicurei, puz zano di Macchiauellisti, sanno d'Ateisti; perche se l'immortalità dell'anima ammettessero, ò pur'à quella con viua fede pensassero, tanto di lei scordati non viuerebbono.MA se Dio gastiga gli empi,& è debito del buon gouernante. & ilpedicte alla Republica, ch'impuniti no rimagano i delitti, donde nasce, ch'alcuni empise scelerati felicissimamente vi-UO-

nono, e quietaméte muoiono? Quare via impiorum ler.12.1. prosperatur? quare impy vinunt, sublenati sant, con- ler. 12. 1. fortatique dinitijs. E se la vistà richiede il premio, e se le deue la corona, come alcuni di vita innocente non mai cosa prospera in questa vita ritrouano? tutte sopra di loro stan pionendo le disgratie, tormentati, & afflitti infino à gli vltimi moméi. Che prouidenza è questa? Anzi questa è prouidenza veramete diuina, per far conoscere, che l'anima è immortale; atteso alcuni de gli empi, se fan tal hora qualche leggiero bene, in questa vita nè son pagati, e de' mali, che commettono, nell'altra ne riportano eternamente il gastigo. Ducut 106.21.13 in bonis dies suos, & in punto ad inferna descendunt. Ier.12. 3. Congrega cos , sicus gregem ad victimam , & santtifica eos in die occissonis. Doue per lo contrario molti de gli hpomini di vita innocente, bene in questa vita non gustano:perche nell'altra, gloriosissima la corona per loro si prepara; e'l non gustar mai bene in questa vita, è per loro maggior bene, acciò vinano eternamente in maggior colmo di contentezza. Pratiosa in conspectu Domini mors Sancterum eius. è pretiosa de giustinon la vita: ma la morte; 15. anzi e la morte, e la vita; perche gli stenti della vita, patientemente tollerati, son causa della pretiosità della morte, e la morte è principio di pretiola, & eterna vita, Pratiosa mors bec est, dice s. Ciptiano, que emis immortalitatem pratio sui sanguinis, lib.1. Ep. qua accepit coronam de consumatione virtutis. Se du- 6. que in Dio v'è giustitia, se v'è pietà, se v'è prouidenza, necessariamente l'anima humana deue viuere in eterno per non lasciar molti de gli empi senza gastigo, e molti de giusti senza mercede. Nè questa verità solamente da Santi Padri, ma di va-ВЬ

## 194 Li Trionfe della Chiefa.

Laggio da profani Pocti è professata, e dall'istesso Demonio confessata; e peggiore è del Demonio, chiunque questa verità non confessa.

Claud. cont.Ruf. Sed cum res hominum (dice Claudiano) tanta caligine volui

Aspiceremilatosque dià storere nocentes; Venarique pies, rursus tabesacta cadebat Relligio, causaque viam non sponte sequebar. Abstulit huns tandem Russini para tumultum, Absoluisque Dees; iam non ad calmina rerum Iniusos venisse querar: telluntur in altum; Valapsu maiore nuant.

El'oracolo d'Apolio Milesio ad en tale, che gli dimandò, che cosa susse se se se suir dell'anima dopò la morte, se morisse insieme col corpo, ò pur

se immortalmente viuesse: Rispose,

Anima quidem qu'ad vinculis corporis tenesur, Corruptibiles passiones sensiens, morsalibus cadis dolaribus:

Cum verò humanam folutionem velocissimam Past corruptum corpus inuenerit, omnis in Asheva fertur,

Nunquam fenefuens, & manes in atermam fines

Primegenita etenim hoc disposuit dinina Proni-

Ma non ogn'anima maner in aternam sine panas perche la sede e'insegna, che l'anime de peccatoni, che passano da questa vita senza la final penicenza, Manont quidem in eternum: sed in panas per-Matt. 25 che dice il Signore: Distedito à me maledici in igne

41. ASCIBIUM

#### 5. II:

### Facciasa verso Occidente! Porta Gad . Che Giesà Christo sia l'aspettato Messia .

CI come la divina Maestà decretar poteva di no dar l'essere al mondo, così poteua ancora farlo andar con altro sile. Potena tanto il peccato de primi nostri parenti, quanto di ciaschedun de loro posteri esticacemente impedire: ma gli bastò d'hauerlo solo fussicientemente impedito. Poteua lasciar senza rimedio l'humana natura, come lasciò l'angelica, ne spiriti ribelli caduta: ma'l ri- S.Tho. 3: medio, che à gli Angelinon diede, resto servito p 1.4.1.4. · darlo all'huomo. Poteua con altri mezzi, che col- 1. 6 2, l'incarnatione, e morte del suo divino Verbo tiparare i danni del generehumano; ma volle vsat quel mezzo, con che gli attributi suoi divini maggiormente manifeliasse, con che sodisfarta la giustituse contenta la misericordia rimanesse, & inalzato l'huomo al più fourzeo posto, al qual mai peteffe effer promoffo. In fomma, così gli piacque, così se ftò lecuito. Quis poseris scire consideme De- Sap. 9.13. mini? Quis consiliarius eins fuis?

Esano dunque (così hauendo permesso Dio) le 34. nationi tutte del mondo nella disgratia incorse del lor Fattore, sì per la colpa del primo nostro padre, al quale detto hauena. Ex omni ligno Paradis comedes: de ligno antem scientine beni, & mali ne comedas; in quacumque enim die comederis ex eo, morte morieris. Com'anco per li peccati di ciaschedun de' posteri, de' quali ragionando il Salmista, dis-

Gen. 1 . 7

# 196 Li Trionfi della Chiefa?

Ps. 57. 3. se. Alienati sunt peccatores à vulua, erranerunt ab Ps. 13. 4. viero, locuti sunt falsa. Omnes declinauerunt, simul inutiles facti suntinon est qui faciat bonuminon est Usque ad vnum. Ma non sopportò la divina misericordia, ch'eternamente l'humana natura fottoposta à tanta maledittione giacesse; onde determinò benedirlase mandarle il Redentore: si compiacque della persona d'Abramo per l'vbbidienza, ch'in-·lui vide, à cui diede la parola di far nascer dal suo fangue il riparatore de'nostri mali. In te benedicen-Ben. 12.3 tur (gli disse nella Genesi à dodici) uninersa co-Ibid. 17. gnationes terra. Et à 17. Sara uxor tua pariet tibi filium, vocabisque nomen eius Isaac, & constituam pa-19. Etum meum ills in fædus sempisernum, & semini eins Ibid. 18. post eum. Et à 18. Benedicenda sunt in illo omnes na-. Ibid. 12. tiones terra. Et à 22, Benedicentur in semine tuo omnes gentes terra; quia obedisti voci mea. Confermò la: **78.** Ibid.26.4 medema promessa ad Isaac nella Genesi à 26. Benedicentur in semine tuo omnes gentes terra eò, quod obedierit Abraham voci mea; E parimente la confer-Ibid. 28. mò à Giacob nella Genesi à 28. Benedicentur in te, - & in semine tuo cuntta Tribus terra,& ero sustos tuus 152 quocumque perrexeris. Dal sangue dunque di questi auucturati Padriarchi hanea da nascere il Mesfia, che fignifica l'istesso, che Cristo, per mezzo del quale tutte le nationi del mondo à riconciliarsi haucuano con Dio, e dal misero stato della divina maledittione, e dell'otiginale, e personale peccato hauean da far passagio alla benedittione, & alla. gratia del loro gloriosissimo Creatore. Questo Messia noi fedeli teniam, che sia venuto: ma gli Ebrei lo stanno ancora aspettando, e'l loro errore dall'odio primieramente deriva, che fuor d'ogni douere contro Giesù concepiscono, in personadel

r.

del quale và dicendo il Profeta. Odio iniquo ederuns me. Oderunt me gratis, & annaunt oculis, onde Pf.34.19. il medesimo Rederore, di ciò parlando, disse: Ode- 10:15.24 runt me, & patrem meum, ut adimpleatur sermo, qui in lege corum scriptus est: quia odio aderunt me grasis. Et à quato fuor di ragione l'han preso in aborrimento, e sin'ad oggi à morte perseguitando il vanno; maledicendo il santo suo nome, e trafiggendolo ne'suoi fedeli! E qual'offesa da Giesù gli Ebrei mai riceverono? Egli non armò eserciti cotro di loro; anziverso di loro sotomamente su benefico, in maniera, che per bocca del Profeta conpaterna doglienza querelandosiodice: Popule mens, Mich. 63 quid feci tibi ? aut quid molestus fui ? Responde mibi. 3. Che però ben diffe s. Agostino . Permit omnes infrmos corum; curanis omnes languidos corum, pradica- S. Aug.
nis Regnum Calorum, non tacuis vitia corum, vi ipsa postus displicerent, non medicus, à quo sanabangur; bis omnibus curationibus eius ingrati, tanquam multa febre phrenetici, insanzentesin medicum, qui venerat - surare eos, excogitauerunt confiltum perdendt eum. Disanno per primo, che l'odiano; perche del Regno della Giudea fece disegno d'inuestirsi. Quia dixit, 10:19.21. Rex sam ludaorum-Risponderd, che questo nel soso loi o è fallissimo : perche volendolo rapig le turbe per farlo Rè, se ne fuggi solo nel monte. Cum cognouisset, quia venturi essent, vt raperent eum, & facerent eum Regem fugit iterum in montem ipse solus. Et interrogato da Pilato s'era Rè de' Giudei ; rispose di sì: masche'l suo Regno era celeste. Regn# 10:18 36. meum non est de bocmundo. Era Rè de' Giudei; perche, quantunque quel Regno fosse finito ne' descendenti di Dauide colla prigionia del Rè Sedecia sotto Nabucdonosor nella trasmigratione di Babi-

#### Li Trionfi della Chiesa! 801

Babilonia, con tutto ciò le ragioni del Regno nes

gli altri descendenti persenerarono insino à Gio-Resso figlio di Giacobie Sposo di Maria, la quales era della stessa famiglia, e si come Giosesso haueua il ius paterno soura Giesù, così Giesù haueua il Cornel. ius creditario in tutti i benise ragioni di Giolesso; in Matt. Era dunque Giesu per dritta ragione creditaria, 6.1.v.16. nato Rè de' Giudei, e poceua in quant' huomo precender di quel Regno giustamente il possesso: ma soura de Giudei non la terrena signoria : masolamente la celefte ritenne; perche non ara vonuto per signoreggiare come i Principi terreni co temporal dominio, ch'è pieno di milerie, di trausgli, d'antietà, di timori, transitorio, momentance, vano, tutto pompa, tutto fumo, tutto apparenza: ma con dominio spirituale, celeste, glorioso, e semplierno; venne, non per fucchiar de popoli il faugue per mantenersi da grande : ma per saluare il mondo à costo del proprio sangue, Venit querere, Luc.19. & faluum facere, quod perieras: E, se bramato haucsse la temporal fignoria, chi poteua impedirlo, métre,fi come potena rifuscitare i morti, così potena far morire i viui,e chiunque reliftenza fatto gli hauesse ? dunque che torto fece à i Giudei, mentre della transitoria signoria verun conto non facena, e, quando fatto l'hauesse, di ragione il Regno gli spettaua? Più presto l'imperador Romano risestir si poteua. Era basteuo k à i Giudei, quando così fiato fusse, non hanergli prestato seguito. E non era meglio per loro hauer vn Rè del proprio sangue, della generola stirpe di Danide, che star sotto il giogo di Principi Aranieri? masse Giesù solo

dell'anime il volontario dominio pretendeua, fofolo tirarle à Dio, & alla gratia, & alla gioria pro-

10.

Digitized by Google

curaus, perche tant'odio, tanta rabbis, tanta fello-

ma ? Odio odernat me gratis.

Diranno per secondo, che l'odiano per l'ingiaria fatta à Dio mentre effendo huomo diffe d'effer Dio, c figliuolo di Dio. De bene epere nen lapida- 10:10.33. mus serfed de blasphemiarquia turbeme cum fis fasis sa issum Deum. Responderd; com'è possibile, ch'egli ingioria fatto habbia à Diosfé la fua virase l'opere fue tutte furono fantifime? Quis en vebis argues 10:8:46. me de procase ? se Dio con veri, e grandi miracali d'all'hora infine ad oggi autenticò le fue pareled Si non fesere opera petris mes, naine credene: fi anom 16id. 37. facio , f wihi non vulsis credene, speribas credita . 10 0138. fon di parere, che se quelle cose disappathonetamente, com'è's douvre, gli Ebrei confiderafferos trattandofi della falute dell'anima, lenza fallo muzarebbono pensieren Ma guis che della gloria diuspa tanto zelanti fi dimostrano, perend dell'ossernanza de divini comandamenti non han punto di rifguardo? non si dice nel Deuteronomio. Dili- Deuter.6 ges Dominum Deum suum ex soso corde tue, & ex teta 5. arima toa, d'ex sota fortitudine tou? non si dice nol: Peclebaltico; la tribus placitum oft spiritui meo, qua Eccl. 15: funs probata coram Dee, & hominibus. Concordia frasrum & amor preximoramo vir, & mulier bene fibi confentionies ? non si dice ancora nell'Ecclesia fis Ibid. 27. co. Dilige previmum & comungere fide cum ille? aos 18. diffe Dionell'Esodo Non occides ? hor perche non Exed. 20 mostrano d'amar Dio, con sanle cose, ch'à Dio 13. son eare, ch'è l'amare il prossimo ? come non si mostran miscricordiosi verso de prossimi, ne pregan per coloro, che, com'eglino filmano, dalla vemtà van traviande? perche gli bestémiano, gl'inginriano, li maledicono, e tal volta non s'aftengo-

no di rapir fanciulii Cristiani; e li slagellano; li crocifiggono, gli sbranano, gli vecidono, e confierezza più, rhe di Tigre, beuono di quei teneri bambini l'innocentissimo sangue ? Già, che tanto della gloria dinina son zelantisperche contro altri Ebrei, ch'adorarono il Serpente, ch'adorarono Baals ch'adorarono con tanto pregiuditio del dinino honore altri idoli, e simulacri vn simil'odio non concepiscono? peiche non portuno vn simil'odio à Simon Mago, ch'empiamente d'esser la virtù grande di Dio si vantaua ? perche non portano vn simil'odio à Maometto, che con tante immonde sciocchezze, che con tante abomineuoli bestemmie si smaltiper Proseta, e per nuntio di Dio? perche l'udio, che portano à Cristiani, no'l portano à Maomertani ? Odio oderuntme, grasis.

Nasce di più questo loro errore;perche nell'interpresat le scriture, van dietro all'immediato senso delle parolemon auuedendosi, ò non voleni do auuedersische'l seso letterale spesse volte no è quello, ch'immediataméte vie dalle parole significato: ma quello, che dalle, cose immediatamenté fignificate, vien dimostrato, essendo tal'hora senfo letteral figurato, traslato, e metaforico. Qualunque volta ounque il senso immediato delle parole hà dell'impossibile, ò pur dell'inutile, ò del vano, il se senso letterale non è quello, che dalle parole imca hare mediatamente è fignificato: ma quello, che dalle cole, dalle parole immediatamente fignificate, vien dimostrato; come per darne esempio. Dicesi nel Salmo nonagesimo quinto - Exultabunt emnia ligna syluarum à facie Domini, quoniam venit. Et in Isa. 24. Isaia à 24. Erubescet Luna, & confundetur Sol cups reznaueru Dominus Deus exercisuum in Sion, & in leru-

lirafalemis in conspectes senum suorum fuerit glorifimiss. Diranno loura queste parole gli bbrci, che quando verrà il Messia i legni delle selue faran fed ĥa,e che le ne vergognarà la Luna, e rimarrà có fuso il Sole: ma queste son cose impossibili; percha sì fatte creature nè di ragione son capaci, nè di senso: bisogna dunque veder , che cosa per legni delle selue, per Lunaie per Sole simboleggiata nes venga; perche per legni delle selue s'intenderan. gli huomini del mondo, già ne'vitij inseluatichitis 6271. per Luna il senso, la carne, e gli stolti, che si van. 6552. fouente mutandosper Solt, che cuocese che luces, 7445. la crudeltà de Tiranni, e la sapienza naturale de 7448. Filosofi. Il senso dunque letterale è metaforico, e n'addita, ch'alla venuta del Messia faran festa anche gli huomini mondani già ne'vitij inseluatichi. thmutandofi in alberi fruttiferi d'opere virtuole,e celefti. Che'l senso, e la carne se ne vergognerana no delle loro fordidezze, & abbracciaranno la caflità, e la verginità, e la stolta incostanza de peccatori si mutarà in virtuosa fer mezza, che la crudeltà de' titanni dalla costanza de'Martiri restarà vinta, e confusa, e la sapienza naturale del Filosofi corretta dalla sapienza souranaturale della fede. Dicesi di più nel secondo d'Isaia. Erit in ne- Isa. 2. 24 ui simis diebus praparatus mons domus Domini in vertice montium, & elevabitur super colles, & flu ni ad en omnes getet . Soura delle quali parole gli Ebrei van dicendo; che ne gli vliimi tempi, cioè ne'tempi della venuta del Messiailmonte Sion satà po-Ro soura le cime del Carmelo, e del Tubor quindeci miglià in alto. Questa, benche sia cosa per diuina potenza possibile, con tutto ciò ella è cosavina, e senza proposito: jà che sine Dio sù le cime

ĺ

del Carmeto, e del Tabor vorrà collocares imoce Sione Dungsparimente in quelle serittura il sela letterale prédersi non deue come suonano immediaramente le parolesperche pur'egli è senso meenforico, c larà di melliere gir pensando, che cosa ne vien fotto nome di cafa del Signore,e fotto nome di Monte, e di Colli fignificata; e perche socto. nome di cafa del Signore s'intende la Sinagoga. e la Chiefa Cattolica, fecondo il Profeta Aggeo, che dice . Veniet desideratus cantitis gentibus , & imo plebis domam istam glaria dicit Dominus : Magna erit glorie downs istins nonissma plus, quam prime, clecondo l'Apostolo s. Paolo. Essias quomede epertear se in domo Dei connersari, que est Ecclesia Dei vini . E forto nome di Monte,e di Colle l'altezza. 6682. & della dottrina ci si dimostra, e l'eminenza della. fantitàse la dignità de Sacerdoti, e la potenza de grandi del fecolo, & altre cole fimiglianti, giuffa. Pfal. 71. quel del Salmo fectant'vno . Eris formamientam in fammis mantibus; e quel d'Maia nel quarantelimos Isa.40.4. Omnis Unllis exaltabitur, & connis mens, & collis bu-O 54. 10 miliabiturse nel cinquantessmoquarto. Montes commenchantarid colles contremiscens; Per questo il seso letterale di queste parole, Eris preparatus mons domns Domini supra verticem montium, sarà, che ne tempi del Messa nella santa Chiesa s'insegnarà doctrina tale, ch'ananzerà tutte le dottrine del mondo , regnarà santità sopra untte le santità de sempi della legge di natura, e della Mosaica, risplenderà dignità, dauante alla quale tutte le dignitàse grandezze de grandi del secolo s'inchineranno,e saran di gran lunga inferiori, & à que Ra dottrina correttano à fiumi tutte le genti del modo per apprenderla di à questa santità per acquistarla,

seq.

Parlade à quella dignicà per réverirla, e per hauer da Sacerdeti la benedittione, e per ascoltar la disine parole, e per riceuer l'amministratione de'

Santissimi Sagramenti.

Similmente nel Deuteronamio al sesto s'ordina, che i divini comandamenti si portino ligati nella mano,e pendenti trà gli occhi, e scritti nelle perce delle stanze. Ligabis ca , quaf fignum in manu Deut. 6.8. toa,eruntque, & monebuntur intex oculos enos, scribts cain limine. & oRije domus ma. Gli Ebrei dunque li scriuenano in certe membrane, e ripiegate se l'attaccauano nel braccio, e le portauan pendenti dalla fronte, ches'andassero girando dananse à gli occhi, e l'affigeuano nelle porte delle stan-.ze : ma quella era cola inutile, e vana. Dunque il senso letterale di questa scristura non era secondo, che suonaumo le parole:ma secondo quel tanto, che fignificato venina dal portarli attaccati nel-· la mano, e pendenci dauante à gli occhi, & affissi -nelle porce delle stanze, cioè, che de' dinini comadementi si tenesse in ogni attione viua sempre la memoria, & in essicon gli occhi della mente di continuo si risguardasse santo nell'vscire, quanto nell'entrar di cesa, in ogni tempo, & in ogni luogo per non commetter cola, ne per lasciar di farla contro quel tanto la diuina legge prescriue. Simigliantia quelle scritture son quelle dell'Esodo al nenzo. Educam in serram fixentem latte, et mel- Exed. 3.8 de; e di Giab à venti: Tarrentes mellis, & bagri, nel- 106.10.7. k quali, la parola, fluentem, e la parola torrente, son memforiche, e nel senso letterate fignificano abodanza. Tale ancora è quella de sagri Cantici al Awarto. Fauns distillant labia tua, Sponfa: mel, & lat Cant. 4sub lingua sua, doueletteralmente s'intende la Cc dol-

Digitized by Google

dolcezza, emodeffia del parlar della Spola: effisoauità delle lodise preghiere, che la santa Chiesa, Isa.7.15. porge à Dio. Tale è quella d'Isaia. Buigrum, & mel comedet, ut sciat reprobare malumico eligere bonna. ch'è tanto quanto dir; che'l Verbo s'haueua da far'huomoye hascer babino, e soggettarsi alle miserie della nostra natura, e colla fcienza sperimetale imparar qual cosa fosse dolce, e buona, e qua l' mala, & amara; perche il mele, e'l butiro, e l'altre coofe dolci son cibi propriamente de' bambini. Da que to ne segue, che gli Ebrei seguendo la scorza, e'l material del senso proprio, & immediato delle sparoles ne volendo penetrar più à dentro, non è gran fatto, che non vedendo alcune profetie secondo l'immediato senso verificate, pensano, che'l - Messia non ancor sia ventito. 🕮 🗈 Oltro di ciò qualunque fiata vna scrittura (non

. i.

**D**.;

, ii. j

u.

: :

٤,

· distinguendo) differenti cole significa, e dall'altra parte scrittura si troua, ò purragione, che determini per qual delle significate cose preder si debbia, il fenso letterale sarà quello, che dalla ragioi nesò pur da quell'altra scrittura ne vien determinato. Quindi auniene, ch'in queste scritture . Be-Gen. 22. nedicende sunt in illo omnes nationes terra. Deus ipse -veniets & saluabit vos. Dominabitur à mari vique ad 1sa. 35.4. mare, & à flumine vsque ad terminos orbisterrarum. Ps. 71. 8. Le parole, benedicenda, faluabit, dominabitur, sono -equiyoche, ne distinguano, se saran benedictionise en estado de la luta e dominio temporale, ò spirituale. Pensaho gli Ebrei,che le benedittioni saran di ricchezze · terrene, la salute della liberatione dalla cattiuità temporale, il dominio di Monarchie mondane, 😊 transitorie. Noi diciamo sche tutte queste cose sin cafe appricualis perche vi sono scritture, che

così

così ce l'insegnano, auuen gache in Daniele al nono done della venuta del Messia si ragiona, di beni temporali, e transsporti non se ne sa rimembranza: ma solo di beni spiritualise sempite: ni. Septuaginsa hebdomades abbreniasa sui super populum tuum, & 21. Super Vrbem fanctam tuam , ut consummetur prauaricatio, & finem accipiat peccatum, & deleatur iniquitas, & adducatur institia sempiterna . Et in Isaia à 5 1. Salus mea in sempiternum erit, & institia mea non Isa.51. 2. deficies . E nella Genesi à 17, Constituam pattum. Genes. 170 meum illi in fædus sempiternum. Et in Isaia à 55.Fe- 19. riam vobiscum pactum sempiternum, misericordias 154.55.30 Danid fideles. Dunque s'ingannano gli Ebrei, ch'aspectan colla venuta del Messa felicità temporali, terrene, e transitorie, e non più presto spirituali, celesti, e sempiterne. E la ragione ancora il conferma; perche non è cosa degna d'vn Dio benedir tutto il mondo per mezzo del Messia con beneficij materiali,e di fumo, pertinenti solamento al corpo, e trascurar le spirituali pertinenti all'anime, che vagliono incomparabilmente più del corpo; Nè conviene al Messia, persona di tanta dignità, con tante folenni profetie promesso, e contanto desiderio dalle genti aspettato, venir perbaganelle, e per apportar l'abondanza d'orzo, di frumentoadi vino, e d'oglio, e d'altre cose di questa fattaje non di gratie, e di beni celesti, & eterni. E se Dio promise colla venuta del Messa di benedir turre le nationi tanto Ebrei, quanto Gentili, e tutte le Tribu, e famiglie del mondo, e tutti gli huomini in particolare, dunque pretende liberali da quei malida i quali son tutti oppressi, e ricolmar-· li di quei beni, de'quali ne tengon tutti bisogno. Ma non tutte le nationi, tribu, famiglie, & huomi-

Digitized by Google

ni in particolare, si trouano in miserie temporali, & in cattiuità; dunque per liberali dalle misetie. spirituali, dal peccaro, e dalla seruità dell'inferno.e p introdursi nella libertà della gratia, e della giaria, della qual tutti anche in particolare necessità

n'habbiamo.

Quelle profetie dunque, nelle quali del Messia si ragiona, e di beni temporali si parla, non si deuono intendere in senso proprio, & immediato: ma traslato, e metaforico, per li beni spirituali, es sempicerni, presa da i beni temporali solamente la fimiglianza, e l'analogia. Onde s'ingannano di gran lunga gli Ebrei, che del Messia la venuta non ammettono, mossi da questo, che di beni temporali non ancor colmari fi veggono. Per tanto diciamo, che'l Messia già sia venuto, e che sia N.S. Giesh Cristo; perche le prosetie, che del Messia si son fatte, si son tutte parte nel senso proprio, & simmediato, e parte nel mediato, metaforico, & allegorico pienamente di Giesù Cristo verificate.

Dicesi dunque del Messia nella Genesià 49. v. 9. 10. (parce nel senso allegorico, e parce nel letterale) 11.0 12. ch'egli da nascere haucua dalla Tribu di Giuda, vide P. e ch'à guisa di giouinetto generoso Lione à salire dem. Lan hauea (sù'l legno) à far preda non di fiere: tha di reius in fieri peccatori, & à depredar l'inferno, e ch'à gui-Sylva, o la diforte Lione, e di magnanima Lionza s'hauta 3. p. intr. da cimentar colla morte, è vincerla morendo, per singu per propria virth da ritornar in vita; ech'all'hota la verba. hauca da nascere quando à forza fosse stata tolta dalla Tribu di Giuda la poreffà d'eligere i suo i Re, & i suoi Duci. E ch'egli haueua da effer l'espectatione delle genti, quello, c'hauen d'aspettar le genti alla fede, e l'aspettato ancora dalle genti,

Digitized by Google

1

. (į

8

7

ų

41.14

₹ţ

١,,

7

per lo cui merzo fossero colmate delle celesti bemedittioni; attelo egli hauca da legate alla vigna della sua Chiesa il suo polledro indomito del popolo Gentile lie alla vite della sua persona l'Asina lua della Sinagoga, caricata della pelante fomadella legge. C'havea da lavar nel vino del proprio fangue la stola della fua carne, e nel fangue. ddl'ana delle sue vene il pallio suo, ch'è la sua, Chiefa. Che gli acchi suoi anche corporali (lettes mimemo) havean daesser più yaghi, e belli del puto vino:e che gli occhi (missicamente) delle sue celesti dotarine, é de' santi comandamenti haucan da essere più amabili del vino di tutte le scienze naturali, e de beni di questo mondo, che tolgono à moiti il dikorlo. Et i denti de lugi Dottori, che ruminano le scritture haugan da esser per la verità, e per l'innocenna più candidi del latte. Cambas Louis Inda, ad prodam filimi afcendifii. Requiescens anabaifti, ve Leoch quas Leena. Quis sufeitabit ein Non auferetur sceptru de Iuda, et Dux de femore eins donic venias, qui missendus eff, & ipfe eris expectațio gensiem-ligans ad vincam pullum suum, & ad viscus d fili mi, Afinem suam:lanabit in vine stelam suam, & in sanguine una palliam fungo: pulchrieres sunt oculi eins vimoses dantes eins latte candidiores. Ch'era per nascere come un fiore dalla radice di lesse, cioè in tempo, che la descendenza di Iesse non hauesse Principe, e fosse quasi sorto terra, cioè sepolta, & estinta la sua grandezza, e da quei, c'habirassero in Nazareth, che vuol dir Città fiorita, ond'egli Nazareno, cioè fiorito si chiamasse, e da vna madre-ch'à guisa di verga s'inalzasse colla bellezza,e fantità verso il Cielo. Egreditur virga de radue leffe, & flos de radice sins afcendes, Ch'era per

Ifa.11,13

nascere da vna Vergine. Ecce Virgo concipiet, of pariet filium. Ch'era per nascere in Bethlem; Et to Isa.7.14. Mich. 5. Bethlehe ephrasa paruulus in millibus luda; ex te mihi egredietur, qui sit dominator in Israel. Ch'era per 2. nascere con silentio, sconosciuto, e senza pompa, come la pioggia, che senza farsi sentire soura d'va morbidissimo vello se ne scende: ma che poi s'hauea da far'à sentire colla celeste predicatione, Colla santità della vita, e co'stupendi miracoli, appunto come l'acqua, la quale abondando ne canali con gran romore soura la terra si versa . Descendet sicut plunia in vellus, et sicut stillicidia stillantia. super terram. Ch'eraper nascere Rè d'vn Regno, che non haueua mai da esser ne perduto, ne diffipato. Suscitabis Deus Cæli Regnum, quod in aternum non dissipabitur. C'haueua da esser regalato, loda-44. to, & adorato da i Rè dell'Arabia. Reges Tarfis, es P/.71. 10 insula munera offerent, Reges Arabum, et Saba dons Isa.60.1. adducent. Dromedary Madian, et Epha, omnes de Saba venient, aurum, et thus deferentes, et laudem Domine annuntiantes. Ch'era per esser presentato nel Tem-Malach. pio. Statim veniet ad Templum suum Dominator, que 3.1. vos quaritis. C'hauca da fugire in Egitto, & indi esser richiamato. Ex Agypto vocani filium meum. C'hauea da venire al mondo per saluar gli Ebrei, I. & indi tutte le genti. Et nunc dicit Dominus, form as me ex vtero seruum sibi, vt reducam Iacob ad eum, 😝 Israel non congregabitur, et glorificatus sum in oculis Dominiset Deus mens factus est fortitudo measet dixit, parum est, ut sit mihi sernus ad suscitandas tribus Ia-15a.49.6. cobset faces Ifrael convertendas. Écre dedite in lucem Gentium, vt sis salus mea vsque ad extremum terre-Ch'era per far miracoli grandi. Tunc aperientur Ifa. 35. 5. oculi cacorum, et aures surdorum patebunt; tuni saliet,

feut dernas claudus, & aperta erit lingua muterum. Che questi miracoli corporali hauenan da farsi ancora spiritualmente, Dedi se in fædus populi, & in 1/4.42.6. luçem gentium, ut aperias oculos cacorum, & educeras 7: de conclusione vinctum de domo carceris, sedentes in tenebris. C'haueua da dar vna nuoua legge dopò quella di Moisè, per la quale tutti l'hautebbono conosciuto co grandissima facilità, insino à i fanciulli. Ecce dies venient, diett Dominus, & feriam demui Ifrael, & domui Indafædus nonum; nom fecundum 31.52.33 pattum-quod pepigi cum patribus corum in diesqua apa 36. prabendi manum eorum, ut educerem cos de terra Egypti,pastum,quod irritum fecerunt, & ego dominazus sum corumadicis Dominus: sed hoc erit pattum qued feriam cum domo Ifrael post dies illas, dicit Dominus. Dabo legem meam in visceribus corum, de in carde corum scribam camade ero eis in Deum, & ipse erunt mibi in populum, & non docebit vltra vir proximum suu, & vir fratrem suum, dicens, cognosce Dominum; omnes enim cognoscent me à minimo vsque ad maximum, au Dominus. C'hauea da predicar vna legge, che professata da popoli gli haurebbe riempito d'ogni bene spirituale, simboleggiato nell'abondanz de' beni temporali, & haurebbe fatto l'anime à guisa d'horto irrigato dall'acque, verdegiante. fiorito, & abondanțe di virtu, e le Vergini s'haurebbono ad vnire ne' Chiostri, e ne' Chori à cantar le lodi di Dio,& i giouani,e i vecchi Religiofi incommunità, & i Sacerdoti si sarebbono vbbriacati nel diuino amore, & i popoli ripieni de' beni di Diosche son le gratie celessi. Venient & laudabunt in monte Sion (ch'è la Chiesa) & confluent ad bona Domini, super frumento, & vino, & oleo, & fatu peco. 12.13.14. rum, & armentorum; eritque anima corum, quasi hor-

# 216 Li Trionfi della Chrefa.

tus irriguas & ultra non efurient. Tunc latabitur virgoin Choro, invenes, & fenes fimul, & consertain luttu vorum in gandium, & confotabor vos, er latificabo à dotore fuo. Es inchriabo animam Sacer dosum pinguedine, er populus mens donis meis adimple hitur, ali Dominus. Chaucua da ester Profeta del langue Ebreo, hato nel mezzo di quelli, c'hauea da predicar la parola Resta di Dio, e che chiunque non l'hauesse voluto Bent. rs. riceuete, farebbe flato da Dio galligaro. Ait Dominas. Prophetam fuscitado eis de medio fratrum suoram similem tulset ponam verba mea in ort eins, loqueturg; ad ess omnia, que preceptrim illi, qui autem verbucius, qualoquetur in nomine med, audire volucrits igo vitor existam. C'haucua in lui da compiacets Dio, e non haueua da essere superbo, ne iracondo: ma giufto, manificto, e santo, e benigno anco co più deboli nella fede, e nella virtù, e che la fua legge hadeua da effere aspectata, e riceunta dall'ilole più rimote dell'Oceano, Ecce fernus mens, sufci-Ifa.42. I. piam eam; Electus meus, complacuit fibi in illo anima mea; dedi spirisam meam super eum, indicium gentibus proferet; Non clamabit, neque accipiet personam, net undiesur von tius foris. Calamum quaffatum non coteret, et linum fumigans non extinguet; in verilate educet indiciam. Non erit triffis, neque turbulentus, donec ponas in terra ludicium, et legem eins insula expettabune. C'haueua da predicar la sua legge à i mansueri,& humili,& à medicar i contriti di cuore, & à predicar à i serui del peccato il perdono, E l'Indulgenza. Spiritus Domini super me, co qued vu-Ma.61. 1. xerit Dominus me, ad annuntiandum mansuetis misis me, ut mederer contritos corde, et pradicarem cap-

2 3.4.

tivis indulgentiam, et clausis apertionem. C'hauea da portar la misericordia, e'l nuouo testa-

men-

133

mento, & esser testimonio di verità, Capitano spitituale, e Maestro delle genti, al quale haucan de correro i popoli. Inclinate aurem vestram, de venius 1845 5.3. ad me: andice of vines gnime vestra, & feriam vebis 4.5. scum pattum sempiternum, misericordias Dania fides les. Ecce se tem populis dedi cum, Ducemo de Pracepton rem Gensibus; ecce genremoquam nesciebas vocabis, es generand to non cognonexuntadia current. C'haueua da predicar la sua doserina sosso velami di patabole, e di problemi. Aperiam in parabalic os men, loquar propositiones ob initio. C'hauca da mandar Bellarm. discepoli alla conquista dell'anime, li quali ne i ibid. monti delle vitth haugan da caminar con pass cos lesti predicando la pacesil bene eternoso la saluto: per la qual predicatione haura da regnar tidio no cuorise che s'hauca da far'allegrezza per la redosion del mondo, atteso che s'hauea da shracciare il Messia, per far conoscere à tutto il mondo coll'Euangelio la strada dell'eterna salute. Quam pul-, 1sa.52.7. chri super mantes pedes annuntiantis, et pradiçantis, 8.9. 10. pacemannuntiantis bonumpradicantis salutem, dice-115, Sions regnabit Deus tuus. Nox speculatorum tuoruz lenguer uns votem simul landabunt; quia oculo ad oculum videbunt cum connersexit, Daminus Sion, Gaudete, & landage simul desersa lerusalem; qui a consolarus, eft Dominus populum suum redemit Lernsalem. Paranu Dominus bracchium, sanctum suum in oculis omnin gensium, , & videhunt ompes fines terna salutare. Den nostri. Ch'egli haueua da communicar virtù grande à gli Apostoli suoi. Dominus dabin verbumenant, Ps.67.12 gelizantibus vintate multa. C'haugua da entrar in Gierusalemme humile, e mansueto caualcando fopra l'Afinello; Exulta fatis filia Sion., inbila filia. lexusalem: Ecce Rex tuns venit tibi inslus, & saluator; Zacc .9.

#### 212 Li Trionfi della Chiefa?

ipse pauper, & ascendens super Asinam, et pullum siliu Asina. C'haueua d'ardere, & esser come deuorato; & incenerito dal fuoco dello zelo, vedendo il tepio di Dio profanato, perloche da piouere hauean soura di lui opprobrij, ingiurie, e persecutioni, che da ridodare haueuano contro il medesimo Dio, mentre per lo zelo della gloria diuina eraper patirle. Zelus domus tua comedit me, et opprobria, exprobrantium tibi, cecideruns super me.

Ma chi può tutte trascriuere le prosetie? chi non vede quanto di Cristo Giesù elleno chiaramente ragionano, e come di lui si son pienamente auuerateedunque Giesù Cristo è il promesso, & aspettato Messia, nulladimeno aggiungeremo sei, che possono andar trà di loro commodamente

concatenate.

TO.

La prima sia la souracennata, doue Giacob ne' confini della morte benedicendo Giudain cui ricadde la primogenitura, trà l'altre cose gli disse. Non aufereiur scepirum de luda, et Dux, de femores eius donec veniat, quimittendus est, et ipse erit expe-Zatio Gentium. Cioè, che non sarebbe tolto dalla. Tribu di Giuda lo scettro, e'l Ducato, cioè la potestà d'eligere, hora i suoi Rè, hora i suoi Duci, sin tanto, che dal sangue di quello sosse nato il promesso Messia. Questa profetia s'è puntualmente auuerata; perche la Tribu di Giuda fù quella, che, seguendo Moise, su la prima à far la strada all'altre nell'entrar nel marrosso. Ella dopò la morte. di Giosuè dominò tutte l'altre Tribu, e da che-Danide, del sangue di Giuda, prese di lei lo scettro, sempre nella stirpe di Dauide la signoria perseuerò, sino al Rè Sedecia nella trasmigratione di Babilonia, e nel tempo della cattiuità pure il Rè Goachimo

Digitized by Google

Goachimo fù da Rè trattato, e da Euilmedac alla ricuperatione di quel Regno follecitato. Ella dopò la cattiuità elesse per suo Duce Zorobabel nipote del RèGoachimo, e fù gouernata da Duci infino à Matatia. Indi elesse i Maccabei, che p linea materna erano della stirpe di Giuda, e per paterna di Leui, & incorporati nella Tribu di Giuda, onde furono insieme e Duci, e Pontefici, cominciando da Giuda Maccabeo infino à Giouanni. detto per altro nome Ircano. Appresso venne Aristobolo I. figliuolo d'Ircano, che riprese la corona, e'l titolo reale, e continuò il Regno insino ad Antigono, figliuolo d'Aristobolo II. e furono in-. sieme Rè, e Pontesici. Pompeo Magno in questi tempi fece la Giudea tributaria della Republica. Romana: ma non le tolse, anzi le confirmò il proprio Rè Indi Giulio Cesare fece il medemo, solo diede la Giudea sotto la tutela d'Antipatro Ascalonita. Finalmente l'Imperador' Antonio fece decollare il Rè Antigono, e tolse dalla Tribu di Giuda la potestà soura la creatione del suo Rè, e per forza vi fece Rè della Giudea Erode Ascalonita. figliuolo d'Antipatro. Questo Erode sù il primo Rè de' Giudei di sangue straniero, che tirannicamente s'impadroni di quel Regno. E qui fini lo scerrro, e'l Ducato di Giuda; perche non hebbepiù voce nell'elettione del suo Principe. Ad Erode successe in quel Regno Archelao suo figliuolo, che dopò dieci anni fù da Augusto confinato in-Francia, doue mori, e la Giudea su ridotta in Provincia, e congiunta alla Siria, e data in gouerno à i Presidi Romani insino à i tempi di Vespasiano, e di Tiro, da i quali essendo stata distrutta Gierusalemme, i Giudei furono trionfati, e dispersi mise-

ibid.

Dan.9 à

v-21.v∫q;

ad 27.

ramente per la terra insino ad oggi. Doueya dunque in virtu di questa profesia nascer l'aspettato Messia dal sangue di Giuda ne' tempi d'Erode Asçalonița, e tanto auuene; perche Crifto N.S. nacq; dalla stirpe di Dauide del sague di Giuda nell'anno tretefimoquinto del Regno, d'Erode Alcalonita; ne p verificara doucus nascere nel pricipio del Regno di quello: ma bastana, che nascesse à tempi Cornel. di quello; onde dice il R. Cornelio; Sufficia ad verisate buins prophesiassub code Rege Herode, in quo defecit sceptru de Indamatu effe Christum, nam, donecona

significat pracise annum, mensem, vel diem: sed tansum,

significat sub illud tempus, puta sub codem Rege. La seconda sia quella del Profeta Daniele al

nono in quelle parole. Adhue me loquente in oraționesecce vir Gabriel, quem videram in visione à principio, cità volans teligis me in sempore sacrificy vespertini, as docuit mes & loquatus est mihi, dixuque. Damel, munc egressus sum, ve deserem te, et intelligeres. Ab exordio pragum marum egreffus eft fermo: ego autem, veni, vi indicarem tibi; quia vir desideriorum es. Tu ergo animaduerse sermonem & intellige visionem. Sepinaginia hebdomades abbreuigia sunt super popula tuum, or Super Vrbem Sanctam tuam, vi consummetur pragaricuso, & finem accipiat peccasum, & deleasur iniquitas. & adducatur institia sempiterna, & impleatur visio, & prophetia, & vngatur Santtus Santtorum. Scitolerge & animaduente. Ab exitu sermonis, ut iter adificesur Ierufalem, vique ad Christum Ducem hekdomades seprem, & hebdomades sexaginta dua crunt-Be rursum adificabitur platea, es muri in angustia tëporum. Et post hebdomadas sexaginta duas occidetur Christus: et non erit eius populus, qui eum negaturus est. Et Ciuitatem, & Sanctuarium dissipabit populus cu Duce venturo, et finis eius vaststas, et post finem telli

Digitized by Google

Na-

flatuta defolatio. Confirmabit antem pactum multis bebdomada vna, et in dimidio bebdomadis deficies ho-Biajet facrificium, et erit in templo abominatio desolationis, et ofque ad consummationem, et finem perfenerabis defolatio. Soura le quali parole non son poche de' Rabini l'e fantalie, procurando di firacchiarle al senso loro, secondo l'ostinatione, che gli aggratia. Vedási il P. Cornelio à Lapide, ch'à lungo soura di questa profesia ne discorre, che per noi qui bastera di parafrasticamente spiegaria. Sappi dunque, à Daniele ( dice l'Arcangelo Gàbticlio) che gli anni infino alla venura del Méssia haurebbono poturo essere molti, e Dio haurebbe poturo far paffare gran tempo; ma preuededo le rue orationist de gli altri Proferi, e Padriarchi, simò conveneuole per sua fola clemenza, terminarli, e scortarli, e sidurli in fole settanta eddomade d'anni folari, cioè à fettanta volte fette, che son quaterocento nouanta anni, verso il sine de' quali verrà Cristo, che confumarà, è ridurrà a fine la prevaricatione del genere humano, e tutti l peccari del mondo, e scancellara l'iniquità, & introdured la giulticia, e la fantità fempiterna, e all'hora fi vetificatà pienamente la vilionese la proferia, che Dio diede di lui à tê, & à gli altri Proféti & egli, che fara il Sato de Santi, e la fantità della fantità, farà vinto nell'incarnatione coll'vinione ipostaticase consagrato, e costituito in Sacerdoles Re; Profeta, Maeliro, Legislatores e Redentore di tutto il mondo. Sappi dunque, & intendi bene, che quelle sétianta eddomade non comincieranno da hoggi, ch'io ti ragiono: ma da quell'anno, nel qual li dara licenza à Neemia, che possa andare à riedificar Giernfalemme, che sarà nell'anno settimo

ii

- 6.7

it it

1

del Rè Artaserse Longimano. Dà quell'anno dunque infino, che Cristo sarà costituito Capitano dall'eterno Padre nel Giordano, colla voce del Cielo, Hic est filius meus dilectus, ipsum andite, per la quale vscirà in campo Duce, e Capitan di conquista alla salute dell'anime, raccogliendo discepoli, & armandoli contro l'inferno, vi correranno sette, e sessantadue eddomade, cioè 483. anni. (Quando contano gli Ebrei sogliono diuidere i numerise porre il meno innanzi, particolarmete il sette, & il più appresso, come dice Cornelioà Lap-) Di maniera, che quando sarà data questa liceza à Neemia, se n'andrà Neemia in Gierusalemme. & in breuissimo tempo, cioè in cinquantaduci giorni edificarà la piazza, e le mura di quella. B dopò, che saran passate le sessantadue eddomade, che seguiranno dopò le serte, cioè dopò, che finiti saranno gli anni 483. sarà veciso Cristo, e non sarà più popolo suo il popolo Ebreo, che l'haurà da negare, per lo qual peccato Iddioil gastigarà; perche l'aspettarà quaranta anni à pen tenza, co non volendo pentirsi, permettera, che gli Ebrei vegano in discordia co'Romani, & anco tià loro stefsh e parte dalle seditioni, e parte dal popolo Romano col Duce venturo, che sarà Tito, figliuolo di Vespasiano saranno tagliati à pezzi, e destrutta la Città, e'l tempio, e terminata, che sarà quella guerra, spianata, e distrutta restarà la Città, e'l tempio, e leguirà una stabile, e perpetua desolatione; perche saran portati cattini gli Ebrei, & trionfați, e venduti, e dispersi; ne più ricorneranno ad habitar in Gierusalemme del modo di prima; perche Gierusaleme non sarà più de gli Ebrei: ma hora de' Romani idolatti, hora de Cristiani, hora

hora de Saraceni, & altri, che ne' futuri tempi la possederanno. Ma, per tornare à Cristo, sappi, che in quell'vitima eddomada, che sarà la sertantesima, Cristo vscirà in campo, raccoglierà discreoti, predicherà la via della salute, e confermarà la sua dottrina con molti argomenti, e miracoli per lo spatio di trè anni, e trè mesi. E dopò la sua morte ne gli altri trè anni, e noue mesi l'istesso faranno i discepoli in Giudea, & indi auuisati dal Cielo faran passaggio alla conuersione de Gentili; Circa dunque la metà di quell'ultima eddomada cessarà nel tempio l'ostia, e'I sagrificio; perche, sacrificandost nella Croce il Messia, darà fine à tutte l'ombre,cioè à tutti i sagrificij, e cerimonie, già simboli della sua morte, nè saran più quei sagrificij riceuvii da Dio: ma saran cose inutili, e morte; nè folamente cessaranno l'ostie, & i sagrificij: ma succederà nel tempio l'abomineuole desolatione inpena della morte data al Messa; perche, venendo in discordia gli empi Zeloti con Cessio Romano. Preside della Giudea, saran da Cestio, e da Romani assaliti, & eglino, ritirati, si serraranno come in. sicura fortezza dentro del tempio, e saran, che'l umpio diuenti stanza d'abominatione, di sceleraggini,e d'homicidij,e poi, crescedo le discordie, e le seditioni, saran da Tito consumati, e distrutti, e la desolatione, e profanatione, & abandonamento del Tempio durarà infino al fine del mondo. Hor chi non vede, che queste cose si son cutte aunerate? che gli Ebrei per opulenti, che siano, insino ad oggi per lo spatio di 1633. anni non han potuto riedificare nè la Città, nè il tempio, hauendo ottenuto alcune volte licenza, particolarmenteda Giuliano Apostata, e con portenti, e miraco-Еc

li furono sforzati à defister dall'impresa ?

La terza profetia è quella d'Osea, che dices: 05.3.3.4. Dies multos expectabis me, et non fornicaberis, et non eris viro: sed es ego expetiabo se ; quia dies mulsos sodebunt fili Israel fine Rege, et fine Principe, et fine sacrificio, et sine altari, et fine ephod, et sine Theraphim; et post has reversentur sily I frael; et quarent Domina Deum suum, et Danid Regem suum, et panebunt ad Dominum, et ad bonum eins in nouissimo dier #. Molti giorni, cioè lunghissimo tempo (dice Dio) tù, ò gete Hebrea m'aspettarai, cercando il Messia dopò la destruttione di Gierusalemme, e del tempio. Non farai fornicatione; perche non adorarai gl'idoli, come ne' tempi antich'; ma non per questo haurai sposo, ouero non sarai del tuo sposo, nè ti terrà egli per sua sposa; perche, non volendo sù riceuere à tuo vero sposo, gli sarai lungamente nemica; & io con tutto ciò ti aspettarò, per ridurti al fine à penicenza; e molti giorni, cioè lunghissimo tempo i figli d'Israele sederanno con vna immobile ostinatione senza Rè, senza Principe, senza sagrificio, fenza altare, senza vesti sacerdotali, senza il rationale del petto del Sacerdote, senza i simolacri de Cherubini, e Serafini del Tempio, e fenza do ttrina, e verità. E dopò si lunga defolatione, e durezza, ritorneranno in se stessi, e, conoscendo il loro errore, cercaranno pentiti il Signore Iddio loro, e'l vero Re Giesù della stirpe di Dauide, & hauranno di luita dounta rinerenzase santo timore, e s'incamineranno al bene eterno per la douuta strada; e questo sarà nell'vitimo de' giorni, cioè ne'tempi vicini al fin del mondo. Hor chi non vede quanto quella profetia sin'ad oggi si fia verificata ? Si vet ficarà pur'al fine quanto al reflo. Done

Doue s'han de notere, quelle parole, Et post beerenertensur, & querent; perche non cercaranno, come cercano oggi il Messia; ma ritornaranno à cercar d'altra maniera ritornando in se stessi.

- La quarta è quella d'Isaia, che di sopra toccato habbiamo. Erit in nouissimis dichus praparatus mons domas Demini in vertice montium, & cleuabitur su- 3.4.5. per colles, & fluent ad cum omnes gentes; & ibunt povals mulsi, & dicens Venite, & ascendamus ad montem Domini, et ad domum Dei Lacob, et docebit nos vias fuas-et ambolabimus in femitis eius; quia da Sion exibit lex set Verbam Domini de Lerufalem. Et indicabit gentes, et arguet pepulos multes, et canstabant gladios sues in vomeres, et lanceas suas in falces; non lenabit gent contra gentë gladium, neo exercebuntun ylera ad prelium. Demus lacob venise, et ambulemus in lamine Domini. Ne' tempi vlaimi, cioè ne' tempi della legge di gratia, ch'à i tempi seguirà della. legge di natura,e della legge Mosaica, sarà fondato, e solleutto il monte della casa del Signore, eioè l'Enangelio, e la dottrina della fode della. Chiesa Cattolica nella cima de' montide' santi Profesi, e Padriarchi, e soura i colli dispree le dotmine de mortalis e correranno à fiumi à lui tunta le genti, le quali distinte in molti popoli andaranno, e diranno colle parole, e con gli clempi . Venire, ascendiamo al monte della verità della. Chiesa Carrolica, & alla stanza di quel Dio, che sà da Giacob adorato, dal cui sangue venne al mendo, vestito d'humana carne, egli c'insegnasà le vire de suoi santi precettive la Brada dell'eterna salute; perche la sua legge vscirà dal monte Sion, doue senderà lo Spirito Santo in forma di lingue di fuoco, e la parola della santa predica-Еc TIO-

## 220 Li Trionfi della Chiefu.

tione cominciarà da Gierusalomme, e si stenderà per tutte le parti del mondo : egli giudicherà les genti, condannando colla fua legge turte l'inique differenzesfacendo, ch'i veri offeruatori della fua legge depongano le nemicitie, e l'armi tiranniche, e le guerre non giuste, & ogn'altro interes fe,e rancore,e che regni trà loro la concordia, la pace, e la carità fraterna. Per tanto, ò casa di Giacob.ò gente d'Ifraele,ò Ebrei,venite, e riconoscetela gratia, e'l vero Messia, e caminiamo insiemes nel lume del Signore nella chiarezza dell'euangelica verità Hor questa profetia non s'è auuerata? no stà fondata la Cattolica fede soura le profetie? no souraváza d'altezza tutte le naturali dottrine? non vsci la fede dal monte Sion à non vsci da Gierusalemme? non si son conuertiti tanti popoli del mondo? non è tale la Religion Criftiana, che trà veri osseruatori cagiona pace di Paradifo? non insegna l'emiltà, la patienza, la cantà, il pregar per li persecutori, e'l render bene per malo? Non Ranno i Cristiani commuamente inuitando gli Ebrei ad abbracciar l'Euangelio ⊱ 🗆

Malach.

, : .

La quinta è del Profeta Malachia, che dice. No est mini voluntas in vobis, dicit Dominus exercitumes, et munus non suscipiam de manu vestra; ab ortu enim solis, vsque ad occasum, magnum est nomen menu in gentibus, et in omni loco sacristatur, et offertur nomini mes oblatio munda, quia magnum est nomen menu in gentibus, dicit Dominus exercituum. Cioè, ò Hebrei; da che voi hauete dato morte nella Crose all'innocente Giesù, dice il Signor de gli esercitisio no hò più volontà in voi, non mi compiaccio più di voi, nè vi tengo per popol mio, son cessate l'oblationi, e i sagraficio nè gradisco, nè siceuo dono ve-

Ť

1

tt.

r.

1.

Ü

\*

17

(C)(X

W.

tu

a ki

**30**12

W.

t Dio

**1** 

icule

SEE !

hip

itgli

ruso, che dallomani vostre mi sia presentato; perche dall'Oriente all'Occidente grande è il mio nome, e la miz stima nelle gentiquei, ch'eran prima Gentilis& idolatri, hor son fedelise Cartolicis e per tutto mi fi sa sagnificio, e s'offerisce al mio nome vna oblazione fanta, & immaculata; perche grande è il mio nome trà le genti. Ecco la profetia verrficata; son cessari, i sagnificij de gli Ebrei, no regna sagrificio nel modo, ch'al vero Dio più s'offerisca, se no il segrificio santo Eucaristico, che Inge fact ificium s'appellasperche continuamente per nura la eirconferenza della terra in diversi paesi per entre le ventiquetr'hore del riuolgimento del Sole à Dio si sagrifica:nè dite, ò Giudei, che, se voi non lagrificate nel rempio, lagrificate nel cuoreperche questi sagrificij, che nel cuore offerite Dio egli non li gradilce l'abomina, li rifiuta; perche non hà più volontà con voi. Nen est mihi Veluutas in wobis 🛌

La seffa è quella del santo Dauide nel Salmo 109. Invanis Daminus, & non panitebiteum. Tu es Sacerdos in asernam seculdum ordinem Melchisedech. Con irrenocabil decreto stabili Dio, che'l Messia. fosse Sacerdote in eterno, offerendo se stesso al padre per tutta l'eternità nel Cielo, e fin che dura il mondo per mano de fuoi Sacerdoti in terra conperperuo sagrificio, secondo l'ordine di Melchisedechache nella Genefi à 114. era Saccidote dell'altiffimo Dio, & offit pane,e vino, Proferens panem, Gen. 14. & unam, crat emm Sacerdos Dei aluffimi. Hor for 18. quelle cose tanto son chiare, che vincono la stessa chiarezza del Sole, chi non dirà, che Giesù Cristo -sia egli il promesso, & aspettato Messia? Non alui, che gli ostinati Ebrei, che, disputando in Roma

Digitized by Google

còn

222

con Ettore Pinto, Benche si vedessero conuinti, pur più duri restarono de' macigni, & un di lero hebbe ardimento di dire, che quantunque fosse più chiaro del mezzo di, che Giesù sia il Messia, con tutto ciò non volca crederlo. Refus Hellor Pintus (dice il P. Cornelio) se Roma disputasse cum Cornel. à Indris, camque tlare illos convinceres, isà manfife ob-

Dan.c.9. stinatos, ac fi fuissent insensibiles, & mentecupti, quinimo sam fuisse persinaces, us vous corne illi diceres. V.25.

Esiam fi luce meridiana clarius oftendas mihi , Christa effe Meffiam, tumen non credam . Ben diffe all'hora a gli Ebrei , e prediste à quelli, & à bloro poteri Giesu in s. Giouanni al fertimo. Vade ad eum , qui

miffe me. Quaretis me, & non innenielis, & vbi ego in,

Et 8. 21. vos non poteftis venirt. Ed all'ottano. Ego vado, & quaretis me, & in percato veffro moriowini ; Venna mandato dal padre, e, perche volinon mi ticeusfte,da voi mi parto, e vadose voi mi cercarete:mas perche malamente mi cercarete, non come già venuto; mà come ancor venttiro, non mi rittouarete, é dou'id sono, man festando la mia divinità y voi non potete veniresperche non vi saluarete ; e non vi sasuaretes perches perseuerando nella vostra durezza, morirete nel voltro peccatoje vi dannarete in eterno:

Ga fivede il tutto auutrato. Il cercano sin'ad oggi gh'Ebrei: mà no'l ritrouano, & offinata mente fi perdono: ma, benche adeffo tanto fian duri, pur verra tempo, che tutti s'aunederanno (comes predifie Ofea) ne gl'virimi tempi dei mondo. in nquiffimo dierum. E queffi,c'hor fi dannanois'aunodono pur'acora à forza di tormenti la giù nel Regnodel pianto, con quella dolorofa, & inutilishma conclusione. Ergo erranimus.

Secon-

Secondulumente Si prous : perche si Giousqui Barrifta dagli fibrei per vn gran Profesa, e per vn gran Samoera himato, come riferifee l'Euangelista, e Giuseppe Ebreo di soura citato: ma s. Gio: Battista, mofirandolo col dito, dise, Ecce Agnus Des , ecce qui tellit peccata mundi, ch'è l'istesso, che Camp. in dire . Ecce is que bemedicentur empes tribus serras Atheif. Dunque Giesii Cristo è l'aspettato Messa.

Térzo, perche chiunque devotamente la vita, examine l'opere, e le pasole di Cristo nell'Euangelio regi- Iud. strate, contempla, trona telori, e miniere d'insegnamenti divini, onde non può non esclamate; Quam verè in cofant amnes thesauri sapientia, 🕏 frientia Deil d'quia Deus vifitanit plebem foam, Ricchezze spirituati non conosciute, nè possedute, se

non da pochi.

Quarto, perche quant'egli predisse, tutto fi vede già perfettamente adempito; perche predisse la sua morte, e morte di Croce, e la sua resurrettione, la ruina di Gierusaleme, l'oftinacione de gli Ebrei, che'l cercarebbono seza trouarlo: la predicatione dell'Euagelio p tutto il modo; che gli Apostoli, e fedeli fuoi haucan da far maggiori miracoli,c'haucan da esser perseguitati, e martirizati:che la sua Chiesa hauea da patir tempeste dalla suria de nemici: ma che non haueua d'affondarsi, perche les porte delle podestà infernali no hauean da preuzlere cotro di lei,& altre cose fimigliati,e frà l'altre in s. Marco à 16. diffe, ch'i fuoi fedeli haucan da s far legni grandi; Signa autem corum,qui credideriut, hac sequentur, in nomine mes Demonia excient, linguis loquentur nouis, ferpentes tollent, & fi mortiferum 16.0. 17quid biberint, non eis nocebit, super agros manus imponent, & benè habebunt , le quali cose tutte si videro

fecon-

secondo il senso letterate dal principio in santo Chiela adempiti; perche, si come riferisce Giustino, Tertulliano, Lattantio, & altri appresso il Padre Cornelio, quasi tutti i primi Cristiani discacmel- ibid. ciauano coll'inuocatione del santo nome di Giesù da gli energumeni i Demon j, e molti nel Battesimo riceueuano il dono delle lingue; e s. Paolo, morficato dalla vipera, es. Gio: Euangelista bemendo il calice auuelenato, nocumento non patirono, e s. Pietro sanaua l'infermi anco coll'ombra; e l'istesse cose fecero ancora, secondo la necessità, molti altri Santi ne' seguenti tempi insino à no-Rri giorni, come potrà ben chiarirsi chi legerà l'istorie. E questi medesimi segni, e miracoli misticamente si fan di momento in momento nella. Bern. fer. Cattolica Chiefa, come dice s. Bernardo, e s. Gre-

Euang.

5 de Asc. gorio; perche col pentimento de peccatise colla-Greg. ho- confessione si discacciano i Demonij dall'anime 3. Et i peccatori, e gl'infedeli, conuertendos, e cominciando i mondaniad assaporar le cose dello spirito, mutano linguaggio, e parlano con lingue nuoue, diuerfamente di prima: colle buone esortationi tirando i peccatori à penitenza, e gl'infedeli alla fede, si tolgon via i serpenti: sentendo le sugestioni diabolichese la violenza dalle proprie passioni, e vincedole, si bene il veleno senza nocumeto: confermando i deboli nella fede,e nella virtù, con tratti soaui di carità, si pongono le mani soura gl'infermi, e si risanano. Qua miracula tanto maiora 5. Greg. funt, quantò spiritualia, tantò matora, quantò per bac

ibid.

v. 9. 6 IŞ.

non corpora, sed anima sanansur. Oltre di ciò le turbe,& ifanciulli, spirati da Dio nel dì delle Palme, gridarono: Hosanna filio Danid, benedictus qui venit in nomine Domini, dunque Giesu Cristo fu gran-

Pro-

L.

44.

I.

Profeta mandato da Dio, dalla stirpe di Dauide,

cioè il promesso de aspettato Messa.

Dicono gli Ebrei, che'l Messia, quando verrà restituirà il Regno d'Israele, riedificherà il tempiose la Città di Gierusalemme, sederà nel trono di Dauide, regnarà per tutto il mondo, e l'adoreranno tutti i Rèdella terra,e che farà nel suo teso l'età dell'oro, come i Profeti predissero: ma. queste cose non si son viste alla venuta di Cristo. dunque Cristo non è l'aspettato Messia, Si risponde, che gli Ebrei vanno errando nel senso; perche prendono l'immediato significato delle parole, come di soura habbiam notato, e tengonoche'l Messia portarà beni temporali. Ma quese profesie non s'intendono nel senso proprio. immediato, e materiale delle parole: ma nello miltico, ouero metaforico, e mediato; perche, s'io ti dicessi, volerii far notare dentro vn pelago di dolcezze, non s'intende di farti notare dentro yn vero mare di liquida manna, ò di nettare: ma darti vn'abondanza grande di gusti. Dunque Cristo è il vero Messia; perche restituì il Regno d'Israele della gratia perduta à tutti i fedeli; riedificò il tepio del suo corpo risuscitado, e'l tempio della vera Religione, e la Gierusalemme della santa Chiesa Cattolica, doue regna spiritualmente per mezzo de suoi Vicarij per tutto il modo, essendoui per tutto fedeli, e fù adorato da Rè, da Imperadori, e da Monarchi, e l'adoraranno vn giorno tutti gli huomini del modo senza eccettione alcuna, e portò l'età dell'oro della gratia celesse, e della pacé Cristiana in terra, e della gloria in Cicle: leggasi'l Cardinal Bellarmino soura il Salmo 71. done si vede, che quanto predisse David di Cristo, tutto s'è Ff

puntualmente auuerato, leggasi il P. Cornelio à Lapide soura Isaia nel capo nono al verto senimose nel verso ottauo, doue, soura quelle parole: Ila. 9.8. Verbum misst Dominus in Iacob, & cecidit in Israel, dice, che per Gacob, si prédono gli Ebrei, e per Israele, i Gentili; perche Dio mandò il suo Verbo ne gli Ebreise cadde ne Gentili, non hauendolo volu-Io: 1. 11. to riceucre gli Ebrei . In propria venit , & fui eum non receperant. E soura Daniele al secondo; douc Dan. 2. pel verso 44. Sascitabit Deus Cæli Regnum, dice, Cornel. Messiam contrinisse omnia imperia, non quoad temporale, & terrenum dominium, quod parus eft momentis -sbid. sed quoad mysticum. E soura il nono, dice, che la venuta del Messia non era per regnare temporalmé-Dan. 9. te: ma spiritualmente : Vs finem acciperet peccatum, & consumaretur iniquitas. E l'istesso dice Isaia alcit. l'vndecimo, & à 42 e 49. e 61.e Geremia à 31.33. e Zaccaria al nono, & altri; dunque non si deuono intendere le profetie, come l'intendono gli Ebrei. che sempre battono alla proprietà delle parole, & all'immediato fignificato di quelle, & alle cose 2. Cor. 3. materialise temporali, perche Littera occidit, spiri-Ins autem vinificat . 6.

#### Porta Aser? Che Giesà Cristo sia vero Dio

DErche non sol gli Ebrei;ma gli altri infedeli,tāto Gentili, quanto Maometrani, à questa veritàs'oppongono, e colla santa Chiesa contrastanos vediamo com'ella e de gli vni, e de gli alti nobilissimo il trionfo ne riporta.

iş Xı

### Contro gli Ebrei.

El Messa ragionando la sagra Scrittura, dices ch'egli sarà Duce dell'anime, testimonio di verità, guida, e Maestro delle Genti. Ecce testemps- 1/a.55. 4. polis dedi eum, Ducem, ac Praceptorem gentibus. Che arà Signore, e giusto, e santo. Hos eft nomen,qued ler.23. G. vocabuns eam, Dominus iustus noster. Che sarà dominatore, e Monarca d'Ifraele. Ex se exies mibi,qui Mich. 3. sit dominator in I/rael. Che sarà pastore de popolise della stirpe di Dauide. Saluabo gregem meum, & non erit Ultra in rapiwam, & Sufcitabo Super eum paforem 34.22.23 vinum, qui pafcat eas, fernum meum Danid, ipfe pafcet east ipse erit in pasterem. Che sarà Santo, e sapietese Rèdel sangue di Dauid, e Giudicesche giudicarà giustamente nella rerra. Ecce dies veniuns dich ler. 13.5. Dominus, & suscitabo Danid germen infam, & regnabit Rex, & faciet indicium, & institiam in terra. Che Grà Profeta, al qual Dio vuol, che s'ybbidisca. Prophetam de gente tua, & de fratribus tuis, sient me, Deut. 18. sussituabit tibi Deus tuus, ipsum audies. Che sara Profeta simile à Moise, & haura nella bocca le parole stesse di Dio. Prophetam suscitabo eis de medio fre-Ibid. v. trum suorum similem tui, & panam verba mea in are 18. eins; Che sarà giusto, santo, e Salvatore, venuto dal Ciclo quanto alla persona, e dalla terra quanto all'humanità, colla cui nascita nascerà la giusticia, e la santità. Rerase Celi desuper, & nubes pluant instin, 1/a.45. 8. aperiatur terra , & germines Salvatorem, & iustitia griatur fimal. Che nascerà come vna stella, rilucente di splendori di santità dalla stirpe di Giacob, e come vna verga di giustiria, e di real potestà dal langue d'Israele, che strugerà l'idolatrie. Orietur Stella

Num. 24 Stella ex Iacob, surget virga de Israel, & percutiet
17. Duces Moab, vastabisque omnes filios Seth. Che sarà
luminoso di splendori di virtù come vn Sole senza ombra, e senza macchia, & ornato di carità co-

Me una accesa lampada. Egredietur, ut splendor influs eins, et Saluator eins, ut sampas accendatur. Chesarà Sacerdote, non già della Tribu, & ordine de' Leuiti; ma d'un nouo Sacerdotio eterno secondo

Ps. 104. 4 l'ordine di Melchisedech. Tu es Sacerdos in aternu secundum ordine Melchisedech; che sarà Legislatore.

Ier. \$1. Feriam domui Israel, et domui Iuda fadus nouum. De Sion exibit lex, et Verbum Domini de Ierusalem. Che Isa. 2. 3. sarà Rè de i Rè, e Signor de' Signori. Postula à me, et dabo tibi gentes, hareditatem tuam, et possessionem tuam terminos terra; Reges eos in virga ferrea, et taquam vas siguli confringes cos, et nunc Reges intelligite, et erudimini, qui iudicatis terram. Che sarà Signor del modo, adorato da tutt'i Rè, e seruito da tutte le genti. Dominabitur à mari, vsque ad mare, et à flu-Ps, 71. 8. mine vsque ad terminos orbis terrarum. Coram illo

procident Ethyopes, et inimicieius terram lingent; Reges Tarsis, et insula munera offerent. Reges Arabum, et Saba dona adducent, et adorabunt eum omnes Reges serre, omnes gentes servient ei.

Hor se'l Messia è Guida, Maestro, Signore, Giudice, Rè, Pastore, Saluatore, Giusto, Santo, senzamacchia, Sacerdote, Legislatore, e Signor dell'Vniuerso, venerabile, & adorado, che parlerà le stesse parole di Dio; che dite? sarà degno, gli sia dia credito? si potrà dir contro à quel, ch'egli dice? nòt dunque s'egli dirà, che sia Dio, si deue tener per infallibile verità. Ma noi dissimo di sopra, che Giesù Cristo è il vero Messia dunque se Giesù Cristo dirà, che sia Dio, si deue tener per verità infalli-

1

Till (

be

fallibile: ma egli il disse : Ego, et pater unum sumus, quanto all'esserdiuino; Pater maier me est, quanto all'effer humano; dunque Giesù, vero Messia, è seruo di Dio quant'huomo, e figlio, vguale al padre, & erede della stessa natura divina del padre, inquanto Dio. Di più; perche Dauide dice: Et adorabunt eum omnes Reges terra? e perche Geremia il chiama, Dominus instus noster?perche egli è Dio, Creatore, e Signore, al qual si deue il culto, e l'adoratione. Ragionando del Messia disse Dauide: Dixit Dominus Domino meo, sede à dextris meis . Ps. 109. 1 Chiama Dio, Signore, e chiama il Messia, Signore, dà à Dio, & al Messia vno medesimo titolo. Dunque il Messia è Dio. Di più, chiama il Messia, Signore suo, Dixit Dominus Domino meo: ma se Danide è padre del Messia, come il Messia è Signor di Davide? quando mai fi vide, che'l figliuolo, e'l nipote, e'l descendente sia Signore, e padrone del padre, dell'auo, ò d'altro suo predecessore? dunque se'l Messia figliolo, e descendente di Dauide, è Signore di Dauide, bifogna, che nel Messia vi sia cosa più, che humana, per la quale sia Signore dell'ano suo, e del suo predecessore; vi è dunque nel Messia l'esser'humano, per lo quale è figliuolo, e v'è l'esser diuino, per lo quale è Signore di Dauide; dunque il Messia non è solamente huomo: ma Dio. Di questo argomento se ne seruì Giesù contro de'Farisei, dicendo: Quid vobis viderar de Chri- Mat. 12. flo & cuius filius est & dicus es. Danid. Ais illis . Quomo- 42. & seq. do ergo Dauid in spiritu vocat en, Dominu, dices, dixit Dominus Domino meo , sede à dextris meis doncs pona inimicos tues scabellum pedum tuorum? si ergo Dauid vocat eum Dominum, quomodo filius eius est? E lo Dio disse al Messa, Sede à dexiris meis non vi par, che'l

Il medesimo Dauide in persona del Messia dis-

Ps. 7. se. Dominus dixit ad me, filius meus es tu: ego bodie, genui re. Doue la parola Hodie, secondo Arnoldo, Arnoldo e'l P. Laureto, significa l'eternità, ch'è vn giorno Laur. in permanente senza mattinase senza sera. Chiama.

Dio il Messa, suo sigliuolo, generato, quanto all'esser diuino, sin dall'esernità; e lo stesso dice nel

Ps. 109.3 Salmo di soura citato. Tecum principium in die virtutis tua in splendoribus Sanctorum; ex viero ante Luciferum genui te; cioè; che col Messia, e nel Messia,
v'è il principio, cioè il Verbo, principio di tutte
le cose ad extra, e principio insieme col Padre dello Spirito Santo ad intra, generato dall'viero della divina mente ab aterno, prima, che sosse stato
creato Lucisero, che sù la prima delle cieature di
Dio, nel giorno della sua viriù, nell'eternità luminosa, quando insieme col Padre produce lo Spirito Santo, e nel giorno del principio de tempi, quado p lui si seceil modo, Dinis, & fatta sunt. E l'istesso volle dir s. Giouanni, quando disse, In principio
serat Verbum, & Verbum erat apud Deum, & Deus

10: 1.1.3. eras Verbum, & Verbum eras apud Deum, & Dens eras Verbum. Es omnia per ipsum facta suns. O marauiglie diuinele come vn pescatore spiegò tant'alto il volo ach'à gusta d'Aquila generola fesmò lo
sguardo nell'increato Sole, e coprese tato à pieno
ciò, che disse Dauide ne'soura mentouati Salmi? E
non diremosche Giesù, vero Messia, sia pur'ancora vero huomo, e vero Dio: lpse eris expestatio gen-

ıı.

tium, ligans ad vineam pullum suum, & ad vitem, is stium, ligans ad vineam pullum suum, & ad vitem, is stium, Asinam sua. Il pullo suo del popolo gentile, e l'Asina sua della Sinagoga. Son suoi tanto i gentili, quanto gli Ebrei? dun que è Dio: Lanabis in suaguine stolam suam, lauerà nel proprio san gue la

carne

**T**er

ir E

carne sua? dunqs è huomo. Es en Besblebem Ephra- Mich. 5. ta paraulus es in millibus Iuda: ex te mibi egredictur, 2. que fet dominator en Ifract, & egreffus eins ab initio, à diebus aternitatis, nasce in Beilehem? dunque è huomo, nasce ab aterno? dunq; è Dio. Multiplicabi. tur imperium eins, dunque è huomoso pasis non eris finn? dunque è Dio . Super folium Danid , & fuper Ifa. 9. 7. Regnum eins sedebistdunque è huomo, à mode, & usvique in sempiternum? dunque è Dio. Ipse innecabit me, pater meus es tu, Dens mens, & susceptor Ps. 88. 27 meus. Et. Speciosus forma pra filijs hominum è dun- Ps. 44. 30 que è huomo. Sedes sua Deus in facult faculi. Et. Sit 7. nomen eins benedictum in facula, ante folem permanes pf. 71. 17 nomen eins? dunque è Dio. Ecce Virgo concipies, de Isa. Z. 14. pariet flium, & vocabitur nomen eins Emmanuel.Virgo concipies?dunque è huomo. Non è generato, come gli altri huomini, e la sua generatione quanto al modo è miracolosa, & opera di Dio è dunque è Dio. Pariet filium? Dunque è huomo. Vocabitur nomen eins Emmanuel, ch'è tanto, quanto nobiscum Deus? dunque è Dio. Paraulus datus est nobis?dunque è huomo; Filius datus est mbis? dunque è Dio, figlinolo del Padre: Deus creavit nouum super serram, cola creata, e cola nuoua, & inaudita? dunqiè 22. huomo, e Dio: Fæmina circundabit virum, è bambino,& è nella virtù perfettissimo? dunq;è Dio,& huomo, Scio, qued Redempter meus vinit; Redentor, che muore, e viue, risuscitando per virtù propria? dunque è huomo, e Dio: Es in nouissimo die de serra furressum, & rursum circumdabor pelle mea, & 25.26.27
in carne mea videbo Deum meum, quem visurus sum
ago instantamente ego ipst, & oculi mei conspetturi suns, & uon alius. Mi farà risuscitare, e risuscitato vedrò il mio Dio, e'I vedrò con gli occhi miei corporali, inuifibile, e vifibi-

Ha.35. 4. fibile?dunque è Dio, & huomo: Deus veniet, & salnabit vos? Veniet, & salmabit?ipse, & no alius?dunqiè Isa.9.6.7 huomo, e Dio. Vocabisur nomen eins admirabilis, Consiliarius, Deus, fortis, pater futuri saculi, Princeps

Abac. 3. pacis? Ego autem in Domino gandebo , & exultabo in Des lesu mee? chiaraméte è huomo,e Dio. Nos pu-

sanimus enm quasi leprosum, & percussum à Deo, & hu-1/4.33.4. miliatum, doue leggono gli Ebrei, & percussum Deum, & humiliatum ? Chiaramente è Dio, & huomo.Luogo tanto chiaro, che per questo solo, molti Ebrei si convertirono, mentre non trouaron. Cornel. à modo di scioglier questa scrittura. Christus fuit

Lap. ibi. percussus Deus, et humiliatus, dice il P. Cornelio, que circa per has habrea verba plures Indaos à Indaisme ad Christianismum esse conversos, doces Andreas Payna; Rogati enim quomodo manus dedissent Christo, sibi inuisor responderunt, se his Isaia verbis, ta claris, co-

mictos, nec possesiam si vellent, ca cludere, & idem mibi narranit Roma insignis quidam Habreus.

Finalmente i miracoli, che Cristo N. S. oprò son talise tantische'l manifestano vero Dio. Opera, To: 5. 36. que ego facio, testimoniam perhibent de me, quia Pater misse me. Conuerti egli l'acqua in vino , camino foura l'onde, discacció da corpi ossessi co. imperio divino gli spiriti mali, conobbe i pensieri de cuori, mutò le volontà, rimesse i peccati, sanò zoppi, ciechi, sordi, muri, paralitici, idropici, leprosi, febricitantisrisuscirò defunti, e quattiduani puzzolenti, nella sua morce fi squarciò il velo del tempio, s'oscurò il Sole, e la Luna, tremò la terra, si spezzarono le pietre, s'aprirono i monumenti, & altre cose, testimonij tutti della sua divinità. 'Nè dite, che queste cose le racconta l'Euangelio, che da gli Ebrei non è creduto; perche Giuseppe Ebreo,

Ebreo, confessa, che Giesù era persona più, che humana, come di soura s'è detto, ch'è tanto, quanto persona diuina. E le cose nel Vangelo registrate, furono scritte prima della distruttione di Gierusalemme, quando nella memoria de gli Ebreise delle genti eran pur fresche, nè si potea già dire,. ch'erano humani ritrouamenti, e si sà, che'l Centurione,e'l Longino,e Simon Cireneo, che furono presenti nella morte di Giesù, de'loro errori s'auuiddero, e, conuertiti, diuennero Martiri gloriosisfimi, attefo alla vista di quei segni insieme con al-, tti Renertebantur percutientes pettora sua. El Centurio Luc. 23. ait, verè bis bomo filius Dei eras. E de' medesimi. 48. Crocifisotise de' Sacerdotianco molti alle predi- 19. cationi di s. Pietro, e de gli Apostoli si conuertirono: Et multa turba Sacerdotum obediebat fidei . E s., Alt.6.7. Dionifio Areopagita alle predicationi di s. Paolo pur'anco si couerti per la memoria di quella memoranda ecclissi del Sole, cotro le leggi di natura, che nella morte del Redentore si vide. Ma della stragge de gl'innocenti, che cosa in contrario potrà dirsi ? Non sù ella prosetizata da Geremia.? Has dicit Dominus . Vox in excelfo audita est, lamen, tationis, et luctus, et fletus Rachel plorantis flios snos, et ler. 31 wolentis consolari super his, quia non sunt. Non sù el- 15. la da Erode Ascalonita posta in essetto? Non si trouano de gl'innocenti molte reliquie, cioè vn., corpuscolo in Brema, due nel Tempio della San-, tissima Annunciata di Napoli, trè nella Catedrale, e cinque in s. Paolo di Roma ? Non fu scritta. Sabell. Is da gl'istorici, che riferiscono essere stato per tal 1. En. 7. fatto ripreso Erode da Augusto, con quelle paro- Macrobk. Herodis melius est esse porcum; quam filium, men-1. 2. Sate tre venne ad vecidere anche il proprio figlio? No 6. 4. Gg

#### 234 Li Trionfi della Chiefa.

füErode per tal'empierà gastigato giustissonaméte Jos. 1. 17. da Dio, come racconta Gioseppe Ebreo? Non &. Ant. c. 8. vero, che sù cruciato lungo tempo da varie, e dobell. lud. lorolissime insermità nelle viscere ne i nerui, nella 1.1.6.21. respiratione, gonfio ne piedi, beneciato nel cuore, da colici dolori tormentato, nelle parti pudende inverminito, tutto puzza, e tanto ridorto in maltermine, che tetò finalmente per disperatione trafiggersi con un coltello,e dopò cinque giorni passo l'infelice alle pene infernali, e'i suo Regno fir diuifo in Tetrarchie? non fù gastigazo ancora ne figli? Archelao, che nel Regno della Giudea gli: successe, no su mandato dall'Imperadore Augusto in esitio in Vienna di Fracia, doue fini miseramete la vita? Erode Atipa Tetrarcha della Galilea, (che decollò s. Gio: Battifta, e schernì Giesù Cri-Ro con veste bianca, rimandandolo à Pilato) non fù rotto in guerra dai Rè de gli Arabi Areta, suo Snocero ? Non fùaccusato di ribellione appresso. 10f. An- l'Imperador Caligola dal Re Agrippa e Non fat riq. l. 18. dall'Imperadore spogliato d'ogni ricolo, e d'ogni 9.7. 6 9. bene, e mandato anche in efilio in Leon di Francia, doue accompagnato dell'adultera Erodiade mendico, e sfortunato finì pur egli miferamente la vita ? Era cola dunque vna stragge d'innocenti tanto publica, tanto grande, tanto da Dio gastigata, da fingerfi da gli Enongelisti? Ma, perchecausa Erode ad vecider tanti bambini s'induse ? per gelosia del Regno, per la venuta de' Magi ad adorare il nato Rè de' Giudei. Vbi est, qui natus es Mat. 2.2. Ren Indaerum; Dunque non può negarfi? che fian. venuti i Magi ( de'quali i facri corpi ripofano in. Colonia, trasportati da Milano soura ver Camelo, che, perfo di vista, vitornò per l'orationi, e digiuni

di

di quei, che smarrito l'haucuano, nell'anno 1162.) Vennero dunque i Magi dall'Arabia, e dall'Oriete per adorar Giesù, conforme eta stato profesizato da Davidese da Isaiasdunque Giesù su il vero Messiama i Magi il riconobbero comirra, come huomo con oro come Rèse con incenso come Dios dunque il Messia non è solamente huomo, e Rèma Dio. Reges Arabum, & Saba dona addacent; Pfalm. norma de thus deferentes, & landem Domino annua. 71.10. If. mmes. E la parola Domino, che cola fignifica, fe 60.1. son Dio? Finalmente deuon pensar gli Ebrei,che quanto più centacono d'estinguere il santo uome di Cristo, e raderlo dalla memoria de vinenti, secondo la profetia di Gerennia. Missamus legnum in ler.11.19 panem eins, & erudamus eum de serra vinemium, & mmen eins non memoretur amplius, tanto più si vide quello fantiffimo nome sublima forriuccico, de adorato. Gran turba di Sacerdoti Ebrei, non che del popolo, si ridusse alla fede, e l'adorò: la missica B 1bilonia della Città & Imperio Romano pur'al fine l'actorò , e l'issesso fecero altri innumerabili persone, e populi della terra. Gli Eretici, benche discordino in varij dogmi dalla santa Ohiesa Romana, puradorano Gicsu, e quantunque i Maometrani, come Dio no l'adorino, il riudriscono almeno, come grande, e fanto Profeta, e come voro Nuntio di Dio; l'adorano anche periforza gli stelfi Demonij ne corpi oslesii, e si burtano di faccia in tera. Doue per lo contrario essi Ebrei da che si poseto à contradirlo son andati miseramente in tonina, e van dispersi, & odiosi à tutte le nationi del mondose son sedici secolise mezzosche malamente cercandolo, no'l ritrouano. Taccian dunque, che non è seusabile appresso Dio la loro perfida ostinatione. Gg 2

# Contro Pagani.

Glà che da questi non son'ammesse le scritture, con altri dardi la santa Chiesa gli assalisca, e'l primo sia quello, che contro i Tiranni molte verginelle vibrarono; Imperòcche i Gentili hantenuto per Dei huomini, e donne grandemente. ne'vicij, e nella ribalderie conteminate, & ammettono ne' loro Dei attualmente colpe impure, e nefande, come vn Gioue attualmente adultero, & amante di Ganimede, Saturno auato, Marte sanguinolento, Mercurio ladro, Venere metetrice. Apollo stupratore, Giunone superba, e gelosa, e cento,e mill'altre pazzie; onde molto argutamete rispose santa Agata à Quintiano, Tal sij tù, quale il tuo Gione, e tale tua moglie, qual la tua Venere, del che si sdegnò grandemente il Tiranno, & ella foggiunse; adunque i tuoi Dei son tali, che tù non vorresti ester, com'vn di loro, nè che tua. moglie alla tua Dea si rassomigliasse; e come pretendi, ch'io mi prostri ad adorar quei Numi, de quali tu ti vergogni d'imitare i costumi? Conquanta maggior ragione deuesi adorar Giesù s mentre in lui non s'è mai ritrouato nè pur vapelo di difetto;anzi l'idea d'ogni virtù, la normad'ogni perfettissima santità, come apertamente conosce chi la profonda dottrina dall'Euangelio attentamente consideraje fù da Pilato per giusto, e per innocente conosciuto! Nè si dica da Gentili, ch'egli non è vero Diosperche nacque in vna stalla in mezzo à due giumenti; perche visse pouerissimo; perche morì come vn ladro in vna Croce nel mezzo di due Ladioni; perche tutto questo ci volle farlo per sodisfare per li peccati del mondo, es per dar à noi potentissimo elsepio d'ymiltà, e d'ogni genere di virtù:ma nel medesimo Presepio sù adorato per vero Dio da Pastori, e da Rè, e da gli Angeli stessi del Cielo, nè bisogno hauca di terrene ricchezze, chi arricchiua di tesori eterni l'empireo, e nella Croce fù conosciuto per Signore,e per figliuolo di Dio dal Ladro, dal Centurionesdal Longino, e da tutti i spettatori, che Rener- Luc. 23. ubantur percutientes pettora sua. E per tale il co- 48. nobbero anco i sassi, che nella sua morte si spez- lo: 13.25. zatono, e'l Sole, e la Luna, che s'oscurarono, e poi risuscitò glorioso e trionfante, e salì visibilmente al Cielo, doue regna in eterno alla destra del Padre. Giudice vniuersale si de'viui, come de'morti, si de'giusti, come de peccatori, tenendo per quelli apparecchiato l'eterno Regno del Paradiso, es per questi l'eterno carcere dell'inferno. Finalméte noi vediamo, che la Cristiana fedestanto per tutto il modo s'è dilatata, che poco d'incognito paese, doue ella non sia giunta, vi sourauanza, e ch'à lei e Regni barbari, evasti Imperij, e popoli potenti, e Principi coronati, e gloriosi Monarchi, & augustissimi Imperadori vmilmente si sottoposeto. E questo in quanto tempo? In pochi anni, sin da giorni de gli Apostoli; In omnem serram exinis Ps. 18.5. sanus corum, & in fines orbis terra verba corum; per l'Asia, per l'Africa, per l'Europa, & anco, come da certi segni, si conghettura, ne Regni, ch'oggi son detti dell'America. E da chi tanto ampiamente in così breue tempo ella fù dilatata? Da dodiei persone, delle quali, la maggior parce erano stati pelcatori, ponerissimi, scalzi, ignobili, & ignoranti:ma poi tanto miracolosamente illuminati, che furo-

futono oracidi di fapicza. E co qual'armi à popoli,& à sapienu la cattolica dottrina persuaderono? colla nuda verità; In che tempo? Quando tutti i popoli della terra dentro le tenebre dell'infedeltà sepolticolle pazzie dell'Egitto, e colle fanole de Greci vaneggiauano, e nelle licenze del senso, e nelle disonestà della carne, dentro un diluuio di sceleraggini, e d'idolatrie somersi notauano. Che cosa persuaderono? cose tutte contratie all'inelinacione della lensitiva nacuraril disprezzo de' diletti, singolarità di mogli, castità, verginità, peniteza,asprozze, cilitij, folitudini, chusure; disprezze del mondo, potrertà volontaria, rifiuto d'onori, spropriamento ditutti i benivnione colla Croce, forrgimento di langue, desiderio d'ignominie, allegrezza me'patimenti brama di flagetti, tuidità di tormenti, loggettione à i mond degni, perdono dell'offese, beneficenza à gl'ingrati. Il dispre220 del proprio giudicio vedendo una cola, e credendo vn'altra, mitando pane, e confessando carnes, gustando vino,c dir, ch'è sangue; vedendo vn'huomo inchiodatotin vna Croce in mezzo di due Laldroni, come leduttore, e Capitan d'assassini, e tenerlo per Diosedente in Cielo, e Signor del tutso. Predicando queste cose persone cost basse, intempo di tanta sensulità, se ritrouato hauessero vn solo, che creduto l'hauesse, no sarebbe celi stato va miracolo, dunque l'hauer loro prestato fede truti popoli pertante parti del mondo, non su maggior miracolo? che si sian vedute le rrationi, disprezzado le patrie leggi, el'inuecchiate cosuceudinisabbracciar legge inaudita táto contratia al fenso, diroccar gli antichissimi Tempisromper l'adorate statue, alzar altari al Crocefisso. & adorar la Croce,

Croce, gradi, e piccioli, vili, e nobili, ferni, e fignori,ignoranti, e sapienti, poperi, e ricchi, e che per questa verità s'habbian lasciato slagellare, tormétare, brucciare, erocifiggere, huominise done, vecchi,e fanciullise teneriffime fanciulline, tanto inquei tempi, quento ne leguenti, infino ad oggi, & infino al fin del mondo, che miracolo è quello chi poteua mai far ranto, le non fosse staro vir Dio?come poteua vn'huomo poveross & armi, nudoscrocifillo, e morto, giungere à canta gioria ? ò come ben difse Isaia : Quis credit audirni noffro, & bras- Isa.53. 1. chium Domini cui renelatum eff Toura le quali parole il P. Cornelio và dicendo : Que credes hensnem Cracifixนี virtute Crucis dominasurum Orbi, adorandum à Regilius, & Monarchis, orbeque V niver [o? Che però diffe s. Paolo: Preditamus Christum Cru- 1. Cor. 13 cifixum: Indais quidem frandalum? Gentibus autom stulcitiam, ipsis autem vocatis Indais, arque Gracis, Christum, Dei virsutem, & Dei supientiam; onde da. Dauide fu profetizato: Dabit verbam enangelizan- Pf.67.12. tibus virtute multa. E; per finirla, come la dinina prouidenza poteua per tanti secoli consermar co: veri mîracoli, e con verificate profetie la divinità di Cristo, se Cristo non fosse Dio ? come potena vn Dio tener per tanti secoli ingannato tutto vni mondo, e tantí popoli, che di seruirlo son bramosi come potena vn Dio, ch'è la prima, & eternaverità, dir cosa falsa, & autenticar con veri miracoli la bucia? Non fon queste orrende bestemmie? certo, che sì: ma che Giesù sia vero Dio, per confusion de' Gentili, con alto carme il cantano le Sibille:

.... Veniet in nube aternus, & ipfe Christus ad aternum, magno splendore; bunisq; Cum Orac.8ibill.1.2.

## 240 Li Trionfi della Chiefa

Cum genijs, folioq; fedebit dexter in alto, Indicet, Ut mores bominum.

Et.

Tunc cum de Calo torrens fluet igneus; ebed Me miferam, quando veniet lux illa, diefqi Iudicis aterni, magni Regifq; Deiq; !

Doue s'han da notare quelle parole,

Venies Christus; e quest'vicime,

Indicis aserni, magni Regisq; Deiq;

Nelle quali si vede, che Cristo, é Giudice eterno, Rè, e Dio: ma molto chiaramente nel libro ottauo, doue dell'annunciatione della Santissima. Vergine si ragiona,

Lib. 8. As primum, corpus Gabriel oftendis honestum, Nuncius, ac sali affasur sermone puellam.

Accipe Virgo Deum gremio intemerata pudico.

Ma più certo ne' versi, che appresso portaremo,

in quelle parole.

Lib.6.

Ofalix lignum, in que Deus ipse pependit.

Da ciò, che s'è detto ne segue, che vi sia in Dio pluralità di persone; perche v'è padre, e sigliuolo; &, essendo così seconda la diuina volontà, com'è il diuino intelletto, già, che l'intelletto diuino produce il Verbo, siglio del padre, la volontà produce lo Spirito Santo, amor del Padre, e del sigliuolo; nè v'è altra produttione ad intra; tal, che in Dio v'è, vna essenza, due processioni, trè persone, quattro relationi, e cinque notioni; Nè della trinità delle Persone nell'antiche seritture vi mancano l'ombre; perche si dice nella Genesi al primo. In principia creanit Deus Calum, et ter-

Genes. 1. primo. In principio creanit Deus Cælum, & ter1.2. ram; Terra autem erat inanis, & vacua, & tenebra
erant super faciem abysi, & spiritus Domini serebatur
super aquas, doue vi son trè cose, Deus, principium,
& spi-

& Spiritas, perche la parola Deas, mi significa l'vnità dell'essenza, la parola principium il Padre, ch'è principio del figlio , & il Padre, e'l figlio principio ad intra dello Spirito Santoje la parola spiritus, mi può fignificar la terza persona;e tutte le trè persone ad extra, son principio delle cose create; onde: Iddio, vno in trè persone, creò il Cielo, e la terra... Di più dicendosi. Vidit Dens, quod esset bonum, mi Ibid. 26. significa l'vnità dell'essenza. Faciames bominem ad Genes. 20 imaginem, & similitudinem nostram : la trinità delle 18. persone. Dixit queq; Dominus Deus, l'unità dell'es. Genes. vi scaza; Faciamus ei adiutorium simile sibi, la trinità 5.7. delle persone. Descendit Dominus, vi videret; l'vnità dell'essenza. Venite, descendamus, & confundamus ibi linguam corum, la trinità delle persone. Apparuit Gen. 18: ei Dominus in connalle Mambre, l'unità dell'essenza. 1. Apparuerunt ei tres viri Stantes, la trinità delle per- Ibid.2. 30 Ione. Quos cum vidisset cucurrit in occursum corum, la: trinità delle persone. Et adorant in terram, & dixit, Domine si inueni gratiam in oculis tuis, l'ynità dell'esseza. Sanctus, Sanctus, Sanctus, la trinità delle 1/a. 6.3. plone. Dominus Deus exercituu, l'vnità dell'esseza.

Di più in questi altri luoghi la persona del Pa-, 1. Pard dre, e del figliuolo viene adombrata. Ipse erit mihi, 25. 10. in filium, & ego ero illi in Patrem. Filius mens es tu, 26. ego bodiè genui te. Quod est nomen eius, & quod nomen Prou. 30. silij eius ? doue il P. Salazaro, riprouando le spie- 4. gationi de Rabini, dice, Nagas esse, ad manifestam Salazaro vim scripturarum eludendam, excogitatas. E soggiu-; gne. Santtissima Trinitatis mysterium hoc problema-te, sen enigmate venustè admodum Salomon condinit.

Et in questi altri luoghi la persona dello Spisi- Cen. 6. 3. to Santo. Non permanebit spiritus meus in hamine in 1bid. 41. aternum. No poterimus innenire salem viru, qui spiri- 2. Reg. 23

## 242 Li Trion fi della Chiefa.

in Dei fit plenus. Spiritus Domini locutus eft per me, &c. V'è vn'argomento del medefimo Dio per bocca d'Isaia; Numquid ego, qui alios parero facio, non pariam? Ego que generationem cateristribuo, sterilis ero? fe la mente divina non è sterile, dunque genera il fuo Verbo, ch'è il figliuola, e fe la volontà non è infeconda, dunque produce l'amore, ch'è lo Spirito Santo. Ma nel Testamento nuovo egli è chia-19. 10,8 esplicito. Euntes, docete omnes gentes: baptizãtes cos, In nomino Patris, & Filip, & Spiritus Santiti; doue la parola in nomine, fignifica l'unità dell'essenza, e l'altie, la trinità delle persone, soura les Naz. er. quali parole s. Gregorio Nazianzeno, dice. Has de fide est perfecta Trimitas in unitate consistens, quam scilicet unius substantia profitemur. Nè vi mancano (come appresso anco diremo ) nella natura innumerabili vestigij della Santissima Trinità, com'è l'anima humana; come è il Sole; come è il fuoco, com'è l'arbore, & altre infinite cose, ancorche molto impersettamente la rappresentino, mancando infinitamente la creatura posta à fronte al creatore. Et in Dio fallisce quel natural principio. Qua suna cadem uni tertie, funt cadem inter se. Ne perche sia difficile à capirsi, val dire, che non vi sia ; perche molte cose naturali, vediamo, che sono, e non intendiamo come sono, com'è l'anima, com'è la simpatia del girasole col Sole, della calamita colla-Stella, della paglia coll'ambra, e simiglianti . E

Orac Si-gli oracoli Sibillini. bill. l. 1. Tunc ad mortale

Tune ad morsales venies, mortalibus ipsis
In terris similis, nasus patris omnipotentis
Corpore vestitus. Et Tu mente teneta
Et erni natum Christum, summig; parentis, &c.
Porta

questo augustissimo misterio stà notaro ancora ne

55(

\*

1:

U.

Th

Porta Neptali.
Che Giesà Cristo N.S. sia Redentor del Mondo,
morto nella Croce per la salute del
Genere Humano.

On gli argomenti à favor di questa propositione riporta la santa Chiesa nobilissimo trióso, si de gli Ebrei, che negano esser Giesti per la redentione del mondo nella Croce sagrisscato, si anco contro Maomettani, che negano essere stato Crocisisso il Signore. Egli dunque e su Crocisisso, e morì nel duro legno della Croce per la sasatute del mondo, il che si prouz

Primieraméte, perche dice misticaméte Giacob benedicedo Giuda, che'l Mellia, Lanabis in sagnine Gen. 49. fola foa, che lauarà nel sague la carne sun, e Da-12. niele nel fouracitato luogo espressamete il dices Be Dan. 9. post bebdomudas sexaginta duas occiderur Christus, 🕁 26. non orit eins populus, qui sum negaturus oft. Be laia... Quis crededis audieni nostro, & bracchium Domini cal Isa. 53. renelature eft? chi prestarà fede à quel canto nei per totum Profeti habbiamo ascoltato ? e'i braccio del Sia gnore (che relle lagre scrinure, significa il Rèses Cristo Gieri, come dice il P. Cornelio, atteso che à paire, quasi bracchimmyilli confabsantiale, procedit.) ibid. li braecio, dico, del Signore, il Messia Cristo Giesh à chi fu retrelato,se non à noi? Et ascendet, some virgultum corameo, & fient radix de terrafitienti. Non est ei species, noque desar, de vidindus eum. E non eras afpectus, & difiderammus cum, despectum, & notissmum viroram, virum delorum, & scientem infirmisatem, & quast absconditus vulsus eius, & despeans; unde necreputauimus eum. Vere languores no-Hh Rics

## 244 Li Trionfi della Chiefa.

stros ipse sulitzes dolores nostros ipse portauitzet nos putauimus eumsquasi teprosum, et percussum à Deo (0,00me legge l'Ebreo percussum Deum ) et humiliatum. Ipse antem unineratus est propter iniquitates nostras, attritus est propter scalera nostra, disciplina pacis nostra super eum, et liuore eius sanati sumus. Omnes nos, quasi ones, erranimus, unusquisq; in viam suam declinauit, et posuit Dominus in to iniquitates omnium nostrum - Oblasus est, quia ipse voluis, et non aperuit os fuum, sicut ouis ad occisionem ducetur, et quasi Agnus coram tondente se obmutescet, et non aperiet os suum: de angustia, es de indicio sublatus est, generatione eius quis enerrabit? quia abscissus est de terra vinentium. Propier scelus populi mei percussi eum. Et dabit impios pra sepultura, et dinitem pro morte sua, co quod iniquitatem von fecit, neque dolus fuerit in ore eins; et Domimus voluit conterere eum in infirmitate; si posuerit pro peccato a bimam suamovidebit femen longauam, es voluntas Domini in manu eius dirigetur. Pro co, qued Laboranis anima eins, videbis, et saturabitur. In sciensia. sua instissicabit ipse instus seruns mens multos, et iniquitates conum ipse portabit. Ided dispertiam es pluvimos, et fortium dividet spolia pro eo, quad tradidit in mortem animam suam, et cum scelaratis reputatas eft, es ipse peccata multorum tulit, et pre transgressoribus roganis. Ella è tanto chiara questa profetia, che'l P. Cornelio dice, che questo capitolo si potrebbe Cornel à intitolare, Passio Iesu Christi secundum Isaiam. E che Lap. sup. gli Ebrei non han, che cosa dire in contrario, se non logni, e fantasie. Tam luculenter eius deleres, condemnationem, verbera, martem, sepulturam, locum, causam, fruttum socios denigalatrones bic describit, Ut. Indei nibil babeant, quod obijciant autrespondeant, nife sua somnia. Che però se diranno i Rabini, che'l Profeta

Digitized by Google

v

17

·b

'n

¢

Profeta ragioni de'tranagli del Popolo Ebreo, risponderò; e quando il popolo Ebreo. Languores
nostros ipse portanitzet unineratui est, propter iniquitates nostras, et attritus, propter scelera nostra, et linore eius sanati sumus, et oblatus est, quia ipse voluit, et
generationem eius quis enarrabit; et iustissicauit ipse
iussus multos, & iniquitates corum ipse portanit, & tradidit in mortem animam suam, & peccata multorum
tulit, & pro trasgressoribus roganit, & altre cose simiglianti?

Dicesi di più nella Sapienza al secondo. Circuueniamus iustum, quoniam inutslis est nobis, & contrarins est operibus nostres, & improperat nobes peccasa legis, & diffamat in nos peccata disciplina nostra. Promittit se scientiam Dei habere, & filium Dei se nominat. Factus est nobis in traductionem cogitationum nofirarum; grauis est nobis, etiam ad videndum; quoniam dissimilis est alijs vita illius, et immutata sunt via eius, savquam nugaces estimati sumus ab illo, et abstinet se à vÿs nostris, tanguam ab immunditÿs, et prafert nenissima tustorum, et gloriatur patrem se babere Deum. Videamus ergo si sermones illius veri suntzet tentemus, que ventura sunt illi, et sciemus, que erunt nonissima illius. Si enim est verè filius Dei, suscipiat illum, et liberabit cum de manibus contrar orum. Contumelia, et tormento interrogemus eum, ut sciamus renerentiam eins, et probemus patientiam illius. Morte turpissima condemnemus eumierit enim ei respectus ex sermonibus illius. Hec cogitaueruntset errauerüt; excecauit enim illos malitia corum. Et nescierum Sacramenta Dei. Se i Prencipi de'Sacerdoti, & i Scribi, e Farisei ponderato hauesseto questa profetia non haurebbono fatto, quanto in lei si predice contro Giesù: ma Excecanis illos malisia corum, es nescieruns Sacramensa Dei .

Sap. 2.

Oltre di ciò dice Zaccaria, che'l Signore hane-Zacc.11. uz ad esser venduto per trenta danari. Et appende-4.12.13. runt mercedem meam triginta argenteos; et dixit Dominus ad me;projice illud ad statuarium,decorum pratiumque appretiatus sum ab eis, et tuli triginta argenteos, et praieci illos in domum Domini ad statuarium. E Danide nel Salmo quarantesimo, c'haucua ad esser Ps. 40.10. tradito da vn cariffimo; Etenim hamo pacis mea, im quo speraviqui edebat panes meos, magnificanti saper me supplantationem. E nel Salmo settantesimoseco-Pf.72. 14 do,c'hauena ad esser slagellato: Et fui flagellatus tota die, et castigatio mea in matutinis. E nel Salmo sessantesimoottauo, c'haueua ad esser'abbeuerato Ps.68-22. di fiele, & aceto . Dederunz in eseam meam fel, et in siti mea potanerunt me acete. E nel Salmo ventesimo secondo, c'haueua ad esser consisto con chiodi, burlato, e dispreggiato, e le vestimenta sue diuise, Pfal. 21. e la veste ad esser giocata alle sorti. Circundederus me canes multi, confilium malignantium obsedit mo. . Foderunt manus meas, et pedes mess, dinumera nerunt 19. omnia offa mea; ipsi verò consideraveruns me, es inspexerunt me diniferunt fibi vestimeza mea, et super vefem meam miferunt forsem . E Geremia ne'Treni al terzo, c'haueua ad essere schiasseggiate, e satiat o Ier. tren. d'opprobnj. Dabit percutienti se maxillam, sarmea-: birar approbrije. Et Ilaia ael capitolo cinquanteli-3.30. mo, c'haueua ad essere percosso, strapparagli la barba, e sputacchiato il volto. Corpus meum dedi Isa 50.6. percutiencibus, es genas meas vellencibas, es conspuentibes in me. E Geremia nell'undecimo, c'haueua ad. csser condotto come vn'Agnello alla vittima , es sagrificato nella Croce. Ego quasi Agnus mansutus, Icr.11 19 qui portatur ad vidimam, et nan cognoui, quia cogitauerunt super me consilia, dicentes, missamus lignum in panem

panem vins, et eradamus enm de terra vinentium. E Ziccaria nel duodecimo dice l'istesso. Et aspicient Zaccia. ad me,quem confixerant. E nel terzodecimo,che fa- 10. rebbe piagato nelle mani . Quid sunt plaga ista in Idem, 13. medio manum suarume Es dicet, his plagatus sum in 6. domo eorum-qui diligebant me. Et Isaia nell'vndecimo,c'haueun ad ester adorato da tutte le genti, e'l suo sepolero haueua ad esser glorioso; In die illa 15a.11.10 radix Teffe, qui feat in figuum populorum, ipfam gentee deprecabuntar, & erit sepulchrum eint gloriesum. E Zaccaria nel nono, c'hauea da liberar l'anime dal Limbo: To queque in sanguine testamenti tui Zacc. 9 emissiti vintles de lacu, in que non est uqua. E Daui- 11. de nel Salmo decimoquinto, che non haucua à corrompersi nel sepolero, nè tardar lungo tempo fotto terra Propier bee latatum eft eve mento d' exul- Pfal. 15. tanit lingua mea, d' care mea requiefert in spe; quenia v. 9. 10. non derelinques animam meam in Inferno, nec dabis Sandum tuam videre corruptionem. Et Isaia nel cinquantesimoterzo, c'haueua da rifuscitate: De angu- Isa. 53. 8. fia, & de indicio sublatus est, generationem cius quis enarrabis ? giusta quel di Giacob di soura portato. Quis suscitabit eum ? E Dauide nel Salmo centeli- Gen. 49. monono, c'hapea da salire al Ciclo à sedere alla. destra del Padre, e c'hauea da vedere tutti i suoi nemici posti per iscabello de suci piedi. Dixit Dominus Domino meo, sede à demuis meis, donec pona Ps. 109.10. imm: cos tuos scabellum pedum tuerum, & altri leoghi aen pochi.

Finalmente, vna delle traditioni Mosaiche, le Mar. Bec. quali eran di sede, e note appresso de Sacerdoti, e de trad. Maestri del popolo, era, ch'i sagrifici j cruenti del-vet. Test. la legge Mosaica, significauano la morte del Mess. e la grificio cruento della Croce, in vittà del quale

quale si rimetteuano i peccati. E gli Ebrei verso l'Occidente orauano per significar la morte di Cristo, in virtù della quale haueano da esser be-B. Augus. nedetti, & essauditi, come dice s. Agostino nella. Selua dell'allegorie di soura citata. Dunque tato per via delle Scritture, quanto delle traditionis era di fede, che Cristo haueua da morire, e spargere il sangue per la salute del mondo; e tato segui: nè vi mancano di più tanto contro gli Ebrei; quato contro Gentili, e Maomettani gli oracoli Sibillini, che predicono i patimenti di Cristo, e la vendetta riserbata soura Gierusalemme, e soura, i Giudei, e le glorie della sătissima Croce; perche

in Syl.

.. Impius illi Impinget colaphoszvirosag; sputa scelestis Ifrael labys; neq; non & fellis amari Apponet escam potumq; immitis aceti.

Ibidem.

Sed manibus passis cum, mensus cuntta, coronam De spinis tulerit; nec non é latus arundo Fixerit acta manu, cuius causa tribus horis Nox tenebrosa die medio, monstrosaq; fiet. Tunc hominum generi magnu Salomonica signu Templa dabut ; Ditis cum tecta profunda subibit, Nunciet in vitam reditum quoq; morte pereptis.

Ibid. lib. 6.

At solam solima tellus mala dira manent te; Namq; Dei, malè sana, tui te notio fugit, Sensibus humanis ludentis: nempè coranam De spinis illi posussiiniuria maior Quò foret;& potum fudisti fellis amari: Ergo sibi strages ingentes spiritus adat. O lignum fælix, in que Deus ipfe pependit, Nec te terra capit: fed Cali tecta videbis Cumrenouata Deifacies ignita micabit.

S.III.

#### S. III.

Facciata verso il Meridiano ? Porța Simeon Che sia necessaria la Religione ?

E Lla è necessaria la Religione; perche tale la predicano le Scritture, atteso non ad altro sine impose Dio il precetto à nostri primi parenti di guardarsi dal pomo vierato sotto pena di morte, le non perche necessario stimò, d'esser con tale osservaza riconosciuto per Signore. Ex omni li- Genes. 20 gno Paradisi comede; de ligno autem scientia boni, & 17: mali ne comedas, in quocumq; enim die comederis ex eo, merte merieris. Caino, & Abel ticonobbero Dio per sommo Rè del mondose l'honorarono con sagrificij: ma, perche Caino senza feruore gli l'offeriva, non fù gradito. Factum est post multos dies, ve Genes. 4 offerree Cain de fructibus terra munera Domino; Abeb 9. 3. 4. 5. quoq; obtalit de primogenitis gregis sui, & de adipibua corum, & respexit Dominus ad Abet, & ad munera eins, ad Cain autem, & ad munera eins non respexis. Et Enos, figlinolo di Set, e nipote d'Adamo, cominciò convocar genti, e conformule, e con publiche orationi ad invocare il santo nome di Dio. Sed & Seth natus est filins quem vocanit Enos; ifte capit inno- 26. sare nomen Domini. E Dio nell'Esodo, e nel Lenitico diede ordine à Moise, gli consagrasse Sacerdoti, che perpetuamente l'onorassero. Impones eis Exed. 29 mitraszerunsą; Sacerdotes mihi Religione perpetna. E 9. ne' Numeri à 24. fi dice, che la Religione è vna. Leuit. 16 tofa belliffima per la sua ragioneuolezza, santità,

ME

Su.

213

tu j

121

r(E

vtilità, e necessità. Quam pulchra tabernacula tua lacob, & tentoria tua Israel; ut valles nemorosa, ut borti inxtà finnios irrigui, ve tabernacula, qua fixie Dominus, quasi cedri prope aquas . Egl'Israeliti in. Susan sotto Assuero osseruarono con tanta curala Religione, che molti d'altre genthe d'altre sette ad essi pustauano. In tatam, ut plures alterius ge-Efth. 8. tis, & fetta (si dice in Efther all'ottauo ) coram Religioni, o ctremonijs inhgerentar. E nell'Ecclestallieo al primo di dice, che la Religione custodisco 🐸 giustifica il cuore, & apporta giocondità, & alle-Eccl. 1. grezza. Religiaferascuftodies, & inflificable corsincum. disaremanquandium dabie, E Geremia ne' Treni al 18. secondo affermajche per causa della poca religiosità de gli Ebroi disprezzo Dio l'altare suose fece venir in mano de Caldei la Città e'l Tempiosche'l profanarono. Repulit Dominus aleare fuum, maledina fanctificationi fice, unadidit in manus inimite ma-7. restutrium cias, vocem dederant in dome Domini fie cue in die salemni. E Danielt al terzo, dopò d'haner imitato à lodar Diouutte la creature e duierfigradi di persone, inuità per conclusione i Religiofià lodarlo, è benedirle; perche questi son'i più degni . Benedicise omnes Religiosi Domino Des Des-Dan. 3. rum, laudate, & confitemini ei; quin in amnia sucala 70: mifericordia eius. E Dauide, morendo, non altro raccomanda à Salomone, che la Religione, e'I culto dinino, acciò sia prosperato ne' beni interni. & 1. Paral. esterni. Proficere poteris fi cuftodieris mundata, & indicia, que pracepis Deminus Moyfi; ne pet altro do-22. 13. pò la morte di Salomone il suo Regno sù thiuiso, e date dieci tribu à Gieroboam, se non perche no custodi la Religione, e se Dio no'l fece in vica di 3. Reg. 11 lui, fù per rispecto di Danide. Quia non costodissi

V. 11.

pa-

pactum menon di procepsomes, que mandari cibi, diframpens feindam negum tum, de dabe illad forne. suorvenantamenia diches wis no faciam proper Dauid paremenum. Eperche il Rè Giosafat custodi la Religione, su grandemente saucrito da Dio.: Enis Deminue cum lafaphas, quis ambulants in wijs Danid patris sui primus, di mon speranis in Baaline : 2. Paral. sed in Dos passis suisch pernenis in preceptit illins, de non tuxtà peccata Ifrait, confirmanisq, Dominus Roguam in mana cias , & dedit empis Inda maneta Ios Sophat, fastag; sunt co infinite divisie. & make glaria. Et ad Ell dice il Signore: Quicques glanificaneria 1. Reg. 2, me, glorificabe cum; qui amem contemnent me, enons 30. ignebiles. E lo Spirito Santo per bocca di Salomo-DC - Com prophetia defecerit dissipabitur pepales, qua Prou 190 Verd infladit legens, beatus crit.

SANTI PADRI, E SAGRI DOTTORI. Pam ibid. lando s. Agostino à Religiosi, disse. Ostendite homin S. Ang. nins, non ves in dio facilem victum sed per angusta, de oper. d ardam viam Regnum Dei quarare . E' necessario Monac. procurar l'eterna l'aligie, dunque è necessario cas minar per l'angusto sentiero de diuinicomanda. mendi, e flar legati con Dio con vincoli di servicia religiofa; & ad Eudoxio scriffe. Mue corde obsens peratis Des, cum mansastudine pontantes enm, qui vas regis hauere da procurar di seruir Dio con atti ve- Can vos tidi Religione. Es. Girolamo à Nepotiano: Ex- autem. trais Monasteria, multus à se per insulas Dalmasia peoperum numerus substantur: sed melius facenes , fl, Giofe Santine inter Santias vineresson grandiffimi mi di Religione, e di canità fabricar Monasterij, e obar gran numero d'affamati : ma migliore è l'effer Santo trà Santi, coll'offeruanza della Religione. Et Agapeto Diacono à Giustiniano Impera-

Ij

dore

## Li Trionfi della Chiefa.

dore và dado quelto aunifo. Scepten Imperij chi à Des fusceperis quibusnam modis placebis ei, qui id tibi dedis ¿ cum omnibus hominibus sis pralatus , pra omnibus cum honorare festina, quanto maggiori son'i beneficij, che da Dio riceuiamo, tanto più siam tenuti con atti di Religione ad honorarlo: Religio, & Lac. lib, timer Deifelus est (dice Lattantio) qui custodit homi-1. de era. num inter se societatem, senza Religione non v'è sodo comercio trà gli huomini, nè costate comunità. Mà per veder quanto sia ville, e necessaria la. Religione, ascoltiamo vn s. Tomaso. Che cosa è la Religione, dic'egli? è l'istessa cosa, che la santità; tanto dunque ci è vtile, e necessaria la Religione, quanto la santità; perche senza Religione non v'è, S.Thom. ne fantità,ne giustiria: Seruiamus Deo, dicitur Luca 2, 2, q.82. primo, in Santitate, & inftitia : sed servire Des pertines ad Religionem, ergo Religio est idem sauttitati. La Religione è va'ordine à Dio primo nostro principio, à cui si deue ogni culto, e riuerenza. Ella è va vincolo strettissimo con quel bene, che non è soggetto à mancamento, principio indeficiente di tutti i beni; dunque se ci è veile, e necessario riconoscere il nostro autore, & arrivare al sommo bene, ci è vtile, e necessaria la Religione: Religio propriè importat ordinem ad Deum; ipse enim est cui principaliter alligari debemus tanquam indeficienti principie.

Biden:

6.13.

Theolog. Plat.

FILOSOFI, ISTORICI, ET ORATORI. La Mars. Fi Religione, dice Marsilio, hebbe principio prima. cin. 1. 4. che fossero state edificate le Città, e le case; prima stà ne'cuori stampata la Religione, che l'humana providenza; prima la natura c'infegna di riverire il nostro autore, che di riparare à i nostri bilogni, prima ad adorar del Cielo il Signore, ch'à proreggerci dall'inclemenza dell'aere, prima à met-

tcr-

`**\*** \*;

が出るがら

terci fotto l'ali di Dio, che fotto il concauo della capanne, e de'palaggi; perche gli huomini antichi per le selue dispersi non sapean, che cosa fosse tetto,nè casase sapeuan, che v'era Dio, e l'adorauano,e gli offeriuan sagrificij Più necessaria dunque ciè la Religione, che non ci sian le mura delle Cittàile fortezze de Castelli, e'l couerto delle stanze; perche la natura opera con ordine, e prima c'inlegna della Religione l'esercitio, che'l riparo delle case. Religio ante Cinitates, & domos viguit in orbe, & bomines sparsi, & siluestres Deum colucrans. Et Epitteto anco disse. Religio erga Deos immortales, Epilli en, de eis habere rectas opiniones, vi sensias, & cos esses, & bene,instèq; Uninersa administrare; parendumeis esse, d'in omnibus acquiescendum, ut qua à mente prafiamissima reganiur. Nelle quali parole, mutando solo il numero, habbiamo, che la Religione altro non sia, che setir bene di Dio, cioè, che Dio vi sia, e che bene,e ginstamente gouerni il mondo,e ch'à lui deuesi vbbidire, & in tutte le cose al suo volere accommodarci; perchetutte le cose egli collasua diuina gloriosissima providenza ordina, indrizza, e gouerna. E se questo concetto della divina Maestà nell'huomo sensaco è necessario, necessaria gli è parimente la nobilissima virtà della Religione. Ierocle ancor disse, che la Religione, di tutte l'altre virtù è la guida; perche per mezzo di lei tutte le nostre operationi à Dio si riferiscono. Religio omnium virtusum dux est, qua media ad lerocli Deum est ascensus; Ella è, che fà di tutte l'opere nostre vn sagrificio à Dio, e ch'à Dio deuotamente il nostro enore, ammirandolo, s'inalzi, e l'anima infieme,e'l corpo,adorandolo,s'abbassi, ella fa che tutte le virth à gloria di Dio esercitando si vada-

no;nè solamente di tutte le virtù ella è guida: ma di vantaggio è madre, e doue la Religion non regna, victu non fi ritroua, & ogni vitio s'introduce, Religio, vi omnium virtutum est mater, ita à Beligio ne difceffie efe emnium vitiorum Dax. Et Apulcio aggiunge, che'l non saper le cose, alla Religione. spettanti, è origine di vitij, e di grandi mali ne popoli : Religionis imperista , vista omnia connalescant; Apul.A-sclep. qua homines vulnerans infanabilibus plagis. Che cofa fa la Religione, dice lamblice è ella perfettiona la vistù, toglio le corruttele; corregge gli errosi, ordina l'accioni, allocana le colpe, riconcilia gli huomini con Dio. Religiosa obsernancia in nobis, & lamble de circa nos agit varia, aut quasi purgando persicu, ant amputat, aut emendat, aut expertia ordinis ordinat, aut segregat ab errore mortali, cuntta denique socie superis familiaritate conciliat. Che cola è la Religione dice di più Picino? è vna restitutione, che l'huomo fà di se stesso à Dio, & vn'aurea catona. che per via di confiderationi, e d'opere sate, l'huo. mo à Dio restituisce, e con Dio indissolubilmente Mars. Fi l'unisce. Est oins, quod Deo redditu est affidua medisatione, infifq; operibus cum Deo indiffolubilis religation E'tanto necessaria nell'huomo la Religione, dices l'istesso, quanto è necessaria la ragione; colta la ragione dall'huomo resta destrutto l'essere humano, é tolta la Religione diuenta l'huomo vna ficia-i perche la Religione è propria dell'huomo, & innessura siera v'è propriamente indicio di Religione. Com'è proprio dell'huomo l'andar cols la fronte in alto, così dell'huomo è proprio l'inalizarfi colla mente à Dio; nissuna siera à Dio s'inala za con atto proprio di Religione: Singulas generit

Idem C.1. humani dotes videmus in befrijs quibusdim, salsem fex.

Myst.

cin.l.c.

CK#-

oprobino quandom fincilicatinem, excepta Religione, appanere mulia brata profiferunt Religionis inditium, us propria nobis fil mentis in Deum erect o, ficut corparis in Galamereccio propria. Et in quella maniera, che d'unire è proprie del destriere, il latrar des Mastimi, el rugir de Leoni, così propria dell'huomont la Religione; quindi è, che lo Spirito Santo chiamò d'Ateita col folo nome d'infipiente, tacédo il mome d'huomo. Dixir insipient in corde suo no Ps. 52. 25 of Dans; perche tolta la cognitione di Dio, e la. Religion recle lui, non resta nell'huomo, se nonl'essore d'insipiente, ch'è lo stesso col brutale, Com- Ps. 48.13. paratat est immentis insipientibus, & similis sattus est rlis. Senza Religione mon v'è timor di Dio, andes. ne anco ne gli eferciti v'è effermanza; perche delse Seneca. Brimmon vineulum militiu est Religio. Ella Senec. ep. è l'ancora delle: Monarchie, dice Plutarco. Mora: 95. Religionis anchora simal sunbasur Bripublica status. E. Plutare. Liuio. Omniu prospera eneminas colentibus Beumiad-5. nersa spernembus. E finalmente Giocrone. Dili- Cicer. de grationes Vrbem Religione, quam ipfis manibus vingi... nat. Dec sis; E però con ragione Tribullo inuita tutti ad at... rum, l. 3: ti di Religione.

Casta placeme superisspara cam mente venire, Et manibus puris sumite sontis aquam.

Tribull

RAGIONI. Benche le toccate nelle souradetee autorità siano bastanti-nulladimeno dirò di più, sh'ogni esserto necessariamente coll'eccellenzeproprie quelle della sua causa manisesta, e quanto più nobile è l'esserto, tanto più chiaramente della sua causa la nobiltà và predicando; quindi è, chele creature irragioneuoli, & insensate, benche di Religione in senso proprio capaci non siano, pur in vu certo modo consutto l'essertoro van procurando di Dio la gloria, seruendolo in far, che le creature intellettuali di Dio legrandezze cono.

Pf. 18. 1. scano, onde disse Dauide. Celi enarrant gloriam

\$9.

Dan. 3. Deije Daniele, Benedicite Cali Domino, laudate, & fuperexaltate enminsacula, godendo, che nel modo loro le creature anco insensate benedicano il Signore,e sian causa, che gli huomini il benedicano. Mail benedire, e lodar Dio, e'l narrar le sue grandezze, son'atti nell'huomo di vera Religione, e d'vna simigliante cosa nell'altre inferiori creature, dunque la Religione è cosa tanto naturale, e necessaria, che non può dalle creature non esercitarsi. Oltre di ciò, in tutte l'irragioneuoli, & ins& sate creature v'è vna potenza obedientiale à far ciò, che Dio per mezzo loro comanda, si che necessariamente elleno al diuino imperio con prontezza vbbidiscono. Il fuoco non solo vbbidisce nel brucciare le cose materiali: ma s'inalza à tormétar anco gli spiritise cessa di brucciar li faciulli nella fornace di Babilonia:l'acqua si ritira, e cede il varco al popolo Ebreo nel marrosso, e nel Giordano, e lauando il corpo nel Battesimo, laua da peccatianco l'anima; Il vento al comando del .. Redentore e s'acqueta, & ammutolisce, onde dis-S. Hier. se Girolamo. Omnes creatura sentiunt creatorem. in mart. Ma'l'vbbidire à Dio è atto di Religione, dunque ella è naturale, e necessaria anco nel loro modo nelle creature insensate. Di più, le parti del tutto necessariamente dicono ordine al tutto, & amano più il tutto, che se stesse, onde la mano sicontenta d'esser precisa per non corropersi il corpo, e l'ac-

> qua và con impeto in alto contro la propria inclinatione per beneficio dell'Vniuerso:ma Dio è superiore all'Universo, dunque tutte le parti del-

8.

l'Vniuerso.

PVniuerlo, e l'Vniuerlo tutto ama più Dio, che se stesso, &, amando più Dio, si contenta di qualsiuoglia proprio male per gusto, e gloria di Dio, e questo contentarsi del proprio male, che altro è, che vn sagrificio di se stesso al proprio Fattore, & vn atto naturale, necessario, intrinseco, essentiale, & continuo d'amore, e di Religione?

Oltre di ciò. Naturale, e necessariamente tutte le buone leggi si sondano in ragione: ma che co- sa è la ragione, se non vn raggio della legge eterna, ch'è Dio? dunque tutte le buone leggi necessariamente sono per osseruanza, & vbbidienza, della legge eterna, ch'è Dio, e l'osseruanza, & vbbidienza verso Dio ella non è atto di Religione. è

S'aggiunge, che dalla natura sospinto l'huomo, quando à qualche cosa buona s'abbatte, alza gli occhi, e le mani al Cielo, ringratiandone il datore. E'l ringratiamento à Dio, egli no è atto di Religione è dunque la Religione è innata nell'huomo, nè può l'huomo dessere da gli atti di Religione, ò in senso proprio, ò metasorico, senon la scia d'esser huomo, anzi se non ritorna al proprio Rom. 13: niente.

Per vltimo: richiede la Giustitia, ch'à ciasche-Mat. 22. dun si renda ciò, che gli spetta. Reddite omnibus de- l. qui bal. bita, cui tributum, tributum, cui vestigal, vestigal, cui l. qui pre timorem, timorem, cui honorem, honorem. Dunque de- ff. qui pot. uesi dar all'huomo ciò, che si deue all'huomo, & à in piguDio ciò, che si deue à Dio. Reddite, qua sunt Casa- hab. l. se pis Casari, èr qua sunt Dei Deo. Nè solamente reneed. tit. der si deue à ciascuno ciò, che gli spetta: ma di l.1. & 2. vantaggio coll'ordine, e modo, con che gli spetta; ff. de alb. perche dice la legge. Qui prior est in sempore, potior lita deess in iure. Et, Dignus prasertur minus digno. Dunmaior. & obed.

Digitized by Google

31.

& ordine, con che gli spetta; per questo disse il Ier. 48. Profeta. Maledictus, qui facis opus Domini fraudu-Luc. 12. tenter. E'l S gnore. Primum quarite Regnum Dei, & inficiam eins, cioè, che Dio regni ne' no fri cuorise ch'à lui primieramente gli affetti nostri s'indefzzino; e nell'oratione quotidiana le trè prime petitioni son delle cose pertinenti à Dio . Sandificetur nomen tuum. Adveniat Regnum tuum. Fiat voluntas ma. Ele quattro leguenti son delle cose pertinen-Matt. 6. ti à noi. Panem wostrum super substantialem da no-

que deuesi dar'à Dio ciò, che gli spetta col modo,

3. & seq. bis hodie. Dimitte nobis debita noftra . Ne nos inducat in sensationem. Sed libera nos à malo. E ne'diuini comandamenti li primi trè, che son della prima tanois, son parimente delle cose pertinenti à Dio, d'adorar solamente lui di rivertre il santo suo nome, edi fantificar li giorni alla sua dinina Maestà confagrati. E gli altri sette, che son della seconda tauola, son delle cose spettanti al prossimo, e prima di tutti à i parenti, come à noi più congiunti, e come nostri in terra principali, & immediati benefattori. E nelle sette virtù, le tre prime, che son le teologali, han per oggetto immediatamento Iddio,e l'altre seguenti, ò il culto divino, com'è la Religione, parte nobilissima della Giustitia, ouero l'altre cose morali. Tenuto dunque è l'huomo di render primieramente à Dio ciò, che gli spetta, di trattarlo da quel, ch'egli è: con atti di fede, e no facendo questo, non è possibile dargli gusto; perche se gli farebbe ingiuria, Sine fide impossibile est placere Deo; credero enim oportet accedentem ad Dens

quia est, &, inquirentibus cum, remunerator sit . Petch'essendo Dio sapienza infinita, comprendendo se stesso, ch'è infinita verità, & in se stesso ogni

creata,

ran

زونية

1::(

\*

(C). L

144

Xi<sub>12</sub>

Ù,

ئار) (ا

 $\{ \zeta_i \}$ 

17

\$\dog

10

the

...0

416

tic:

4.

creaca, e creabile verità, non può egli'ngannarsi, ne far'errore, ne conoscer le cose diuersamente da quello, ch'elleño souo in se stesse; e dall'altra parte essendo bontà, giustitia, misericordia, e santità infinita, non può dar'ad intendere ad altri cosa diuersamente da quelsch'ei l'intendesperche questo sarebbe ingannare, e dir bucia, il che non può cosistere coll'infinita bontà, giustitia, misericordia, e santità sua: di maniera, che Dio è infinita veracità, e quanto dice Dio susto è infallibile verità, e per effer vna cola infallibilmente vera, basta solamentesche Dio la dicasonde, chi no hà fede, nè credito à Dio, il tratta, ò da ignorante, che non sà quel che dice,ò da maligno, che voglia tener'ingannate le creature sue. Anzi per trattar Dio da infinita, & infallibile verità, e per hauer à Dio vn'assolutissimose sourano credito, è necessario, che Diosmanifesti, e riueli cose del tutto lontane dal nostro sésoe superiori alla capacità del nostro naturale intendimento; perche, se cose Dio sempre dicesse, che naturalmente & intendere, e sentit noi le potessimo, haurebbono, in quato dette da Dio, maggior certezza, & infallibilità souranamale: ma. pur cognitione, e ragion naturale supporrebbono: ma doue cognitione, e ragion naturale non si suppone, sarà purissima fede, e credito assolutissimore sourano alla diuina sua parola. In olure deuesi à Dio vna viua confidenza; perch'essendo Dio infinita fedeltà, quanto promette, tutto fedeliffimamente offerva, Fidelis Dominus in omnibus verbis suis de santius in omnibus operibus suis onde su come per effer totalmente sicuri, ch'vna cosa infallibilmente sia vera, basta, che Dio la dica, dell'istessa maniera, per esser totalmente sicuri d'hauer da co-K k

Pf. 1440 1 130 \$7:

IO.

Jana James 🖠

સ્ટીંદ

Mr.

100

1 5

til

: 1

3

ext.

· 25

) O

Či,

. ...

41

1

seguir qualunque bene e temporale, & eterno, basta, che Dio l'habbia promesso, nel modo però, che l'hà promesso. Deuessa Dio nel terzo luogo vn fommo, & (s'infinito esser potesse) vn'infinito amore; perch'essendo Dio bontà infinita, bene, sommo, & eterno, sommamente, & infinitamente amabile, efigge amore infinito: ma, perche l'huomo, essendo cola finita, non può portarsi verso Dio con infinito amore, deue almeno amarlo quanto può, con tutto il cuore, con tutta l'anima, Deut-6. 5 e con tutte le forze, Diliges Dominum Deum tuum Mat. 22. ex toto corde tuo, & ex tota anima tua, & ex tota fortisudine sua. Deuesi à Dio, nel quarto luogo, culto, e riuerenza infinita con atti di perfettissima Religione, essendo egli nostro principio, d'infinita grãdezza, e maestà, Padre amoreuolissimo, Creatore, Conservadore, Gouernadore, Principe, e Monarca assolutissimo di tutto l'Universo. Dominum Deuter. 6 Deum tuum timebis, & illi soli servies, ac per nomen Matt. 4. illius iurabis . Dominum Deum tuum adorabis, & illi soli servies. Finalmente deuesi à Dio ricorso fiduciale, e dolorosa penitenza; perche, mancando spesso l'huomo dal suo douere verso Dio, e facendogli torto,ingiuria, & offela, deue il tutto ricompensarsi con ricorrere siducialmente all'infinita. fua mifericordia, e trattarlo da Signore, e Padre infinitamente benigno, compassioneuole, e pietoso, com'egli è, piangendo l'ingiuria fatta con vero pentimento, e con propoliti efficaci d'emendatio-Ecoci18. ne . Si impius agerit panitentiam ab omnibus peccatis v. 21. 22. suis, que operatus est, & custodieritomnia precepta mea, & faciet indicium, & inflitiam, vita vinet, & non morietur, & omnium iniquitatum eins, quas operatus

est, non recordabor. Dunque per trattar Dio de

Digitized by Google

quel,

#### Parte Seconda. Cap.II. 261

quel, ch'egli è, per rendergli quel, se gli deue,necessaria è nel mondo vna legge, nella qual l'huomo si porti con Dio,com'è'l douere,con atti di viua sede, di serma speranza,d'ardete carità,di per-

fetta Religione, e di dolorosa penitenza.

Da ciò ne segue, che Dio voler non possa non esser delle creature lodato, seruito, riuerito, & adorato; & in conseguenza non può volere, non si eserciti & in senso proprio, & in senso metaforico la Religione; perche non può Dio voler nè cofa ingiusta, nè disordinata, nè irragione uole, nè impossibile: ma cosa ingiusta, disordinata, irragioneuole, & impossibile sarebbe, che la creatura nonriconoscesse il creatore, che l'effetto non manife-Rasse l'eccellenza della sua causa, nè che'i douuto rispetto, e riuerenza à i maggiori, & à Dio non si: portasse, nel che consiste l'osseruanza, la pietà, la. Religione, dunque voler non può Dio, che non fi eserciti, & in senso proprio, & in senso metaforico la Religione. Cosa ancora douuta, naturale, e necessaria si è, che'l men degno ceda al più degno.& à lui nel suo modo s'inchini; come l'vn'elemento cede all'altro, e tutti al Cielo, le Stelle al Sole, e l'yn'animale all'altro, e tutti all'huomo, dunque cosa giustissima, douuta, naturale, e necessaria ella è, che ciascun'huomo, e tutto il mondo ceda, s'inchinise riverisca Dio, nè può Dio voler il contrario - S'aggiunge, che la Religione presa in senso men proprio, in naturale si diuide, & Insensitina, c questa è perfectiua di quella; perche la naturale in sutte le creature insensate si ritroua: ma la sensieiua (chiamata da altri animale) è solamente nel- F.T hom. le senstiue; onde se l'Elitropio china la fronte al Cap. 1. c. Sole, e con quell'atto la grandezza di Dio manife.

ta.

#### 262 Li Trionfi della Chiefa?

sta, che'l doto di tale istinto, quella è Religione. impropria, naturale: ma se gli augelli nel bel mattino con canti, & armonie lodano il Sol nascente, e con quei medesimi canti narrano le glorie di Dio, che diede l'essere al Sole, quella è Religione impropria più perfetta, e chiamasi animale, ouero sensitiua. La Religione in senso proprio intefa,ch'è vera, e propria Religione,si diuide ancora in due, e dicesi l'vna, ragioneuole, ch'è nell'huomo, & include la naturale, e la sensitina, perfettiona amendue col discorso. Dicesi l'altra, souranaturale, che persettiona la ragioneuole, supponendo à gli atti proprij, gli atti delle virtù Teologali, fede, speranza, e carità, & offerisce à Dio sagrificio di valore infinito. Quindi è, che volendo Dio esser riconosciuto. riuerito, adorato, e seruito dall'huomo con arti di perfettissima, souranaturale, volontaria, libera, & infinita Religione, doue proueder l'huomo di forze souranaturalise proporgli vna legge, doue, premettendo atti liberi di virtù souranaturali,& offerendo sagrificio d'infinito valore, escain attidi Religione li più rileuati, e grandi, che sian possibibili in questo mondo.

> Porta Issacar. Ch una sola sia la vera Religione :

On questa propositione abbatte la santaChiesa tutti quei, che pertinacemente affermano
potessi l'huomo salvare in ciascheduna Religione, dogma Barbaro, e Maomettano; che quanto sia
falso, & irragione uole si dimostra primo dalle
SCRIT-

SCRITTVRE; Perche in effe si dice, che la Religione nel fanto timor di Dio si fondi. Temor De- Eccles. z. mini scientia Religiositas, Cornelius Centurio religio- 17: fus, ac timens Deam. Fili accedens ad servitutem Dei, Eccl.2.10.2 fàim infitia, & cimere. Forsitan non est timor Domini Gen. 20. in loco ifto? idefi religio, chiosa Quirino. Dominum 11. Deum tun timebis. Adorabis, disse Cristo N.S. Ma il Salaz.in fanto timor di Dio è vno, & indiuisibile; perche Deuter. 6 douunque del santo timor di Dio la Sagra Scrit- 13. tura ne parla, sempre del numero del meno se ne Matt. 4. serue. Sernite Domino in timore. Timor Domini san- 10. Ens . Timorem Domini decebe vos . Initium sapientie Pl. 18.19. timor Domini. Timor Domini odit malum. Timor Do. Pf. 33.12. mini expellis peccasum. Dunque la vera Religione Psa. 110. non può esser più d'vna, & è quella, doue regna il Er Preu. Santo timor di Dio, donde comincia la vera sapie- 1. 7. za, ch'odia ogni mate spirituale, & esclude ogni 16id.8.13 errore di colpa, e di peccato. E tutte quelle Reli- Eccles. 1. gioni, che peccato alcuno non escludono, vere no 28. sono: ma false.Ella è tale la vera Religione, che no solo ogni grane peccato d'omissioni, e d'opere abomina:ma qualunq;altro leggiero,di pensieri,e di parole. Omne verbu otiosum, quod locuti fuerint bomines, reddent rationem de co in die iudi ij, la paro- 16. la verbum, si prende così nella mente, come nella. bocca, e nello scritto: e della vocale, e mentale otiosa parola dice s. Giacomo. Si quis putat sereli- Iac.1.26. giofum effe, non refrenans linguam fuam: sed seducens cor suum, buius vana est religio. Non ammette la vera Religione difetto alcunosper questo non può effer ella più d'vna, & è quella, ch'ogni ombra di peccato abomina, esclude, e perseguita; e l'Ecclefiastico nel luogo di soura citato, chiama la Religione, scruitù di Diosperche la Religione è vn dedicarti

Eccl. 2.1. dicarsi al divino servitio . Fili, accedens ad servitutem Deisslà in institia, & timore. Quella dunque è la vera Religione, doue fi serue Dio, la qual non può essere più d'vna; perche ogn'altra, che col seruitio di Dio servitù ammette d'altra cosa, non è vera: ma falsa. Dominum Deum tuum adorabis, & illi Matt. 4. foli seruies; Dio, ch'è d'eccellenza, e maestà infini-10. ta, è degno d'infinito honore, deu'egli solo duque esser riverito, lodato, servito, e riconosciuto per tale con culto infinito; per tanto quella è la vera-Religione, doue si ritroua il culto infinito di Dio; ma l'infinito culto di Dio in vna sola Religione si ritroua, dunque ogn'altra, che infinito culto nongli presta, non è vera: ma falsa; e che si troui Religione, doue infinito culto à Dio sia stato dato, e doue oggi si dia, si dirà nella seguente Porta. Dio folo deu effere seruito, & ogn'altra cosa in ordine à Dio; Vna dunque è la vera Religione,& è quella doue solo Dio si serue, e gli altri in ordine à Dio; dunque tutte quelle Religioni, che seruitù conce-

Prou. 29. 18. Salazar. ibid.

Gum defeceris prophetia (si dice ne'Prouerbij) difsipabitar populus: qui verò custodis legem beatus erit:
Doue la parola prophesia, è tanto, quanto Religio, e
si riferisce alle seguente, qui custodis legem; ma lo
Spirito Santo non dice, Cum defecerins prophetia, e
qui custodieris leges, nel numero del più; ma prophetia, & legem, nel numero del meno, dunque signisicar pretende, che la vera Religione, e la vera lege è vna, & ogn'altra, ch'à lei sarà contraria, sarà
parimente superstitiosa, e falsa.

dono ad altra cosa, non in ordine à Dio: ma contraria al diuino seruitio, son Religioni false, e ve-

rissime superstitioni.

SANTI PADRI. S. Agostino disse. Primure de

de Religione decretum, ut optimam, & cum rationes magis conformem eligas; nam Religio catera moderatar, il primo decreto della vera Religone si è, che scegli l'ottimase la più conforme alla ragione; ma l'ottimaje ja più conforme non può essere più d'v-. na; perche se fossero due ottime, senza che l'vna discordasse dall'altra, convertiano in vno, e sarebbono vna stessa cosa; ma se discordassero, necessariamente l'una sarebbe migliore dell'altra, & in conseguenza l'una di loro sarebbe l'ottima, en l'altra sarebbe ottima, e non sarebbe, il che non è possibile. Dunque se la vera Religione è quella. che l'ottima prescriue, e la più conforme alla retta raggione, vna necessariamente è la vera Religione. Es. Ambrosio disse ancore. Ea est vera re- S. Ambi ligio, qua praponit dinina humanis, perpetua tempara- super Les lions; quella è la vera Religione, ch'osserua l'or-nin dine delle cose; quella, che preferisce le cose divine all'humane, & alle temporali l'eterne; Se più Religioni dunque si ritrouassero, che serbassero il medesimo ordine, no sarebbono Religioni diuerse: ma formalmente vna sola; dunque ogn'altre Religione, che poco, ò molto quest'ordine non ofserua, e le cose humane preferisce alle divine, e le temporali all'eterne, ella non è vera: ma falsa.

FILOSOFI, ET OR ATORI. Platone appresso il Mirandolano disse, Religionem esse vita divina, & Plat. opi exemplorum eius imitationem, cum iustum, & sanctum Mir. de stassimilari Deo. La vera Religione è quella, nella c.3. quale l'huomo più si rassomiglia à Dio; doue contempla, & ama Dio, e lo stima per quel, ch'egli è, tenendolo co atti di sede per prima, & infallibile veracità, con atti di speraza per soma fedeltà; con atti di carità per primo, e sommo bene, che l'imi-

[3

ta nella Giustiria dando à Dio quel, che à Dio si dene, & al prossimo ciò, ch'al prossimo è spessate; che non si scosta dalla ragione, che preserisce l'a-

nima al corpo, il Cielo alla terra, lo spirito alla carne,l'immortale al mortale, l'eterno al transitorio; ch'in tutte le cose è ragioneuole, giusta, e santa, e co atti di denotione, d'orazione, d'innocatione, di riverenza, d'adoratione, le simili, protesta l'infinita eccelléza, dominio, e potestà di Dio soura le creature. Ma questa Religione non può essere più d'vnasperche ciascun'altra, che l'istesso facesse, non-Grebbe diversa: e ciascuna, che poco o molto ciò non facesse, sarebbe falsa, ingiusta, & erronea. L'i-Fr. Pic. Resso Micandolano dice; Religio vera unica est, qua Mir. lec. waum Deum habet authorem . La vera Religione no cu.c. 10. può esser più d'vna; perche la vera Religione no hà per autore altri, che Dio, nè Dio può dar Religioni sostentialmente dinerse; perche non può dar Religione, the non habbia per oggetto il cul-10 di Dio, & in conseguenza qualsinoglia Religione, ch'egli dasse, risguardarebbe il culto diuino,e non sarebbe sostentialmente diversa, se non in cose accidentali; dunque la vera Religione so-Rentialmente non può esser più d'vna sola. Riferisce Cicerone, che gli Ateniesi vedendo ne popoli diuersità di Religioni, ricorsero all'oracolo, per saper qual Religione tener douessero, e che l'Oracolo rispose, che tenessero quella de loro ansichi: ma vedendo eglino, che i loro antichi anche dinerse Religioni prosessarono; l'interrogarono, qual delle Religioni de' loro antichi seguir do-

uessero, e l'oracolo rispose, che seguissero l'ottima.

Cic. lib. Profetto (conchiude Cicerone) ità est, vt id haben-2. de leg. dum fit antiquissimum, & Deo proximum, quod opti-

2014773 .

mum. Intendano ciò gl'insedeli, e diano credito almeno ad vn'infedele, ò pur al fallo Dio, ch'adorano; perche quantunque egli sia padre delle melognes pur quella volta disse il vero. Quella è la vera Religione, e quella deue seguirsi, ch'è la più anticas la più venerabile, la più santas e di tutte le migliore. Quella, che sin dal principio del mondo regno. & insino à quest'hora regna, e regnarà sino all'vitimo periodo del mondo. Quella, che nel suo modo in tutte l'insensate, e sensitive creature si ritroua,& in tutti gli huomini regna,e con gli huomini nasce e da gli Angeli sări, e da Beari co amore,e da danati per timore si esercita. Quella, ch'osservata, così stringe l'huomo coDio, che l sa penetrace sin denero la stessa divinità el trasforma in-Dio, facendolo diuentar tutto spirito proportionalmente com'è Diostutto puros com'è Diostutto santo, com'è Dio, tutto lontano, sciolto, e libero dalle cose del senso, e del mondo, com'è Diosquella, ch'è l'ottima, intieramente buona, senza ned d'imperfettione, che non ammette nè pur'ombre dimalitia, nè d'impurità. Ma questa Religione tatoantica, tanto vniuerfale, tanto diuina, che trasforma gli huomini in dei,tanto buona, che nonammette ombra di mancameto, no può esfere più d'vna, dunque vna sola è la vera Religione; perche se vn'altra si ritrouasse, ò non discordarebbe in cosa sossantiale da questa, & in tal caso sarebbe l'ise ssa discordarebbe in cosa fostantiale, e non farebbe vera Religione. E benche l'accennate ragioni sian bastantispur ne daremo dell'altre, quáunque alle medesime si riferiscano.

RAGIONI. La vera Religione è quella, ch'è buona: ma la cosa per esser buona, dicono i sapie-

ti, fà di mestiere, che sia buona per ogni verso; 😜 per ogni circostaza; pehe s'in vna sola, beche minima, dalla bontà s'allontana, ella non può ditsi più buona; Benum est ex integra vansa, malum ex quolibet defectus dunque quella è la vera Religione, che per ogni verso è buona, & esclude ogni diferro;ma se più Religioni si ritrouassero, che tutte sostantialmente trà di loro, senza discrepanza vesuna, concordassero, e senza allontanarsi nè pur in veruna minima parte dalla bontà, non sarebbono più: ma vna, e se l'altre s'allontanassero, non sarebbono più buone, dunque resta, che la buona, 🗢 vera Religione esser non possa più d'vna. Similmente la verità è vna; perche non possono due propositioni contradittorie essere insieme vere, ò insieme false; e necessariamete, se l'una è vera, l'altra è falsa; perche non è possibile, ch'vna medesima inuariata cosa, sia, e non sia; onde, s'è vero, che vi siail mistero della Santissima Trinità, è falso, che non vi sia. S'è verosche vi è Diosè falso, che nonvi sia. Duque se Religione si ritroua, che quato insegnatutto è vero, necessariamente ne segue, ch' ogn'altra Religione, ch'in cosa alcuna da lei nondiscorda: ma l'istesse cose insegna, non sia diuersa: ma l'istessa. E se cosa sostantiale diversa insegna, e dogma contradittorio contiene, non è più vera: ma falsa. Dunque vna sola è la vera Religione.

S. The. ar. I. O seq.

Pinalmente la vera Religione ordina, & vnisce 2.2.4.81. l'huomo à Dio, in quanto l'huomo, riconoscendo Dio, come primo principio d'ogn'essere, Fattore, Signore, e Gouernadore dell'Vniverso, d'eccellenza, e perfettione infinita soura tutte le cose erearese creabilis degno di riuerenza,e di culto infinito, gli rende quella riuerenza, e culto, che più gli

è possi-

è possibile, con atti di deuotione, d'oratione, d'addoratione, di sagrificij, d'oblationi, d'inuocationi, e simili; dunque tutte le Religioni, che sacessero l'instesso, non sacessero, no

que è la vera Religione.

Da questo ne segue, ch'vna sola essendo la vera Religione, e tutte l'altre false, non può l'huomo trouar salute in più Religioni sostantialmente diuerse: ma solamente in quell'vna; ch'è la vera; perche tutte le Religionische mancano dal douuto culto del vero Dio sono ingiuste, e peccaminose, e chi professa Religione ingiusta, e peccaminosa, non può piacere à Dio, e necessariamente, in quella perseuerando, si danna. Onde troppo grossolano è l'errrore di Maomerto, ch'insegnò nell'Alcorano potersi ciascun saluare nella proprie Religione; e peggiore di quelli Eretici, chiamati Libertini, che tegono, poterfi ciascun saluare nella sua Chiesa, ò sia Romana, ò Luterana, ò Caluinistica; perche tutte quelle, che dogma alcuno professano contro quello, ch'insegna la vera Religione, e la vera Chiesa, volontatiamente seguono il talso, & in quello perseuerando, non possono piacere à Dio, e necessariamente si dannano. E daqueito ne deriua, che vedendo gli huomini nel mondo diuersità di Religioni, considerar son tenuti, qual di queste sia la vera, che possa trasformar gli huomini, come in tanti Dei, facendoli diuentare spirituali, pacifici, caritatiui, tollerati, che prescrine à ciascuno la perfettione, secondo il suo stato, grado, & vificio, e'l diligete studio d'acquistar tutte le virtù, in grado, e modo perfetto,

# 270 Li Trion si della Chiasa?

humilta, carità, castità, giustitia, sedeltà, & smili, ch'anteponga le cose divine all'humane, l'eternes alle transitorie, la ragione al senso, l'honestà à i diletti,il Ciclo alla terta: che sia più, conforme alla retta ragione, che insegni alci misterij, che, quantunque eccedano la capacità della natura. non per questo includano impossibilità, nè contradittione, e che sian mezzi, per li quali mirabilmente risplenda l'infiinita maestà, potenza, sanienza, bontà, giustitia, misericordia, e gli altri attributi, e perfettioni di Dio, che sian cose, che non possano esser riuelate, se non da Dio, nè promulgate, se no da huomini sati, cofermate co veri miracoli, con vere profesie, con vere dottrine, con veri martirij, nella quale si dia culto, e riuerenzainfinita à Dio, e che sostantialmente sia così anticase generale, che per tutte le nationi, e per tutti i tempi si stenda.

Porta Zabulon.
Che l'unica, e vera Religione sia la Religion Cristiana.

T Vete le souracennate cose, che manifestano la vera, & vnica Religione, si vedono solo nella Religion Cristiana, dunque la Religion Cristiana, è la vera, e l'unica Religione.

Ma se qui mi disere per primo, che, s'ellatalfosse: non vi si ritrouarebbono Cristiani, ch'amissero più le cose del mondo che Dio, nè che tal vilta la sede stessa negassero; lo risponderò, chequa suoglia giusta legge ella è in se stessa regolasanta: Sanctio sancta inbens honesta, & prohibens con12

增温。

idea |

ž KO

Mr.

٦: ر'

paria; perche, secondo s. Tomaso, Estretta agen- 23.9.4 e. dorum ratio. E chi si conforma alla legge non erra, 42.Si Es Sub chipeo legis nemo decipi dicitur. Nulladimeno clesia. mosti, non ben dell'arbitrio seruendosi, poco, ò leg Gl.in niente l'offcruano; quiadi ès che la legge, ò Reli-extr. 220 gion Cristiana, ella in se stessa è santissima, e tale, c. cum in che, chiunque con lei si conforma, diuenta vn gran- los. ST. dissimo servo di Diosatteso ella cotiene, e prescri- 1.2.4.90. ne l'vnico, e vero modo, come l'hnomo santamen- ar. te portar si debbia e con Dio, & in ordine à Dio !. Paulus, acto col profimo e con se stesso: ma non toglie for fig. all'huomo la libertà; Per quello chiunque la ciadosi dalle mondane cure assorbire, maca dal dounto divino amore, e, cedendo alle passioni, resta nella mente offuscato, e nella fede vacilla, tutta la colpa è di lui, non già della legge, e Religion Cri-Miana. Questo non auniene in altre Religioni, ò sette, che nel mondo si vedonos perche quato più Phuomo à quelle si conforma, e con quelle si regola, tamo più diventa cattino; perche son regole mosti uose, che con qualche precetto naturalmete lodeuole vi meschiano cose indegnissime di Dio, e totalmente cotrarie alla ragione, & all'honestà de'costumi, come, à chi ben le considera, sarà molto manifesto, e noi ne portaremo appresso alceni essempij.

Se mi direte per secondo, che la legge, e Refigion Cristiana molti misteri professa, che tiene per infallibili, per esser da Dio reuelati: ma che Dio gli habbia reuelati no'l dimostra. Risponderò, che la diuina reuelatione è di molte maniere; perche vè riuelatione immediata, e mediata, publica e prinata, interna, & esterna, enidente, & non enidete; di cosa necessaria, e di cosa contingente, aesteparoparole chiara, e nelle parole oscura; con parole proprie, e con parole meraforiche, dell'effetto in se stesso, dell'effetto nelle cause, assolutase conditionata, promissoria, e comminatoria, in figura, & infigurato, supponente cognition naturale, e non supponente, implicita, & esplicita, e forse ancora d'altre maniere.

La riuelatione immediata è quella, ch'immediatamente è fatta da Dio ad alcuno, come fece de' misterij della fede à i Profeti, & à gli Apostoli. La mediata è quella, ch'è fatta per mezzo d'altri, come la reuelatione de gl'istessi misterij fatta à noi, non immediatamente: ma per mezzo de gli Apo-Ephes. 2, stoli, e de' Profeti. Super adsicati super fundamentame

19: Apostolorum & Prophetarum spsosummo angulari la-

pide Christolesu.

MAt. 28.

19:

La reuelatione publica è quella, ch'è fatta immediatamente da Dio ad alcuni in ordine à tutti
gli altri, come è quella fatta à gli Apostoli, e Profeti in ordine à tutto il mondo. Euntes in mundum
uniuersum pradicate Euangelium omni creatura. La
privata è quella, ch'immediatamente è fatta da.
Dio ad alcuno in ordine à se stesso, ò mediatamen-

te ad alcun'altro particolare.

La reuelatione interna è quella, che si fa per interna, & intellettuale illustratione, con che la persona, à chi si fà la reuelatione, vede internamente in se stessa la reuelatione. l'esterna è quella, che si fà permezzo di qualche segno esterno sensibiles con che Dio sà venire in cognitione d'esser'egli, che parla, come per via di qualche voce dal Cielo, ò per via di qualche miracolo, ò cosa simigliante.

La reuelatione euidente è quella, ch'euidentemente,

mente. & in se stella è conosciuta à che sia interna. ò esterna. La non euidente, ouero oscura, è que la, ch'è conosciuta per detto, & autorità d'altri, & anco del medesimo Dio, come se riuelasse ad alcuno d'hauer riuelato alcuna cosa.

La riuelatione di cosa necessaria è quella, ch'è di cosa, che non può non essere, come, che Dio sia vno in sostanza, e trino in persone, che non può non esser così. Di cosa contingente è quando las cofa reuelata, in se stella può essere, e non essere, benche in quanto reuelata infallibilmente habbia da essere come la venuta dell'Anticristo.

La reuelatione chiara nelle parole, è quando le parole chiaramente la cosa contengono, come, quella Raptizantes cos in nomine Pairis, & Filij, & Mat.l. & Spiritus Sancti; doue la reuelatione del misterio: della Santiffima Trinità chiaramente vien riuelato, l'oscura nelle parole è quella, che non parla così chiaro; ma in modo oscuro, come quella Facia- Genes. 13 mus hominem ad imaginem, & fimilitudinem nostram, 16. doue il misterio della Santissima Trinità viene oscuramente anco nelle parole riuelato.

La reuclatione con parole proptie è quella, che si sa con parole non traslate: ma prese nel proprio loro fignificato, come quella, Ecce Virgo concipiet, Va.7.14. & paries filium. La metaforica è quella, che si fà co parole improprie, traslate, metaforiche, & allegosiche, come quella, Egrediesur virga de radice les- Maisi ?

se, & flos deradice eins ascendet.

La reuelatione dell'effetto in se stesso è quella, che coll'effetto infallibilmente si verifica, come quella, Ecce Virgo concipier. E quella, Circumdabunt Isa.7.cit. te inimici tui vallo. Dell'effetto nelle cause è quel- Luc. 19. la, che non coll'effetto si verifica: ma solo colla de- 43 M<sub>m</sub> tcr-

Digitized by Google

terminatione delle cause impedibiliscome quelles

4. Reg. 20 che'l Rè Ezecchia doues morite: Morieristu, &

non vives; perche la morte in effetto non segui: ma
doues seguire; perche l'infermità era tale, ch'à
morte l'haurebbe condotto, se Dio non l'hauesse
impedito.

La reuelatione assolume quella, che s'intende, es'auuera senza conditione alcuna, come quella, Gircomdabum re inimici sui vallo. La conditionata è quella, che s'intende, es'auuera conditionatamé-

Luc. l. c. te, come quella, Adhuc quadraginta dies & Ninine lon. 3. 4 subuertetur, che s'intende, miss penisentiam egerit.

La reuelatione promissoria è quella, che si fà d'una cosa buona, che Dio vuol, che venga, come

18. re. La comminatoria è quella, che si fà di columnata, che Dio non vorrebbe, che venisse, à quefto fine la renela, acciò si tolga la causa, pet la

Luc. 13. quale ella hà da venire, come quella, Nifi panisen3. tiam habutrisis omnes similistr peribisis. E quella, Va
Mat. 11. tibi Corozaim, va tibi Bethsaida. Et su Capharnaum
21. 23.
numquid vsque in Calum exaltaberis ? vsque in In-

fernam descendes.

La reuelatione in figura è quando si sà per viadi simiglianze, e di simboli, come, che Cristo N.S. haueua ad essere inalzato nella Croce, significato in quel satto dell' inalzamento del serpente di bronzo nel deserto; il Battesimo, significato nella Circoncisione, l'Eucaristia nella manna, il sagrisicio cruento nel sagrissicio d'Abramo in personad'Isac suo figlio nel monte, il sagrissicio incruento nel sagrissicio di Melchisedech, & simili. La reuelatione nel figurato è silla, che si sasza simboli, all'aperta, alla suelata, come quella, Stitis, quia possi-

bidaum Pascha siet,& silius bominis tradetur, ut cru- Mati26.

ofeasur.

La reuelatione supponente cognition naturale: è quella, che si fà di cosa naturalmente conosciutaò che naturalmente conoscer si potrebbe, come quella che Dio ci fia nel mondo, e che sia rinumeratore, & habbia prouidenza dell'hnomo: Gredera opertes accedensem ad Deum, quia est, & inquirentibus cam remanerator fo . La quale in quanw da Dio reuelata è oscura, & hà certezza maggiore, & infallibile, e souranaturale. La non supponéte cognition naturale è quella, ch'è di cofa, che naturalmente non è, ne può esser conosciura, come quella, che Dio sia trino nelle persone, e che'l Verbo fi fia incarnato.

La revelatione implicita è quella, che si contiene implicitamente in vn'altra, come son tutte les reselationi de' misteri, & articoli della fede, conunue in quell'una, che la Chiesa Cattolica nonpossa errare, Et porta inferi non pravalebunt adver- Mat. 16. su camo perche non potendo ella errare, tutto ciò, 18. che di fede ella tiene, è verità infallibile. E quella, che Dio ci sia, e che sia rimuneratore; perche questa verità, benche, quanto col lume naturale conosciuta, non contenga alcun'altra implicitamente, nulladimeno, in quanto reuelara, contiene, e comprende in se tutte le rivelationi delle cose pertinenti à Dio vno, e trino, & à i mezzi della salute humana,come insegnano i Sagri Teologi . La reuelatione esplicita è quella, che non è in altre. compresa, nè contenuta, come quella, che Dio ci fa,e che sia rimuneratore, & ogn'altra, ch'espliciniam dant in Calo, Pater, Verbum, & Spiritus Santtus, 1. 10:5.7. & hi tres unu sunt. Mm Ciò

#### Li Trionfi della Chiefa. 276

Ciò supposto alla difficoltà si risponde, che le reuelatione de'misseri della fede sù immediata, &: euidente à i Profeti, & à gli Apostoli; à noi mediata, e non euidente:ma oscuraje la ragion, che così: fosse, fùiperche fù reuelatione publica, non priuata; perche si come in vna ben'ordinata Republica, quando il supremo regnate vuol far qualche editto, ò legge vniuersale, non và egli rirrouando ad: vn per vno tutti i sudditi per manifestar loro la... sua volontà: ma la manifesta solumente à i primiministri, e per mezzo loro à gli altri, così Dio, vo-· 1Edo manifestare i misteri della fede, necessarij por Phumana salute, non và egli immediatamente reuelandoli à ciascun del popolo: ma li riuela à i primi ministri, che sono i Profeti, e gli Apostoli, e. per mezzo loro à tutto il resto de popoli della terra, & à tutta la Cattolica Chiesa, acciò fi mautenga, e delle divine rivelationi il decoro, e l'ordine dell'Ecclesiastica Gierarchia, e vi sia, chi predichi, & insegni, e chi ascolti, & impari, e l'vn si salui coll'altro, così disse l'Apostolo s. Pietro, parlando All. 2. della resurrettione del Signore: Hunc Deus suscitauit die tertia, & dedit eum manifestum sieri, non omni Et 3. 15. populo: sed testibus preordinatis à Deo:nobis, qui man-Et 10. 41 ducauimus, & bibimus cum illo pestquam resurrexit à morenis. Per far dunque arti di vera fede, e per esser sicuri, che della fede i misterij siano stati riuelati da Dio, vi bisognă trè cose, l'applicatione, la dispositione, el'elevatione. L'applicatione si fà colla predicatione, ascoltando da gli Euangelici Predicatori, della fede i santi misterij, e la riuelatione Rom. 10. di quelli essere stata fatta da Dio; perche Quomodo 14. 4 17. credent ei, quem non audierunt ? quomodo autem audient sine pradicanted ET. Fides est ex auditus ; auditus

42.

14

Ü

ù

įξη

autems.

autem per verbum Christi.La dispositione si fà quate volte, chi della fede la predicatione ascolta, si disappassiona, e senza pendere più ad vna, ch'ad vn'altra di quelle leggi, che vede nel mondo, voglia, e desideriveramente conoscer la vera, conprontezza di lasciar qualunque, che veramon sia, & indi di verità và considerando i motini, cioè la profondità, e fantità della dottrina, l'altezza dell'ingegno,e l'innocenza de' costumi, di quei, che l'abbracciarono la predicarono, l'illustrarono, 🖦 la difefero; la costenza de' Martiri d'ogni conditione, d'ogni erà, d'ogni sesso : le profesie vetificate, li miracoli sin dal principio fatti, & infino à presenti rempi continuari, il consenso de popoli, e delle scritture, la lunga, e non interrotta successione de Pontefici, li gustighi dati da Dio à persecutori della fede, le gratie conferite à i difensori, & akra cose simiglianti, come nel Proemio s'è detto, perehe si come quando i ministri del Rè per ordin di lui qualche legge promulgano, creduti da popoli non sono, se non v'assiggono gli editti col nome, e coll'armi del sigillo reale, così gli Apostoli, e loro successori predicando i misterij della fede, come da Dio riuelati creduti non sarebbono, se col figillo reale, che sono i dinini miracoli, el'altrenote di verità no'l confermassero. E si come chiùque la legge, dal Rè firmata, e col suo sigillo autéticata,non offeruasse, degno del gastigo sarebbe, cosi, chiunque la legge da gli Apostoli, e loro successori predicatase da Dio sirmatase col suo sigillo segnata, che sono i miracoli, e gli altri segni di vernà, no abbraccia, degno è di danatione: è obligato duq; à credere, chi tati segni vede di verità,e fi come il credere senza segni sarebbe impruden-

zae leggierezza di cuore, così non volce credere à tanti leguise superbiasimprudenzae durezza di ceruice: ma perche chi considera i motini, e per l'efficacia di quelli la fede abbraccia, e confessa, non la confessa, se non con credulirà naturale, & humana,per li fegnische vede, necesstrio è di più, che si disponga coll'oratione, pregando Dio, degnarfi concedergli la terza colà, ch'è l'eleuatione, cioè, che Dio colla sua gratia si degni elcuarlo à farfatti di fede souranzeurale; perch'all'bora. il Signore elenandolo, gli mnoue con pietolo atfetto la volontà, e gl'illumina la mence, con che Phuomo esce in atti souranaturali di vera fedestenendo: per indubitato 5: & infallibile quanto da. Dio sh riuclame che Die l'habbia teuclato, ne vi bifogna altra proua; così aunenne al cieco natoli che confiderando il miracolo della vifta restituis tagli da Crifto, ne sapendo, chi egli fi fosse, resisteua con outto ciò alla malignità de'Farifeise'l confessaua per huomo divino. Nisi effet bic à Dec , man posenas facere quidquam. L'andò Giosti Cristo à trou nareje l'interrogò le credeua nel figlinolo di Dio. & egli tilpole. Quis el Domine, vecreda in aut ma s'egli prima per huomo: divino il cofessau, come diec, Vecredam in eum? non per altro, se non perche non ancora con fede fouranaturale credeua. mostrò prontezza, e desiderio di saper, chi fosse il figlinol di Dio, ch'illuminato l'hzueua, e defiderio ancora d'effer'eleuato à credere con fonrahaturale credenza, onde soggiugendogli'l Sig. Brosu, qui loquor tecu, e nel medesimo istate elevadolo internamente, il fece far'atti di fede soura-Marc. 9. naturale, onde il cieco diffe, Gredo Domine, & procidens adoranis cam. Così ancora antienne al padre

Io:19.33. 37. 38.

22. 23.

del

del gioninecto indemoniato, il quale per li miracoli,e fantità del Signore, credeua, ch'egli era Dio, e che porcua fargli la gratia i perche dicendogli 'l Signore, Si potes credere, omnia possibilia sum credeti, rispo se piangendo, Gredo Domine: ma, perche credeua co sede naturale, si dispose coll'oratione ad esfere eleuato, aggiungendo, Adiuna incredulisasem mean. Chi crede dunque i misterij della Cristiana Religione sol per questo, che così dicono i Dottori, non crede con fede Teologica, souranaturalese divina:ma con fede naturale, & humana, perche si fonda nel solo detto de gli imomini, ch'è fallace de incerto.

Chi crede per li soli monini estrinseci, che vede, come sono i miracoli, le profetie, la continuata. successione de' Pontesici, e cose simiglianti, men crede con fede souranaturale, e diuina; per- Martin. che si fonda solone motivi ekrinseci, che non han Bec. de no incrinseca, e necessaria connessione con tali mi- fid. c. 8 q. sterijima solamente vna forza vehemente, che dispogono all'acco di sede souranaturale, e diuina, e chi resiste à tali segni opera da imprudente,& è degno di gastigo. Chi crede; perche così crede, e tiene la santa Chiesa Romana, & intende per santa Chiefa Romana folamente la Congregatione di molti huomini,nè anco crede con fede souranaturale; perche pariméte si fonda nel detto pusamente humano. Chi crede, perche così erede, è tiene la santa Chiesa Romana, & intende per s. Chiesa Romana la Congregatione di molti huomini sotto vn capo, Vicario di Cristo, ch'è il Romano Pontefice, coll'affistenza, e direttione dello Spirito Santo, crede con fede più rileuata, mistad'humana, e diuina; perche si fonda nel detto di mol-

### 280 : Li Trionfi della Chiefa.

molti huomini in quanto dallo Spirito Santo gonernatie è detto infallibile per certezza, & infallibilità creata, & humana dependente dall'increatase divina. Chi crede p questo assoluto motivo, perche Dio, verità infinita, così riuelò, crede confede Telogica, e souranaturale; perche si fonda. solamence nell'infallibilità increata, independento, e divina della divina parola, e della divina renelatione;e quelto è il maggior'atto di fede, chefar si possa, e quest'atto effettiuamente depende da Dio, e dall'intelletto elevato, & informato dall'habito della fede infusa ne' Cattolici; ma inquei, che non son Cattolici, e di nuovo si conver-Laym. 1. tono, depende da Dio, e dall'intelletto, eleuato 2.tr. 1. c. dall'attuale agiuto della gratia, che supplisce al 3.corol.2. mancamento dell'habito della fede infula:

Per eccitar dunque ad atti di fede quei, che fonCatrolici, non tentati, basta, ridur loro à memoria qualche misterio, e p via d'atti, ò di ringratiamētisò d'altrisesercitar gl'atti di fede. Ne'Cattolicilegierméte tétati, eccitar atti di disprezzo di similì tentationi, e di sottomissione alla fede della s. Chiclase alla divina rivelatione:ma nè gravemente tentati è necessario disposiciuamente prima fargli far'atti di contritione, dopò considerare i motiui estrinsecisappresso passure all'autorità della Sata Chiefa, dallo Spirito Santo gouernata, e finalmente all'humili preghiere, acciò Dio porga l'aiuto. Ma per tirar gl'infedeli alla fedesè necessario prima disporli coll'esempio della santità della vita;indi eccitarli à penitenza de loro peccati, appresso proporte i motivi della verità della Cristiana Religione, e finalmente non fol pregar per loto:ma di più eccitarli à pregat Dio fi degni dispefar l'aiuto necessario per conoscere, & abbracciar la vera fede.

Se mi direte per terzo, che, se la legge, e Religion Cristiana fosse l'vnica, e vera legge, bisognarebbe, ch'ella fosse stata sin dal principio del modosaltrimente prima della venuta di Cristo il modo sarebbe stato senza vera Religione; e che gli articoli della fede fossero stati reuelati sin dal principio del mondo, e non dopò la venuta di Cristo, e che sin dal principio del mondo fosse stato dato culto infinito à Dio coll'Eucaristico Sagramento, e con vittime d'infinito valore. Si risponde, che la legge, e Religion Cristiana, quanto alla sostanza, non quanto à gli accidenti, & à i riti, ella fù sin dal principio del mondo; perche quanto à i precetti naturali ella nacque insieme coll'huomo, e quanto à i misterij, & articoli souranaturali ella fù d'allora riuelata parte esplicita, es parte implicitamente, e parte con parole oscure, con simboli, e con merafore, e'l sagrificio Eucaristico fù in figura sin dal tempo della legge di natura nel sagrificio di Melchisedech, e'i sagrificio cruento nel lagrificio d'Abele, d'Isaac, & in tutte le vittime, che s'offeriuano à Dio, tanto nella legge di natura, quanto nella scritta, e da quello prendenano il valore, & i popoli si saluanano altri colla fede esplicita, altri coll'implicita di Cristo venturo: di maniera, che venendo poi Giesù Cristo la pose in chiaro, esplicando l'implicito, dilucidando l'oscuro, mutando i ritise le cerimonie, ponendo nella proprietà del dire il metaforico, & adempiendo col figuraço, il simbolico, aprendo il Cielo serrato colla sua santa morte, & i popoli si saluano nella fede di Cristo, non venturo più:ma-Nn

- :

venutos ded in altro differisce il testameto vecchio dal nuouo, ch'in quel, che differisce l'imperfetto dal perfetto, l'oscuro dal chiaro, il principiato dal s. Aug. l. finito, la semenza dal frutto, e la spica dal frumé-16. de Ci to, come dice s. Agostino, e tutti i sagri Teologi.

S. Aug.l. 16. de Ci uito Dei c.26-

Se mi direte per quarto, che la legge, e Religion Cristiana insegna cose contradittorie; mentre insegna, che Dio sia trino, & vno, che Cristo sia Dio, & huomo; che la Vergine sia insieme Vergine,e Madre,& altre cose di questa maniera. Io rispondo, ch'egliè falsissimo; perche per esser vracosa verissima, e per non esserui contradittione, bafta, che da Dio sia riuelata; nè la Religion Cri-Biana dice, che Dio sia vno Dio, e trè Dei, ouero vna persona, e trè persone; ma, che Dio sia vno in essenza, e trino in persone, cioè vn solo Dio, & in-Dio trè distinte persone. Giesù Cristo non è Dio, e non Dio, huomo; e non huomo: ma huomo insieme, e Dio; perche nell'unità della sua persona. contiene due nature, la diuina, e l'humana. La Vergine non è Vergine, e non Vergine, Madre, e non Madre: ma insieme Vergine immaculata, e Madre fecodasperche concepi, e partori per opera della diuina onnipotenza, non già per opera humana. E quantunque questi, & altri misteri co altra ragione prouar non si possano, che coll'autorità della divina revelatione; perche son revelationi, che non suppongono cognition naturale, co eutto ciò qualch'ombra di ragione pur si ritroua, e Dio stampò nell'opere di natura vn non sò che, à tali misteri simigliante; perche se in Dio infinita perfettione si ritroua,e la concordia,e la pace è perserione, deue pur rittouarfi in Dio: ma la concordia,e la pace non si ritroua in vna sola: ma

in più distinte persone; dunque nell'unità della dinina natura deuonfi tronar più persone, trà les quali vna perfetta concordia, & vna traquilla pace vi regni. E se Dio può far effettiuamente tutto ciò, che può far la creatura, dunque può egli colla sua sossistenza far senza imperfettione tutto ciò, che nell'ymana natura può far la sossistenza creata; dunq; può la persona, ouero sossistenza del Verbo vnire à se la natura ymana, e farla in se stelsa sussifiere, & hauer due nature, l'ymana, e la dipina, & essere insieme e Dio, & huomo. E così parimente può Dio colla sua gloriosa onnipocenzas colla quale fece nascerdal fango vn'huomo senz'opera nè d'huomo, nè di donna, far nascere an+ cora vn'huomo dalle viscere d'vna donna senza verun contatto virile, e se per opra diuina si son. veduti in questo mondo alcuni Santi, ch'entraro. no,& vscirono da i Tempij,e dalle stanze à porte serrate, penetrandosi con quelle, senza punto disserrarle, come non potrà la diuina onnipotenza. far, che nasca da vna Vergine vn bambino, senza pregiuditio dell'integrità virginale della Madre ? Ma veniamo alle simiglianze. Il Sole non è vno? e con tutto ciò egli hà trè cose, il principio illuminatiuo, la luce, che dal principio deriua, e'Icalore, che da tal principio, e dalla luce procede. L'anima humana non è vna ? & hà trè potenze, la me. moria conseruatrice delle specie, l'intelletto, che le specola,e la volotà, che le cose conosciute ama, e desidera. Ciascun'huomo intendendo se stesso produce dentro se stesso l'imagine di se stesso, e vedendosi'n quella, di qualche perfettiua bellezza, si muoue ad amar in se stesso se stesso più di tutte l'altre cose di questa vita. S'incontra tal'uno Nn ad

á.

ad vn chiaro, e terso cristallo, e la propria sembiaza dentro quello produce, giragli occhi, e si vede, & in quella di se si compiace. V'è dunque il producente, v'è l'imagine prodotra, e v'è la compiacenza, e l'amore. Queste, & altre innumerabili cose, ombre sono di Trinità. Si vede alle fiate vn'albero, che stende in alto due rami, l'vno per auuentura di Pero naturalmente al tronco congiunto, e l'altro di Pruno arteficiosamente nel medesimo tronco innestato, egli è vn'albero dunque con due differenti nature : non rappresenta quest'albero in yna certa maniera vna lossistenza divina con due nature diverse, vna divina colla sossistenza medefimata, & wna humana, vnita, e, quasi, per così dire. colla medesima sussissenza innessata? Percuote il raggio del Sole vn trasparente, e puro cristallo, e'I riempie di luce, e passa dall'altra banda, senza 16pere il cristallo, così parimente (per dar vn'ombra di simiglianza colla stessa luce del Sole ) il Verbo eterno, Sole increato, percuotendo nel purissimo eristallo dell'vtero virginale, il riepì del suo splendore, e vestito d'humana carne passò, nascedo fuori, senza pregiudicio dell'integrità virginale di Maria. Non son cose contradittorie quelle, che la legge, e Religion Cristiana và predicando: ma cose altissime, degne della sapienza, potenza, e bontà infinita d'vn Dio. Ma che tutte quelle cose, che manifestano l'vnica, e vera Religione tutte solamere nella Religion Cristiana si ritrouino, chi, che non sia cieco, no'l vede? Ella sola è quella, ch'inalza gli huomini ad vn'esser sourahumano,e quanto più s'osserua, tanto più da terreni li trasforma, e rende celessi. In lei sola l'osseruanza di tutte le virtù si prescriue, imponendosi pena eterna al peccato

cato, e promettendosi corona eterna alla virtuosa perseueranza. Ella sola preserisce le cose celesti alle terrene, l'eterne alle temporali, l'anima al corpo, la ragione al senso, l'honesto al carnale, e Dio alle cose tutte del mondo. In lei sola vi son. precetti sodi, santi, e necessarij, fondati in carità verso Dio, e verso il prossimo: Misteri altissimi, alla grandezza della maestà d'vn Dio, & all'infinita sua veracità conueneuoli. In lei sola si tratta Dio da Dio con atti di fede, di speranza, di carità, di penitenza,e se gli dà tributo di riverenza, e culto infinito con sagrificio d'infinito valore, non più in figura: ma in figurato, del qual parlando soura il ventesimosesto di s. Matteo, disse il P. Cornelio: Causa prima, qua monts Christum ad instituendam Eu-charistiam, suit, ut prastantissimum, imò dininum in Lap. in. lege nona institueres Sacramentum, quo sideles cibo di- Mat. 16. nino pasceret ; imò quo Ecclesia Deum summe, & con- v.28. digné coleret, ac ingiter honoraret, & latria adoraret. Gondigne inquamsidest tantum; quantum coli, & honorari meretur Deus. Victima enim, quain Eucharistia facrificio Deo offertur, est immensi pratij, este; ipsi Deo commensa, & aqualis; Victima enim ist ipse Christus, qui sam Deus est, quam homo: Deus ergo Deo offertur. Quarescum omnis alius noster, Otpote creaturarum, cultus sit exilis, & vilis, binc Christus se ipsum victimam fecit in Eucharistia, ut per illam, utpote Deo equalem, equalem Deo cultum impenderemus, ac tansum & cultum, & latriam exhiberemus, quanto ipfe dignus est, & quantum ipse iure suo poscit. In lei sola si ritrouano e diu ni miracoli, e profetie verificate, e martirij gloriosi, e prosondissime dottrine, & altissime Gierarchie. Ella per lo spatio hormai di secoli diccessette alle batterie d'innumerabili persecuto-

cutori resistendo, trionsatrice gloriosa, ne riportò sempre la palma, & in mezzo alle tempeste delle. barbare tirannie generosamente veleggiando, auuenturosa naue, approdò selicemente per tutti i porti del mondo. Ella ridusse ad abbracciarla huomini, ch'appena sembrauan huomini, tanto per l'atrocità de' costumi, quanto per la fierezza delle sembianze, e da Tigri crudeli gli fè dinentare mansueti agnellini, e da velenosi persecutori gloriosi Predicatori. Ella signoreggia ne'cuori, e domina la natura, facendo calpestare ogni terreno interesse, ogni mondano onore, ogni transitorio diletto; Ella è la più antica d'ogn'altra, come dicono i Santi Padri appresso il P.Alcasario, che soura quelle parole dell'Apocalisse. Capillieius candidi August. sicut lana alba, dice. Hi cani significare videtur Chri-Ambr. stianam Religionem fuisse Iudaicis ritibus, & cerimo-Clem. A vijs multo antiquiorem. Di maniera, che sin dal me-

Enseb. lexădr.et desimo Adamo il mondo sostantialmente sù Crialy apud stiano. Ella finalmente è di tutte la più generale; Alcas.in perche gl'istessi infedeli, per autenticare i loro erpoc.v.14. rori, van cercando la ragione: ma la ragione è vn

sup. cit.

Fr. Tho. raggio della sapienza diuina, ch'è il Verbo eter-Camp. 1. no, e la persona stessa di Giesù Cristo; Adunque quand'errano, e s'allontanano dalla ragione, vancercando la ragione, & allontanandosi da Giesù, van ricercando Giesù, e vogliano, ò non vogliano sempre il van seguitando; dunque tutti gl'infedeli si possono in qualche modo anche chiamar Cristiani; dunque la Cristiana Religione ella è tale, che tanto da quei, che l'abbracciano, quanto da quei, che la rifiutano in vn certo modo è seguita.; ella dunque è la più antica, ella la più generale, & in coleguenza ella è l'unica, e la vera Religione.

L'altro

L'altro argomento sia; perche noi prouato habbiamo tentro gli Ateisti, che Dio ci sia nel mondo, e che sia vno, contro Gentili, e c'habbia prouidenza sì dell' Vniuerso, come d'ogni minima parte di quello, contro Ateisti, e Macchiauellisti, e chesia venuto il Messia, contro gli Ebrei, e che sia Dio, e che sia morto in Croce per la salute del genere humano contro gli Ebrei, e contro i Maomettani, e prouatemo ancora, che la santa Chiesa Romana sia l'unico, e vera Chiesa, Madre, e Maestra di tutte le Chiese del mondo contro gli Eretici, e Scismatici. Dunque, esclusi già tutti, restano solo i Cattolici, e che la vera, e l'unica Religione sia la Religion Cristiana, dalla santa Madre Cattolica, & Apostolica, Romana Chiesa professa.

L'vitimo argomento sia; perche se con più particolar'osseruatione l'altre Religioni, che nel modo si vedono, guardaremo, in ciascuna manifesti errori scorgeremo. Non occorre parlar dell'Ateismo, ch'ogni cosa riduce al caso, ne del Macchiauellismo, c'hà per oggetto la tirannia. Nè de Gëtili, de' quali altri adorano gli elementi, altri le Stelle, altri gli animali bruti, altri gli antenati, altri i Prencipi, altri le statue, altri i Demonij, altri vn Dio buono, & vn malo, & altre cose simiglianti,non essendoui più irragioneuole errore quanto, che pensar mille Deise che sia Dio la terra, il fuocosil Sole, vn Bue, vna Capra, vn Iegno, vna Piera, vn Demonio; Veniamo dunque per adessoà gli Ebrei, & à Maomettani. Gli Ebrei, degenerando dalla legge vera Mosaica, professarono varietraditioni, e consuctudini del tutto vane, & ingiuste, com'erano, decimar l'amenta, e l'aneto, e non curatsi della carità: far donatiui al Tempio, nè curarli

rarsi della pietà verso i parenti, e lasciar morir di fame il padre, e la madre; e nelloro Talmud raccontano cose del tutto indegne, fauolose, & abomineuoli; Imperòche concedono la sodomia colla moglie, il ritenersi la robba altrui, trouata per terra; l'odiare à morte l'inimico, non gastigar i falsi testimonij, quando l'innocente sia stato punito. Chi contradice à i Rabini sia condannato, chi cotradice à Moisè sia prosciolto. Che Dio habbia. facto, e disfatto molti mondi per imparare à far il mondo presente. Che faccia oratione ogni giorno colle ginocchia in terra: che porti il Turbante, Fr. The. che si ritiri à piangere, & à far penitenza : Che per Camp. 1. disgusto de trauagli de gli Ebrei ogni volta, che si e.in exa- ricorda, sparge due lagrime nell'Occano: Che stumin.lud. dia trè hore il giorno la legge di Moisè:che disputando co' Rabini sia stato vinto da quelli; Che, dall'astutia d'vn Rabino sia stato burlato Dio , e'I Demonio. Ch'Adamo si sia mescolato carnalmete con tutti gli animali bruti, maschi, e semine, seza trouar sodisfattione sin tanto, che si copulò co Eua: che'l coruo, mandato fuori dall'arca, nonvoleua vscire per gelosia, che Noè non hauesse conosciuto carnalmente la Cornice sua compagna ; che Dio habbia tolto ingiustamente il lume alla Luna, e datolo al Sole, e per ricompensa habbia. ordinato, si celebri la festa nel Plenilunio. Che Dio hauesse determinato di far venire il Messia nel quarto millenario de gli anni del mondo: ma per li loro peccati si sia differito; perche non pensò, c'haueuano gli Ebrei da peccare, e che quando verrà il Messia, porrà il Monte Sion soura il Monte Carmelo, e soura il Monte Tabor, e che'l Sion li auanzerà di altezza trè leghe, cioè quin-

deci

deci miglia; perche dice Isaia: Eris preparatus mons Cornel. à domas Domini in vertice montium, come soura s'è Lap. in. detto de altre intolerabili frenesie.

Ila.2.2

Ma che diremo di Maometto ? chi può racconear tante folesquante nell'Alcorano egli raccolle? Egli dalla stirpe d'Ismaele, figlio d'Abdala, e di Hemina, di natione Arabo, nacque nel 592. fù prima Paftor di Cameli, senza lettere, & ignorantissimorma di gra capo; su poi servo d'un Mercadate, dopò la cui morte tanto far seppe con inganni, che prese la padrona per moglie; si sece intrinseco amico di due Giudei Apostati, e di Sergio, e Gionanni eretici Arriani, coll'aiuto de'quali cominciò fingersi profeta, e formare vna legge nuoua composta in versi ritmici, per esser meglio da popoli apprela, prendendo altre cose da Giudei, altre da Gentili, altre da Cristiani, e dicendo hauerla hauuta dal Cielo per mezzo dell'Angelo Gabriele, dettata dallo Spirito Santo, la propose à genti ignoranti, ch'allettate colle licenze del senlo,gli diedero credito,e leguela,e,diuenuto potente, cominciò far guerra, & occupò de' Saracini il Regno, indi guerregiò contro Perli, Greci, & Egittil , e riportò ventidue volte la vittoria, così permettendo Dio per li peccati del mondo, e dilatò la legge coll'armi, e con li spauenti. Morì, ò d'anni 40. dopò dieci di Regno nel 632. ò d'anni 63. dopò erentatre di Regno nel 655. Egli dunque nell'Alcorano, che vuol dire, Scrittura, dice di Dio cole indegnissime,e promette à suoi seguaci coso disdiceuoli all'estere humano, e conueneuoli solo à gli Afini, à i Porci, & alle bestie, del che se n'accorle Anicenna Maomettano Medico famolo, come scriue Gabriele Barlettano appresso Beierlinc. Maba-

# Li Trionfi della Chiesa-

Beier. to. Mahometem in Jua lege promittere, qued Afinis, & 5.M.186 Porcis magis connenit, quam bumana ratione Vientibus, quod etiam vir, inter Mahometanos medicina

in exam. Mahom.

scientia clarissimus Auicenna nono sua Methaphysica libro canfiteri non erubuit. Egli dunque fà Dio gra-Th. Cap. de, grande:ma corporeo, e finito, sedente in vn trono portato da due Angeli, tanto grandi, che dall' vn' occhio all' altro di ciascuno di quelli nonpuò giungere volando qualsiuoglia augello incento mila giorni, e ch'eglino habbian le corna di smisurata lunghezza, composte di neue, e di suoco, senza che la neue estingua il fuoco, e senzache'l fuoco disciolga la neue; che Dio creò vna penna di varie forme per scriuere le cose future, che questo mondo sù prima habitato da gli Angeli, e che poi sù da Dio condannato Belzebub all'Inferno; perche non volle adorar l'huomo, cheseppe meglio di lui metter il nome alle cose. Ch'vna donna sollecitata carnalmente da due Angehinon volle contentarli, se prima non l'hauessero palesato il nome di Dio, il che hauedo eglino fattosfurono da lei'mbriacati, & ella in virtù del nome di Dio volò al Ciclo, doue, vedendola Dio, la converti in vna stella. Che li Cieli per non cadere sono sostentati dal Monte Caf, e che sotto la nostra terra v'è vn mare, e dopò sette altre terre l'vna soura l'altra, dopò vn gran Bue dall'Oriente all'Occidente, che sostiene tutte queste cose, e che'l Bue è sostenuto da altri monti, e quei monti da altri mari,e sotto quei mari v'è vn gra pesce dall'Oriente all'Occidente, e quel pesce è softenuto dall'aere. Che fuora di questi Cieli, altri Cieli torbidi vi siano, e dopò moti superbissimi, e dopò mari, e molti migliaia d'internalli, & altre frenesse tutte con-

cotrarie alla Cosmografia, & all'Astronomia, & allaFisica,& all'esser naturale del modo.Dice di più, che nel Paradiso dopò la morte si mangia:e, che si beue ne'fiumi di vino,e di latte,e che si mescolano carnalmente gli huomini con bellissime donne co perpet uo gusto, senza stanchezza, e senza gelosia, e mangiano vn certo pesce riserbato per loro da ... Dio. Che'l giuditio vaiuersale, per esaminar tutti gli huomini, durarà cinquanta mila anni, e che la ... Luna sia caduta dal Cielo, esi fia rotta, e che Maometto l'habbia abbracciata, e sanata, e rimessala in Cielo. Che la Luna nel principio del modo hebbe lume vguale à quel del Sole: mache Gabriele volando senz'auuedersi col vento dell'ali Phabbia estinto,e fattolo minore, & altre ridicole sciocchezze, proferite da vn'ignorante, che ne anco sapeua leggere, à gente ignorantissima. Si cacus caco ducatu prastat, ambo in foueam cadunt. Ma per venire ad altre manifeste contradittioni, ei dice nella Azoara prima dell'Alcorano, ch'egli è Profeta mandato da Dio per dar vna legge non in virtù di miracoli: ma in virtù della spada, e chiuque no vuol crederlo, il farà morire, gli confiscarà li beni, gli toglirà la moglie, Si non vis credere me P. Didac. Prophetam Deisauferam tibi vxorems & opes, & inter- de Ros. in ficiam tervel sub tributo cogam. E poi dice, ch'egli no Dem. veèstato mandato da Dio per costringer gli huomi. ra Reg. c. ni à credere. Se non missum à Deo, ve cogeres homines ad credendum. Ascoltate digratia: Dio d'infinita bontà è fatto Marte di crudeltà . Se ne ferue di Maometto come d'un carnefice, nè vuol, che l'huomo difcorra, contro l'efigenza della natura, e, discorrendo, l'vecide; il vuole huomo, e non huomo,& insieme huomo,e bestia: Non è manda-

 $\Omega$ 

to Maometto per costringere à credere, & è mandato per vecidere, chi non vuol credere. Dice parimente nell' Azoara prima, che chiunque osferua la propria legge, ò sia Giudeo, ò Cristiano, adorado Dio cofeguisce il diuino amore, e si salua, e se lascia la propria legge, e s'accosta ad altra, similmete si salva. Sciedu est generaliter, quod omnis rette viues, sine Indans, sine Christianus, seu lege sua relitta in alia tendens,omnis scilicet Deum adorans indubitanter diuinum amorem affequetur. Dunque egli tiene, che tutte le leggi, benche si contradicano, siano insieme vere, e buone, il che non è possibile; e se son tutte buone, e vere, dunque quella legge, nellaquale si nega, che Maometto sia vero Profeta, è verase buona, e dice la verità; e s'è verità, ch'egli non è vero Profeta; perche confisca li beni, e la moglie, e dà morte à chi non crede, ch'egli sia vero Profeta? E perche à chi si fà Maomettano, e poi si pente, dă il gastigo ? dunque gastiga chi sa bene: dunque tien per delitto l'opera buona: e s'è vecità, che non è vero Profeta, come può esser vera la sua legge, mentre è legge data da vn falso Profeta.? Di più nella Azoara quinta, dice, che Dio pietoso, e misericordioso insegno la vera strada della salute à gli huomini, prima nel testamento vecchio, e poi nel nuouo; Deus pius, & misericors, prius testamentum vetus, deinde Euangelium, rectas vias homini sradidit. E poi maledice i Cristiani, ch'adorano il figliuolo di Marla per vero Dio. Confundas Deus Christianos, qui Maria filium loco Dei venerantur: Ma se l'antico, e nuouo testamento son vere, e sacre scritture, date da Dio persalute de gli huomini; perche maledice i Cristiani, ch'adorano il figlinolo di Maria per vero Dio, mentre nel nuovo testamé-

to

co si dice, che Giesù sia insieme e ver'huomo, e vero Dio ? Dunque egli insieme e concede, e nega l'Euangelio. E se Cristo non è Dio, perche cocede, ch'ogn'y no tanto Giudeo, quanto Cristiano, ch'osserui la propria legge, conseguisce il diuino amore ? dunque l'huomo togliendo l'honor douuto à Diose dandolo ad altrische non è Dio , può conseguir l'amor di Dio; e può insieme effer idolatra, e santo, e peccare, e meritare, e dar disgusto, e gusto à Dio. Di più nella Azoara vndecima dice, ch'i Gindei, dicendo d'hauer Crocifisso Giesù, fanno grand'ingiuria à Maria; e che grauemente peccano, dicendo d'hauer Crocifisso yn Nuntio di Dio, e che perciò non sia ella verità: Iudai Maria blasphemiam, & immoderate contumeliam inferunt, dum eius filium, Dei Nuncium, se interemisso perhibent. Ma se i Giudei grauemente peccano, dicendo questa falsità, e fan grandissima ingiuria à Maria; come concede Maometro, ch'i Giudei, professando il Giudaismo, conseguiscano il diuino amore? può Dio amare, e tener in sua gratia, chi attualmente si vanta, e si compiace d'hauer conmorte tanto crudele veciso va Nuntio di Dio?e se Cristo è Nuntio di Dio; dunque quanto Cristo infegnò tutto è vero; ma Cristo disse, che chi noncrede, e non si battezza non può saluarsi ; dunque è vero, che ne Giudei, ne Gentili, ne Maomettani, non credendo, che Cristo sia figliuolo di Dio, ne battezandosi, si dannano. Hor come i Maomettani, ed i Giudei senza credere in Cristose seza Battesimo possono conseguire il diuino amore, e l'eterna salute? Di più nella Azoara sessantesimaterza, dice d'hauer falito al Cielo, caualcando foura vna bestia simile all'Asino, e g'habbia disputato conque!-

## 294 Li Trionfi della Chiefa?

quella, e promessole di farla entrar seco nella stáza di Dio: dunque quella bestia simile all'Asino (se non era qualche Diauolo) era bestia, & haueua intelletto; e poteua portarlo in Cielo, e nonpoteua entrar nella stanza di Dio. Hor queste non sono intolerabili frenesie, tauole, contradittioni, & ignoranze da Conuincerle col bastone ? Lasciamo, che Maometto disse nella Azoara 43. da hanergli dato Dio potestà di mescolarsi con quante donne volesse, tanto libere, quanto serue, di qualsiuoglia legge, e natione, anco in stretto grado di parentela, e questo à lui solo, coprendo con tali menzogne l'insatiabile sua libidine, e d'hauergli dato forza di mescolarsi con quante donne volesse per generar Profeti (come, che la profetia. ch'è gratia gratis data da Dio, si possa haucre per via di generatione) & ei non generò se non due figlie femine Egli vietò gli studij, e le dispute, ornando à i suoi seguaci di difender la legge coll'armi, inuentione del Diauolo, per tenerli sepolci nella cieca ignoranza (contro l'esigenza dell'essere humano, che Natura scire desiderat, come disse Aristotile) per non conoscere gli errori, e le fantafie della sua legge. Predisse, che dopò della sua morte hauca da risuscitare, e salire visibilmente al Cielo, & hauendo le genti áspectato più del tempo prescritto, aprirono il sepoleto, e'l trouarono fracido, e ferente; onde cominciarono à perdergli 1 credito, e fù da suoi aderenti portato nella Mecça. Non bisogna più prolungarei à narrat tante sciocchezze: masconchiudiamos che stando in errore Ateisti, Gentili, Giudei, e Maomettani. Necessariamente la Religion Cristiana è l'unica, la veta, e la Santissima Religione. Hor passiamo all'vitima fronParte Seconda. Cap.II. 2

frontiera commo gli Eretici, e Scismatici, empij annersarij della santa Chiesa Romana.

### S. IV.

Facciata verso Settentrione?

Porta Ruben.

Ch'una sia la vera Chiesa.

A quanto nel precedente capitolo si disse doue la descrittione si diede della Chiesa, pronato resta ciò, ch'in questa, e nelle due seguenti propositioni s'afferma; con tutto ciò, per compimento del presente capo, dirò, ò pur ripetirò, ch' vua fiala vera Chiefa, contro gli Eretici Libertinische dicendo poterfil'huomo laluare, tanto nele la Chiesa Romana, quanto nella Luterana, e Caluinistica, son coftretti à concedere, che tutte quesle Chiese e sian vere,e sian buone, il che no è posfibile; perche sol'vna è la verità; e si come non è possibile, che due contrarie Religioni, che dogmi contradittorij professano, siano ambe vere; ma neetffariamente se l'vna dice la verità, l'altra dice la buggia; così due Chiese, che dogmi contradittotij professano, ambedue non possono esser vere: ma se l'una è vera, necessariamente l'altra è falsa. Più Chiese, che'n tutti i dogmi conuengano, dicono vnità, ne sostantialmente son più, ma sol'vna. La diversità sostantiale delle Chiese dalla contrarietà de'dogmi vien cagionata. E perche lo sponsalitio della Chiesa con Dio si sonda nella fede; Spensabo te mihi in fide, e la fede è vn credito, che si Ose. 2. 19 presta alla veracità della diuina parola, consegué.

Digitized by Google

temen-

'n6.

remente quella è vera Chiefa, done regna la vera fede, e doue in tutti i dogmi si presta credito à Dio; dunque in ogni Chiefa, doue in qualche dogma non si presta credito à Dio, non v'è fede, perche l'autorità della dinina parola è tale, che s'invna sola cosa non se le dà credito, nell'altre sarà come non se le dasse; perche tenendo, che Dio sia bucciardo in voa cola, se gli nega affacto l'infallibile veracità, e l'irrefragabile autorità; dunque diuerse Chiese, ch'in tutti dogmi han credito à Dio, non son diuerse:ma sol'vnase più Chiese,che dogmi contradittorij professano, necessariamente se l'yna è vera, & hà fede, l'altra è falsa, e senza fede. Ragionando della Chiesa le divine Scritture se-

pre parlano nel singolare; perche la vera Chiesa essernon pud, le non vna. Si ignoras te, à pulcherri-Cant. 1.7 ma mulierum, si dice nelle sagre Canzoni al primo: doue non fol si parla in singolare; ma nel grado superlatino, ch'è vnico soura tutti. Dilectus Thid. 2. meus mihi, & ego illi, dice la Sposa, Chiesa santas ella è vna, com'vno è lo Sposo. Sponsabo te mibi in Osle. fide, dice per bocca del citato Profeta lo Sposo; vno è lo Spolo, & vna la Spola. E l'Apoltolo san-Paolo. Hoc Sacramentum magnam est; ego autem di-

Ephef, 9. co in Christo, & Ecclesia, non dice in Christo, & Ec-32. clesis. E nel quarto de sagri Cantici dice lo Sposo.

Cans. 4. Sicut Turris David collum tunm. Duo ubera tua. Tota pulcra es amica mea. Veni de Libano Sponsa mea. Coronaberis. Vulnerasti cor meum. Qua pulchra suns mamma tuasoror mea sponsa. Pulchriora sunt ubera tuavino. Fanus distillans labia tua. Melat lac sub linqua tua. Odor vestimentorum tuorum sicut thuris-E'l

Ps. 18. 6. Salmista. In sole posuit tabernaculum summ; non dice tabernacula sua.

Eusebio

Eusebio Nisseno pur'in singolare fauella. Seditie intestina in Ecclesia; non dice in Ecclesiis, e Teodo- vit. Cost. reto. Statum in Ecclesia Deistam adverso, quam secu- lib.7. do. E Cristo N. S. às. Pietro Alessandrino. Arrins Teodor. vestem meam, que est Ecclesia, dilaceranit.

Ma quì tal'vno mi si potrebbe opporre, primiera- lex. mente dicendo, che lo Spirito Santo delle Chiese false per bocca di Gieremia ragionando ancora in fingolare faucila. Si laueris te nitro, &multiplicaueris Ier. 2. 22. herbam borith, maculata es in iniquitate tua cora me, e con tutto ciò le Chiese false possono esser molte; dunque benche della vera Chiesa anche nel singolare se ne ragioni, possono con tutto ciò esser molte le vere Chiese. In oltre; che molte posfano esser le vere Chiese i sembra chiaro come 'l Sole; perche la Chiesa della legge di natura sù dipersa da quella della legge scritta, che Sinagoga s'appella, & amendue son diverse dalla Chiesa della legge Vangelica. Triplicis Ecclesia vulgasa distin- Serlog.in tio (dice il P.Scrlogo) eius, qua sub natura decretis, Cant. 10. eius qua sub scripta lege, illius denique, qua sub gratta. Il che si conferma; perche la Sinagoga non era-Chiesa vniuersale; ma solaméte del popolo Ebreo, e precetti conteneua differenti da quelli della legge di natura, e queste due Chiese furono insieme nel mondo in vo medesimo tempo dopò dell'vscita del popolo dall'Egitto insino alla venuta del Messia. Doneç aduenires Messias (dice il mentouato Dottore) due extiterant Ecclesia, altera, que secun- Ibid. nui. dum nature leges in medio nationum prauarum vitam ordinabat, altera I/raelitarum, quem populum numen singulariter dilexit. E, che la Chiesa Euangelica d'amendue sia diuersa, pur anco è manifesto; perche contiene Sagramentise riti diuersi. Di piùs

Petr. A-

sho

ingre

Bil 120

THELI

inc)

T. Pat

indella.

出世

Ľ,

٤.

The state of the first of the state of the

la Sinagoga è madre, e la Chiesa Évangelica è fi-S. Hier. glia; perche dice s. Girolamo, Ided appellarur filin in c. 67. Sion, gaia primum orta ex Indais, de qua dicitur im Isa. Cantico Canticorum, fily matris med pugnaverant cotra me . La Chiesa Ebrea, e la Cristiana vengono simboleggiste nelle due mogli d'Abramo, ch'eran Galat. 4. due donne dinerse d'vn solo matito-Abraham anos filios babait unum de Ancilla, & unum de libera, dice l'Apostolo. La Chiesa Euangelica chiamasi bellissima: duque l'altre pur son belle, tanto que la la della legge di natura, quanto la Sinagoga. In Serl. to. vtroque statu (dice il Serlogo) decor resplenduit 2. vest. 9. egregius; nam in vtroque viri prafulfere mirabiles, quales Noe, Abraham, lobus, Moy ses, Helias, cu plunu.9. rimis alys, neque abfuere portenta, quibus nobilitata est Hebreorum Religio; Cateram obscura tante forme gloria ad non: sima sponsa incomparandum excellentium. Duque non ripugna, the trà Cristiani vi sian diuerse Chiese tutte vere, e che vi sia vna più eccellente dell'altra La Chiesa della lègge di naturaje la Sinagoga son chiamate meretrici, per cau-Deut. 31. fa della fornicatione con gl'idoli. Populas ifte confurgens for nicabient post Devs alienos . E la Chiefa. Buangelica è chiamata Vergine, lontana dall'idolattie. Vni viro Virginem castam exhibert Christo. Ma l'esser meretrici, e l'esser Vergine son cose 2. contradittorie, dunque possono esserui più Chiese tutte vere, benche cole contradittorie contengano. La dottrina della legge Euangelica. è fatigola, austera, cruenta, piena d'affanni, di travagli, di vigilie, d'aftinenze, di cilitij. La S. Hier. dottrina della Sinagoga era molle, effeminata, lib. 2. Ca piena di piaceri se diletti; Populus autem fatur idotic. lou. la fabricatur, dice san Girolamo. Ma queste dottrine

rine son contradittorie. Duque non oftanti le cotradittioni son vere Chiese.La Chiesa Cristiana.e la Sinagoga son paragonate dal Profeta à due palaggi, l'vao più magnifico dell'altro. Magna eris gloria domns iftius nonissima plus quam prima. Dung: 10. fon'ambi buoni,e magnifici, benche l'vno più delfaltro. Finalmente v'è va contrasto appressos. Agostino, della Chiesa Ebrea con la Cristiana, doue quella disprezza questa, raccontando le sue glorie, e questa risponde à quella, confutando le sue ragioni, dal che si può raccogliere le diversità di queste due Chiese, e con tutto ciò sù vera l'vna, e vera è l'altra. Io son quella (dice la Sinagoga) tãto fauorita dal Rè del Cielo, che spesso hò riceunto le sue lettere; ch'adornata risplendo di famosi Profeti, come di tante lucidiffime stelle. Son Regina, son guerriera, son potente, ricca, pomposa, trionfatrice de gli Egittij, vincitrice de Cananei, de Cetei, de lebsei, e di tanti altri Rè della. terra. Tu lei humile, bassa, pouera, rustica, pescatrice, dispersa per deserti, guardiana di vili armeti. Eco Regem noneram, quins literas frequenter acceperam; en splaicola Barbarorum ritu intra inuia an- ex lib. de gusto sugarsolo manebas; su cum gentibus, cum quibus altere. Ec ego sapè puguani pastorali more balantia pecora seque- cl. & Sybaris, ego sceptro, & legionibus fulta apud Hierofolimam purpures amicin regnabam. Ego Reges, milites, & alienigenarum gentium Duces occidi. Mibi Perfa, & ladas aurum, gemmas,ebur,argentum, sericum, totasque opes aduexis. Tu montana, rustica, apra pecoribus, depressis in vallibus dinersabaris. In ex vasta rupe incondensior cui rimosus lapis timidum prabebat hospicium, lac de caseo, vaccinia cum glande metebas. Ego Pharaonem cum suis carribus, ego Egyptios, Cananaos,

Pp

Digitized by Google

Cethaos, & caseros Reges occidi. Rispode à questi vati modestissima la santa Chiesa Custiana, concedédo quant'ella dice; ma la conuince di crudeltà, e. che per grande, ch'ella sia, pur'al fine l'è diuentata inferiore. Recognosco que loqueris & laudes tuas diffiteri non possum, scio quia Vrbis tua ambitiosa fora, & capitolia celsa vidisti; armorum tuorum impressio, & fulgentia clypeorum signa, spicula, enses, iacula, expressos equestrium exercituum gemiius, magnos ornasus, Duces, Tyrannosque prostrauit: sed memor esse debes, quid propter unam mulierem Dinam feceris in Sichen, imbelles homines, & innecentia sua honore fulgentes, latronum ritu, vastasti. In eo me gaudeo sublimatam, quod celfis facta sum celsior, & regnantium reana disseci: Ecce sub pedibus meis purpurata quendam Regina, versaris. Regnasti fateor, Reges tibi, & Principes ceciderunt. Noli irafci si,qua fueras Domina, mibi facta videris Ancilla. Recito Testamentum. In Genesi dicisur. Dua gentes, & duo populi in vtero tue: maior serniet minori. Regnasse te dicis,triumphasse, sceptrum senuisse, purpuram possedisse: me minusculam, vel in vallibus delituisse, velin collibus habitasse saxorum: se aurozbyso, serico, gemmis claruisse nobilibus; me pecorum lacte vixisse: sed tu maior, & dines servitura minori. Testamentum recipis, apioes recognosci prespice in legionibus signa, nome Saluatoris intede, & cossera te de Regno iam esse deiectam. Dominus, inquit, regnauis à ligno. Ecce miracula passionis: ecces pectaculum lucis. Ego sum sponsa,qua,relictis idolis, de sylua, & mote descendi, ut ait Patriarca tuns. Ecce odor fily mei, sicut odor agri plenizui benedixis Dominus. V ndè venis Virgo cum lastescum floribus, intemerata innenenla opaco de nemore, simplex, leta, pallio niuali composita ? Sponsus mens speciosus pra filijs bominum, Rex Regum,

Regum, qui caput meum mitra composuit, me protinas purpuranit. In Denteronomio dicitur. Et erit pendens vita tua ante oculos tuos die, ac notte; In una enim. die fuit dies, & nox, cum Saluator suspenderetur in ligno; ab hora enim diei sexta, vsque ad horam nonam senebra facta sunt; Nam lumen abstulit, ac diem feralis, & luctuofa caligo cacauit. Criminis furore, & profano parricidio pradamnasti. Gladius suns per apicem mucronis madidus, adhuc cruore distillat. Altaria, inquit, tua demoliti funt, & Prophetas tuos interfecerus gladio. Gognita sunt omnia, & in suo ordine feliciter cucurrerunt, & ideò tuo te gladio scito esse percussam, te Testamento damnatam. Da quello contrasto si vede, che la Cristiana Chiesa della Sinagoga rimasta vincitrice, necessariamente dalla Sinagoga è diuersa; Se dunque diuerse Chiese e nel medesimo tempose successiuamente furono vere Chiese, come potrà negarfi, non vi possan esser'ancor'oggi più Chiese differentize nulladimeno vere Chiese? Dunque non è sol'vna la vera Chiesa,

Facilmente à queste difficoltadi si risponde; & alla prima si dice, che lo Spirito Santo per bocca di Gieremia in quelle parole, Si laueris se nisro, & c. non ragiona con le false Chiese; ma solamente colla Sinagoga, macchiata d'idolatrie; perche nelle parole antecedenti dice. Ego plantaui te vineam elettam; e nelle seguenti, dice: Quomodo dicis, Non sum polluta è post Baalim non ambulani è vide vias sinas in conualle, soiso quid seceris. Loquitur enim (di-Corn. ince il P. Cornelio) de Israele, quasi de coniuge sua ser. l. c. Deus; vinde Sinagoga erat vxor. Ma quando nel sesenso allegorico, ouero accomodo delle fasse Chiese ei ragionasse, potrebbono queste parole à ciasche duna delle fasse Chiese, in senso distributiuo,

#### Li Trionfi della Chiefa. 102

tino, non già collettino, ò pur collettino, per tutta la collectione di quelle, drizzarsi: ma quado della vera Chiefa ragiona, dicedo: Tota palchra es amica mea,no fi prede,ne in selo collettiuo,ne diffributiuo, perche la vera Chiesa non è, ne può esser più d'vna; onde necessatiamente in senso singolare si prende. Quanto poi à quel, che secondariamente fi dice, che la Chiesa Euangelica, la Sinagoga, e quella della legge della natura sian Chiese differenti, con distintione si rispondes perche simigliate dinersità non è sostantiale: ma solamente accidentale. Et in fostanza non son tre Chiese: ma-Serl. to. 2. fol'vna. Omnis, que unquam fueris Ecclefia (dice il vest. 1. n. P.Serlogo) sind aute lege scriptam sine oppressa quoud vitus, & indicialia, qua speciatim constituebatur, quoad essentialia connenerit, quamuis penès exteriorem culsum sua cuique différentia; ideired tinsdem natura, atq; essentia omnem censeri Ecclesiam. Effentiale werd illud media supernaturalia Theologicarum virtatum fideis spei , & charitatis , in primis , quibus affequenda eras aterna, in quam destinabantur, beatitude. Et appres-To . Sentiamus simpliciter, & absolute unam, won aurem multas Ecclesias fuisse. All'hora farebbono fizre sostantialmente Chiese diuerse, quando hauessero haunto diuerfo oggetto,e mezzi diuersi: ma. di tatte trè le souradette Chiese vno sù il sine. cioè la beatitudine eterna, & i mezzi li medesimi, cioè la fede, la Iperanza, la carità, la penitenza, duque intrinsecamente non sono flate Chiese dinerse: ma fol'yna, e tutta la dinersità nell'estrinseco rito delle cerimonie, e de Sagramenti confifte, e nell'estrinseca differenza del venturo, ò del venuto Redentore. Dunque se oggidi si ritrouassero più Chiese, che solo in cose accidentali differisse-

\$5.

ro

AN R

3

124

19

37

Ì

ro, non sarebbono sossantialmente Chiese diverferma sol'vna; ma quando in cose sostantiali, & ne dogmi di fede si contradicessero, necessariamente vna sarebbe la vera Chiesa, e l'altre, che da quest'vna s'allontanasseto, sarebbono tutte false. In cuius laude (dice Beda) pulcherrime dicitur, una est Beda columba mea, perfecta mea, una est enim; quia divisionem Schismatis non recipit; una est, quia non alia ante legem alia sub lege, alia sub gratia, alia de circumcissone, alia de preputto collecta: sed ficus unus Dominus, ona fides, unum Bapcisma, unus Deus, & Pater ommiam, ita wna est Catholica elestorum omnium mulsitudo per omnia & mundi loca, & tempora suculiyeidom um Deo,& Patri subiceta.

Vna finalmente è la vera Chiefa; perche la vera Chiefa è quella, ch'onora Dio col culto à Dio dounto, & in tutte le cole, da Dio renelate, gli presta credito, e gli hà fede, ciascun'altra Chiesa, che da questo si discosta, non è più vera: ma falsa. Vna è la vera Chiesas perche gli Ecumenici Concilij, dallo Spirito Santo radunati, trattone vna., tutte l'altre condannarono; E Dio con prouidenza celeste tutti i segni di verità, come son gli argomenti di miracoli, di martirij, di dottrine, di profetie, d'antichità, di santità, di vittorie spirituali, di opportuni soccorsi, e d'altre simiglianti cose, invna sola Chiesa continuamente li dimostra. Donde ne segue, ch'in negotio di tanta importanza dourebbe ciascheduno aprir gli occhi, ne lasciarti girare da ogni vento: ma considerar di proposto in quale Chiesa gli argomenti di credibilità si ritrouano, e con prudenza singolare disporsi alle gratie divine disappassionandos, e pregando la dibina misericordia di solleuarlo collasouranaturale

# 304 Li Trionfi della Chiesa:

rale illustratione, e pia volontà per seruir Dio done, e come deue seruirlo, & assicurar la propriasalute.

### Porta Iuda. Che l'unica , e vera Chiefa fia la Santa Chiefa Romana .

L A prima ragione, che la santa Chiesa Romana sia la vera, e l'unica Chiesa, si è s perche solamente nella santa Romana Chiesa tutti i segni di verità, di soura annouerati, si ritrouano; In lei sola veri miracoli continuamente si vedono, in lei sioriscono i martirij, le dottrine si martellano, la santità tisplende, li mezzi antichissimi di sede, speranzascarità, penitenza perseuerano, il culto divinose la pietà rilampeggia, le profetie si verificano, gli aunisi dinini precedono, gli ainti celesti opportunamente si dispensano, l'Ecclesiastica Gierarchia. e la continuata successione de Pontefici mae flosamente risiede; in lei finalmente non solo i sostane tiali mezzi della falute, coll'osseruanza de precetti:ma pur di vantaggio gli euangelici confegli colla fuga de gl'impedimenti nella via della perfettione con varietà molto vaga si pongono in esercitio.

La seconda sia, perche quante contro la Romana Chiesa guerreggiarono, come l'Arriana, la Manichea, la Nouatiana, e tutte l'altre antiche, già si vedono estinte, e la Romana sempre trionsa; onde col tempo anche la presente Luterana, Zuingliana, Caluinistica, & altre, si vedran parimente, esterminate dal mondo, nè di loro vi restarà nè sanilla, nè fumo. Certè non est ab homine mutuatum (dice Paciano) quod per sacula tanta non cecidit. Non è Epist. ad
cosa humana questa, che noi vediamo, che la RoSimpron.
mana Chiesa combattuta da tante parti per tanti
secoli non sia caduta; Egli è Dio, che la sostenta,
innixa super dilettum sum. Sono l'eresie, dice Sancant. 8.5
to Agostino, come tanti gonsi torrenti; portano
gran piena, fan gran fracasso: ma tosto si seccano.
Non vosterreant, fratres, quidam sun j, qui dicuntur S. Aug.
torrentes. Hyemalibus aquis implentur; nolite timere:
post paululum transit, decurrit aqua, ad tempus perseres iam emortua sunt, cucurrerunt in riuis suis quantum potuerunt, decurrerunt, siccati sunt riui, vix eor
memoria reperitur, vel quia fuerint. E l'istessa cosa.

dice s. Bernardo, Eusebio, & altri. Di più la Chiesa Romana sin da'tempi di sand Pietro, e de gli Apostoli professò, e professa la fede contenuta nel Simbolo Apostolico; dunques quando venne Arrio, ò Arrio disse la verità, ò disse la bucia. Se disse la verità, dunque la Chiefa. Romana, nè prima, nè dopò d'Arrio fù vera Chiesa,e vera Chiesa sù l'Arriana, & ogn'altra Chiesa, che totalmente coll'Arriana non si conformane. anco è vera Chicsa com'è la Luterana, la Caluinistica, & altre, dunque non v'è più vera Chiesa. nel mondosperche l'Arriana è già estinta, e l'altre tutte son falle, il che da nessuna presente Chiesa è concesso: d'Arrio disse la bucia, & in conseguenza la vera Chiesa sus è la Romana, e tutte l'altre, ch'alla Romana non siconformano, son Chiese false, e bucciarde. Ma che Arrio habbia errato egli è chiaro per li decreti del Concilio Niceno, doue da cento, e 18. Vescoui tutti in dottrina, e santità

Qq

Digitized by Google

cospicui, su Arrio codannato; de quali Sati Prelati vno fù s. Nicold Vescouo di Mira, le cui réliquie riposano nella Città di Bari nel Regno di Napoli, e dall'aride offa di quelle scaturifee cotinuamente la manna. E Cristo N.S. comparendo à s. Pietro Alessandrino colla veste lacerata, gli disfe, Arrius vestem meam,qua est Ecclesta, dilacerauit, ( con ragione vien la Chiesa nominata veste di Cristo; perche dices. Cipriano, ch'ella è simboleg4 S. Cypr. giata per la veste inconsutile del Saluatore, Ectlede vnit. sia significatur per vestem Christi inconsutilem, e così anco si legge nella seconda lettione del secondo notturno della festa di s. Vincenzo Ferrerio à 5: d'Aprile, Cum vestis inconsutilis Ecclesia diro Schismate scinderetur. Quella veste dunque, che non fu da i soldati nel Caluario divisa, sù lacerata dop ò da gli Eretici.) E s. Pietro Alessandrino stando per esser coronato del martirio predisse ad Achille, & Alessandro suoi Preti, che gli hauean da succedere nella cura della Chiefa Alessandrina, auuifandoli di non riccuere nella loro comunione Arrio, Quem Deo mortuum effe scirët; & hane dininam prenotionem (si dice nella sua vita) non diù post rei probauit enenius. Se dunque Arrio disse il fasso, la-Chiesa Romana disse il vero, dunque ella sù vera-Chiesa; ma ella quella stessa fede, che professò, professa del Simbolo Apostolico, e Niceno, dunque ella è la vera Chiesa.

Eccles.

Rispondono gli Eretici, che la Chiesa Romana fà vera Chiesa: ma dopò pian piano senza aunederli mancò dalla vera fede, nè vi fù vera fede nel mondo infino alla venuta di Lutero,e di Caluino. Ma s'ingannanciperche, se la Chiesa Romana sépre pretelsò gl'illeffi acticoli della fede, dunque

non

non mancò mai dalla vera fede. E se la Chiesa Romana mancò dalla fede pian piano fenza auueder. fi,come si son'eglino auuisti, se non se l'han sognato? e se la Romana potè macar dalla vera fede, no si può dir l'istesso della Chiesa Luterana, e Caluinisticas e d'ogn'altra de gli Eretici? dunque i Luterani,e Caluinifli, e tutti gli altri Eretici non fom ficuri (come si vantano) d'hauer la vera fede; perche chi gli assicura, che pian piano, sca a anueder non habbian mancato dalla (da loro creduta) vera fede ? se per molti secoli non vi fu vera fede nel mondo, donde Lutero, e Caluino, e gli altri Ereti, ci la riceuerono? se la Chiesa Luterana, e Calui nistica, e l'altre de gli Eretici, professano dogmi sontradittorij, come lon tutte vere ? quale di elle è Chiefa vera? Se concedono questi Eretich, che, gli articoli della fede son sempre veri; dunque tempre fù , & è vero , Crede Santtam Ecclesiam Car thelicam, dunque non mai la Santa Chiesa manco dalla vera fede. Concedono questi Eretigi, che la Santa Chiefa sia Sposa di Cristo; dunque ella come Spola di Cristo su sempre sedelissima al suo Spolo, Adulterari non potest Sponsa Christi, diffe s. s. Cypt. Cipriano. E Dio medelimo per bocca d'Olea. Le. Sponsabo le mihi in side in sempiternum. E per bocca Osca h'a di Daniele, Suscitabia Dens Cali Reanin quad in ater- Dan, Le pum non dissipatitur; ma come in sempiternum, & in eternum, se, com'eglino dicono, ella mancò? B l'Angelo Gabriele non disse alla Vergine . Etyeanabie in domo facub in giernum? Non si dice della Chiefa, ch'ella Su pulchra, vt Luna, amitta Sole, horius conclusus, fons signatus, Paradisut, Civitas Dej, Terra viuensium, Regina in vestiin deauraio, circundata varietate? dunque ella sempre crebbe insino Qq

al Plenilunio, riceuendo i raggi dal Sol di Giustitia, ammantata di Sole, che mai non s'oscura, orto circondato di siepe, che non ammette l'adito ad errore, fonte sigillato non mai aperto, Città di Dio, non mai del Demonio, Paradiso di delitie spirituali, non mai deserto di serpenti, terra di viueti per la fede, e per la gratia, non mai vniuersalmente di morti, Regina, non mai serua, circondata di varietà di pompe spiritualise dinine, non mai nuda, poucra, e vile. Dunque la santa Chiesa Romana non mancò, nè mancarà dalla vera fede. Di più gli Eretici non son costanti, nè trà di loro couengono; perche i Donatisti dissero, ch'ella in tutte le parti del mondo sia mancata, e che sia rimasta in soli pochi nell'Africa; Lutero hora dice, ch'ella sia mancara dal tempo del Concilio di Costânza, circa cento anni prima, ch'egli venisse al mondo:hora,che sia mancata finito l'anno millesimo della nostra salute. Gli Autori della confessone Augustana', Caluino, e Melantone, ch'ella sia mancata sin dall'anno trecento; Andrea Smidelmo 'dall'anno cinquecento; i Protestanti da tempi di

Beier. to. Papa Bonifacio III. E finalmenti queffi, & altri fin 3. E. 11. dal tempo de gli Apostoli. Hor se così si contradicono, chi di loro dice il vero? appunto niffuno.

Teodor. Damas.

Gli antichi Eretici, come Fortunato, Paulino, 1.c. Ep. 3. Apollinare, Meletio, Vitale, Celestio, & altri, si 1. 5. hift. finsero d'esser Cattolici, e d'aderire al Romano Eccl.e.3. Pontefice . Lutero nel libro contra Anabatifias, S. Hier: confessache sotto il Papato vi fiano buoni Cristia-Ep. 2. ad ni, che vi sia la vera Scrittura, il vero Battesimo, la vera Eucharistia , la vera remissione de peccati, il vero vsicio di predicare, il vero Carechismo, la. vera Cristianità, e la vera midolla della CristianiU ;

K (

E

ı,

1088.2-0P.

12. Melantone, e Lutero, chiamano veramento Santi, s. Bernardo, s. Domenico, s. Francesco. Cal- ierling, et uino confessa; ch'egli in molti dogmi è contrario Marsin. à i Padri antichi: ma se il vero Catechismo è nella Bec. opus. Chiefa Romana, dunque ogn'altro, ch'à quel della Chie sa Romana non si conformate salso, & in conseguenza non mancò mai nella Chiesa Romana la vera fede. E se Caluino è contrario à i padri antichi prima de' tempi di s. Gregorio Magno, dunque confessa, ch'è veramente Eretico, menti'è contrario à i Padri, che furono nella vera Chiefa, ch'egli concede essere stata all'hora la Romana, & è fallo (com'egli dice) che la Romana habbia mãcato dalla fede. E se concede, ch'à tempi di s. Gregorio la Chiesa Romana su la vera Chiesa, e cheprofessò la vera fede, lo stesso deue concedere à 'nostri tempi; perche gl'istessi dogmi, ch'all'hora la Chiefa Romana professaua, oggi professa.

Dicono ancora tutti gli Bresiarchi, che quel tato eglino insegnano, è loro rivelato da Dio, e ch'in conseguenza ciò, ch'eglino in segnano, sia vezità: ma tutti gli Eresiarchi si contradicono, insegnando propolitioni contradittorie, e l'vno ancora contradice all'altro; dunque, ò le cose contradittorie son tutte insieme vere, il che non è possibiles ò Dio si contradice, cosa ancora impossibile, & empia, essendo Dio infinita sapienza, & infinita bontà, & in conseguenza, infinita, & infallibilisfima veracità. Dunque tutti gli Eresiarchi, e tutte le loro Chiese dicono manifesta falsità, & empie bestemmie contro Dio; dunque son tutte falle, & inique; solo dunque la Chiesa Romana, che contradittioni non ammette, ch'è pietolissima verso Diosfol'ella è vera Chiesa, sol'ella è santa Chiesa.

Haretici

Aut. im Haretici nunquam sapjunt unum (dice l'Autor delperf. bo- l'opera imperfetta) sed quot suns capita, tot senterin 7. Ma tius habent. Ortodoxorum catus ( foggiugne il P. Serlogo) sibi similis perpetud, non habens wici studi-Sort in nem quoad aliquid ex substantialibus, cadem recinens Cant. to. semper, inuiolabiliserque sidei dogmana, Et Agatons: 3. vest. 3.4. semper, inuiolabiliserque sidei dogmana, Et Agatons: num. 36. Apostolica Christi Ecclesia per Dei omnigosensis gra-Asat in tiam à tramite Apostolice traditionis nun quemerrassex. Syn. sesprobabiturmec Hareticis nonitations depravata sucact. 4. cubuit; Jed; yt ab exordio fidei Christiana percepit ab , auttoribus suis, ApeHolaram Christi principibus, illihata fine tenus permanes. Apprello gli Erecici quati · san gli huomini tante sono l'opinioni och'aglino chiaman fedi; rante tedi quanti ceruelli. Facta est ad Costa fides temporum potius quam Enangelierum (dices Hi-Imperat. lario) miserabile est, tot nung fides existere quot va--luntates. Ma la fede della santa Chiela Romana. Agat. ve fempre è l'illeffa, cadem femper fides desmasa retisup. . #6/15 × · Il primp, che comincialle à perfeguitar la Chio-Ja Romana, fu il Principe de gli Eressarchi Simon .Magodi cui dice s. Clemente, Romam cum venif-S. Clem. Ist. Beckessam vebamentar persarbantemulipe inerios. Arque in Sugra abdusent Sententiam; Gentes vara som-6.9. mouthat magnis artibus. Del qual Simon Manascrive si Epifaniosessere stato malitioso, dato alla libidine, come son tutti gli Erestarchi, e loro seguaci. S. Epiph. Progresses in medium, & prasensu nominis, Chr fis to. 2. l.1. weratzum melli computzens, mortepoijs, qui fibi fidem habaerunt, induxit; quum autem natura effet lafciuns,

> corruptam opinionem circulataribus, ab isso deceptis, induxit Quelt'empio butto li primi fondamenti de gli erroti di Caluino, e di Lutero; perche si vantaua d'esser la virtù grande di Dio, e che sua moglie

fusse

fusse lo Spirito Sato. Hor se gli Eresiarchi, & Ererici de nostri tepi fon simili à Simon Mago, e molto peggiori di quello, che nauigano à vele gonfie nelpelago della libidine, e tengono dogmi affai più abomineuoli de' dogmi di quello, come le loro Chiese ardiscono chiamarsi vere, e non più presto affemblée di Satanasso ? Ma si come dall'orationi di s. Pietro fù da mezz'aria precipitato à terra Simon Mago, e, benche hauesse haunto più giorni di tempo per pentirh, non perciò le ne penti; ma palsò impenitente all'eterne pene infernali, così autienne di costoro; perche Dio ascoltando i sospiri della santa Chiesa Romana, fece cader Lutero, c Caluino dall'aria de' loro ambitiosi disegni com morti miserabili nel profondo baratro dell' Inferno.

Paísò la tempesta mossa contro la Chiesa da Simon Mago: ma forse (come dice s. Gio: Crilosto S. Chrif. mo) la tempesta di Nerone: con tueto ciò la naui- in Psalcella di Pietro non resto dall'onde assorbita: ven- 147. nero appressos imperadorise Re: Popolise Cittàs& eserciei di Demonij, & altri innumerabili mali:ma non per questo mancò la Chiesa, anzi, dissipati i fuoi nemici,ella maggiormente s'accrebbé, s'auazò, si dilatò, sino alle stelle s'inalzò - In principio Chris. de itaque Imperatores, Reges omnes, populi, & Giuitates, S. Ignat. & Damonum Phalanges, & ipsa Diaboli Tyrannis, & tom 5. alia innumerabilia innaferunt Ecclesiam ; illa tamen emnia fractas& diffoluta sunt, & interieruni; ipsu autem creuit, & in cantam pronecta est altitudinem, ve ipsos etiam Calos superanerit. In quei tempisdice nel luogo medefimo, donunque la Chiesa si riuolgena, non vedeua se non che tempeste. Tune quocumque ocules quis verseres, vbique pracipit abarathra & bellas

Digitized by Google

11

ile.

bella, & pugna, & pericula. Imperatores, & Reges, & populiso Cinitares, & gentes, & domefici, & alieni credentibus insidias tendebant. Chi diede dunque alla santa Chiela Romana tanta fermezza, e tanta. costanza, che da tante parti combattuta, che vuotandosi contro dilei per le sue porte infernali tutto l'esercito di Lucifero, non fusse stata mai nè prostrata, nè vinta: ma sempre gloriosa di tutte le procelle de' contrasti ne riportasse il trionso, se non quell'onnipotente Signore, che per sua Sposa l'elesse? acciò fosse à tutti palese, che la dottrina della Cristiana Religione inventione ella non era d'ingegni humani, e mortali : ma del solo eterno Dio,e,ch'i fedeli non per virtù mondana: maper diuina affistenza di tante guerre la vittoria ne Idem ibi riportano. Christianorum disciplinam, non ab hominibus pendere, sed in Calis radices agere, Deumquesses qui vhique Ecclesia inereiur. E per far vedere al modo, che la Chiesa non è con baluardi materiali- ma spirituali munita, e che tutte le sue difese pella so-Chris. in la Croce consistano. Ecclesiam Deus munis validius, quam Hierusalem:non vectibus, & portis: sed Gruce, circumseptam. E' della santa Chiesa Romana tanto inuitta la costanza, tanto soda la dottrina, ch'i medesimi nemici, & attoniti la rimitano, & immobili l'ammirano, & ammirandola la lodano; eglino stessi, che la perseguitano, d'encomij la ricolmano; e gli encomij, da loro alla santa Chicsa Romana. già dati, son raccolti da Iodoco, e dal Cardinal Iedoc. & Bellarmino, e'l nota il P. Serlogo, Inter signa vera Bellarm. Ecclesia, refert Bellarminus libro quarto de notis Ecin clesia capite decimos exto, quod capitales aduersary in-Cant. to. serdum pro ea suffragium nobilis feruns encomy , pro-

3. vefl. 34 basq; allatis fectarioru verbis, ex. quorum scriptis pro-

dem .

Pf. cit.

7.37.

ducit

ducit etiam non nulla Iodocus. L'istesso auniene à cotesti Eretici, ch'auuenne à Pelagio, parlando di s. Ambrolio, come riferisces. Agostino. Hic est ille Aug. 1.1. Ambrosius, quem Pelagius, tam predicatione landauit, contr. Peus diceres in libriseius pracipue sidem lucere Romanam, qui scriptorum inter latinos flores quidem speciesus emicuit, ita ut eins sidem, & purissimum in scripturis sensum reprabendere nec inimicus anderet, onde soggiugne il P. Mascolo. Vides Ambrosium ab ip- p. Masc. so Religionis hoste landari, qui, lices in tenebris esset, super S. fassas est, eum esse magnum Romana sidei lumen. Au- Augibiniene à costoro ciò, ch'auuenne à Giuliano Apo-dem. stata, che parlando di s. Crisostomo, il predica per erudito, e santissimo. Hic est Constantinopolitanus Apud Sa Isannes (dice s. Agostino ) quem in numero erudito- Aug.ibirum, ac sanctorum excellentissimum in bac ipsa tua, dem. Iuliane, cui respondeo, disputatione, posuisti, doue sogiugne anco il P.Mascolo. Vides, & hic preclarum testimenium, vel ab hoste! Hor se la fede della Chiesa Romana è la stessa, che professò s. Ambrosio, e che professò s. Crisostomo, diciam pure, che, secodo il parer dell'istessi nemici, la santa Romana Chiesa ella sia la vera, e l'vnica Chiesa, trionsatrice di tutte le falangi dell'abisso, lodata, per diuina prouideza da quei medesimi, che più la cobattono. Ella abbracciadosi alla Croce come à palma triofale riporta d'ogni contrasto la vittoria, là doue de gli Bretici le Chiese, nemiche della Croce, adorado il ventre, e la carne, sempre miserabile patisco. Philipp. no il nausragio. Inimicos Crucis Christi, quorum si- 3.19. nis interitus.

Solo la santa Chiesa Romana si mostra in ogni Matt. 73 tempo osservantissima delle parole di Cristo, che Ibid. 113 disse, Artaest via, qua ducit ad vitam, Regnum Ca: 12.

ļo-

Digitized by Google

#### Li Trionfi della Chiefa: 314

10.

But the second second

1

13

1

F.

Mat. 19. lorum vim patitur, & violenti rapiunt illud. Sunt En-12. 2. Cor. 6. nuchi, qui seipsos castrauerunt propter Regnum Calorum, e dell'Apostolo. In castitate,in scientia, in len-1. Tim. 5 gamitate. Et. Te ipsum castum custodi. Et . Mortificationem Christi in corpore nostro circumferentes , dun-2. Cor.4. que ella sola è la fedelissima in ogni tempo Sposa di Cristo- Dissi, che solamente nella santa Chiesa Romana veri miracoli fi ritrouano , quì foggiungo, che volendo gli Eresiarchi le loro false dottrine accreditare, à imiracoli ricorfero: ma si trouarono delusi. Manete si prouò di fare vn miracolo di fanare il figlio del Rè di Persia, e Dio fece, che l'infermo Principe immantinente morisse se Manete ne riportò la dounta mercede; perche il Rè il fece vivo scorticare. Cirola s'accordò con un tales che si fingeste cieco per dar ad intendere, che gli restituiua miracolosamente la vista: ma toccandoli gli occhi il fece diuentar da douero cieco, il quale, confessando la trode, ricorse à s. Eugenio Vescouo di Cartagine, che col segno della santa. Croce, gli restitui la perduta luce. Caluino similmente accordatofi con vn'huomo, che fi fingeste morto, quando fi pole à risuscitarlo, il fece repentinamente morire. Lutero pur venne in presuntione di risuscitar Nescto, sommerso nel fiume: ma fu effaudito come li Profeti di Baal. Assegnano gli Eretici per miracolo la dilatatione delle loro Chiese: ma qual setta mai d'Eretici s'è tanto dilatata quanto la Chiesa Romana, che per tutte quasi le parti del mondo hà Tempis, e Sacerdoti dal tempo de SantiApoltoli infino ad oggi;doue di tati Nouatori son gite le Chiese in sumo ? E che miracolo è questos far piombar verso il centro la pieara, correre i firmi al mare, il fuoco brucciar la. Nop-

stoppa? Miracolo farebbe fermar in aria, senza sostegno, va monte. Far cotrete i siumi verso le cime de colli; buttar nelle fiamme il fieno, e non brucciarfi. Che miracolo è questo far correre gli huomini verso il fondo delle lascinie, done di loro natura son'inchinati, Nasara hominis prona est ad malum ab adolescentiasua: abbracciar gli errori gente cieca, de ignorante, arder i popoli nel fuoco dell'irase della libidine & Miracolo farebbe manteners giouani, e donzelle nel fior dell'età loro, trà gli agi, e le morbidezze, trà le fiamme della concupiscenza, e dell'irascibile, immaculati, puri, mansueti, & innocenti come tăti agnellinh & odoriferl di castità, e di verginità, come tanti candidi gigli: vincer gli stimoli del senso, calpestar le pompe del secolo, folleuarsi come colombe à dirittura verso del Cielo . E doue maraviglie tanto eccellenti, so non nella santa Chiesa Romana continuamente fivedono de Racconsino i loro Vergini gli Eretich uns. Nicolò Vescouo di Mira, un s. Odoardo Rè d'Inghilterra, vn s. Errico Imperadore, vn s. Lodouico Rè di Francia, vn s. Tomaso d'Aquino, vn s. Domenico, vn s. Francesco Sauerio, vna s. Catarina da Siena, vna santa Terefa di Giesù, e cento, e mill'altri Eroi, & Eroine. Non fù la verginità anco da gentili posta frà l'eroiche virtudi? non disse Focilide, togliendolo da gli Oracoli Sibillini.

Testimonium falsum fuge, & iusta profer: Phoc. in Virginisatem custodi, dilectionemque erga om. fine, l. 8.

nes serna?

orac.Sibill.

Non disse Ouidio.

Salue virginei flos intemerate pudoris?

Metam.

Non v'era in Roma il tempio delle Vergini Ve- lib. 14.

flali? tralascio i testimonij della Sacra Scrittura, e

Rr 2 de

de Santi Padri; e ciò che dice s. Tomaso d'Aquino 2.2. q.152. ar.1.2.3.4.& 5. Ma quest'empi la. condannano; perche non può la nottola sopportar la luce del Sole: Et omne simile appetit sibi simile.

Ditemi, con quai mezzi ne' tempi antichi nell'Europa, Africa, & Asia, e ne' tempi moderni nell'Indie Orientali, & Occidentali, nel Congo, nel Pretegianni, nella Francia, nel Settentrione, & in altri Regni del mondo tanti milioni d'huomini, ch'erano altri Gentili, altri Maomettani, altri Ererici, altri Scismatici, altri Giudei, nel grembo della Romana Chiesa furono traportati? chi d'abiurar gli errori li costrinse ? chi di dar de' calci alle native leggi li persuase ?liberamente il fecero, no per forza d'armi, non per atrocità di tormenti, non per virtù d'eloquenza:ma solo colla semplice parola de gli Apostolici Missionarij; hor non è que-Ro vn gran miracolo, che quotidianamente nella. santa Romana Chiesa si vede? come ardiscono gli auuersarij parlar di dilatatione? Plene admiranda Serl. to. opera sunt ista (dice il Serlogo)& bracchy solu pra-

3.vost. 28 potentis Deimec potest non vera Ecclesia apud eos esses num. 36. apud quos tam efficax dictio, qualem Rethorices studio nullus unquam Oratorum confectatus est.

Ma come vere Chiele possono stimars quelle, che da gl'imitatori di Giuda son fondate? Giuda vn de dodici Apostoli di Cristo, fauorito dal suo Signore, Tesoriere del Collegio Apostolico, pian piano per l'auaritia si ridusse à tradir vn Dio. Iu-

8. Aug. slus iste (dice s. Agostino) non sunc peruersus factus tr. 50. in est, quando à Iudeis corruptus Dominum tradidit : iam Io: fur erat, & Dominum perditus sequebatur. Tanto auuenne à gli Ercsiarchi; erano prima fedeli: ma. lasciandos pian piano, chi dalla libidine, chi dal-

l'anı-

l'ambitione, chi dallo sdegno, chi d'altra passione sourafare, piombarono di baratro in baratro, e da fedeli diuentarono infedeli, e da Dottori seduttori: altri dall'ignoranza, e dalla superbia superati, per non parer ignoranti, non sapendo defender la verità, si fecero partegiani della bucia. Quidam Latt.lib; ex nostris (dice Lattantio) vel minus stabilita fide, 4. diuin. vel minus docti, vel minus cauti, qui dissidium facerent instit. vnitatis, Ecclesiam dissiparunt. Sed y, quorum sides 32. fuit lubrica, cum Deum nosse se, & colere simularent, augendis opibus, & honori studentes, affectabant maximum Sacerdoilum, & à potioribus vitti secedere cum suffragatoribus suis maluerunt, quam cosferre prapositos, quibus concupierant ipsi antè praponi. Quidam verò non satis cælestibus literis eruditi, cum veritatis accusatoribus respondere non possent, obijcientibus, vel impossibile, vel incongruum esse, vt in vierum mulieris se includeret, nec calestem illam Maie Ratem ad tantam infirmitatem potuisse deduci, ut execrabili patibulo figeretur; que omnia cum, neque ingenio, neque dottrina defendere, ac refutare possent, ne etiam vim, rationemque penisus peruidebant, deprauati sunt ab itimere rectore calestes literas corruperunt, ut nouam sibi doctrinam sine ulla radice, ac stabilitate componerent . Nonnulli autem falsorum Prophesarum vaticinio illecti, de quibus veri Propheta, & ipse Christus pradixerat,exciderunt à doctrina Dei, & traditionem veram reliquerunt. Se con occhio linceo mirassero i popoli ciò, che fotto pelle agnellina s'asconde, conoscerebbono, che queste nouelle Chiese nonpossono esfere altro, che carnesicine dell'anime, già, che da quei son fondate, che sotto maschera. diReligione ricuoprono l'ambitione, e la libidine, & ogn'altra disfrenata passione. Voleua Simon-Ma

Mago comprar lo Spirito Santo per venderlo à buon prezzo, e non hauendolo ottenuto perseguitò la Chiefa. Voleua Lutero effer Prelato, & no essendone stato degno, si mosse cotro l'autorità del Romano Pontefice; volcua Origene pratticar co donzelle, che gli scriuenano i libri, nè porendo farlo seza peccaro, piombò nell'erefie. Leggerene le ftorie, che tutte l'erefie figlie le trouarete dell'interesse, dell'ambitione, della libidine,

della fuperbia, dell'ignoranza-

- In quale Chiesa, se non nella Romana, lo stato. Religioso fiorisce ? che cosa è lo stato Religioso? Egli è vna flabile radunanza (dice s. Atanalio ) di S. Atha- chori divinise d'huomini generolis che cantano le nas. in vit. Ant. lodi di Diosche contrastano colla carne, col moncap. 21. do, e col Demonio. Dinini cheri, virilis concerdia S. Basil. cetus. Egli è (dice s. Basilio ) vn ritiramento dalla ad s. Gre conversatione del secolo, Secessus conversationes à zianz. mundo uniuerfo . Egli è (dice s. Gio: Criloftomo) S. loann. vna conuersatione celefte, non inferioreà quella. Crisos. l. de gli Angeli. Gonuersatio plenè calestis, nil deterior vitup.vi. angelica. Egli è, dice il medesimo, vn mirabile eser-10 Cito di Cristo, vna regia compagnia, & vna Connast. & gregatione d'Angeli in corpi humani Christi exer-hom. 8. in citus admirabilis regius cætus, & Angelorum cætus in Matth. S Hier. corporibus mortalibus. Egli è (dice s. Girolamo) vna ep. 41. ad fameglia del Cielo viuente in terra Catestis in ter-Ruff. rafamilia. Egli è (dice s. Agostino) vn modo di s. Aug. vivere cassissimo, e santissimo. Vita castissima, san-Affimaq; Egli è (dice s-Isidoro) vna vita, che di-Eccl. Ca spensa virtu, più sublimi del Cielo istello. Vita ca-1h. c 31. lo virtutes superiores prassans. Egli è (dice Sozome-S. Isidor. Pel. 116. no) vna regola di conuersare, che per quanto è co-1 c. 129. cesso all'humana natura, è prossima al medesimo Dio.

Dio. Norma connersandi, quantum in humana natur Sozom.l. ra situmest, ad Deum proxime accedens. Altri enco. 1. c. 12. mij dello stato Religioso appresso i Padri più moderni fi trouano: ma l'hauer questi de gli antichi toccato sarà per hora basteuole, acciò s'intenda quanto da gli antichi Padri gli Eretici s'allontanano,mentre il Monachilmo perleguitano, e quato rileuato, & eccellete lo flato Religioso egli sia, the folo nella santa Chiefa Romana fiorisce . Egli dall'altre Chiese è deteffato, e com'empia coloaborrito; perche gli animali immondi non godeno, se non del fango, non trionfano, se non dentro le fracide lagune, schifano le gemme, e corrono alle ghiande, per non dir, che lasciarebbono sutto l'oro del mondo per riuoltarsi nello sterco: Animales bomo non percipis ca, qua sunt spiritus Deissul14. sitia enim est illi.

Che cola son le Chiese de gli Eretici se non miseri squarci della veste di Crifto ? Arrius vestem meam,qua est Ecclefia, dilaceranit. Squarci, che non. son buoni per altro, che per esser gittati come inutili,e vili trà le sordidezze de' letamari. Vna è la veste di Cristo, quella, che con lui stà congiunta; gli stracci strappati nè ricuoprono, nè riscaldano. Vna fu Eua, nata dal fianco del primo Adamosmadre di tutti viuenti : vna è la vera Chiesa. nata dal fianco del secondo Adamo, genitrice di sutti i sedeli; e questa è la Romana, della qual ragiona s. Girolamo, quando dice. Sit una Enamater S. Hier. sunctorum viuenciums& una Ecclesia parens omnium ep. 11 ad Christianorum, sicut illam maledittus Lamesh divisit Agerun. in anas, sic banc Heresici in plures Ecclesias lacerans. E quale Chiefa, se no la Romana in maniera sou-

sala ferma pietra di Cristose di s.Pietro sù fonda-

## 320 Li Trionfi della Chiefa?

ta, che sin'ad hoggi, come costante scoglio tutto infranse l'onde spumanti dell'eresie? Ella sola è colei, che colla forza insuperabile della verità rope l'orgoglio de' caualloni dell'eretiche lingue.

Leon. IX Taliter Sancta Ecclesia (dice Leone IX.) super Pead Mi tram idest Christum, & super Petram, vel Capham sichael. Pa lium loannis, qui prius Simon dicebatur, adiscata est, triarch. Constan. vt inferi portis, disputationibus scilicet Hareticorum, tinop. c.7 qua varios ad interitum introducunt, nullatenus fores

Superanda. Nonne à Sede Principis Apostolorum, Romana videlices Ecclesia, sam per eundem Petrum, qua per suos successores, reprobata, & connicta, atque expugnata sunt omnia Hareticorum commenta, & fratrum corda in fide Petri, que hactenus nec defecit, nec Vique in finem deficiet, sunt confirmata ? E quale è quella Chiesa, che parte col suo Rè trionsando nel Cielo, e parte per lo suo Rè militando nella. terra, zelando le ragioni di quello, à guisa d'esercito schierato, hor combatte con Arrianishor con Manichei, hor co Donatisti, hor con Pelagiani, hor con Luteranishor con Caluinisti, hor con Anabatisti, hor con Zuingliani, & hor con cento, e mille auuersarij ? quale Chiesa è quella, che con petto scoperto colla spada della diuina parola e Gentili assalta, e Saracini, & ogn'altra setta d'infedeli, tingendo non coll'altrui: ma col proprio sangue la terra, e con braccia tanto più nerborute, quanto più ne lacci auuinte, le torri crolla dell'infedeltà, & atterra i Giganti, che le resistono, e ne riporta la palma, e la vittoria? Ella è (chi no'l conosce) la

Bed. sup. santa Chiesa Romana. V na, eademque Ecclesia Chrieaverba. si (disse Beda) partim iam cum suo Rege gaudet in Pulch. es Cælo, partim adhuc pro illo militat in mundo. Della. mea. qual si dice ne' Sagri Cantici. Tota pulchra es ami-

64

1

:

CT CT

B

ca mea; tutta bella, d che militi, d che trionfi; Decara ficut Ierusalem, quanto alla parte, che trionfa, Sicus Gastrorii acies ordinata, quanto alla parte, che guerreggia. In quale Chiesa, se non nella Romana, continuata si scorge de successori di s. Pietro la lunghissima, e venerabil serie ! In quale Chiesa tanto risplende di Pontesici, Prelati, e Sacerdoti, e d'altri Ministri la Gierarchia, e nell'amministratione de' santissimi Sagramenti con sagre, e misteriose ceremonie l'ammirabile, e venerando culto? In quale Chiesa le verità con tanta prudenza si decidono, e con tanta riuerenza s'osseruano? Inquale Chiesa le diaboliche schiere da gli esorcismi tormentate si discacciano? In quale Chiesa tanto la divina Providenza risplende, se non nella Romana, doue Religiosi mendicanti, che non posseggono cos'alcuna, & altri, che ne possedere, ne chieder possono, in tanto gran numero con tanta. abondanza viuono, c'han per loro, e per ripartire. à poueri? E per lasciar mill'altre cose, due sole aggiugneremo. Primieramente, che gli Eretici sempre son'andati sfuggedo le dispute; perche gli afsalti loro sono assalti di Pigmei, e le loro tele son tele più frali di quelle del ragno,nè resister possono ad ogni picciol soffio di vento di verità; onde, quado non han potuto far'altro, sotto specie d'honore han procurato d'allontanar le persone, che poteuan martellarli, di che ne son fornitele storie: ma la santa Chiesa Romana non rifiutò giamai, anzi gradì souramodo l'occasioni delle dispute; perche proprio dell'Aquile è di tener fermo lo sguardo nella gran ruota del Sole, e proprio de gli augelli notturni è di fuggir la luce. Secondariamente, perche gli Eretici ed antichi, e moderni no **fono** 

sono flati inferiori à i Gétili infedeli di fietezza, e di crudeltade. Costatino Capronimo incrudelì fieraméte contro i Cattolici, e l'istesso fece Macedonio erefiarca, e gli Eutichisti Alessadrini, & altri. E l'istesso fecero i moderni nella Fraciamell'Ibernia; nell'Inghilterra, nell'Olada, & in altre parti d'Europa. Che diremo dell'imputità d'Andronico Imperadore, d'Errico III. di Corrado fuo figlio, d'Errico VIII. d'Inghilterra, di Caluino publico sodomita,e di tutti gli altri Eresiarchi? Che Chiese son quefte, così fierestosì immondes così nefande? Ma vediamo quant'orrende sian le bestemmie, c'hora questa, & hora quella setta d'Eretici empiamente pronuntia Eglino ragionando di Dio, altri dico. no, che sia finito sì nell'essere, come nell'operare, altti, che fia autor del peccato, predeterminando, spingendo, sollecitando, e necessitando gli huomini à peccare : che possa mentire , e c'habbia. merito, e che miseramente di noi se ne butli dicedosche vuol tutti saluise co tutto ciò sollecitadoci all'eterna danatione. Ragionado di Cristo, dicono, che nella Croce egli s'habbia disperato, non potedo soffrire gli stimoli della coscienza, nè trouando modo di scampar la morte: che di lui l'incarnatione, la natiuità, le persecutioni, il digiuno, la tentatione, la passione, e la morte non giouarono à cosa alcuna: ch'i suoi meriti non seruono, se non per coprire i peccati, non già per cancellarli. Ragionado della Chiesa, dicono, che tutta la Chiesa può mancar dalla fede, e che 'n fatti la Congregatione de' Cristiani per tutto il mondo sia mancata. Ragionando del libero arbitrio, eglino lo spiantano in guifa dall'huomo, che fan l'huomo peggior delle bestie. Ragionando dell'altre cose, dicono,

٤.

ch'i

ch'i Sagramenti non conferiscono gratia veruna. santificante:che la verginità, la castità, la pudicitia, la modefiia, fiano cose esecrande : che'l crescite, & multiplicamini sia più, che precetto, e più necessario del mangiare, del bere, e del dormire, ch'obligatuttià non astenersi più del quinto giorno. Che le buon'opere non seruono, anzi, che son tutte peccati, e che basta la sola fede per saluarsi, e'l tener per certo d'esser predestinati, ond'eglino si tengono per certamente predestinati, e ch'infallibili mête fi saluarano, e che tutti sian pari co s. Paolo, con s. Pietro, colla Santiffima Vergine Madre di Dio, e con tutti gli altri Santi; Ch'à tutti loro Dio è così fauoreuole come à Giesù Cristo suo figliuolo, e che non aprì più à lui, ch'ad esti le porte del Cielo, e che si sia obligato dar à loro il Paradiso, e perciò non è necessario affatigarsi: anzi deuono prenderfi buon tempo; perche d'adesso son padronidel Cielo, e d'adesso han tanto ins al Paradiso. quanto n'hà Giesù Cristo,nè possono dannarsi, e. non si danna parimente Giesù Cristo, nè può Giesù Cristo saluarsi, s'eglino parimente non si salua. no;nè denono pregar Dio, che li salui, nè ricorre reà i Santi. Ch'i precetti dinini sono impossibili ad osseruarsise che Dio habbia detto per ironia serua mandasa : che per ogni ordinaria discordia trà matito, e moglie sia lecito il diuortio; che stando il marito qualche tempo lotano di casa, possa la moglie maritarsi con altri, e che non si deue far resistenza à Turchi; perche son gastighi di Dio. Da. questi, & altri infami dogmi, ne segue, che Dio no sia Dio, essendo finito, mentitore, ingiusto, che gastiga l'huomo per lo peccato del quale n'è autore l'istesso Dio: che nissuno può sidarsi nè delle promesse Ss

4:5

in fine .

messe di Dio, nè tener per infallibili gli misteri della fede, da Dio reuelati:perche nissuno può star ficuro, che Dio non habbia mentito, e non mentisca: che Cristo sia capace di disperatione, pien d'inganni, mentre le sue parole son fallaci, si perche può Dio mentire, si perche Cristo disse, Rogani pro se Petre, ut non deficiat fides sua, & eglino dicono, che la fede della Cattolica. Chiesa sia del tutto mancata, & estinta. Che s. Elia, e gli antichi figli (cioè discepoli) de' Profeti, s. Gio: Battista, gli Apostoli, la Beatissima Vergine, e tante sante Vergini siano state in peccato mortale, non hauendo adempito il precetto del crescite, & multiplicamini . Che gli adulteri, i ladroni, gli omicidi, i parricidi, e tutti gli altri delinquenti no debbiano esser gastigati, mentre senza libero arbitrio, e per mera necessità commettono i delitti: che non siano necessarij nella Republica i Gouernadori, i Giudici, i Consiglieri. Che non si debbia far la correttione fraterna, ne limolina, nè restitutione: ch'i soldati non possano andar in guerra seza le donne: che gl'infermi non debbiano contenersi oltre il quinto giorno. Ch'in Paradiso habbiano da sedere in vn medesimo luogo la santissima Vergine, e le più fetide meretrici, anzi che queste la debbiano precedere; perche adempirono quel precetto, ch'ella non adempl, contro il S. Aug. detto di s. Agostino, che lasciò scritto. Cum bonitaser. 176. tis auctore non ascendit malitia nostra, nec cum filio Virginis libido, atque luxuria. Ch'i Religiosi di volontaria, & essatta pouertà stiano del pari con gli assassini, e ladroni di strada, anzi i Religiosi, de' lo-

to voti, e regole osseruantissimi, siano mileramen-

te da Dio burlatise predeterminati alle fiame dell'In-

14

l'Inferno, e gli assassini eretici al Paradiso. Che non siano tenuti i parentiattendere alla buonaeducatione de'figli, e che la buona educatione sia questa, lasciargii correre à briglia sciolta nelle lasciuie: ch'i giouanetti non debbiano attendere à gli studij; perche deuono star'occupati nel crescite, er multiplicamini: che l'honor delle donzelle confista nelle libidini. Che non dobbiamo serrar les porte nè à nemici publici, nè à particolari, nè pregar Dio, ci liberi dalla peste, dalla fame, dalla guerra, e d'altri mali; perche son gastighi di Dio. ف , E per finirla, che tutte le cose della Republica del culto diuino vadano sotto sopra. Mirate, che dottrine, che bestemmie, che delirij de nemici della santa Chiesa Romana! Santa Chiesa Romana, vera Spola di Cristo, vnica, & immaculata colomba: quanto son'io debitore alla misericordia diuina, ch'entro del vostro grembo m'accolfe, che nel vostro seno mi strinse, che col vostro latte mi nudrì, che vostro figlio mi fece! A voi giuro fedeltà: alla vostra materna correttione mi sottopogo, la vostra dottrina seguo, & inchino: e se ben, come poco auueduto, posso andar in errore, nulladimeno à i vostri santi aunisi humilissimamente mi arrendo, e ne' vostri abbracciamenti, ne'quali col santo Battesimo rinacqui, faccio voto, colla dipina gratia, di dar termine à questa vita.

Porta Leui. Che la Santa Chiesa Romana sia la Madre, è la Maestra di tutte le Chiese del Mondo.

Glà, che la santa Chiesa Romana è la vera, es l'vnica Chiesa, necessariamente ella è madre

dre di verità, e tutte l'altre Chiese, ch'al suo cors

po, come tanti membri s'vniscono, per altro nons'vniscono, se no perche la sua dottrina riceuono, e nelle braccia sue come tate amate figlie deuotamente s'abandonano. Dicesi nell'Apocalisse al secondo. Hec habes, quod edifi fatta Nicolaitarum, qua Apoc. 2. & ego odi ; qui habet aurem audiat quid spiritus dicat 7.6. Ecclesiis:vincenti dabo adere de ligno vita, quod est in Paradiso Dei mei. Parla lo Spirito Santo à tutte les Chiefé particolarise dice, che à quella Chiefa, che vincerà, con odiare l'eresie, egli darà da mangiare del legno della vita: doue per legno della vita s'intende la sapienza, secondo quel de' Prouerbij à 31. doue, parlandosi della Sapienza, si dice. Prou. 31. Lignum vita eft ijs, qui apprahenderint eam; e per Paradiso di Dio s'intende la santa Chiesa Roma-Alcas.in na. Ecclesia militans est terrenus Paradisus. A quel-Apoc. l. le Chiefe dunque, ch'odieranno l'ercsie, sarà da. Giesù concesso di cibarsi della sapienza della santa Chiesa Romana, dunque la santa Chiesa Romana è la madre, che col latte della sua sapienza. porge gli alimenti all'altre Chiele, & è la maestra, che colla sua dottrina tutte l'altre Chiese ammacstra. Il che si conferma primieramente, perche nell'Apocalisse à ventidue la donna vestita di Sole, coronata di Stelle, calpestante la Luna, è simbolo della santa Chiesa Romana. Mulier amicia Sole, & Apoc. 22 Luna sub pedibus eius, & in capite eius corona Stellarum duodecim. Le dodeci Stelle, che l'incorona-

> no son li dodici articoli della sede, & i dodici Apostoli, che la propagarono, etutti quei, che colla dottrina apostolica la dilatano, e la disendono. Il Sole, che l'ammanta è la luce della sapienza, che ne'suoi gran Dottori siammeggia, secondo quel di

Da-

Daniele à dodici. Qui docti fuerint, fulgebunt quasi Dan- 12. splinder firmaments, & qui ad inflitiam erudiunt mul- 13. tos quasi stelle in perpetuas aternitates. La Luna, che da lei vien calpestata è l'incostante, & apparete dottrina de gli Éretici, e le Rolte propositioni de gli altri infedeli , Luna, ratione mutabilitatis, staltes Orig sup. fignificat, dice Origene. Elo stesso afferma il Pauo- Mat. honió nel Canone 6552. Lunz, quatenus mutatur, fulti mil. 4. Pauon. fimbola tffe y giusta quel dell'Ecclesiastico à 27. nel canon. verso duodecimo. Homo sanctus in sapientia manet, 6552. ficut Solma fiultus ficut Luna mutatur, le quali stolte Eccl. 17-propositioni sta sotto i piedi del corpo missico di Giesu, ch'e la s. Chiesa Romana, Es gentes sub pedi- Ps. 46. 4. bus nostris. Et. Sede à dextris meis donct pona inimi- Psa. 109. cos tuos feabellu pedu tuoră. Se dung: la santa Chiesa Romana và coronata, e risplendente di luminose selle, & ammantata di raggi solari di sapienza, ella è colei, ch'à guisa di Sole & à tutti i pianeti, & à tutte le Stelle, & à tutto il mondo dispensala luce della verità: ella è la maestra di tutte le Chiese, ella calpesta l'eresie. Secondariamente, perche di lei fit simbolo il Tempio di Salomone, come dice Alcasario, & altri Teologi. Facile mibi dotti con- Alcasin cedent Salomonico Templo Christiana Ecclesia Templu Apoc. c. signisticari. Nel qual Templo v'eran due grandi 4 not.9. Cherubini, de' quali dice l'iftesso, ch'eran simbolo della sapienza, e santità de gli Euangelici propagatori della Chiesa. Facile intelligitur magnes Salomonici Templi Cherubinos, eorum esse simbola, qui ve- Ibid. re sunt Christiana Ecclesia Cherubinizidest prastantissimi Enangelica pradicationis ministri, qui Christi nomen in ultimas terrarum regiones inuexerunto quorum pradicationi admiranda Gentium conversio, & gloriofa Ecclefia victoria sccundum Deum referri debent

٠;

15.

32.

bent accepta; Si ergo duo Salomonis Cherubini excellentias, ac miras virtutes horum Eccleste ministrorum adumbrant, quid congruentius esse potest, quam vanlter eximiam corum sapientiam, alter egregiam sanctitatem reprasentent? Il Tempio dunque di Salomone è la vera Chiesa, che noi prouato habbiamo, esser la santa Chiesa Romana, li due Cherubini, la santità, e la sapienza de' propagatori di quella; dunque nella santa Chiesa Romana si ritroua la. sapienza, e la santità necessarie per propagarla. per tutto il mondo, dunque ella è madre, e maeftra, che partorisce, & ammaestra tutte l'altre Chiese del mondo. In okre, quella è la vera Chiesa, madre, e maestra di tutte le Chiese del mondo, che sarà per riportar vittoria dell'Anticristo: ma. questa sarà la Romana; perche la guerra dell'Anticristo sarà particolarmente contro lei; Antichristi Alcas. in bellü(dice ilP.Alcasario) cotra Ecclesia Romana pra-Apocal. sertim est exarsurum Dunque la Chiesa Romana è com. tex. la madre, e la maestra di tutte le Chiese del mondo. Di più nel Salmo 44. si dice. Adducentur Regi Psal. 44. Virgines post eam, proxima eius afferentur tibi; douc il Rè è Cristo, la Reina la Ghiesa, le Vergini, e prossime di quella son tutte l'altre Chiese patticorisch'appresso à lei vengono à Cristo. Illa quidem c. Virgines (dice il mentouato Dottore) proxima, side uè cognata ipsius Regina, omninò figurant pecaliares nup. Ag. Ecclesias qua respectu universalis Ecclesia non cognata funt : sed filia, siue partes. Ma per Chiesa vniuersale s'intéde la Cattolica, che si sposò coll'Agnello Rè del Cielo Cristo Giesù, di cui dice l'Apostolo. Ego autem dico in Christo, & Ecclesia. E ch'ella sia la Romana; soggiugne Alcasario: Compertum

est mihi, que hic Agni vxor nominatur, aliam à Roma-

na

na Ecclesia esse non posse; Se dunque le Vergini son Alcasar. le Chiese particolari, che son figlie dell'universale se Cattolica Romana, dalla quale son portate à Crifto, seguendo l'orme di lei, egli è chiaro, che le Romana Chiesa è la madre, e la maestra di tutte le Chiese particolari del mondo. Nell'Apocalisse à dodici si dice. Et peperit filium masculum ; qui re- Apocali Eturus eras omnes gentes in virga ferrea; doue per 12.5: figlio maschio s'intende il primato della Chiesa: ma quantunque ciascun de gli Eretici pretenda, che la sua Chiesa sia la vera, nulladimeno nissundi loro ancora hebbe ardir d'affermare, che la sua Chiesa soura l'altre Chiese, e soura la Chiesa Romana habbia il primato, dunque essendo la Chiesa Romana la più antica, fondatrice dell'altre Chiese, nè vi essendo Chiesa, che soura la Romana tenga il primato, anco, secondo gli Eretici,ne segue, che la primogenitura, e lo scettro (dritto per la giustitia,e santità, come la verga, e di ferro per la. costanza, & insuperabilità) riserbato sia per la Chiesa primogenita, ch'è la Romana, se dunque à lei tocca il primato, la primogenitura, e lo scettro, ella è Reina, Duce, Madre, e Maestra di tutte l'altre Chiese del mondo. Cu Apocalypsis inter Ecolesias Alcas. L. omnes, que pre mudiProuincias sint institute, singulare counasus prima, ac caterara Principe designat, eamq; afscratzesse filiu masculuzqui recturus erat gentes in virgaferrea, quis erit, non dico, Catholicus; sed velex ipsis Hereticis, qui verisimilitudine aliqua audeat aliam à Romana destinare, que verè possit filius primogenitus, & pracipuus, & Ecclesia primogenita, dici, & cui singulariter ferreu Christi potestatis sceptrum conueniat. Si quis forte in tota scriptura reperitur locus, qui explicité afferat, ita ve vel Haretici inficiari non possents

Digitized by Google

iniçr

inter peculiares Ecclesias esse vnam, caterarum Reginam, & caput, numne aliquis fuisses ausus hanc Primatus prarogatinam Ecclefia alteri prater Romanam, deferre? Nullas, opinor, adeò insaniet, ut aliam à Romana, caput caterarum assignares. Tamets enim ed atiquorum impudentia peruafit, ve fe ex Romani Ponsificis obedientia exemptos dicerent, & prafratto ore blaserarens, Romanam Ecclesiam non effe capas taterarum: sed aliquas praterea aqualis esse dignisatis, nibilominus inauditum est , fuiffe quempiam , qui tam Romanam Ecclesiam, quam reliquas omnes opinaresur esse subditas peculiari Ecclesia ex is quam primogenita Ecclefia fundaŭit : fi ergo nullius petulansia eò erupis, vi aliam Ecclesiam à Romana constituere anderet Principem caterarum omnium, cui per antonomasiam, & per primigeny iara ferreum sceptram suprema dignitatis congruat, consequenter debemus fateri, cum Apocalypsis singularem Ecclesiam, ve natu maiorem inter religuas designet, hanc neutiquam esse à Romana Ecclesia diversam. Quod verd inter primogenita Ecclesiz silias designet Apocalypsis unum primigeniam, & caterorum caput, existimo sapra me efficaciter probasse. Aggiungo à questo, che tanto è dar in mano della Romana Chiesa lo scettro di serro, quanto dire à Pietro, che Porta inferi non pranalebunt aduersus ca; & rogani pro te Petre, ut non deficiat sides tua, & tu aliquando conversus confirma fratres tuos; & si diligis me Simon Ivannis pasce ones meas. Perche Giesù co-Mituendolo Pastore di tutte le sue pecorelle, e comettédogli la carica di confermar nella fede i suoi fratellise promettendoglische l'eresie (le quali son le porte dell'inferno, per le quali entrano i fedeli sedutti nell'eterna dannatione ) contro la Chiesa,

22

fabricata soura la pietra di Pietro, no hauran for-

za da prenalere,nè di metterle il piede innanzi, gli viene à dar'il primato, e la giurisdittione di Madre,e di Maestra soura tutti i fedeli, soura tutte le pecorelle, soura tutte le Congregationi, e Chiese del mondostanto vbbidientisquanto disubbidienti, soura quelle per pascerle, & istruirle; soura queste per condannarie, e per punirle, quante volte

flan pertinaci.

Proua il P. D. Pio de Marta nel Propugnacolo Pais D: della fede Cartolica, primo, che la Chiesa di Cri- Pius de sto sia vniuersale, e Cattolica; perche si stende à propugna tutti i looghi, tempi, nationi, sessioni, sessioni, stati, fid. Cath. gradi di plone, ricevedo tutti, chevogliano detro'l 17.14 fuo grembo ricourarsi:donde ne segue, che nissuna Chiesa d'Erecici sia Chiesa vniversale, nè Cattolica; perche nissuna di quelle tanto vasta si stede à tutți i luoghi,e tempi, &c: & in conleguenza, non esser vera Chiefa; perche la vera Chiefa è Cattolica, & vniuersale Secondo, esser pecessario nella Chiesa di Cristo va supremo Pastore; perche l'opere di Dio son'ordinate, & in ciaschedun corpo è necesfario vn capo à cui subordinati gli altri membri si stiano; cosa insegnata ancora da Aristorile, & ombregiata da Dio nella Republica dell'Api, delle Grà, & in tutte le fiere, che, come altroue dirassi, portano vn segreto rispetto al Lione. Quindi è, che disse Cristo à gli Apostoli. Euntes in mundum uni- Mar. 16: nersum, pradicate Euangelium omni creatura. Et. Do- 15. cete omnes genies, baptizantes eos in nomine Patris, & Mat. 28. Fili, & Spiritus Sansti; docentes eos seruare amnia 19. quacumque madani vobis: ma solo à Pietro disse Pa- 10:21.17. sce ones meas; perche fece gli Apostolisuoi messaggieri, e Predicatori, e conquistatori dell'anime: ma capo de'conquistatori, e padre di tutte l'anime co-Τt qui-

quistate fece solamente s. Pietro. Nè s. Paolo corresse s. Pietro, come superiore, nè come pari di lui: ma come inferiore, e come sudditosperche non è illecito, che'l suddito riverentemente al superiore per zelo qualche volta refista. Terzo, che'l capo della Chiesa vniuersale deu'esser visibile; perche deue pascere i popoli colle dottrine, e santi decreti, che deuono esser sensibili, al quale ancora possano i sudditi ricorrere quante volce dopò laprima, e seconda monitione il prossimo non s'e-Mat. 18. menda, Si non andierit eos, die Erclesia; Nè disse Cristo à qualche spirito, Pasce oues meas: ma'l disse à Pietro, ch'era huomo, e corpo animato visibile, e Tensibile. Nè il capo deu'esser d'altra natura, che siano i membri, per non farsi vn corpo mostruoso con li membrische si vedano, e col capo, che non si veda; quantunque la santità per esser cosa spirituale in se stessa non si veda, se non ne'segni sensibili. Quarto, che dopò la morte di s.Pietro siano stati necessarij nel supremo gouerno della Chiesa i successori di quello; perche la Chiesa non haucada durare durante la vita di s. Pietro: ma sino al fin del mondo, nè le pecorelle di Cristo sono state solamente quei, che vissero viuendo s. Pietro: maquelle ancora, che fourauissero à s. Pietro, e quei, che seguirono insino ad oggi, e che seguiranno insino al fin del mondo: nè le pecorelle son fatte per il Pastore: ma il Pastore per le pecorelle,e sempre che le pecorelle vi sono han bisogno di Pastore,& all'hora non v'è bisogno di Pastore, quando nonvi son pecorelle. Nè per essersi tanto la Chiesaamplificata tien necessità di più supremi Pastori; perche basta un solo, almeno mediatamente per gouernarla per mezzo de Ministri,e de Pastori in-

fe-

feriori. Quinto, che'l supremo Pastore della Chie? sa Cattolica, successor di s. Pietro, è il Potefice Romano; perche à s. Pietro successe Lino, à Lino, Cleto, à Cleto, Clemente, li quali furono successivamente per supremi Pastori non solo da tutti i fedeli accettati: ma da s. Giacomose s. Giovanni all'hora viuenti, ch'eran tenuti per vsiicio, e con pericolo della vita d'aunifare i fedeli à non riceuerli per supremi Pastori, quando conosciuto hauessero, che tali non erano: ma s. Giacomo, e s. Giouanni non solo non contradissero: ma l'approvarono; e lo stesso han tenuto i santi Padri, & anco i Prencipi secolari ne' Concilii Generali da quei tempi infino ad oggi; nè per altro disse Cristo N. S. à Pietro: Tu vocaberis Caphas, quod interpratatar Pe- 10: 1.42. trus, se non perche il costituiua per pietra fondamentale della Chiesa, e per capo di tutti, e per Vescono di Roma, e di tutto il mondo; perche Roma chiamauasi anticamente Caphalon, giusta quel detto, Roma caput mundi, come se detto gli hauesse, Tu vocaberis Episcopus Caphalonensis, cioè, Pontifex Romanus, e come tale Pasce oues meas. Sij Vescouo, e Paffore universale, Tosias Vrbis, & Orbis, Macstro, Duce, Prelato, capo, Padre, e Pastore di tutta la. Cattolica Chiefa, & in te tutti i futuri tuoi successori Vescoui Cesalonensi, Pontesici Romani, Pastori di tutto il mondo. E nel Concilio Generale Nice no si determina, che nissuno possa essere ordinato contro la volontà del proprio Vescouo; perche così costuma il Vescono Romano; dunque il Concilio Niceno si regola dal Vescono Romano, e determina, che così faccino tutti gli altri; perche deuono i membri conformarsi al lor capo, onde non senza misterio quando disse s. Pietro, Vado

•

### 334 Li Trionfi della Chiefa.

10: 21. 3. Vado piscari, gli altri risposero, Venimus, & nos tecu: perche tutte l'altre Chiese colla santa Sede Romana fideuon conformare. Selto, che'l Pontefice Romano, benche no escluda gli altri Vescoui dalla cura delle loro Chiese; nè sia Vescouo d'ordine superiore, differente da glialtri Vescoui, con tutto ciò egli è Vescouo con cui và connessa la potestà senza restringimento, à quanto è lecito, e giusto, e la giurisdittione senza limiti, cominciando da Roma insino à gli vitimi fini del mondo, soura tutta. la Cattolica Chiefa, come il primo di tutti i Vescoui, si come s. Pietro sù Apostolo come tutti gli altri Apostoli: ma con autorità di capo, e di Pastore soura gli Apostoli, e sedeli . Settimo, che'l Pontefice Romano nell'insegnare la Cattolica. Chiesa, nelle cose pertinenti alla fede, & alla satità de costumi sia regola infallibile seza poter etrare, si perche altrimete no sariamo giàmai certi di quel, che credere, & operar siam tenuti,e sariamo portati da ogni vento,nè sariamo obligati con tato rigore ad obedirgli; si anco, perche Cristo N.S. diffe à Pietro: Rogani pro te Petre, ut non deficiat fides tua, & tu aliquando connersus confirma fratres enos; & en es Petrus, & Super banc petram adificabo Ecclesiam meams & porta inferi non pravalebant adversus eam. Di maniera che quante volte il Romano Pontefice da Pastore vniversale alla Cattolica. Chiesa cosa da credere, ò da douer operarsi propone, non può far errore, ed infallibilmente è il vero; altrimente mentirebbe l'eterna verità, Crislo Giesù. Solo il Pontefice potrebbe fallire quando come particolar Dottore le cose decidessenza proporle, nè commandarle, come Passore vniuersale à tutta la Cattolica Chiesa. Dice s. Bernardo,

do, scrivendo ad Eugenio, che l'vsficio del Pontefice è d'attendere con ogni sforzo à profligar l'eresie, à togliere i Scismi, à confermar i sedeli, à ridurre à penitenza i peccatori, à convertire à Crifto tutti glialtri infedeli. Ergo, site agnoscas sapien S. Bern. tibus, & infipientibus non dominatorem, sed debitorem, lib. 3. de curandum summopere tibi , & tota vigilantia considerandum, quomodo, & qui non fapiunt, fapiant, & qui Japiunt, no desipiant, & qui desipuere, resipiscat, & nullum genus infipiencie infidelitate, ut fic loquar, infipientius ; ergo, & infidelibus debitor es, & Indeis, & Gentibus, interest proinde tua, dare operam, quam pofsis, ut increduli connertantur ad fidem, connersi non auertantur, auersi renertantur, porrò pernersi ordinztur ad rectitudinem, subuersi ad verttutem renocensur subuersores inniciis rationibus connincantur. Daque l'vsficio del Pontesice Romano, altro non 8, che conferuar nella verità li fedeli, insegnarla à gl'intedeli, richiamar al dritto sentiero gli erranti, e regger, che non vadan trauiando, i non erranti.

Dicono i sagri Dottori, ch'era conveniente, e necessario, che'i Romano Pontesice susse anco Principe temporale, e possessor di stati, e regni, si perch'egli è Vicario di Cristo à cui spetta la Monarchia sourana di tutto il mondo, si perche Cristo su Sacerdote, secondo l'ordine di Melchistedech, che su Rè di Salem, si perche questo predisse Salomone; En lessalum Salomonis sexagima Cant. 3: fortes ambiuns ex sortissimis Israel, omnes tenentes 7. gladios, è ad bella dostissimi, il che s'adempì, quando à s. Siluestro cedè Costatino buona parte dell'Imperio, e tutti gl'Imperiali ornamenti, V s simul Serl. in Rex esses, è Sacerdos visibiliter (dice il P. Serlogo) Cant. to. Rex esses, è Sacerdos visibiliter (dice il P. Serlogo) 1. antel. & more magnorum, qui sunt in terra, ex cubias babe-3, n.48.

Digitized by Google

#### Li Trionfi della Chiefa. 336

₹8.

**3.11.** 

ret, si perche questo rappresentano le due spade, Luc. 22. Ecce dao glady bic ; cioè la potestà spirituale, e teporale, si anco perche la signoria temporale và Serlog.in drizzata ad altissimi fini . Vt ea commendaretur ma-Cant. to. iestas veneranda Sedis, & quibus ali copiosa pauperum 2.veft. 15 multitudo, quibus subueniri bello contra Hareticos, & infidelcs, quibus adificari templa in bonorem Dei, & Sanctorum, quibus extorres Catholici foueri in Collegijs,mitti Pradicatores, & Cathechista ad ultimas terrarum oras,possint, sumptus essent affluentes . Douc s'han da notare quei fini, di mandar Predicatori, e Catechisti in sino à gli vltimi fini del mondo per insegnar ciò, che credere, & operar si deue per confeguir l'eterna salute. Duqida tutto ciò se ne raccoglie, che la sara Sede Romana è la madre, la guida e la maestra di tutte le nationise Chiese del modo. Finalmete ella è tale la santa Chiesa Romana, e tale il Romano Pontefice, perche non può la sagra Scrittura esser Giudice infallibile di tutte le controuersie, ch'in materia di fede, di Religione,e di santità di costumi d'insorgere son solite.

Primo, perche molte controuersie son nate trà Cattolici, & Eretici, delle quali ancora la sagra-Scrittura non diede la sentenza; perche, se data. -l'hauesse contro i Cattolici, si sarebbono questi quietatise se data l'hauesse contro gli Eretici si sarebbono ancora eglino quietati, ouero ad altro Giudice haurebbono hauuro ricorso. Secondo, perche gli Eretici fi contradicono, dall'vna par-. te, dicendo, che la Scrittura sia chiarissima, & essicace à decidere qualunque controuersia senza pericolo di falsità, e dall'altra parte dicendo, che, litigando appresso questo Giudice, tutto giorno accrescono le liti, e trà loro fieramente contendono, & quos

N

À.

h

Q

N

ţ(

& quet capita tot sententie. Terzo, perche nella scrittura v'è la lettera à guisa di corpo, e lo spirito à guisa d'anima, e chi segue solamente la lettera. spesso inciampa, onde disse l'Apostolo, Litera oc- 2. Car. 3. cidit-spiritus autem vinificat : Ma la sagra Scrittura 6. non può esser Giudice di verità secondo la letterasa tteso, chi segue la lettera può errare; nè meno secondo lo spirito, ch'è il senso, nella lettera nascoflosatteso ella spesso è oscurissimase difficilissimas; perche se tale nonfosse non insorgerebbono le controuersie, come l'isperienza c'insegna, nè per via d'vn luogo chiaro si può decidere sempre l'oscuro; perche, se così fosse, si sarebbono da gli Eretici tutte le controuersie, trà loro pullulate, già decise; e molte volte vn luogo di Scrittura par chiaro, & è oscurissimo. Quarto, perche moltes controuersie in materia di fede,e di Religione per via della Scrittura decider non si possono; perche non v'è Scrittura, che di tal materia ne parli, come, per darne essempio; Quali siano della sagra. Scrittura i libri Canonici. Che cosa sia il Sagrameto. Quanti siano i Sagramenti. Se si possano nel Battesimo vsar gli Esorcismi . Se li battezzati da. gli Eretici si debbian ribattezzare. Se il Battesimo con vna, ò con triplicata immersione sar si debbia. Se la B. Vergine sia rimasta vergine dopò il parto. Se nel vecchio testamento vi sia stato qualche rimedio contro il peccato originale per le donne, & altre cose simiglianti. Dunque per tati capi non può la Scrittura esser Giudice delle controversie: ma bisogna ricorrere ad altri. Et à chi? al sommo Pontefice Romano Pastor di tutte le Chiese, & ài Concilij Generali d'autorità del Romano Pontefice radunati, e dal medesimo ap-

probati, e confermati. Il che si conferma primieramente, perche nel vecchio testamento non si ricorreua alla Scrittura: ma bensià Sacerdoti, e se taluolta i Sacerdoti eran discordi, si ricorreua al sommo Sacerdote, la cui sentenza sotto pena di morte, s'hauea da seguire, come si determina nel Deuteronomio à 16. Iudices, & Magistros constitues in omnibus portis tuis, quas Dominus Deus tuus dederit tibi per fingulas tribus tuas, vt indicent populum

O seq.

18.

Et 17. 8. inflo indicior Et à 17. Si difficile, & ambigum apud te iudicium effe perspexeris inter sanguinem , & sanguinem,causam,& causam,lepram,& lepram, & iudicum intra portas tuas videris verba variari, surge, & ascende ad locum, quem elegerit Dominus Deus tuus; Veniesque ad Sacerdoses leuisici generis, & ad indicem, qui fuerit illo tempore: quaresque ab eis, qui indicabunt tibisiudicy veritatem, & facies quodcunque dixerint, qui prasunt loco, quem elegerit Dominus, & docuerint te iuxta legem eius, sequerisque sententiam corum, nec declinabis ad dexteram, neque ad sinistră; qui autem superbierit, nolans obedire Sacerdotis imperio, qui co tempore ministrat Domino Des tuo, & decreto ludicis, morietur homo ille, & auferes malum de Israel, cunctusque populus audiens timebit, ve nullus deinceps intumescat superbia. Secondariamente, perche così si costumò nel nuouo testamento, come si legge ne gli Atti de gli Apostoli, à tempo, che sorse la controuersia della Circoncissone, quando sorgendo s. Pietro decise la controversia, e tacque tutta la moltitudine. Cum magna conquisitio sieret,

Att. 15. surgens Petrus dixit ad cos . Viri fratres , vos scisis, quoniam ab antiquis diebus Deus in nobis elegis, per os meum audire gentes verbum Euangely, & credere, co quel che segue infino à quelle parole. Tacuit omnis

Digitized by Google

mul-

multitudo,& andiebant Barnabam,& Paulum narrãtes quanta Dens fecisset signa, & prodigia in gentibus per ees. E così si costumò ne tempi seguenti insino à giorni nostri. Terzo, perche nelle liti, e controuer sie, che trà cittadini sorgono, si ricorre non solamente alle leggis perche queste patiscono le loro difficoltadi, & vna legge alle volte par, ch'ad vn'altra contradica : ma vi bifogna la confuetudine, ch'è ottima interprete della legge, & oltre di ciò la sentenza del Giudice, che decida per qual delle parti le leggi, e le consuetudini siano in fauore; così parimente nella Chiesa oltre la legge scritta, ch'è la sacra Scrittura, è necessaria la Consuctudine, ouero traditione, e finalmente la sentéza del sommo Sacerdote Giudicese Passore di tutta la Cattolica Chiesa:e si come quando de litigati la controuersia, nè per via di leggi scritte, nè per via di consuctudini può dal Giudice esser decisa, ei ricorre all'equità, e secondo il natural discorso la controuersia decide, così quando la controuersia in materia di Religione, ò di fede, nè per via della sacra Scrittura, nè delle traditioni può dal sommo Pontefice effer decisa, all'hora si ricorre allo Spirito Santo, secondo la promessa di Cristo N S. Ipse was docebit omnia, & suggeret vobis omnia, Io:14.26. e secondo i moti, & illustrationi dello Spirito Santo decide il sommo Pontefice la controuersia... Dunque mentre non è bastante la Scrittura per decider le controuersies ma vi bisognano ancorale traditioni, e la sentenza dal Romano Pontefice, necessariamente la santa Chiesa Romana è la madreze la maestra di tutte le Chiese del mondo. Nè quì dicano gli Eretici, ch'oltre la sacra Scrittura. del vecchio, e nuono testamento, non vi sia nella. Chic-

ì

i

Chiesa altra parola di Dio, & in conseguenza, nè traditione, nè sentenza di Pontefice, dicendosi nel Deut. 4. Deuteronomio. Non addetis ad verbum, quod loquor vobis, nec auferetis ex eo . Et. Quod tibi pracipio hoc tantum facito, nec addas quidquam, nec minuas; perche questi, & altri luoghi simiglianti, son tutti cotro di loro, come appresso i Teologi si vede, parti-P. Mart. colarmente appresso Martin Becano nel trattato Bee tra de fide nel capo quarto. E le traditioni hebbero de fid- e- luogo sì nel vecchio testamento (benche trà les buone vi mescolarono i Farisei delle male) si an-4: che nel nuouo, doue le traditioni Apostoliche son d'autorità non inferiori alla sacra Scrittura, comes disse l'Apostolo nella seconda à Tessalonicensi al secondo . Itaque fratres state , & tenete traditiones, quas didsciftis, sine per sermonem, sine per Epistolam 2.14. nostram; sopra le quali parole dice s. Gio: Criso-Romo. Hinc patets quod non omnia per Epistolam tra-Chrisoft. diderit : sed multa etiam sine literis . E s. Epifanio : ibid. S. Epiph. Oportet autem, & traditione vti, non enim omnia à hares. 61. dinina Scriptura possunt recipi ; quapropter aliqua in Scriptis, aliqua in traditione Santti Apostoli tradiderunt, quemadmodum dicit Apostolus, sicus tradidi vobis. E'l medesimo insegnano s. Basilio, s. Agostino, s.Gio: Damasceno, & altri santi Padri E nella vita 2. di s.Stefano Papa, e martire si legge, ch'egli deci-Die Aug. se, che gl'infanti battezzati da gli Eretici non deb-

-

bian ribattezzarsi, sondato nell'antiche traditioni, scriuendo à s. Cipriano. Nihil innouetur, nisi qued traditium est. E donde sanonico, e quello, si dice di Nicodemo, non sia canonico? donde sano, che l'Euagelio di s. Matteo non sia da gl'infedeli vitiato, se non ricorrono alla traditione continuata, & all'au-

all'autorità della Chiefa ? e se non ammettono altra diuina parola, che la scritta, donde sanno, ch'i libri de gli Euangelij si deuono riceuere come infallibile parola di Dio, non ritrouandosi ne gli Euangelijsche fiano stati dettati dallo Spirito Santo, Că scriptu in Euangelio non sit (dice Laymano) à Laym. Spiritu Satto renelatos, aus dictasos effece dode fanno, 2. ir. 1. c. (com'eglino pesano) che la vera intelligenza della 6. Scrittura si troui appresso loro, non dicendo ciò la Scrittura? Cum de Scriptura ipsa ferme omnis lis, & Ibid.c.3. controuersia sit, num illi, aut nos veram Scriptura intelligentiam, & interpratationem habeamus. E non è vero, che prima, che gli Euangelisti scritto hauessero gli Euangelij, e s. Paolo, & altri Apostoli l'Epistole, e s. Luca gli atti Apostolici, tuttele materie del nuono testamento non s'haucuano per altro, che per traditione? dunque molte cose, che da loro scritte non sono, s'hanno adesso per traditione, & oltre le traditioni Apostoliche vi deuono esser ancora l'Ecclesiastiche, le quali dopò de'tempi de' santi Apostoli da Prelati della santa Chiesa surono introdotte (benche non siano di quella autorità, che sono l'Apostoliche, le quali son pari allasacra Scrittura) e deuono da tutti osseruarsi, come dice s. Agostino. Illa autem, qua non scripta; sed tra- Aug. ep. dita custodimus, qua quidem toto terrarum orbe obser- 118. nantur; dantur intelligi, vel ab ipsis Apostolis, vel plenarys Cocilys, quorum est in Ecclesia saluberrima authoritas, commendata, aique statuta retineri; perche vi son cose, che nè per vià di Scritture, nè di traditioni Apostoliche decider si possono; ma per viadi traditioni Ecclesiastiche. Finalmente gli Eretici in questa materia (come nell'altre) no son costanti; perche di loro alcuni tolgono affatto le traditioni,

& al-

# 342 Li Trionfi della Chiefa.

\* 1

& altrine ammettono più, & altri meno. Ma quali cose per traditione Apostolica, e quali per Ecclesiastica nella santa Chiesa s'osservano, vedansi nel citato, & in altri autori, che di quelle ne trattano. E quì conchiudo, che mentre il Romano, Potefice è il Giudice delle controuersie conseguentemente, come dissi, la santa Chiesa Romana è la. madre, e la maestra di tutte le Chiese del mondo. Ma non solo per le ragioni, che sin quì toccato habbiamo, ella di tutti i falsi dogmi de suoi persidi nemici gloriosissimo ne riporta soura la terra il triofo: ma p la fede souranaturale infusa, ch'è solo dono del misericordiosissimo Dio, il qual per sua pietà si degni infonderla ne' cuori nostri,e di tutti i popoli della terra; perche Nemo potest venire ad me, nifi pater, qui mifit me traxerit cum.

C A P. III.

Se prima di finire il mòndo trionfarà la Santa Chiefa Romana di tutti i popoli della terra, e sarà per tutto il mondo dilatata.

Rè di questa dimanda esser potrebbono isesi; il primo; le pria, che finisca il mondo triofarà la Chiesa Romana successi uamente, & in diuersi tempi di tutti i pòpoli del mondo, colla successi ua dilatatione, hora in vn Regno, & hora invn'altro; & in questo senso è manisesto, che per
tutti i Regni del mondo la santa sede è promulgata, e per tutto vi sono stati di quelli, ch'al Vangelo
han dato credenza, e cattolicamente morirono; nè
vi resta altro paese, doue la sata Fede no sia giunta, se non qualche parte dell'America australe,
ch'an-

ch'ancora non è scoperta, doue la fama dell'Euangelio probabilmente è penetrata, benche'l Padré Cornelio dica di nò: ma perche Cristo Nostro Signore dice, che l'Euangelio per tutti i paesi del mondo sarà predicato, diremo, che'l mondo non. finirà, se gli Euangelici Predicatori anco nell'incognite regioni prima non giugneranno; Predicabitus hoc Enangelium Regni in Universo mundo in te- Mat. 24: fimonium omnibus gentibus, & tunc erit consumma- 14. tio. E di questo parere è il P. Maldonato con altri; e prima di loro il P.Origene, che nella catena di s. Tomaso hebbe à dire. Cum omnis gens audieris D.Th.is Euangely pradicationem, tunc erit saculi finis .

Cat. ibi-

Il secondo senso; se prima di finire il mondo demtriofarà la santa Chiesa di tutti i popoli della terra, e sarà per tutti i regni del mondo in maniera amplificata, che'n ciaschedun paese vi sian Tempij, Velcoui, Sacerdoti, Chierici, e Sagrificij, benche non tutti i popoli intieramente sian fedeli. E che così sarà, è opinione di s. Girolamo, di Francesco Suarez, & altri appresso il metouato P. Cornelio sù'l citato luogo di s. Matteo, doue dice. Ex Corn. in boc Christi oraculo s. Hieronymus, Franciscus Suarez, Mat. I.c. & aly passim docent, hoc fore cersum signum instantis finis mundi, scilicet pradicationem Euangely per totu orbem; talem, tantamque scilicet, ut ubique fundetur Ecclesia, qua vbique habeat suos Christianos, suos Clericos, suos Pralatos, suos Sacerdotes, &c. & in questo . sen so ancora pochissimo paese ci auanza.

11 terzo senso. Se prima di finire il mondo triofarà la santa Chiesa di tutti i Regni del mondo, in maniera, che non visiano popoli infideli: ma stirpati affatto gli Eretici, conuertiti intieramente tutti i Pagani, e ridotti dentro il suo grembo anco intic-

Digitized by Google

intieramente gli Eretici, benche non si possa infallibilmente afferire, che tutti s'habbian da sal-

uare. Et in questo senso

Par, che per prima dir si debbia di nò; perche Luc. 13. disse il Signore appresso s. Luca, Verumtamen filias hominis veniens, putas, inveniet fidem in terra ? E s. Ilario nella catena di s. Tomaso in quelle parole S. Hilar. del Signore in s. Matteo nel luogo citato; Duo erus apud D. in agro, Unus assumetur, & alter relinquetur, dice, Cat. sup. che questi due, che son nel campo del modo, son'il Mat. 24. popolo fedele, e l'infedele, che nel fin del mondo saran separati, & i fedeli santi saran condotti al Paradifo, & i cattiui insieme con gl'infedeli saran lasciati per accésibil'esca del fuoco disceso giù dal Ciclo. Duos populos fidelium, & infidelium, in fecuturo tanquam vita opere, dies Domini deprahendet ; separabuntur tamen, relitto alio, alio assumpto, in quo sidelium, & infidelium destruttio docetur; Dei enimira ingrauescente, Sancti in promptuario recondentur: perfidi verò ad cælestis ignis materiam relinquentur. E sopra quell'altre; Duo autem in letto, unus assumetur, & unus relinquetur ; dice, che per li due, che posano in yn medesimo letto i Cattolicis intendono, e gli Eretici; perche tanto gli vni, quanto gli altri tengono Giesù Cristo per Dio, che per nostra salute lasciò nel durissimo letto della Croce dolorosaméte la vita:nulladimeno gli Eretici perseguitano la Chiesa, lacerandola miseramente con le loro false dottrine. Duo in letto suns eandem Passionis Dominica requiem pradicantes, circa quam Catholicorum & Hareticorum eadem confefsie est. Dunque se nel fin del mondo s'haurà da far di fedelise di Pagani, e di Cattolicise d'Eretici la divisione, bisogna dir, che quantunque per tutto farà

sarà dilatata la Chiesa, non per questo saran l'eresie ad'l pagancimo dal mondo totalmente efterminati. Di più nel fin del mondo quei della Tribu di Dan non crederano: onde conchiude il P. Cor- Corn. in Epifi. ad nelio: Omnes omninò ludai in fine mundi non couer- Rom. tensur ad Christu, e'l Venerabile Beda dice, che la v.16. Chiesa hà da crescere sino al fin del modo: Eccle- Bed. lib. siafua, quatalibet numerositate ia dilatata, tamen usq; 4.0.56. in ad fine mudi bumilisate vult crescere. E s. Greg. Ec- S. Greg. clefia im fine mudi vix Indaos,quos innenerit, suscipiet. mor. 6. c.

Ma la contraria openione, cioè, che s'habbia da 4º veder la santa Chiesa Romana per tutto amplificata, e trionfanto coll'esterminio generale de gli Eretici, de Scismatici, de Pagani, e de gli Ebrei, è, tenuta per verissima; & io con congruenze, ragioni, simboli, e scritture procurerò di prouarla.

CONGRVENZE. La prima congruenza sia; perche il numero ternario è numero di perfettione come insegna Aristotile, Omnia tribus determi- Arist. 1. nata fant; finis enim, & medium, & principium nume- 1. de Carum habent eum, qui ipfius omnis est, hoc autem eum, lo t.2. qui trivitatis est, il numero ternario và per tutte le cose; perche ciascuna cosa hà il suo principio il suo mezzo, e'l suo fine, & in ogni cosa v'è quel numero, ch'è della Trinità, ch'è il ternario. Ogni moto hà il suo principio, il suo mezzo, e'l suo fine, & ogni cola mobile, e creata nell'istesse trè cole consiste. Le piante hanno il principio nella radice, il mezzo ne'fiori, e'l fine ne' frutti; il giorno, il principio nell'Oriente, il mezzo nel Meridiano, il fine nell'Occidente; Ogni composto fisico hà il principio nella materia, e nella forma, il mezzo nell'ynione, & il fine nel tutto, ouero composto, che ne risulta; Ogni agente hà il principio nella.

# 345 Li Trionfi della Chiefa?

potenza, il mezzo nell'attione, e'l fine nell'intentione, e nell'effetto; Ogni solido matematico hà il principio nelle linee, il mezzo nelle superficie, e'l fine nel corpo. Il composto metafisico hà il principio nell'estenza, il mezzo nell'estenza, el fines nella sossistenza, ouero supposito. Conneneuol dunque sarà, ch'anco la santa Chiesa in trè stati fi consideri e della natura, e della gratia, e dellas gloria; & in pareicolare la militante, nello stato della legge naturale, della mosaica, e del Messa: la legge del Messia nello stato della chiamata delle genti, che si fà nell'hora vndecima, dell'assolutafatiga, chi sia nell'hora duodecima, e della mercede, che sarà nel Vespro del di del Giuditio. Duqiè coueneuole, vi sa vn tepo d'vna totale amplificatione, e trionfo della Chiesa, quado saran tutte le genti compitamente chiamate, e dentro del suo grembo raccolte; non è dunque fuor di propolito, che la santa Chiesa Romana del mondo tutto finalmente trionfi.

Abb. Ioa chim. in l. introd. in Apoc. c. s.

Super 6.
Apocal.
tex. 1.
GG.
Super 7.
Apocal.
tex. 8.

L'Abbate Gioacchimo afferma nel trattato introduttorio dell'Apocalisse, che trè sono i stati del
mondo, ouero della santa Chiesa militante, e del
genere humano, il primo della legge, il secondo
dell'Euangelio, e'i terzo della spirituale intelligeza. Nel sesto dell'Apocalisse divide ancora lo stato della Chiesa dalla venuta del Signore insino al
di del Giuditio in sette tempi, giusta l'aprir de'
secte figilli. E nel settimo, in sette altritepi, giusta il
suono delle sette trobe: Ma sia lecito à noi per breuità dividerlo in trè tepi, ouero stati, il primo della
legge tanto naturale, quanto setteta, cioè della
chiamata de'Padri antichi, e de gli Ebrei, il secondo dell'Evangeso nel moto, cioè sin che dura
l'nora vadecima della chiamata delle genti, e'il

serzo, il sempo, che seguirà dopò la total promulgatione dell'Euangelio per le parti tutte del modo, precedente alla mercede, che si darà nella sera dell'vitimo di dei mondo.

La feconda congruenza sia ; perche si come son sette dell'huomo, così del mondo, e distutto'l genere humano sette parimente esser dourebbono l'esadisperche molti de' sacri Dottori appresso il P. Laureto nella selua dell'allegorie, trattando del numero settenario, van dicendo, che per li sette giorni della creatione del mondo le sette età dell'huomo, e le seme età del mondo significate ci vengono. Septem dies, septem mundi atates designant, Laur. in & septem hominis atates . La prima età del genere Sylua al humano fù da Adamo insino à Noè da seconda da legore de Nobineno ad Abramo, la terza da Abramo sino num. sep. à Danide, la quarta da Dauide sino alla cattinità di Babilonia, la quinta dalla cattiuità di Babilonia infino à Cristo N. S. la sesta da Cristo insino al fin del mondo, la fettima l'eternità; ma con tutto ciò dicono alcuni, che dell'eternità ragionar non si deue, quando si parla del genere humano comein vianon come in termine, e conseguentemente afferiscono, che la sesta età è da Cristo insino alla compita promulgatione dell'Euangelio, e la settima tutto quel tempo della quiete, e del riposo dopò la compita promulgation di quello; perches dice il P. Cornelio, che non è cosa certa, se dopò d'esser compitamente l'Euangelio promulgato, verrà subito del mondo il fine; anzische subito non verrà, è cosa vesa (dic'egli) perche la Chiesa, che farà per tutti i paesi fondata, haurà da durar qualche tempo, e non subito finire: ma quanto lugo sarà quel tempo, è cosa, che la sà solamente Dio: Хx

per Mat.

P. Corn. Dio: Incertum est, an simul, ac pradicatum fueria à Lap. su Enangelium, venturus sit statim mundi sinis; & sant hoc quoque verum est; nam Ecclesia, per omnes gentes fundanda, aliquanto sempore apud cas stareser stabiliri debet, antequam veniat mundi finis; guantum autem futurum sit hoc'tempus incertum est, solique Deo notu? Quero diremo, che la settima età è la vita eterna. dopò'l Giuditio: ma, che la sesta esà contien due gradi, il primo della vecchiaia, ch'ancora stà jni qualche moto, il secondo della decrepità, ch'è tepo di riposo. Dunque se stiamo adesso nel primo grado della festa età, e nell'vndecima hora, cioè nella vecchiaia del genere humano, è cosa conueneuole, che siegua il secondo dopò la compita. promulgatione dell'Euangelio, che sarà l'horaduodecima, tempo di pace, di quiete, e di ripofo, & vna età vicina, e corrispondente all'età della 'Alcas in gloria: ò pur diremo con Riccardo', e colla com-Apoc. c. mune appresso il P. Alcasario, che la sesta è da

13.v.1.5. Cristo insino all'Anticristo, e la settima dall'Anticristo insino al Giuditio, e dell'istesso parere è l'Abbate Gioachimo riferito da noi nella vita di 3: Malachia nel numero marginale 1286.E se direte col P. F. Timoteo da Termini-nella sua Gronistoria, che la sesta età del mondo, cominciò da gli anni del mondo 3474. e durò infino alla resurrettione di Gicsù N. S. e dall'hora infino ad oggi, & infino al fin del mondo corre la settima età. Rispóderò, che tale è la sua opinione, e che Quisq; abundat in sensu suo: ma la commune si è, che la sesta sia cominciata dalla venuta del Verbo in carne, che dura insino à nostri tempi, & insino al findel mondo, ò pure infino all'Anticristo; non partedoci dunque dal nostrosenso:

Dirò

Dirò di vantagio, che, conforme Dio nel primo Gen. 14. giorno cred il Cielo,e la terra,nel secodo il firmamento, nel terzo l'acque, e le piante, nel quarto il Sole, la Luna, e le Stelle, nel quinto i pesci, e gli augelli, nel sesto gli animali terrestri, e l'hnomo, e nel settimo siriposò così si conveneuole che nella prima età del genere humano vi fosse stato A damo, come Cielo di sapienza, e la terra de'suoi figlise nipoti, à i quali egli hauesse communicato el'in flussi dell'arti, e delle scienze. Che nella secoda età, nel rempo di Noè, posto bauesse nelle nuuole il segno del patto, come firmamento delle luci premeffe, e delle speraze del genere humano, fodate nel venturo Saluatore-Che nella terza età, ne' tempi d'Abramo, creato hauesse l'acque de trauagli dell'istesso Abramo, d'Isac, di Giacob, e del popolo nella feruità d'Egitto, e del passaggio del mar rollo, e del Giordano verso la terra di promisshone. Chenella quarta età, ne tempi di Dauide, posto havesse gliastri de Profeti, e de i Rè d'Israedesil Sole di Salomone, e-la Luna della Sposa Sulamitide Che nella quinta posto hauesse i pescise gli augelli de generosi Maccabei,e del santo Preourlore nell'acque del Giordano. Che nella sessa. posto hauesse l'huomo, Cristo Giesune la donna, ch'è la santa Chiesa, nata dal suo costato nel legno della Cruce nel sopore della morte 🦼 e gli animali terrestri de gli Apostoli, & Euangelici Predicatorische douean caminat per la terra promulgando la santa Fede , In omnem ternam extuit fonus corum .: Questa sesta età dura infino à nostri tempise durerà fino alla compita promulgatione del Vangelo. Deue dunque seguir la settima del ripolo, con una total conversione de tytto il mon-A ..... do:

do e, conforme questo riposo di Dio segui nel tepo, che l'huomo era ancora dentro del Paradiso
terrestre, così conviene, che questo riposo vniversalo segua in tempo, che l'huomo sia dentro il
Paradiso terrestre della Chiesa militante, che,
quantunque non habbia da militar contro visibili
nemici, cioè contro Erezici, e Pagani, habbia nondimeno da militar contro gl'invisibili, che sono il
Dragone, serpente antico dell'Inferno, e contro i
proprij appetiti: anzi vi sia purancora un tempo
corrispondente allo stato dell'innocenza con abo-

danza di beni spirituali,e temperali.

La terza congruenza fia; perche, conforme l'età dell'huomo à i sette pianeti corrispondeno, cioè l'infantia humida, & incoffante alla Luna; la puetitia, quando s'acquista l'vso della ragione, essi comincia ad imparare, à Mercurio; l'adolescenzas vaga à Venere, la giouentit vigorosa al Sole, la virilità nerboruta à Marte, la vecchiaia prudente à Gioue, o la decrepità lenta, e fredda à Satutno, così denono à i sette pianeti corrispondere i tempi del mondo. E così fis connencuole, chè la primav età come infantia da Adamo infino à Noe corrispondesse alla Luna, mentre imquel tempo si mofirò la debolezas, e l'incofianza del libero arbitrio,e ne fegui la pioggia d'un dilunio pen la uar il mondo dalle sporche loedure, ne'le quali à guisa d'infantes'éraigià corrosto, & imbractaro. La lecoda etàida Noè imo: ad Alwamo, corrispodessen Mercurio, ch'è pianeta di pade, e di sapienza, mentre in quel sempo pose Dio nelle nuuole il segoo del patto, e del apare; e fiori la Sibilla Sambata, che profetò di Cristo venturo, e delle mutazioni de Regni, com'ella stessa dice, essere stata dentro dell'arca

l'arca con suo marito, e col suocero Noc;

Siquidem cum disurretur

Syncr. sy

Mundus aguis, cum vir solus exuperanis

Quidam, quem per aguas venit domus cruta... ne.

Syluis,

Et pecudes, dranes, rur sum impleretur us orbis; vet. Pat.

Eins ago nurus, eins isem de sungnine mata,

Cui prima accideruns, postremà ostensa fueruns; lib.3.

Hactenus ore meo vera omnia prodita sunto. Fiorè pur'ancora Mercurio, che per la sua gran, sapienza fu chiamato Trismegistoje la Teologia. che da Noè peruenne intiera infino ad Abramo. La terza età da Abramo fino à Davide convenne. corrispondesse à Veneze; mentre in quel tempefiori la bellissima Sara, per la quale Dio Aagello. Faraone, e spauentò nel sonno Abimalec Rè di Gerara.La bellissima Racchele, per la quale il Patriarca Giacob serui al suocero Labano sette, en scre anni, e gli parcuano pochi giorni per la grandezza dell'amore. Il gratioso Gioseffo, che sollecitato dall'impudica padrona, fù per la sua costanza infamato, e posto in prigione: le figlie del patientissimo Giob, delle quali donne più belle non vide il mondo, la gentile Abigail, che placò Davide sdegnato; la bellissima Bersabea, per la quale Dauide si scordò de divini comandamenti; & inquesta terza età cominciò da gl'idolatri ad esser adorata perDea la disonesta Venere, & hebbe principio la bellissima Cietà di Messina, che Zancla su da gli antichi nominata. La quarta età, da i tempi di Davide, fino alla cattiuità di Babilonia, fù ragioneuole, che corrispondesse al pianera del Sole, mentrein queitempi fiori Salomone, di sapienza animato Sole, simbolo di Cristo nostro bene, vero

Sol di Giusticia: fiorirono i Profeti, che wedenti nelle Scritture son chiamati, su edificato il sacro Tempio di Gierusalemme, e sù fondata dalla Regina Partenope la sempre chiara, nobile, e luminosa Città di Napoli, e dopò lei ne gli anni d'Ananfo Re de gli Ebrei, l'inclita, gloriola, madre di futti, Reina, & Imperadrice del mondo, Sole dell'Vniverso, dico, la gran Città di Roma. La quinta età, dalla cattiuità di Babilonia infino à Cristo, su conveneuole, che corrispondesse à Marte, mentre in quei tempi il popolo dalle guerre oppresso suì codotto scruo in Babilonia; e dopò guerreggiando i gloriofi Maccabei vendicarono e del popolo gli oltragi, e della diuina legge i disprezzi, e la Città di Gierosolima ristaurarono: In quei tepi: Alessandro il Macedone dilatò la sua potenza, esfece restar attonito il mondo e dopò lui l'Imperio Romano venne ad occupar qualitutto l'Univerfo, e vennero dall'Indie Ambasciadori ad Augusto . La sesta età da i tempi di Cristo sin'ad oggideue corrisponder à Gioue, mentre in questa età. nacque al mondo l'Imperadrice del Cielo, destinafa madre del gran Rè delle Stelle; nacque dalle. viscere virginali vestito d'humana carne il Principe primogenito, & vnigenito di Dio, ehe da i Rè dell'Oriente fù ricercato, ritrouato, & adorato; che dalle turbe sù segnitato per esser fatto siè; morì con titolo reale nella Choce, alla cui santa legge sottoposero il collo Monarchi. & imperadori che no si'ldegnano di bacial riverente'il piede del suo Vicario in terral Questo sesto tempo ancora dura; convien dunque, che siegua il settimo, ch'à Saturno corrisponda, che porta in manla falce, nel qual tempo l'vitima, & l'vniù et faliraccolta si faccia; che ven-

### Parte Seconda, Cop. 111. 353.

vengano gli vltimi mieritori, che recidano lo ma-, l'erbe, che restino nel granaio di santa Chiesa le vere spiche de Cattolici, e che tutto'l mondo spa campo di legitimo frumento di Cattolica verità;e che dopò quella sertima età siegua l'ottaua corrist spondente al firmamento dell'eterna, e beata vita; del Ciclo, doue risplendano gli eletti, come scintila le nel cannetto, anzi come lucide stelle, non più, erranti:ma sempre stabili, e ferme nel bel cospetto di Dio. Stella differe à Bella in claritate.

La quarta congruenza sia; perche la sata Chien 42. la molte fiate nell'Euangelio vien da postro Signore paragonata al Cielo, & èchiamata Regno de', Cieli ; Appropinquauit Regnum Celorum, &c. cous, Matt. 3. dice s. Remigio appresso s. Tomaso nella Catena. o c.

che'l Regno de' Cieli hà quattro significatiperche primieramente è simbolo di Cristo, secondo, della sacra Scrittura, terzo, della Chiefa, e quarto, del Paradilo. Regnum Galorum quatuor modis dicitur; S. Rem. primo Christus, secundum illud, Regnum Dei intra Tho. in. vos est, secundo Sacra Scriptura, iuxtà illud, auferetur Cat. sup.

à vobis Regnum, & dabisor genți facienți fructum. Matt. 3. eins, tertio Santta Ecclesia, secundum illud, simile est Regnum Calorum decem virginibus, quarto superum Solium, secundum illud, multi venient ab Oriente, & Occidences & recumbent in Regno Galorum. Mapes

qual ragione la sara Chiesa Regno de' Cieli s'appella? perche nella santa Chiesa s'esercità la diuina, e suprema potestà nel gouerno dell'anime coll'amministratione de santissimi Sagramenti, c coll'vso delle chiaui: e s'impongono leggise si ga-

stigano delitti, e vi son sudditi, e superiorise l'vni-co Padre di tutti i Padri, il sommo Pontesice Ro-uon. can. mano. Ecclesia Regnum Cælorum appellatur, quod ibi 2160.

dini-

Digitized by Google

#### 354 Di Trionfi della Chiefa.

dinina Christe pose Has exercesur per Sucramentorum administrationem, & vluves. Ma io dirò ancora che si chiama Regno de' Cieli i perche la santa Chiesa è veramente un missico Cielo; contenendo inse misticamente tutte le ssere, e tucti i segui cele-Mi. Ella comiene il Ciel della Luna del popolo secolare, ch'è l'infimo erà le sfere, sie risplende se non con la luce dell'esempio, e della dottrina de Sacerdotis e de' Pastori : V'è il Cielo di Mercurio de Confessori ; e Predicatori - Quel di Venere de Religiofi, e Religiofe; Quel del Sole de' Dottori; Quel di Marte de' Martiris Quel di Gione de' Poreficis Quel di Saturno de Patriarchisli firmamenro de Profeti; Il cristallino delle Vergini, il decimo Cielo de contemplatioi Anacorcili il primo mobile delle sacre Congregationi; il Ciclo empireo della suprema Caredra di s Pietro. Onero; v'è la Luna pionofa, ch'è la prima trà pianeti, del santo Battefimo; Mercurio della Crefima, Venere del matrimonio, il Sole dell'Eucaristia, Marte dell'efrema vntione, Gioue dell'ordine, e Saturno della dolorosa penitenza. Outro; v'è sa Luna della fede, specchio enigmatico de milleri divini, Mercurio alato della speranza, Venere gioconda della carità, il Sole della prudenza, Marte della forrezza, Gioue della giustitia, e Saturno della temperanza. V'è l'ottano Cielo ffellante delle sacre dottrine, i due poli del vecchio, e nnouo testame. to, l'orfa maggiore, e minore de precetti della carità verlo Diose verlo il prossimo, l'orto, e l'occaso de' duc precetti della natura. Le cinque zone de comadaméti della s. Chiefa: I dodeci fegni del Zo. diaco de' dodeci articoli della fede ; il Cielo crifailino del Concilli, e santi Padri, la decima sfera del

del Decalogo; il primo mobile del purpurata Coliloggio, e l'empireo dell'oracolo Pontificio, della celesti riuelationi, dell'infallibilità della diginale parola, dell'assistenza dello Spirito Santo, e della retta intentione di tutta la santa Chiefa d'oprari sempre à gloria di Dio .. Honse la santa Chicsa è va mistico Cielo, è conuencuo le jeke, si come prima il Cielo fi vede popolato di fielle nella mezzal notre, indi rosseggiate coll'aurora, e poi chiaro nelle spuntar del Sole, il quale spunta, e cresce sino almezzo dè, e tramonta nell'Occidente ; così lais santa Chiela, dopo d'essere giacinta nel bus ia debla notte della legge di naturaja tronato indi gli albori nella legge Mosaicase finalmente il chiaro Sole nell'Oricate colla venues del Messia. cresca sino al perfecto giorno, & al Zonit, donde per tatto l'emisferio diffonda i raggi, & illumini la. terrasprima, che seedanoll'occaso del cosfeggian. te di del Giuditiose coforme il Cielo da s. Tomaso è distinto in Cielo aereo, doue regnano le nunole, doue volano gli augelli, doue risplende l'aurora. messaggiera della luce, & in etereo, doue rilampeggizhoù pizneti, doue scintillano le stelle, donde piouono gl'influssi, & in empireo, stanza eterna de Beati, e gloriosa maggion di Dio: così trè siano della Chiefa i stati, il primo della legge naturale, e scritta, doue regnauano le nuno e delle figure, done volanano gli augelli de'Profeti,done s'accendena l'aurora de gli annuntij del di sereno della legge della gratia; il secondo dell'Euangelio nel moto, promulgato dal più lucido, e maggior pianeta, ch'è il Sole di giustitia, e predicato poi per tutto da gli altri pianeti minori de gli Apostoli, e spiegato insino ad oggi da i lucidissimi astri Υy

astri de' Dottoris e'l terzo dell'Euangelio in stato, dopò la compita promulgation di quello per tutti i Regni del mondo, con vn'immobil ripolo per quel tempo, ch'à Dio piacerà. E conforme l'Empirco in tiè regioni si distingue, la prima solida, ch'è l'infima, che sorne come dispauimento, la secoda liquida per doue caminano i Beati,e la terza, & vitima, ch'è la suprema, che serve come di terto di quella staza felice; così questo terzo stato della Chiela, ouero tépo dell' Euagelio già per tutto copitameto promulgato, sia purtancosa in erè distinto, il primo costate d'una solida quiete, il secodo liquido de' moti del giuditio, e'l terzo folido, e fermo dell'immortalità del Cielo, che serua come di fine,e di tetto di tutto il Cielo di santa Chiesa. Connien dunque, che dopò noi venga il tempo della santa Chiefa per tutto il mondo amplificata, e stabilità coll'esterminio dell'infedeltà, e con vn generale, e glorioso trionso di tutti i suoi nemici. Ma perche queste congruenze par, che tengano più del rileuato, che del vero, facciam passaggio dell'altre, e veniamo alle

RAGIONI. La prima ragion sia: perche le promesse di Dioson'infallibili, & egli è fedelissimo Pf.24-10. nell'osseruar quanto promette. V ninersa via Domini misericordia, & veritas, disse il coronato Profeta. Soura le quali parole dice il Cardinal Bellarmino, che Dio misericordiosamente promette, e fedelissimamente osserua. S'obliga con dar la parola per sua libera bontà, & attende la parela per sua puntualissima fedeltà; perche l'istesso in que-Bellarm. sto luogo è verità, che fedeltà, e puntualità. Medus procedendi Deisconsistit in misericordias & veritate, ut mifericorditer promittats & fideliter impleats

ibidem.

quod

quod promittit. Hor che cosa hà promesso Dio? Eglihà promesso, che quante volte noi gli dimandaremo le gratie egli ce le darà. Petite, & dabitur vobis, Matt. 7. disse in s. Matteo al settimo. Querite, & innenietis, 7.
in s. Luca all'vndecimo. Si quid petieritis patre in no- Luc. 11.9 mine mee bot faciam, in s. Gio: al quartodecimo. Ma noi spesso dimandiamo, e non siamo punto essauditi; perche non dimandiamo colle douute circo-Ranze. Petitis, & non accipitis (dille s. Giacomo)eo, lacob. 4. qu'ed malè petatis. Ma quali son le circostanze per 3. dimandar bene, e per conseguire infallibilmente la gratia? l'insegna primieramente s. Agostino, soura quelle parole, Si manseritis in me, & verba mea in vobis manserint, quodeunque volueritis, petetis, ir. 81-in & fiet vobis. Doue, dic'egli, chiunque stà in loanne Cristo, ottien quel, che vuole da Cristo; perché vuole tutto ciò, che vuol Cristo, il qual non vuole, se non quello, che concerne alla salute dell'anime, e così quel s'ottiene da Cristo, che si dimanda per la salute dell'anime. Manendo in Christo, quid velle possumus, nisi quod conuenis Christo? quid velle possimmes manendo in Salnatore, nisi quod non est alienum à salute? L'insegna secondariamente l'Angelico s. Tomalo, parlando del peccatore, per esser da Dio essaudito. Ve pro se peras, necessaria ad salu- S.T hom. tem,piè, & perscueranter, bisogna dimandar per se 2.2.4.88. flesso, cose pertinenti all'eterna salute, con reli- ar.15 ad giosa humilià, e con costante perseueranza. Hor 16. in fin. se'l peccatore con queste quattro circostanze le corp. gratie dimandando infallibilmente le conseguisce, quanto maggiormente le conseguirà la santa-Chiesa, che, fi come sopra s'è detto, è l'vnica, e santa Madre? Forse non dimanda la Chiesa per se, quando dimanda la sua totale amplificatione? Non

Digitized by Google

Non dimanda cose necessarie alta salute, quando dimanda la conversione delle genti, e la perseueranza nel divino servitio? Non dimanda pietosamente quando con tanta religione v'interpone incensi, sagrificij, adorationi, e cerimonie? Non dimanda perseuerantemente quando altro non sa

notte,e di,che dimandar quefta gratia?

Ella dimanda questa gratia ogni volta, che'l somo Pontefice concede l'Indulgenze nelle visite de gli altari,e delle Chiese, e nelle concessioni de' Giubilei; mentre in quelli per l'esaltatione si prega della santa Romana Chiela, per l'estirpationes dell'erefie, per la couerfione de gl'infedeli, per l'emendatione de' vitij, per la pace, e concordia frà Prencipi Cristiani. Ella dimanda ciò nell'horco canoniche, nelle quali tante volte l'oratione del Signore si và ripetendo, particolarmente in quelle parole, Aduenias Regnum tuum, fat voluntas tuu fieut in Calo, & in terra. Il senso delle quali, s'ionon erro, trà gli altri, è questo. Venga Signore il Regno vostro, venga il tempo del vostro regnar per turto il mondo col conoscimento viluersale della vostra diuina maeste: tempo, nel qual non vi siano nella terra, chi non sia vassallo, e figlio vostro nel grembo della santa Chiesa Romana. Venga las santa Chiefa, che vostro Regno s'appella, per tucte quelle parti del mondo, nelle quali oggi non regna, e colla sua totale dilatatione, e col trionto contro suoi nemici regni per tutte le nationisticenendole nel suo grembo. Sia fatta la vostra volortà, si come la su nel Cielo, doue non v'è, chi ne no vi conosca, e non vi lodi, così nella terra, nellaqual non vi sia natione, che non vi conosca, e non vi serua. E si come nel Ciel della Chiesa Romana si sà

si sa la vostra volontà, così parimente si faccia. nella terra di quelle nationi, c'hor son tutte sésualise terrene, riceuendo il dolce giogo della santalegge di Cristo. Dimanda l'istessa gratia nel santo sagrificio della Messa, in quella oratione, Ecclessa tua quasumus Domine praces plattus admisse, us, defiruclis adner fitatibus, & erroribus universis, Ecclesia ma se cura tibi sernias libertate. Doue s'han da cofiderar quelle parole. Defirutiis aduersitatibus, & ervaribus vaiuersis; destructe le contrarietà, e gli errori vutti de gli Eretici, de'Giudei, de'Maomettanise de gli altri infedeli. Enell'offertorio dice. Offerimus sibi Domine Calice saluvaris, sua deprecases clementiam pro nojtra, & totius mundi sulute ; per la falute, e conversione di rutto il mondo. E nel Canpne; Prò Ecclesia taa Santta Catholica, quam pacificare, adunare, & regere digneris toto orbe terrarum.; cioè, che Dio conceda pace frà Prencipi Cristiani, e pace vniuersale per tutto il mondo, che difenda la santa Chiela da gli affalti de suoi nemici, che l'agiuti à riportar, victoria colla connersione di quelli; che la raduni insieme, cioè, che tutte le geti vengano all'unione della santa Fede Romana. colla cognitione della vernà. Dimanda l'istessa. gratia nelle supplicationi delle Letanie maggioti; Vt inimicos Sancte Ecclesia humiliare digueris; humiliandoli non solo con far loro perder l'orgoglio,e le forze temporali, con che la trauagliano, ma la durezza, e pertinacia, rendendogli da nemici superbishumilis& obedienti figliuoli.Ladimada nelle antifone delle sette giornate precedenti alla vigilia del santo Natale. O fapientia, qua ex ore alsissimi produsti, veni ad docendum nos viam prudenria, &c. doue altro non chiede alla divina fapienza,

za, se no che vega à cauar fuora il modo dalle tenebre de'peccatise della cieca insedeltà. La dimãda nel Venerdì Santo, quando si sa viua memoria della dolorosa passione, e sangue sparso del Redétore, dicendo. Oremus dilettissimi nebis pro Ecclesia Sancta Deisus eam Deus, & Dominus noster pacificare, & custodire dignesur solo orbe terrarum, subijciens ei principatus, & potestates; detque nobis, quiesam, & tranquillam vitam degentibus, glorificare patrem omnipotentem, cioè, che Dio si degni protegger la. Chiesa per tutto il mondo, in modo, che soggetta-- do à lei tutte le potestà, Principati, e Monarchie della terra, succeda concordia, pacese tranquilla. vita, onde possano per tutto i sedeli glorisicar l'onnipotente padre, e Signore: e pregando per lo Pontefice, per l'Imperadore, e per l'imperio, soggiugne, V t cunctis mundum purget erroribus. E pregando specialmente per gli Eretici, e Scismatici, Viernateos ab erroribus Universis, & ad Santtam Ecclesiam Catholicam, atque Apostolicam renocare dignetur. E per gli Ebrei; Vt agnita veritatis tua luce, qua Christus est, à suis erroribus ernantur; e per tutti gli altri infedeli; Va relietis idolis suis connersansur ad Deu vinumer veruer vnicum filium eins Iesum Christum Dominum nostrum. Et. Libera eos ab idolorum cultura, & aggrega Ecclesia tua Santta ad laudem, & gloriam nominis tui. Doue notar si deue co quanta chiarezza prega per gl'infedeli tutti del modo, che Dionel grebo gli riduca della s. Chiesa Romana; il che non è altro, che dilatarla per tutto il mondo, e farla trionfar con generale, e - glorioso trionfo di tune le nationi della terra. Di più nel Sabato Santo in alcune orationi dopò le profetie prega l'istesso; dicendo: Totus mundus ex-De-

periatur, & videat deiecta erigi, inueterata renouaris & per ipsumredire omnia in integruma quo sumpsere principium; doue s'han da notare quelle parole, Totus mudus experiatur, che'l modo tutto pratticamête il veda, e quelle, Redire omnia in integru, nell'integrità della fede, e della gratia. E quelle dell'oratione dopò la quarta profetia, Vt in Abraha filios d Israeliticam dignitatem totius mundi transcat plenitado; che la pienezza di tutto il mondo entri nella dignità de' figli di Dio. E quelle dopò la quinta, Filios promissionis sacra adoptione dilata. E quelle dopo l'ottaua; Dà populis tuis, qui vinearum apad te nomine censentur, & segetum, vi spinarum, & ribuloru squallore resecatosdigna efficiantur fruge fæcundi, cioè tolte le spine, e i triboli dell'infedeltà, e de' vitij . Dimanda ancora questa gratia nella. benedittione del fonte battesmale, quando il Sacerdote divide l'acque à modo di Croce, quasi le quattro parti del mondo dinotando; Quos ant sexus in corpore, aut atas discernit in tempore omnes in una pariat gratia mater infantiam; e nel togliere il cereo dall'acque; V a omnis homo Sacrameium hoc regenerationis ingressus, in vera innocentia infantiam. renascatur. Chi tanto queste, quanto altre preghiere della santa Chiesa considera, confessa, che della santa Chiesa il desiderio ad altro non è ordinato, ch'à veder tutto il mondo sotto il manto della Cattolica fede raccolto. Hor pregando la santa Chiesa con tanta pietà, e perseueranza per cosa tanto alla salute necessaria, e di tanta gioria. di Dio, chi dirà, che non habbia vn tempo da conseguir copitamente la pretesa, e bramata gratia? Mi dirà forse alcuno, che'l P. Suarez, Sairo, Filliuccio,  $\mathbf{Z}\mathbf{z}$ & al-

### 362 Li Trionfi della Chiefa.

Suarez, & altri appresso Martino Bonacina, dicono, che Sayr. Fil la santa Chiesa pregando nel Venerdi santo per liuc. O gli Eretici, non prega come che'ntenda d'hauer Bonac. de da conseguir la gratia dell'essicace riduttion di cens. ex- quelli: ma solo per imitar Cristo Giesù, che prego comm. q. in quel giorno per li nemici, & anco per dimostrar il valore della Passione del Signore, che per tutti su basteuole, benche non tutti si saluino. Licitum est pro Harcicis excommunicatis publicè orare, videlicet in sexta siria Paraseeues, quo die boc specialiter feri solet ab Ecclessa, tum ad imitationem Christi, qui tempore sua passionis orauit pro inimicis, tum ad ossedendum vulorem mortis Christi, qui pro omnibus mortuns est, o cuius mors ad omnes extenditur quoad sufficientiam.

MI

140

30

¢47

b.

ব্

•

Si conferma ciò da quel, che dice l'Apostolo à 1. & seq. gli Ebrei al quinto, doue trattando delle conditio-Cornel. à ni del Pontesice, come nota il P. Cornelio, dice., Lapibid. che'l Pontesice deu'esser assunto al Pontesicato, cioè da Dio chiamato, e non da se stesso, dalla.

che'l Pontefice deu'esser assunto al Pontesicato, cioè da Dio chiamato, e non da se stesso, nè dalla propria ambitione. Omnis Pontisex exchominibus assumptus. Che deue trattar con Dio gl'interessi spirituali de' popoli, non i temporali propri col mondo. Pro hominibus constituitur; che deue ossrit doni, e sagrificij per li peccati publici, e priuati dell'anime, à lui commesse, e di tutto il genere humano, Vt osserat dona, es sacrisicia per peccatis; e sinalmente, che deu'esser benigno, pietoso, clemente, mansueto, non iracondo, non duro, non superbo, non auaro, non indiscretamente severo. Qui condolere possu ignorant, es errant. Conchiude poi, che tutte queste conditioni si ritrouarono in Cristo, che pregando nell'Orto, nella Croces, & in altri luoghi, con gridi, e con lagi ime, su clau-

dico

dito dal Padre, si per la riuerenza, con che'l pregaua, si anco per la riuerenza, e rispetto della sua persona di dignità infinita, Et exauditus est pro sua renerentia. Ma benche dica d'essere stato esaudito,e d'hauer columnato qualunque genere d'vbbidienza, non per questo efficacemente segui di tutti gli huomini la falute: ma folamente di quelli, ch'vbbidiscono à suoi diuini comandaméti; Et consumatus factus est in omnibus, obtemperantibns sibi, causa salutis aterna. Dunque, benche la Chiesa per tutto'l mondo prieghi, non per questo si può conchiudere, ch'efficacemente vn giorno -la couersione di tutti i popoli coseguirà: ma solamente di quelli, che vorranno vbbidire alla chiamatase riceuer del santo Euangelio la dottrina.

Rispondo, che la santa Chiesa prega per tutti i popoli del mondo, e per tutti gl'infedeli, non folo per imitar Cristo fuo Sposo, nè solo per dimostrar la sufficienza della di lui Passione:ma di vantagio per conseguir vn giorno esficacemente di tutti i suoi nemici glorioso il trionfo coll'attuale ridnttion di tutti dentro il suo grembo. Primo; perche se fosse la santa Chiesa interrogata, se quado prega per gl'infedeli vorrebbe veramente l'efficace conversion di tutti, e per tutti la salute, e la gloria, non risponderebbe di nò. Secondo, perche s'ella desidera l'efficace sua dilatatione, e trionfo, bisogna, che l'efficace conversion di tutto il modo desideri; perche tato è dilatatione, e trioso della Chiesa, quanto soggiogar tutt'il mondo al dolce peso dell'euangelica legge. Terzo, perche se Cristo è causa della salute in quei, che l'vbbidiscono, è causa ancora in costoro della medesima vbbidienza,nè manca à lui nè forza,nè merito di far, che

 $\mathbf{Z} \mathbf{z}$ 

che tutti vn giorno gli vbbidiscano. Quarto, all'acerbissima Passione disdiceuole non sarebbe, anzi molto conuencuole, farla veder vn giorno non solo essere stata bastante, ma pur'ancora efficace per tutti quanti all'hora saran nel modo. Quinto, perche se Cristo sù esaudito per la sua riuerenza, chi potrà dire, che non sia stato essaudito di ridurre vn giorno tutto il mondo alla fede? Selto, perche s. Agostino appresso il P. Paolo Laymant.o c'insegna, che tutti dobbiamo hauer volontà del-S. Aug.l. la salute de prossimi; Sic affici debemus charitatis af-

de conr. fectusut omnes velimus faluos fi.ri; e non dice: Salgrat. nos fieri sufficiëter; dung; efficaciter,ne sarebbe per-.

Laym. la fetta carità voler, che tutti habbiano gratia di so-4.tr. 1. c. laméte potersi saluares ma gratia tale, ch'efficace-

i. dict. 4. mente si saluino. Settimo, l'Apostolo s. Paolo istantemente ci priega, che dimandiamo à Dio questa gratia dalla salute eterna per tutti gli huomini. Obsecro vos primum omnium fieri obsecrationes,

orationes postulationes, gratiarum actiones pro omnibus hominibus; e sarebbe ridicolo pregarcisà dima-

dar à Dio gratia solo sufficiente per tutti gli huomini; perche questa la dà, benche non gli sia dimandata; dunque c'incarica la petitione della. gratia efficace. Ottauo, perche noi siamo obligati di pregar per li prossimi di quella maniera, che preghiamo per noi,e che vorressimo, che per noi si pregasse, e che quelli vorrebbono, che per loro si pregasse, quando non fussero nelle tenebre; ma nè noi vorriamo per noi stessi, nè quelli per loro la sola gratia sufficiente senzal'effetto: ma la congrua, la robusta, l'onnipotente, l'essicacissima, dunque questa dobbiamo pregar, che Dio per sua mi-

fericordia à tutti dispensi, e per questa prega la.

santa

santa Chiesa, e tiene speranza à suo tempo d'esficacemente conseguire. Si conferma ciò; perche N.S. insegnandoci à far oratione, disse, che diciamo, Pater nosteridoue la parola, noster, ci dà ad intendere, che dobbiamo pregar per noi, e per gli altri, exosì per gli altri, come per noise questo intese il Signore, che facessimo, e questa è la sua santa volontà: ma noi per noi stessi non intendiamo di pregar per la gratia sola sufficiente:ma per la congrua, robusta, & efficace, dunque per questa preghiamo per tutt' i proslimi nostri, che sono tutti gli huomini del mondo; e per questa prega la santi... Chiesa, che tante volte il giorno questa santa oratione và ripetendo si nell'hore Canoniche, come ne' santi sagrificij, & in altre preghiere. Di più quando diciamo Sanct ficetur nomen tuum, cioè, che, Dio sia conosciuto, lodato, e seruito da noi, e da. tutti; non intendiamosche sia conosciuto, lodato, e seruito sufficienter: ma efficaciter coll'effetto; dunque sempre la Chiesa nelle sue orationi intende di conseguire efficacemente quel che dimanda. Nono, perche la causa di tanti popoli insedeli, benche rispetto à noi rassembri disperata, & impossibile, appresso Dio è facilistima, e di nissuna. difficoltà; e quando à noi più disperato è il caso, all'ora è più facile à Dio, Non est impossibile apud Luc 1.37 Deum omne verbum. Et in questo si vede la potenza della diuina gratia, e la ricchezza della diuina misericordia, far cose tutte lontane dall'humana speranza. Quindi è, che'l P.Paolo Layman dice, loc. çit. che non è lecito escluder nissuno dall'oratione, e non pregar per l'efficace sua salute, benche disperatissimo ci paia; perche può Dio, per duro, che sia qualunque cuore, in vn mometo liquefarle; Et a ob-

si obstinatissimus peccator appareat, nefastamen est eum à communibus orationibus, sanquam reprobum excludere, cum Deo impossibile non sit, etiam duri ssima corda, vel temporis momento emollire. Vltimo; perehe nella decima delle regole communi della Congregatione de'Chierici dell'Assunta nel Collegio della Compagnia di Giesù di Napoli, fondata sin dal 1611. dal P. Francesco Pauone di sata memoria, si dice, ch'i fratelli si ricordino sempre nelle Messe, & orationi di pregat per la santa. Chiesa, perlo sommo Pontefice, per lo Vescouo della Città, per lo Rè, per la pace trà Prencipi Cristiani, per la riduttione degli Eretici, per la coversion de Gentili, per quei, che stanno in peccato mortale, e per l'anime del Purgatorio. Nè mai si disse nella Congregatione, che preghiamo per dimostrar solamente la sufficienza della Passione di Cristo N.S. ma per l'efficace conversion de peccatori,& infedeli,e p l'efficace liberatione dell'a> nime del Purgatorio. Di più ne gli Oratorij delle' Sagrestie, doue il Sacerdore per celebrar s'apparecchia, si propone, che nel memento de viui si ricordi trà l'altre cole di pregar N. S. Iddio per la conversion de gli Eretici, & infedeli; Ommum Haretitorum, & infidelium ad conversionem . E nell'oratione dopò la Mella, che comincia, Pater calestis, clementissime Domine, sufcipe hodiè per manus serui swiloc facrofandum Sacreficium; si dice trà l'aftre cost - Ad illuminationem, or conver fronem omnium gentium infidelium, Hereticorum, & Schifmaticorum; vi cognoscant, & ement te fummam veritatem, Patrem omnipotentem, &c. Ma ne prima, ne dopo la Messa, io mai hebbi altra intentione, che pregar la diuina misericordia si degnasse connertir gli Eretici,& ininfedeli efficacemente, & in quel modo, con che lo stò pregando sù l'Altare, nel qual prego per la I beratione dell'anime de miei defunti, e di tutti gli altri dalle pene del Purgatorio: ma per questa liberatione non prego solo per dimostrar la sufficienza del sangue del Redentore: ma per l'efficace liberatione; e, quantunque mi conformi colla divina volontà, nulladimeno quanto è dal canto mio voriei l'efficace liberatione di quell'anime; dunque pregando per la conversione di tutti gli Eretici, & infedeli, non intendo d'altro, che dell'efficace loro conversiones dunque se la Congregatione, & io, e similmente gli altri Sacerdoti per questa preghiamos per questa parimente prega la santa Chiesa nelle sonra citate suppliche, & orationi. Conchiudo per tanto, che mentre la santa-Chiesa per l'efficace conversione, e salute di tutto intiero il mondo, e con le debite circostanze stà pregando, sarà da Dio qualche giorno esfauditacon farla di tutte le nationi riportar glorioso il trionfo, ricenendole dentro il materno suo grembo, come veri, & obedienrissimi figli. Direte. Già che Dio può farlo, e colle debite circostanze vien pregato, perche sin'hora non l'hà fatto? è segno dunque, che la divina sua providenza non ammette l'efficace conversione di tutto il mondo. Sia per risposta, ch'vna delle circostanze dell'orationé per ottener la gratia è la perseueranza: ma quata deu'esser questa perseueranza, noi no'l sappiamo; se la perseueranza giunge à i termini stabiliti da Diosla gratia si conseguisce. Di più, non perche non l'hà fatto sin'ad oggi val la conseguenza, che no'l farà nell'auvenire. Nè della providenza diuina sono à noi manischi i decreti: potrà succederes.

non viueranno.

14.

dere, che conueneuol sia, ch'vn giorno questa

gratia efficacemente si conseguisca.

La secoda ragion sia, pche Dio è padre, nè lascia d'vsar tutti quei mezzi, che couegono alla sua paterna carità, chiamando alla via della salute qualfiuoglia gente, quantunque barbara, & empia, co-Cornel. à me dice il P. Cornelio. Quò Deus scilices sestetur Lap. in suam in omnes gentes providentiam, & diligentiam
Mat. 24. aque, ac dilectionem, qua nullam gentem, licet barbaram, & impiam, à Christiside, & gratia exclusit, sed omnes dilexit, & curauit congruis, statifq;temporibus, adeòque nihil omisis, quod opus eras ad saluandas omnes gentes, quo proinde pariter in die judicy condemnet omnes, qui illi credere, & obedire noluerunt. Dunque è cosa molto probabile, che Dio non lascierà quest'vltimo mezzo, di far veder tutto il mondo alla legge di Cristo soggetto, onde maggior gloria ne risulti alla paterna sua carità, e maggior confufione de gli ostinati, che, secondo la santa legge

> La terza ragione; perche sin dal principio del mondo sempre preualse l'errore; e le genti hor coll'idolatrie, hor coll'eresie diedero miserabil tributo all'inferno: è dunque cosa assai conuencuole, venga vn tempo del tutto contrario, nel qual trionfi generalmente la verità, col conoscimento vniuersale del vero Dio.

> La quarta; perche molti seruize serue di Dio fecero à questo fine mortificationi grandissime, & introdussero esercitij,& orationi spiritualije si legge di santa Teresa di Giesu, che piangeua con perpetue lagrime la miseria de gli Eretici, & infideli, dimandando al Signore la loro conversione, e faceua à questo fine rigorosssume penicenze. Infidelius

& Haretieerum tenebras perpetuis deslebat lachrymis, asque ad placaudam divina vitionis sram, voluntarios proprij corporis cruciatus Deo prò corum salute
dicabat. L'istesso si dice di santa Caterina da Sie- In Breu.
na, e d'altri santi; che però non permetterà Dio, Rom die
ch'i serui, e serue sue restino della siducia desraulis- O.S.
dati, nè che vadano in sumo le loro penitenze, & noct.
orationi. E se direte, che Dio l'habbia esauditi, riducédone molti essicacemete alla sede, risponderò, ch'egli è vero; ma chi sarà tato ardito, che voglia dar termine alle divine misericordie? chi può
negar di certo, che non gli habbia ancora esauditi.
con vn decreto della conversione vn giorno essicace di tutti i popoli della terra?

La quinta; perche disse s. Giouanni, che't numero de' predestinati è sì grande, che non può da huomo esser dinumerato: Vidi turbam magnam Apoc.7.9 quam dinumerare nemo poterat, ex omnibus gentibus, & tribubus, & populis, & linguis. E'l Salmista. disse: Dinumerabo cos, & super arenam mulciplica- Psal. 138. bunter . E'l Profeta Geremia : Siçut enumerari non lerem. 33. possunt sella cali, & metiri arena maris, sic multipli- ,22. cabo semen Dauid serui meiste leuitas ministros meos; onde, riuolto à Dio s. Agostino, disse: Horum no. S. Aug.in mina, numerumque tu nosti, qui solus multitudinem soliloq. c. stellarum numeras. E molti dicono, che'l numero de' predestinati eguale al numero sia de gli Ange- P. Ces. Re li, che caderono, e molti ancora, ch'al numero de num. corrisponda de gli Angeli, che nel Cielo restaro- prades: ce no. Supposto dunque, che de' predestinati così reprobor. grande il numero sia: fà di mestiere, che'n vna general conversione, & in vn trionfo di tutto il mondo venga al fine vn tempo la Chiesa; perche d'altra maniera bisognerà, che'l mondo lunghissimo

Aaa

Digitized by Google

tempo

tempo duri, contre quel, che di soura habbiam. conchiuso; verrà dunque il terzo stato della Chie-

sa colla conversione di tutte le genti.

La sesta: perche l'Empireo, stanza de Beari, come già si diste, egli è paese in certo modo immenfo, e l'inferno è luogo angustissimo; dunque se l'Inferno riccue tante nationi infedeli, quante de fedeli bisogna, che riceua il Paradiso, che spatij tanto vasti, e poco men, ch'immensi proportionatamente riempiano? conuencuole dunque sarà, venga va tempo d'vna innumerabile raccolta, colla conuctione di tutto va mondo.

L'vitima (per far passaggio d'ogn'altra) perche Dio è più inchinato ad viar misericordia, che 2. Esdr.9 rigore, Deas miserationum, & clemens es ta . Deus miseritors, Dominus tans est, dunque le pet tanti le-Dest. 4. coli . tanti sono stati dalla giustiria condannari all'inferno, verrà il tempo della raccolta speciale della diuina misericordia, riducendo sotto il mato della Cattolica Chiesa tutto il mondo. Et io noto, che l'humanato Verbo và sepre le gratie accrescendo. Chiamò nel primo luogo i Magi, cioè gli Aftrologi, che son pochi, dopò i Publicani, 🐸 negotianti, che son di maggior numero, indi le meretrici, che molto più avanzano, dopò i ladroni, de' quali abondantissimo è il mondo; perchemoko più son quei, che per via dell'interesse, che queische per via de diletti offendono Dio. Finalmente chiamò i bestemmiatori, che son tutti gl'infedeli, e perfidi Cristiani; onde disse Crisostomo:

50.

31.

S. Isann. Du effet parunlus ab extremis finibus vocanit Magos, homil.29. post illos Publicanus post huc meretrice post illam latroin Pfalm. nem, post hunc blasphemu scilices Paulu. Et aggiungo, che prima de Magi, nel punto siesso del suo 120

ŤÇ,

11

Natale, chiamò i Pastori, che son simbolo della Sinagoga. Dunque primo gli Ebrei, e dopò i Gentili, e cominciò per grado da i pochi à i più sino à tutti, che sarà ne'tempi, che noi speriamo, nè s'intende della chiamata sola sufficiente: ma dell'essieace, come da gli accennati esempi si vede.

SIMBOLI. Molti simboli raccoglier si potrebbono dalle sacre Scritture, doue questa total'esattatione, e trionso della santa Romana Chiesa par, che venga adombrato; nulladimeno per cuitar le Gen. 5. 5.

noie sol pochi si portaranno.

Il primo sia il sagrificio offerto dal popolo à Dio nel Deserto tre giorni dopò l'vscita dall'E- Ibid. 22. gieto, c'l sagnificio d'Abramo nel monte dopò trè 4. giorni di camino; perche'l primo giorno mi può lignificar il primo futo della Chiesa nel tempo della legge tanto naturale, quanto scritta, il seco- Laure. in do tutrol tempo della promulgatione del Van- Syl. alleg. golo, e la chismata delle genti nell'hora vndecl- de num. man e'l tenzo lo stato della compita promulgation ternar. di quello quando cutto'l genere humano dall'erelie, e d'ogn'altre forte d'infedelsa perfettamente allogranzio sagrificio offerità d'una vita Carrolios, e tama, che farà per anuentura nell'hora duodecima precedente alla mercede . Ouero diremo, che la Chiefa dall'Egitto fi parti quando la legge stanto naturale, quanto scritta riceue. Passo'l mar rosso quando col sangue del suo celeste sposo su fondata, e con quello de' Martiri abellira, e và ca--minando ancora per lo deserto di quello mondo con difagi, e parimenti; Verrà dunque vn'altro -tempo quando passato il Giordano entrarà nella. terra di promissione distruggendo i nemici, che nel principio le faran relistenza, e dolcissimo riposo Aaa poi

Digitized by Google

#### Li Trionfi della Chiefa.

poi goderà senza contrasti d'insedeli fin'al di del Ginditio.

Il secondo. Sette giorni separata visse Maria fuor dalle tende del popolo per causa della lepra, doue dice s. Girolamo, che questi sette giorni significano il tempo della pienezza de' Gentilisch'-Num. 12. entraranno nella Chiela; Septem dies, quibus separata est Maria soror Moysindesignant tempas plenitudinis gentium in Ecclesia, ut posteà intrent Indai. Doue io noto, che se i sette giorni della settimana, significano le sette età del mondo cominciando dalla legge di natura,e scritta, & oggi siamo nella sessa, dunq; seguirà la giornata settima, cioè l'vitima età del genere humano, che sarà il terzo stato della Chiefa, quando restarà mondata Maria, & entratà tutta la Gétilità, & appresso quella i Giu-

dei; Vs posten intrent ludai.

Septen.

12:

Il terzo. Mandò il Patriarca Noè trè volte in. Gen. 3. 8. trè distinte settimane suor dell'Arca la Colombas ma nella prima settimana non trouando la Colomba doue posar le piante sece ritorno all'Arca. Nella seconda settimana, ricorno la Colomba: .ma verso il tardi col tamo dell'oliuo, in segnosch'eran cessate le tempeste; nella terza settimana la .Colomba non fece ritorno all'Arca. Queste trè settimane misignificano i trè tempi della Chiesas il primo precedente alla venuta del Redentores quando mandò Dio la Colomba dello Spirito Santo fuor dell'Arca della Chiefa:ma non trouando egli done posar il piede per esser entro il mondo allagato dall'idolatrie, ritornònella Sinagoga, & in quei pochi, che la legge naturale osseruauano. Il secondo tempo dopò la venuta del Signore, quando mandò lo Spirito Santo, che sin'ad oggi

Digitized by Google.

và girando, e volando con gli Euangelici Predicatori; ma tornerà verso il tardi di questo secondo
tempo col ramo dell'oliuo della pace vniuersale, e
della riduttion di tutte le genti nel grembo della
santa Romana Chiesa; nulladimeno aspettarà
Dio vn'altra settimana, che sarà tutto'l tempo del
terzo stato della Chiesa, e del riposo vniuersale, e
nel sine manderà lo Spirito Santo, che non farà
più ritorno; atteso non vi sarà più tempo; perche
verrà la giornata del Giuditio sinale.

Il quarto. Perche la Circoncisione soleua farsi. nell'ottauo giorno, come si dice nell'Euangelio: Postquam completi sunt dies octo, ve circoncideresur Luc. 2.21 puer, così essendo stato comandato nel Leuitico dal Signore. Et die octano circumcidetur infantulus, Lenito 12. Doue allegoricamente il giorno ottauo significa la 3: risurrettion de' morti nel di del Giuditio, nel qual tempo restarà del tutto circonciso il genere humano; perche non vi saran più matrimonij, nè propagatione di prole, come dice s. Agostino. Ottano die sit circumcisso, quia in resurrectione indicy ces- Syl. allesabit generatio. Hor se noi nel giorno sesto siamo, gor.de nu cioè nella sesta età del genere humano, e la risur-mer. ost. rettione si farà nell'ottauo, che sarà nel di del Giuditio, dunque trà noi, e'l dì del Giuditio s'haurà da tramezzare il giorno settimo; giorno dal nostro differente; perche, se no vi fosse differenza, no farebbe giornata diuerfa; dunque farà yn tempo di riposo purgato da scismi, & eresie, e senza sette, e senza errori. Altri simboli dell'antico testamento parte tralascio, per breuità, parte rimetto in altro luogo,e qui per veder, ch'anco nel nuouo testaméto non ve ne mancano, toccarò solamente alcunise sono, il ritrouamento di Giesù frà i Dottori, in si Luca

Digitized by Google

Luca al secondo, il caminar di Cristo soura l'acque, in s. Matteo à 14. la pesca, in s-Luca al quinto, il fatto della nauicella in s. Matteo all'ottauo, e delle zizanie, e del grano della Senape, e della rete buttata in mare, e del fermento, à capi trédici, & altti.

Racconta dunque s. Luca, ch'essendo Giesù di dodecianni si restò nel Tempio à disputar co' Dottori, e ch'i suoi parenti, quando d'hauerlo smarrito s'auuidero, per trè giorni il cercarono, e nel Luc. 2. terzo giorno il ritrouarono; Factum est post tridun inuenerunt illum in Templo sedentem in medio Doctorum. Doue la Glossa ordinaria appresso l'Angelico s. Tomaso nella Catena soura il citato luogo. dice, che'l primo giorno fu fimbolo dello stato della Chiesa auanti la legge, quando i Patriarchi ricercauano da Dio la venuta del Redentore, e no l'ottennero. Il secondo giorno su simbolo dello stato della Chiesa nel tempo della legge scritta, quando i Profeti, & altri huomini giusti, chiederono parimente la venuta del Redentore, e ne anco l'ottennero; il terzo giorno sù simbolo dello stato della Chiesa nel tempo della legge di gratia, quando le genti cercaron Cristo N.S. e'l ritrouarono; mentre, ch'all'hora egli venne al mondo.

45.

Gloss. or- Questius aduenius Christi à Patriarchis antè legem, din apud DTh in non est inventus: Quasitus à Prophetis, & instis sub lege, non est innentus; quafitus à gentibus sub gratia in-Cat. l.c. wenitur. Doue nothiche nel terzo luogo non dice, inuentus est; ma inuenitur; perche Cristo N. S. nonsolo su ritrouato nel tempo della sua venuta da. Pastori, è da Magi, e nel tempo della sua predicatione da Discepoli, & Apostoli, ma continuamente è trouato dalle genti, che successivamente per

Digitized by Google

tutto'i

tutto'l mondo si van conuertendo alla fede. Dunque se la terza giornata è simbolo dello stato della Chiesa nel tempo della legge di gratia, nel quale da i popoli è successivamente ritrovato, nè segue, ch'à quello terzo flato appartengano tutte l'altre cose, che seguono al suo ritrouamento, che son cinque, la prima, lo flupor de' Dottori, e de' circostanti alla vista della sapienza di Giesù, Senpebant omnes, qui eum audiebant super prudentia, & responsis eins, il che vedendo i suoi parenti; videntes admiratisunt. La seconda, la doice querela di Maria: Fili, quid fecisti nobis sic; ecce pater suns, & ego dolentes quarebamus te. E la risposta di Giesù, che nell'apparenza sembra alquanto dura; Quid eft, quod me quarebatis? nesciebatis, quia in his, qua patris mei sunt oportet me esse? La terza, che se n'ando con esso loro in Nazaret, e li seruiua, Et destedit cum eis,& venit Nazareth,& erat subditus illis.B che la Vergine conservaua tutte queste parole, conferendole nel suo cuore, Et Mater eius vonsetuabat omnia verba hac conferens in corde suo. La quarta; che Giesù andana facendo profino,e crescendo in sapienza, & in età, & in gratia appresso Dio, & appresso gli huomini. Et lesus proficiebat sapient:a, d atate, & gratia apud Deum, & apud bomines. La quinta; che tutto quello suo star'in Nazaret con fuoi paremi, crescendo in sapienza, inetà, & in gratia, durò per lo spatio d'anni dicedotto infino all'uscita di s. Giouanni dal Deserto, che battezzaua nel Giordano, perche all'hora Cristo N. S. essendo già d'anni trenta (età perfetta) vscì alla raccolta de'Discepoli, & alla chiamata delle genti alla gratia, onde segue s. Luca nel principio del terzo capitolo. Anno quintodecimo Imperij Ti- Luc 3. 1. lery

bery Cafaris, procurante Pontio Pilato Indeam, &c. Dunque se le trè giornate souradette significanoallegoricamente i trè souradetti stati della Ghiesa, tutte queste cinque cose deuono allegoricamente fignificar cinque altre cose pertinenti al tempo della legge di gratia. La prima cola, mi può fignificar lo suporese l'admiratione non folo delle genti, quando videro i miracoli, & ascoltaron la dottrina di Cristo; ma lo stupore ancora di tutti quelli, che ritrouando Giesù colla fede considerano la sapienza nascosta nell'Euangelio; la seconda, le dolci querele, e le voci della Chiesa, e de Martiri, che gridarono, e stan gridando: Vsque-Apoc. 6. què Domine (Santtus, & verus ) non sudicas, & non,

v. 10. o Vindicas sanguinem nostrum de is, qui habitant in terra. E la risposta del Signore, che sembra alquanto dura; Et dictum est illis, ve requiesceres adbac iepus modicu, donec copleatur conserui coru, & fratres, eoru, qui interficiendi sunt, sicut & illi. La terza cosa mi può dar'ad intender, che Cristo N.S. habbia à discender à Nazaret, Città fiorita, con vna mirabile, e fiorita riforma del mondo, e larga conuersion di genti,e di nationi, alle quali Giesù habbia da esfer, come soggetto, perche si lascierà da loro, colla frequenza de Sagramenti, & esercitij di virtù,trouare,c trattare,e la Chiesa, in Maria simboleggiata, haurà da conseruar le sue parole coll'euangelica offeruanza, e conferirle nel suo cuore, con alte contemplationi. La quarta, che Giesù, habbia da far proficto ne' suoi fedeli in sapienza, perche crescerà vastissimamente la sua notitia, e'l santo timor di Dio; & in età; perche questo durerà qualche tempo; & in gratia, appresso Dio comabondanti aiuti celesti, & appresso gli huomini, amanamandolo i popoli, & adorandolo con ardentissima deuotione. La quinta, che questa età sarà per lo spatio d'anni diecidotto, cioè di trè senaris, che son vn persetto di persetti; cioè vn tempo proportionato alla celeste raccolta, sin tanto, che Giesù esca nel publico alla chiamata de gli eletti alla gloria, che sarà nel dì del Giuditio vniuersale.

Il secondo sia quel, che racconta s. Matteo à quattordeci, che'l Signore dopò d'hauer fatto il miracolo della moltiplication de cinque pani, e due pesci nel Deserto, ordinò à i discepoli che nauigassero verso Genesaret, & egli, licentiate le turbe, salì solo nel monte à far oratione, &, essendo. souragiunta la notte, la nauicella, dou'erano i Discepoli su assalta da siera tempesta per lo spatio di noue hore, cioè per tutte le trè vigilie della notte, e nella quarta vigilia verso la mattina, (perche ciò. fuccesse nell'equinottio) venne il Signore caminando soura il mare se vedendolo i Discepoli per lo timore dall'vna parte dell'onde, e dall'altra pefando di veder un fantasma, crederono di perire,e cominciarono à gridare: ma il Signore rassicurati-. fi,dicendo, lo fono, non temete, si diede loro à conoscere; e s. Pietro, volonteroso d'andar presto ad vnirsi con lui, non aspettò, che Giesù alla nauicella s'accostaffe: ma disse, già che sù sei, Signore, sammi venire à tè soura dell'acque; Vieni, rispose Giesu, e s. Pietro si buttò in mare, e caminaua soura dell'acque: ma venendo vn'impeto di vento, venne in dissidenza, dubitando, che'l Signore non permettesse, che'l vento, e l'onde preualessero cotro lui, e per questa disconsidenza cominciò gir'à fondo; all'hora gridò, Signore saluami, e'l Signore stendendo la mano il sostenne, dicendogli, Bbb Huo-

## Li Trionfi della Chiefa.

Huomo di poca fede, perche dubitasti? e salendo ambidue nella nauicella cessò il vento, e la tem-

pesta, e nauigarono tranquillamente, onde tutti e Discepoli, e Marinari il vennero ad adorare, dice-

Dollores

do, Veramente tù sei figliolo di Dio; e, passato il mare, giunsero nella terra di Genesaret. Et cum trãsfretassent, venerunt in terram Genezareth . Soura apua D. di questo fatto dice l'Angelico nella Catena, ch'-Cat. bic. allegoricamente Cristo N. S. salì solo nel monte ad orare, quando ascese al Cielo, doue stà pregando il padre per noi. Ascendit orare, qui ascendit ad patrem pre nebis interpellare. La notte nella quale la nauicella con gli Apostoli corrono tempesta, e tutto questo tempo della sesta del mondo, nel qual la nauicella di santa Chiesa và combattuta. da suoi visibili, & inuisibili nemici; Nanicula est Eccicsia, turbulentum mare hoc saculum, & è tanto trauagliata, che spesso par, che Cristo non vi sia dentro, e che l'habbia abbandonato: Nonnunquame Ecclesia tantis prassuris est afslicta, ve cam Dominus deseruisse videasur ad sempus. La quarta vigilia della notte, quando il Signore viene à trouar i Discepoli caminando sù'l mare, è l'vitimo tempo di. questa sesta età del mondo, verso il mattino del giorno della gloria dopò'l Giuditio: Quarta vigilia noctis est hoc tempus penè iam nocte finita; sarà l'vitimo tempo (secondo mè) quasi il quarto di tutta la sesta età del modo, & all'hora salito il Signore soura la nauicella di santa Chiesa cessaranno le tempeste, e si farà il resto della nauigatione prosperamente, onde stupiti e Discepoli, e nauigati, tutti adorerano Giesu, confessandolo per vero figliuolo di Dio, sin tanto, ch'arriuarano al lido di Genefaret, che lignifica, luogo ameno, e giardino

Digitized by Google

241

12 (J.)

1170

##12; P

الثاق

U

no di Prencipi, simbolo dell'eterne delitie del Paradiso. Genezar interpretatur hortus Principum: tune plena nobis tribuetur tranquillitas, quando Paradisi per Christum nobis restituetur hareditas. Doue nota, quella parola plena tranquillitas, cioè, aterna tranquillitas; perche prima d'arrivare al Cielo, sarà la tranquillità temporale, che non sarà piena, e per--fetta, perche non sarà eterna, nè con tutti quei go--dimentische sarà nel lido della celeste Genezaret: ma tranquillità transitoria, come quella, che godono i nauiganti, quando prosperamente verso il porto drizzan la prora. Potrebbesi anco dire, che salito Cristo nella nauicella, e seguita la tranquillità, significa la pace della Chiesa verso il fin del mondo, e lo supore, e l'adoratione di quei, che son dentro la nauicella, il contento, e stupore de Cattolici; l'arriuo della nauicella in Genesaret, la dilatatione, e la penetratione dell'Euangelio prosperamente in quelle terre, che si stanno ancoradelitiando co' piaceri del senso per l'ignoranza delle cose divine. La venuta poi di tutte quelle genti à Cristo, la couersione vniuersale de gl'insedeli. Et cum transfretassent venerunt in terram Gemefar, & cum cognouissent eum viri loci illius, miserut in universam regionem illam, & obtulerunt ei omnes male habenses, & rogabat eum, ut vel fimbria vestimëti eins tangerent, & quicumque tetigerunt, salui facti (unt .

doue il Signore dopò d'hauer insegnato le turbe assisone la navicella alquanto scostata da terra, disse à s. Pietro. Due in altum, e la naviere tanta in capturam, il che sacendo s. Pietro prese tanta moltitudine di pesci, che la rete si rompeua, onde

Bbb 2 chia-

chiamarono i compagni, ch'eran in vn'altra naue, & empirono amendue le nauicelle di maniera, Luc 5. 8. che pareua si affondassero, Impleuerunt ambas nauiculas,ita, vt penè mergerentur; il che vedendo Simon Pietro si buttò à i piedi di Giesuse tutti si riepirono d'estasi, e di stupore alla gran pesca fatta: Soura del qual miracolo dice Cirillo appressos. Tomaso nella Catena, che questa sù figura del futuro; perche saran tante le genti, che si conuertiranno alla fede, che quasi non potran capire nella Cyrill & Chiesa. Hoc autem fust figura futuri : non enim in-Bed apud cassum laborabant enangelica doctrina rete tenden-D. Th in tes, sed greges gentium aggregabunt. E Beda. Harum Cat. bic. impletio nauium in fines saculi crescit; e la nauc Matt. 8: chiamata in aiuto mi può simboleggiar la conucr-25. sione della Sinagoga; perche dice iui l'istesso Beda. Mystice due naues circumcissonem & praputium.

figurant. E'l parer, ch'ambe le naui si sommerganosfaran gli vltimi tempi vicinissimi al Giuditiose'I cader di Pietro à piedi di Giesu, dicendo, Exi à me, quia homo peccator sum; l'vscita di Cristo nel di del Giuditio .

Il quarto sia, la nauicella, nella qual s'imbarca il

1014.

Signore, in s. Matteo all'ottauo, e ponedos à dormire, corre tempesta, onde i discepoli lo suegliano, gridando, Domine salua nos; perimus, perche, (quantunque non è cosa da dubitarsi) la nauicella è simbolo della Chiesa; Nauis in fluttibus (dice P. Corn. il P. Cornelio) est Ecclesia. E del medesimo parere è il P. Origene appresso s. Tomaso nella Catena, Orig. 49 Omnes in Santta Ecclesia nanicula cum Domino per Cat. sup. bunc undesum supernatamus mundum. E la Glossa. Matt. 8. Nauicula est Ecclesia prasens, in qua Christus cu suis Et Gloss mare saculi transit. Se dunque la navicella è la **San-**

santa Chiesa Romana, il mare il mondo, le tempeste le persecutioni de gli Eretici, e Pagani, e de ribaldi peccatori; quei che gridano, Domine salua. nos, perimus, i serui di Dio, e i Sacerdoti nel santo Altare, e nell'altre loro orationische farà il Signore? starà sempre dormendo? nò: ma nel mezzo della nauigatione, s'alzerà, e coll'imperio dell'onnipotente sua voce dirà à i venti, che tacciano, all'onde, che s'acquerino, alle nuuole, che si dileguino; onde siegua vna tranquillità grande, Et fatta est tranquillitas magna; e stupefatt'i nauiganti diranno, Qualis est hic, quia venti, & mare obediunt ei; Oh che gran colà è questo Cristo, che tutti i venti rabbioli, e tutto il mar procelloso, tutti i nemici della Chiesa, e tutto il mondo, con yn cenno gli hà posti'n fuga, con vna parola gli ha conuertiti, già tutti l'adorano, e tutti gli vbbidiscono! E se mi direte, che questa tranquillità segui ne' tepi di Constantino, e del Potefice s. Siluestro; dirò, che quella fu veramente grande : ma ne' tempi futuri sarà la massima; perche all'hora cessarono le rempeste mosse dall'Imperio Romano: ma in quest'vitima tutte cessaranno le tempeste tanto da gli Eretici, , mosse, quanto da tutti gli altti infedeli .

Nella parabola delle Zizanie dice il Signore, che manderà gli Angeli, Et colligent primum Zizania, triticum autem congregabunt in borreum suum. Notisi quella parola, primum; saran prima dal câpo del mondo raccolte le Zizanie dell'eresie, de' scismi, e del Paganesmo, e dopò sarà congregato il grano nel granaio del Signore. Prima s'hà da veder la Ghiesa militante nel campo di questo mondo libera dalle zizanie, e dopò si sarà la raccolta del grano nella Chiesa trionsante. Nella parabola

Mat. 13.

del granello della Senape, noto trè cose; primie ramente questo granello seminato è il minimo trà tutte l'altre semenze; dopò cresce,e si fà maggiore di tutte l'herbe, e finalmente si fà grande come ibid. v. vn'arbore. Simile factum est Regnum Calorum gra-

no Sinapis, quod accipiens homo feminauit in agrossuo. 31. Il grano della Senape è il Regno de'Cieli, cioè la santa Chiesa, il campo è il mondo, e'l seminatore è Dio; Nel principio, quando Dio seminò questo granello era picciolo più de gli altri; perche nel primo stato della Chiesa, ella si riduceua à i soli Îsraeliti, & à pochissimi, che la legge naturale ofseruauano; dopò germogliò nella venuta del Redentore, e crebbe sin'à tempi nostri, & è maggior di tutte l'erbe delle varie sette, che stan nel mondo abbarbicate, e per la terra serpeggianti; perche la Chiesa sempre di loro è maggiore, è verso il Cielo s'inalza. Resta dunque il terzo stato, nel qua l s'habbia da stendere, e da farsi vo'arbore immensa, che tenga sotto de rami suoi tutte le nation i convertite, e vengano i grandi augelli di tutti i potentati del secolo ad habitar ne' rami suoi. Mi-

nimum est omnibus seminibus, cum autem creueris, T. 32. maius est omnibus oleribus, & fit arbor, ita ut volacres Caliveniant, & habitent in ramis eins . Nella parabola del fermento; la donna, che nalconde il fermento nella farinasè la diuina sapienza; il fermeto è la gratia, la farina è la Chiesa, le trè misure sono i trè stati della Chiesa; Simile est Regnum Ca-

ibid.v.33 lorum fermento, quod acceptum mulier abscondit in farina fatis tribus , donec fermetatum est totum , lina tanto, che'l tutto restò fermentato, e lieuitato, e che la gratia tutti dispose ad esser pane celeste. Ma se per le trè misure s'intendono (come dice san-GreGregorio Nazianzeno, s. Agostino, & altri ap- S. Greg. presso il P. Cornelio) per le trè parti del mondo, Naz. S. Asia, Africa, & Europa, venendo l'America ancor'- aly apud ella sotto il nome dell'Asia, e per fermento l'Euan- Corn. sagelio, e per farina il genere humano: si vede in per Matquesta parabola, che la diuina sapienza nascose life nella farina del genere humano sparso per tutte le parti del mondo il fermento dell'Euangelio insino à tanto, che'l tutto s'èlieuitato, e ridotto all'euangelica dottrina, & alla cattolica osseruanza, e questo s'hà da vedere nel terzo stato della Chiesa; e quella parola, Donec fermentatum est totum. mi significa, che si come il fermento comincia disponer la farina, e lieuitar la pasta-non subito: ma pian piano, sin che giunga al punto della total disposicione per riceuer la forma di pane, così l'Euagelio non lieuitò tutto il genere humano in vi tempo:ma di tempo in tempo il và disponendo, e licuitando sin che giunga dell'vitima, e totale dispositione il punto, & all'hora essendo prima tutti dal Vangelo disposti, e convertiti, riceveran finalmente la forma del pane dopò la conflagratione 'del mondo, e dì del Giuditio là sù nella gloria del Paradiso.

Nella parabola della rete; dice il P. Cornelio, e S. Thom. s. Tomaso nella Catena, che la rete è il sacrosanto in Cat. O Vangelo, i pescatori gli Apostolici Predicatori, il Cornel. à mare il mondo, & i pesci d'ogni genere gli huomini d'ogni paese, e d'ogni natione. Simile est Regnum Catorum sazena missa in mare, & ex omni genere piscium congreganti. Ma questa rete non è tirata fuori dal mar del mondo per farsi la scelta, se nonquando è ripiena, Quam, cum impleta effet, educentes, & secus littus sedentes, miscrunt bonos in vasa, ma-

los autem foras miserane: Sarà la rete della Chiela cauata suor del mondo nel di del Giuditio, dopò d'esserempita, quando tanti popoli nel suo grembo saranno entrati, che la rendano del tutto piena: ma per empir della santa Chiesa Romana il grébo, ch'è sì vasto, ch'è capace di tutto intiero il modo, quanti popoli son necessari è tutti i popoli del mondo; Vertà dun que tempo, che tutte le nationi dentro il grembo dalla santa Romana Chiesa entraranno.

SCRITTVRE. La prima Scrittura fia quella dell'Apostolo à gli Esesij al quarto, doue ad esser grati alla divina beneficenza, & à mantenerfi nella fede, nella concordia, nella carità, e nella scambieuole tolleranza, esortandogli, di cinque argomenti se n'auuale, de' quali il quinto si ès perche Xpo N.S. dopò d'effersi abbassato insino alle parti più profonde della terra, scedendo insino al Limbo, ch'è vicinissimo all'inferno, salì alle parti più subli mi dell'empirco, doue, tenendo sotto à suoi pied' l'Universo, tutto da quella sublimità mirandolo, riparte à gli huomini vari vificij, e talenti per beneficio della sua Chiesa, facendo altri Apostoli, altri Profeti, altri Euangelisti, altri Pastori, e Dottori secondo i dettami della sua gloriosissima Pronidenza. E perche questi vssicij, e talenti son gratie dispensate da lui, nissun deue portar inuidia. all'altro: ma tutti come tanti membri d'vn corpo, del proprio mestiere contentarsi; E quest'ordino durarà in santa Chiesa insino à tanro, che tutti, che siam nel mondo conueniamo nell'unità della fedese nella cognitione del gran figliuolo di Dio. Qui descendit ipse est, & qui ascendit super omnes Calos, ve impleres omnia; & ipfe dedit quosdam Apostolos, quosda

Ephes. 4. & seq.

autem

autem Prophetas; alios verò Enangelistas, alios autem Pastores, & Doctores ad consumationem Sanctorum in opus ministery, & adificationem corporis Christi, donec occurramus omnes in Unitalem fidei, & agnisionem fily Dei, soura le quali parole dice il P. Cornelio. Hèc hierarchicus ordo, ve aly sine Apostoli, aly Pros Cornel. à pbeta, aly Euangelista, aly Pastores, & Doctores, mane. Lap. ibi. bit, durabitque dones infideles omnes ad unam Christi sedem, & Ecclesiam vocentur, ve in Christum silium Dei credani, eumque agnoscant omnes. Dunque non è fuor di proposito, che tutte del mondo le nationi habbian da essere vn giorno veramente cattoliche. Nè fa niente contro di noi ciò, che soggiugne il P. Cornelio, dicendo: Quosquot Dens credisuros prasciuis, cioè, che da questa scrittura solo necessariamente ne segue, che tutti saran chiamati, non già che tutti saran per credere; perche quantunque non sia certo, che tutti saran per credere, non per questo necessariamente ne segue il contratio: e chi sà se quel, che per tanti secoli non auuene sarà per auvenire in qualche futuro tempo, e che tale sia stata dell'Apostolo la mente? anziquesto à mè sembra molto alla divina misericordia conuenenole, e molto all'efficacia del sangue. del Redentore consuonante, come appresso ancora diremo.

La seconda sia quella del Salmo vent'vno. Con-Ps. 21.29.
uertentur ad Dominum omnes fines terra: adorabunt o seq.
in conspectu eius uniuersa familia gentium; adorauerunt omnes pingues terra; Intonspectu eius cadent umnes, qui descendunt in terram. Si convertiranno al
Signore tutti i popoli, c'habitano per li confini del
mondo; adoreranno la divina Maestà tutte le famiglie, e le casate delle genti; l'adoreranno tutti i

grælli,

grassi, ricchi, potenti, Principi, Monarchi, Imperadori,e dauante al suo glorioso cospetto caderanno colla faccia per terra tutt'i mortali, e viatori; dalle quali vltime parole s'intende, che'l Profeta nonparla di quell'adoratione, che sarà fatsa à Giesù dal mondo tutto nel di del Giuditio perche'n quel giorno, essendo gli huomini risuscitati, non hauran più da scendere in terra, e da rifoluersi in poluere colla morte: perche non vi sarà più morte: parladunque dell'adoratione, che gli sarà data primadel di del Giuditio; dunque prima, che del mondo venga l'vltima giornata, tutti gli huomini del mondo l'hauran d'adorare; e se bene il Cardinal Belkermino dica, non douersi intender di tutte le persone in particolare: ma solamente di tutte le pationi, delle quali molti conosceranno, & adoreranno il vero Dio, Ex omnibus gentibus aliqui, e'I P. Cornelio soura quelle parole dell'Apocalisse. Vidisurbam magnam, quam dinumerare nemo poteratien omnibus gentibus, & tribubus, & populis, & lin-

Bellarm. ibid. v. Cornel. à Lap. Sup. Apoc. 7. 9.

guis, dica non douersi ancora d'ogni persona particolar d'ogni sameglia intendere, ne di tutte le particolari famiglie: ma solamente di quelle, che largamente si distendono, & à guisa di popoli vastamente si diramano; Non significat ex omni omnino particulari familia aliquos in fine mundi fore fideless & Salnandos, sed sumitur generice pro familys amplissis & famosis, que numeros um populum, & mulsas particulares familias abecdem flipire completiunzue. 2 Nulladimeno, s'io l'intendessi d'ogni fameglia particolare, e distutte intiere le nationi del' mondomon vedo, che direi cosad questa Scrittura, nèi contraria, në ripugnante (Simile à questa è

Ps. 65. 3. quella del Salmo sessattetimoquinto. Omn sterra , , , ado-

adores te, & pfalles tibi. Tutti gli huomini del modo t'adorino, e ti lodino; perche chi dicesse non esser possibile, che tutti gli huomini del mondo adorassero, e lodassero il vero Dio, direbbe vota mentita; perche la virtù, e potenza di Dio può fac cose di gran lunga maggiori. In mulcitudine vintutis tua mezientur tibi inimici tui; anzi loggiugne il Profesa: Venite, & videte opera Domini, terribilis in consily's super filies hominum, qui conertit mare in aridam, in flumine pereransibune pede, come se dicesse. Voi non credete, che Dio l'habbia da fare, con me, che non possa farlo 2 & 10 ve l'hò prounto prima à priori dall'infinita sua potenza, la multitudine virtatis tua; Adesso ve lo pruono à posteriori da gli effetti; Considerate quanto è terribile, e stupendo ne' fuoi consegli, vedete come hà ridotto à fine quanto hà voluto, quando pareuan le cose à gli huomini del cutto disperate, & impossibili; chi s'haurebbe mai pélato, che s'hauelle potuto leccar il mare, e che'l popolo hauesse hauuro à passarlo àpiediasciutti? chi s'haurebbe mai creduto, che'l finme ripoltato hauesse il corso verso le cime de monti per dar libero il passo à i viandanti ? o Dio: pure il fece; potrà pur'anco vn giorno seccar l'acque curre dell'infedeltà del mondo, e'i fiume dell'iniquità, e de gli errori tornar colla conversione di tutti gl'infedeli alle cime de' monti della Cattolica Religione. Nel Salmo settantesimo primo: si dico: Dominabisur à mari vsque ad mare:, & àstu-Ps. 71. v. mine usq, ad terminos orbis terrarum. Adorabunt eam. 8. 11. 18. omnes Reges terrasomnes gentes servient ei. Omnes getes magnificabunt- cum. Replebitur maiestate eius omnes terra, fiat, fiat. Egli signoreggiarà colla sua fede dall'uno all'altro mare, dall'uno all'altro polo, dal CccGior-

# 388 Li Trion fi della Chiefa?

Giordano, edal Tebro infino à gli vitimifini del mondo: l'adoreranno tutti i Rè della terra: tutte le genti il seruiranno, tutte le nationi dell'Universo il magnificheranno: riempita sarà la terra Bellarm. dalla sua divina Maestà; fiat, fiat, così si faccia; così s'adempisca, us omnes homines agnoscant, & landent Dominum, dice il Cardinal Bellarmino. Finalmente nel Salmo secondo. Postula à mero dabo ti-Pf. 2. 8. bi gentes hareditatem tuam, & possessionem tuam terminos terra. Chiedimi, ò figlio, dice l'eterno Padre all'humanato Verbo, chiedimi ciò, che vuoi, per-

che tutto à te si deue, si,perche mi sei figlio, & he-

Bellarm. ibid.

ibid.

rede della mia stessa natura; sì, perche mi sei stato figlio vbbidiente sino alla morte, e morte di Croce. Chiedimi dunque il dominio, l'imperio, e la conversione di tutto il mondo, ch'io te la datò; tutte le genti son'heredità tuasà te douutase da te meritata; à te si deue la possessione di tutte l'anime infino à gli vitimi confini della terra. lure petes à me petere imperium in omnes gentes, tanquam. hareditatem tuam, & omnem terram vique ad ultimos eins fines,tanquam poffessionem tibi debitam; dice il Cardinal Bellarmino; & acciò si veda, che questa possessione habbia da venire ad essento, siegue il Profeta . Reges eos in virga ferrea , sanquam vas figuli confringes vos, come se dicesse; già, che'l dominio, e la possessione dell'Vniuerso, e la conuersion di tutte le genti ti si deue, lo te la darò, e tù reggerai tutt'i popoli del mondo con vna verga di ferro: verga dritta, per la dirittura della fantità, e della giustitia,e di ferro inflessibile, & immutabile, con santissimi, & irrenocabili decreti. Et à guisa di vaso di creta li romperai; farai di loro quel, che può far vn vasaio del suo vaso ; sarai l'assolutissi. mo

eno Signore, sarai da loro vbbidito, senza, ch'alcuno habbia ardire di lamentarsi, benche sù volcsfi fracassarli, come non si lamenta il vaso quando il fracassa il proprio autore : anzi se qualche popolo sarà duro nelle colpe, e nell'infedeltà ostinato, tù come vn vaso di fragilissima creta fracassarai la sua durezza, & al cenno del tuo volere ogni durissimo cuore si ridurrà in pezzi, e sedelmente ti seruità. Non significat Christum confracturum om- Bell. ibi. nes gentes (dice l'istesso Bellarmino) sed subiettas ei dem. futuras omnes gentes, us possit eas prò arbitrio confringere, sine misericorditer confringendo in eis insidelisatemod peccatado formando en vases contumelia vasa beneris, sine &c. Dunque, benche di soura il Cardinal Bellarmino habbia dettoschesquantunque non s'intenda, che tutti nel fin del mondo in particolare habbian da credere, nè saluarsi, qui concede in virtù di queste parole, che, se Cristo vorrà, potrà colla sua misericordia farlo; ma che così habbia egli da fare, si raccoglie dal Salmo ottantesimo primo, Surge Deus iudica terram, quoniam tu ha Pf. 81. 8. reditabis in omnibus gentibus; & è opra della misericordiase del meritose della potenza di Cristo-

Laterza scrittura sia, quel, che disse Cristo N.S.

a gli Apostoli poco prima di salire al Cielo. Dasa
est mihi omnis potestas in Calo, & in terra; come la Mat. 28.

detto hauesse. Io son Signor del Cielo, e della terra; perche in quanto Dio, riceuo insieme colla diuinità dal Padre il dominio dell'Vniuerso. Ab Cornel. à
aterna data est mihi omnis potestas à patre cum essen- Lap. ibitia diuina, dice il P. Cornelio; Et in quant'huomo
tanto per ragion dell'ipostatica vnione, quanto per
merito d'una penosa morte mi si deue la potestà
soura tutto l'Vniuerso, e'l dominio soura tutte le

crea-

Ė,

creature del mondo. Quà home incheatine in incarnatione mea ob dignitatem hypostatica unionis cum Verbo, complete verò post resurrectionem ob merita passionis mea; E per questo io tengo autorità, e ragione di radunar tutt'i popoli nel Regno mio, ch'è il grembo della mia Chiela, e di gouernarli'n terra, e di coronarli'n Cielo . In eos sus, & demineum acquisini, ut eos propediem, & proxime mibi per sidem, & gratiam subditos in Ecclesia, qua meum spirituale Regnum est, per me, & Apostolos congregem, regamq; in terra, & corenem in Cale. Hor non sembra conveneuole dopò d'hauer Xpo N.S. acquistato dominio, e ragione di radunar tutt'i popoli dentro il suo Regno, cioè dentro il grembo della sua Chiesac'habbia vn giorno da ridurre in atto de ntro il grembo della sua Chiesa tutti i popoli del mondo? Io dico, che per conoscersi dal mondo questa immensa potestà del nostro humanato Dio, s'habbia vn giorno da veder tutto il mondo Cattolico; anzi l'istesso Signore, dopò d'hauer detto d'hauer riceuuto dal padre questa gloriosa, & immensa potestà, fà vna conseguenza, e dice, Eumes ergo docete omnes genses , baptizantes cos in nomino Patris, & Fili, & Spiritus Sancti, decentes eos fernare omnia quecumque mandaui vobis. Quali dicesse, già p tate ragioni mi fù data questa immensa potestà; dunque andate Apostoli miei à radunar nel Regno mio tutte le genti, facendole del popol mio per mezzo del santo Battesimo, & insegnatele ad osseruar le mie santistime leggi, & à conoscermi per Signore,e se per auuentura vedrete, che l'impresa non sarà così presto ridotta à fine, che vengan tutte le genti dentro del Regno mio, non perquello vi sgomentate, nè cessate dall'impresa; perche verrà la giornata, nè vi mancherà la mia sempre presente assistenza; perche sarò io sempre co voi infino alla consummation del mondo: Sinche'l mondo sia consummato, e perfettamento raccolto denero del grembo della mia Chiesa, es fin'al termine della duration del mondo istesso, Es ecce ego vobiscum sum omnibus diebus, usque ad con-

fummationem faculi.

La quarta Scrittura sia, quel che dice il Signore in s. Giouanni al duodecimo. Ego si exaltatus fue- 10:12.32. re à terra, emnia trabam ad me ipsam. S'io, come nel deserto il serpente, sarò soura il legno della Croce da terra solleuato, tirerò à me tutte le cose; cioè, dice s. Cirillo, s. Gio: Crisostomo, Teofilatto, & altri appresso il P. Cornelio, tirerò tutti i cuori de gli huomini all'amor mio . Traham emnia , ideft Ap. Coromnes homines; ma non dice omnes; perche il dire nel. ibid. omnia, è modo di parlar più fignificante, & efficace. Omnia, magis emphasicum est. Ma come può esfer vero, che Cristo tira à se tutti gli huomini, se tati dalla sua fede, e dalla sua gratia grandemente allontanati si vedono? risponde il P. Cornelio, ch'egli tira tutti quelli, che venir non ripugnano, e che vorranno soggettarsi alla sua fede. Omnes s qui in me credere volent. Ma questa parola traham significa vna dolce, & efficace chiamata, con lequal tutti verranno. Omnia, rispondes. Agostino, idest omnia prædestinata; io tirerò essicacemente à apud D. me tutti gli cletti, e tutti i predestinati: ma noi ve- Thom. in diamo, che molti reprobi son pur tirati, & essicace. Cat. sup. mente perseuerano nella fede sin'all'estremo, benche non così nella carità, e nella gratia. Omnia, risponde di nuovo s. Agostino, idest omnia hominum genera, secundum innumerabiles differentias; tuttis `cioè

cioè alcuni d'ogni conditione, d'ogni sesso, d'ogni età, d'ogni paese, d'ogni grado, d'ogni vfficio; Duque se d'ogni genere di persone, e di paese saran. tirate à Cristo efficacemente alla gratia, & allagloria, bisogna, che la fede penetri per tutte le più riposte, & incognite parti del mondo; dunque hauran da essere da gli Euangelici Messaggieri tutte quelle regioni, & isole del mondo penetrate, che fin'à quell'hora non son nè conosciute, nè scoperte: mas'io dirò, che quando il Vangelo tutte le parti del mondo, quantunque sin'hora non discoperte, haurà penetrato, all'hora il Signore tirerà tutto il mondo alla fede, chi me'l potrà con giuramento negare ? chi m'apporterà scrittura, che dica, ciò non esser possibile, ò che non habbia così da succedere? anzi, che queste scritture s'habbiano vn giorno in questo modo à verificare, me'l persuade l'efficacia del sangue del Redentore, per S. Leo hauer tutti à gridare con s. Leone. O ineffabilis gle-

ap. Corn. ria passionis. E l'istesso s. Leone, dice: Traxisti Doibid.
Idem S. mine omnia ad te, vi quod in uno sudae templo obumLeo ser. 8 bratis significationibus tegebatur, pleno, apertoque Sade passio cramento universarum ubique nationum denotio celene Domi-braret. Conforme nell'unico tempio di Gierusani. lemme conueniuano tutti gli Ebrei, così nell'uni-

co tempio di santa Chiesa conuengano tutte les nationi. Et infra. Sicut unum est prò omni vistima sa-

crificium,ita unum de omni gente fit Regnum.

La quinta scrittura sia quel, che dice il Signore in s. Matteo à 24. già dal principio di questo caMat. 24. pitolo toccato. Pradicabitur boc Enangelium Regni
in universo orbe in testimonium omnibus gensibus, & tunc venies consummatio. Sarà predicato questo Vangelo del Regno in tutte le parti del mondo, & al-

all'hora verrà la consumatione. Dissi, che questo nome di Regno significa trà l'altre cose Giesù , e la Chiesa. Di maniera, che sarà predicato l'Euangelio di Giesù Cristo per tutto l'Vniuerso, & all'hora verrà la consumatione. Questo nome di consumatione significa più cose, come dice il Pagnino, e da lui il P. Pauonio; perche nel Pagn. ap. Can 3637. Quella parola consummatio nell'Ebreo Pauon. è detta Calab, che significa cosa compita, persetta, Canon. determinata, e ridorta à fine, & anco distrutta. feq. Galab nomen varia significare, completum, perfectum, Canon. decisum, determinatum, consumatum, consumptum. 3637. Significa dunque primieramente, perfettione, co- Canon. Sumationem interdum perfectionem significare, co- 1426. me nel Salmo 118. Omnis consumationis vidi finem, Pfal.118. io vidi il fine, e'l termine d'ogni perfettione, ch'è 96. Dio. Significa distruttione; consumationem pro Canon. destructione interdum poni. Come nel quarto de Re- 1427. già 13. Percusies Syriam donec consumes eam. Per- 4. Reg. 13 cuoterai la Siria sin, che totalmete la strugga. Significa fine, e termine. Consummationem pro fine inter- Canon. dum poni, & operis vitimo, ac termino; come in quel- 1429. le parole del Signore nella Croce. Consumatum 10:19.30. st già è venuto il fine, il termine, e l'estremo punto dell'opera. Dunque, per far passaggio dell'altre significationi, questa parola consumatio, qui si può prender per perfettione, per vitimo punto dell'opera, e per distruggimento. Dunque s'altri vorrà prenderla per lo distruggimento del mondo, io la potrò prendere ancora per la perfettionese per l'vltima mano dell'opera, cioè, che quando sarà per tutte le parti del mondo predicato l'Euangelio, all'hora verrà la perfettione della-Chiesa, cioè l'yltima sua perfetta, e compita dila-Ddd

tatione, e dopò, quando à Dio piacerà, verrà lo distruggimento del mondo:perche dice s. Agostino, che'l distruggimento del mondo non vertà se no sarà persettamente predicato l'Euangelio; però

S. Aug. quanto tepo dopò verrà, no'l sà, se non Dio Quid in Caten. est tune veniet consumatio, niss antea no veniete quan-D. Tho. to autem post ergo venies incertum nobis est se quel tempo, che tramezzarà trà la compita predicatioibidem . ne dell'Euangelio, e'l distruggimento del mondo, sarà la perfetta dilatatione della Chiesa, c'I terzo

stato di quella.

Dicono molti, che questa scrittura s'è adempita fin dal tempo de gli Apostolisperche nel tempo de gli Apostoli l'Euangelio su predicato per tutte le parri del mondo, e trà gli altri s. Tomalo Apostolo predicò nelle più remote regioni dell'Etiopia, della Persia, dell'India, della China, del Brasile,& in altre,e Dauide profetizando dice (e se ne serue s. Paolo, scriuendo à Romani) la omnem terram eximit sonns corum; però questo ad altri nonpiace; perche dopò della predicatione de gli Apostoli ne perfetta, ne vniuersale dilatatione s'è veduta, nè distruggimento del mondo. Replicano quelli, che s'intende della distruttione del tempio, e della Città di Gierusalemme, che seguì dopò la S. Aug. predicatione dell'Euangelio, fatta da gli Apostoli: S.Th. & mas. Tomaso, es. Agostino, & vna lunga serie di aly Dott. Dottori appresso il P. Paolo Serlogo nell'esplicaapud P. tione mistica del capitolo settimo delle sacre Ca-

log in ex- zoni, son di contrario parere, e dicono, che que la plic.myst. scrittura s'hà d'auuerare ne'tempi à noi futuri; & Jup. Cant. il P. Cornelio soura s. Matteo nel luogo citato di-P. Corn. ce, ch'è iperbole, è pur la figura sinecdoche, che prende il tutto per la partes perche prima della

l.c.

di-

distruttione di Gierusalemme l'Enangelio non fù predicato per tutto intiero il mondo, ma nelle parti principali di quello, e soura l'Epistola ad Romanos, dice, che s. Agostino, Anselmo, Origene, & altri contro Crisostomo, Teofilatto, & altri,negano, che sia fatta questatotal predicatione per tutto il mondo, e che s. Tomaso d'Aquino, e s. Ambrosio dicono, si debbia intendere per la fama dell'Euangelio giunta per tutte le parti del mondoima questo, dice Cornelio, ècontro all'isperienza; perche si vede, che da Spagnuoli si sono scoperci paesi nell'Indie Occidentali, e si vanno scoprendo, doue fama di Cristianità non mai vi prenenne; e che questo varicinio di Dauide (come è lo stile de Profeti) abbraccia come passato il tépo futuro, perche tanto è certo, che farà, ch'è come fosse stato; e che cominciò à verificarsi dal tepo de gli Apostolise si và maggiormente auuerando inlino al fine. Paulatim impletum est, & etiam Corn. sumus impletur bos Davidis vaticinium; prateritum ego per Epift. his ponitur pro futuro, prophetico more, ob rei futura ad Rom. sertitudinem. E che questo sia de' Profeti il costume d'abbracciar tutti i tempi, e'l futuro come presente, e come passato, si raccoglie ancora da. quel, che dice s. Gio: Crisostomo squra il Salmo 43, Prophesa empia tempera percurrunt, prasentia D. Chriprateritas et futura. Develi dunque questa Scrittu- soft.in Pf. ra intender della compita predicatione dell'Euane 43. gelio, da farsi ne tempià noi futuri, come l'intendono s. Girolamo, e Sugrez, & altri nel principio di quello capitolo citati, dunque quando sarà l'Euangelio per tutte le parti del mondo compitamente promulgato, all'hora verrà della Chiesa la consumata dilatatione, e dopò quella il fin del mondo. Ddd

La sesta scrittura sia, quel, che dice il Signore in Io: 10.16. S. Giouanni al decimo. Et alias oues habeo, qua non sunt ex hoc ouili, & illas oportet me adducere, & vocë mea audient, of fier unum ouile, o unus Pastor. Io tengo (dice il Signore) altre pecorelle, che nonson di questo ouile, e mi bisogna condurte all'ouile, & ascoltera la voce mia,e si farà vn'ouile, & vn Pastore. Questa scrittura dice il glorioso Maestro s. Tomaso d'Aquino s'è adempita sin dal tempo de gli Apostoli, quando nell'ouile di santa Chiesa & Ebrei entrarono, e Gentili, doue son tutte pasciute, come pecorelle di Cristo, dal Verbo diuino, vnico Pastore dell'anime, nell'vno, e nell'altro S.Thom. Testamento contenuto. Ex duobus gregibus vnicum in Cat. su onile effecit; quia Indaicum, & Gentilem populum in. per lo:10- sua fide coniungit, idem est omnibus Baptismi signacu-

lum, unus Pastor Verbum Dei. Et il P. Cornelio dice, che s'adempi sin dal tempo de gli Apostoli, e del Magno Costantino, quando nell'vnico ouile di santa Chiesa dall'uno, e dall'altro popolo entrarono le pecorelle sotto il gouerno dell'unico Paftore, ch'è Crifto nostro bene in Cielo, e'I suo Vi-

n'à giorni nostri , mentre vediamo alla giornata.

Cornel. à cario in terra . Fias unum onile, idest una Ecclesia Lap. ioi. collecta ex Iudais, & Genzilibus, in me credentibus, & Unus Pastor, nimirum Christus, einsque Vicarius Ponrifex Romanas; quare id, non quasi adhuc futurum, expettamus: sed iam quidem fattum est tempore Apostotorum, & tempore Constantini Magni, qui primus Christianus Imperator omnes penè gentes, suo Imperio subditas, Christianas effecit. Io concedo, che quefla scrittura si verisicò sin dal tempo de gli Apostoli; ma soggiungo, che si come s'andò maggiormente auuerando sin'à i tempi di Costantino, e si-

ncl-

mell'ouil di santa Chiesa dell'vno, e dell'altro popolo entrar nuoue, e nuoue pecorelle, così massimamente auuerata si vedrà ne' tempià noi suturi
quando tutte del mondo entraran le pecorelle
nell'ouile della santa Chiesa Romana. E questo
mio parere non è senza qualche sondamento; perche quante volte dell'vn'ouile, e dell'vn Pastore si
discorre, tutti intendono de gli vltimi tempi del
mondo, e ciò, che dicon tutti (secondo Aristotile)
hà grandemente del vero. Di più, la santa Chiesa
nell'Inno del vespro della festa di tutti Santi priega i Beati del Cielo, che colle loro intercessioni
tolgan via da i consini de' fedeli le genti incredule, e nemiche, acciò, non vi rimanendo infedelisresti vn'onile, & vn Pastore.

Auferte gentem perfidam Credentium de finibus, Vi unus omnes unicam Ouile nos Pastor regas.

Dunque benche sia basteuolmente, & intensine (per così dire ) quella scrittura aquerata, refta. maggiormente, & extensine ad aunersarsi. Ne mi si dica, che la Chiesa priega quì, sian discacciati da pacsi de' fedeli gli Eretici, e Pagani, non che si riducano alla fede; perche risponderò, che quella. parola, auferte, non fignifica espulsione locale: ma mutatione di volontà; e quella parola de finibus, no significa, che sian mutati gl'infedeli, che stan dentro i confini de paesi de fedeli; ma quelli ancora, che li circondano; sì, perche la santa Chiesa madre pietosa non vorrebbe la dannatione, e'l locale allontanamento de suoi nemici: ma la conversione,cioè che fosse discacciata l'infedeltà,e rimanessero tutti tedeli; si anco, perche i confini de fedeli fon

ais .

son tutti i paesi del mondo, perche quasi per tutto Bed. fer. V'habitan fedeli, Catholica mater Ecclesia, dice il 18. de Sa Venerabile Beda per terum orbem longe lateq; diffusa eB.e se da tutti i confini del mondo saran toltise Icacciati gl'infedelisdoue saran cofinati?sara duck discacciati in quato intedeli, restado fedeli, e conmertiti alla verità; & all'hora farà perfettamente vn'ouile,& vn Paftore . Ma gli auuerfarij posson. far nuova istanza, e dir, che nell'Inpo delle laudi della gloriosa Vergine, e Manire santa Martina. priega la santa Chiela, che questa gloriosissima. Spola di Giesà colle sue intercessioni faccia pasfar da pacsi de Cristiani à quei de' Turchi le guerrese le discordie; dunque così parimente nell'Inno di tutti Santi prega, che solamente siano discacciati gl'infedeli da paesi de sedeli, non che si convertano alla sede. Rispondo, che non corre il paragone; perche la Chiela priega, che passino da Prencipi, e popoli Cristiani alle terre de' Saraceni le discordie, supponendo, che le discordie de' Criftiani, e la perfidia de Saraceni fia di grandissimo impedimento, che la s. Chiefa non faccia gleriosi progressisperche, le le discordie passassero trà i Barbari, rimarrebbono eglino debilitati, e dall'arme Cristiane sconfirti; ma se vi fosse altro rianedio, col quale nè trà Cristiani, nè trà Barbari regnaffero discordie, e che tutti pacificamente alla sunta fede venissero, io non credo, altro rimedio la santa Chiesa vorrebbe. Supposta dunque l'ostinate durezza de Seracini, l'intention delle. Chiesa è di veder congiunti in lega tutti i Prencipi Cristiani sotto lo stendardo della Croce, e discordi trà loro i Saracini per esser più facilmente sconfitti, e liberata Gierusalemme, e da questo l'abtre

tre genti, ammirando le vittorie de' Cattolicialla Cattolica fede si riducano.

Tu natale folum protege , tu bona Da pacis requiem Christiadum plazis 2 Armorum strepitus, & fera pralia In fines age thracios : Et Regum socians agmina sub Crucis Vexillo, Solimas nexibus exime: Vindexque innocui sanguinis, hosticum Rober funditus erue .

Differiscono dunque queffe. da quelle pres ghiere; perche qui si suppone l'offinata durezza de Saracini, iui si priega semplice, & assolutamente senza questa si fatta suppositione, però tanto queste quanto quelle preghiere battono ad vn &ne vitimato di veder tutto il mondo ridotto alla. fede, & intenfine, & extenfine quelta scrittura. Eris voum ouile, & vous Paster perfettamente verificata.

Finalmente, che quella scrittura s'intenda, douetsi con vna total pienezza ne' tempi vltimi del mondo auuerata vedersi, egli è chiaro da quel, che dice il Profeta Osea nel capitolo terzo. Dies multos sedebunt fily Israel sine regno, & sinc Principe, & Osca 3.4. sine sacrificios fine aleari, & sine ephod, & sine theraphim; & post has revertentur fily Israel, & quarent Dominum Deum faum, & Danid Regem fuum, & panebunt ad Daminum , & ad bonum eius in noui fime die. Soura le quali parole dice s. Agostino: Istos car- D. Aug. nales Israelitas, qui nunc nolunt credere in Christum, lib 18. de sandem credituros (idest filios corum; nam Utique ifi Ciu. Dei, in locum suum moriendo transibunt ) idem Propheta " sestatur, dicens, quoniam diebus multis sedebuns filij Ifrael fine rege, fine aliari, fine facerdotto, fine mani-

festationibus: quis non videat nunc su esse Indeas? Se dunque nel fin del mondo entraranno e Gentili,

e Giudei (quanti ch'all'hora faranno) détro l'ouile di Crista, all'hora sarà questa scrittura intensine, & extensinè pienamente verificata, & all'hora sarà perfettamente vn'ouile, & vn Pastore. L'istesso che dice s. Agostino soura il metouato luogo d'Osea, dice s. Girolamo soura il secondo di s. Matteo, la Glossa ordinaria; perche quando s. Giuseppe sù aunisato dall'Angelo, se ne fugisse in Egitto, su auuisato di notte, e di notte se ne parti; ma quando fù auuisato, che dall'Egitto ritornasse, non si fà mentione di notte. Questo auuenne, perche la partenza di Cristo dalla Giudea verso l'Egitto è simbolo della sua passata da Giudei à Gentili; e'l suo ritorno dall'Egitto alla Giudea è simbolo della di lui venuta à gli Ebrei con la fede nel fin del mondo. Quando tulit puerum, & matrem eius, ut in Egypin Matt. tum transiret, nocte tulit, & in tenebris; quia noctem 20 Glo. ignorantia bis, à quibus ipfe recessityreliques incredulis: quando verò reuertitur in Iudaam,nec nox,nec tenebra ponuntur in Enangelio; quia in fine mundi ludai fidem, sanquam Christum ab Egypto revertensem, suscipientes, illuminabuntur; all'hora dunque quando colla pienezza delle genti verrà la p enezza. de Giudei nel findel mondo, sarà la compita verificatione di questa scrittura dell'uno ouile, & un Pastore. E che all'hora nonsolamente i Giudei : ma tutte l'altre nationi del mondo siano per venire dentro il grembo della santa Romana Chiesa, l'insegna il medesimo gran Dottore di santa Chiesa, Girolamo santo nel Commentario soura s. Matteo nel capo nono, doue dicendo, perche-

causa il Signore pregato dall'Archisinagogo Iairo

D. Hier. Sup. Mat. 6.9.

ibid.

à ri-

à risuscitargli la figliuola, egli prima sanò la donna, che patiua dodici anni il flusso di sangue, e poi risuscitò la fanciulla ? dice, che la fanciulla di lairo è simbolo della gente Ebrea, e la donna emorroissa è simbolo della gentilità; sù Cristo pregato dall'Archisinagogo; perche venne per sanar prima la Sinagoga: ma sanò prima la donna emorroissa, perche prima sanò la gentilità, e dopò finalmente risusciterà con la final conversione la gente Hebrea. Octanum signum est, in quo Princeps suscitar à postulat filiam suam, nolens de mysterio circumcisionis excludi: sed subintrat mulier sanguine fluens, & octano sanatur loco, ve Principis filia, de hoc exclusa numero, veniat ad nonum; inxta illud, quod in Psalmis dicisur, Ethyopia preueniet manus eius Deo, & c# intranerit plenstudo gentium, tunc omnis Ifrael fuluus fiet, l'istesso dice Beda appresso s. Tomaso nella. Catena soura s. Luca all'ottauo; In fine saculi Dominus est ad ludaos rediturus, atque ab eis per fidei confessionem libenter excipiendus. E s.llario, c s.Ambrosio, & altri appresso il P. Cornelio soura il nono di s. Matteo; Postquam plenitudo gentium intraneris in Ecclesiam, connerventur ad eandem ludai, & saluabantur in fine mundi. Doue notar si deuono quelle parole, plenitudo gentium; prima entrarà la pienezza delle genti nel grembo della santaChiesa Romana, e nel fine quella de'Giudei;nè quella. parola, plenitudo, significa solamente quelle genti, ch'alla fede vorran venire, e non tutte; perches tutte venir vorrannose tutte efficacemente verrano; perche la parola, plenisudo, nell'Ebreo dicesi, Melo, che significa la Congregatione initiera, come nel Canone 3740. del Pauonio; Melo dici ple- Pauo. Ca visudinem, & Congregationem; così nel Leuitico à non.3740 Ece

## 402 Li Trionfi della Chiefa-

Leuis 16. sedici, si dice: Rogans pro se, & pro domo sua; done la parola, domo sua, significa la pienezza, e la Congregatione di tutta la fameglia. Et in laia à tren-Isa.31. 4. t'vno; Cum occurrerit in multitudinem Pastorum; che vuol dir la Congregatione tutta de' Pastori, perche in questi luoghi v'è la parola mele, che significa la Cogregatione intiera, nel fin duqidel modo farà la total verificatione di qlla scrittura, Erit บทพื อน่า le, o unus Pastor. E per dir tutto in vna sola parola (benche sia souerchio ripeterlo) questa scrittura per esser pienamente verificata, bisogna s'auueri, & intenfiue, & extenfiue. Intenfine li verifico fin dal tempo de gli Apostoli; perche conuennero fotto l'vnico Pastore le pecorelle dell'vno, e dell'altro ouile; extensine s'andò sempre maggiormente auuerando sin'ad oggi, e sommamente auuerata restarà quando la fede sarà per tutto il modo,e per tutte le nationi dilatata,e diffesa.

La settima scrittura sia quel, che dice il Signore Luc. 21. in s. Luca à vent'vno . Ierusalem calcabitur à gentibus, donec impleantur tempora nationum ; cioè, che Gierusalemme, dopò la sua distruccione, fatta da Vespasiano, e Tito, ella più non haueua da esser posseduta da gli Ebrei; ma, come di soura si disse, hora da Gentili, hora da Cristiani, hora da Turchi, e Saraceni; e così si vede insino ad oggi, e così si vedrà sin'al fin del mondo; in conformità di quel, che dice il Profeta Daniele, Vsque ad consumationem, & finem persenerabit desolatio; doue di pasfaggio, oltre quel, che nel capitolo precedente parafrasticamente s'è spiegato, notar si deue, che non dice solamente, vsque ad consumationem : ma vi aggiugne, & finem; come, che distingua la consumatione dal fine; perche la consumatione per auucn-

aunentura fignifica la perfetta venuta delle gena alla sede, e'l fine significa l'vltimo di del mondo; e quella parola donec adimpleantur tempera nationu, significa l'adempimento della perfetta venuta. delle nationi, dalla parola Ebrea malè, che significa, implerescompleres perficere, cioè insinosche ri- Pano. Ca dotti siano à persettione i tempi della conversion delle nationi; e la parola, done, ne fà seso esclusiuo, come, che gli Hebrei habbiano dopò da posseder la Città di Gierusaleme; pehe dopò il fine del mondo non vi sarà la terrena Gierusalemme, sà dunque senso, per così dire, inclusivo, e persettiuo cioè infino all'virimo fin del mondo e non mai più; come quello del Salmo, Dones ponam inimicos Psal. 109. suos scabellum pedum suorum; e quello dell'Euangelio; Denec peperis filium suum primogenisum. Ma la. 25. forza di questo passo consiste in quelle parole, Donec adimpleantur tempora nationum, cioè, che Gierusalemme non sarà mai più de gli Ebrei, nè anco all'hora, quando entraranno tutte le nationi dentro il grembo della santa Chiesa, e ne anco nel fin'estremo del mondo, toltone vn picciolo spatio di'trè anni, e mezzo, che regnarà l'Anticristo, che non giulta:ma tirannicamente vi regnarà.

L'vitima scrittura (per non andar tanto à lungo) sia vn'agregato di varie profetie portate dal P. Alcasario nella notatione ventesima quinta del-Alcasar. le proemiali all'Apocalisse, doue colla scorta de notat. 25. santi Padri afferma, che moltissimi luoghi della proam. in sagra scrittura, ne'quali si dice, che Dio sarà ven-Apoc. detta, e che manderà gastighi, e che struggerà gl'insedeli, e i peccatori, non si deuono intender materialmente per lo struggimento sisco; ma spiritualmente, e secondo'l senso morale, cioè della.

Aem.

### 404 Li Trionfi della Chie fa?

vendetta da farsi, non dalla sua seuera giustitia.: ma dalla sua pietosissima misericordia; che struggerà gl'infedeli, e i peccatori in quanto all'esser di peccatori,e d'infedeli, non in quanto all'esser humano. Struggerà l'infedeltà, struggerà li peccati, con la conversione de peccatori, e de gl'insedeli, D. Aug. secondo il detto di s. Agostino. Pagani occiduntur apud. eun cum Christiani fiunt; quia quaro Paganum, & non indem ibid. nenio: ergò Paganus mortuus est, nam se non occiditur, unde dictum est Petro, macta, & manduca ? sic occisus est Saulus persecutor, & crettus est Paulus pradicator. B nel libro decimo ottavo de Civitate Dei; spie-Idem lib. gando quelle parole di Giona; Adhuc quadraginta nit. Dei, dies, & Niniue subuertetur, dice, che Niniue su vesup, lon. ramente souuertita per mezzo della penitenza; su rouinata Niniue peccatrice, & inalzata Niniue penitente . Per panitentiam euersa est, vt qualis fuerit non esses; e nel libro ventesimo secondo, parlando Et lib.22 dell'istessa, dice. Euersa est Niniue, qua mala eratso de cade. bona adificata est, qua non crat; stantibus enim manibus, asque domibus, euersa est Ciuitas in perditis; fù rouinata la Città formale, cioè la communità cattiua, diuentando buona, restando in piedi la Città materiale delle mura; e de' palaggi. Et il P. Cornelio à Lapide soura quelle parole del primo d'I-Cornel. à saia. Heu consolabor de hostibus meis, & vindicabor de Lap. in. inimicis meis, dice. Dei vindicta, summa est misericordia; per hanc enim castigationem peccatorem conucrtit, & emendat , eumque ex inimico fecit amicum , ex ininfto instum, ex mancipio Diaboli, & inferni, serunm Dei, & haredem Cæli. Hor , supposta questa dottrina,tanto alla diuina misericordia consuonante, co-'sideriamo alcune minacce di Dio, e vediamo s'ancora-si son così verificate, com'elle nelle parole

1024.

risuonanosperche, se no son sin'ad oggi pienaméte auuerate, resta, che s'auuerino ne' tempi à noi futuri colla riduttione di tutto'l mondo nel grembo

della Cattolica Religione.

Il primo luogo sia quel del Salmo secodo spie- Psal.2.3.
gato di sopra, dou'anco il Cardinal Bellarmino è di questo parere, quantunque disgiuntivamente ragioni : Postula à me, & dabo tibi gentes, bareditate Bell. ibi. tuam, & possessionem tuam terminos terra: Reges cos in virga ferrea, & tangnam vas figuli confringes cos. Chiedimi tutto'l mondo, ò figlio (dice all'humanato Verbo l'eterno Padre) ch'io te'l darò come heredità douuta à meriti tuoi; tu regerai tutte le genti con vna verga di ferro, che rompese fracassa ogni durissimo vaso, colla qual tu fracasserai à guila d'vna fragilissima testa di creta, la loro pertinacia, & in piccioli pezzi, & in poluere, ed innulla la loro infedeltà ridurrai, facedole venire allaCattolica fede. Questo fracassamento vniuersale dell'infedeltà di tutte insieme le genti, non è succeduto ancora; dun que resta, che Cristo postro bene l'habbia da far nel futuro.

Il secondo luogo è tutto il Salmo decimosettimo,nel quale Dauide, figura di Cristo N. S. rende gratie à Dio delle vittorie ottenute contro de'suoi nemici:perche li Profeti, Iudaica tangunt, & Chrifliana respiciant, come dice s: Agostino. E'l Cardinal Bellarmino dice : Quia Dauid figuram Chrisio gessit, potest Psalmus his etiam de Christo rette exponi. E per non trattenerci lungamente in detto Salmo, basti toccar solamente due cose, la prima inquelle parole. Ascendit fumus in ira eius , & ignis à ps. 17. 9. facie eius exarsit, carbones succensi sunt ab eo. Intonnit 14 15.16. de Calo Dominus , & altissimus dedis vocem suam.;

gran-

Digitized by Google

grando, et carbones ignis: emisit sagittas suas, et dissipauit cos, fulgura multiplicanit, & consurbanis cos, & apparuerunt fontes aquarum, & reuelata funt fundamenta orbis terrarum, cioè, che Dio adiratosi contro l'infedeltà, pose suoco nel mondo con la carità sua, e si vide il fumo, e sali la fiamma, & al fine si ridusse il tutto in carbone : brucciò tutte le nationi, facendole ardere, e consumarsi nel suo diuino amore. Doue notar si deuono quelle parole, fumo, fiamma, e carbone. Ascendit fumus. Ignis exarsis. Carbones succensissans: perche, s'io non er-10, fumo fù nel primo stato della Chiesa, cioè nel tempo della legge, tanto di natura, quanto scritta: fiamma nel tempo della venuta del Redentore, della predicatione del Vangelo. Carbone sarà nel terzo stato, quando sarà ridotta in carbone, & in cenere ogni eresia, & ogni infedeltà. Tuonò il · Signore nel Monte Sinai, dando la legge, & in altri tempi, à quello antecedenti; Diede la voce sua l'Altissimo dado il suo Verbo humanato, e lo Spirito Santo venuto in forma di lingue suonanti di fuoco, e dispirito vehemete, cioè di veto gagliardo, e sonoro, cuangelizando tutte le genti; verrà'l rempo della grandine, e de carboni di fuoco; scoccarà le saette dell'amor suo; moltiplicherà i folgori de'suoi celesti lumi, e de santi Predicatori, conturbarà, prosternerà, confonderà tutte le genti covertendole alla fede: si scuopriranno i fonti dell'acque del santo Battesimo da tutti riceuuto, e della santa penitenza; si manifestaranno i fondamenti della terra,tanto dell'ymiltà, e cattiuatione vniuersale dell'intelletto à i misterij della fede, quanto de' paesi più remoti, e sconosciuti del modo: penecrarà la fede infino à quelle parti, douc par,

par, che s'appoggi l'Vniuerso, e donde sembra. d'hauer gli vltimi fonti, e'l suo gran principio il mare, che saran per auuetura e l'vno, e l'altro polo, e l'vno, e l'altro emisfero. L'altra cosa del souradetto Salmo è quella, Dilatafi greffus meos subtus me, & non funt infirmata vestigia mea, persequar inimicos meos, & comprebendam illos, & non connertar done c deficiant, confringam illos, nec potuerunt stare,cadent sabtus pedes meos, & pracinxisti me virtute adbellum, & supplantasti insurgentes in me subtus me, & inimicos meos dedisti mihi dorsum, & odientes me disperdidifii, clamauerunt, nec erat, qui saluos faceres ad Dominum, nec exaudinit eos, & comminuam cos, us puluerem antè faciem venti, ut lutum platearum delebo eos, cioè, che Cristo N. S. essendosi posto à perleguitare milericordiosamente i suoi nemici, non si fece,nè si farà mai addietro, e li perseguitarà sin, che manchino del tutto, nè gli potran fare più resistenza; ma gli caderanno à piedi, e quei, che fuggiranno, saran finalmente dispersi, cioè, fuggano pure, ch'al fin faran ragiuti, e quei, che pesano di ricorrere à Dio ingannati come i Giudei, e gli Eretici, no faranno esauditi: ma sparirano come la polue all'impeto del vento, e come il loto delle piazze restaranno scancellati; perche il loto delle piazze da quei, che'l calpestano, è portato via

11 terzo luogo è quel del Salmo quarantesimo settimo. In spiritu vehements conteres naues Tharsis. Ps.71.10. Doue per naui di Tarlo, dice s. Agostino, s'intendono le nationi tutte del mondo nemiche dellafede, conforme per li Rè di Tarso s'intendono i Rè, e Principi della terra . Reges Tharsis, & insula apud Almunera offerent. Augustinus (dice il P. Alcasario) per casilic.

maues Tharsis intelligit nationes omnes, qua superbia statu tumida vela aduersus Ecclesiam Christianam expandunt. Il senso dunque di questo luogo si è, che Cristo Nostro Signore con vn vento potentissimo di Spirito santo fracasserà la superbia di tutte le nationi infedeli, riducendole alla Cattolica Religione. Sin'ad oggi il Signore fracassò, & annegò nel mar del sangue suo hora questa naue di Tarso, & hor quella, cioè, hora questa, & hor quell'altra natione; ma non ancor tutte insieme: il farà dunque nell'auuenire.

Il quarto luogo sia quel del Salmo nouantesips. 96. 6. mo sesso la prima pracedet, et instammabit
in circuitu inimicos suos. Prima della seconda venuta del Signore verrà il fuoco, che circonderà, e
bruccierà i suoi nemici, suoco missico di misericordia, e d'amore, che riducendogli in fauilla colla conoscenza della verità, gli conuertirà tutti alla
fede.

Il quinto luogo sia quel del Salmo centesimoPs. 109.5. nono. Dominus à dextris suis confregit in die ira sua
Reges; ludicabit in nationibus, implebit ruinas, conquassabit capitu in terra multorum, cioè, che Cristo,
ch'è Signor dell'Vniuerso, che siede alla destra del
Padre, nel giorno dell'ira sua, quando restarà seruito di mostrar totalmente lo sidegno contro il
mondo pagano, romperà l'alterezza delli Rè; giudicherà le nationi, ridurrà le ruine de popoli à copimento; fracasserà l'orgoglio de gl'insedeli; co
perche la parola, multi, nella sacra scrittura si prémet. 20. de alle siate per tutti; Multi sunt vocati, pauci verò
16.00 22. elesti; cioè, Omnes sunt vocati, pauci verò elesti. Per
Pau. Caquesto, quelle parole. Conquassabit capita in terranon. 1904 multorum, possono vsurpassi, Conquassabit capita in

MITTA

terra cunctorum, conquasserà di tutti gli auuersarij suoi, e di tutti gl'infedeli la fronte, riducendo in. pezzi la durissima caparbietà loro, convertendogli alla Cattolica Religione. Et à questo s'aggiugne quel, che si dice nel principio di detto Salmo. Sede à dextris meis, donec ponam inimicos tuos scabell n pedum tuorum. Siedisò figlio, dice à Giesù l'eterno Padre, siedi alla destra mia sin tanto, ch'io porrò per scabello de' tuoi piedi tutta la schiera de tuoi nemici. Doue la parola, donec, non tà senso esclusiuo: ma significa perfettione, come dice il Pauonio. Non excluditur simpliciter à Regno Christus post Pat. Cadebellatos omnes hostes; sed à Regno imperfecto, non dum habente omnes perfecte subiectos. Come se dir volesse il Padre eterno, siedi, ò figlio, e regna sedendo nella mia destra, e sopporta d'hauer vn. Regno non perfetto, e d'hauer, chi non ti creda, e non t'adori, sin tanto, che venga l'hora stabilita, quand'io fard, che tutti i tuoi nemici si pongano volontariamente per scabello de piedi tuoi, adorandoti, come deuono, per loro vero, & assoluto Signore, conuertiti alla tua fede.

Il sesto luogo sia quel del Salmo centesimoquadragesimo nono. Glady ancipites in manibus eorii ad Ps. 149.6. faciendam vindittam in nationibus, increpationes in populis, ad alligandos Reges eorum in compedibus, & nobiles eorum in manicis ferreis. Nel qual luogo, come alcuni pensano, si parla delle suture vittorica della Chiesa contro tutte le nationi intedesi; qual'interpretatione dal Cardinal Bellarmino è ap Bell. ibi. prouata. Aly mystisè exponunt omnia de victoria spirituali Ecclesia aduersus insideles, quam expositionem non reigio. Di maniera, che di questo luogo il senso sarà, che nelle mani de gli Euangelici Predicato.

Digitized by Google

#### Li Trìonfi della Chiefa. 410

35.

ri vi saran le spade dall'vna, e dall'altra patte taglienti, ch'è la diuina parola dell'yno, e dell'altro testamento, colle quali eglino faran vendet. ta soura tutte le nationi, vecidendole quanto all'esser d'infedeli: Vinceranno tutti i popoli gastigandoli, cioè, facendo, che si raunedano, e si emendino: legaranno i loro Rè con le carene, e ceppi de divini comandamenti, & i nobili loro con le manette di ferro d'va viuere, & oprar cattolico, fanto.

Il senimo luogo sia quel del Salmo centesimo Pfal. 103. terzo . Deficiant peccatores à terra , & iniqui , ita Ut men sint. Manchino à fatto dal mondo i peccatori, e gl'iniqui Eretici, & infedeli ; e si riducano à termine, che non paia più, che vi siano; doue dice san Basilio, che'l Profeta non priega, che siano distrutti quanto alla vita corporale; ma quanto all'infe-5 S. Basil. deltà, cioè, che tutti si conuertano . Non ve pereane apud Al- orat, sed vt convertantur, il che si conferma; perche casar.l.c. la parola, deficere, vien dall'Ebreo Asaph, che significa trà l'altre cose, curare, sanare, cessare, come dice il Pauonio, Ganon. 3 127. come dicesse, Gurentur, & sanentur, ita ve non sint amplius peccatores. Et il Laureto. Deficit terra cum quis efficieur calesiis: Deficit iniquitas filia Sion, cum quis à peccando cessat, & agit panitentiam. E benche, se condo il Cardinal Bellarmino le parole della presente scrittura, Deficiant peccatores, importino una delle petitioni del Profeta, con tutto ciò si potrebbe anco dire, che sia profetia di quel, che nel futuro haurà da succedere; perche l'imperatiuo appresso gli Ebrei, suol prendersi alle volte per lo futuro, come dice il Panonio Canon. 8629. Interdum imperatiuum pro futuro Usurpari; quadam enim non sunt impracationes: s cd

sed futurorum pradictiones, ve Pful 108.conferne fai per eum peccatorem; idest, constitues. Et Can. 8633. Solcre Scripturam in promissionibus uti imperatiuo per futuro. Ve 1fa. 95. audite audientes me, & comedite banum, idest si me andieritis, comedetis banum, onde possiam noi dire, che tanto è dire Desicians pecsatores à terra, & iniqui, ita ve non fint, quanto, De ficient peccatores à terra, & iniqui ita eruni, quod non inuenientur in ea. E questo si conferma colla-Scrittura seguente. Doue nella medesima sentenza hora si pone l'imperativo per lo futuro, & hora espressamente il futuro, Pone, combures, perfequeris, turbabis, imple, querent, confundantur, cognoscent. Dunque

L'oxavoluogo sia quel del Salmo ottantesimo secondo. Pone illos, ve ro:am, sicut kipalam ante fa- ps. 82.14. ciem venti; sicut ignis, qui comburit splaam, & sicus & seq. Ramma comburens montes, ita persequeris illos in 12pestate tua, & in ira tua turbabis eos: Imple facies cosumignominia, & quarent nomen tuum Domine. Erubefcant, & conturbentur in faculum faculi, confundatar, & persant, & cognoscant, quia nomen tibi, Domiausic tu solus Altissimus in omni terra. La qual sentenza, secondo la souradetta dottrina suona in que fla maniera; Pones illos, ve rotam, sicus flipulam ante faciem venti, sicut ignis, qui comburit sylvam, & ficut flamma comburens montestita persequeris illos in sempestate ina, & in ird tunturbabis cos, implebis facies dorum ignominia i & quarent nomen toum Demine; ernbescentife conturbabuntur insatulum saculiscos fandentur, et peribunt, et cognésient, quia nomen tibi Dominaszet tu folus Altissimus in omni terra. S'intende in questo luogo de nemici della santa Chiesai (come spiega il Cardinal Bellarmino) i quali la Bell. ibi. Fff 2

Digitized by Google

perseguitano, e pretendono renderla cattina, come han fatto gli Ebrei,e Gentili,e stan facendo gli Eretici, e Saracini, & altriinfedeli del mondo. come ancora farà l'Anticristo. Ma Dio farà la vendetta, che sarà contro la persona dell'Anticrifo vendetta fifica, dettata dalla giustitia: ma conero gli eserciti suoi, e contro gli altri infedeli, vendetta misticase morales dettata dalla misericordia. Trionfò la santa Chiesa de suoi nemici, parte in. senso mistico, vedendoli humiliati à suoi piedi, e convertiti; ma con vendetta misericordiosa li vedrà ne tempi futuri tutti abbattuti, vinti, e debellati. Dio gli farà gir ruotando, precipitolial fondo sin tanto, ch'vitando nel sasso, ch'è Cristo, restaran fracassati, e convinti, lasciando ogni durez. za. Come paglia sospinta dall'impeto del ventos che tanto per l'aria si raggira, ch'al fin si perde di vista, così costoro dall'impeto dello Spirito Sato agitati s'anderan girando, e rigirando per l'aria de' loro acrei delirij, cercando di far relistenza: ma pur'al fine bisognerà, che cedano, e che non si veda più reliquia de'loro etrori. Si come il fuoco, che s'attacca ad vna boscaglia, bruccia, e riduce in cenere quanto trous, e come fiamma, che de'monti nell'arido fieno s'appiccia, in poco tempo il dinora, così farai tù, Dio mio, nel tempo, che muouerai contro di loro la tempesta delle tue misericordiofissime persecutioni, e così l'abbatterai nel tempo dell'ira tua, quando mostrerai l'ardentissimo tuo sdegno contro de' loro errori: li farai conoscere la supina loro ignoranza, li riempirai di rossore, e di vergogna, e cercaranno il tuo santo nome,e convertiti verranno à piedi tuoi, e quelli, che laran più duri, e pertinaci, periranno, resta-1311ranno del tutto disfatti, e distrutti, e totalmente mutati, e conosceranno, che tù solo sei quello, al qual si deue il titolo di Signore, che tù solo sei del mondo il vero Padrone, e tù solo l'Altissimo intutta la terra, e per tutto l'Universo. Trionfarà la tua misericordia, tanto più gloriosa, quanto più pertinace, e peruerso mostrerà l'animo suo l'ostinato paganesmo; Trionfarà la santa Chiesa contrionfo tanto più memorabile, e stupendo, quanto più la circondano i nemici, quanto più l'impugnano gli auuersarij, quanto più fiera, & ostinatamente gli fan guerra gli Eretici, e gli Ebrei, Fily ma- Cantil's tris mea pugnanerunt contra me; quanto più sembra dura, & insuperabile la barbara fierezza de Pagani, tanto più si vedrà poderosa l'onnipotenza. dalla gratia.

Il nono luogo sia quel del capo tretesimoquarto d'Isaia. Indignatio Domini super unnes gentes, et furor super Universum militiam corum; interfecit cos, et dedit eos inoccisionem, doue il preterito si prende per lo futuro, come foura con s. Gio: Crisostomo,e Cornelio habbiam detto, e come dice ancora il Pauonio Can. 8615. Frequentissimè esse in omnibus scripturis, sed pracipue in Prophetis, prateritum perfectum pro futuro vsurpari, ad certam spem faturorum, dum que Deus futura cognoscit, quasi facta memorentur; tale è quello, foderunt manus meas, et pades mees. Parunlus datus est nobis,etc. dice dunque nel presente luogo il Proseta; Interfecit cos, et dedit eos in occisionem, idest certissime interficiet eos,et dabit tes in eccisionem . Verrà lo sdegno di Dio soura tutte le genti, e soura tutti i protettori, e difensori dell'eresie,e del paganesmo, turta la soldatesca de nemici della fede haurà soura di se l'ira potentis-

Digitized by Google

sima, e pietofissima di Dio. Iddio li trafigerà, gli vcciderà, gli ftruggerà, facendoli passar dall'infedeltade alla Cattolica Religione.

Il decimo luogo sia quel del capo quinto di Mich. 5. Michea. Omnes inimici tui interibant, cioè, com'-9. esplica s. Girolamo appresso il detto P. Alcasario, tutti gl'infedeli si convertiranno. L'vndecimo

D. Hier. luogo quel del capo terzo di Sofonia. In igne zeli apud Al- mei deuorabitur omnis terra, quia tune reddam popucaf.l.c.

tis labium electum, vt inuocent in nomine Domini, et Sopb.3. 9 serviant ei humero uno. Nel fuoco del mio zelo, e nelle fiamme della mia potentissima carità, restatà diuorata tutta laterra; perche verrà quell'hora. quando io darò à i popoli un parlar sourago, & eletto; parleran tutti ad vn linguaggio; perche no vi saran più Eretici, nè Pagani, che parlino diuerfamente da quel, che parla la Chiesa mia; tutti parleranno ad va modo confessando la verità, inuocando il vero Dio,e secuendo al vero Signore con vna spalla, sorroponendosi ad vn modo, al dolces giogo della Cattolica Religione. Questo luogo s'è auneraro intensine sin da tempi del Redentore.ma si verificarà extensinò per le parti tutte insieme del mondo. Il duodecimo quel del capo trentelimo rabilia, glorifica manum, et bracchium dexterum, exci-

Eccles. 1. sesto dell'Ecclesiastico. Innona signa, et immuta misa furoremzes effunde iramzextolle aduerfaziumzes afflige inimicum, festina tempus, et mémento sinis, ut enarrent mirabilia tua; in ira flamme denoretur, qui fuluatur. Rinuoua i segni, e muta le cose mitabilis. fà Signore altre cole meranigliole, fà cole più gloriose colla potentissima tua pietà; eccita il tuo mifericordioso furore, versa l'ira tua vendicatrice. soura l'infedeltà: solleua da terra come nella lotta

36.6.

l'auuer-

l'aunersatio, sbatti à terra l'inimico, vincilo, atterralo, vecidilo, affretta il tempo, e ricordati sì del fine del mondo, ch'è vicino, sì del fine per lo qual moristi in vn legno, ch'altro non sù, che riportar trionfo di tutti peccatori, & infedeli, rimettedogli alla strada della salute: sa, che racconti il mondo le tue sante meraviglie, tanto maggiori, quato più eftreme; e chiunque vorrà saluarsi dall'ira tua, cercando scampo, e perseuerando nella durezza, resti diuorato dalla siamma dell'ardentissima tua carità: & in questo luogo si prende ancora l'imperatido per lo futuro, cioè, Innonabis signa, & immutubis mirabilia, glorificabis manum, & bracchium dexterã, excitabis furorem, & effundes iram tuam, &c. Il terzodecimo, & vltimo, per tralasciar innumerabili altri luoghi, sia quel del capo duodecimo di Zaccaria: Ponam Daces Iuda, sicut taminum ignis in lignis, & Zacc.12. sicut faciem ignis in fano, & deuorabunt ad dexteram, 6. & ad sinistră omnes populos in circuitu. Io porrò, dice il Signore, i Duci d'Israele, gli Apostolici Predicatori à guisa di fornaci di fuoco, nelle quali in va momento restano tutti i legni confumati;& à guifa di fuoco divoratore, che pascendosi nel fieno, in pochissimo tempo il distrugge. Questi Apostolici Predicatori dinoreranno col fuoco dell'ardentiffimo loro zelo tutti i popoli, quati, che son nella totondirà della terra, diuorando à destra, & à sinistra nell'Oriente, e nell'Occidente, & in tutti i luoghi del nuouo mondo. Queste scritture dirò di nuouo, benche fi vedano in gran parte auuerate, & intensue, sin da giorni de' santi Apostoli, ch'in pochissimo tempo mirabilissimi progressi nè fecero, nulladimeno così pienamente, & extensine, come suonano, di tutte insieme le nationi, e popoli del

mon-

#### 416 Li Trionfi della Chiefa.

mondo, non ancora si son verificate; resta dunque che ciò si veda colla diuina gratia ne' tempi à noi futuri, e nel terzo stato della santa Romana Chiesa. Finalmente à tutte le portate scritture la vifione aggiungeremo del Rè Nabucdonosor nel capitolo secondo del Profeta Daniele, dou'egli quella mirabile,e grande statua si sognò, c'hauea. gli occhi terribili, il capo d'oro, il petto, e le braccia d'argento, il ventre, ed i fianchi di bronzo, le gambe di ferro, & i piedi parte di ferro, e parte di creta, e, che poi scappata voa picciola pietra dal Monte colpilla ne'piedi, e ridusse in cenere tutta la statua, l'oro, l'argento, il bronzo, il ferro, e la cretase'l vento portò via la cenere in maniera, che no vi restò nè reliquia di quella, nè vestigio, nè luogo, doue posato hauesse la statua.

Soura la qual visione, che significa lo stato della Monarchia de Caldei, de Persisde Grecise de Romani, si nota primo, che passate le trè prime, e stado in piedi la quarta, Iddio suscitò la quinta Monarchia, che si chiama Regno del Cielo, In diebus autem Regnorum illorum suscitabit Deus Cæli Regnu, e chiamasi del Cielo; perche non è Monarchia. terrena, e di cose réporali: ma celeste, e spirituale, ch'è la fede cristiana, e la santa Chiesa Cattolica. La seconda cosa, che questo quinto Regno sminuzzerà, e consumerà tutti i Regni; Comminuet ausem, & consumet universa Regua hac, misticamente però, come si dice dell'yccidere di Dio, del brucciare, del ridurre in cenere i peccatori, e gl'infedeli, cioè della conversione di quelli, come si vide nella conversione di tanti popoli del mondo.

La terza cosa, che la picciola pietra ssimbolo di Cristo, della sua fede, e della Chiesa ) dopò d'ha-

ucr

uer consumato quei Regni, si fece grande, che riempì tutto il mondo. Fattus est mons magnus, & impleuit universam terram, cioè, che'l Regno di Cristo, ch'è la Cattolica Chiesa, e la sua santa sede, hauca da ruinare tutt'i Regni del mondo, cioè tutt'i Regni mondani in quanto alla mondanità, & infedeltà, e fargli entrar nel regno spirituale di Cristo, e diuentar vn Regno solo, cioè vna sola. Chiesa Cattolica per tutto il mondo dilatara. Hue symbolicè signiscabat, dice il P. Cornelio, quod Regnis Christi, omnes que gentes subderet Christo, & Ecclesia, & lapis sattus est mons magnus, quia omnes mundi plagas, etiam Indos, & Synas sibi subiecit, aut subigiciet: dunque la santa sede hà da sogettar'à sè tutt'i Regni del Mondo.

Resta qui di rispondere à quel, ch'oppongono gli auuersari, nel principio di questo capitolo. E primieramente à quel, che dice il Signore in san-Luca; Verumtamen filius hominis veniens, putas, inmeniet fidem in terra? perche non s'intende, che nell'vitimo di del mondo quando verrà Cristo per giudicar le genti, queste non saranno fedeli : ma faranno molto intepidite, come appresso diremo; perche il feruore suole hauere il suo incremento, stato, e decremento. Trionfarà la Chiesa con general trionfo, riducendo tutti i popoli dentro il suo grembo, e durerà qualche tempo il feruore: ma. nel fine s'anderà raffreddando, e per questo il Signore auuertisce à non lasciarsi cogliere i popoli dall'improvisa venuta del Giuditio in stato di tepidezza. Così dice s. Agostino, e Beda nella Catena di s. Tomaso. Dicii hoc Dominus de fide, qua D.Th. in perfecta est, ipsa enim vix inuenitur in terra Sccon-Cat. sup. do, à quel, che dice s. llario soura quelle parole, Luc. 18.

Ggg

Digitized by Google

418

Duo erunt in agra vnus ossumetur, & alser nelinquotur, de perche quantunque que lo Santo lo spica ghi del popolo fedele, & infedele, altri nondimeno lo spiegano in altra maniera per li pouerise per li ricchi, per li nobili, e per li plebei, per gli otiofi, e per li diligentizec. come si può veder nella Catena dell'Angelico s. Tomaso tanto soura s. Matteo à 24. quanto sours s. Lues à 17. A' quel si dice del P. Cornelio à Lapide, che nel fin del mondo pon crederanno tutti gli Ebrei; perche non faran segnati quelli della Tribu di Dan, mi riserbo à rispondere appresso verso il mezzo del seguente capitolo quarto, e per hora dirò, che d'altri Autori questa sentenza non è seguita. A'quel di Beda, che Dio vuol, che la Chiesa cresca infino al fin del mondo, si risponde, che Beda parla del crescere nella virtu, o nell'humiltà; Humilitate vult orefteres es ad promissum Regnum humilitate pernenine. E finalmente à quel di s. Gregorio, rispondo, che'l Saso prende gli Ebrei, che saran nel fin del mondo in senso partitiuo, rispetto à tutti gli Ebrei, che sono stati da Cristo insino ad oggise da oggi infino al fin del mondo; perche di tutti gli Ebrei, appena queische saran nel fin del mondo tutti generalmete crederano, cioè di tutti, pienamente quelli soli.

#### C A P.

Se la dilatatione della Santa Romana Chiefa per tutte le parti del Mondo, e'l suo general trionfe contro ogni sorte d'infedeltà, sarà per seguire dopò la morte dell'Anticristo.

Enche parlar dell'Anticrissomon appartenga al nostro discorso nondimeno dir sommariamen-

mente alcuna cola per maggior chiarezza della i presente difficoltà non sia stimato fuor di propofito, rimettendo, chi più largo trattato desidera, à ciò che dell'Anticristo dissero i santi Padri, & i sagri Teologi, de fine mundi, e tutti gli espositori del-PApocalisse, e del secondo capo della seconda. Epistola à Tessatonicensi, e d'altri luoghi della sa grata scrittura, done dell'Anticristo, e di Gog, & Magog si sa mentione. Ma da quel, che dice il P. Corn-à Lap.F. Giouanni de Cobis, Alasar, & altri, Cornel in dirò primieramete, ch'egli sarà generato di forni- 2. Tessal. catione da parenti Giudei della Tribu di Dan di per Apec. vilissima coditione, e di bassissima fortuna: ma il P. Ioann. de Alcasario nella notatione 4. soura il sersimo del- Como. in l'Apocalisse, dice non esser certo se sia per nascere log. lib. 8. dalla Tribu di Dan; perche non v'èscrittura ; cap. 7. & che'l dica,nè traditione Ecclesiastica, benche mol- seq. ti pretendano il contrario. Et afferma, che tal'opi- Ale. &c. nione può esser, che sia fondata soura qualche allegoria; perche dice Geremia: A Dan auditus est fremitus equorum; nascerà dunque, ò in Dan, ch'è la Città di Cesarea Filippi,ò in Babilonia, e questo anco per l'allegoria: mentre viene adombrato sotto la persona del Rè Nabuccionosor. Secondo. che'l Demonio sin dal ventre materno comincierà disporto, com'istrumento della sua diabolica. maligia. Ma il suo nome non si sà qual debbia essere; perche questo nome d'Anticristo, non è nome proprio: ma gli si attribuisce da noi, per significar l'artioni, che farà; perche questo è nome commune, e composto da A'eri, & xpieres, che vuol dir contra Cristo, & è nome di tutti quei, che la santa Chiesa perseguitarono, come Nerone, Domitiano, Diocletiano, e tutti gli Imperadori, e Ggg

Rà contrarij al nome, e legge di Cristo N.S.ma per antonomasia chiamasi Anticristo quell'huomo, che sarà l'vitimo, e'i più siero psecutor della Chiesa,il cui nome, come dice s.Gio:haurà lettere numerali, che portaranno 666. Nato che sarà gli sarà da Dio assegnato l'Angelo Custode, che gl'ispirerà santi costumi, nulladimeno egli crescendo darà solamente orecchio al Demonio, che gli sarà maestro in ogni genere di ribalderia, e magia, e sarà suo maestro il Demonioschiamato Maozin:sarà simulatore, e perfetto politico, e si fingerà benigno, mansueto, e zelante della legge Mosaica, onde acquistarà gran concetto appresso gli Ebrei:ma nell'interno sarà ambitiosissimo, & auidissimo di regnare,e libidinoso fuor di modo. Diuentarà somamente ricco, portandogl'il Demonio tutti i tesori, che son nel fondo del mare, e sotto terranascosti, e dispensando con liberalità, e promettedo beni temporali in abondanza à gli Ebrei, li farà venire in opinione, ch'egli sia l'aspettato Messia... Haurà per compagno vn'Ipocrita, ch'à guisa di Precursore comincierà predicar la venuta del Messia, & à confermar quel, che dirà con apparéti miracoli, dicendo, che Cristo N.S. non fù egli'l Messia, nè figliolo di Dio, nè Saluador del mondo:ma che su Anticristo,ed i Sagramenti,e sagrisicij della Chiela Romana son delirij, superstitioni, e vanità, e che solo la legge Mosaica osseruar si deue. Da questo gli Ebrei elegeranno l'Anticristo per loro Rè nella terra di Senaarscioè in Babilonia, & all'ora l'Anticristo manderà per tutto il mondo i suoi Predicatori, che per opra del Demonio predicheranno, e faranno legni, e portenti, e restarà stordito l'universo, e l'Anticristo, facendo guer-

#### Parte Seconda . Cap. IV. 421

guerra vincerà nel principio trè potentissimi Rè dell'Oriente, onde verranno tutti gli altri Rè della terra in diffidenza, e spauento, e se gli renderano soggetti, e diuenterà Monarca di tutto il mondoinfino alle terre dell'Indie più remote, e per mezzo de' suoi ministri per tutto gli sarà data vbbidienza. Fondata la Monarchia, porrà la sede in-Gierusalemme, e nel Tempio di Salomone (che, à egli ristaurerà, ò ristaurato il trouerà da Cattolici, e consagrato nel rito cattolico) inalzerà il suo tronose verrà in tanta superbiase pazzia, che negarà, che ci sia Diose ch'egli è il Dio del modose presumerà poter mutare il corso del sole, e delle stelle, e di fare, e disfare in Cielo, & in terra, com'à lui piaceràse che la béatitudine non consiste in altroche ne' diletti, onde datà licenza à tutti di pigliarsi qualunque sporca sodisfaction carnale, toltene quelle cose, che saran contro l'imperio suo pregiudiciali al suo dominio. Si farà edificar tempij, & altarije fara per tutto il mondo adoraz l'imagine sua, ordinando, che tutti portino infronte,ò nella mano il segno suo, che, dicono, sarà vn Chi greco, & vn Ro, questo soura quello, in. questa guisa\*, che vuol dir Cristo; perche dirà, & ch'egli è Cristo e Dio, e Saluatore; ond'io sospetto, che'l suo nome sarà lesuhan, congiunto col titolo, Cristus, perche lesuhah, è l'istesso, che, lesus, C. E lesus è l'istesso, che Deus Saluator, onde tanto è 1. dire, Christus lesubab, quanto lesus Christus, & D. Christus Deus Saluator. Et in queste trè parole, v. Christus Deus Saluator, si trona il numero 666. nel- L. le lettere numerali C.I.V.D.V.L.V. Farà, con ca-V. rezze,e lusinghe, e minacce, e miracoli appareti, e 666. co gastighi,e torméti prevaricar anche quei, che

parenan più fortise più santhe tirerà tutti i popoli alla sua devotione. La santa Chiesa Cattolica. -Romana patirà la più spietata persecutione, che si possa mai pensare; perche nissuno potrà nè vendere,nè comprare, se non portarà, ò in fronte, ò nella mano il segno dell'Antictisto; chi no'l porterà, patirà dilagi, e pericoli, e moltissimi saranno vecisi; chi'l porterà sarà idolatra, protestando d'adorar l'Anticristo. Il sommo Poresice ed i Prelati anderan fuggendo per boschi, e per antri, & iui eserviteranno i divini vsficije celebraranno le Messe, e faran caldissime oracioni à Dio, per le quali Dio darà il rimedio, & abbreuiarà il tempo di quella. fiera tribolatione. Vscendo i Predicatori dell'Anticristo per tutto il mondo, vsciranno ancora-Enoc, & Elia, e con generosi compagni Cattolici, presa prima la benediccione del sommo Pontesice, se n'anderanno à Gierusalemme, e predicherano ancor'essi contro dell'Anticristo per lo spatio di trè anni, e cique mess. E che sia p venir Enoc, & Elia, è forte argomento, e traditione della santu-Chiesa; perche costa per le sacre scritture, che Enoc, & Elia sian viui, nè Dio li riserba in vita seza gran disegno. Quem autem sibi sinem divina pronidentia in hoc proposuerit (dice il P. Alcasario nella notatione sesta soura l'vndecimo dell'Apocalis-(c) satis ex veteri traditione nobis innotescit, asque etiam ex communi Doctorum declaratione in locis supradictis. Alla fama dunque della predicatione d'Enoc, & Elia concorreranno in Gierusalemme innumerabili persone da tutte le parti per ascoltarli, & all'ora verrà in Gierusalemme vn sourano ministro dell'Anticristo Gapitan Generale dell'esercito suo, che si giudlea, si chiametà Gogie l'e-

Alcas.

scr-

sercito innumerabile, che porterà, Magog, che sarà di ducento milamiriadi di caualli. Es numerus equestris exercitus vicies millies dena millia, cioè da 16. duceto milioni di caualli, seza i fanti, se però quì no si préde il numero definito p indefinito, per sgnificar va grad'elercito. Quelti guerrieri circonderano la Città di Gierusaleme, onde l'Anticrisso fatto perciò più animoso, oltre i Cristiani, che farà vecidere, farà decollare Enoc, & Elia, i corpi de' quali giaceranno in publica piazza trè giorni, e mezzo, non permettendo i seguaci dell'Anticrifto, che fian seppelliti , Et corpora cerum non sinent Ibid. cap. peni im manumēiis; & all'hora's vdirà vna grā vocc 11.9. dal Cielo, che dirà, Ascedite huc. Salite quà sù ; così risuscitando Enoc, & Elia si vedrano à gli occhi di tutti salire al Cielo, e dopò vn mese l'Anticristo col suo Precursore sarà viuo inghioctito dalla terrac frà quaratacinqigiorni sarà distrutto, distatte, vide Syl. brucciato, & annullato tutto l'esercito di Gog, e alleg.ver. Magog, nel luogo chiamato Amona, & Polian- Amona. drion, ouero Armaggedon, cioè anathema, & in-far.in A. sidia. Spenta dunque ogni reliquia de ministri poc. cap. dell'Anticristo, pitornerà la Chiesa nella sua tran- 16. not.4. quillità, e questo bastar potrebbe per saper in sostanza le cole più principali di quel tempo, e per armarsi di fortezza, chi si trouarà nella tempesta; perche tutto questo inesplicabil trauaglio non durerà più di trè anni, e sei mesi, e con vagloria di così breve tempo si comprarà l'Anticri-Ro una pena d'una eternità; e col tranaglio di così poco tempo fi guadagnerano i costanti fedeli vna corona d'vna eternità. Ma perche causa queste cose si predicono ? e perche causa Iddio permetterà, che venga nel mondo quell'empio perlecutore à Chi può saper le cause, che stan dentro l'occulta-

mente, e ne gl'imperscrutabili arcani del grande Iddio? molte cause n'assegnano i Dottori, primo, acciò i fedeli si preparino à resistere, ed in vededo i falsi miracoli, non si lascino ingannare; secondo, acciò si vedano i Cattolici perfetti, e siano coronati tanti Martiri, e gli Ebrei, che non vollero per tanto spatio di tempo riceuer la verità restino gastigati con adorar vn falso, & empio Messia, e rimangano al fin confusi, convinti, e convertiti. Ma già, che la venuta dell'Anticristo è predetta nelle sacre scritture, perche non l'vecideranno di fubito? e perche gli daranno credito? questo per auuentura succederà, perche nascerà trà Giudei, che non credono alle nostre scritture, e terranno, che noi, e non eglino faranno errore, sin che restino conuinti; nè vi sarà chi possa vecider subito l'Anticristo; perche sarà da gli Ebrei custodito, & adorato, & haurà gli eserciti suoi, e quei, che non gli daran credito saranno ritirati nelle cauerne, ò non hauranno ardire, ò no'l permetterà Dio, acciò si verifichi quato s'è predetto, e la morte di quello si veda, ch'è per opra dinina, e così maggiormente gl'infedeli alla Cattolica verità s'arrendano,ò per altra fimigliante ragione.

Hor supposto tutto ciò, dico, che, seguita sarà la morte dell'Anticristo, la santa Chiesa Cattolica sarà per tutte le parti del mondo persettamente dilatata, & esaltata; perche vedendo le genti il gastigo dato da Dio all'Anticristo, non saran più pertinaci, & abbraccieranno per tutto la Cattolica. Religione; e colla morte dell'Anticristo sarà tolta ogni forza al Demonio di sedurre più le genti.

Dicono alcuni, che dopò la morte dell'Anticrito durerà il mondo quarantacinque giorni, eque-

questo tempo si concederà, perche tutte le genti faccian penitenza de' loro peccati, e d'hauer adherito al falso Messia; e si fondano in quelle parole di Daniele, Beatus, qui peruenit ad dies mille tre- Dan. 12. centos triginta quinque, cioè à trè anni, e sette mesi, e mezzo, da che l'Anticristo cominciarà à regnaresche son quarantacinq; giorni da che sarà dalla terra inghiottito, e diquesto parere è s. Girolamo: ma sembra difficile; perche quei quaranta. cinque giorni saran del disfacimento dell'esercito dell'Anticristo; nè naturalmente è possibile, ch'in vn solo mese, e mezzo, possa andar l'auniso della morte dell'Anticristo per tutto il mondo, es che le genti facciano penitenza. Quadraginta quinque dies non sufficient ad convertendos lapsos, ad erndiendos infideles, ad restaurandas, vel fundandas Ecclesias toto orbe, dice il P. Cornelio. Oltre di ciò nel Corn. ibi terzo de gli Oracoli Sibillini , come à suo luogo dem. diremo, si dice, che dopò la morte dell'Anticristo, quando si vedrà il mondo gouernato da vna vedoua all'hora sarà vicinissimo il di del Giuditio : dunque dopò la morte dell'Anticristo sarà gouernato il mondo da qualche Principe, dopò la cui morte, succederà nel gouerno la vedoua; ma questo (benche non sia impossibile) nondimeno par molto difficile, che possa succedere in quarantacinque giorni, dunque è verisimile, che più di questo tempo sia per durare dopò la morte dell'Anticristo il mondo.

Altri dicono, che'l tempo del mondo dopò la morte dell'Anticrisso sarà di sette anni sondati in quelle parole d'Ezechiele à 39. doue dice, che tante saranno l'armise i legnis che restaranno dell'esercito disfatto di Gog, e Magog, che gli habi-Hhh

426

Ezech 39.11.

zatori di quella Città per sette anni non anderano à far legni ne' boschi per porte al fuoco. Beredientur babitatores de Ciuitatibus Ifrael, & comburét arma, Clypeum, & hastas, & ar cum, & fagittas, & baculos manuum, & contos; & succendent igni septem annis, & non portabunt ligna de regionibus, neque succendent de saltibus, quoniam arma succendent igni. Ma da questo si può raccogliere, che secondo la lettera potrà durar il mondo sette anni, non che subito, passati gli anni sette, sinirà, nè che prima de gli anni sette non finirà; perche il numero determinato si suol prendere per l'indeterminato, come dice il P. Cornelio in questo luogo:quot presise futari fint anni, an septem, an plures, an panciores, non conflat, nam numerus certus, & definitus ponitur pro indefinito. Ma da quel, che siegue nel detto capitolo, cioè, che Dio porrà la gloria sua nelle genti tutte del modo, e che conosceranno i figli d'Israele. ch'egli è'l Dio loro da quel giorno, & appresso, & altre cose simigliati, si raccoglie, che sia p durar la generatione humana forse più lungo rempo nella cognosceza vniuersale del vero Dio. Et pona gloriam meam in gentibus, & videbunt omnes gentes iudicium meum, quod fecerim, & manum meam, quam posuerim super eos, & scient domus Israel, quia ego Dominus Deus corum à die illa, & deinceps. E più basso dice, che non toglierà la faccia sua da gli Ebreis perche conosciuto, che l'hauranno, saran perseueranti nella Cattolica Fede . Es non absiondam ultra faciem meam ab eis. Quindi è, che'l P. Cornelio par,

V.19.

Corn. sup. ch'aderisca à questa opinione de sette annisperche 2. Tessal. dice; che dopò la distruttione di Gog, e Magog, Dan.cap. che sarà dopò li quarantacinque giorni, haurà la 12. v. 12. Chiesa, e sutto il mondo à reflar libero da gli ad-

hc-

herenci, e ministri dell'Anticristo, e darsi tempo à quei, che si lasciarono ingannare, di far peniten-22, e la Chiesa trionserà per tutto, e siorirà più di prima. Dabitur ergo plusculum temporis, & spatijac consequenter, non statim post hos quadragintaquinque dies , sequetur dies ludicy; immo Ezechich videtur dicere fore adhue septem annos ante sinem mundi; e se direte, ch'in questo luogo di Ezechiele s'intende dell'esercito d'Antioco, e della prima venuta del Redentore, risponderò, come altroue diraffi, vi fra doppio senso letterale, e s'intende dell'una colaje dell'altra. Dicono alcuni, che li quarantacinque giorni fignificano quarantacinque anni; perche si come dopò della morte, data da Giudei à Giesù Cristo, su loro concesso lo spatio di quaranta anni per ramuedersi, così altretanti, e più saran concessi à tutti dopò la morte dell'Amicristo. Ma. questo non piace al P. Cornelio; perche li giorni in quel luogo di Daniele si prendono per veri giornisnon per anni, Dies propriè capinneur pre diebus non pro annis.

La quarta opinione afferma, che dopò la morte dell'Anticrifto, che sarà nel fin del sesso miltenario, seguirà il settimo, nel qual risusciteranno solo i predestinati, e regnaranno con Cristo in questo mondo mille anni con ogni sorre di selicità, e di delitie, che saran delitie sensuali. Questa è opinione di Cherinto heretico, & è dannata heresia; perche nell'altra vita erunt sicus Angeli Dri, di neque nubent, neque nubentur. E anco errore seminato da Nepote, Vescouo nell'Egitto, consutato da s. Dionisso Alessandrino, come riferisce il Surio nel settimo tomo nella vita di questo Santo. Eras Epistopus Egypti nomine Nepos, qui promissa in Sacris Hhh 2

Scripturis, Sanctis viris factitata, in boc faculo sicut Iudai somniant, millenario numero in delicijs corporis, & voluptate in terra victuros, cui Dionisius acriter contradicit. E s. Girolamo soura s. Matteo à 19, in. quelle parole. Centuplum accipiet, & vitam aternam D. Hier. possidebut, dice . Ex eccasione huius sententia quidam introducunt mille annos post resurrectionem, dicentes, tune nobis centuplum omnium rerum, quas dimisimus, & vitam aternam effereddendam, non intelligentes, quod si in caseris digna sit repromissionin vxoribus appareat turpitudo, ut, qui unam pro Domino dimiserit,

centum recipiat in futuro.

La quinta asserma l'istesso, se non, che dice, quelle delitie non esser diletti sensuali : ma spirituali, & è d'Ireneo, e d'altri; ma, benche questa non sia cresia dannata, è nondimeno grandissimo errore; perche nell'altra vita i predestinati subito vedono la divina essenza, nè si trattengono punto fuor della gloria del Paradiso, e seguita, che sarà la resurrettione, se ne passano al Cielo. In nouissimo die de serra surrecturus su, o in carne mea videbo Deum mei. Se però dir non vogliamo, ch'ella in parte sia danata eresia, pche Benedetto XI.alias XII.determinò di fede, che l'anime subito, che si partono da questa vita(se non han, che pagare nelle pene del Purgatorio) vedono intuitiuamente la diuina esseza, e chi tiene il contrario sia tenuto per eretico, si come noi riferito habbiamo nella vita di s. Malachia nel numero marginale 536.

La sesta è di Tertulliano, Lattantio, Giustino, Papia, e de gli altri Chiliasti, ouero millenarij; che dicono, dopò la morte dell'Anticristo, seguirà spatio d'anni mille, e nel fine venirà la persecutione di Gog, e Magog: ma questo è pur'erro-

Digitized by Google

Tob:

re, perche la persecutione dell'Anticristo sarà

La settima è dell'Abbate Gioachimo, Pannonio, Belingiero, e Serafino, che dicono dopò la morte dell'Anticristo douer seguire vna pace vniuersale, e l'estirpation d'ogni genere d'infedeltà, e che Dio all'hora egli stesso insegnerà tutti, e sarà nella Chiesa il sabatismo, & vna specie della Monarchia celeste, che durerà dopò la morte d'Enoc, & Elia per lo spatio di trecento cinquanta anni, e dopò seguirà il Giuditio; & Vbertino dice, che duterà settecento anni;ma questi non apportano ragioni, e però Gratis, e fine fundamente afferitur, anzi quanto tempo sia perdurare il mondo dopò la morte dell'Anticristo non si può determinatamete asserire; el'istesso Gioachimo, dice, che non si sà il quando, come noi toccaro habbiamo nella. vita di s. Malachia nel penultimo numero marginale.

L'ottaua è del P. Fr. Tomaso Campanella nell'Atcismo Triunsato, c. 10 doue dice, che purgato il mondo da gli errori per tutto regnarà la legge di Cristo, e che ciò sia per seguire dopò la morte dell'Anticristo, e che Post multum temporis surgent Gog, & Magog, occasionem vittoria Santiis adducentes: ma questa opinione non piace; perche, quan; tunque no determini tepo, con tutto ciò concede molto tempo, e dice, che dopò la persecutione dell'Anticristo habbia da venire quella di Gog, e Magog; il che non è concesso; perche la persecutione dell'Anticristo sarà l'vitima, e Gog, e Magog sarà nel medesimo tempo coll'Anticristo, nel qual dell'Anticristo consisterà la potenza; tolte dunque queste due cose, resta la dottrina del Campanella

Digitized by Google

non dinersa dalla nostra; che però, tralasciando queste, & altre opinioni, dirò, che dopò la morte dell'Anticristo sarà nel mondo vna somma pace, e tranquillità, e questo sarà il generalissimo trionfo della santa Romana Chiefa, che durerà per vatempo competente: ma, quanto lungo tempo, è so-Cornel. à lo noto à Dio. Post mortem Antichristi summa eris Lap.in6. pax, & quies in mundo; dice Gornelio: ma perche Apoc. 12. non tutti gli huomini saran egualmente virtuosi; quei, c'hauran più del mondano, scordati de' trauagli, comincieranno, come fanciulli, quando non han più timore della sferza, à prendersi follazzo & à celebrar nozze e conuiti. & all'hora alla scordata, come ne' tempi di Noè, verrà la con-Ide ibid. flagratione del mondo, e'l di del Giuditio. Poft Anrichrifti, einfane affectarum fragem, & plagas impiorum, Deus aliqued sempus quietis datarus est orbi , quò Christiani in persecutione Antichristi, lapsi, Iudai, omnesque gentes, tot plagis percussa, respirare, Deo recontiliari, inflificari, & saluari possine ( doue notar si deuono quelle parole, Omnes Indai, omnesque gentes, reconciliari, iustificari, o faluari possint; perche non può questo succedere, se tutte non saran cattoliche) quo tempore mundant homines, sicut pueri, amota virga, ad ingenium redibunt, nubent, & nubentur, & epulabuntur, vi in dichus Noè fecerunt, donec exisperato Deus mundi finem adduces, Christumque Indicem mitter. Dalle quali parole intendo, che Dio ne anco subito, che gli huomini mondani comincieranno à menar vita diletteuole, sarà venire il dì del Giuditio: ma kiscierà passar qualche tempo, Donec ex isperato veniat; e così, all'improuiso verrà; dunque per tante ragioni durerà qualche buona pezza di tempo dopò la morte dell'Anticristo il

mon-

## Parte Seconda. Cap. IV. 431

mondo, & all'hora tutte le genti saran cattosiche, benche non tutte egualmente servorose. Dopò dunque della morte dell'Anticristo la santa-Romana Chiesa restarà per tutto il mondo dilatata con un generalissimo trionso di tutti i suoi nemici.

Confermo ciò primieramente; perche soura il settimo di Daniele in quelle parole, Et antiquus dierum sedit, dice il P. Cornelio, che prima del Giuditio vniuersale, da farsi da Cristo, s'hà da fare vn'akto Giuditio dal Padre eterno, nel quale restarà condannatose punito l'Anticristose tutti i segnaci dell'Anticristo saran soggettati à Cristo I Deus pater sub idem tempus Antichristum, omnesque eins affectas, Christi bostes, conteret, Christoque suby; eier. Doue no s'intede, che tutti i seguaci dell'Ancicristo siano soggettati à Gristo d'vna stessa maniera; perche l'Anticristo sarà soggettato dalla. giustitia: ma la maggior parte de suoi seguaci sarà foggettata dalla misericordia: E soura quelle parole del medesimo capitolo. Regnum autem, & potestas, & magnitudo Regni, qua est subter omne Gælü, desur populo Sanctorum Dei, non s'intende solo del Regno eterno del Ciclo: perche quello sarà Super emne Cælum, non subter. Dunque tutto il mondo,e le genti, che saran sotto il Cielo, saran del popol santo di Dio.Hoc Regnum incohabit Christus, & Sa-Eti in terrasmox post necem Autichristi; tunc enim Ansichristi regno euerso, Ecclesia vbique serrarum regnabit, & fiet, tam ex ludais, quam ex geniibus Unum ouile , & unus Paster, & hoc mnustur , com ait, non qua fuper: sed qua est subter omne Calum. Questa scritura dunque fies vnum ouile, & vnus Paftor, già verificata intensiuamente sin dal tempo de gli Apostoli,

farà estensuamente con ogni pienezza verificata dopò la morte dell'Anticristo.

Cofermo ciò secodariamete con quel, che dice il P. Alcasario soura il vetesimo dell'Apocalisse, in-Alcas. in quelle parole, Es descedis ignis de Calo à Deo, & de-Apoc. 20. noranit cos, cioè, che poco dopò la morte dell'Anticristo verrà vn fuoco dal Cielo, mandato da Dio, che diuorerà tutto l'esercito inumerabile di Gog. e Magog. Ma, poiche (dic'egli) tutto l'enigma dell'Apocalisse misticamente interpretar si deue, coseguentemente anco tal fuoco non sarà fuoco materiale:ma missico; e vuol darci ad intendere, che Dio manderà fuoco tale di spirito santo, che tutti gliadherenti dell'Anticristo Pagani, & Ebrei, conoscendo la verità, restaranno diuorati, e consumatiscioè totalmente convertiti : Gertum est ( dice nel Commentario di quelle parole) post Antichristi persecutionem, Ecclesia de suis bostibus triumphatuvā,& sub Euagely vexilla getes omnes cogedas, & tota boc breuster, & eleganter prestringitur in hac allegoria,ignis de Calo descensuri, & Gog, & Magog exercisu deueraturi. E' cosa certa, & indubitata, e fuor d'ogni cotrouersia, che la santa Romana Chiesa dopo la morte dell'Anticristo, e dopò quell'orribiltepesta, ritrouerà'i sereno, e riporterà de suoi nemici glorioso il trionso, e sotto lo stendardo dell'Enangelio tutte le genti raccoglierà; e questo elegantementese con efficace breuità ci vien misticamente dato ad intendere con quel fuoco, che scéderà dal Cielo, mandato da Dio, che diuorerà l'esercito di Gog, e Magog. L'istessa cosa affermapiù sotto nel medesimo Commentario, & assegna. la ragione. làm quod ignis è Calo descendens, & in-

finitam multitudinem deuorans, ad animarum connersionem sit referendas, essicaciser ex ipso contextu probatur; huiusmodi enim vindicia de Gog, & Magogsumendam, proxime cosequitur universalis ludicy dies, & non interposita Ecclesia falicitate post magnam persecutionem enenturam: credibile autem non est, post horribilem illam perfecationem non esse subsecuturum maxima falicitatis cumulum, oberrimam animarum conuersionis messem, & gloriosissimum Ecclesia in hoc saculo triumphum antè sempiterna illa aterna beatitudinis trophea: si ergo certum est, triumphum ingentem ingensi persecutioni successurum, is sanè significasur co effectu, quod celestis ignis prastiturus est. Quippe ad efficacissimam aliquam conversionem adumbrandam congruens valde est huiusmodi allegoria, vi in. alys sacrarum literarum locis, & in hac ipsa Apocalypsi videre est; alioqui filentio inuolueretur omninò gloriosssmus sauerissima illius persecutionis finis, in bac vita futurus, de quo fine, & fructu non dubitabunt sapientes, & qui dinina prouidentia consuetudinem. non ignorant, cioè, che quel fuoco, che manderà Dio del Cielo dopò la morte dell'Anticristo, che brucerà, e divorerà l'infinita moltitudine deseguaci di quello, si deue intender del suoco dello spirito samo, e dell'vniuersale conuersione delle genti alla fede; e questo efficacemente dal contesto delle medesime parole si pruoua; perche dopò, che Dio si vendicherà di Gog, e Magog, cioè doposche manderà quel fuoco divoratore, immediatamente segue il tempo del Giuditio, nè si dice parola alcuna del riposo della Chiesa: ma non è cosa credibile, che dopò quella fiera persecutione, non habbia da seguire vna grandissima felicità, & vn cumulo di refrigerij, & vna abondantissima

# 434 Li Trionfi della Chiefa:

raccolta d'anime, & vn gloriosissimo trionso della Chiefa prima de'trionfi eterni del Cielo; perche, s'è cola certissima, ch'ad vna gran persecutione habbia da seguire vn gran trionfo, e grandissima. calma dopò grandifima tempesta, senza dubio, no dicendofi cos alcuna di queste, se non solamente, che dopò la morte dell'Anticrifto Iddio manderà il fuoco dal Cielo, che bruggierà, e diuorerà tutti i seguacidi quello, bisognerà dire, che questo suoco altro non fia, che'l fuoco dello spirito santo, col quale restaranno l'anime accese, e brucciate nel fanto conoscimento, & amor di Dio; perche per dar'ad intendere questa grandissima conversione di tutto il mondo, non v'è mezzo più fignificante, nè allegoria più proportionata, che quelta del fuoco diuoratore, come in molti luoghi della sagra scrittura, e particolarmente nell'Apocalisse si puo vedere; perche le quelle parole in sal fenso interpretar non si douessero, vercebbe senza fallo à pastarli'n silentio il gloriosistimo trionfo della. Chiesa dopò la fierissima tempesta della persecutione dell'Anticristo, del qual trionfo non dubitano punto gli huomini sapienti, nè tutti coloro, che fanno della divina providenza l'vsanze. De tutto questo discorso del P. Alcasario breuemente si raccoglie, che dopò la morte dell'Anticristo seguirà l'vniuersal trionfo della Chiesa, e l'vniuersal conversion di tutto il mondo; perche tali son l'vsanze della prouidenza divina, dopò gran tempesta sar venire gran tranquillità, e dopò grandissime persecutioni grandissime vittoriese trionsicoforme auuenne alla santa Chiesa dopò la siera tempesta delle persecutioni de gli Bbrei, ch'al fin di loro trionfò, vedendo parte di loro convertiti, e par-

e parce diffructi, e l'erni odiosi à cucio il mondo. E dopò le persecutioni mosse da santi Romani Giudici, & Imperadori, quado di susto l'Imperio Romano restò vincitrice, e tribfante colla coversione di Costamino, è calcò le corone, e le Monarchie,

dalle quali fu così fieramente combattuta.

Cofermo finalmere la mia seteza primieramete, perche se prima del Giuditio vninersale da farsi da Cristo, s'hà da fate vn'altro dal Padre eterno, comro l'Anticrifto, è ragionenote vi sia pur'anco vn'altro Giuditio da farfi dello spirito santo contro Gog, e Magog, che sia Giuditio misenicordiolose Grudirio d'Amore, come dice Alcasario. Duque il Padre eterno giudicherà l'Anticristo, e'l farà giustamente morire. Lo spirito santo condannara Gog, e Magog mifericordiolamente collaconversione di tutti alla sede e finalmente il Verbo humanato, giudicherà nel giorno finale tatto il mondo, mandando i reprobi al fuoco eterno, e gli eletti alla vita eserna. Secondo, perche suppostanti la dottrina di foura portata, che le minaccie di Dio sogliono intendersi mistica, e moralmente cotro de peccatisnon contro de peccatoris contro l'infedeltà, non contro gl'infedeli, chiuq; confidera le minaccie di Dio contro dell'esercito di Goge Magog nel capitolo trentesimonono d'Ezechiele, conchiuderà, che Dio dopò la morte dell'Anticristo farà grandissima stragge dell'insedelnà, & inconfeguenza ridurrà tutto il mondo alla fede, es farà, che la Chiela con generalissimo trionso per tutti i Regni del mondo gloriolamente si stenda.

Paticinare adversus Gog, & dices, hae dicit Dominus Ezech. Deus. Ecce ego super re, Gog Principom sapitis Mo- 39. 1. & foch, & Tubal, & circumcingamee, & educante, & feq.

ascendere te faciam de lateribus Aquilonis; & adducam te super montes Ifrael, & percutiam Arcum tuum in manu sinistra tua, & sagittas tuas de manu dextera tua degiciam; super montes I frael cades tu, & omnia. agmina tua, & populi tui, qui funt tecum, feris, anibus, omnique volatili, & bestys terra dedi te ad denorandum, superfaciem agri cades; quia ego locusus sum, ait Dominus Deus; & immittam ignem in Magog, & in. his, qui habitant in infulis confidenter, & scient, quia ego Dominus, con quel, che siegue per tutto il capitolo. E se qui mi direte, che'l Profeta Ezechiele in quel capitolo non parli de seguaci dell'Anticristo:ma sotto nome di Gog intenda del Rè Antioco, e per Magog intenda della Città di quello, chiamara Magog, e delle vendette diuine contro Antioco, e suoi adherenti oppressori del Popolo Ebreo. Risponderò, ch'i Profetispesso parlando delle cose Giudaiche intendono parlar delle cose de Cristiani. Indaica tangunt Christiana respiciunt. E l'auuerti s. Agostino in quel fatto di Giacob quando benediceua i figli, doue parlando particolarmente di Beniamin intendeua di san Paolo: In praclara prophetia cum Iacob Patriarcha ser. 14. de benediceret filys suis, prasentes tangens, futura prospiciens, pradictum eras, quod Paulo contigit ; scilices in illis verbis, Beniamin Lupus rapax, mane rapies pradam, & ad vesperam diuides spolia;nelle quali parole s'auuerte, che, parlando di Beniamin presente, se ne serue del tempo futuro, rapiet, & dividet. Alc af no Prophetarum mos est, dice il P. Alcasario, historias tat. 2. n. 9. antiquas commemorando vii verbis de futuro, tunc legitimus corusensus est, historias antiquas mystice fuifse renouandas. É se direte, che la stragge d'Antioco

era futura ad Ezechiele, soggiugnerò col Padro

præom.

Sanit.

Ribera, ch'Ezechiele profetò, e d'Antioco, e de gli Rib. 5. aderenti dell'Anticrisso:ouero col P.Alc.che pro- 58; apud fetò d'Antioco, e delle persecutioni mosse alle Apoc. Chiesa da gli Etnici Imperadori, le quali più fie. 20. v.7. in ramente s'hauran da suscitare ne' tempi dell'An. Comm. ticristo, l'esercito del quale sarà dalla Chiesa c. trionfato, come Antioco, e suoi Campioni, e come gli Etnici Tiranni, e tutto il loro Imperio.

Alcas. 1.

#### C A P. V.

Se prima della vennta dell'Anticristo la Santa Chiesa Romana sarà per riportar glorioso trionso de presenti Eretici, e Maomettani, & anco d'altri infedeli.

Eucsi intender ciò non solo delle fisiche vittorie, da riportarsi vn giorno dall'armi della lega de Cattolici potentati: ma delle vittorie ancora morali d'vna grandissima conucrsion di popoli, e di barbare nationi, cioè, se prima della. venuta dell'Anticrifto saran gli Eretici, eMaomettani, & altri infedeli parte domi, e parte conuertiti, e seguirà nella santa Chiesa qualche riposo, e tranquillità. Disse Cosmo Ortolano, che gli anni mille dell'alligation del Demonio, della qual nel ventesimo dell'Apocalisse si ragiona, sarà non dopò:ma prima della venuta dell'Anticristo, e per lo spacio d'anni mille seguirà nella Chiesa vna specie di Paradiso, & vna riforma perfetta di costumi, pace, tranquillità, e riposo per tutto il mondo, tutto al contrario di quel, diceuano i Chiliasti, che questo sabatismo d'anni mille douea seguir dopò la morte dell'Anticristo, e non prima. Questa opinion

#### Li Trionfi della Chiefa. 438

Alcas. su nion di Cosmo non piace al P. Cornelio, & è forteper Apoc. mente impugnata dal P-Alcasario, per diverse ra-20. fett. gioni:ma particolarmente, perche non ve ne sono 10. de op. scritture, che'l dicano, nè probabili conghetture, Hort. che'l persuadano, Nec in sacris literis, nec in verifimilibus coniceturis folidatur ; e l'andarsi imaginando maggiori prosperità nella Chiesa ne' tempifuturi, di quelle vi furono nello passato, è cosa allacontinua sperienza, & al giuditio de prudenti pur molto contraria; perche non v'è cosa, che sia, che non sia stata. Maiorem nobis fælicitatem in futura saenla polliceri, quam que in primis Ecclesia temporibus . • paces & prosperitate vignit, hos certe, nes dinturno experimente, nec prudentia consonum est; nam quid est, quod erit , nisi id, quod fuit? El dire, che la felicità della Chiesa dourà durar mill'anni prima dell'Anticrifto, è tanto, quanto determinavamente afferire, che per mill'anni non farà per finire il mondo, il che non s'ammette. Ma quantunque l'opinion di Cosmo Hortolano sia veramente un sogno; pur resta in piedi la nostra difficoltà; perche noi sola-

Corn. Super Mat. Te[[2.& alibi.

Ran trauagliando.

Par, che Cornelio à Lapide renga di nò; perche in più luoghi và dicendo; Colligimus nos sensim ap-24. & 2. propinguare ad finem mundi, ci andiamo aunicinado al fin del mondo pian piano, di modo, che non ee n'auuediamo; e dicendo il P. Alcasario, Quid est quod erit mistidaqued fuit; và riprouando ogn'alна cola di nuono. Dicono ancora i Magdeburg& fi, che Gog, e Magog siano i presenti Turchi, e Saracini, dunque le quefi hauran da effer brucia-

mente dimandiamo, se prima della vonuta dell'Anticristo sarà la sata Chiesa per riportar qualche segnalato trionfo de presenti nemici, che la

ti dai fuoco celeste dopò la morte dell'Anticristo, non faran per esser distrutti prima della venuta. di quello, & in conseguenza non sarà la Chiesa. per riportar trionfo di loro prima della venuta. dell'Anticristo. Dice di più il P.F. Tomaso Campanella, che la venuta di Maometto, etutto il Maomettanelmo appartiene al Regno dell'Antieristo, il quale dal Maomettanesmo hà da nascere, & haurà da recapitulare, e da raccogliere in se tutte le sceleraggini, e crudeltà de passati persecutori della Chiesa, e regnarà trè anni, e mezzo, e tutto il tempo del Maomettanesmo è vn'acieipato regnare dell'Anticristo, ouero vn preludio del suo regnare, & voa preparatione della. sua tirannia. Non dubitò, quin Mahometes pertineat F. Tho. ad Antichristi Regnum, & cum multis Scriptoribus Camp. in insuper sensio, ex Mabometismo oriturum caput im. Atheism. Triump. pýsimum, qui omnium pernersorum scelera recapitu- c. 1.1. nu. labis, & durabit annos tres sum dimidio; Mahemetif- 16. mus verd tot annos, quot sunt iste dies, & de boc multa alibi scripfe. Dunque se Maometto, e'i Maomettanelmo dicono pertinenza, e coneffione coll'Anticrifto, necessariamente sino al tempo di quello dutaranno: dunque prima della venuta dell'Anticristo non sarà la santa Chiesa per riportar de preseti suoi nemici verun trionfo.

Con tutto ciò son per dire, che'l contrario più verisimil mi sembra; perche, quantuaque pian. piano verso il fin del mondo ci auniciniamo, nonper questo ne segue, che verso il fin del mondo no posta seguire in santa Chiesa qualche segnalato riposo dopò de presenti trauagli, e prima dell'ultima tempesta, che sarà per esserle mossa dall'Anticristo. Nè queste maniere di trionsi son nuoui in-

Digitized by Google

santa Chiesa, come appresso diremo. Nè i presenti Turchi, e Saraceni son Gog, e Magog; perche Gog, e Magog saranno à tempi dell'Anticristo, es non prima; ne Maometto, e'l Maomettanesmo dicono connessione coll'Anticristo; perche ne seguirebbesche la solutione del Demonio, di cui si parla nel ventesimo dell'Apocalisse sia seguita sin da tempi di Maometto; anzi il Campanella nel luogo citato nel cap decimo dice, come di soura habbiam notato, che molto tempo dopò della morte dell'Anticristo, verrà Gog, e Magog; il che nons'ammette, perche la persecutione dell'Anticristo farà l'vltima in santa Chiesa, donde ne segue, che la solutione del Demonio, e l'Anticristo, e Gog, e Magog saranno tutti in vn tempo, che sarà il tempo de trè anni, e mezzo del Regno di quello; nè del Regno dell'Anticristo si dice, che vi sia Regno anticipato, e preparatorio; nè par verisimile,che l'Anticristo habbia da esser di langue, e di legge Maomettana; perche non sarebbe riceuuto da gli Ebrei per l'aspettato Messia, non essendo del sangue, e della legge loro. Dunque non parendo, che'l Maomettanelmo appartenga al Regno dell'Anticristo, ne segue, non sia fuor di ragione, che, prima della venuta dell'Anticristo habbia la sata Ghiesa da riportar qualche segnalato trionfo de Maomettani, & Eretici; e che così sia per seguire il cofermo con più cognetture.

Primo, perche tutte le preghiere generali di santa Chiefa, che Dio tolga dal mondo l'erefie, gli scismi, e l'infedeltà non intendono (per quanto io penso) del solo tempo dopò la morte dell'Anticristo; si perchesà, che dopò la morte di quello si ridurranno dentro il suo grembo le reliquie d'Israe-

d'Israele, ep auuetura gli altri seguaci di quel Tiranno, si anco; perche non vorrebbe la dannatione di tati popoli prima della venuta di quello, ed à tal sine con le missioni in tutti i tempi trauaglia, perche vorrebbe in tutti i tempi l'essicace conuersion del modo; se dique questo intende coll'orationi, e missioni la santa Chiesa, e colle doute circostanze prega, non credo, non sarà essaudita; se in conseguenza è molto probabile, che sarà vn giorno da Dio consolata con vn segnalato, quasi generalissimo trionso prima, che spunti l'Anticristo.

Secondo, perche tutte le preghiere particolari de'Sati, e de'serui di Dio alla medesima cosa vandrizzate. E quando i Santi piangono con amarissime lagrime le miserie de gli Eretici, e de gli altri insedeli, per quesso le piangono; perche non le vorrebbono, e, perche come male grauissimo, e presete l'appredono, se n'addolorano; come duq; il paterno petto di Dio non sarà per consolare vn giorno i serui suoi con qualche gran trionso della Fede prima della venuta dell'Anticristo?

Terzo, perche, se Dio concedesse gratia, che tuttii Prencipi Cristiani d'un volere alla volontà del
sommo Pontesice si sottoponessero, nè facessero
guerra l'un contro l'altro: ma giuntamente alla
distruttione de gl'infedeli cospirassero, facilmente
riportarebbono la vittoria, e s'introdurrebbe nel
mondo la sperata universale tranquillità; perche
la legge Cristiana, e la Gierarchia Ecclesiastica è
tale, che se tutti i Prencipi, serrando gli occhi alle
mondane pretentioni deponessero l'armi, & al volere del sommo Potesice s'accomodassero, seguirebbe nel mondo una specie di Paradiso anco à
Kk k

tempi nostri; dunque non altro manca; che l'v-

nanime consenso de' Principi Cristiani.

Quarto, perche, se tutti gl'insedeli oggi proponessero di viuere, secondo la ragione, e desideras, sero di cuore la verità, e di piacere à Dio, tutti ò per mezzo d'Angeli, ò d'huomini conseguirebbono il Battesimo, perche non mancarebbe Dio della sua gratia. Facienti, quod in se est, Dens non denegas gratiam, e tutti sarebbono implicitamente Cattolici, dunque non per altro maca, che per un po-

co di volontà,e di desiderio. Quinto, perche,se tutta la forza del P. Alcasario

in prouar, che'l fuoco da mandarsi da Dio soura Gogie Magogifarà fuoco mistico, e non materiale, si è perche non è credibile, che dopò grandissima persecutione, non habbia da seguir grandissimo Alc. l. c. riposo,e trionfo; Gredibile non est post borribilem illam perfecutionem non effe subsecuturum maxima falicitates cumulum; perche queste son l'vsanze della diuina prouidenza, De quo nen dubitabunt, qui dinine providentia consuctudinem non ignorant; dunque dopo l'orribil persecutione data alla Chiesa. da Turchi, e Pagani, e da Lutero, e Caluino, & altri loro feguaci, haurà da fuccedere voa gran traquiltità, e trionfo, colla loro distruttione:e, si come dopò la tempesta mossa alla Chiesa da Farisei feguì la ruina di Gierusalemme, e'I trionfo della Chiesa contro la Sinagoga, e cotro'l Giudaismo,e dopò le persecutioni datele da i Romani Imperadorisleguì la soggiogatione del Romano Imperio alla fede,e la calma nel tépo di Costatino, così dopò la gran tempella de gli Eretici, e Maomettani, & altri, che la trauagliano, si conghettura, sia p seguir tempo sereno, e stagion di riposo, e di trionfo.

443

fo, per mezzo per auuentura di qualche alcro poderosissimo Imperadore, e, si come nel tempo di Costantino (come à suo luogo diremo con s.Atanasio, & altri appresso il P. Serlogo) tante furono Serlog in le conversioni, che quasi tutto il mondo si vide Cant.c. 4. Cristiano, e si chiamauano sin dall'interne parti signi, 30. n. delle solitudini i santi Romiti per ordinarli Ve- 24. scoui per mancamento di Prelatile d'operarij, così speriamo nel tempo di questo nuovo Monarca, è Imperadore sian per esser tante le conversioni. che'l mondo s'habbia similmente à veder cattolico, & osservante; perche, se non può darsi à credere Alcasario, che dopò la persecutione dell'Anticristo habbia subito à venir la gran giornata di miserie, e di spauenti del di del Giudicio, senza seguir nella Chiesa vn competente tempo d'alto respira, così non posso darmi à credere ancorio. che dopò tante tribulationi, e perdite, fatte per malignità de gli Eretici Luterani, Calvinisti. & altrise dal furor de'Turchi,e de'Saracini, habbia fubito à seguir la gran tribolatione dell'Anticristo. senza dar tempo conuencuole alla Chiesa di resoiro, e di trionfo, e d'abondante raccolta d'anime: se Dio è padre pietoso, & amorevolissimo sposo della Chiesa, come potran le viscere sue sopportar di vederla sempre dall'onde combattuta, dalle tempeste agitata, da scogli infranta, e poco men, che sommersa, nè concederle vn poco di calma, nè di tranquillità ? seguirà dunque dopò le preseti tépeste il bel sereno del riposo, e dopò tanti trauagli l'aspettato glorioso trioso; E,si come nella Spagna dopò la persecutione de' Goti, la Chiesa trionfò col distruggimento di quelli, e dopò la persecutione de' Mori, trionfò parimente di Kkk

quelli, essendo stati in più volte totalmente dissipati, tagliati à pezzi, & estinti, così nella Chiesa. universale, à pur nell'Orientale, e Settentrionale dopò la persecutione de Turchi, Maomettani, & Eretici, restarà di loro notabilmente trionfante. E quanto più gli Eretici, i Turchi, e Saraceni s'auazano, tanto più della loro annihilatione la prescritta giornata s'auvicina, e se tanto, ò quanto si ritarda, nè si scorta ancora il tepo,è; perche non si rompono de nostripeccati le dure, & invecchiate catene:ma speriamo, che si come per l'orationi de gli eletti nel tempo dell' Anticristo abbreuiarà l'altissimo Dio quei giorni di tanta afflittione, così per l'orationi, e suppliche di tanti serui di Dio, si degnarà la divina clemenza eccitar quanto prima nella sua Chiesa spirito nuovo di generoso zelo, e giunti dall'vna parte in lega le cattoliche potenze, e dall'altra l'apostoliche lingue, struggerano ogni durezza, troncheranno all'Idra Settentrionale il capos romperanno della Luna Ottomana le corna, riporteran trionfo de'fieri nemici della Cattolica Religione.

Sesto; perche, se'l mentouato P. Alcasario nega l'opinione di Cosmo Ortolano; perche l'andarci imaginando prosperità maggiori nella Chiesa di quelle vi surono nel passato, non è cosa da prudete, Es quid est, quod erit, nisi id, quod fuit, certamente la sua ragione conferma la nostra speraza; perche noi non c'imaginiamo quel, che s'imagina Cosmo Ortolano: nè speriamo cose maggiori, ma, ò simili, e poco inferiori; perche diciamo, che si come la Chiesa trionsò del Giudaismo, e dell'Imperio Romano, così trionsarà de'presenti Eretici, e Maomettani, e d'altri insedeli, cioè, che de presenti ne-

Digitized by Google

mi-

## Parte Seconda . Cap. V. 445

mici sia per riportar ancora se non compitose perfetto, almen segnalato, e glorioso trionfo, come de gli altri suoi nemici per lo passato riportollo; e conforme à tempi di Costatino si vide tutto l'Imperioze, quasi disistutto il mondo cattolico, similmente s'habbia à veder cattolico ne' tempi à noi futuri sotto l'Imperio d'alcun'altro cattolico Principe prima della venuta dell'Anticristo.

Se ttimo, perche l'istesso Alcasario soura il ven- Alcasar. tesimo dell'Apocalisse, doue si dice, che dopò le les nozze dell'Agnello Giesù colla santa Chiesa Romana, venne l'Angelo dal Ciclo, che prese il Dragone serpente antico, ch'è il Demonio, e Satanno, che solleuando andaua gl'infedeli à far guerra à i Cristiani, e'l legò per anni mille, acciò non seducesse più le genti. Et vidi Angelum descendentem. Apoc. 20, de Calo, habentem clauem abyss, & catenam magnam 1. in manu sua, & apprahendit Draconem, serpentem antiquum,qui est Diabolus, & Sathanas, & liganis enma per annos mille; Questo tempo (dice) d'anni mille s'intende per tutto il tempo da Costantino Magno Imperadore insino alla venuta dell'Anticristo, nel qual tempo il Demonio restò legato in maniera, che nella Città di Roma non regnò, nè regnarà più l'infedeltà, ne dà potenza veruna sarà mai l'esercitio publico della cattolica religione impedito infino à i tempi dell'Anticristo; e della medesi- Serlog.in ma opinione è il P. Paolo Serlogo, & altri Spoli, Cant. to. tori. Et io lasciando l'altre opinioni di soura toc- 3/Alph. de cate, anzi facendo anco passagio di quella d'Al- Castr.1.8. fonso de Castro, che dice per lo spatio d'anni mil- contrale venir significata l'eternità della gloria del Pa- Suar.ver radiso, doue non potrà più il Demonio far danno judo, haveruno, e la solution di quello per poco tempo rei.2.

## 446 Li Trionfi della Chiefa?

intendersi il tempo di questa vita; e quella di sand Gregorio, s. Agollino, Primario, Beda, & altrische ! Demonio resto legato sin dal tempo della passione, e morte del Redentore, infino all'Anticritto, quando per poco tempo farà disciolto; Dico, che l'opinion del P. Alcasario si poerebbe confermar com'yna istoria, della quale v'è la memoria in-Roma nella Chiesa di santa Maria Liberattice presso le ruine del tempio delle Vergini vestali, dou'io lessi vna tauoletta soura d'yna porta fabrirata dentro di detta Chiesa, che diceua, ini dentro essere stato serrato da s. Siluestro vn Dragone, che col fiato pestilentiale gran danno faccua à i Cittadini. Di questo fatto ne sa brenissimo racconto il P. Ribadeneira nella vita di s. Silnestro, dicendo, che quelto Santo fi suol dipinger con vn Dragone legato à suoi piedi; perche auuinse in Roma vn. Dragone, ch'infettuua l'aria, & vecideua col suo fixto molta gente, e ch'afferman ciò molti autori, cioè Metairafte, Codreno, & altrinato Greci, quato Latini. Ma più distintamente racconta il fatto Sur.tom. Lorezo Surio nella vica di s. Silvestro à 31. di De-6.21. De cembre, doue dice, che questo Dragone habitaua nel monte Tarpeio dirimpetto al Campidoglio, ed i Romani ogni mese abondaza di cibi gli recauano, e dentro quella spelonca molte superstitioni faceuano, e'l Uragone in certi tempi nella bocca della spelonca viciua, e col fiato morir faceua le genti. Predicando all'hora s. Siluestro, gli disseroi Romani, che se Cristo era il vero Dio, hauesse egli legato quel Dragone: accettò s. Siluestro il partito, e trà fedeli vn digiuno, & oratione ordinò di trè giorni;& all'hora gli comparue in fogno s. Pietro, e gl'impose, che tolti alcuni Sacerdoti, e Dia-

cemb.

Diagoni, alla bocca di quella spelonca suffe andato, doue il sacrosanto sagrificio della Messa celebraffe; indi con la chiaue in mano fosse scelo nel-La spelonca, e tirate le porte, hauesse posto un catemaccio, inuocando il nome di N.S.Giceù Cristo, le quali non si sasebbono più aperte infino al Giuditio. Effeguì s. Silueftro quantos. Pietro imposto gli hausna,il che vedendo i Romani dissero, che grade era il Dio di Siluestro, e ricenettero molti il sa-80 Battelimo. Fatebansur esse magnum Deum 3 quem Sur. to 6. Sylvester predicabas, & rogabans, vi dininum Baptis. mum affequeremur. Con questo miracolosio credos habbia voluto il Signore fignificar misticamente. l'alligation del Demonio, fatta da s. Siluestro, d pur da Cnisto, ch'è l'Angelo del gran configlio per mezzo del suo Vicario s. Silvestro con la chique della sua potestà, legado, & imprigionando il Dragone, ch'è Satanno, acciò non seducesse più le geti, ne l'appellasse coll'infernal suo fiato, facendo Giesu, ch'in Roma non s'inalzasse più dell'idolatria la Sede,e fin'all'vleima duratio del modo l'infedelià cessasse: Apprehendis Dracone, serpensem antiquum,qui ost Diabolus,& Sathanas,& ligauit cum per annes mille. Supposta dunque l'opinion d'Alcafario, io noto, che prima della venuta dell'Anticristo (nel cui tempo, solneur Sathanas) si dice, che dopò, che l'Angelo legò il Dragone, regnarono i Martirize i Confessori ne'loro successori infino à tempi nostri, e regnaranno infino al fin di quello tempo, Et vixerunt, & regnaucrunt cu Chrifo mille annis. Ma de gl'infedeli si dice, che non vixerunt; e se il dire de fedeli, che vixerunt, & regnauerunt, bastaua per significar lo stabilimento della fede,e della Cattolica Religione, bisogna, che'l

che'l foggiunger, che gl'infedeli, non vixerant donec consummentur mille anni, nasconda alto misterio. Io dunque l'intendo in due maniere; primo, che gl'infedeli non vissero in se, e ne loro posteri infino al fin di questo tepo; perche molto prima faranno estinti. Secondo, perche nel fin di questo tempo ritornarono à viuere; & è tanto, quanto dire, che prima della venuta dell'Anticristo han da. esser quasi estinti gl'infedeli, e nella sua venuta. ritorneranno à viuere, cioè ad hauer potenza, dominio; perch'all'hora il Demonio sarà sciolto, e sedurrà le genti da i quattro angoli della terta, Et seducet gentes que sunt super quattuer angulos serra. Terzo, perche quelle parole. Et feducet Genves, qua sunt super quattuor angulos terra, son degne da ponderarli; perche la parola seduces, fignifica. seorsum duces, cioè apparterà, disunirà, separarà. La parola, gentes, fi suol prender nella sacra Srittura per tutti gli huomini del mondo, come fi dice nel Canone 1663. Gentem pro omnibus bominibus sunon. 1663 mi; & in questo senso si prende nel Salmo quadra-P/- 46. 2. gesimo sesto, Subiecit populos nobis, & gentes sub pe-

Apocal.

loc.cit.

\*

dibus nostris, e la parola angulus, significa in senso proprio quel punto doue conuengono, e s'vniscono due linee, (e si può prender con la sigura sinecdoche per tutto il resto della figura)onde tanto è dire, super quattuor angulos terra, quanto super quattuor partes terra, dunque queste parole, seduces gentes, que sunt super quattuor angulos terra, significano, che'l Demonio apparterà dalla fede Cristiana tutti gli huomini soura le quattro parti del mondo, dun que prima d'effer sedotte, e separate, bisogna, che sian congiute, & vnite nel punto della Cattolica fede, e conseguentemente è molto pro-

probabile, che prima della venuta dell'Anticristo la santa Chiesa riportato haurà trionfo de presenti nemici, che le san guerra. Ottavo, perche il P. Cornelio soura il sesto capitolo dell'Apocalisse, oltre quel, che disse con Colmo Ortolano ne' Prolegomeni delle sacre Canzoni, interpretando i fette sigilli, aperti dall'Agnello, & i caualli apparsi às.Giouanni, molto alla lunga dice, che'l primo sigillo aperto, & il cauallo bianco, e'l Caualiere, che portaua in mano l'arco, al qual fù data la corona; e vinceua ogni nemico, significa il tempo de gli Apostoli, ch'vscirono alla conuersion de gl'infedelisper mezzo de'quali il Redentore riportò de gl'infedeli gloriosa la palma, la corona, & il trionfo. ll secondo sigillo aperto, e'l cauallo rosso, significa il secondo tempo, quando la Chiesa contrastò co'Tiranni, ch'inassiarono di sangue de' trucidati Martiri sin'al tempo di Costantino la terra. Il terzo figillo, è'i cauallo negro, il tempo della venuta de Vandali, eGoti, e d'Arrio, e d'altri Eresiarchi . Il quarto sigillo, è'l cauallo pallido, e la morte, che'l caualcaua, e l'inferno, che la feguiun, significa il quarto tempo della venuta di Maometto,e de Turchi,e Saraceni, che portando guerra, e morte dilatarono ampiamente il loro imperio, co l'Inferno, che gli siegue, è la venuta dell'Anticristo; perche dopò, che finirà il Maomettanes mo, verrà l'vitima persecutione della Chiesa, che sarà quella dell'Anticristo, Tanto, che la Chiesa contrastò per mezzo de gli Apostoli, e vinse. Contraflò con gl'Imperadori, & altri Tiranni, e vinse, cotrastò con gli Arriani, e coll'inondationi de' Barbarise vinle; contrasta col Maomettancsmose vincerà. Contrasterà coll'Anticristo, e ne riporterà LII glo.

#### 450 Li Trionfi della Chiefa:

atoriolo ittrionto. Gernat adhas sum Turcis, & Saracenis, hosce etiam suo tempore dissipabit . Post hosce omnes sequetur acerrimus bosis Antichristus, qui ex Indais ortus, primum per Indaos, deinde per Gog, & Maroe granissime affliget Christianos, sed bune etiam mox destruet Christus, cum Ecclesiam fram melitanie, post tot lucias, & victorias, coronabit, asque triumphasem ducet ad regnum suum caleste. Ma io dico, che cosa vuol dir, che la Chiesa contrasta, e vincestottase riporta la vittoria ? perche non dice solamente, che lotta, e che contrasta ? e perche à ciascus ... lotta v'aggiunge la victoria; Post tot luctas, & vi-Berias? non vuol dir'altro se non che dopò ciascun trauaglio segue il ripolose dopò ciascun contrasto il trionfo; dunque si come dopò il contrastocon gli Ebrei trionfò di lorose dopò del contrafto con gli Imperadori trionfò ancora ne' tempi di s.Siluestro; e si come dopò 'l contrasto coll'Anticristo trionfarà, così dopò'l contrasto co' presenti Heretici, e Maomettani trionfarà: ma come trionfarà? come trionfò de gli Ebrei con la conversione di grandissimo numero di quelli, e colla rouina de gli ostinati, e come trionfò ne'tempi di s.Siluefiro colla conversion dell'Imperio, e come trionferà dopò l'Anticristo colla conversione di tutto il mondo; dunq; trionferà de presenti Eretiche Maomettani, & altri per via dell'armi vittoriose des Cattolici, e per via d'una larga conversione di popoli, e di nationi. E nota le parole del P. Cornelio. Certat adhuc cum Turcis, & Saracenis, bosce esta suo tempore dissipabit; li dissiperà à suo tempo, ma questo tempo della dissipation de Turchi, e Saraceni, non intende il P. Cornelio, che sia dopò dell'Anticristo; perche dopò di questa dissipatione le-

Segue à dire. Post hofce omnes sequetar accerimus hosis Amicbrifius, (prima dunque della venuta dell'Anticristo sarà la dissipation de gli Eretici, Turchi , e Saraconi, &c. Oltre di ciò l'istesso P. Corpelio nella Cronotaxi, & ordine dell'Apocalisse, dopò la spiegatione di quella; nel quarto luogo (dice) i Giudei comincieranno à convertirsi prima de tempi dell'Anticristo, quando saran segnati dall'Angelo col segno di Dio viuo, ch'è la Croce: ma dopò la morte di quello sarà la loro total conversione, Indaiincipient converti, & signari apiè Antichristum: sed plene, & wniversim convertanter, & fir gnabuntur patt Antichriftum; Dunque non folo dopò: ma molto cempo prima della venuta dell'Anticristoriporterà la Chiesa de suoi nemici glorioso trionfo, e comincieran le reliquie d'Israele à ridussi dentro'l grembo della santa Chiesa Romaua con una numerofase le non piena, almeno grandiffina connersione.

Il nonosia, perche secondo l'opinion del P. Corpelio, di s. Greg., s. Agostino, e d'altri, che dicono,
l'alligation del Demonio essersi satta sia dal tempo della passione, si potrebbe dire, che ne' tempi di
s. Siluestro restò il Demonio almeno extensità,
maggiormente ristretto, se à guisa di Dragone, ò
Massino, aunioto nella catena, si và di quà, e di là
girando, hora cercando di sar prevaricare questo
popolo, se hora quello: ne' tempi suturi restarà
maggiormente ristretto con yn'ampia conversion
di tanti suoi seguaci, e nel tempo dell'Anticristo
sarà sciolto per poco tempo ma dopò sarà ligato,
estretto in maniera, che no potrà ne pur un punto
muoversi, nè più sedurre il mondo; dunque anco
prima della venuta dell'Anticristo la Chiesa trió-

Digitized by Google

#### Li Trionfi della Chiefa. 452

fo(speriamo)riporterà speciale, e glorioso de presenti Eretici, Maomettani, & altri infedeli, se non-

totale almen grande,e segnalato.

Il decimo sia, perche se l'aprir del quarto figillo, fecondo il P. Cornelio significa l'inondation de Maomettani, e Saraceni, caualcati dalla morte, che tanto sangue versarono de fedeli; e nell'aprir del quinto sigillo s'odono le voci, e i gridi de Martiri, che gridan vendetta del sangue loro, (ma vendetta misericordiosa, come soura s'è spiegato) e pregano per la liberatione della Chiesa da tante oppressioni, e la Chiesa stessa soura le loro reliquie celebrando continuamente per la sua dilatatione, e trionfo con la riduttion de gl'infedeli allafede stà supplicheuolmente pregando; e nell'aprir del sesto s'odono terremoti, e portenti, e viene il quinto Angelo, che vieta à i quattro venti di far nocumento soura la terra, soura il mare, e soura. Apoc. 7. gli arbori; Nolite nocere terra, & mari,neque arboribus, e ne siegue la segnatione d'innumerabili, tanto Ebrei, quanto Gentili col segno di Dio viuo; ch'è la santissima Croce, ò pur il santo Battesimo; e nell'aprir del settimo sigillo vengono gli Angeli colle trombe, e sieguono i tepi dell'Anticristo, del qual se ne tratta insino al fin del capitolo decimonono, e si recapitula insino alla metà del ventesimo; Dunque trà noi, che siamo ne' tempi del quinto sigillo, etrà l'Anticristo, che sarà ne' tempi del lettimo sigillo, si tramezzano i tempi del selto sigillo, nel qual seguiranno terremoti grandi, & ecclissi del Sole, e della Luna, che posson prendersi in senso proprio, e letterale, & in senso metaforico, e missico, & in senso misto parte propriosparte meraforico, & in conseguenza, ò saran veri

Digitized by Google

veri terremoti, e veri ecclissi, ò saran moti grandì di guerre, e turbolenze, e patirà ecclissi qualche Sole di potenza, e tinta di sangue s'oscurerà la. Luna Maomettana, ò parte saran veri terremoti, e parte moti di turbolenze; e dopò questi verrà l'Angelo dalla parte Orientale, che sarà Crisso, per mezzo forse di qualche angelico Fondator di Religione, che proibirà si faccia più nocumento, e se guirà la fegnatione, ò colla Croce del santo Battelimo d'vna numerola converlione, ò colla Croce di qualche Religione, che porti veramente la. Croce, tanto nell'habito, quanto nel cuore, ò cosa simigliante, che stà riserbata nell'erario della diuina prouidenza; dunque (secondo la spiegatione del P. Cornelio) verisimilmente prima della venuta dell'Anticristo haurà la santa Chiesa da riportar qualche segnalatissimo triofo de suoi prefenti nemici.

L'vndecimo argomento sia quel, che dice molto à lugo ne'proemiali dell'Apocalisse il P. Alcas. Alcas.in cioè, primieramete, che l'Apocalisse è voa visione, notation. quasi scenica rappresentatione della fondatione praom.in della santa Chiesa Romana, doue, per compimen. 9. vsq; ad to della materia, si dimostrano i principij della 24. santa Chiesa Cattolica, suo passaggio alla Gentilità, sua vittoria dell'idolatria, suo stato, e fine interra, & in Cielo. Quindi è, che questa visione, quasi dramatica rappresentatione, per via di varij personaggise diuerse figures& attioni tocca i principali successi della Chiesa in Gierusalemme, in-Roma, e nel fin del mondo; e si divide in quattro parti, la prima è come vn proemio, & abbraccia i trè primi capitoli; la seconda tratta di quel tanto succede alla Chicsa in Gierusalemme, cioè della

#### 454 Li Trionfi della Chiefa.

persecutione mossale da Giudei, e del crionfo riportato contro di loro, & abbraccia otto capitoli. La terza tracta del passaggio della Chiesa alla. Gentilità, & à Roma, e della persecutione mossale dall'Imperio Romano, e della victoria cotro lui riportata, e della distruttione missica di Roma Etnicase fondatione di Roma Cattolica se del trionfo della s. Chiefa contro l'Etnicismo, e questa parte abbraccia otto altricapitoli. La quarta tratta della pace della Chiesa in Roma dal tempo del triófato Imperio infino all'Anticrifto, e del trionfo, che diquello pessimo, & vitimo suo persecutore haurà da riportare, e del trionfo, che dopò la morte dell'Anticrifto, e dopò il di del Giuditio eternamente riporterà nel Cielo, rappresentando ordinatamente tutti questi auuenimenti, e quest'vltima parte abbraccia trè altri capitoli. Dice secondo, che'l Signore manifesto à s. Giomanni que-Ai principali trionfi della Chiefa con simboli molto oscuri, acciò capiti non fussero da Gentili, che pensato haurebbono, ch'i Cristiani ambissero il dominio dell'Imperio Romano, e maggiormente si fussero scandalizzati, e più fieramente l'hauessero combattuti. Ma che s. Giouanni à molti fuoi discepoli la spiego per loro consolatione, e d'altri.

Terzo, che questa spiegatione dell'Appealisse è talmonte nuoua, che merita lode, e non censura; perche stà sondata ne's anti Padri, nè contiene errore nelle cose della sede, e molto commenda la bontà di Dio; & è di molta gloria di Sua Divina. Maestà; perche quelle cose nuoue deuono censurarsi, ch'includono errore nella sede, ò ne'santi cossiumi, ò son ridicole, e di nessuna gloria di Dio.

Quarto, che questa spiegatione non sa ingiuria alla corrente de' Dottori, ch'in diverso senso, dalla Chiesa riceuuto, la spiegano; perche non è necessario, che'l senso letterale d'una medesima Scrittura sia un solo; ma possono ester due, e più; e perquesto portando egli una spiegatione letterale, no dirocca le spiegationi anco sentrali de gli altri, perche lo Spirito santo, di sapienza infinita, tutti questi sensi, e spiegationi perfettissimamente comprese.

Quinto, ch'alcune renelationi fatte ad alcuni vide noserui di Dio, alle quali questa spiegatione par, che tat. 22:

contradica non sussistono.

Sesto-chenell' Apocalisse basta si faecia memoria,e rapprefentatione delle principali guerre, es trionsi della Chiesanè conueniua rappresentar di quella i meno principali successi, primo; perche bisogna, che la Chiefa si sottopoga alla soute prowidenza di Dio, lasciando, ch'egli n'habbia la curastenza voler saper'altro : e dall'esito de casi più peincipali può star sicura della dinina protettione ancone casi di minor momento, nè far di que-Ri gran conto. Secondo, perche sole quelle trè persecutioni mosse dal Giudaismose dall'Imperio Romano, e da muoversi dall'Anticristo sono ordinate alla totale distructione della Chiesa, non già l'altre, mosse da gli Eretici, e Maomettani; perche questi non preteteto, nè pretendono estinguere del tutto i Cristiani: ma presumono alli, ch'eglino siane la vera Chiesa, ed i Turchi, e Saracini attendono più alla dilatatione dell'Imperio, ch'ad altro, anzi (come di foura si disse) tengono (ingannari) che ciascheduno nella propria legge saluar si possa. E perciò di quelle trè guerre, e trionsi era

#### Li Trionfi della Chiefa? 456

conveneuol farsi memoria, e rappresentatione nell'Apocalisse, non d'altre di minor momento. Setti-

mosperche tanto gli Eretici, quanto i Maomettani vengono sotto nome di Giudei; perche si come i Giudei erano i veri fedeli nella legge Mosaica, e poi mancarono nella venuta della legge euangelica, così gli Eretici, e Maomettani pur ne' primi tempi eran cattolici, e poi mancarono dalla verità, seguendo i falsi dogmi; oltre che i Maomertani ritengono la circoncissone, e'l precetto di non magiar carne porcina, & altre cose Giudaiche; egli Eretici nella durezza della ceruice son'vguali, peggiori de Giudei. Gli altri infedeli, che son nel mondo si contengono sotto la Gentilità, della. quale era capo l'Imperio Romano, e la Città di Roma; dal che ne segue, che quel tanto, si rappresenta del trionfato Giudaismo, si può applicare à gli Ereticise Maomettanise quel tanto si rapprese: ta del soggiogato Imperio, e di Roma, si può applicare al resto de Gentili, che son nel mon-Not. 23. do, Ex his omnibus infero (dic'egli) qued de persida lerosolima in Apocalypsi describitur posse etiam aptissime accomodari ad Hareticorum, Maurorum, atque. Turcarum V rbes, Ecclesia aduersarias. De alijs Idololatris, extra Imperij Romani terminos positis, illud. prastrinzerim, descriptionem fælicissimi triumphi de bello Romano satis fuisse, vt indè facilè Christiani colligerent,si se ipsi strenuè gerant, atque Dei bellum viri-. liter pugnent, Denmillis de qua vis hostili vrbe, quatumuis potentissima, gloriosam victoriam concessurum. Us Roma Ethnica exemplo fuerat qua mox oftenfuras ... Da queste, & altre cose delle quali diffusamente questo famoso autore discorre, io primierame-:

te raccolgo, che l'Apocalisse è un trattato, ouero

Digitized by Google

#. I I .

rap-

rappresentatione de' trionse della Chiesa, li più principalise gloriofische Dio l'habbia concesso, e che le sia per concedere, da i quali possiamo far l'argomento, che s'ella trionfa ne'casi tanto importanti, maggiormente trionfarà ne casi di minor momento: se supera persecutioni così terribili, facilmente supererà le meno graui:se no s'affonda al soffiir di venti così rabb osi, nè meno s'affondarà nell'ordinarie tempeste, e quantunque in alcune Chiese particolari daneggiamento da suoi nemici patisca, non per questo ella sarà mai, nè del tutto, ne quanto alla sua più nobil parte, ch'è la s. Sede Romana,ne procultata, ne vinta, Et porta inferi non pravalebunt adversus eam. E, che, per trionfar de' presenti nemici, che la circondano, altro no è necessario, che si risoluano i Cristiani di guerreggiar puramente le guerre di Dio. Secondo, se gli Eretici, e Maomettani son mistici Giudei, e quello, ch'à Gierusalemme, & à Giudei auuenne si può benissimo applicare à gli Eretici, eMaomettani; e quel, che successe à Roma Etnica, & all'Imperio, può anco attiffimamente applicarsi à gli altri Gentili, che son'hoggi nel mondo, dunque si come i Giudei perseguitarono ostinatamente la Chiesa, e parte di loro si convertirono, e parte surono tagliati à pezzi dalla potenza di Vespasiano,e Tito, suauissimi Imperadori, come li chiama s. Agostino, e parte restarono dispersi senza terra., e senza dignità. Così questi mistici Giudei, che son gli Eretici, e Maomettani, che duramente han perseguitato la Chiesa, parte si conuertiranno, e parce saranno tagliati à pezzi dalle victoriose spade de' Cattolici, e per auuentura dalla potenza di qualche soauissimo poderoso Imperadore, e suoi Mmm

# 458 Li Trìonfi della Chiefa.

descendenti, e parte dispersi anderan raminghi per la terra senza terrase senza dominio. E s'alcun mi s'oppone, dicendo, che se questo verisimil fosse, fatto haurebbono qualche mentione i sati Padri, come Ambrolio, Gregorio, Agostino, Girolamo, & altti,ouero, che può dirfi, che quello trionfo contro i missici Giudei sia stato dalla sata Chiesa già riportato contro Goti, Vandali, & Vnni, & altri, che la Francia, la Spagna, l'Italia, la Grecia, e quasi tutta l'Asia, l'Africa, e l'Europa tranagliarono, e contro gli Arriani, Manichei, Nouatiani, & altri Eretici di quel temposche la CatrolicaChiesa laceratono, e, che per tanto verissimile non sia., c'habbia da tiportar nuouo trionfo de missici Giudei . Rispondero, che ne' tempi de mentonati santi Padri non v'erano nel mondo Maomettani, ne meno Luterani, Calvinisti, Zuingliani, Vgonotti,& altri Eretici de nostri secoli, e che per mistici Giudei s'intendono tutti gli Eretici, e Scismatici, & altri, che mancarono dalla Cattolica Fede ( come son'oggi i Maomettani ) in qualsiuoglia temposche siano; dunque si come gli Vnni,i Vandalisi Goti, gli Arriani, Nestriani, Manichei, & altri, sono stati dalla Cattolica Romana Chiesa trionfati, di maniera, che di loro non v'è rimasta reliquia. similmente auuerra de Maomettani, & Eretici de" nostri tepi. E non è vero, ch'i Saracini occupar ono la Sicilia, l'Italia, la Spagna, e parte della Francia ? & hora doue sono? non sono stati trionfati, discacciati, trucidati? l'istesso auuerrà del resto de Maometrani, l'istello de Luterani, Caluinisti, e simili, quando Dio restarà seruito di dar luogo alla giuficia, che ruoti contro gli ostinati la spada . Se duque habbiano sperienza della caduta de passati mi-

mistici Giudei, perche dubitaremo di quella de presenti? seguirò dunque à dire, che si come durando la persecutione de Giudei, prima della diftructione di Gierusalemme, passò la Chiesa alla conquilta della gentilità, e comineiarono le persecutioni di Neronese dell'Imperio Romanose dopò insieme su distrutra Gierasalemme, così durando le persecutioni de missici. Giudei, cioè, de gli Eretici, e Maomentani, la Chiefa è già passara alla conquista della gentilità del mondo nuovo, e dell'Indie Orientali, eidel Giappone,e d'altri pacsi, e cominciò la persecutione contro i Cristiani in quei Regni, dunque resta, ch'in brene sia distrutta la mistica Giorusalemme infedele della Congregatione de gli Eretici, e Maomettani; e, si come dopò ancora la Chiesa restò vincitrice, o trionfante dell'Imperio Romano, e di Roma Etnica, e si fondò Roma Cattolica : così finitala distruttione des Maomettani, & Ereticis sia per seguir il trionfo della Chiesa in grandissima parte della presente gentilitàje,si come fondata Roma Cattolica, seguì l'allegrezza de Santise le nozze dell'AgnelloGiesu, o la purità della Religione in Roma, così dilatatas de cfaltata la s. Chiefa nelle Proninciese regni de gl'Eretici, Maomettani, e Gentili, seguità qualche tépo di nuoua tranquillità, di riposo, e di purità di Religione, insino à i tempi dell'Auticristo.

Raccolgo: terzo, che se la spiegatione dell'Apecalisse de gli altri autori, accettata dalla Chiesa, è anco accettata, se ammessa dal P.Alcasario, nè la sina si ingiutia à quella, nè quella alla sua, dunque possiamo: ancora noi probabilmente asserire, ches la rouina del Mamoettanesmo, e de Turchi, e'l trionso della Chiesa contro di loro sia per seguire

Digitized by Google

## 460 Li Trionfi della Chiefa.

in breue, & in conseguenza stoltone il trionfo della Croce) trè siano i certi principali trionfi della Chiesa in terra, & vno, se non certo, al meno probabile contro i presenti Eretici, e Maomettani, & altri infedeli, restando l'vitimo eterno nel Cielo.

Il duodecimo argomento, sia, perche se (come-

di soura s'è detto ) è costume de Proseti toccar le cose Giudaices intender le cose Cristiane, e se quando toccano le storie à tempi loro passate, ò presenti, che per humana notitia le sanno, e nonper diuina revelatione, e se ne servono del verbo de futuro, all'hora intendono cose future missipraom.n. camente nelle storie passate contenute. Già vediamo che s. Giouanni, scriuendo l'Apocalisse trattò dell'eccidio di Gierusalemme, e de Giudei. ch'à lui era noto per humana sperienza; perche scriffe l'Apocalisse nell'anno decimoquarto dell'Imperio di Domitiano, venticinque anni dopò la distructione di Gierusalemme: ma egli chiama. Apoc. 1. L'Apocalisse profetia, Beatus qui legit, & andis verba prophetia buius , & seruat ca , qua in caferipta sunt ; tempus enim propè est. Dunque toccando le cole Giudaiche, e'l trionfo riportato dalla Chiesa contro Giudei, intendeua profeticamente di qualche altro futuro trionfo della Chiesa: manon del crionfo cotra Roma Emica, e contro l'Imperio; perche di quelto ne ragiona à parte come

> di materia principale, e nè anco del trionfo conero l'Anticristo, e contro Gog, e Magog, nè del trionfo crerno del Cielo; perche di questi anco specialmente ragiona, dunque di qualche altro trionfo, & in conseguenza del trionfo da riportarsi dalla Chiesa contro i mistici Giudei, che sono gli Eretici, e Maometrani, parte à nostri tempi co-

3.

UCI-

mertiti, e parte appresso da conuertirsi, e parte da esser tagliati à pezzi dalle spade vittoriose de Cristiani, e parte dispersi per la terra senza terra, senza potenza, e senza dominio.

Il terzodecimo siaspehe nella Metafrasi delle sa- Serlog. in gre Cazoni nel principio del secodo e terzo tom. Cant. to. delP.Paolo Serlogo, applica egli il primo, e secodo 1.0 2 in capitolo de sagri Cantici à i successi della Chiesa metaphr. dal tempo, che Cristo N. S. giacea nel sepolero infino à i tempi delle perfecutioni datele da gli Ebrei, e da Tiranni. Il terzo, e quarto capitolo à i successi della Chiesa dal tempo di quelle persecutioni infino à i tempi del principato di Costantino Imperadore; il quinto, e sesso alla tranquillità,e vittorie contro de gli Bretici,& Eresiarchi ottenuta per mezzo de gli Ecumenici Concilij, e nel fin del lesto in quelle parole, Animamea conturbanis me, propier quadrigas Aminadab, son'adombrace le mestitie della Chiesa per la perdita di tâti pacsi, e di tant'anime colla venuta del Maomettanesmo, e colla ribellione di tanti Principi Settétrionali dalla tede, per l'exefie di Lutero, Caluino, & altri Erefiarchi, e pergli scismi de gli ambitiosi Antipapi, che tanto affillero la santa Sede Romana, e per la separatione de'Greci dalla Chiesa Latina, & altre sciagure in quei tempi auuenute. Nel principio del settimo capitolo vien confortata, e consolata col guadagno di tanti popoli dell'Indie Orientali, & Occidentali, con che si vancompensando le perdite già fatte, Quid videtis in Sulamite, nifi Choros Caftrorum ? B per tutto'l settimo capitolo infino al verso quinto del capitolo ortano, si dicono varie cose delle grandezze della Chiesa pertinenti à presenti, e futuri tempi, insino alla

Digitized by Google

alla venuta dell'Anticristo, e da quel verso insino al fine, si spiegano i successi della Chiesa dalla venu a dell'Antictifio, infino al di del Giuditio, e ritorno di Cristo con gli eletti all'eterno Regno del Gielo. Hor io noto due cose; la prima, che nel ca-Cant. 8. pitolo ottavo in quelle parole, Ego murus, & ubera mea, sicut turris, ex quò fatta sum coram es, quosi pacem reperient, viene spiegata la pace, e la tranquillità, e'l trionfo della Chiefa dopò la morte dell'Ancieristo, done dice il mentonato Padre Ra-Serl. ibi. Ha sum pacem reperiens postimortem. Antichristi per internallum aliqued, Religione Oxthodoxa tunc, cum tranquillitate, & incrementis florescente; Dunque dopò la morte dell'Anticrifto, la Chicla trionfando in terra crescerà, e fiorirà per tutto quell'internallo di tempo, che duterà sino al Giuditio, con riceuer, dentro il suo grembo le nationi tutto del modo. L'airra cosa è chemoito rempo prima della venuta dell'Anticristo, si dice della Chiesa (dal capitolo settimo, insino al quinto verso dell'ottauo, doue si contengono issuccessi dal tempo dello scoprimento dell'Indie insino alla veguta dell'Anticristo) Statura tua assimilata est palma, & ubera tua borris, cioè, che la Chicla in questi prossimi futuri tempi s'inalzarà verso il Cielo à guisa di vincitrico palma, e le poppe sue saran seconde di generoso. latte, à guila di spiritoso vino: vino insieme per lo spirito di dottrina, e latte per la dolcezza, & inno-i cenza per nudrire i nuoni figli di popoli conuer-: tui alla fede. Si dice di più. Veni delette mi egredia-Ibid. v. mur in agrum, commoremur in villis; cioè, ch'vsci-. ranno gli Euangelici Predicatori nel campo deli

mondo, e la rede penetrarà infino alle Ville più particolati, & iui farà qualche dimora. Mandrage-

ra dederunt odorem; in portis nostris omnia poma: nona, & vetera dilette mi seruani tibi ; doue per mandragore s'intendono i Regni, dou'ancora non è penetrata la Fede, per nuoui, quei Regni, che frescamente si son convertiti, e per vecchi, quei Regni, che di molto tempo riceuerono la Fede: di maniera, che tutti quali i Regni del mondo saraili riserbati per Cristo, e saran di Cristo con grancopia di frutti spirituali in portis nostris omnia poma; dun que sarà tempo di felicità spirituale, e d'amplificatione, è trionfo della santa Romani-Chiesa-Mandragora, qua dederunt odorem, Provin- Serl. ibi. cia intelliguntur alto veterno soporata, quibus serò illuxis numinis perfecta cognitio; poma verd noua, &. vetera regna sunt, quorum aliquibus pradicatum est Enangelium, quamquam posteà in oblinionem denenereantiqua pradicationis, alys non niss nupertime fides demonstrata. E beche per pomi nuoui, e vecchi, lecondo s. Gregorio appresso il Pauonio Canone 7120. e seguenti, s'intendano i sensi della sacra-Scrittura del nuovo, e vecchio testamento, giusta quel di s. Matteo à 13. Qui profers de shesauro suo poue, & vesera; nulla di meno nel Canone 7122. dice, che per pomi nell'arbore s'intende la moltitudine nella Republica, giusta quel di Amos 8. Ec- Am. 8. 1. ce uncinus pomorum ; El'interpreta l'istesso Dio: Finis venit super populum meum Ifrael; dunque per Ibid.v. 2. pomi s'intendono ancora i popoli;e per pomi nuoni, e vecchi i Regni, e Republiche del mondo antiche, e nuoue, giusta la spiegatione del P.Serlogo. Conchiudo dunque che non solamente dopo la morte dell'Anticristo la Chiesa trionsarà: ma probabilmente molto tempo prima ancora. Il quartodecimo argomento sia, perche l'istesso

P.Ser-

### 464 Li Trionfi della Chiefa?

Serl. to. P. Serlogo, dice, che le sagre Canzoni sono vna 1. antel. 3 dramatica rappresentatione de successi della sec. 2. Chiefe del tempo, che Giesti N. S. morì nel trop-

Chiesa dal tempo, che Giesù N.S.morì nel tron-Subsec. 2 co della Croce insino al di del Giuditio. Il Prologo della qual rappresentatione comincia dal verso primo del primo capitolo, & arriua insino al verso ottano exclusiuè, nel qual Prologó si toccano i successi della Chiesa nel triduo della morte.

e sepoltura del Signore.

Subsec.3 Il primo atto comincia dal detto verso ottauo inclusiue, & arriua insino al verso terzo del secondo capitolo; & in questo primo atto si toccano i successi della Chiesa dal di della Resurrettione del Signore insino alla sua gloriosa Ascensione, e le diuerse apparitioni di lui alla Vergine, alle Marie, & à gli Apostoli.

Subsec.4

Il secondo atto comineia dal detto verso quarto del secondo capo, e giunge insino al fine del quarto capitolo; nel qual'atto si contengono i successi della Chiesa dal di della Pentecoste, venuta dello Spirito santo, insino alla conuersione dell'Imperador Costantino, cioè, la conuersion di granumero de gli Ebrei, de' Samaritani, e de' Gentili, e le persecutioni mosse alla Chiesa dalla Sinagoga, e da'Romani Imperadori, e martirij de'sedeli.

Subsec-5

Il terzo atto comincia dal primo verso del capitolo quinto, e si continua sino al decimo del sesto;
& in questo atto si toccano i successi della Chiesa
dal tempo dopò la conuersione di Costantino insino all'anno settecetesimo della nostra salute, cioè
la venuta d'Arrio, d'Ebione, di Cherinto, di Felice,
d'Elipado, di Macedonio, di Mancte, de'Monoteliti, de gl'Iconoclassi, de'Donatissi, e d'altri, che colle loro eresie trauagliarono grandemente la Chiesia:

#### Parte Seconda. Cap. V. 465

faje'l feruor de' fedeli intepidito, li Concili generali, li Dottori, gli Ordini varij di Religioni, la dottrina Cattolica dilucidata, & i trionfi della Chiesa contro così diversise fieri nemici.

Il quarto atto comincia dal verso decimo del Subsec.6. sesto capitolo, e si continua insino al verso quinto del capitolo ottauo; nel qual'atto si rappresentano i successi della Chiesa dall'anno settecentesimo della nostra salute insino à i tempi prossimi dell'Anticristo, cioè la venuta de gli Antipapi, de Saracini, d'alcuni Imperadori Cristiani, che perseguitarono i Pontefici, come Errico Quarto, Errico Quinto, Ottone Quarto, Federigo Primo, Federigo Secondo; la venuta di tanti Rè, che contro gl'infedeli mossero l'armi, come i Carli, i Ferdina. disi Filippisi Giouanni,i Schastiani, gli Emanueli,i Ludonici, i Baldonini, i Sigilmondi, & i Celari della Germania. La venuta di tanti Ordini di Caualieri militanti per la Fede, come i Templarij, i Gierosolimitani, di s Giacomo, di Calatraua, & altri. Lo scoprimento dell'Indie, e la conuersione di tanti idolatri, infino ad oggi con quel, che feguirà dopò de'tempi nostri.

Il quinto atto, ouero epilogo di tutta la rappresentatione comincia dal verso quinto dell'ottano capitolo, e si continua sino al fine di quello, done si rappresenta la felicità della Chiesa ne' tepi à venire, indi la venuta dell'Anticristo, e la sua crudeltà, la venuta d'Enoc, & Elia; la morte dell'Anticristo, il di del Giuditio, e'l ritorno del Giudice con gli eletti alla gloria.

Da questo se ne caua, che prima della venutadell'Anticristo la Chiesa nel verso primo dell'ottauo capitolo prega per la conuerfione del popo-Nan

Digitized by Google

### Li Trion fi della Chiefa

lo Ebreo. Quis mihi det te fratrem meum, sugentem vbera matris mea, ut inneniam te foris, & deofeuler te, & me iam nemo despicias. Chi mi cocederà questa gratia, ò popolo Ebreo mio fratello, figlio della Sinagoga, mia madre, che stai ancora succhiando le poppe d'essa madre, ostinato nella tua durezza; chi mi concederà quella gratia, ch'io ti ritroni fuori d'errore, e fuori delle tue scuole, e ti dia il bacio fraterno di pace,e d'amicitia,nè vi sia più, chi mi disprezzi, come ancora stai tu facendo.

Hor questi desiderij, ò preghiere della Chiesa. faranno elle adempite? si, perche segue immediatamente à dire . Apprabendam te, & ducam in. domum matris measibi me docebis. lo ti prenderò, e ti condurrò nella stanza di mia madre. La madre della Chiesa è la Sinagoga, la stanza della Sinagoga fù la Città di Gierusalemme; dunque la Chiesa prima della venuta dell'Anticristo haurà da racquistar Gierusatemme, & iui hauran da c6correre gli Ebrei, ad ascoltar la dottrina Cattolica,& in gran numero si convertiranno,e diverran machri di verità in tanto, che publicamente l'in-Lir. ad segnaranno. Così dice il Lirano. Apprabendam te,

Eap. 23. O ducam in domum matris mea, quia ante adnentum Antichristi, Christiani ex pluribus partibus veniens in Iudaam, & capient cam, & ibi pacifice babitabunt

Serl. loc. ad tempus . E soggiugne il Serlogo . Florente autemsit. n.64. ibi vera Religione, confluent Habrai ad priscam genitricem. Ducam te in domum matris, que est Hierosolyma, & in cubiculum genetricis, quod est Templum Hierosolymitanum: ibi me docebis, messiamque palam defendes, & dabo tibi poculum ex vino condito, facr um Christi sanguinem à Iudais in Templo Hierosoly-

mitana adorundum potandumquez & mustum malos n

granasern, videlicet martyrum saguine, qui cum Antichristo pugnabum pro templo, & side mediatoris; perche, tipiglia il Lirano, licet Antichristus veniet ad vastadam vbiq; Ecclesiam, tamen specialiter veniet in Hierusalem, vt in templo Dei sedeat, tanquam sit Deus, vt dicitur 2.Tessal.2.

Lir.ibid.

Ecco dunque, che, secondo il parer del Lirano, e del Serlogo, sondati soura le parole delle sagre Cazoni, baurà da Cristiani ad esfer conquistata. Grerusalemme, e la Giudea, il che si farà coll'esterminio de Turchi, e Maomettani, e nel Tempio di Salomone haurà da essere inalzato soura il sacratissimo altare come in carro di trionfo il Santissimo Sagramento del corpose sangue del Redentore, & ini concorrendo gli Ebrei l'adoreranno, e difenderagno la veruà della venuta del Melsia, couertendoss'n gran numero, e dopò qualche tempo di ripofo, spuntarà l'Anticrifio, che presumerà d'estinguere la Fede Cattolica, e distrugger la sita Chiela, seducendo le géri, e martirizzando i fedelise nel medefimo tempiose luogos doue il Santissimo Sagramento adorato si vide, in alzerà il suo tronose da suoi adorare si farà, dicendo, ch'egli sia Dio, sio à tanto, scenda soura di lui la diuina vendetta.

Dunque non è fuor di ragione quel, che noi pretendiamo, cioè, che prima della venuta dell'Anticristo habbia la santa Chiesa da riportar segualatissimo trionfo de'suoi presenti nemici:

Il quintodecimo argomento sia quel ene dice Gosso.
Cosmo Ottolazo portato dal P.Cornelio ne' pro-Hort. ap.
legomeni soura de' sagri Cantici, doue poco sco-Cornel. à
Lap. c.4.
standosi dalle spiegationi souradette, dice, che le proleg. in
sagre Canzoni son profetie de'successi della Chie-Cant.

(a

sa dal suo principio insino al fin del mondo, e ch'in esse vengon toccate le medesime cose, che son significate dall'aprir de' sette sigilli dell'Apocalisse; onde colla sua scorta, diremo, che l'aprir del Apoc. 6. primo sigillo, e'l venir del cauallo bianco. Ecces equus albus, & qui sedebat super illum babebat arcu, & data est ei coronas & exinis vincens, ve vinceres, significa la venuta del Redentore, e l'vscita de gli Apostoli alla conversione del mondo. El'istesso Cant. 1. vien predetto ne' sagri Cantici al primo. Osculev.i. & 8. sur me osculo oris sui. Et. Equitatui meo in curribus Pharaonis assimilaus te amica mea. Che l'aprir del secondo sigillo, e'l venir del cauallo rosso. Ecce equas rufus, & qui sedebat super illum, datum est ei, ve sumeret pacem de terra, & Ut inuicem se interficerent, & datus est ei gladius magnus, le persecutioni simboleggia, mosse contro la Chiesa da gli Ebrei, e da Neronese d'altri Tiranni infino alla connersione del Magno Costantino; e lo stesso ne'sagri Canti-Cant. 2. cinel capitolo secondo è contenuto. Flores apparuerunt in terra nostra; tempus putationis aduenit, vox surturis audita est in terra nostra. Che l'aprir Apec. 6. del terzo sigillo, e'l venir del cauallo negro. Ecce equus niger, & qui sedebat super illum habebat stateram in manu sua, la venuta lignifica d'Arrio, e d'altri Eresiarchi, e de sagri Concilij, che bilanciando la verità, contro quelli s'opposero. E lo stesso è predetto ne sagri Cantici nel medefimo capo fecondo nel verso decimo quinto. Capite nobis val-Cant. 2. pes paruulas, qua demoliuntur vineas; nam vinea nostra floruit. Che l'aprir del quarto sigillo, e'l venir del cauallo pallido caualcato dalla morte, seguita dall'inferno, con occisione grandissima per tutte le quattro parti della terra. Ecce equas pallidus, &

4.

qui

qui sedebas super eum nomen illi mors, & Infermos sequebatur eam, & data est illi potestas super quatuor partes terra, interficere gladio, fame, & morte, & bestijs terra, la venuta fignifica di Maometto, e de Turchi, che pongono la ragione solo nella spada, & vecidono anco colla fame della vera dottrina, detestando gli studije viuendo da bestie, occupando tirannicamente le Chiese, & i Regni de Cristiani. E lo stesso vien predetto ne' sagri Cantici al terzo. En letiulum Salomonis sexaginta fortes am. Cant. 3.7 biunt ex forsissimis Ifrael, omnes tenentes gladios, & ad bella doctissimi, uniuscuiusque ensissuper femur sum, propter timores nocturnos. Che l'aprir del quinto sigillo, e l'ascoltarsi i gridi de' Martiri, Vidi v.9. et 10 sub altare animas interfectorum, propter verbum Dei, & propier testimonium, quod babebant, & clamabant Voce magna, dicenses. V (quequò Domine (Sanctus, & verns ) non iudicas, & non vindicas sanguinem nostrum de ijs, qui babitant terram. Le voci, e le preghiere significa della Cattolica Chiesa, contro Ebrei, Maomettani, Turchi, Eretici, & altri infedeli, che sin'ad oggi la perseguitano, e l'istesso vié predetto ne'sagri Cantici all'ottauo . Quis mibi des Cant. 8.1 te frairem meum, vi inneniam te foris, & deofenlar te, & iam me nemo despiciat ? Che l'aprir del sesto sigillo,e'l venir del gran terremoto, e d'altri spaueti- Ecce terramotus magnus factus est, & Sol factus est Apoc. 6. niger,tanquam saccus celicinus, & Luna tota facta est, v. 12. 4 fient sanguis, & Stella de Calo cecideruns super terrã, 13. ficut ficus emittit groffos suos cum à vento magno mouetur, la venuta ci limboleggia dell'Anticristo, che soggiogherà la terra, e farà nascondersi per le spelonche in habito di penitenza il Sole del sommo Pontefice, e tingersi di sangue di Martiri tutta la

Luna della santa Chiefa cattolica e farà cadete le Stelle de'Prencipi grandi, e d'altre segnalate persone. E l'istesso vien predetto ne'sagri Cantici nel

S. medefimo capo ottavo Pone me, ve signaculum super cer tuum, Ut fignaculum super bracchium tunm. quia fortis est ut mors dilectio, dura ficut Infernus emulatio,lampades eins lampades ignis,asque flammarum . Aqua multa non potuerunt extinguere charita-

tem nec flumina obracut illam.

Che l'aprir del settimo sigillo, e'l farsi vn silentio quasi di mezz'hora, e'l venir de gli Angeli colle trombe . Et cum aperuisset figillum septimum. factum est silentium in Cate quasi media bora, &c. La quiete ci simboleggia nel Cielo della Chiesa, e'l trionfo di quella dopò la morte dell'Anticrifto,& indi la venuta del Giudice eterno à giudicar li vipice li morti, e't suo risorno in Ciclo ne' mosi de lla gloria. E lo flesso ci vien predetto ne sagri Canti-Cant. 8. ci nell'vitimo verso del capitolo ottano. Enge di-

v. vleim. leefe misassimelare capres, binnuloque cernorum super montes aromatum. Hor mentre appreffo questo autore il quarto figillo la venuta fimboleggia di Maomettoje de Turchi, e l'aprèr del quinto le voci de' Martiris e del se Ro la venuza dell'Appieristos dunque secondo quella spiegatione muto quel, che ne' sagri Camici fi contiene datverso sextimo del capitolo terzo, doue la venuta di Maometro, e de Turchi fi predice, infino al verso sesto del capitolo ottano, done la venuta dell'Anticrissa si cotiene, tutto appartiene à i foccessi della Chiela. dalla venuta di Maometto infino alla venuta dell'Anticristo: ma nel capo sesto, e settimo ci s'ac-

6. cennano grandezze, amplificationi, e trionfi; perv. 7. 8 9. che nel capo sesto si dice. Sexaginta sunt Regina, & octo-

Digitized by Google

ettoginta Concabina, & adolescentularum non est numeras. Vna est columba mea, perfecta mea: una est matri sue, electa genitrici sua, viderunt cam filia, & beatissimam pradicau crunt, Regina, & Concubina, & landaucruns cam. Que est ista, que progreditur quasi aurora consurgens, pulchra vi Luna, electa vi Sol, ter- Cant. 2. ribilis, vi caftvorum acies ordinata ? E nel settimo. v.7. & Quam pulchra es , & quam decora charissima in delicy). Statura toa assimilata est palma, & Ubera tua botris. Dixi ascendam in palmam, & apprabendam fru-Elus eins. Dunque ne'cempi precedenti alla venuta dell'Anticrifto leguiran legnalatissimi trionfi nella Chiela, vno de quali è la couerfione dell'Indie Orientali, & Occidentali, e probabilmete altri farano colle palme da riportarii cotro de' Maomettani, & Eretici de nokri tempi: e me'l persuado ancora, perche della venuta di Maometto,e de Turchi , e de gli Eretici di questi tempi ragionando lo sposo di soura nel capo terzo diffe, che la Chiesa per l'angustie, e terre occupate da questi empi nemici è fimigliante ad vn letticcivolo, En le dula Salomonis, e ch'i difensori di quella, che sono i Principi Cristiani, e gli Ordini de' Cavalieri militantise d'altre Religioni , in questi tempi istituite, son simiglianti à i sessanta Cavalieri di guardia. del letto di Salomone, che sono i più sorti del popolo Cristiano, Sexaginsa fortes ambiunt ex fortiffimis Ifrael, omnes senenses gladios, & ad bella dottiffimisdoue s'intende tanto delle spade, e delle guerre materiali, quanto delle spirituali della divinapredicatione, e delle Teologiche dispute, e de' Sagri Concilij generali in questi tempi celebrati. E finalmente loggiugne, V niuscuiusque eusis super femur suum, propter umores netturnes. Che cialcuno

Cornel.

L.c.

de guerrieri e temporali, e spirituali stà preparato alla battaglia, pertagliar à pezzi parte fisicamente, parte morralmente tutti i congiurati contro la Chiesa, che nella notte della loro perfide. ignoranza pensano di mortalmente danneggiarla. Nel senso dunque di ciascun de citati Spositori tanto de sagri Cantici, quanto dell'Apocalisse probabil segno n'habbiamo, che prima della venuta dell'Anticristo siano per maggiormente sfoderarsi le spade de' cattolici, e coll'arme spirituali, e temporali da essere sterminati dal mondo questi notturni, & insidiosi tiranni. E me'l persuado di più, perche'l P. Cornelio afferma, che trà le sacre Canzoni, e l'Apocalisse vi corre gran simiglianza,& analogia, primieramente nella materias perche, In utroque describitur ortus, progressio, perfectio, inclinatio, renovatio, & glorificatio Ecclesia, duque prima della glorificatione, che sarà nel di del Giuditio, hà da venire la renouatione, che sarà dopò la morte dell'Anticristo, e forse ancora molto prima; perche la declinatione si può intendere da tempi dalla venuta di Maometto insino ad oggi, e la rinnouatione quando sarà conquistata Gierusalemme coll'esterminio de' Maomettani, e de' Turchi, e la glorificatione, prima in terra nella venuta dell' Anticiifto, che dalla costanza d'innumerabili fedeli sarà gloriosamente superato, dopò la cui morte fiorirà per tutto la. sede insino al dì del Giuditio, e poi compitamente nel ritorno di Giesù con gli eletti soura i monti de gli aromati della gloria eterna del Cielo. E co-

Croce) il primo, ne' tempi del passaggio delle con-

sì dirò di nuouo quattro sono in terra di santa-Chiesali più gloriosi trionsi (toltone quel della

conversione della Gentilità riportato contro i Giudei, il secondo ne' tempi di s. Siluestro, e del magno Costantino riportato contro la missica Babilonia, ch'è Roma vecchia Etnica, & idolatra, e dell'Imperio Romano capo della Gentilità-Il terzo probabilmente dopò questi nostri calamitosi tempi da riportarsi contro Eretici, e Maomettani, & altri infedeli. E'l quarto dopò la morte dell'-Anticristo, da riputarsi di tutto il mondo, restando l'vitimo, che sarà nel Cielo eternamente dopò il Giuditio.

Il sestodecimo sia, perche nel capo settimo del Profeta Daniele si raccota, che, stado egli à dormire, vide, che i quattro venti facean guerra in vn. 67. 6 mare grande, e che dal mare quattro gran bestie seq. differenti soura la terra saliuano, la quarta delles quali era terribile, marauigliosa, e forte fuor di misura, e c'haueua i denti di ferro molto grandi, e rodeua, e sminuzzaua l'Vniuerso, e quel, che non disfacea co' denti, conculcaua colle zampe, assai dissimile dall'altre, & haueua nella fronte dieci corni, e dal mezzo di quelli sputaua vn'altro picciolo corno, che fradicaua colla sua potenza trè de' dieci corni predetti; Bestia quarta terribilis, atque mirabilis, & fortis nimis, dentes ferreos habebas magnos, comedens, atque comminuens, & reliqua pedibus conculcans. Dissimilis autem erat cateris beslips, guas videram antè cam, & habebat cornua decem; cosiderabam cornua, & ecce cornu aliud paruulum ortum est de medio eorum, & tria de cornibus primis euulsa Sunt à facie eius, & ecce oculi hominis erant in cornu, & os loquens ingentia. Queste quattro bestie significano quattro Regni, e la quarta bestia il quarto, & vltimo Regno . Bestia quarta Regnum quartum. 000

erit in terra, quod maius erit omnibus Regnis, & deno. rabit universam terram, & conculcabit, & comminues eam. Li dieci corni di questa quarta bestia significano dieci Rè, e l'vndecimo corno, che spunta-

piccolose si fà gradese rompe, e disradica sù'l primo trè de' primi corni, è vn'altro Rè, che nascendo basso, & oscuro, cresce poi tanto, che nel principio vince, & abbatte trè de'primi Rè, e parlerà parole temerarie contro il Cielo, e ridurtà quasi in poluere i Santi dell'Altissimo. Cornua decem ipsius Regni decem Reges crunt, & alius consurges post eos, & ipse potentior erit prioribus, & tres Reges humiliabit, & sermones contra excelsu loquetur, & San-Etos altissimi conteret. Questa quarta bestia, simbolo del quarto Regno, per traditione antica di tutti gli Ecclesiastici Scrittori, dice s. Girolamo, è l'Imperio Romano,& i dieci Rè, son dieci Principi, che verso il fin del mondo si diuideranno l'Imperio, e toglieran dalla terra il titolo d'Imperadore,e fatto, che sarà questo, sorgerà vn'altro Rè piccolo, che sarà l'Anticrisso, che si farà grande, e potente, e nel principio vincerà trè de i diece Rè, e questi saranno il Rè dell'Africa, il Rè dell'Etiopia, e'l Rè dell'Egitto. Dicamus, quod omnes Ecclesiastici Scripin Dan. tores tradiderunt, in consummatione mundi, quando Regnum destruendum est Romanorum, decem futuros Reges, qui orbem Romanum inter se divident, & vndecimum surrecturum esse Regem parunlum, qui tres Reges de decem Regibus superaturus sit, idest Agyptiorum Regem, & Aphrica, & Ethyopia. E s. Cirillo Gierosolimitano, che fiorì prima di s. Girolamo, dice, che quando sarà compito il tempo dell'Imperio Romano, e s'anderà tutta via prossimando del

mondo il fine, all'hora dieci Principi tutti in va-

D. Hier. 7•

tempo in diversi paesi prenderan titolo di Rè di Romani,e dopò di loro spuntarà l'vndecimo, che fara l'Anticristo. Cum implesa fuerint sempora Imperij Romani, & mundi consummatio appropinquabit, Hierosol. decem simul Reges Romanorum excisabuntur in di- Cath. 5. nersis quidem locis, codem tamen tempore reguantes, post istos autem undecimus Ansichristus. Doue notar si deue col P.Serlogo, che quella parola, post istos, non significa, che l'Anticristo verrà dopò la morte di questi dieci Rè: ma dopò, che sarà trà di loro seguita dell'Imperio la divisione; perche l'Anticristo haurà da sconfiger à primo trè di loro, cioè, quel dell'Egitto, e quel dell'Africa, e quel dell'Etiopia.Questa opinione difesa dal P.Ribera, tenuta dal P. Cornelio, è impugnata dal P. Alcasario, foura il duodecimo dell'Apocalisse nel verso ter-20,e quarto, anzi nel capitolo seguente versu primo, de bestia maris, \$. 3. tiene, che per li dieci corni s'intéde simbolicamente la moltitudine de Senatori della Republica Romana, e per l'vndecimo s'intende Giulio Cesare Imperadore: Illud mibi certum est decembac cornua esse symbolum multitu- Alcasar. dinis Senatorum Romanorum. Etisfrà. Respondeo apud Danielem fuisse siguratum, quod Iuly Casaris te. pestate fuerat euenturum. Con tutto ciò egli confessasche l'opinione contraria de tempi dell'Anticristo non dispiace à s. Agostino nel ventesimo de Ciuitate Dei, tanto che non portandola noi come certa:ma folo,come verifimile, ò pur dicendo, che tanto l'vna, quanto l'altro fia letterale, andaremo più cose notando; primieramente, che dopò, che l'Anticristo s'inalzerà soura tutti questi Rè, sarà per diuina volontà precipitato nell'Inferno, come foura s'è detto, & all'hora tutto il mondo farà da-

Ooo

Digitized by Google

V.27.

Dan. l.c. to indominio à i Santi dell'Altissimo; Regnum autem, & protestas, & magnitudo Regni, que est subter omne Cælum detur populo Sanctorum altissimi, & all'hora sarà l'vitimo, & vniuersalissimo trionfo in. erra della santa Chiesa Romana; l'altra cosa; che. mentre questi dieci Rè son corni del capo della. bestia, bisogna sian Principi all'Imperio sogetti, e Rè Cattolici, già che l'Anticristo farà guerra contro loro, & abbatterà la loro potenza; anzi, come affermano molti appresso il P. Serlogo, gli altri sette saran da lui martirizzati; Dunque tutti i paesi, de' quali questi diece Rè saran padroni, saran parimente paesi Cattolici, & in conseguenza l'Egitto, l'Africa, e l'Etiopia saran cattoliche. Suspicari possumus bos Reges tum , cum Romann innaferint 1mfig. 36.ex persum Catholicos futuros; libidine autem dominandi,

sec. vnic.

plis.mist. aux propser alios sisulos aduersus Romanam Monarchiam conspiratures. Hor io dico, se questi Rè co' loro paesi eglino saran cattolici, e sotto la giurisdit. tione del sacro Romano Imperio, dunque primadella venuta dell'Anticristo haurà di nuono da far grandissimi progressi e l'Imperio Romano, e la fede; al che par, ch'arrida ciò, che riferisce il P. Cornelio, dicendo, che Roma verso il fin del mondo habbia da tornar all'antica dignità dell'Imperio, & all'Etnicismo, e c'haurà da discacciar il sommo Ap Serl. Pontefice; perche, dicono alcuni appresso il P.Ser-

1.6.

logo, che i dieci Rè, ò idolatrerano per timor dell'Anticristo, ò saran martirizzati, e posti altri adherenti dell'Anticristo in luogo loro; tanto che l'Imperio Romano prima di questa divisione sarà di nuouo dilatato quasi per tutto il mondo. Roma

P. Com. di nuouo difatato quan per tutto il mondo. Roma in 2 Toj. sub sinem mundi (dicono alcuni appresso Cornelio) Jala v 5. ad pristinam impera dignitatem aque, as scelera, 6 3 (hii-

# Parte Seconda. Cap. V. 477

Christianismo ad Ethnicismum redibit, Pontificemque sum expellet, perch'all'hora sata per poco tempo sciolto affatto il già legato mostro infernale; Et io'l confermo; perche quella parola di Daniele, de medio eorum, significa, che l'Anticristo nascerà dal mezzo de i dieci Rè, & egli, come soura s'è detto, nascerà in Babilonia, od in altro luogo di quei paesi, dun que Babilonia, & i paesi dell'Oriete saran nel mezzo dell'Imperio Romano, dunque sarà l'imperio prima dell'Anticristo di nuouo per quei Regni disteso, & in conseguenza anco la fede; e quelle parole di s.Girolamo, che i dieci Rè Orbem Romanum inter se dinident, par, che voglian dar'ad intendere, che quasi tutto il mondo sarà fotto l'Imperio Romano, od almeno, che l'Imperio Romano terrà sotto di se la maggior parte del mondo, duque, che prima della venuta dell'Anticristo sia per riportar la sata Chiesa gloriosissimo trionfo de gli Erecici, eMaometrani, e d'altri infedeli, non è senza qualche verisimil ragione:preghiamo per tâto la diuina Maestà, si degni coprir co gli effetti queste nostre speranze, fondate no tato ne gli argomenti, quanto nella sua paterna pronidenzassoauissima bontas& infinita misericordia, ch'è la ragion principale d'ogni opportuno rimedio, d'ogni bramato soccotso, e d'ogni gloriosissimo trionfo.

**ダビジビジビンド** 

#### C A P.

Supposto, che la Santa Romana Chiesa prima della venuta dell'Anticristo sia per riportar segnalato, e glorioso trioso de gli Eretici, e Maomettani, & aliri infedeli; Quando questo aunerra? E quanto tempo questa sua dilatatione, e riposo durerà per venir poi l'Anticristo?

Emerità sarebbe voler di queste cose asse-gnar determinatamente il tempo: ma non-

vscendo giàmai da i termini d'vna verisimile con-

ghettura, dico, circa il quando, che poco tempo sia per tardare; perche disse il P. Cornelio, che piana piano, e senza quasi auuederci corriamo verso il P. Corn. fine, Nos sensim ad fin e appropinquare. Eche gl'inditij, e prīcipij della ruina del Maomettanesmo già si vedono, Cuius ruineinitia, & presagia conspicimus, & il P. Alcasario prossimamente citato parlando de Cristiani, disse, Si se ipsi strenue gerant, aique bella Dei viriliter pugnent, Deum illis de quauis hostili Vrbe, quantumuis potentissima, gloriosam victoriam concessurum. Quando i Cristiani si risolueranno d'unirsi à guerreggiar virilmente le guerre di Dio riporteranno la palma di qual si sia potentissima. Città nemica, & otterrano il trionfo di tutti i per-

Dicono gli Astrologi, che le stelle minaccian.

secutori della Chiesa, dunque, se i nostri missatti no seruiran d'impedimento alle gratie diuine, la Cattolica Chiesa quanto prima riporterà de' presen-

ti suoi nemici il trionfo.

loc.cit.

frà breue al Maomettanesmo la rouina. Ma quì mi si tà sù'l bel principio l'istanza, e mi si tronca nelle fauci la parola; Perche contro gli Astrologi primicramente v'è di Sisto Quinto la Bolla, che comincia: Cali, & Terra Conditor Dens, doue si dice, in Bulla. che gli Astrologi son'huomini temerarij, che pre- Cali, & sumon di saper quelle cose, che saper non le può, Terra se non Dio, giusta il detto d'Isaia. Annunciate, qua ventura funt in futurum, & sciemus quid dy estis; È di Cristo N. S. Non est vestrum nosse tempora, vel mc- 23. menta, qua pater posuis in sua potestate. E che tutte Att.1.7. l'arti divinatorie son'inventioni diaboliche per ingannar le genti; e tale è l'Arologia, giusta il detto dell'Apostolo, Dies observatis, & menses, & tem- Gal.4.10 pora, & annos, timeo, ne forte sine causa laboretis. Che le stelle sono state fatte da Dio per seruire, nonper comandare all'huomo; Non imperant, sed inseruiunt. Quindi è, che molti santi martiri à i Tiranni rispondeuano, che non poteuano adorar il Sole, ela Luna, e le Stelle ; perche queste creature sonfatte per seruitio dell'huomo; son serue del corpo humano, e l'huomo è signor di loro, no già seruo. Si dice di più in detta Bolla, che Dio diede à ciascun'huomo l'Angelo proprio custode, il che no seruirebbe, se l'huomo viuesse sottoposto come seruo al dominio delle stelle; e che s. Gregorio magne, chiama gli Astrologi, Eretici Priscillianisti, (che tengono tutte le cose star soggette al destino, & alla propria costellatione) perche la vita dell'huomo è creatase gouernata da Dio. Vitam quippè hominum folus conditor, qui creauit, administrat; Quindi è, che gli Astrologi son'huomini scemi, & imprudenti; Vtinam insani homines hac saperent, & intelligerent; E quel, si dice de gli huomini in parti-

bilis.

colare, possiam noi dirlo delle communità, Regni, & Imperij, che maggiormente son da Dio gouernati. V'è anco la Bolla d'Vrbano Ottauo, che comincia. Inscrutabilis iudiciorum Dei altitudo, che di Sisto Quinto & approua, e conferma il decreto, & impone gravissime pene à quei, che sanno, ò ricercano, ò riceuono giuditij astrologici soura lo stato della Chiesa, della s. Sede Apostolica, della vita del Pontesice, e de suoi consanguinei, ancorche si protessino di non asserir di certo: ma solo probabilmente le cose, che predicono. Etiam si da non certà se affirmare protessentur; e chiama gli Astrologi, homicidi, e malesici.

Di più v'è il capitolo, Non licet, nella causa venc. non li-tesima sesta questione quinta, doue si dice, che non
cet, caus. è lecito à i Cristiani tener le traditioni de Gétili, e
26. 9. 5. nelle loro attioni le stelle andar osseruando; matutte le cose, che fanno, nel nome di Dio deuono
farle, secondo il detto dell'Apostolo, Omne, quodcumque facietis in verbo, aut in opere, omnia in nomicumque facietis in verbo, aut in opere, omnia in nomine Domini nostri lesu Christi, gratias agentes Deo, &
patri per ipsum, & oltre le Canoniche vi son le leggi ciuili, G. de malessicis, & mathematicis, l.mathema-

ticus, G. de Episcopali audientiq, l.eisi, & Lnullus, tit.de

maleficis.

S. Agostino, in mostissimi luoghi dell'opere sue, D. Aug. de gli Astrologi auuersario se ne dimostra, perche confess. 4. nel quarto delle confessioni dice, ch'egli sù auuisato da vn medico di non perder il tempo (douuto à cose prositteuoli) dietro le vanità de gli Astrologi, Ne curam, & operam rebus visibus necessa.

Idem lib. riam vanitati frustra impenderem, doue par, che per antonomasia chiami l'astrologia vanità, e nel quin-

quinto, dice, che gli Astrologi per l'empia loro superbia van del Sole gli ecclissi futuri preuedendo, non vedendo l'ecclissi presenti del loro stolto intendimento. Tanto ante Solis defectum prauident, & in prasentia soum non vident, e priega Dio, che consumi le loro cure morte; perche son pensieri morti, inutili, e vani, e curiosità, e colpe mortali; Tu Deus ignis edax consumes mortuas curas eorum. E nel libro secondo de doctrina Christiana, dice, che vendono à gli huomini ignoranti à caro prezzo miserabile seruitù, facendoli viuer serui delle Stelle à tempo, che son signori di quel-Vendant imperitis hominibus miseram seruisutem. E nel lib. ventesimo primo delle sentenze, dice, che vendono à gran danari fati pazzi, e destini mentecatti. Nummatis fatua fata vendunt, & altri luoghi, che per breuità si tralasciano. E se bene alcuni Astrologi predissero cose, che poi seguirono, ciò non auuenne, se non à caso, ouero per diuina volontà, come auuenne à quell'Astrologo caldeo, che facendo la natiuità di s.Giosafat per ordine del Rè (come riferisce il Surio) gli predisse, c'haueua ad esser Cristiano, non perche così mostrassero le Stelle:ma perche Dio di lui se ne serui per toglier ogni scusa da gl'insedeli, come se ne serui di Balaam, e per far vedere, che contro la diuina volorà niete vagliono l'industrie huma. Sur- in ne . Hac dixit Astrologus, ve olim Balaam , non quod vit.s. Bar Astrologia veritate nitatur: sed quod Deus, ut omnis laam & impioru excusatio amputaretur, veritate per ipsos ad-27. Nou. ser sarios oftenderes. Et innumerabili son gli effempj di coloro, che predissero cose, che poi tutto al s. Amb. Contrario succederono. Nel tempo di s. Ambrog. 1:6.4. He gio, com'egli riferisce, regnando vna gran siccità, xam c. 7. diffe Ppp

disse l'Astrologo, che nel nouilunio sarebbe senza fallo venuta la pioggia, il che non s'auuerò, & all'hora la Chiesa facendo orationi, e processioni ottenne da Dio la desiderata gratia, e quanto le genti della vanità dell'Astrologo scandalizate, altrettanto della pietà della Chiesa edificate resta-S. Cypr. 1000-S. Cipriano afferma, ch'vn Principe osseruan-lib. de ido do le Stelle per non esser vinto da nemici, restò lair.van. sconfitto, e prigioniero. E Niceta racconta, ch'vn'-

\*

Nic. ap. Astrologo esortaua Brano Alessio ad entrar inBeier. v. battaglia contro Corrado Marchese di Monferrato; pche le Stelle gli prometteuano la vittoria: ma da Corrado nella battaglia restò & Alessio, e l'Astrologo, e tutto l'esercito tagliato à pezzi. Albumazar Giudeo diceua, che nel 1460, haueua per forza delle stelle à finir la legge Cristiana. Abraham Giudeo, che nel 1464. haueua da venire il Messia. Gli Astrologi d'accordo nel tempo del Concilio di Costanza prediceuano alla Chiesa lughe calamirà, e discordie, & auuenne il contrario; perche dall'elettione di Martino Quinto, fatta in quel Concilio, cominciarono le cose à mutar sembianza, & estinguersi lo scisma, come nella vita di s. Malachia nella predittione cinquantesima prima habbiam narrato'. Vn Principe in Germania. vscendo à caccia dimandò dall'Astrologo, se satbbe fato buon tempo, e questo gli rispose di sì: ma vn villano aratore gli disse, che ritornasse à casa; perche pionerebbe, e tanto aunenne; onde il Principe ordinò, che l'aratore andasse ad insegnar l'astrologia, e che l'Astrologo fosse posto all'aratro:

Lauda: Aratorem Princeps, illumque docere Astra, sed Astrologum samere rastra iubet.

Et vn de nostri Poeti paragonando l'Astrologo al cane, gli disse :

Forsennato indouin latri à le Stelle.

Marino mella lir.

Gioan Pico della Mirandola, dell'astrologia ragionando, afferma, che l'astrologiche materie sian. Mir. de molto vaghe, e diletteuoli: ma senza fondamento, Astr. lib. e da vana, & imaginaria base sostentate. Che l'a- 1- of seq. strologia della superstitione sia madre,e dell'istessa sia figlia; perche la genera, & è da lei fomentata,nè v'è scieza,che più di lei sotto specie d'emolumento maggiori incomodi,e danni partorifca... Ch'ella fù da Pitagora dannata, da Seneca derisa, da Gicerone confutata, da Platone, e d'Aristotile disprezzata, da Plotino, da Origene, e da Eudoxo rifiutata, d'Auerroe, d'Auicenna, e da tutti i buoni Filosofi vilipesa. Che gli Astrologi medesimi, come Eudoxo, Archelao, Oichilace, Alicarnasseo, Nicola,Oresimo,Marliano,& altri,la biasimarono: ch'i Profeti, come Isaia, e Geremia, & i santi Padri,come Agostino, Basilio, Ambrosio, Teodoreto, Crisostomo, e tutti i sagri Teologi la disprezzarono. Che s. Girolamo afferma esser'ella da gli op. probrij dell'Egitto, cioè dalle reliquie delle idolatrie insino à tempi nostri deriuata. Ch'ella da ridicole conghetture nata, dall'humana curiosità nudrita, da fallaci speranze lusingara, si fa ladra de' cuori, e tiranna de gli affetti. Che'l saper de gli Astrologi è vera ignoranza; perche predicono gli auuenimenti futuri, e quado son costretti à dir con de terminatione se verrà quel, che predicono, rispondono, che no'l sanno. Che quei, che dell'astrologia ne scrissero, ò furono dall'auaritia, ò dall'ignoranza sospinti. Che gli Astrologi nel far le natiuità le cose del corpo non antiuedono, attelo Ppp

## 484 Li Trionfi della Chiefa.

teso la figura, e disposition corporale vien data al bambino prima della sua nascita; nè meglio de Medici in materia de morbi, nè de gli agricoltori circa la raccolta, nè de' nauiganti, nè de' Pastori circa l'incostanza dell'onde e circa la fecondità de gli armenti san formar gli prognostici. Che l'imagini soura le quali si fondano, poste non furon già da Dio nel firmamento: ma da gl'infamatori delle cose celesti vi furono bugiardamente collocate. Che gli Astrologi doppiamente s'ingannano, sì, perche molte cose al Cielo soggettano, che dal Cielo non han dipendenza, si perche molte cose i Cieli cagionano, ch'eglino nè preuedono, nè conoscono. Che gli Astrologi antichi nulla dell'vniuersali mutationi del mondo giudicarono; perche di queste nè Materne, nè Paolo, nè Efestione, nè Teofilo, nè Anassarco, nè Tolomeo veruna cosa ne scrissero. Ch'eglino per più vie le mutationi del mondo d'inuestigar procurano, cioè per li pianeti superiori, principalmente Gioue, e Saturno, quando s'incontrano, chiamata da loro, la grande congiútione, per le saturnali riuolutioni, per l'accesso, e recesso del firmamento e cose similische son tutte vane, fantastiche, e false. Ch'eglino nel formar le figure son di varij pareri, il che no è, se non d'incertezza argomento. E per far passaggio d'infinite altre cose, dice, che l'astrologia sia proibita dal Concilio Toletano, da decreti de'Pontefici, e dalle leggi Ciuili, e che Giustiniano Imperadore habbia contro costoro posta pena di morte, e che l'habbiano vietata Moisè, s. Paolo, e'l medesimo Dio. Aftrologiam Paulus Apostolus damnauit, &

Dio. Astrologiam Paulus Apostolus damnauit, & Jenanot. l. Moyses, imò, & Deus per Prophetas loquens, prohibens, ne consu'ant divinos, et ne eosdem, auguresque andiat.

E'co-

E' cosa degna pur'ancora da ponderarsi, quella, che passò trà s Policarpo, e Cromatio Presetto di Roma, quando il Santo gli promise di sanarlo della podagra se venisse alla fede; perche, contentatosi Cromatio, si battezzò: ma non sanò dalla podagra, il che vedendo s. Policarpo gli disse, che gl'impediua la gratia vna camera di cristallo fabricata da Tarquinio padre di Cromatio có grandissimo dispendio, nella quale v'erano statuette, e strumenti d'astrologia, onde distrutta la camera si vide Crematio in vn repente perfettamente sano, perche l'astrologia è vn'arte nemica di Dio. Illie Sur. in signati sunt, quoru consideradoru ars est inimica Deo, vit. s. Secuius artis fallacis consultor, atque conciliator dinina bast. 20. veritatis remedia nulla consequitur. Et infrà. Conie- lanuar. Eturis quibusdam mendacissima arsis sua hominibus propria vota pronunciant, atque confundunt per callidas verborum ambages, vi, si ab eis pradicta eueniunt, sibi arrogent prascientiam, sin minus ignauiam suam dinersis rerum necessitatibus excusare nituntar ;nam penitus futura prauidere nequeunt; dinersis enim temporibus nati une nunfragio percuntzet una hora dici, vel noctis exorti alter ad mendicitatem deponitur, alter afcendit ad Regni gubernacula. In uno pralio innumerabilis multitudo prosterniturzet vno diezimò cadem puncti atomo dua nata, altera pudicissima, altera enadit impudica. V trifque igitur si stella meritum cotulerunt, nec meretrix vituperanda est, nec casta laudanda. Certè legum latores, et Principes scisorum suorum prauaricatores puniunt, et ideò forum, ideò Iudex,ided iura, ut iusii reste landentur, et iniusii meritò puniantur. Et à questo si conforma quel, che dice s. Gregorio. Neque enim propser stellas homo: sed hom. 10. stella propser hominem fattasunt, et, si stella fatu ho- in Euag. minis

Digitized by Google

9• :

minis dicitur, ipsis suis ministerijs subesse homo perbibetur. Certe cum lacob de viero egrediens prioris fratris plantam teneret manu, prior perfeste nequaquam egredi posuit, nift subsequens in choasset, et tamen cum Une temperescodemque momente utrumque mater effuderit, non una utrinfque vita qualitas fuit. Hercule'di Sassonia, Medico eccellentissimo, trattando della Plica, che son quei cerri di capelli, che crescono intricati, dimanda se tal morbo nascer possa dalle stelle e risponde di nò; doue dell'astrologia, e de professori di quella và dicendo. Ego, ut inge-Herc. de nue dicam, quid de bacre sentio, licet aperte confitear, Sax. tr. de Plic.s. me in rebus astrologicis, neque diù, neque multum esse versatum, has tamen cansas calestes minime accipio, qui puto,quacumque ab Astrologis bac in re proferuntur,omnia innenta, superuacanea, et Ut plurimum ridicula esse. Et infrà. Horum sententias tanquam omnind impias, Ospote, qua arbitry libertatem tellunt, ratio, sacraque omnes litera reprobarunt, et ab bumanis mentibus eruendas, atque eliminandas existimarunt-Et infrà. Nullus enim siderum consursus, vel aspectus cris, qui pro his nonfaciat; habens luminarium eclypses, habent planetarum copulas, vel maximas, vel magnas, vel medias sub his, vel illis Zodiaci signis igneis, acreis, aqueis, terreis; babet quoq;alia plurima asira, et cum has non suffecerint, confugient ad aspectus oppositos, trigonos, tetragonos, et exagonos; se neque hac fuerint satis, alia plura eis non desunt, domus videlicetzexaliationes, retrogradationes, atq; alia innumera-E finalmente soggiugne: Figmenta sanè omnia, et

Riferisce Beierline, che molti Astrologi per ti-Beierl. in Thiat. 1, more di non esser convinti di falsità diedero à le medesimi la morte, e molti, couinti, sono stati dalcit.

ridicula, ac Medicis empino pratermittenda.

lin-

l'ingannate genti ammazzati; hor che verità sperar possiamo della rouina della setta Maomettana dalle predittioni di così sciocchi, e detestabili autori? dopò d'hauer ciò notato, lessi nella Grillaia, nel grillo nono, vn discorso molto erudito, che conferma grandemente queste accennate cole; leggalo in quel libro chi di ciò ne prende diletto; ch'io tratanto non serrando l'orecchie à i reclamori de gli Astrologi, dirò, ch'eglino si van difendendo con varie ragioni, delle quali vna sia, che Précipi, & Imperadori, e Cardinali, e Pontefici, e grā serui di Dio furono di questa virtù molto amãti, come sarebbe à dire. Guglielmo Lantgravio d'Hassia, Mattia Corvino Principe d'Vagheria, Alberto Marchese di Bradeburg, Alberto I. Duca di Prusha, Friderigo Duca d'Vrbino, Friderigo Rè de Dani, Alfonso Rè d'Aragona, Errigo infante di Portogallo, Friderigo Secondo, Massimiliano, Carlo Magno, e Carlo Quinto Imperadori. Orofio Vescouo Siluense, che scriuendo à D. Sebastiano Rè di Portogallo, dice, che l'astrologia sia necessaria à i Regnanti. Il Cardinal Cusano, Sisto Quarto, Pio Secondo, Adriano Sesto, sommi Ponteficia Il Venerabile Beda, s. Ilario, s. Gio: Damasceno, san Tomaso d'Aquino, il Saluiati, l'Alliaco, & altri innumerabili tanto antichi, quanto moderni. Ma per decider questa lite, e per veder se gli Astrologi circa la rouina del Maomettanesmose de gli Eretici,cosa veruna dicano, che sembianza tenga di veto, sarà necessario premetter prima, che l'Astronomia, l'Astrologia, el'Astromatia differiscano trà di loro; perche l'Astronomia così detta da Astror, Astron, &, Nouizo, nomizo, significa insegnare i moti, e differenze delle stelle, l'Astrologia così detta

#### Li Trionfi della Chiefa :\ 488.

detta da Aerjor aseron , & Abyoe logos , fignificais dar ragione de gli astri, e loro effetti. L'Astromantia, così detta da Acteonastron, & Martia, mantia, significa indouinare per via di stelle; perche Martia mantia, è l'istesso, che divinatione, e scienza del futuro. L'Astronomia dun que è la scienza de'Cieli, e delle stelle,e de loro moti, & aspetti, e congiuntioni, e consiste nella sola contemplatione de gli astri, e de' loro corsi. L'astrologia è vna predittione de moti celesti, congiuntioni, e varietà de gli aspetti, & in conseguenza dell'ecclissi, e de gli efferti naturali, che ne gli elementi, e ne gli altri corpi fottolunari da quelli fon caggionati per la. diuersità de gl'influssi, come la siccità, il calore, le pioggie, i venti, la sterilità, e l'abondanza, con que-Ra differenza, che delle stelle i moti, e le congiuntioni son cose necessarie, e non han eausa naturale, che possa impedirle: ma gli effetti sottolunari posson da causa naturale restar impediti, nè si può dar di loro totale, & infallibil certezza. L'Astrom itia, è dall'osseruatione delle stelle divinare, e predir le cose future côtigéti, e l'attioni libere humane, e gli audenimenti publici, e priuati con infallibil certezza. E quest'Astromantia si diuide in-Matesi dal Greco maturis, che significa desiderio di sapere, e dicesi ancora genetliaca, che dal punto della nascita d'alcun'huomo prenuntia il corso della vita, ciò che farà, che gli auuerrà, come cosa necessaria, & ineuitabile; l'altra è chiamata du Bisfel. in Bisfeldio col nome generico, Astrologia, quando alcuno per via delle stelle afferma chi sia, ò hab-Theol. c. bia da essere in gratia, ò in disgratia del Principe, ò chi sarà buono, ò maluaggio, chi Prelato, chi

Encb. 5.5.3.

guerriero, chi farà buona, ò cattiua morte, e quan-

do

do alcuno qualunque cosa, che faccia, non la fa senza osseruar le stelle. Quella, che noi chiamiamo assolutamente astrologia, è chiamata da altri, astrologia naturale; e quella, che noi chiamiamo astromantia, è detta da altri astrologia giuditiaria, planetaria, genetliaca, e divinatrice. Astrologiam divimatricem, iudiciariam, fine genetliacam dicimus (diffe Beierline) quam profitentur y, qui ex astris, corumq; Astroloespectibus certo, & indubitate se pranunciare natalin gia indidininationem, as cuinfque hominis mores, fortunam, ciaria. enentus sactiones etiam liberas, accatera contingentias hominique obuentura arbitrantur; pertinet autem hoc ad variam dininationem, & potius astromantia, quam astronomia dicetur. Di queste trè le due prime son lecite, e necessarie nella Republica: solo illecita è la terza, cioè l'astromátia, & è specie d'eresia; perche toglie all'huomo la libertà, e presume di saper quel, ch'è noto solamente à Dio; perche le stelle non son cause, nè segni de gli atti humani; perche la volontà humana non hà nè connessionesnè dependenza dalle stelle. Mà ciò s'intendes, qual'hor le cose, come necessarie, infallibili, & ineuitabili fi predicono; perche, se si predicono come incerte,e fallaci,ella no è astromantia: ma semplice astrologia; perche, quantunque le stelle nonhabbian forza direttamente soura l'humana volotàine soura gli auuenimenti accidentali, han nondimeno forza indiretta, in quanto co' loro inaulii muouono,e dispongono il corpo,e la parte sensitiua dell'huomo, & egli, non volendo resistere, si la- restit. lib. scia tirar dal senso e riman perditore:in questo se- 2. cap. 2so, dice Pietro Nauarro, l'astrologia non è,nè va- n. 28. nu. na,nè illecita; perche lascia l'huomo nella sua li-Bisfel.ibi bertaje, come dice il mentouato Bisfeldio, le stel-dem.

Qqq

#### Li Trionfi della Chiefa. 490

le inclinano: ma non costringono, e l'huomo saggio è padron delle stelle, Sapiens dominabitur aftris.

Torquat. E'l Poeta hebbe à dire; Il saggio, e'l forte Tasso Fabro è à se stesso di beata sorte. Cant. 10.

O Dio l'ifpira, p. 20. グ

Cant. I I •

corp.

O l'huom del suo voler suo Dio si face.

L'istesso afferma s. Tomaso: Stella possite dispositine D. Tho. inclinare, in quait imprimut in corpus humanu, & per 2.2.995. cofeques in vires sessitiuas, qua sut actus corporalium ar. s. in organoru,qua inclinăt ad humanos attus; quia tamen vires sensitina obediunt rationi, nulla necessitas ex hoc imponitur libero arbitrio : sed contra inclinationem. calestium corporum homo potest per rationem operari. Si quis ergo consideratione astrorum Utatur ad pracognoscendos futuros casuales, vel fortuitos enentus, ant etiam ad cognoscendum per certitudinem futara opera hominum, procedit hoc ex falfa, & vana opinione, doue notar si deue la parolasper certitudinem.

Supposta dunque questa dottrina, tutte le leggi,e prohibitioni,e quanto dice il Mirandolano, & altri, procedono dell'astromantia, toltane la Bolla d'VrbanoVIII.che per vietar qualunquemergente pericolo, dice, che non vuol, che simili giuditij se ne faccino nè soura lo stato della Chiesa, nè circa la persona del Romano Pontefice, nè suoi attinenti, ancorche si protestino di dirlo, non come

certa: ma come cosa fallace.

Hor vediamo, che cosa gli Astrologi soura la futura rouina de Maomettani, van dicendo. Dicon costoro, che la setta Maomettana hebbe il suo principiò, circa gli anni della nostra salute 620. e l'incremento ne gli anni seguenti, regnando il Trigono aqueo, nel qual foglion guerre, & herefie,e libidini, e cose simiglianti accadere: ma perche le

Monarchie, fondate nel Trigono aqueo, nell'igneo si dissoluono; quindi è, che la setta Maomettana, dopò del Trigono aqueo, nel quale fù fondata, succedendo il Trigono igneo cominciò quasi à dissoluers: ma, ritornando l'aqueo, riprese le forze,e fece grandissimi progressi,ne'quali tempi pul-Inlarono ancora l'eresie di Caluino, di Lutero, & altre, hor essendo venuto di nuouo il Trigono igneo nel 1663.à 21.d'Ottobre ne gradi tredici, e m. 50. del Sagittario, & hauendosi anco à fare le congiuntioni di Saturno, e Gioue nel 1682. à 30. d'Ottobre in gradi 19. e m. 55. del Lione; e nel 1702. à 24. di Maggio in gradi 6.e m. 57. dell'A- Ex Com. riete, e nel 1723. à 9 di Gennaro in gradi 24. e m. in opuse. 19. del Sagittario, e nel 1742. à 10. di Settembre in de causis gradi 29. e m. 10. del Lione. E nel 1762. à 24. di mutation. Marzo in gradi 13.e m.30.dell'Ariete, e nel 1782. à 15. di Nouembre in gradi 29. m. 49. del Sagittatio; & hauendosi à far la mutatione del Trigono igneo in terreo nel 1802, à 2, d'Agosto in gradi 8, m. 10 della Vergine, tutto questo spatio di cento trenta noue anni dal 1663. al 1802, sarà infausto per la setta Maomettana, e col fine di questo Trigono igneo finirà pur'ancora questa setta, & anco l'eresie nell'aqueo Trigono pullulate. Io confesso il vero, non l'intédo, p non dir, che mi sembra vn sogno (siasi pure, che come cosa conietturale, non come infallibile la propongano ) perche le Monarchie, le sette, e l'altre cose del mondo si mutano perche di loro natura son mutabili, & incoffãtise per varij accidenti, che non han causa per le; perche la variatione de' Trigoni cagionar potrà ne' corpi filici, & alter abili effetti diuerli : ma la setta Maomettana, l'eresie, e cose simili, non soncor-Qqq

## 492 Li Trionfi della Chiefa-

l.c.

corpi fisici: ma morali; nè mi si dica, che cagionano la dissolutione della setta indirettamente; perche dico il vero, non sò intender, che cosa posson cagionar ne' corpi solamente de Maomettani, che gl'inchini à lasciar la loro setta; e se direte, che cagionerà ne' Cristiani spiriti ardenti, e generosi contra i loro nemici, dirò, che simili ardori cagionerà ne Maomettani contro Cristiani; e se soggiugnerete, che gli spiriti ardenti de Cristiani saranno sospinti, e fauoriti dall'assistenza della dinina gratia, vsciremo da i termini dell'Astrologia; stando dunque dentro i termini astrologici dirò col Mirandolano, Tàmbona, quàm mala Religiones è Calonon pendent, vi ex affris instituantur, & Religio, si ex magnis conjunctionibus oriretur, abolita virsute coniunctionis, aboleretur, & Religio; at nulla coiunctionis vis durare nec fingitur ab Astrologis, quos annis, & cultus idolorum, & Mesayca Religio, & Christiana perdurarunt. Se delle stelle le congiuntioni forza hauessero soura le Religioni, è che sian buone, ò che sian male, sarebbe del tutto estinto à quest'hora col passar di tanti secoli il Paganesmo; se dunque la setta Maomettana finirà, finirà, perche Dio darà forza à i generosi Caualieri di Cristo di conculcar la Luna Ottomana, e gli astri maligni de potentati infedeli, & à gli Euangelici Predicatori di trafigger colla spada della diuina. parola l'ostinata durezza de nemici della cattolica Religione; ogni cosa dunque à questa materia spettante vien da Diose niente dalle celesti costellationi. Dicono di più che le mutationi de Regni, Imperij, Monarchie, Dominij, e Sette vengono prognosticate dalle mutationi dell'Absidi, & Augi de pianeti da segno in segno; e la mutatione è in be-

DC,

Digitized by Google

ne, d'in male, secondo la qualità del pianeta dell'auge, che si mutaje perche la setta Maomettana. fu corroborata per l'ingresso dell'Abside del Sole in Cancro, e poi per l'ingresso dell'Abside di Venere in Cancro, ne segue, che sarà ella estinta. per l'ingresso dell'Abside di Saturno nell'opposto segno di Capricorno; ma quest'ingresso, altri difsero essersi fatto nel 1630. altri dicono hauersi da fare nel 1754. quando questa setta per la contrarietà del Trigono igneo sarà debilitata, onde conquell'ingresso restarà del tutto estinta; ma vi saran pestilenze, & altri mali, cagionati dalla fredda. natura di Saturno. lo potrei contentarmi di credere, che fian per succeder questi mali per la qualità del pianeta; però, che l'ingresso di quest'Abside habbia forza d'estinguer la setta Maomettana, non la sò intendere, come non l'intendo, per causa del Trigono igneo, se Dio non darà la gratia. sua che non è cosa astrologica: se fosse vero, & efficace de gli Astrologi il discorso, ne seguirebbe, che cominciando da nostri tempi, cioè dal 1663. infino al 1754. sarebbe la debilitatione della setta Maomettana, e dopò questo, insino al 1802. latotal sua ruina, & estintione. Ma lasciando de gli-Astrologi qualunque vacillante argomento, del qual mi confesso inesperto, vediamo se si potrà raccoglier il quando da i numeri perfetti, e climaterici,ne'quali,come dicono, si soglion far le mutationi tanto della sanità, e vita dell'huomo, quanto de Regni, Republicheze Sette del mondo.

Inumeri perfetti (dicono) son trè, cioè il 6. 28. 496. Il sei suol'esser numero di mutatione di vite, e di gouerni di Prencipi; principalmente se s'aggiugne il quadrato, che son trentasei, à i quali se s'ag-

## 494 Li Trionfi della Chiefa-

s'aggiugne la radice del quadrato, ch'è il sei, faran 42. numero, che suol'esser termine de gouerni. Il 28. s'osserua ne' morbi, e nell'età, e corso dellavita dell'huomo; perche in tal numero accadono le mutationi, e'l quadrato di questo numero suol'esser pernicioso à i Regni, e Republiche, & alere cose di lunga durata, perche ventiotto per ventiotto san 784. Il terzo numero perfetto, ch'è il 496. suol'apportar mutatione alle Republiche, &

à i dominij & à cose somiglianti.

I numeri climaterici, ne'quali le mutationi succedono, sono il 7.9. 10, 12. e doue s'incontrano il noue, e'l sette, cioè nel 63, nel 126. &c. soglion le vite humane hauer fine, e, perche più auanti del 126. non arriva l'humana vita, resta, che questi numeri doue s'vniscono siano perniciosi alle Republiche, & altre cose di più lunga durata. Così ancora pericolosissimo è il quadrato di questi numeri; come del fette,49. del none 81. del dieci, 100. del dodeci 144.e maggiormente il cubo del sette, 343. del noue 729. del dieci, 1000. del dodeci 1728. In tutti questi numeri soglion auuenire pericoli, e mutationi; e perche della setta Maomettana è già passato il 1042. mentre, secondo Cedreno, Maometto mori nel 631, della nostra salute, per questo non potrà molto gir'à lungo la sua durata. Platone (appresso vn moderno) tien, che'l quadrato, e'l cubo del numero duodenario porti mutationi grandissime, e che nasconda vn non sò, che di fatale; quindi è, ch'alcuni pensano douer finire il mondo nel 1728. & altri dicono in tal tepo douer succedere la dilatatione, e'l trionfo della Chiesa, e lo stabilimento del Cristianesimo ne' paesi de gl'infedeli. Dico il vero, che queste cose nichte

-niëre m'adeguano; perche i numeri non han forza d'alterar corpi morali, come son le Republiche, e le Sette; perche queste non son corpi composti di qualitadi elementari, nè d'humori, ch'apportino infirmità, e morre. Se cadono le Republiche, se muoiono i Regni, se si estinguono le Monarchie, se si mutano le Sette, ciò non è per forza de numeri: ma perche son cose temporali, mutabili, & incoftanti, che col lungo tempo fi variano; e perche Dio secondo la sua gloriosissima providenza così dispole; e, che succeda in tal'anno, è, perche così succede, ò perche così Dio comanda, ò permette; e soglion farsi queste mutationi anco prima, & anco dopò del termine del quadrato,e del cubo. La fetta Maomettana tanto lungo tempo fu, & è tollerata da Dio, frà l'altre ragioni, perche permette la prattica de' Cristiani, e le Chiese, e i Monasterij, e le visite del santo sepolero, nèsforza i Cristiani ad abbracciarla, se no quando vi scorge ragion di stato; e serue à Dio per istrumento del gastigo contro i Cristiani inosseruanti, come seruiuano i Fili- Iudic.2.3 stei contro i Giudei, de quali disse Dio, Non delebo gentes, quas dimifit los ue, vi in ipsis experiar Israel, vtrum cuftodiant viam Domini, & ambulent in ta. Beierlin. Onde al proposito dice Beierline, Hot permist Tom. A. Deus ad puniendos flagello Turcarum, & Mahometanorum Christianos, & Gracos Orientales, ob multiplites corum errores circa fidem , & ob ingentem corum. superbiam, & consumaciam aduersus Romanos Ponsifices, & Ecclefiam Romanam, & ob multiformem perfidiam, variasque proditiones, quibus vsi sunt aduersus Christianes exercitus Occidentales in recuperatione terrasantia. Dal che possiam noi conchiudere, ch'all'hora finirà de' Turchi, e de' Maomertani il

# 496 Li Trionfi della Chiefa.

flagello, quando faran purgate de' Cristiani Oriena tali, e de'Greci le colpe, e quado finiremo ancora noi d'oltraggiar la diuina bontà con tante offese, che le facciamo; dunque l'esterminio de Maomettani, Turchi, & Eretici, non depende nè dalle stelle, nè da i numeri: ma dal semplice voler di Dio quado, perdonado à i nostri errori, gastigarà de'no-stri nemici l'insolenze. Non niego però, che quantunque i numeri non siano operatiui, son nulladimeno misteriosi, e cho Dio ne numeri alti segreti imbbia nascosto. Egli è il numero duodenario per la Chiesa perfettissimo, e felicissimo, nella quale vi son dodeci Apostoli, dodeci articoli, dodeci porte, dodeci pietre pretiose dodeci sedi da giudica, re. Sacromentum magnum buius daodenarii senifica-

D. Aug. re. Sacramentum magnum buius daodenary significain Ps. 86. zio est numeri, disse s. Agostino:

Egli è il duodenario numero perfettissimo, primicramente; perche costa didue senarij, & ogni sonario di due ternarij. Del ternario dissi alcuna cosa di sopra: soggiugno quì di vantaggio, ch'egli è numero perfetto: perche contiene trè vnità, del-le quali la prima colla tetza per via della seconda stan connesse, e colligate, simbolo della persetta amicitia, mella quale due volontadi in vn vincolo di puro amore stan congiunte:il numero ter-- nario non può diuidersi in parti vguali, perche l'vnità è indivisibile, & in conseguenza le sue parti son'vno, e due; così egli è il primo numero, che simil divisione non ammette: egli il Trigono geo-- metrico, e l'astronomico compone : egli il sagrifi-· cio perfettiona, che nell'oblatione, trasmutatione, e columnatione consiste, & egli ci dà ad intendere, che di tutte le nostre attioni il principio, e'l mezzo,e'l fine corrisponder deuono ad vno,e che ſc

se al proprio loro fine, ch'è Dio, drizzate non sono attioni humane, meritorie, & ordinate non saranno: Ternarius numerus infignis babetur (disse Ru- Rup. ap. perto) ee qued imparium, & corum, qui prater Unita- Laur. de tem nullam aliam recipiune sectionem, primus est nu- nuceru. merorum Il numero senario (disse Macrobio) è più perfetto, sì, perche costa di due ternarij, si anco, perche de' numeri semplici egli solo di tutte le sue parti risulta, che sono il ternario, ch'è la metà, il binario, ch'è la terza parte, e l'unità, ch'è la sesta;perche, 3.2.1. son sei; & egli è il primo,ch' in parti vguali, e disuguali si può dividere, cioè in due ternarij, in vn binario, & vn quaternario, in vn ternario, binario, & vna vnità, le in vn quinario, & vna vnità, simbolo di coloro, che con tutti s'accomodano, come sono gli operarij Euangelici, Sapientibus, & insipiensibus debitor sum. Et. Factus sum 14. omnia omnibus, e conviene alla prima perfettissima 1. Cor. 9. fabrica delle mani onnipotenti di Dio, ch'è'l mon. 22. do, ch'in sei giorni su compito. Senarius solus ex omnibus, que infra decem sunt de suis partibus constat. ap. Laur. Il numero duodenario è numero di tutti il più de num. perfetto; si perche costa di due senarij, che son nu- senar. meri molto perfettise costanti di due ternarij, che son numeri perfetti; si anco, perche, come disse s. Agostino, egli è il primo numero crescente, & apud eun abondante;perche le parti del duodenario, sono il dem de sei, ch'è la metà, il quattro, ch'è la terza parte, il trè ch'è la quarra, il due, ch'è la sesta, e l'vno, ch'è la duodecima; le quali sommate insieme non fan do: deci:ma sedici; perche, 6.4. 3. 2. 1. son 16. Di più egli nasce dal trè portato in quattro; perchetrè volte quattro son dodeci; onde, tanto, perche sourabonda di quattro, quato, perche nasce dal quat-Rrr tro

tro moltiplicato per trè, chiamasi dumero felice; perche il quaternario, trà l'altre sue prerogatiue, è quadrangolare, stabile, costante, & il primo pare, dentro del quale il primo numero malcolino, ch'è il trè, & il primo feminino, ch'è il due, si copredono. Egli è il primo, che costa di due parti vguali, sibolo della giustitia, e della Cristiana Religione quadrata, e perfetta, ch'i fedeli comprende dell'vno e l'altro sesso, doue concorrono egualmente i 'due precetti della natura, & i due della carità, e simbolo ancora d'ogni bene di questo mondo, che consiste ne' quattro elementise nelle quattro qualità ben'accordate, e nella debita variatione delle quattro parti dell'anno. Il quaternario ancomi chiamasi padre del numero denario, ch'è numero perfettissimosperche, come di soura s'è detto, tutte de' numeri semplici le differenze contiene, atteso il progresso dall'uno insino al quattro il denario produce, perche 1.2.3.4. fan dieci. Hor, costado il duodenario d'vn ternario di quaternarij, costa d'vn perfetto di perfetti, e sourabondando ancora d'un quaternario, ch'è quadrato, e perfetto, è numero il più perfetto, e felice, che sia. Duodena-

Giore. Ve rius numerus (disse Georgio Veneto) dicitures onet. ibide superstuus, & abundans; quia partes eius aliquota sede num. mul coniuncta ipsum excedunt. Quaternarius autem per ternarium complicatus numerum conficit duodenarium primum crescentem, & magis calestem, & dinina quam terrestrem, vinde crescentia omnia, & dinina quamplurima ipso distribuuntur; est enim hic numerus compositus ex duobus primò perfectis, senarys videlicot, & est primus crescens, & boc insexdecim abundans per quatiuor; vinde illa excrescentia salix est, quia sis per quadratum aquilaterum, & parentem denary.

Oltre

#### Parte Seconda. Cap.VI. 499

Ostre di ciò nel detto duodenario consiste la perfettione di questo mondo sottolunare; perche questo mondo sottolunare consiste in dodeci cose connesse, cioè ne' quattro elementi, nelle quattro prime qualitadi, ne' trè semplici moti dal centro, al centroje circa il centro, e nella quiete delle cose, che ne' loro proprij luoghi riposano. In lui confiste ancora la perfettione del mondo souralunare; perche'l mondo souralunare costa de' sette pianerisdel firmamentosdella nonase decima sferasdel primo mobile, e dell'Empireo. In lui consiste la. perfectione dell'humano mantenimento, e della generatione delle cose di questo mondo; perche queste cose si generano per lo discorrimento del Sole per gli dodeci segni del Zodiaco. In lui consiste la persettione dell'humano discorso; perche nell'anno duodecimo dicesi esser peruenuto alla. fua total perfettione l'humano intendimento, e l'vso della ragione; Quindi è, che N.S. Giesù Criso nell'anno duodecimo volle disputar nel Tempio co'Dottori, cioè in quella età (dice l'Angelico nella Catena) quando è perfetto l'humano discorso. Que tempere penè nes discretionis ratie perfici D.Th. in consueuit, duodecimo scilices anno, Christi sapientia de- Cat. sup. monstratur. E la donna ancora è nubile nell'anno Luc. 2. duodecimo; perche l'huomo hà da preuenir la. donna col giuditio, e colla prudenza, e la donna. preuenir l'nuomo col ministerio corporale, come fatta solo à tal fine di servir d'aiuto all'huomo: Faciamus ei adinterium simile sibi. Nel duodenario consille la perfeccione di tutto il composso humano, perche nell'huomo, dice l'Abbate Gioachimo, vi son due parti, il corpo, e l'anima. Il corpo all'hora è persetto, quando hà tutti i suoi sensi, che non gli

Rrr

Digitized by Google

man-

manchi, nè pur'vne; e l'anima all'hora è perfetta

Abbat. Ioach. I.

quando hà gli habiti di tutte le virtù, che non le manchi nè pur'vna:ma i sensi son cinque,e le virtù son sette, e cinque, e sette son dodeci. Notum est in quinque corporis sensibus, & septem virtutibus anima introd in perfectionem hominis contineri, ità, ut minus aliquid Apoc. c. habeat exterior noster homo à perfectione sua si careat vel uno illorum quinque; & minus aliquid habeat homo noster interior si careat aliqua illarum septem, pro quibus maxime duodenarius inter perfectos, & folemnes numeros perfectissimus est, quinque enim, & sepiem duodecim faciunt. Nel duodenario consiste la perfettione della Chiefa militate; perche nella Chiesa' militante vi son cinque sorti di persone, come sensi del corpo mistico di lei, cioè le Vergini, ch'à guisa d'occhi stan contemplando le divine bellezze, Cogitant, qua Domini sunt. I Sacerdoti, ch'à guisa d'orecchie stanno ascoltando le cause de penitenti- I Chierici Secolari, e Regolari, e tutti gli altri Religiosi, ch'à guisa d'odorato distinguono gli odori de' costumi de popoli per corregergli coll'esempio; I Dottori, ch'à guisa di palato masticano i sensi delle sagrate Scritture per pascer conquelle i fedeli; & i Prelati, e Pontefici, ch'à guisadi tatto maneggiano, e gouernano le pecorelle tutte di Crifto; E nell'anima della Chiefa, ch'è l'osseruanza della legge, v'è l'esercitio delle sette virtudi perfettionate da i sette doni dello Spirito santo, e cinque, e sette son dodeci. Nella Chiesa. vi son cinque precetti de iure humano, e dieci comandamenti de iure naturali, de dinino, che, secondo i sagri Teologi coll'Angelico Maestro si riducono à sette; perche siamo obligati non solo d'aflenerei dell'acto efferno: ma pur'ancora dal desi-

2. 4. 100. ar . 3 . 4 5 r 6.

dc-

derio di tal'atto, & in conseguenza, primo, non solo non d'adorar più d'yn Dio: ma nè pur di desiderarlo: secondo di non dir cosa contro la riuereza del nome dinino:ma nè pur di desiderar di dirlasterzo, di non far cosa contro la santificatione de giorni festini: ma ne pur di desiderar di farla; quarto, di non sare, nè desiderar di far cosa contro l'honor de parenti; quinto, contro la persona del prossimo, sesto, contro l'honore, e settimo, contro la robba di quello; e cinque,e sette son dodeci. Nella Chiefa vi son le Vergini prudenti, simbolo dell'anime, che si salvano, & i Sagramenti per mezzo de' quali si saluano: ma le Vergini prudenti sono cinque, & i Sagramenti son sette, e cinque, e sette son dodeci. Simbolo della santa Chicsa è la donna Apor. 12. dell'Apocalisse, calzata di Luna, vestita di Sole, e 1. coronata di Stelle: ma la corona di Stelle di santa Chiesa, è di dodeci Stelle, per li dodeci nomi de gli Apostoli, e per li dodeci articoli della fede, e della perfetta verità. Et in capite eius corona Stellarum duodecim. Nel duodenario consiste ancora della-Chiesa trionfante la persectione; perche nella celeste patria vi son noue Chori dispiriti beati, e di santi, la Vergine Madre, che fà choro da se, l'humanità di Cristo, e la santissima Trinità. Vi sondodeci porte, e dodeci Angeli, che le guardano. V'è il fiume dell'acqua vina, e splendida come cristallo, che scaturisce dalla Sede di Dio, e dell'Agnello, nel mezzo della piazza della santa Città, e dall'vna, e dall'altra parte del fiume il legno della vita, che produce dodeci frutti per tutti i mesi de gli anni dell'eternità, ciascun mese il frutto fuo; Ostendit mihi slunium aqua viua, splendidu tan- Apoc. 22. quam crystallum, procedentem de Sede Dei, & Agni in 1.2.

7/12-

502

midio plasez eius, & ex veraque parte flaminis lignum vita afferens fructus duodecim, per menses singulos reddens fructum suum, Soura le quali parole il P. P. Ant. Antonio Escobar de Mendozza sopra gli Euan-

Escob. do gelis, dice, che'l siume è il santo Vangelo, e gli alpræom.

Euag to. beri della vita di qua, e di là sono dodeci piante, 1. obseru. cioè dodeci trattati dell' Euangelio de Sanctis, & de temporese divide ciascun trattato in dodeci frutti; il primo legno, cioè il primo trattato è della. vita di Cristo; i dodeci frutti; son primod'Incarnatione, secondo, la Natiuità, terzo l'Annunciatione à i Pastori, quarto, la Circoncisione, quinto, il nome di Giesti, sesto l'Epifania, settimo, la Tras figuratione, ottauo la Paffion di Crifto nell'Orto, nono nella Casa di Caifas, decimo nella casa di Pilato. vndecimo, il portar della Croce, e duodecimo, la Crocifissione, e sepoltura. Il secondo legno le feste del Saluatore; i dodeci frutti, primo la Resurrettione, secondo, l'Ascensione, terzo, il mandar dello Spirito santo, &c. il terzo legno la Vergine, i dodeci frutti,i dodeci stati di quella; il quarto legno gli Apostoli, i dodeci frutti le dodeci feste di quelli ; il quinto legno i Parriarchi delle Religioni, i dodeci frutti le dodeci principali Religioni da quelli fondate. E così dell'altre cose, come appresso il detto Padre compitamente si può vedere;però questa mistica interpretatione è allegorica, non

Alcas. in anagogica, e simile à quelta è quella del P.Alcasa-22. Apoc. tio, soura il medesimo luogo, intendendo per dodeci frutti i dodeci frutti dello Spirito santo: lo chiederei licenza di dire, ch'anagogicamente questi dodeci frutti son le dodeci felicità, che compiscono l'agregato della beatitudine humana nel Cielo; perche quantunque essentialmente la bea-

citudine confila secodo l'Angelico, nell'atto del- D. Thp. l'intelletto esprimente con intuitius cognitione 2.4.3. arla dinina essenza; Essentia beatitudinis in actu intel- 4.in corp. lettus confisit. Nulladimeno l'agregato di tutte le cose, à lei pertinenti, sotto il numero duodenario vien compreso, e sono il compimento della. potenza intellettiua col possesso della diuina essenza, e della prima verità; il compimento della potenza volitiua, col possesso del sommo bene; il compimento dell'imaginativa con giocondise lieti fantalmi; il compimento de cinque sensi del corpo coll'oggetto perfettiffimo, e proportionato à ciaschedun di loro, e le quattro doti del corpo: glorificato, chiarezza, fottigliezza, agilità, & impassibilità. Ouero diremo, che'l fiume, ouero torr& re de piaceri di Dio, che scaturisce dalla Sede di Dio, e dell'Agnello Cristo Giesus la visione beata, le dodeci piante di quà, e di là nelle ripe. del fiume sono le dodeci differenze de Santi, de' quali nelle Litanie maggiori si tà mentione, cioè primo la Vergine, secondo s. Michele Arcangelo contuttigli Angeli, & Arcangeli, & ordini de Spiriti Beati, terzo s. Gio: Battista con tutti i Patriar. chi, e Profeti, quarto gli Apostoli, & Euangelisti, quinto i discepoli del Signore, sesto i santi Innocenti, settimo i Martiri, ottauo i Pontefici, e Contessori, nono i Dottori, decimo i Sacerdoti, e Levitizvndecimo i Monachi, & Eremiti, duodecimo le Vergini, e le Vedoe con tutti gli altri Santi, e Sate di Dio. Et i dodeci frutti, che producono, sono le souradette felicità dell'agregato della beatitudine eterna; e quando si dice, che le piante del Paradiso producono dodeci frutti per ogni mese, no vuol dire, che godono d'vna felicità in vn mese, e d'yn'al-

e d'vn'altra successiuamete in vn'altromese:ma di tutte collettiuamente per tutti i dodeci mesi de gli anni dell'eternità; e quelle parole, Ex viraque parte fluminis lignum vita reddens fructus duodecim, per menses fingulos reddens fructum summ: polfono hauer questo senso, cioè, che'l legno della vita, cioè i legni vitali, e vinenti de'Beaci, che stanno nelle ripe del fiume de piaceri di Dio, rendono dodeci frutti, cioè godono le dodeci sudette felicità, e ciascun mese producono il frutto loro, cioè ogni mese producono il frutto della perfetta felicità, che di dodeci frutti costa; perche non v'è mese, che no'l producano, nè tempo, nel quale questa perfetta felicità non godano. Nel numero duodenario consiste ancora l'edificio della nostra eterna falute, & anco le pene dell'Inferno, e del Purgatorio; perche sono pene tanto esatte,& atroci,che per dar'ad intendere la loro atrocità, basta dir, che nel numero duodenario confistano; e le pene dell'Inferno da quelle del Purgatorio in altra colanon differiscono, se non, che nell'Inferno v'è l'odio di Dio, e la prination della gratia, e di tutto ciò, ch'alla gratia conseguisce, e le pene sono eterne: ma nel Purgatorio le pene son temporali, e v'è la gratia, e l'amor di Dio; e che tutto ciò sia vero; dice s. Giouanni nell'Apocalisse, che la Città celeste contien di spatio dodeci mila stadi, e la misura del muro è di cento quarantaquattro cubiti, che sono il quadrato del dodeci,e che le dodeci porte della Città son di dodeci intiere margherite, e stà fondata soura dodeci fondamenti, che son dodeci

Apoc. 21. pietre pretiose; Fundamentum primum laspis, secundum Sapphirus, tertium Galcedonius, quartum Smarag-17. 00. dus, quintum Sardonix, sextum Sardius, septim # bris-Solitus,

folitus, octanum Beryllus, nonum Topatius, decimum Chrysoprasus, undecimu Hyacinthus, duodecimu Amesystus. Di queste pietre pretiose ne disputano gli espositori, particolarmente il P. Alcasario sù que-Ro luogo, io toccarò le cose più certe per prouar, per Apoc. che nel numero duodenario consiste il fondamen- l.c. to della nostra salute, e l'acerbezza perfetta delle pene infernali, & anco del Purgatorio; perche la città della nostra eterna salute, e l'edificio della. nostra santità stà fondata nella fede, che vien definita dall'Apostolo, Substantia rerum sperandarum, Hebr. 11. argumentum non apparentium; la fede è la softanza 1. delle colesche noi nell'eternità di conseguire speriamo; perche la fede è il fondamento, e la base della speranza; atteso le la fede non si suppone, si dirocca la speranza, & in tanto si spera inquanto le cose sperate si credono, e la fede è la sostanza, cioè l'essenza delle cose, che si sperano: perche la fede definisce, & apprende, che cosa siano le cose, che si sperano. Primum fundamentum laspis. Il laspide è una gemma verde, opaca, circodata d'vna candida linea, e doue nasce si troua facilmente; petche nella superficie della terra si genera, & hà virtù contro i fantasmi. Questo è il primo articolo della fede, Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem Cæli, & terra; perche la verità di questo articolo facilmente si troua, e facilmente si crede; perche quantunque sia di fede, che Dio habbia in tempo dato l'essere al mondo, e creatolo dal nulla, nulladimeno v'è il preambolo, che da i dotti colla ragion naturale è conosciuto, cioè, che Dio ci sia nel mondo, che sia vno, e che ពែa gouernadore,e proueditor del mondo,quaniűque gli Ateisti dinegarlo non si vergognino; ca Sss que-

Digitized by Google

questa verità, creduta, fuga i fantasmi de gliidolatri di tanti fantafici Dei: & è di color verde; perch'è la sostanza, e la prima base della speranza; ma verde opaca; perche le cose, che speriamo, le crediamo aftrattivamente, & per speculamo in anigmate, & è circondata dalla candida linea. della divina rivelatione. Questa pietra si trous. nelle pene dell'altra vita; perche il laspide è ottimo à formar figilli, e nell'inferno v'è la prima. pena della séréza figillata col durissimo figillo dell'irreuocabil decreto dell'eterno patire, e nel Purga torio, che no s'habbia di là da vscire, se no si paga, ò có pene,ò có suffraggi tutto il debito, alla divina giustitia douuto- Secudu fudameiu Sapphirus;il Zaffiro è vna gemma simile nel colore al Ciel sereno, fregiata di punti d'oro, gioua contro i morsi dello scorpione, sana gli viceri delle viscere, e ricreamirabilmente la vista. Questo è il secondo articoto della fede; Et in lesum Christum Dominum nofrum, unicum, filium eius; perche Christo Nostro Signore è il Verbo del Padre, & al Padre similissimo nell'identità della natura, e figura della sostan-

Hab.1.1. za di lui, Figura substantia eius, e venne al mondo per darci rimedio contro'l morso dello scorpione infernale, e ricrea la vista; perch'egli è il più

bello di tutti gli huomini del mondo, Speciosus forma pra filijs hominum; distinto di punti d'oro delle
diuine, & humane perfettioni. Questa pietra nonmanca nelle pene dell'altra vita; perche nel colore è celeste: ma opaco; perche nell'Inserno v'è lamemoria de perduti beni celesti: ma opaca per la
disperatione di non hauerli mai più da conseguire; e nel Purgatorio, cols'incertezza del quando,
che tormenta mirabilmente quell'anime. Tertium

fun-

fundamentum Galcedonius. Il Calcedonio è la gemma chiamata carboncolo, specie di perfetto rubino, e diamante à color di fuoco, che riluce di notte come acceso carbone, e nasce di rugiada celeste, e riscaldato tira le paglie. Questo è il terzo articolo della fede. Qui conceptus est de Spiritu santto, natus Ps. 71.6. ex Maria Virgine; perche Cristo è rubino ardente d'amore, e diamante sodo di costanza, che nascendo di mezza notte fece di notte giorno, e nascendo in mezzo alle tenebre dell'ignoranza, e dell'infedeltà, portò al modo la luce dell'Euangelica verità, e venne à guisa di rugiada celeste, Suus ps. 71. 60 plunia in vellus descendit, lasciando la madre Vergine intatta, Mairis integritatem non minuit: S. Chief. sedsacranit, e tirò le paglie de gli Angeli dal Cielo, de Pastori da gli armenti, de Magi dall'Oriente, de gli Apostoli dalla pesca, e da Telonij, e de fedeli dal mondo tutto. Questa pietra non manca nelle pene dell'altra vita; perche ella è simile à i carboni ardenti, e tanto nell'Inferno, quanto nel Purgatorio v'è la pena sensibile dell'ardentissimo fuoco, e de cocenti, & intensi carboni. Quartu fundamentum Smaragdus-Lo Smeraldo è vna gemmadi color verde, non opaco: ma traspatente, conforta la vista, e, posto vicino alla carne, le fà perdere il colore: fà l'huomo tollerante, val contro'l veleno, e di lui si fanno bellissimi specchi, come gli haucua Nerone. Questo è il quarto articolo della Fede. Passus sub Pontio Pilato, Crucifixus, mortuus, & sepulsus; perche Cristo Crocefisto rauuiua la speranza, & in lui si fonda la nostra considenza della consegutione della serenità della gloria, fà l'huomo tollerante nelle cose contrarie, cosiderando i patimenti d'vn Dio, e sà perdere il colo-

Digitized by Google

### 508 Li Trionfi della Chiefa.

lore, e'l'calore alla carne; perche colla memorico di Cristo Crocifisso si vincono le tentationi della concupiscenza, e dell'ira. Egli è il contra veleno, e l'antidoto cotro i morsi del serpence infernale, al qual diè morte morendo, & è lo specchio d'ogni virtù. Lo Smeraldo no maca nelle pene dell'altra vita; pche dicesi, che sia di sapore amarissimo, e tato nell'Inferno, quanto nel Purgatorio v'è la pena dell'amarezza dell'assentio, e la beuanda dell'amarissime lagrime dell'anime penanti. Quintum fundamentum Sardonix, la Sardonice è à guisa d'vna punta d'vn dito humano, che di sorto hà la carne à guisa di ventre, e di soura l'unghia, e la parte di sotto è negra, e quella di sopra è purpurea, e nel mezzo trà l'vna, e l'altra v'è vna linea bianca, che le diuide; hà virtù di reprimere il fasto, e la superbiase di cagionare allegrezza. Questo è il quinto articolo della fede. Descendis ad Inferes; perche la parte purpurea è la divinità della persona del Verbo, la bianca è l'anima trionfante, la negra è il corpo lacerato, e liuido nel monumento; ouero la parte purpurea è il corpo fanguinolo nel fepolcro, la bianca l'anima, che scese à rallegrar i santi Padri, e la negra la tenebra del Limbo. Egli smaccò la superbia dell'Inferno, e portò l'allegrezza della gloria all'anime fante. La Sardonice non manca nelle pene dell'altra vita; perche, dice l'Abulense, ch'ella hà virtù di causar orrendi fantasmi, e spauentose visioni, e nell'Inferno v'è il tormento della vista con innumerabili apparenze di terribili Dragoni, e di strumenti di dolori, e di sanguigne siame in quel pelago di fuoco, e l'istesso nel Purgatorio. Sextum fundamentum Sardius. La pietra Sarda, è chiamata Carnerina; perche è à guifa

guisa di viua carne, lucida, e trasparente, e nell'Ebreo è detta Adam, che significa, rubiconda carne; si genera nelle viscere delle pietre, non s'appanna col fiato, è rimedio contro le ferite, e cagiona. interna allegrezza. Questo è il sesto articolo della fede, Resurrexità mortuis. Perche Cristo risorgendo si vesti di carne immortale, colle doti del corpo glorioso, impassibilità, sottigliezza, agilità, chiarezza: nacque dalle viscere della pierra del monumento, nè s'appanna più, perche Mors illi vltrà non dominabitur; risanò le ferite del suo corpo, & è causa della nostra risanatione, e risurrettione, e cagionò risorgendo allegrezza alla nascente Chiesa, & alla terra, & al Ciclo. Questa pietra non mança nelle pene dell'altra vita; perche s'ella si genera nelle viscere de sassi, v'è nell'Inferno, e nel Purgatorio la pena del luogo, ch'è nelle viscere della terra, tenebrolo, angulto, e lontanissimo dal . Ciclo . Septimum fundamentum Chrysolitus . Il Crisolito è vna gemma di color d'oro, lucida, e trasparente, fregio reale; discaccia la pusillanimità, e la malinconia, e val contro i timori notturni. Questo è il settimo articolo della Fede: Ascendit ad Calos, sedet ad dexteram Patris; perche Cristo salendo al Cielo, salì come yn Sole tutto d'oro à prendere come legitimo Rè il possesso del Regno eterno del Paradifo, e la fignoria di tutto il mondo e collavista de suoi trionfi ci rende generosi cotro le cose auuerse di questa vita, e contro i timori notturni di questa terra, e ci rallegra colla viua cofideza d'hauer da salire à corregnar con esso lui nel felicissimo Regno del Cielo. Questa pietra non manca nelle pene dell'altra vita; perche il Crisolito nel giorno risplende à guisa d'oro: ma nella notte à gui-

#### 510 Li Trionfi della Chiefa-

à guila di fuoco, e Cristo Giesù lampeggia nel giorno della gloria à guisa di lucid'oro: ma nella. notte della stanza de penanti à guisa di fuoco per l'ira della sua vidicatrice giustitia, onde quell'anime vedendolo così sdegnato, vorrebbono sepelirsi in più profondo abisso. Octavam fundamentum. Berillus, è il Berillo vua pietra di color verdonico chiaro, & opaco à guisa d'oliua, color, che ne gli occhi dell'Aquile, de' Lioni, e d'alcuni huomini, cagiona vna vista terribile, e spauentosa. Gioua il Berillo contro la pigritia, e fà gli huomini generosi, e guerrieri. Questo è l'ottavo articolo della Fede. Inde venturus est indicare vinos, & mortuos; petche Cristo Giesti nel di tremendo del Giudino colla sua terribile, e spauentosa vista di modo atterrirà, & atterrarà i reprobi, che gridaranno à i monti, cadite super nos; e la consideratione di questa sua seconda venuta sà, che l'huomo lasciando la pigritia, e la sonnoleza, guerreggi magnanimamente contro'l mondo, Demonio, e carne. Questapietra non manca nelle pene dell'altra vita; petche stà di quell'anime sempre viua nel'a memoria la tremenda sembianza, e lo spauentoso sguardo del Giudice eterno, con che nelle pene le condanò, & il Berillo non si lega in oro: ma si suol portar nudo, e lauorato à punte per non perder les natural sua bellezza. E quell'anime si trouan nudes& abbandonate; perche nell'inferno no v'è nè habito di virtù, nè si spera mai nè sollieuo, ne aiuto,e nel Purgatorio, se no son solleuate quell'anime dalla carità de viueti, son necessitate iui à pagar colle penevsq;ad minimu quadrate e son lauorate à punte d'inesplicabili punture. Nonum fundamentum Topatius. E'il Topatio vna gemma verdoni-

Digitized by Google

CZ

ca affai chiara, e sbianchita, diafana, e trasparente, vale contro il morbo lunatico, contro la frenesia, contro l'ira, & altre perturbationi dell'animo humano; raffredda l'acqua bollente, e se si lima perde la natural sua bellezza. Questo è il nono articolo della fede. Grado in Spiritum Sanctum. Perche lo Spirito santo con suoi lumi rischiara la speranza, discaccia le lunatiche incostanze del cuore, e le frenche de gli attaccamenti terreni, mitiga l'ira, facendo l'huomo piaceuole, e mansueto, racqueta tutte l'altre perturbationi, e passioni del cuore; raffredda il bollor della carne, & è così delicato, che fe dalla lima di cura mondana è toccato; perde la sua bellezza; perche sen fugge, e ne toglie la sua presenza. Questa pietra non manca nelle pene dell'altra vita; perche questa pietra nel colore è simile al succo del porro, come dice Plinio, Sir Plin. ap. milituda ad porri succum dirigitur, e nell'Inferno, e Alc. l.c. nel Purgatorio v'è il tormento della memoria de porti de vilissimi benidi questo mondo, per l'atraccamento de quali s'offele la divina Maestàse si resero l'anime ligie di quei tormenti, onde, per la rimembranza della vilrà delle cose amare, s'accresce loro inesplicabilmente la pena. Decimuna. fundamensum Chrysoprasus. E'il Crisopraso vna gema di color verde in oro; perche tiene vn color miso di Chrisolito, e di Topatio. Rinforza la debolezza della vista, & è simbolo del decimo articolo della fede. Sanctam Ecclesiam Catholicam, Sanctorii Cammunionem; perche la santa Chiesa è la sposa del millico Chrisolito Giesù, e del mistico Topatio dello Spirito santo, e contiene la communione de Santi, e la missione delle virtù, & essendo gowernata dallo Spirito santo, quanto propone di tede,

### 312 Li Trionfi della Chiefa.

de, eucro è infallibile verità, e conforta la vista dell'intelletto à credere le cose non vedute. Questa pietra non manca nelle pene dell'altra vita per la missione della penadel senso colla pena del da. nose di tutti gli altri strumenti di doloresch'è vna pena, che contiene eminentemente tutte l'altres pene del mondo. Vndecimum fundamentum Hya. cinthus. E' il Giacinto di color celeste vertente al violato: difende da i fulminisfà l'huomo robultose riconcilia il sonno. Questo è l'vndecimo articolo della Fede. Remissionem peccatorum perche il perdono de peccati, per mezzo del dolore, difende da i fulmini della divina giustitia, sà l'huomo robusto con la gratia contro le tentationi, e'l fà dormir sicuro per la riconciliatione con Dib. Questa pietra non manca nelle pene dell'altra vita; perche inquesta pietra si vedono delineate dalla naturadue lettere, vn' A, & vn' L che dicono, Ahi, interiettion di chi si duolese di chi si lamenta, perche nell'Inferno, e nel Purgatorio altro non s'ascolta, che, Ahi, lamenti, gridi, e sospiri . Duodecimum fundamentum Amethyssus, E' l'Ametisto vna gema di color di lampeggiante, e purpureo vino, rallegra il cuore, tempra l'ubbriachezza, tira à se le cose vicine, e rende gli huomini vigilanti. Questo è il duodecimo articolo della fede. Carnis resurre-Etionem, vitam aternam. Amen. Perche la resurrettion della carne,e la vita eterna, à guisa di colorito, e generolo vino, diffonde ne' cuori interna allegrezza, tempra l'vbbriachezza de piaceri terreni, libera da tutti i mali, e tira à se tutti i beni; perche nel Cielo non v'è male: ma il colmo d'ogni bene: e la fede, e memoria dell'eterna vita del Cielo ci fà resistere à tutti i mali di colpa, & eser-

citar'tutt'i beni delle fante virtù ye rende l'anime vigilanti per non perder la vita eterna. Questapietra non manca nelle pene dell'altra vita; perche tanto nell'Inferno, quanto nel Purgatorio vi regna vna forzosa vigilanza, non potendo quell', anime penanti prender ne pur'vn momento di ripolo: ma sempre applicate sanno alla consideratione de' loro tormenti, delle colpe commesse, della perdita, ò ritardamento della gloria, con yn. rimorfo di coscienza, eterno nell'Inferno, Vermis coram non merietur, e temporale nel Purgatorio. che viuamente le martira. Nel numero duodenario dunque consiste la persettion materiale della Fede, e la fabrica della nostra salute, e'l fondameto della Città celeste, e della gloria, e l'isquisitezza ancora delle pene dell'altra vira; aduque il numero duodenario è numero di perfettione. Horse da quanto s'è detto ; il duodenario numero è per ogni verso numero di perfettione, duq; il quadrato del duodenario è di maggior perfettione, e molto più di gran lunga il cubo di quello; onde facilmete nel cubo del duodenario, che sarà nell'anno 1728. comincierà p anuétura lo stabilimeso dell'amplificatione della s. Chiefa Romana colla fegnatione del quadrato del dodeci delle reliquie d'isfracle de 144. mila segnati nell'aprir del sesto sigillo, se pur'egli no è aperto, secodo l'Abb. Gioachimo.

Nella dichiaratione dell'Oracolo turchesco và dicedo il Regiselmo In reru uninersitate costitucida gif in experimaria numeru primas sedes tulisse fatentur cucti; plicoraco e sapietes in duodenario Christianismi sirmitatem, e Turco innouationem esse ceset, quod in eius cubo, e superficie explorant, du 1728 ex tota eius superpoie constituunt, e id aliud non ess, quam duodenarium, qui primus se-

Ttt

# 314 Li Trionfi della Chiefe.

cundicatis numerus duabus fenanys componicum priare que perfectionis numerus existis, duedocias ad duodes vies Uque me fun Superficie & cube renelumus 16 inide superiorem numerum conficients; quo in numero Picus Mirandatunus faculidar ationem flatviti nos verò Obristianz Religionis umpliscativoconoch ecliquiarum Menelis falutem ponimus Lit quali parale agli medesimo nell'Itatiano in quello modo trasporta-Confessano carri mel fondar l'Uninceficà delle cofe il fersenario numero bauer haunto il prime Seggio ; di sapienti giunticano wel duedenario esfer riposta la fermicaza, & immonation del Cristias messime; il ober vanno inneshigando mel suo outo, es nella fua superficie ; mentre costituifcono 1728. da tuttu la sua superficie; e questo non è altro, ches quando il duodenario, il qual primo numero di fecondità si compone di dat senary o de è primo mimero di perfeccione i runolgiamo dodesi fiano sin'à dodevi fiate nella fua superficie ; e cabo, & da quella facciamo il numero souraposto : nel qual numero il Pico Mirandolano mede simamenses prefe il dirar del fecolo , e moi coftituiamo l'amplificatione della Religion Cristiana , e la salute delle reliquie d'Ifraele. Ma le pensa il Regiselmo. che nel tempo souradetto debbia seguir la persetva conversione de gli Ebrei, và in errore; perche questa seguirà dopò la morte dell'Anticristo; ma se pensa, che seguira incoharme, come dice il P. Cornelio; nella segnatione de' cento quarante. quattro mila fegnari, non parla fuor di propolito, perche quella dice il detto Cornelio sarà nell'aprir del sesto sigillo prima della venuta dell'Anvicristo.

Questa opinione, che'l trionfo della săta Chie-

fit contro gli Eretici, e Maomettani, e'i principio della conucctione de gli Ebrei, cioè della toro fe-Enstione facilmente nel 1728 in circa habbia da effere, confirmar si potrebbe con quel, che dice s. Basistio nella Catena di s. Tomaso nel capitolo S. Bas in fecondo di s'Euca, Comfattis esset lesus annorum Cat. Diu-duodecim, done, spiegando la ragione, perche Th. super N. S. Giesù Cristo nell'anno duodecimo dell'eià Luc.2. fua volle nel Tempio frà Dottori la hua divina sapieza manifestare, dice, che, si come il numero sertenario er dimostra l'Università, è plessione delle cose; così parimere ce la dimostra il duddenario pche il duodenario dalle parti del lettenatio moli riplicare infleme si genera; pche le parri del setteu nario sono il trè, e I quattro; e trè volte quattro so dodeci; dunq; il numero duodenavio è numero di perfettione; e per questo il Signore nell'età di dodeci anni la sua sapienza se manifesta; quab per insegnarci, che quando il duodenario giunto sara nell'ultima sua preccione, che sarà nel termine del suo cubo 1728. all'hora la divina sua legge per rutti i ludghi del mondo restarà manisestata. Possumus, & hoc dicere, quia ficut septenario numero, sie & dao senario (qui multiplicates inter se innicem) part bus septenary constat) vel rerum, vel temporum uninersitas, as perfectio designatur; ideò, quò omme loca, vel tempora doceat occupari, recte à duodenario numero inbar Christi sumis exordium.

S'Girolamo ancora foura's. Matteo nel capito- D. Hier. lo nono, e s. Ambrosio, e Beda, & altri soura il ca- in Gompitolo ottauo di s. Luca (si come sopra si disse) van in Matteponderando, perche ragione, essendo stato chia- 9 mato Giesù à risuscitar la figliola dell'Archisina- gogo Iairo, prima di giungere alla casa, doue la

Tit 2 de-

defunta fanciulla giaceur, sanò per via la donna, che patiua il flusso di sangue; e dicono, che la fan-

ciulla di Lairo era simbolo della Sinagoga, e della géte hebrea, la dona emorroissa era simbolo della Getilità; fù chiamato Giesù primieramete dalla Sinagoga, perche primo venne per sanar la gente hebrea, con tutto ciò primo sanò la Gentilità, e la Gentilità preoccupò il luogo, e preuenne la gente hebrea; perche quando sarà sanato perfettamente tutto il corpo della gentilità, all'hora risuscite. rà la gente hebrea riducendofi alla fede, ed al grebo della Cattolica Religione, che sarà perfette dopò la morte dell'Anticristo, & incohatiue prima. della venuta di quello nella segnatione à tempi del setto sigillo. Ad Principis filiam dum properat Dei verbum, vi saluos faceres filios Ifrael, Santa Ecclesia ex gentibus congregata, que inferiorum lapsu criminum deperibat, paratam alys fidei praripuit sanitatem, &c. Doue noto, che la donna emorroisse.

D. Amb. san Luca . Vnica filia erat ei, ferè annorum duoin Caten. decim; perche, quantunqidica s Tomaso, Quid sibi Sup. Luc. vals , quod bac Principis filia annorum duodecim moriebatur, & quod mulier ista stuxum sanguinis ab annis duodecim laborauit, nisi Ut intelligatur, quod quandin Sinagoga Viguitslaboranit Ecclesia? una enim penè Saculi atate Sinagoga in Patriarchis nasci capit, & Getilium nationem idolatria fædanit, lo nondimeno dirò, che la gentilità dopò dodeci anni d'infirmità, cioè dopò il cubo del numero duodenario ritrouerà la sua estensiua, e quasi perfetta liberatione, e salute con vn'ampia conversione, e dopò que-

simbolo della gentilità sù sanata dopò li dodeci anni della sua infirmità, e la fanciulla morta sù risuscitata ancora in età di dodeci anni, come dice

questa la Sinagoga risusciterà, cioè circa il 1728? & all'hora sarà extensinè quali perfettamente sanata, riducendosi nella segnatione à tempi del sesto sigillo buona parce dentro il grembo della sata Chiesa Romana. Ma per venir hormai alla risposta della seconda cosa dal principio di questo capitolo proposta; cioè quanto tempo durerà questa dilatatione, e riposo della Chiesa (posto, chesia per auuenire) e quato tempo dopò verrà l'Anticrifto? Non si può dar tempo determinato, perche no'l sà se no Dio; nulla dimeno dirò, che, se verrà, nó sarà tepo momentaneo, nè breue; perche dice Aristotile appresso s. Tomaso, Vna birado no facis ver, nec vua dies; ita viique nec beatum, nec fæli- D. Th.p. cem una dies,nec paucum tempus. Se quel tempo sa- 2. q. 51. rà tempo di trionfo, e di respiro dopò tante lotte ar. 3. indella Chiesa contro gli Eretici, e Maomettani, no arg. sed sarà di poco tempo: ma tempo proportionato al respiro, & al riposo. E se (come habbiamo detto col P. Scrlogo) il capitolo fettimo delle sagre cazoni corrisponde à i successi della Chiesa dal tepo dello scoprimento dell'Indie infino alla venuta dell'Anticristo, & è passato dallo scoprimento dell'Indie infino ad hoggi molto più d'vn secolo, e non siamo ancora nella metà del capitolo, ne segue, che vi voglia molto tempo, e forse di più secoli; e quella parola della Sposa, cioè della santa Chiefa, Veni dilette mi egrediamar in agrum, com- Cat. 712 moremur in Villis, mi dà da pensare, che sarà lunga dimora, cioè tempo proportionato, e competente secondo la dispositione della diuina prouidenza, ch'ogni cosa fà con arte, con sapienza, e con misuta, Quifecis ventis pondus, & aquas appendit in men- 10b.28.25

PAR-

#### 218

# PARTE TERZA

#### DEL MONARCA.

#### みたみたみたみた



ON di parere alcuni, che l'adilatatione, e trionfo della santa Romana Chiefa prima della venuta dell' Anticrisso (se tale ella sarà, qual noi la speriamo) sia per succedet col mezzo d'alcun Cattolico poderoso Monarca; dunque

non è suor di ragione l'andar inuestigando di tal parere i motiui, e chi mai per tanta impresa l'életto esser potrebbe. Io non penso d'ingannarmi, se dirò, che la divina providenza; se d'alcun Monarca per tanta impresa determinò serviest, determinaro habbia pur'ancora di quelle parti dotario, ch'in vn vero Monarca sian necessaries non sia per tanto discaro dalla sua descrittione dar principio.

#### C A P. I.

Che cofa sia il Monarca.

Gli è vn Principe sourano, il cui gouerno, quantunque dassa colpa deriui, con tutto ciò dalla natura depede, e da Dio, & é sià tutti il migliore; l'opere del quale son sempre grandi, e gloriose. Dicesi ch'egsi

E' VN PRINCIPE SOVRANO: perche della Re-

Republica da lui governata, egli è il fupremo capo periconosce altr'huamo, che superiore gli sia; perche soura lui altro non v'è, che Dio; e la ragion si ès perche l'huomofù creato libero, e senza padrone, & a nissun fortopollo, se non à Dio; perche l'Angelo, benche di natura superiore, non è per cià padron dell'huomo, Vide ne feceris; confe- Apot, 15. mus exim supe fum, Denmadora, L'Angelo è con- 10. feruo dell'huomo, per quello tanto l'Angelo, quato l'huomo son'amendue serui di Dio; anzi l'huomo è padeondell'Angelo per cagion dell'unione hipolistica nell'humanato Verbo. Hor se l'huomo mon riconofoe alteo padrone, le non Dio, e'l Monarça è il capo trà gli huomini, ch'al suo gonerno Ran foggetti, dunque il Monarcaè va Principe, che non riconolecalero superiore, se no Dio. Egli tien oth corpo della Republica quel luogo, che nel corpo humano tien'il capo : ina nel corpo hamano tune le membra lon la licapo inferiori, e'i capo nel supremo luogo fedendo altro soura di se non riconosce, che'l Cielo; dunque il Monarca è vo Principe sourano, ch'altro soura di se non riconosce, se non Dio. Quinci è, che'i sapientissimo Salomone lascid scritte quelle parole. Time Domi- Prou. 24. num, flimis Regem. Figlio temi Dio, e'l Re. Te 21. mi Dio, e dopò Dio remi il Rè; guardati di nonoffender Dio, e dopò Dio di non offendere il Rè. Se tu ti guarderai di offender Dio, ti guarderai parimente d'offendere il Rè; perche'l Rèè vn letodo Dio in terra, & vn Luogotenete di Dio; e se ti gnanderai d'offédere ilRè,ti guarderai pariméte d'offeder Dio; perche se guarderai il Rè come Rè, l'vbbidirai in cutte quelle cose, che può comadarti come Rèse come Luogotenéte di Diosche faran

Lutte

tutte cole giuste, e cole sante, conforme alla volontà di Dio, tuo superiore, e suo. Se scendi de Dio in terra, il primo, che trouerai dopò Dio, è il Rè; e, se sormonti da terra in Cielo, il primo che trouarai dopò il Rè sarà Dio. Dio,e Rè; Rè,e Dio; e per questo gran cosa è il Rè, gran cosa il Monar-11 Petriz, camentre soura di lui altro non v'è, che Dio, Ti-

mete Deum, & Regem honorificate, disse l'Apostolo s.Pietro. Temete Dio ,e dopò Dio date il debito honore al Rè. El'Apostolo s. Paulo. Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit. Ogni persona. stia volontariamente, e di buona voglia soggetta alle podestà più sublimi; Ogni huomo porti riuerenza al suo Monarca; perche'l Monarca è la potestà più sublime in terra, nè v'è grado più sublime di quel del Monarca nel mondo; perche soura di lui altro non v'e, che Dio. Il glorioso Padre s. Agostino và dicedo, che nissun'huomo deue obedire al superiore minote contro la volontà del superior maggiore, & elemplificando nel Curatore, nelProconsolese nell'Imperadore termina in Dio, di maniera, che l'Imperadore, e'l Monarca stà inluogo così supremo, che da lui non si fà passaggio se non à Dio. Si aliquid insserit Gurator nonne fa-D. Aug. ciendum est? Ita quidem; tamen si contra Pro consule verb.Do- iusserit, non viique contemnis posestatem, sed eligis

fer.6. de min.

maiori seruire; neque binc debet minor irasci si maior pralata est. Rursum si aliquid Procosul inbeat, & aliud Imperator, numquid dubitatur, illo contempto, ifi feruiendum? Ergo si aliud Imperator, & aliud Deus, quid indicatis? Così l'intese ancora Terrulliano, che dice, per questo il Monarca esser grande, perche del Cielo è minore; 1ded magnus, quia Calo minor. E

Tertull. in apolog. C.3.

vuol dir'egli, che son così vicini il Cielo, e'l Monar-

narca, che non v'è mezzo trà loro; sotto il cielo immediatamente è il Monarca, soura del Monarca immediataméte è il cielo, e per questo il Monarca è principe sourano; perche stà nel luogo immediatamente sotto'l cielo, e sotto Dio, e mantenendosi in questo luogo tien tutto il resto del modo sotto di se, & è superiore à tutto il resto del mondo; perche s'egli vuol passar più soura, e porsi à spalla di Diose mettersi sotto i piedi il Cielo, da sourano diuenta infimo, cadendo sotto la potestà di Lucifero. Il Monarca dunque, che stà nel suo luogo, stà in luogo così sublime, & è Principe così alto, che confina col Cielo, e col medesimo Dio. non hauendo altro soura di se, che'l Cielo, e Dio. Maiestatem Casaris (dice il medesimo Tertulliano) Idem l.c. infra Deum, mazis illam commendo Deo, cui subiscio; subiscio autem, sui soli non adaquo, non enim Deum. Imperatorem dicam. Io raccomando nel primo luogo à Dio la Cesarea Maestà; perche non trouo altra cola immediatamente sotto Dio; e solo à Dio. minor lo stimo; perche à Dio solo non posso aguagliarlo; perche nell'Imperadore non niego altroche l'esser Dio; il Monarca è ogni cosa: ma non è Dio; è soura tutti: ma non è Dio; non è vguale à Dio: ma il primo dopò Dio. Dice di più in altro luogo, ch'egli riuerisce, e porta vibbidienza all'Imperadore in quel, ch'è lecito, & ispediente, riconoscendolo com'vn secondo Dio in terra, ouero nel fecondo luogo da Dio, ch'è tanto, quanto nel primo luogo dopò Dio,e solo inferiore à Dio,e superiore à tutti gli altri . Colimus Imperatorem, si quo-Idem lib. modo & nobis licet, & ipsi expedit, vi hominem à Deo de idolo. secundum & quidquid est, à Deo consequutum, & solo Deo minorem; hoc & ipse volet, sie enim omnibus ma-

Digitized by Google

ior estadum folo Deo minor est. Dice il P.S. Agostino, che Dio creò Adamo ad imagine, e similitudine sua; perche conforme Dio è principio, causa, e Fattore di tutte le cose,e le mantiene,e le gouerna, così Adamo fù creato da Dio per esser principio, causa, e padre di tutto il genere humano, e per reggerlo, e gouernarle; dal che ne siegue, ch'ogni Rè in quanto conserua, e gouerna la Republica, è imagine di Dio, e Vicario di Dio in terra, adunque come Vicario, e Luogotenente di Dio in terra, egli stà nel più sublime luogo, e soura di lui no v'è altro superiore, che solo Dio. Hac est imago Dei

in quest. mix. ex

in homine, ut unus factus sit, quasi Dominus, ex que cateri orirentur, habens imperium Dei, quast Vicarius veter. te- eins; quia omnis Rex Dei habet imaginem. Et in vn'altro luogo dimanda, perche ragion Salomone non menando vita pura, hebbe lo spirito di sapieza? e rispode, che quado riceuè lo spirito di sapieza, il riceuè per proprio merito: ma dopò macchiandosi nelle libidini, e nell'idolattie, doueua perderlo: ma Dio non glie'l tolse in risguardo della regia dignità; perche molte gratie, che i Rè per loro colpa conseguir non dourebbono, in risguardo della real Maestà le conseguiscono; perche la regia Maestà è vn Vicariato di Dio, & vn Idem in grado, che non hà pari, & è solo à Dio inferiore.

testam.

quaft. vet. Gur Salemon spiritum sapientia habuit, cum vitam mundam non habuerit ? Nimirum primum merito suo accepit spiritum prudentia; postea vero, quam mulieribus est deditus, si habuit spiritum sapientia, Regni merità habuit. Conforme Nabucdonolor vide detro della fornace il quarto fanciullo, simile al figliol dell'huomo, simbolo di Cristo, all'hora venturo, non perche meritasse: ma perche era Re, no in rifguardo della sua persona, che saua involta in

peccati: ma dell'yfficio reale, ch'esercitaua, ch'era vn Vicariato della diuina Maestà, del qual no v'è cola più sublime, nè più degna sotto Dio. Sicut, & Ibid. Nabucdonofor regui merito in camino Christum vidit; hor che confusione è di quei Prencipi, che no viuon secondo Dio! perche quei titoli, e quelle riuerenze, che riceuono, & alcune gratie, che Dio fà à loro, non son nè per merito, nè per risguardo loro: ma solamente per l'vsficio, ch'esercitano. Finalmente dice s. Tomaso, e s. Dionisso, che nel Monarca vi son trè moti, il retto, l'obliquo, e'l circolare. Il retto è quando Dio illumina il Principe per ben gouernare, e dal Principe per li meriti suoi la dinina illustratione passaà i sudditi, che si sottomettono con amore à suoi comandi. Motus rettus apud Saest, qui sis per dininamiliuminationem super Principe Pron, 20. ad bene regendum, & à Principe transit in populu me- & ritis Principis. L'obliquo è quando per la diuina. illuminatione così ben gouerna, ch'eglino viuono virtuosamente, e nasce in loro la lode di Dio, e'l rendimento delle gratie per li beneficj, che riceuono. Obliques est quando per divinam illuminatione see subditos regit, quod ipse virtuose vinunt, & insurgit in eis divinalaus, & gratiarum actio. Il circolate è quando la divina illustratione illumina il Principese dal Principe illumina il popolo in maniera, che'l Principe, e'l popolo si solleuano ad vn'alta cognitione, & amore delle divine gradezze. Moins circularis dininorum radiorum dicitur, quando dinina illuminatio irradiat Principem, & à Principe popalum, ex qua quidem elenatur ad Deum contemplandum, & diligendum. Da tutto questo io conchiudo, che,sia delle diuine illuminationi retto,obliquo,e circolare il moto, sempre la diuina illustratione

# Li Trionfi della Chiesa?

tet.

∫unt•

immediatamente tocca il Principe, ch'è il più vi-

cino à Dio, e dal Principe ne' sudditi si deriua; e per questo il Monarca è vn Principe sourano, che non hà soura di se, se non Dio. Ma sorge da questo dist. 97 c. vn dubio; & è, che nella distintione nonagesima. quis dubi settima proibiscono i Sagri Canoni, che l'Imperadore nelle cose della Chiesa s'intrometta, & inparticolar nel Canone nono si dice, ch'i Sacerdoti son Padri, e Maestri de Prencipi, e de Regi, Quis dubitet Sacerdotes Christi Regum, & Principum , omniumque fidelium Patres, & Magistros censeri? Nonne msferabilis infanta effe cognoscitur, si filius patrem, discipulus magistrum sibi subingare conetur, & iniquis obligationibus illum sua potestati subyciet, à que credit non folum in terrassed etiam in Calis ligari posle, & solui? Sarebbe miserabil pazzia se presumesse vn figlio diventar padrone del padre, & vn discepolo signor del maestro; e miserabil pazzia sarebbe se pretendesse vn principe l'oggettat al suo dominio pontefici, e sacerdoti, che son suoi padri, e maestri, à confusion di quei baroni, che nulla, ò poco sapendo di Dio, si fan seruir da sacerdoti, e perseguitan tal volta con intollerabile insolenzai venerandi prelati. Di più nel canone decimo si non. due dice, che la potestà de' sacerdoti è maggior di quella de' monarchi; perche de' sacerdoti molto maggiore è il peso, & i sacerdoti son quelli, c'hauran da render conto à Dio dell'anime de' monarchis per la qual cosa molti vescoui, e pontefici per esercitar l'vificio loro, scommunicarono Imperadori, e deposero monarchi, come sece Papa Inno. centio, che scommunicò l'Imperadore Arcadio, e Papa Zaccaria privando del regno il Rèdi Francia, & incedendoui il principe Pipino, e s. Ambro-

Digitized by Google

fio

sio scommunicando Teodosio Imperadore. Das sunt quippe, Imperator Auguste, quibus principaliter hic mundus regitur, authoritas sacra Pontificum, & regalis potestas, in quibus tanto granius pondus est Sacerdotum, quantum etiam pro ipsis regibus hominum in divino sunt reddituri examine rationem; nofti naque inter hec ex illorum te pendere sudicio, non illos ad tuam redigi voluntatem; talibus igitur institutis, talibusque fulti authoritatibus plerique Pontificu alij Reges aly Imperatores excommunicauerunt. Se dunque i Monarchi paragonati à Pontefici, e Sacerdoti son suddiri, son discepoli, son figli; se pendono dal giuditio de Sacerdoti, se posson da Prelati esser depostise gastigatiscome sarà vero, che no habbian superiori in terra, e che no conoscan soura di loro, se non Dio? l'Imperadore ancora chiama,i Giurisperiti suoi padri, & antecessori, come si vede nella legge, secundum responsum, Codice de con- 1 secundu trahenda stipulationes dunque soura il Monarca no responsu, v'è solamente Dio: ma i Giurisconsulti ancora; e trab. sip. nella legge deprecatio, Digestis, ad legem Rodiam.de 1. deprec. iaetu, si dice, che l'Imperadore è Signor di tutto il ff. ad leg. mondo, dunque tutti i Monarchi del mondo rico. Rod. de noscer deuono per loro superiore l' Imperador Romano, dunque il Monarca non è Principe sourano, che non habbia soura di se persona veruna, se non Dio. Rispondo che noi del Monarca ragionando prescindiamo da i Monarchi temporali, espiricuali, e parliamo del Monarca in generale; Ma quando de Monarchi temporali parlassimo, dirò, che'l Monarca è Principe sourano quanto al gouerno politico, e temporale, e quanto alle cause de' secolari, non quanto al gouerno spirituale; perche, secondo questo, egli e suddito del Ponte-

## 326 Li Trionfi della Chiefa:

fice, e figlio di santa Chiefa, e discepolo de Sacce-

dori, come si legge nella souracitata distintione dist. 97.c. al Canone sesto in quelle paroles Ve Christiani Im-6. peratores pro aterna vita Pontificibus indigerent. Son partiti i negotij tra'l Pontefice, e'l Monarca; perche questo alle cose del corpo, e quello à i negotij dell'anima presiede; e perche l'anima è più del corpo, quindi è, che'l Monarca nelle cose dell'anima stà soggetto al Potefice:ma'l Potefice in nissuna cola stà soggetto al Monarca, e solo se ne serue delle leggi Imperiali p quato del popolo cri-Riano alla spirituale tranquillità sian gioueuoli. Deue duque il Monarca nelle cose pertinenti all'anima per padri, e per maestri riconoscere i Sacerdoti, e da loro quanto al buono, e santo operare star dependente, per non trasgredir nè la naturale, ne la diuina legge; & in tanto egli stà immediatamente sotto Dio, in quanto riconosce, rispetta, riverisce, & vbbidisce i ministri di Dio, suo superiore, e signore; perche le li disprezza, nè da' loro cenni depende, pretende salir più in alto, e paragonarsi à Dio, e del posto, che Dio gli diede rendesiinhabile, & indegno, mentre in modo se n'abusa, che da Vicario si fà contrario di Dio; tanto è far questo, quanto voler, che Dro da quell'altissimo Trono il precipiti, come fece à Lucisero, e molti prencipi, e baroni si son vistise si vedono per tal causa ridotti al fondo delle miserie; eglino si risentono, e san vendetta contro coloro, ch'offendano i loro ministri, e poi voglion, che Dio si stia con le mani legate à tanti loro misfatti contro de prelati, e sacerdoti, che son ministri di Dio. Se tarda il gastigo non manca. Se voglionmantenersi nelle grandezze, riconoscano Dio per maggiore, si guardino di fai'offesa à i serui, e mini. Atri

firi del gran Monarca del modose si ricordino del detto dello Spirito sato, che Potentes poteter torne - Sap. 6. 9. ta patientur, & fortieribus fortier instat cruciatio.

Rispondo à quel, si dice de Giurisconsulti; ch'eglino son padri, & antecessori del Monarca, perche tengono quel luogo, che tien l'intelletto nell'huomo rispetto alla volontà; perche la volontà è Regina: ma senza l'intelletto camina alla cieca, sono i Giurisconsulti non superiori del Monarca: ma principali ministri, come gli occhi, che vedono ciò, che't Monarca far deue; perche i Giuriscosulti assai meglio di qualungue altra persona, benche d'altissimo ingegno, san giudicar delle cose; perche gli altri, secondo il lume della natura gindicheranno: ma eglino, e secondo il lume della. natura, e secondo la prattica, e secondo la prudenza delle leggi ne rendono la ragione . Iurisconful- Paul.de sus certius indicat, quano homo laicus, quantumuis in- Castr.in. geniosus; sapit enim naturali indicio, quod cum laico l. 1. ff. de habet commune, & etiam indicio, legibus informato, reque laiens caret. Et à quel si dice, che l'Imperador signore di tutto'i mondo, ciò s'intende de'paesi all'imperio soggetti, e quanto alla giurisdittione, e protettione, pon in quanto al dominio delle cose particolari, come dice la Glossa; onde ne sie-gue, che quei Principi non assoluti, che dipendononel gouerno dall'arbitrio, e potestà dell'Impe- Zen. C. radore, non son Principi sourani, nè Monarchi; de quadr. perche quello è Monarcasil qual nel gouerno po- praferip. litico è primo, fenz'altro superiore nella terra.

IL CVI GOVERNO, QVANTVNQVE DALLA COLPA DERIVI. Dicesi, che'l gouerno dalla colpa deriue; perche, secondo il detto di Salomone, per causa de peccati vi son moltiPrin-

cipi

cipi nel mondo. Se tutti gli huomini adempisserò il proprio debito, sarebbe otioso ogni gouerno, e quanto più de gli huomini l'irragioneuole contumacia si dilata, tanto son più necessarij i superiori, ch'all'osseruanza del proprio debito gli costringano: soura vn vastissimo Regno, ch'attende à far quel, ch'è giusto, vn solo Principe è bastante : ma. foura vn'huomo contumace mille superiori non-Prou. 28. bastano - Propter peccata terra multi Principes eins.

2. Soura le qualiparole dice il P. Quirino, che queibid. nu. sta differenza di Principi, edi sudditi non fù ella dalla natura: ma dal peccato nel genere humano introdotta; perche la natura tutti gli huomini trà di loro vguali produsse; ma la ribellion dal douere fece, ch'altri Prencipi, & altri Vassalli, altri padroni, & altri serui diuenissero . Ordinem islam. Principum, & subditorum non quidem natura, sed peccatum, & vitium in mundum inuexit; vatura enim\_ omnes homines aquales fabricata est; vitium verò, & culpa alios alus prafecit. L'istesso intese ancora il Iob. 31. patientissimo Giob, quando diceua; Numquid non in utero fecis me, qui & illum operatus est, & forma-

15. uit me in vulua unus? Forse non fù l'istesso Dio, che fece me, che son Principe, e quello, ch'è seruo? non hebbe questo fin la natura, ch'io fossi Principe, e quell'altro fosse vassallo; perche ci fece vgualise fratelli: ma la colpa fù quellasche tal differenza introdusse; dal peccato hebbe origine,

ch'vn'huomo ad vn'altr'huomo seruisse. Omnes holib. mor. mines, disse s. Gregorio, natura equales sumus : sed 21. c. 18. accessit dispositorio ordine, vi quibusdam Pralagi videamur, ipsaque diversitas, que accessit ex visto, recte

est divinis iudicys ordinata, vi, quia omnis homo iter vita aque non graditur, alter ab altero regatur. So

tutti

eucif caminassimo senza traviar dal dritto sentiere, non vi sarebbe necessità di scorta; se tutti nauigassimo à dirittura al porto del Cielo, non vi saria bisogno di Piloto : se tutti nel caminar non ci stancassimo, nó cadellimo, non ritornassimo all'indietro, non occorrerebbe, ch'altri ci rinforzasse, ci solleuasse, ci sospingesse auantije se non mostrassimo durezza nell'vbbidire, non durarebbe alcuno faticosa inchiesta nel comandare. Quindi è, che gli huomini santi quando son fatti Prelati, ò Prencipi, à Monarchi, non guardano la potestà per gofiarsi: ma l'egualità per amare, nè godono del comandare: ma del giouare; nè si pregiano d'esser preferiti à gli altri; pche sano, che questo dal peccato deriua: ma si rallegrano di ricenerli,e distornargli dal vitio; perche sanno, che senza questo siam tutti vguali,e fratelli,come Dio ci creò,come pretese Dio, che fussimo, e come saremo colla diuina gratia nel Gielo. Sancti cum prasunt, non inse Ide ibid. posestasem ordinis, sed aqualitatem conditionis attendunt, nec prasse gaudent bomin bus, sed prodesse. I' postri antichi Padri non furon da Dio costituiti padroni de gli huomini: ma de gli animali irragioneuoli, e benedicendo Dio à Noè, & à i figli folo de gli animali bruti gli fece padroni ; e soura de gli animali bruti, disse, sia il vostro dominio, e'i vostro terrore. Antiqui patres nostri non tam Reges Ibidem. bominum, quam pastores pecorum fuisse memorantur, & cum Noe Dominus, filifque eius diceret, crescite, & multiplicaminis replete terram, subdit, & terror ve Gen. 9.2. fer, ac tremor sit super cunëta animantia terra, non, enimait, sit super homines, qui futuri sunt ; homo enim animalibus irrationalibus, non autem cateris hominibus naturà pralatus est. Nè mai nella sagra Scrittu-

Xxx

ra di servitù si fa mentione, se non dopò che Nod 1bid. nu. dal proprio figlio fu deriso, Maledittas Cannan, sernus sernorum erit framibus fais. Dal peccato nac-25. que al mondo la feruitir, e perche la fernità non può star senza l'opposto correlativo, ch'è'l Priacipato,e'l dominio. Quindi è, the dad peccato hebbe origine la fignoria; la maledittione le fu nudrice,e'l suo balio sù il gastigo; onde disse il P.Quiri-Salazar. no. Peccasum certe, ac vitimo in canfa fuie, ve home homini imperaret; E s. Agostino, foura quette paroloc cit. le, dominamini piscibus maris, &c. và dicendo: Rationalem, factum ad imaginem fuam molait, nifi irra-D. Aug. Dei, lib. tionalibus deminari, non hominem homini . Non intese Dio, ch'en'huomo fusse padrone d'un'altr'-19. huomo; perche tutti gli huomini son imagini di Dios ma'l peccato cancellando nell'huomo l'imagine di Diose facendolo simile à i giumenti fù cagione, ch'vn'huomo d'vn'altr'huome diuentaffe padrone : Conditio quippe servitusis non intelligitur Ibidem. posita, nisi peccatori, proinde nosquam scripturarimo legimus seruam, aniequam, hoc vocabale Noe infins peccatum fily vindicaret. Sento dirmida tal'vnos che se non vi fosse stato il peccato vi sarebbono flatii superiori; perch'Adamo fu creato Principe di tutto'l genere humano à tempo, che non v'era-D Tho. il peccato. Rispondo colla dottrina dell'Angelip p. 4 96. co Maestro, che và cercando più cole; primo, se ar. 1. 2.3. l'huomo nello stato dell'innocenza hauesse haunto il dominio de gli animali. Secondo, se l'huomo in quello stato hauesse hauuto il dominio soura tutte le creature. Terzo, se gli huomini in quello flato fossero stati trà di loro eguali. Quarto, se vn'huomo in quello stato hauesse hauuto il dominio soura vn'altro huomo. E quanto al primo

ri-

risponde di si: perche nella sagra Genesi al primo si dice, che Dio fece l'huomo, Vs prasis piscibus Genes. 1. maris, & volatilibus cali, & bestys, universaque ter- 26. re, dunque l'huomo in quello stato haurebbe haunto il dominio di tutte le specie de gli animali irragioneuoli; e la ragion si è; perche la disubidienza, che portano all'huomo gli animali, è. provenuta in pena del peccato, per la disubbidiéza, che l'huomo portò à Dio, al qual per ogni ragione douena esfattamente vbbidire; dunque fo l'huomo vbbidito hauesse à Dio, tutti gli animali farebbono stati vbbidientistimi all'huomo, & in. confeguenza haurebbe hauuto l'huomo l'ampio dominio sù gli animali irragioneuoli; perche gli animali irraggioneuoli di loro natura deuono all'huomo flar soggettise l'huomo di sua natura è de gl'irragioneuoli animali padrone; perche ogni cosa meno persettta è in ordine alla più persetta, come si vede nella materia, ch'è in ordine alla forma, e la terra serue alle piante, e le piante alle beflie, che di loro si pascono, e le bestie all'huomo, che delle loro carni e si ciba, e si sosterajonde disse Fitone, che de gli augelli, e de gli animali faluati- Phil. ap. chi la caccia,e de pesci la pesca,è cosa giusta, e na- D. The. turale; perche l'huomo se ne serue di quel, che na ibid. turalmente è suo. Di più la divina providenza determinò, che le cose inferiori dalle superiori fian gouernate, dunque, mentre l'huomo è imagine di Dio, ed à tutti gli animali naturalmente è superiore, ne siegue, che naturalmente tutti gli animali devono all'huomo servire, & ester da lui signoreggiare, e, se di questo esatto dominio si vede l'huomo disnudato, tutto su per la sua colpa. Inobe- ar. t. in. dientia ad hominem corum, que ei debent effe subiccta, corp. subse-Xxx

Digitized by Google

sulsequata est in panam eius cò, quod ipse fuit inobediens Deo.

Quanto al secodo dice, che l'huomo nello stato dell'innoceza haurebbe hauuto il dominio di tutte le creature alla natura humana inferiori, come son gli animali sensitivi, e le cose vegetabili, e tutte l'altre cole insensate; & in quelto senso les Gen. l. c. parole souracitate della sagra Genesi prender si deuono, cioè, che l'huomo di quelle creature sia. presidente, e padrone, che non son'imagini di Dio, ar. 2. in. d'intelletto, e volontà dotate. Intelligitur de omni creatura, qua non est ad imaginem Dei; & in conseguenza non sarebbe stato padron de gli Angelia ma de Bruti, à i quali comadato haurebbe co imperio, e dell'altre cose, alle quali comadato no hau rebbe co imperio(del qual non son capaci) nè per via d'immutatione: ma co seruirsi di loro seza veruno impedimento: haurebbe signoreggiato alle sue proprie passioni co imperio, rédédole soggette alla ragione, e delle forze naturali, e del suo pprio corpo sarebbe stato signore, seruendosi di loro, secondo il dettame della retta ragione. In homine quodammodo sunt omnia, & ideo secundum quod dominatur his, qua in se ipso sunt , secundum bune medum

corp.

corp.

Quanto al terzo dice, che gli huomini nello stato dell'innocenza in alcune cose non sarebbono stati vgualisperche trà gli huomini vi sarebbe stair. 3. in to qualche ordine, el'ordine dice necessariamente disuguaglianza; onde s. Agostino disse, che l'ordine è vna dispositione di cose pari, e dispari, &

D. Aug. vna prescrittione di luoghi, à ciascheduna quel, 19 de Cinit. Dei, che le conuiene. Orde est parium, dispariumque rerum, sua cuique loca tribuens, dispositio. Donde ne le-6.13.

competit ei dominari alijs.

gue,

gue, che nello stato dell'innocenza vi farebbe stata la disuguaglianza del sesso, altri maschi, & altre femine, altrimente non vi sarebbe seguita la moltiplication del genere humano; e la disuguagliaza dell'età, altri padri, altri figliuoli, altri nepoti;e la disuguagliaza di satità,e di sapiezasperche, benche tutti sarebbono stati santi, e sapienti, nulladimeno altri più, altri meno; perche secondo il proprio volere non tutti d'vn modo haurebbon. esercitato gli atti santi, nè s'haurebbono applica. ti egualmente alla contemplatione della verità. Er anco, secondo la diversità de cibi, de' Climi, delle costellationi, altri sarebbono stati più viuaci,più gratiofi,più robusti,più ben disposti, & altri meno, benche non vi sarebbono stati nè difetti, ne mostruosità, ne infermità; Tamen quod in illis, qui ar. 4. in

excederentur, nullus effet defectus, fine peccatum, fine corp.

circa animam, fine circa corpus.

Quanto al quarto, dice, vi sarebbe stata la superiorità, & vna certa sorte di dominio, e di signoria; perche anche trà gli Angeli del Cielo vi son gl'inferiori, e i superiori, & alcuni Dominationi s'appellano; dunque non disconuiene all'huomo. nello stato dell'innocenza, ch'vno sia d'vn'altro maggiore, & in vn certo modo fignore; con tutto ciò s'hà d'auuertire, che vi son più sorti di dominio, e di signoria; pche alcuni so padroni, e signori di serui, ed alcuni d'huomini liberi; nello stato dell'innocenza non vi sarebbe stata signoria, nè padronanza soura serui; perche non vi sarebbe. flata schiautudine; perche questa ridonda tutta. in commodo del padrone, & in pena, & affanno del servo, e nello stato dell'innocenza non vi sasebbe stata la pena, menire nó vi sarebbe stata la colpa;

colpa; ma vi farebbe flata la fignoria foura buemini liberis perche vi farebbe flata von libera. soggettion de gli huomini ad vn'altro huomo, de gli altri superiore; superiorità senza pena: ma con commodo, e con diletto.L'huomo di sua natura è animal fociabile dunqua nella fato dell'ina prenzagli huomini sirebbono vistuti in communità, viuendo in communia vi larebbe fiato chi à que Avno esseriolo haneste acceso di drizzar gli aleri al ben commune, perche ciascuno haurebbe hauuto l'escreibio suo particolare, dunque uno haureb. be hanuto per fuo particolar elercicio di gouernar la communità. Di più vi sarebbe stato alcuno più de eli akri fanto, c sapiente: ma il calento pon hà da flar otiofo, des que quel tale, c'hauesse eccedus so gli altri in fapienza e fantità, l'haurebbe impiegata à beneficio de gli altri, gouernandogli; s drizzandogli al ben commune : maquella superiorità. sarebbe stata senza pena, tapto ne' sudditi in vbbidire, quanto nel superiore in comandare, & in questo, & in quelli con gusto, e con diletto; superiorità, dominio, e fignoria simile à quella, che regnatrà gli Angeli del Baradilo, doue il superiom illumina l'inferiore, e l'inferiore vibidisce al superiore con ogni sorte di felicità, e di contento, fonza trauagli, sospetti, durezze nel comandantese senza ripugnanza, ribellione, datij, timori, gastighi ne comandati:sarebbono stati inferiori. ma non schiaui, nè vassalli, sarebbono stati supeniori: ma non tiranni, në padronit & in vna parola, vi farebbe stata la signoria: ma d'altra maniora di Glla. ch'oggidì regna nel mondo. Non est contra dignitatem status innocentia, quod homo bomini dominetur. Sed dominium accipitur dupliciter; una modo secundum

duen qued oppositue feraitars, alio mode secundum gard communiter referent ad subjectum qualitercumque . Et in questa maniera quando noi diciamo, chel gouerno dalla colpà diriua, il prendiamo, lerondo il modorch oggidi regua nel mondo millo di trattagli, di pene, d'affanni, e d'aftri mali tanto nella persona, che gouerna, quanto ne sudditi gouernati, e colla foggettion di vallallaggio, e di schianitudine; perche tutte queste penalità dalla colpa derinarono.

CON TYTTO CIO' DALLA NATVRA DI-PENDE, E DA DIO. Dice l'Angelico s. Tomal so, che l'vificio della virtù della giufitia fia d'aggiuftar talmente l'huomo, che non tolga à nissuno, quel se gli deue. Institie proprium est, ve ordinet hominem in his, que funt ad alierum ; Quindie, che 2.2-4.54. la Giusticia fu definita, che sia va'habito interno, 41-1: per mezzo del quale deliberatamente l'huomo vuol dar à ciascuno quanto gli si deuc, con propolito fermo, e collante di farlo lempre, e quanto volce fatà necessario. Inflitta est habitus, fecandum gaem aliquis constanti, & perpetua voluntate ins fau vnicaique tribuit; perche volerlo fat folamente vna volta, ò più volte, e non sempre, non sarebbe col giufta,nè viriù di giustitiaje con questa definitione l'Angelico Muestro difende, e spiega quella de Giurisconsultische dicono. Institia est constants, & tit. 1. de perpesua volantas ins suum cuique tribuendi L'og- iust. & iu getto dunque della giustitia è il giusto ; cioè tutto re . . . cio, ch'è giusto, e douuto ad altri; à questo mira la just ficovirtù della giustitia; al giusto; à quel, ch'ad altri fi virtù della giultitia; ai giuno, a que que deue, ò per non esser tolto, ò per darlo; e questo giusto si dimanda ias; perche, secondo lsidoro, ins D. Thoibid. dictum est quia instum.

Dice

#### 336 Li Trionfi della Chiefa.

Ibid. in Dice di più s. Tomaso, che questa parola ins, su art. Sed imposta principalmente per significar quel, ch'è contr. & giusto, cioè quel, ch'ad altri si deue, e quanto, e coin fin. cor me si deue; ma poi fu presa per significar l'arte, es por. dist. la scienza, colla quale il Giudice ciò, ch'è giusto sonolee, & à significar ancora il tribunale, doue il giullo si decide, e la sentenza dal giudice proferiza, benche spesso non sia giusta. Si come questa parola medicina fù imposta principalmente per significar il medicamento, che prende l'infermo, per ottener la sanità: ma poi sù presa ancora per significar l'arce del medico, secondo la quale il medicamento prescriue; perche sù sempre solito vsurparsi le parole dal principal significato à significar cole diverse. Consuesum est, quod nomina à sua pri-B. Tho. ma impositione recorqueaneur ad alia significanda, siibid.ads. cut nomen medicina impositum est primo ad fignificadum remedium , quod prastaine infirmo ad sanandum; deinde tractum est ad significandam artemqua hoc fit. Ita etiam hoc nomensius, primo impositum est ad significandam ipsam rem instam; postmodum autem est derinatum ad artem, qua cognoscitur quid sit instum, & Ulterius ad significandum locum, in quo ius redditur, Ceut dicitur aliquis comparere in ius, & Ulterius dicisur etiam ius, quod redditur ab eo, ad cuius offi iu persinet institiam facere, licet etiam id, quod decernit, sit iniquum. Questo ins, ch'è oggetto della giu stitia, e significa ciò, ch'è giulto, e dounto, vien diviso dall'Angelico in ins naturale, & ius positiuum. Il ius maturale è quella cosa, ch'è giusta di sua natura. independentemente dalla volontà d'alcuno, come sarebbe à dire; dar tanto quanto hai riceuuto . Il ins positino è quello, ch'è giusto; perche così alcuno fi contentò, e così hà voluto, come sarebbe à di-

rc;

re; quando alcuno si contentò di riceuer meno di quello, hà dato; perch'è giusto, che men riceun, e non è giusto volerne più; perche non è secondo il primo contentamento, nè s'aggiusta al primo volere,nè si conforma à quel, che prima determinato s'haueua. Et anco chiamasi ius positiuum, tutto ciò, ch'è deciso dalle leggi, ò dalle parti, ò dal popolo, dal Principe. Si divide ancora il giusto, in ius naturale, & ius gentium. Il naturale è quello (come s'è detto) che di sua natura è giusto, come restituir tanto, quanto hai tolto. Il ius gentium è quello, ch'è giusto; perche così communemente han determinato le genti, come sarebbe à dire; Il campo, che di sua natura non dice, sia nè di Pietro,nè di Paolo, nè d'altra determinata persona, communemente tutt'i popoli han determinato, che sia d'vno, cioè, che tal parte di terra sia di tal' huomo, per toglier via le discordie, e che ciaschedun possieda il suo. Iste ager absolute non habet, ve magis sit buius, quam illius; sed si consideretur propter respectum ad pacificum vsum agri, secundum hoc habet commesurationem adhoc, quod sit Unius, & non alterius. I legisti poi per saluar la definicione del Giurisconsulto, che disse, lus naturale est, quod natura omnia animalia docuit; distinguono tanto il ius naturale, quanto il ius gentium in primeuo,e secondario. Il ius naturale primano ( dicono ) è quello, che la natura insegnò à tutti gli animali, come il generar la pro'e, l'educarla, il difendersi da gli afsalti; perche queste son cose tutte giuste, e douute, e tanto l'huomo, quanto tutti gli altri animali il fanno. Il ius naturale sccondario è quello, che dalla natura solamente all'huomo s'insegna, com'è la pietà verso Dio, l'honor de' parenti, l'amar la-Yуу

patria; perche queste son cose, delle quali ponson capaci le belue. Similmente il ius gentium pri-

offic.

mun.

mano è l'istesso, che'l ius naturale secondario, cioè quel tanto la natura insegnò solamente all'huomo sin dal principio, & innazi, che fossero fondate le Città, e moltiplicati i popoli, come honorar il padre, non far'ad altri quel, che non vorresti per te medesimo, e simili; Il ins gentium secondario è quello, che fù introdotto dalle genti, e da i popoli in varie occasioni dopòsche furono fondate le comunità, & i Regni, come la division de campi, che ciascuno possedesse il suo; le seruitù personali, reali, rustiche, & vibanc, ò miste, le pene ne' contrattisle pene de delittise simili, che son cose tutte giuste: ma introdotte dalle genti. Da questo io dico; che'l ius naturale primauo è quello, ch'è giusto, e conviene all'huomo in quanto animale, come il difendersi, l'hauer cura de figli, il procacciarsi il Cic. lib. 1 vitto, se diligere, se se consernare, declinare nocuera, parare victui necessaria, sui similem procreare, & curam ipsius babere. Il ius naturale secondario, ch'è l'istesso, che'l ius gentium primano, e quel, ch'è giuflo, e conuiene all'huomo precisamente in quanto ragioneuole, come il riuerire, & adorar Dio, vbbidire à i parenti, amar la patria, e simili; perche son certi principij dell'honesto, e santo operare naturalmente nel cuore humano insertida che furono Doll. so- gli huomini nel mondo; Communes sententia mentibus hominum naturaliter, seu divinitus insita de bonis moribus, optimam, absolutissimamq; vinendi rationem

proponentes. Perche di queste cose l'animal ragioneuole solamente è capace, non già gl'irraggioneuoli. Il ius gentium secondario è quel, ch'è giusto, e conviene all'huomo in quanto Cittadino, & in-

quan-

quanto è parte della communità;e perche le communità sarebbono state anco nello stato dell'innocenza,tutto quello, che sarebbe stato conuencuo. le all'huomo in quanto parte della communità nello stato dell'innocenza, tutto io dico, Est de iure gentium primeno, ch'è l'istesso, che de iure naturali secundario, come il riuerire i superiori, e di buona voglia à i giusti comandamenti di quelli soggettarsi,l'istruire i sigli, & incaminarli nel santo timor di Dio; perche queste son cole giuste, e conuengono all'huomo in quanto ragioncuole, & in quanto è animal sociabile in comunità; ma quelle cose, che conuengono all'huomo limitatamente in quanto sociabile nello stato della natura corrotta, che conseguiscono alla colpa, tutto questo est de iure gentium secundario; perche son cose introdotte dalle genti,secondo l'occorrenti pericoli, e necessità; come il difender la patria, che nonsarebbe stato nello stato dell'innocenza; perchenon vi sarebbe stata la guerra; il cinger le Città di torri, e di ripari, resistere alla violenza con le violanza, il posseder ciascuno il suo, e cose à que-Re somiglianti; lus gentium secundarium est, que ge- Oin. lib. tes veuntur ex corum constitutionibus, quod à natura- 1. inst. tit. li quodam iudicio profici (citur, non tamen ab initio fuit 2 5.1. sic, sed postea communi omnium gentium vsu, & necessitatibus ita exigentibus, fuit introductum. E di quelto ragionandosi nel canone nono della prima distinctione si dice. Ius gentium est sedium occupatio, dist. 1. c. edificatio, munitio, bella, captinitates, seruttutes, postli- 7. minia, fædera paces, inducia, es Perche quelle cose non sarebbono state introdotte, se non fosse preceduta la corruttela della natura,e l'humana malitia, che dall'original peccato deriua. Ma perche Yyy

queste cose furono dalle genti per rimedio introdottese secondo il dettame della ragionesche nell'huomo è naturale, quindi è, ch'anche queste cose posson de iure naturali chiamarsi, come insegna D. Tho. l'Angelico; Considerare autem aliqued comparande 2.2. 9.57. ad id, qued ex ipso sequitur est proprium rationis, & ar. 2. in ideo hos idem est naturale homini secundum rationem fin. corp. naturalem, que hoc dictat; e di quì nasce, ch'appres-Doll. in do ius gentium pro vero iure naturali accipitur, & re natur. aliquando ius naturale pro iure gentium ponitur. Hor venendo al punto, che'l dominio, benche dalla gent. o ciu. §. [us colpa deriue, nulla dimanco dalla natura dipende, autem gë e da Dio; dirò, che se della superiorità, e dominio assoluta, e largamente parlaremo, ella è de inre naturali primeuo; perche conviene all'huomo in quanto animale; perche gli animali irragioneuoli son'anch'essi nati ad hauer superiore, si perche riconoscono per loro superiore, e signore l'huomo, si anco perche col naturale istinto riceuono, e rispettano come loro monarca il Leone, al qual, come dice il P. Quirino, tutti prestano vbbidienza, e vassallaggio. Omnes fera Leoni, quem natura fibi re-Sup. Prou. gem prafecit, naturale cius imperium veluti agnosce-28. n. 10. tes, vitrò parent, ità, ut, non modo cum singularibus feris, quas ipse robore vincit, securus degat, sed esiam in magna belluarum ferocissimarum multitudine tutus si; si anco, perche dell'Api si dice, che tengano il loro Rè,cola decantata appresso i Filosofi, e santi Padri, Apes regem habent, penès quem ius aluci totum Prou. 3.n. estaquem colunts & observant ad nutum. Si anco, perche Dio comandò ad Adamo, che sedendo come

superiore imponesse à tutti gl'irragioneucli ani-

Geref. 1. mali il nome; e disse all'huomo, Deminamini pisci-

tium.

Ġ ::

58.

Digitized by Google

bas maris, & volatilibus cali, & vniuersis animantibussqua monentur, super terram. Ma se parliamo del principato, e della signoria, non tanto largamente: ma in quanto vn gouerno dalla prudenza regolato significa non è de iure natura primauo : ma. secundario; perche conviene all'huomo in quanto ragioneuole, e fù nell'huomo sin dal principio anco nello stato dell'innocenza, quando l'huomo fù della donna constituito capose maestroje se quello stato perseuerato hauesse, vi sarebbono stati nelle communità i superiori. Ma se finalmente del gouerno più ristretta, e rigorosamente parletemo, cioè, secondo il modo, che regna nel mondo dopò del peccato, e nello stato presente della natura. corrotta, egli è de iure gentium secundario, perche fù dalle genti introdotto per rimedio cotro l'humana malitia, che non opra bene, se non per timore, Oderunt peccare mali formidine pæna. Dal che ne siegue, che'l principato, e la signoria nel modo, che regna oggidì nel mondo tira l'origine dal peccato; ma, perche fù dalla ragione introdotto; ch'è cosa naturale nell'huomo, per questo dalla natura dipende, e da Dio; perche tutto ciò, ch'è ragioneuole, è secondo la diuina volontà, e la. legge naturale, e'l dettame della ragione (come dice l'Angelico ) è raggio della legge eterna, che nella mente divina risplede. Omnis lex in quantum D. Tho. pariscipat de recta ratione, derinatur à lege aterna; P.2. 9.93. lex autem aterna est summa ratio in Deo existens; est ar.1.53. enim ratio dinine supientia directiva omnium actuu, & motionum. E per conchiuder il tutto in vna parola; il dominio, e la fignoria, fecondo ch'oggidì regna nel mondo, in quanto dice penalità, e trauaglio in chi gouerna, & in chi è gouernato, dipede occasionalmente dalla colpa, & essettine de Dio; perche Dio per occasion del peccaro congiunse col gouerno i trauagli, e le pene, & è cose. naturale, e ragione uole, ch'alla colpa siegua la pena. In quanto poi fù posto per rimedio per tener à freno la cattina inclination dell'huomo à peccati, & à delitti, & à fin d'almi beni, egli dipende dalla natura; perche così detrò la ragione, e da Dio, che volle i gouerni per raffrenar dal mal' oprare i Cattiui .

La diuina Sapienza dice ne' Prouerbj all'otta-Prou. 8. 40. Per me reges regnant, & legum conditores infla 15.0 16. decernant: Per me principes imperant, & potentes decernunt institiam. Per me regnano iRè, per me i Legislatori decidono cose ragionenoli,e sante; per me comandano i Prencipi,& i potenti cole giulle decretano, doue quelle quattro parole notar si deuono, cioè Rè-Legislatori, Précipi, e Potéti; perche sotto nome di Rè vengono i Monarchi; sotto nome di Legislatori, tutti i Regenti, Configlieri, es Giudici, che fan professione di posseder le leggis fotto nome di Prencipi, tutti i comandanti nella. guerra; fotto nome di potonti tutti i Presidi delle Provincie & i Prefetti e Governadori delle Città. & i Vicarij, e Luogotenenti de Monarchi; in maniera, che se tutti questi (dice il P Quirino) gouernano, e si portano nelle loro cariche, & vifici con prudenza, e prouidenza, tutto nasce da Dio; perche Dio istitui queste carichese Dio assiste loro per be portarsi ne gli esercitij de loro magistratij e quei, che malamente si portano,e da tiranni gouernano, anco dipendono da Dio; perche di loro come di manigoldi Dio se ne serue per gastigare i popoli; onde disse Cristo N.S.à Pilato, Non habe-

Salazar. ibid.

beres poteffatem aduersum me ullam, nift tibi datum Io:19.11. effet desuper; se tuso Pilato, hai potestà, t'è data dal Cielo; perche quantunque tù contro l'innocente l'adopri, Dio se ne serue di tè per istrumento della sua giustitia per sodisfattione dell'offese dategli dall'huomo, e per ministro della misericordia per saluar il genere humano per mezzo della mia morte. Dio ti diede il gouerno per seruirtene à bene: ma già, che tù malamente l'eserciti, se ne serue di tè, come di Manigoldo. Hor che cosa sono i Monarchi, e Principi cattini? Che cosa sono i Rè, e gl'Imperadori infedeli! Manigoldi dell'ira giustissima di Dio; carnefici della divina Maestà; sanguisughe, che beuono il sangue humano per satiar la loro sete: ma permessi da Dio per toglier da i popoli il sangue cattino, per curar le genti dalle loro pessime infirmità spirituali, per gastigo de tristi, e per essercitio de buoni; e per dirlo con parola più trita,e di maggior cofusione, Principe cattino Boia di Dio. Il boia è ministro della giustitia, e l'efficio gli è dato da chi gouerna: ma. con tutto ciò è vn'vfficio vilissimo, & odioso anco appresso il gouernadore, che'l dà. Principe cattiuo dipende da Dio, e la potestà da Dio gli è data; nondimeno appresso Dio non è di riputatione, anzi abomineuole, & odioso. La signoria dunque ò che bene, ò che male sia dal Principe esercitata., dipende sempre dalla natura, e da Dio. Così l'intese il patientissimo Giob quando diceua. Qui regnare facit hominem hypocritam, propter pecsata po- lob.34.30 puli. Dio sa regnare Prencipi, e Ré, Giudici, e Gonernadori cattiui; huomini hipocriti (che sotto il mato della giustitia ingiustitie nascondono, & iniquità) no per altro, che p gastigar le colpe de popo-

### 344 Li Trionfi della Chiefa?

Ose. 5.11. poli . Dabo tibi Regem in furore meo , disse Dio per bocca d'Osea; lo sdegnato contro di te, popolo carico di peccati, farò, che vadi sotto l'imperio d'vn Rèsche ti tratti di maniera, che tù sperimenti il mio giustissimo furore; Principe cattiuo, ministro dell'ira di Dio, disprezzator delle leggi, e naturalise divine, ch'esercita la potenza in tormento de vassalli; Principe cattiuo, simile à quel Diauolo, che riceuè da Dio la potestà soura Giob, per prouarlo, soura Saul per punirlo, soura Pietro per tentarlo, soura Paolo per schiaffeggiarlo, soura-D. Aug. Giuda per appiccarlo. Iniustum non est (disse s. de natur. Agostino ) ut improbis accipientibus nocendi potestabon. c.31. tem, & bonorum patientia probetur, & malorum iniquitas puniatur ; nam per potestatem Diabolo datam, & lob probatus est, vi instus appareret, & Petrus tentatus, ne de se prasumeret, & Paulus colaphizatus ne se extolleres; & Indas damnatus, ve se suspenderes. Tutti i Prencipise Monarchistanto buonis quanto cattiui dipendono da Diosperche dipendono dalla dispositione della divina providenza. Divinatio Prou. 14. in labys Regum ( disse Dio ) in iudicio non errabit os 10. eius. Sono i Rè Vicarij di Dio, e posti da Dio nel gouerno, e per questo quante volte come Regi. con le douute circostaze in ordine al ben commune comandano, non errano; perche quante volte oprano come Regissempre Dio con esso loro concorrese come à suoi sustitutise Luogotenenti comparte lumi,& infonde spledori per no errare; benche per altro sian cattiui. Quindi è, che gli Etnici Imperadori formaró leggi, delle quali, qualitutte le geti nelle cause della Rep. se ne seruono, e come inviolabili l'osservano. E se taluolta i Rè cadono, giudicando, in errore, ciò non accade, se non.

per-

perche non giudicano formalmente come tali:ma

si lasciano trasportar dalla passione, all'vesicio loro contrariase più presto da prinate, che da publiche persone si portano. Onde disse il P. Quirino. Constat primo Principes seculares Dei Vicarios, & quasi ibid. Proreges esse: secundo; quidquid etiam ad cinilem administrationem attinet à Deo per ipsos ordinaris di-Sponi; hincfactum eft, Ut Imperatorum Veterum responsa, qua Iurisconsultorum opera in Godices collecta funt, omnium penè gentium tacito consensu recepta fint; quia ferè nihil rationi adnersum prascribunt; Deus quippè in ipsis imperabat, & iusta decernebas; quod si nonnunquam aliquid rationi, ac iustitia contrarium cautum ab illis est, id quidem ideò consigit, vel quia semere, & inconsulte agebant, vel quia ad commune Reipublica bonum minime spectantes prinatis commodis studebant, atque tune non vt Reges, & Principes; sed ut prinati, &, ut ità dicam, ut Tyranni res administrabant. Itaque illud ausim dicere, Principem, ant Regem legitimum quoties, vt talis, indicat, aut prascribit, vix aliquando in decretis errare posse; Deus enim, qui per illum regnat, per illum essam susta eloquitur, & renunciat populo. E l'Apostolo s. Paulo scriuendo à Romani disse. Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit; ogni huomo tanto fedele, quanto infedele deuesi sottometter prontamente à gli ordini ragioneuoli de suoi Principi, e Monarchi; e maggiormente i fedeli; perche ogni potestà è da Dio, Non enim est potestas, nisi à Deo. Non v'è Rom. 15. potenza, non v'è dominio, non v'è regia Maestà, nè principato, nè monarchia, se non da Dio: da Dio proviene, e da Dio dipende; Quei, che le Monarchie gouernano, quei che reggono le Prouincie, e le Città del mondo, tutti son dipendenti da Dio; Zzz

Lap. ibi-

C.21.

Cornel. à Principatus & magistratus (dice il P. Cornelio) . o à Diabolo, nec à solo homine, sed à Deo, eiusque diuina ordinatione & dispositione conditis instituti suntseis erzo obediendum est. Non pensate, che'l principato, e la potestà; quantunque il Prencipe sia cattino, & infedele, dipenda dal Demonio, ouero solamete dalla dispositione humana:ma dalla divinasse si troua Principe infedele, & empio, egli in quanto Principe è da Dio, che diede i Regni suoi à buoni, & à cattiui secondo la dispositione della sua profonda sapienza; Non tribuamus (dice s. Agosti-D. Aug. no) dandi regni, atque imperij posesiatem, nisi Deo velio.5. de Ciu. Dei, ro, qui dat falicitatem in regno Calorum solum pis, regnum verd terrarum pijs, & impijs, sicut ei placuit, cui nihil iniuste placet; non riceuono i Monarchi d'altre mani le loro Monarchie, che da quelle di Dio; non deuesi attribuir l'acquisto di principati,e di regni,nè alla virtù propria del principe, nè alla nascita, nè alla successione, nè à nissun'altra. cosa,se non solamente à Dio. Dio solo è, che difpensa i dominise le signorie tato à principi buoni, quanto à cattiui, tanto à fedeli, quanto ad in-

Ibidem.

celeste; à gl'infedeli, & à i cattivi dà solamente la terrena, e nella morte la pena. Sai perche Dio anco à gl'infedeli dà le signorie, e le potestadi ? perche (dice s. Paulo) que sunt à Des ordinata sunt, son cose ordinate, e drizzate al ben commune, e perche così saggiamente la sua dinina provideza dispone, e per suoi profondi, & imperscrutabili ginditij; donde nasce, che chiunque à suoi principi resiste, e si mostra disubidiente, e ribelle, refiste à Dio, e grauemente l'offende, e si pone in istato

sedeli; ma con questa differenza, ch'à i Principi fedeli, e santi, dopò la terrena, dà la corona anco

di dannatione. Qui autem resistit potestati, Dei ordinationi refisit, qui antem resissit, sibi ipsi damnazionem acquirit. Nella vita di s. Babila fi racconta, ch'essendos coferito l'Imperador Numeriano al- IANHAY. le porte dellaChiesa sotto pretesto di veder le cerimonie de Cristiani: ma con animo d'entrar detro per farli morire, il Santo se gli oppose, e'l riprese, onde l'Imperadore dubitando di tumulto fece ritorno al Palazzo, e nel di seguente si sece condurre auanti il Santo, e gli disse, per qual ragione hauesse hauuto ardimento di far resistenza al suo Principe. Rispose il Santo, che non haueua ciò fatto per far'oltraggio all'imperial personas perche à i Principi, e superiori, quantunque infedelistiuereza portar si deue: ma'l fece per difender la Chiesa di Diosacciò non fosse profanata, e per liberar l'Imperadore stesso da grandissimo gastigo; perche Dio, sommo Signore, non lascia impuniti quei Principi, che rispetto non gli portano. Deuono dunque i Monarchi rispettar Dio, lor Signore, e deue ciascun vassallo rispettare il proprio Monarca, benche infedele, doue però dell'honor di Dio non vi corra il pregiuditio. Nome vuol Dio, si commercan delicti, nè che si facci verun male; per questo ordinò nel mondo i prencipi,& i Monarchi per tener à freno i delinquenti; e se tù della potenza de' Principi terror non vuoi sentire (dices. Paulo) viui da santo; perche; Principes non sunt timori boni operis, sed mali . Vis no timere potesiatem ? benè fac, & habebis laudem ex illa. Pose Dio nella man del Principe la spada per esercitarla contro i cattini, non contro i buoni; Si malum feceris time, non enim sine causa gladium porsas, perche'l principe è ministro della giusticia di- $\mathbf{Z} \mathbf{z} \mathbf{z}$ 

uina, vendicator dell'offese, ch'à Dio si fanno, per manifestar l'ira di Dio contro il peccato. Minister Dei est, vindex in iram. Nè sola mente deuono i fedeli per timor della pena portar rispetto, e riueréza à i loro principi, e gouernadori: ma di vantaggio, perche così ci detta la coscienza; Necessuate Subditi estote, non solum propter tram, sed etiam propter coscientiam; perche quei, che son costituiti da. Dio per capi della Republica, e per Luogoteneti della divina maestà in questo mondo riveriti esser deuono, & osservati. Volete vedere, dice san Paulo, come i Rè dipendono da Dio? ditemi, perche ragione voi pagate à i prencipi le gabelle, & i tributi ? sapete perche? perche i prencipi, e monarchi son ministri, e seruidori di Dio; nella gran casa di Dio, ch'è questo mondo. Nella gran sameglia di Dio, son come aij, e come maestri di casa, à i quali Dio assegnò il salario; le gabelle sono il salario de' Prencipi, e de Monarchi, & à loro sondouute, e Dio vuol, che si paghino, e se non deuono i prencipi essiger più di quel, che meritanole loro fatiche, non deuono i popoli pagar meno. Tutti i beni de popoli son beni di Dio, e per questo deuono i popoli prontamente pagarle; perche non pagan cosa alcuna del proprio; perche quanto loro resta pur'è di Dioje Dio vuol, che de' beni fuoi si dia sodisfattione, e competente paga à i monarchi, suoi seruidori. Ideò enim, & tribata prastatis, ministri Dei sunt in hoc ipsum seruientes . Se dunque son seruidori di Dio, e posti da Dio nella gran fameglia di questo mondo per capi, e per maestri, chi negarà, che'l gouerno de précipi, e de monarchi, benche quanto alla penalità dalla colpa occasionalmente deriui, in tutto il resto dipenda dalla

natura, come cosa ragioneuole, e da Dio, come da principe eterno, distributor de principati, e d'ogn'altro talento di questo mondo ? E se quì mi dimandarete, se quanto alle persone particolari anco i Monarchi sian dipendenti da Dio; dico di sì; perche la Monarchia delle Spagne, ch'oggi siaposseduta da Carlo, e quella di Francia da Luiggi, e così di tutte l'altre, non si può dar'altra ragione, se non perche così Dio dispose; perche poteua. succedere in altri; così l'intese il gran padre delle lettere s. Agostino, che dice; Dio è quello, che de- D. Aug. termina non solo le famiglie: ma le persone in lib. s.de particolare nelle quali succeda il prencipato, e la Ciu. Dei, monarchia. Qui dedit Mario, ipse & Casari; qui Augustosipse & Neronisqui Vespasiano, vel patri, vel silio suanissimis Imperatoribus, ipse & Domitiano crudelissimo, &, ne per singulos ire necesse sit, qui Constantino Christiano, ipse & apostasa Iuliano. Che l'imperio d'Occidente hoggi sia in Leopoldo è cosa fatta da Dio; che l'imperio d'Oriente sia nel presente Ottomano tutto è voler di Dio; e quando Dio vorrà, finirà, e'l farà passar da quello in altri.

Ma quì mi direte; se i principi supremi (come tutti gli altri ) dipendono da Dio, e non dall'humana industria, dunque nissun Rè può far guerra contro vn'altro Rè;ne può la communità scacciare vn Rè per eleggere vn'altro:ma bisogna lasciar il tutto nelle mani di Dio, ch'egli faccia, senza, che l'huomo pensi ad altro. Di più, dice l'Angeli- D. 7-2.2. co, per muouersi lecitamente vna guerra son ne- 9. 40. ar. cessarie trè conditioni. La prima, vi sia l'autorità del Principe supremo, per ordine del quale si porti la guerra; perche'l principe inferiore non può trattar di far guerra, mentre v'è'l principe supre-

mo, appresso'l quale può le sue ragioni rappresentare, per ottener la giusta sentenza, nè può chiamar la moltitudine all'armi, chi soura la moltitudine non hà l'assoluto dominio, & à chi non tocca di tutta la communità l'assoluto gouerno. La seconda condicione, vi lia la giusta causa, cioè, che quelli contro de' quali si fà la guerra, siano rei di qualche graue offela, per la quale d'esser per mezzo dell'armi gastigati sian meriteuoli. La terza, vi sia la retta intentione, cioè, che la guerra non si muoua, nè per odio, nè per vendetta, nè per altro particolare affetto:ma solo ò per promuouere della communità il bene,ò per difenderla dal male, ò per punire i reisò per dar soccorso à gl'innocenti, d'altra maniera il guerreggiare sarà gravissimo peccato. Adhoc quod aliqued bellum sit instam tria requiruntur; primo quidem authoritas Principis, cusus mandato bellum sit gerendum; non enim pertinet ad prinatam personam bellum monere; quia potest ius summ in indicio superioris prosequi; secundo requiritur causa iustazot scilicet illi, qui impuznantur, propser aliquam culpam impuenationem mercantur. Tertiò requiritur, ut sit intentio bellantium recta, quia scilicetintenditur, vel ut bonum promoutatur, vel ut malum vitetur, ve mali cocrceantur, & boni subleuentur, dunque ogni volta, ch'vn Regno muta padrone, bisogna, che'l primo padrone si ritiri, e ceda, nè procuri di rimettersi in possesso à forza d'armi; perche, se'l secondo padrone dipende da Dio, il primo farebbe contro Dio, se volesse tentar di discacciarlo, e non haurebbe giusta causa; ma se questo il può fare, segno è, ch'i Rè non dipendano da Dio. Lungamente à questa dissicoltà risponder si porrebbe; perche se peccasse il primo padrone

Digitized by Google

in portar la guerra al secondo per questa ragion, ch'i Rè son dependenti da Dio, necessariamente haurà peccato il secondo ad hauerla postata al primo; mentre tanto il primo Rèsquanto il secondo dipendono da Diorma non và così la ragione; perche non possono due Rè contrarij esser nel medesimo tempo totalmente ambidue legitimi Rè d'vn medesimo Regno; nè può la guerra esser dall'vna, e dall'altra parte giusta, onde necessariamente colui sarà il vero e legitimo Rè dipendente da Dio, che tien per se la ragione, e la giusta causa della guerra, e'i contrario sarà tiranno: ma, perche le ragioni sono spesso tanto oscure, che non ben si discerne di chi di loro sia la ragione; per questo dicono i Dottori, ch'i Rè nel muouer la guerra deuon portarsi con grandissimo risguardo, e non. muouerla per capriccio. Deuon cercar di certificarsi dell'importanza, e giustitia della causa, confultandosi con prudenti, accorti, saggi, e santi configlieri, con persone mature, & esperte, non congionani superbis& inespertis deuon chiamarà cofulta dinersi cospicui Teologi, à i quali diano licenza di dir liberamente la verità; nè solo riceuerla, benche sia contro la propria loro corona: ma eglino ancora deuon buttarsi à piè d'vn Crocifisso, & istatemente pregarlo, gl'illumini di portarfi, come vorrebbono hauersi portato quado saran nell'vitim'hora di loro vita, e nel tempo, che Herma. compariranno dauante al tremendo Tribunal di Bussemb. Dio. Tenesur Rex antequam bellum incipiat, omni di- in medul. ligentia curare, ve certus sie de eins institua, ad quod Thol. mo sequentia conducent; primo vi curet habere non tantu ral.lib.3. peritos, sed bonos consiliarios, secundo, ve etiam à di- dub. s.ar. nersis Theologis curet instituam bellisecundum leges 2. resp. 2.

enangelicas examinari, & liberd edici; demum si anditis omnibus ipse quoque coram Deo illam examinet,
statuatque id, quod in puncto morsis se secisse velles.
Vsate dunque le douute diligenze, e conosciuto,
che la cagion della guerra sia e graue, e giusta,
proponer deue alla parte contraria l'elettione, ò
della guerra, ò della competente sodisfattione:
Perspetta institia belli, debet ea proponi parti aduersa,

Ibid.resp. Perspecta iustitia belli, debes ca proponi parti aduersa,

qua si offerat competentem satisfactionem, non debes
bellum incohari. E se la parte contratia conosciuto d'hauer il torto, niegarà di darla, non potrà lecitamente coll'armi desendersi. Si quis iustum belIbid.resp.

per auuentura dopò d'hauer claminate le ragioni, resta la causa per ambe le parti dubia, ò probabi-

Fill.t.29. le, la miglior conditione è di chi possiede; Remac.9. q.4. nense causa aqualiter dubia, melior conditio est possidentis. Il punto nostro si è, che quello è Rè dipendente da Dio, che, secondo il diuino volere possiede la monarchia; e quel; che contro il voler diuino il regno altrui s'vsurpa, e vn gran ladrone; perche con violanza spoglia il legitimo Rè del suo
Regno. Ma quante sian le giuste cause di muouer
la guerra non è di questo luogo il raccontarle, vn-

Laym. 1. deci n'assegnano i Dottori appresso de'quali ci ri-

2. affer.3. mettiamo.

ET E' FRA' TVTTI IL MIGLIORE. Diciamo, che'l gouerno monarchico sia frà tutti gli altri gouerni il migliore; perche dicono communemente i Politici, che trè sono le principali, e semplici maniere de'gouerni, cioè Democratia, Aristocratia, e Monarchia. Dicesi la prima Democratia à Δημέ, & κρατιος, idesi à populi imperio; quando il gouerno della Republica stà nella moltitudine

ne del popolo, che per via di voti, e di suffragi elegge per qualche tempo vn magistrato, che di tutta la communità l'amministratione, e la curafostegna, e finito quel tempo elegge per altretanto tempo vn'altro; e questa specie di gouerno vien chiamata d'alcuni, e particolarmente da Ari-Rotile Timocratia, à Tiuns, & Kparees, idest ab honore, pæna, pratio, ultione, & imperio, perche egli è vn'imperio, che risiede in quella persona, ch'è honorata dal popolo, nella quale il popolo di dar la pena à i delinquenti, di stabilire il prezzo alle cose, & in conseguenza di gouernar la moltitudine la potestà trasferisce; però da molti questo nome di Timocratia in cattiuo senso è preso, e quasi in senso della corrotta Democratia: onde disse Ari-Rotile, deterrima Timocratia; & altri dicono, che quando alcuni de' ricchi, e potenti si vsurpano per forza del popolo il magistrato, all'hora la. Democratia in Timocratia si conuerte . Quando In Thea. diuites, & potentiores aliquot in populorapiunt ads Beier. v. imperium, exclusis pauperibus, tune Democratia in. Polit. Timocratiam conucrtitur. Se dunque il gouerno di maniera stà nel popolo, ch'elegge chiuque per lo gouerno gli sembrarà sufficiente, ò che sia de ricchi, ò de poueri, all'hora si dirà Democratia: ma quando de ricchi, e de' potenti peruiene à segno l'insolenza, che sempre persona à gufto loro s'elegge senza mira de' poueri, che faran forse migliori, e seza risguardo alla sodisfattion del popolo, all'hora non sarà Democratia, ma Timocratia. La seconda specie del gouerno diceli Aristocratia ab Apisi, & Kearens, idest ab optimaiŭ imperio; quando molti de più nobili, e de prudenti della Republica la moltitudine d'vn'anime Aaaa

#### 554 Li Trionfi della Chiefa?

consenso, e di concorde, & individuo volere tutti giuntamente insieme gouernano doue il maggior risguardo, che s'habbia, è la virtù, che, se non sarà sourana, che tutti in modo concordi mantenga, che non sembiino molti: ma vn solo, il gouerno patirà grandi disaggi . Dicesi ancoraquesta specie di gouerno, Oligarchia ab Oniya, & Apai, idest à paucorum principatu; perche son sontutti, che gouernano: ma pochi; e dicefi ancora-Poliarchia à non, & Aex', ideft à multorum principatu; perche non è vno: ma più, che gouernano, però questo nome di Poliarchia è più generico, & abbraccia la Democratia, e l'Aristocratia, onde diffe Beierlinch , Est autem status Polyarchicus simplex, vel Democratius. Et il nome d'Oligarchia suol prendersi,& in bene per l'Aristocratia, & in male per la corrotta Aristocratia, quando trà gli ottimati gouernăti entrano le seditioni, e l'vecisioni, e si riduce l'Aristocratia in pochissimo numero di regnantise taluolta all'Oclocratia, & all'Anarchia; perche l'Oclocratia dicesi ab Oxas, & Karsos, idest a turba tumultuante, & imperio, quando il popolo facendo tumulto, elegge vn, che comandi, secondo il Suo furore; & Anarchia dicesi, ab Ar, & Arxi, idest sine principe, quando il popolo tumultuante ributta ogni superiore, & ogni comandante, e ciascumsi porta come gli suggerisce la sua scioltase libera volontà. La terza specie di semplice gouerno dicesi Monarchia à More, & Agxi, idest ab unius principatu; quando tutta la potestà della Republica si trasserisce ad vn solo, il qual non hà d'alcuno dipendenza, se non da Dio, e dicesi per antonomalia, il Principe; & è fignore assoluto, senza superiore in terra; perche conforme tutta de gli huo-

huomini le moltitudine non hà soura di se, se non Dio, così trasferendo in vn solo la sua potestà, quell'vno sarà capo, e di tutti superiore, e senza. superiore, toltone Dio. E questo Principe dicess Monarca, e suol'esser tale, ò per via d'elettione, ò di giustitia militare, ò di successione; & è la Monarchia più, e meno ampia, secondo, che lo stato à tal principe soggetto, è maggiore, ò minore; perche non solamente può dirsi monarca chiunque regge Prouincie, Regni, & Imperij: ma chi regge ancora vna sola Città con assoluto gouerno; e supremo dominio. Prò dinersitate obiettorum monarchia, vel est angustior, vel latior, neque enim in pro- Theats uincijs, & regnis est Monarchia, sed etiam in Urbibus esse potest, prous olim Urbes omnes sub Monarchia fuerunt. Da questo io ne deduco, che la Monarchia, e'l Monarca può esser più, e meno vniuersale, secondo, ch'à più Regni, e paesi la sua potenza si stende; e perche la Monarchia del Rè delle Spagne si stende à tutte le quattro parti del mondo, possedendo co assoluto dominio, Regni, e Prouincie per tutti i paesi, e per tutta la circonferenze della terra, e del mare, cola, ch'à nissun'altra monarchia successe, per questo la monarchia del cattolico principe è monarchia la più vniuersale, che sia,ò che sia stara mai nel modo. Da queste trè maniere di semplice gouerno, cioè dalla Democratia, Aristocratia, e Monarchia, nè nascono quattro miste, cioè vna di tutte queste trè, vn'altra di Democratia, & Aristocratia, la terza di Democratia, e Monarchia, & Aristocratia; onde le specie tutte del gouerno son sette, trè semplici, e quattro mi-Re. Status Politici, siue Reipublica, septem formas do. Ibidem. Eti tradunt, tres vocantur simplices, reliqua mixta.

Aaaa

#### Li Trionfi della Chiesa. 556

Aristotile nell'ottauo dell'Etica dice, che trè sono i generi della Republica, cioè che trè sono i stati semplici del gouerno, e trè le corruttele del buon Arist. E- gouernose le mutationi delle Republiche. Rei authyc. c.10 tem publica tria sunt genera, totidemque ab illis defectiones, quasi earum euersiones. Il primo genere è la regia potesta,& è l'istesso, che la monarchia; il secondo è la potestà de gli ottimati, cioè l'Aristocratia; il terzo è la potestà popolare, che chiamasi potestà de censi,e da moiti è detta Republica, e Timocratia, & è la Democratia. Il Regno, ouero monarchia è il gouerno assoluto d'vn solo, la potestà de gli ottimati, ouero Aristocratia, è'l gouerno d'alcuni de più nobili, e prudenti; Il gouerno popolare, ouero Democratia, ouero potestà de cesi, e Republica, è il gouerno d'alcuno eletto per qualche tempo dalla moltitudine di tutto il po-Arifi.ibi. polo. Sunt autem Respublica regia potestas, & ca,qua in potestate optimatum, & ea , que ex censu nominata est, quam apte censuu potestatem nominari licet, quam eandem plerique Rempublicam solens dicere. Dice Beierlinch nel suo Teatro, che trà Regno, e Monarchia v'è differenza; perche ogni Regno è Monarchia, per l'assoluto dominio d'yn solo: ma nonogni Monarchia è Regno; perche Regno è quando i sudditi di buona voglia, e volontariamente al gouerno si sottopongono; Monarchia quando táto di buona voglia, quanto à forza son soggettati; Beierl. in Non qualibes Monarchia Regnum dici debes : sed ea Theat. v. dumiaxat, qua voluntario subditorum consensu conceditured magis pro animi sententia, quam timore, & Resp. violentia gubernatur. Ma no trouando io fin'à que-R'hora tal differeza appresso Aristotile, dirò, che tanto è dir Monarchia, quanto regno, e regia po-

. 1

testà.

testà. La corrottione poi del Regno, e della Monarchia dicesi Tirannia, quante volte il Rè, e'l Monarca non mira al ben della communità: ma solamente à proprij interessi; defectio à regia potestate Arist. Tyrannis dicitur; Tyrannus enim suis, Rex corum, quibus praest, solet commodis, villitatique scruire; perche non è degno di titolo reale, nè di Monarca. quel principe, che di se stesso non è contento, nè và cercando se non i proprij interessi. Neque Rez Arist. habendus est is, qui se ipso non est consensus; e più socto. Ex regali potestate in Tyrannidem Respublica delabitur, est enim corruptela singularis principatus Tyrannis, & Rex si vitiosus sit, Tyrannus efficitur. Dice Beierlinch, che ciascuna sorte di gouerno si può mutare in tirannia, quando, chi gouerna non hà per fine il ben della Republica: ma solo i proprij interessi; e quante volte lasciando i proprij interessi al ben comune applica il gouerno, da tirănia fi muta in retto governo, e dice bene, bech' Ariftotile no dica, si muti in tirannia, se no il Regno, & in Regno la tirannia; Defettio à regia potestate tyrannis dicitur, virique enim unus praest. Egli paragona la regia potestà, e la monarchia al gouerno del padre foura i figli, doue il padre, quanto fà, no'l fà per proprio comodo: ma per sola comodità de'figli; e paragona la tirannia al gouerno del padrone soura i schiaui, doue tutto il gouerno è per cauarne la propria vtilità, e'l proprio interesse; quante volte dunque il Rè, e'l Monarca si porta co' sudditi da padre, trattandoli da figli, e procurando il ben di quelli, è veramente Rè, e vero, e degno Monarca; quante volte si porta da padrone, e non ne vuol cauar, se non la propria vtilità, trattandoli da serui, e da schiaui, è tiranno; così da Rè può di-

Arist.

Frac Pa-

C.13.

3. stift.

Stob fer.

45.

dem.

uentar tiranno,e da tiranno può diuentar Rè, secondo come si porta con suoi vassalli. Qua pairis est cum liberis societas, regalis posestatis formam obiinet; patri enim cura sunt liberi; hinc enim Homerus 10uem patrem vocauit; vult enim regiam potestatem effe patrium imperium ; est etiam dominium in seruos tiranicum imperium, quippe in quo Domini commoda agatur; paragona ancora al gouerno del marito, e della moglie l'Astocratia, & al gouerno de fratelli la Democratia; ma tralasciando ogn'altra cosa per breuità diciamo, che'l Regno, ouero gouerno monarchico è il migliore di tutti gli altri gouerni primieramente; perche disse Francesco Patricio, che'l principato d'vn solo è de gli altri generi di gouerni più eccellente. Principatus vnius excelleniior trit.de Re gno, lib. 1. est multis. Et Aristotile anco il disse in quelle parole, Omnium optima est regia potesias; e Dario era-Arist l.c. solito dire, che non v'era cosa migliore del mo-Dar. ap. Herod. l. narchico gouerno, Nihil melius monarchia; onde, come riferisce Stobeo, quando, per ottener la pace, offri ad Alessandro la metà dell'Asia, gli rispole Alessandro, che si come non potrebbe soffrir il mondo due Soli, così non potrebbe sopportar l'Afia due Monarchi; Neque terra duos Soles, neque Asia duos Monarchas ferre posses; perche si come vn solo è il Solo, così della Republica vn solo deu esscre il capo, e'l gouernante. E Socrate à colui, che Socr. ap. chiedeua qual fosse miglior vita, la libera, ò la sereunde ibi uile, cioè l'hauere, d'I non hauer superiore, rispose, che la vita è simigliante alla naue, della quile il temone bisogna, che sia portato da vn solo, che sia diligente, & esperto Piloto: vno deu'esser della Republica il Rettore, che tutte sappia del gouernar le vie, vno l'esperto, e vigilante principe per

Digitized by Google

na-

nauigar felicemente nel mar del mondo della. Republica la naue; Est hoc animi tanqua nauis, cuius gubernaculum tradendum est alteri cuipiam, qui didicerit gubernandi homines artem : e, per non trattenermi prolissamente in mille ragioni, portarò solamente erè. La prima dell'Autor del Teatro, la. seconda d'Erodoto, e la terza d'Aristotile. La prima dice, che la monarchia consiste nell'ynità, e riduce la moltitudine all'vnità; perche, sottomettédosi di tutta la moltitudine i voleri al voler d'vn solo, il gouerno diuien più fermo, più costante, e più durenole: perche doue regna l'vnità, non hà luogo la diuisione, e doue regna la moltitudine più facilmente la discordia, e la divisione se n'entra; perche diceua il Signore, Omne Rezum diuisum co- Matt. 12. tra se desolabitur, & omnis Civitas, vel domus diu:sa 25. contra se, no stabit. Quando le cose dipendono da vn solo, stanno meglio subordinate: ma quando dipedono da molti, serbar no posson quell'ordine, che'l bene, e la felicità della Republica riehiede. Dou**c** regnavn solo, è più facile il gouerno tato nel dare, quanto nel riceuere, & in esleguire i cosegli, quanto nel formare, e promulgar le leggi, quanto nel farle osseruare. Monarchia quoniam in Unitate Beier.l.c. consistit, & multitudinem subditorum reducit ad naturalem unitatem, status est politicus maxime ordinasus, faciliusque finem Respublica proposisum asseguitur; quia facilior est gubernatio, sine spectes intention ? confiliorum, sine corundem exequationem atque adeò, si attendas legum promulgationem, vel observationem. E più giù. Quod autem maxime unum est difficulter diwiditur; quia unum maxime repugnat divisioni, stuci multitudini qua divisionis est maier. La madre delle diuisioni, e delle discordie, e delle mutationi delle

# 360 Li Trionfi della Chiefa:

Republiche è la moltitudine, e la diuersità de vole? ri. Dalle souradette parole si posson formar trè argométi, il primo. Quelle cose son migliori, che meglio son ordinate: ma le cose del gouerno monarchico son meglio ordinate, perche dicon ordine tutte ad vno, e da quell'vno dipendono; dunque il gouerno monarchico, e la regia potestà è la miglior forma di gouerno, che sia . Secondo. Quel gouerno è migliore, ch'è più facile; ma il monarchico è più facile; perche più facilmente s'esseguiscono le cose, che da vn solo dipendono, che quelle, che da molte volontà deriuano, dunque il gouerno monarchico è il migliore. Terzo. Quel gouerno è migliore, ch'è più dureuole, e meno foggetto alle mutationi:ma il gouerno monarchico è tale; perche le mutationi de gouerni dalle diuisioni, e dispareri di molti procedono, dunque il gouerno monarchico è il migliore, quando dunque vn folo gouerna, e veramente da Re si porta, non da tiranno, no può nella Republica ritrouarli cosa migliore.

Herod. 1. 3. biftor.

La seconda ragione presa dal terzo dell'Istorie d'Erodoto: si èsperche dissoluendosi l'Aristocratia, e la Democratia soglion terminare in Monarchia. Supposto, ch'ottimaméte gouerni il popolo, & ottimamente gli ottimati, ouero nobili, & ottimamente vn solo, il gouerno d'un solo è migliore; perche l'imperio d'un solo (che però sia buono) è tale, che non si può sperar migliore. Positis tribus satibus, & his omnibus optimis, ut optime imperet populus, optime pauci, & optime unus, inter hac multum antecellere unius imperium sensio, nam unius viri (qui optimus sit) imperio nihil melius esse constat. Perche se quest'unico gouernante sarà prudente, e saggio, potrà

potrà gouernar molto bene tutto il popolo, & ecco,che nell'Imperio d'vn folo si riduce,e si contiene l'imperio del popolo molto meglio, ch'in fe-Resto Qui huiusmodi fuerit ingenio, plebem poterit sme reprahensione moderari. Di più nello flato del-L'Imperio de gli ottimatisessendosche ciascunosper La naturale inchinatione pende sempre alla propria stima, giudicherà se stesso più saggio,e più de glialtri meriteuole,e sempre haura gusto, e compiacenza, che preuaglia il suo parere, e sentirà dispiacenza, che l'opinion de' compagni sia della. sua stimata migliore; quindi è, che frà molti regnanti foglion pullular segrete, & interne auersioni, odij, maledicenze, e seditioni,e pian piano s'arriua all'vecisioni, per cagion delle quali il numero de regnanti si diminuisce, e l'Aristocratia in Oligarchia degenera, e finalmente s'arriua ad vno. che sia solo regnante,e Monarca,& ecco il gouerno Aristocratico ridotto in Monarchia, nel qual non vi essendo dispareri,nè discordie, si ferma,e si Rabilisce. Porrò in statu paucorum, cum plures virtuti incumbant, vehementiora priuatim odia excitari consucuerunt; cum enim quisque, Princeps effe, optet, & in dicenda sententia vincere, ad ingentia inter se odia enadunt, ex quibus seditiones exstunt, è seditionibus cades, è cedibus ad vnius imperium deuenitur; undè inselligi datur, quantum sit boc ille prastantior . Oltre di ciò nel gouerno della plebe non è cosa tanto facile, che non pulluli qualche malitia, e pullulata, ch'ella sarà, s'uniran trà di loro i malitiosi, e per giunger delle loro malitie al fine, si terran segreti I'vn l'altro, dal che nasceranno mali peggiori d'occulti delitti, & al fine di publiche insolenze, e sfacciate sceleratezze; che farà il popolo in tal caso? Bbbb

CO-

## 562 Li Trionfi della Chiefa-

costituirà persona, che reprima de maliciosi l'empietà, de facinotosi l'orgoglio, e de gli ambitiosi l'insolenza. Questa persona con ammiratione di auto il popolo, da siggio, accorto, magnanimo, e giusto portandos, meriteuole sarà simato, che di tutta la moltitudine la signoria ne predazil che ponendosi in effetto, la Democratia in Monarchia si cambia; perche da tutti per migliore è conosciuta. Plebe imperante abesse non potest quin malitia exoriatur, exorta malitia in Republica inter multos nã adia fiunt, sed amicitia valida, qui enim aduersus Républicam facinorosi sunt, mutudse occultant, idque tadiù fit, du aliquis à populo prapositus tales hamines capefcat; videlicet quem populus inter cateros admiretur: his cum admiratione tune verè Monarca offenditur, declarans in hoc Monar chiam effe omnium prafantifsimam ; doue noto, che quantunque quest'huoma non sia dopò eletto per vnico gouernante dallamoltitudine, con tutto ciò nell'esercitar dell'ufficio datogli di reprimere i delinquenti, esercitando egli solo questa carica, dà ad intendere, che la carica soura la moltitudine è migliore in vno, ch'in molti, & in conseguenza, che sia miglior gouerno il monarchico, che'l Democratico

Arifilic. L'vltima ragione, presa das citato suogo d'Arifitotile, si è ; perche la regia potestà, ch'è l'istesso, che Monarchia, è paragonata da lui al gouerno del Padre soura i sigli, come la tirannide al gouerno del padrone soura i serui. L'Aristocratia al gouerno del padrone soura i serui. L'Aristocratia al gouerno del padre, e della madre soura tutta la fameglia, e la Democratia al gouerno de' fratelli; ma chi non vede, che'l miglior gouerno è quel del Padre soura i sigli, mentre il Padre altra cura non hà, thid.c. e che del comodo de suoi sigli? Patri enim cura sunt

liberi. Di più paragona il Rèsoucro Monarca (quad'egli sa buono) ad vn diligente pastore; perche tutto'l pensiero del pastore è di tener saluo da i lupi il proprio gregge, e di guidar à i pascoli le pecorelle, onde Omero, conforme chiamò Gioue col nome di padre, così chiamò Agamennone col nome di Pastore. Siquidem Rex , si bonus sit, omnia ed refert, vi sint y, quibus praest, quam beatissimi, quemadmodum Paffori ones cura funt, unde Agamenone Homerus pastore populorum vocaust. Aggiugo 1 ofte ragioni, che ollo è più perfetto gouerno, che più s'accosta à quello, con che Dio gouerna il modo; ma quello è Monarchico, mentre non posson le cause seconde vscir in atto di far cosa vernna, se non dependétemente dalla causa prima, ch'è vna, dunque il miglior gouerno, che sia, è il gouerno d'vn solo. Et auuerto, che nel Simbolo tanto de gli Apostoli, quanto nel Niceno; prima vuol'esser Dio chiamato padre', che creatore; Credo in Deum patrem omnipotentem, creatorem cali, & terra. Non folo, perche prima egli è padre dell'unigenito suo figliolo, qual produce ad intra ab aterno, e poi creator del mondo, qual produce ad extra nel tempo: ma di vantaggio, perche ancora rispetto à noi ad extra prima ciamò con viscere di padre, e poi ci diede l'essere colla creatione, & anco; perche l'esser di creatore è fondamento di padronanza, e di fignoria; perche padron delle cose è colui, che le fà;ma Dio è tal padrone,che,quasi vorrebbe,per amore della fignoria spogliarsi, come fece il Verbo eterno humanato, formam serni accipies, & esercita il suo dominio con gouerno perfettissimo di Monarchia, come padre suscerato, non come duro padrone: e'l medesimo Verbo eterno huma-Bbbb nato

## 364 Li Trionfi della Chiefa?

nato Cristo Giesù, nostra speranza, e nostro bene, non solo volte per se il titolo di pastore, e di buon pastore, ego sum pastor bonus, ma volle ancora, che ral sosse il suo Vicario s. Pietro, e di s. Pietro i successori; quando disse, Pasce oues meas; perche non disse, Rege populos meos; perche vuol, che siangouernate col miglior gouerno, che esser possa, ch'è il gouerno monarchico, il qual, quando è vero, è gouerno di padre, e di pastore, & il miglior di tutti gli altri del mondo.

Segue adesso l'vitima clausula della descrittion del Monarca, l'opere del quale son sempre grandi, e gloriose: ma perche s'anderebbe troppo à lungo, mi par di breuemente attingerle nel capitolo

leguente.

### C A P. II.

### Quali sian l'operc grandi, e gloriose del Monarca.

facile, nè possibile dentro vn picciol recinto di parole stringer gl'immensi volumi, nè di tutte l'opcre grandi, e gloriose del Monarca, nè d'alcune, quanto sia conuencuole; dunque succintamente sol di poche, per l'assoluta integrità del discorso, ne parleremo, & intendo, che quando il Monarca da Monarca si porta, tutte queste cose egli eseguisce, quantunque non tutti i Monarchi le faccino, il che tanto è dire, quanto, che così far dourche per complir col debito suo. Che cosa dunque egli si per portarsi da vero, e saggio Principe.

#### PRIMO.

Tien sempre viua nella memoria la breuità della vita de regnanti, e procura di sempre più auanzarsi nell'alsssima cognision di Dio.

TOn è conuencuole, che, doue il saggio Principe vuol, che de'suoi decreti se ne faccia il douuto conto, egli de'decreti diuini la rimembranza trascuri; per questo di quel grande,& irrenocabil decreto della diuina giustitia viua sempre ne tien la memoria, che finalmente s'hà da morire . Statutum est hominibus semel mori . Non v'è chi Habr. 9. da tal sentenza d'essere eccettuato si vante, nè 27. prinilegio à verun fù concesso di vinere in questo mondo in eterno. Non est, qui semper viuat, & qui Ecc. 9.4. huius rei habeas fiduciam; quindi è, che disse il coronato Profeta. Quis est homo, qui viuet, & non vide- Ps. 6. 6. bit mortem? Corriamo tutti vn'arringo, & à guisa d'onda, che scorre, l'vn dietro l'altro ci andiamo verso il mar della morte incalzando. Omnes mori-mur, & sicut aqua dilabimur. Non val, nè robustezza di temperamento, nè gagliardezza di completfione:à nulla gioua de tesori l'immésitinde gli alimenti la squistrezza, de gli agi l'infinità, atteso, ad vn toruo sguardo di morte tutto il mondo sparisce. Morstur robustus, & fortis, dines, & falix . Non lob.2.13. possono à si potente nemica ne gli armati eserciti far resistenza, nè gl'Imperij, e le Monarchie negarle il passo: non l'impressono trinciere, non la respingono baliste, non la sgomentano castelli:per angulussimi forami ella dentro si caccia, si penetra col brozo, stà dentro di noi medesimi, e done sca-

Ier. 9. 21. parla pensi, iui più presto l'incontri . Ascendit mors per fenestras, ingressa est domos nostras. Non v'è chi prometter si possa,ne pur vn momento di vita, e quando più lontana tal'vn se la finge all'hora gli Eccl. 14. è più d'appresso. Memento, quia mors non tardat. Habbiamo contrattato, e pattezzato colla morte, ch'ella venga quando, e come, e doue l'aggrada, ò di notte, ò di giorno, ò di mattina, ò di sera, ò di mascosto, ò alla scoperta, ò naturale, ò violenza, ò interra, ò in mare, od in qualunque altro luogo, & in Ier. 28. qualunque altra maniera. Percussimus fadus cum ış. morte. Questa misera vita è vn vento, che passa, va sossio, che fugge, vn sospiro, che suanisce. Memen-Iob. 7. 7. to, quia ventus est vita mea. Si dilegua non sol, qual neue al Sole, qual cera al fuoco, e qual'ombra nel comparir della luce: ma come tenue, e picciolissima apparenza di nunola, che non sai ben discer-Sap 2. 3. nere le sia, ò non sia. Transibis vita nostra, tanquam vestigium nub s; ella non è altro, ch'vn sottilissimo Iac.4.15. vapore. Qua est vita nostra ? vapor ad modicum parens. Ma quando l'huomo pur lungamente viuesse, à quanto mai si stenderebbe à tempi nostri la vita? appena ad anni cento. Numerus dierum hominis, vt multum, centum anni. Ma siano pure cento venti come quelli del Patriarca Giacob; che cosa eglino sarebbono cento vent'anni di vita? va momento: ma momento pieno d'innumerabili, e Gen. 47. lunghi mali. Anni peregrinationis mea centum viginti, parui, & mali. Gli anni dell'huomo commu-8. nemente sin da tempi di Dauide, non son più, che serranta; perche se più si viue, non può quella. chiamarsi vita: ma prolungata agonia, vita moribonda, e morte spirante. Dies annorum nostrorum. Pf 89. 10 septuaginta anni, doue aggiugne il Cardinal Bel-

lar-

5.4

larmino, Si quid vitra fit, erit labor, & dolor, atas vi- Bell. ibi. delicet infirma, & varys malis, & erumnis obnoxia. E se per auuentura complession tanto robustasti troua, che potentato di robustezza chiamar si possa, à pur se Principe viue, ch'oltre la complession robusta tutto abondi di contenti, tutto noti dentro de gli agi , al più la sua vita sarà d'anni ottanta, e tutto il resto affanni, e dolori. Si actemin. Pf. eod.v. potentatibus octoginta anni, & amplius eorum labor, 11. & dolor. Hauea dunque tagione di dir l'Ecclesia. flico, che la vita de potentati è breue. Omnis pote- Eccl. 100 tatus vita brenis; perche sia pur circondato il Mo- 1100, narca di commodi, e di contenti, sia pur di forze un Sansone, appena à glianni ottanta peruiene;e,se trapassa, vinerà di continuo trapassando, aggranato, & oppresso da mortali miserie. La vita de potentati, dice lo Spirito santo è una febre per le cure, che continuamente la brucciano, e rispetto à gli ardori è febre gravissima, nondimeno rispetto alla durata è leggierissima; perche si come è facile, per virtù d'esperto Medico à sparire in vn subito una legierissima alteration di posso, così facile à suanire è la vita de'potentati . Breuem languorim Ibid. 21. pracidit Medicus sics & Rex hodie est, & cras moritur. S. Agostino paragona il Monarca al Sole, & alla. Lira; perche colla clemenza illumina la monarchia, e colla benificenza raddolcisce i cuori de fuoi vassalli : ma io dirò collo Spirito sato; perche Hodiè est, & cras maritur, nasce il Sole, e nel medesimo giorno tramonta,e'l suon della Lira in vna tirata d'arco consiste, cost la vita de potentati, qualinel medelimo giorno spunta y e muore, nè prù par, che sia, ch'vna musica momentanea. Manon occorre dilungarsi quando la sperienza n'è

pur maestra. Io vedo, che pochissimi potentati han passato non dico del gouerno: ma di tutta la loro vita gli anni ottanta, & innumerabili son quelli. ch'à gli ottanta non peruennero, che se ben gl'Iflorici qualche fiata si contradicano, & errano inalcuni, ò pure in più anni, questa non è già cole d'importanzasperche bastasch'all'ottantesimo pochistimi siano giunti. Plasso Principe di Polonia visse cento venti anni. Ferdinando de Toledo Duca d'Alba nouant'uno. Massinissa Rè di Numidia. Hierone Rè di Sicilia, Tarquinio Superbo Rè de Romani, Oreste Rè del Peloponesso, & Antonio Grimano Duce di Venetia, nouanta. Iodoco Barbato Rè de Romani, ottantanoue. Agesilao Magno Rè de Lacedemoni, e Giouanni d'Aragona Rè di Sicilia, ottantaquattro. Giustiniano Imperadore ottantadue. Numa Pompilio secondo Rè de Romani, Roberto Rè di Napoli, Amira Rè de Saraceni, e Sigismondo Primo, Rè di Polonia, ottant'vno . Ma Tiberio, e Federico Terzo Imperadori settanta otto. Seleuco Rè della Siria, Vsucas-Sano Rè di Persia, Errico Primo Rè d'Inghilterra, Cristierno Secondo Rè di Dania, Valeriano Imperadore, Bajazeto Ottomano, e Solimano Imperadori de Turchi settantasette. Gio: Mocenio Duce diVenetia, Costatino Magno, & Ottaviano Cesare, Imperadori, settanta sei. Ottauiano Augusto Imperadore settantacinque. Sergio Galbase Rodulfo Conte d'Aspurg, Imperadori, settanta trè. Attalo Rè di Bitinia, Mitridate Rè di Ponto, Filippo Buono Principe di Borgogna, Federico Terzo designato Rè de Romani, Adriano, Galba, Diocletiano, Carlo Magno Imperadori, settatadue. Filippo Secondo glorioso Monarca delle Spagne, figliuo-

eliuolo di Carlo Quinto, settant'vno. Ciro Primo Rè di Persia, Dauid Proseta Rè d'Israele, Erode Ascalonita Rè de Giudei, Edoardo Primo Rè d'Inghilterra, Rogiero Guiscardo Normanno Conto di Calabria primo Rèdi Napoli, Antonino Pio, Sigismondo, Costantino Nono, Costantino Decimo, Andronico Paleologo, Imperadori, Zoe Imperadrice, Amorate Imperador de Turchi, settanta. Vespasiano Imperadore sessantanoue. Dario Terzo Rè di Persia, Claudio, Nerua, Traiano, Tiberio fecondo, Massimiliano, Ferdinando suo figliuolo, Mattias primo, Imperadori, Maometto falso Profeta Rè de Saracini, sessanta trè. Filippo Quarto Rè delle Spagne di gloriosa memoria cinquantanoue. Federico Secondo Imperadore cinquantasette. Romolo Primo Rè de Romani, Cefrene Rè d'Egitto, Saturno Fondatore, e Rè di Babilonia, Manasse Rè de Giudei, Pigmalione Rè di Tiro, Feramundo Primo Rè di Francia, Pictro d'Aragona Rè di Sicilia, Carlo d'Angiò Rè di Napoli, Ludonico Rè d'Vngaria, Ludouico Duodecimo Rè di Francia, Mattia Rè d'Vngaria, Ladislao Secondo Rè di Polonia, Errico Ottauo Re d'Inghilterra, Federico Primo Rè di Dania, Casimiro Primo Rè di Polonia, Giouanni Secondo Imperador de Moscouiți, Giulio Cesare, Valeriano seniore, Didio. Costantino Scho, l'Augustissimo Carlo Quinto, e Niceforo, Imperadori, cinquantalei. Erode Agrippa Rè di Galilea, Amasio Rè di Giudea, Demetrio Rè dell'Asia, Vitellio, e Macrino Imperadori cinquanta quattro. Magnentio Imperadore cinquan- Serl. in. tatrè, il sapientissimo Salomone Rèd'Israele, cin- Canto to quantadue: ma secondo la più vera opinione sel- sec. 8. nu. santatre. Decio Imperadore, cinquanta. Ernesto 62.

Duca di Sallonia, Alesfandro Ré di Giudea, Ladis-140 Iazellono Rê di Polonia, Giouanni Rê di Ca-Rigliail gran Tamerlano Imperador de Sciti. Andronico Terzo Paleologo, Teodosio, & Honorio suo figlinolose Massimiliano Secondo, Imperadori, quarantanoue. Carlo Bellatore Duca di Borgoena. Bazeoro Rè di Tiro, Alessandro, e Gio: Alberto Rè di Polonia, Errico Secondo Rè di Francia. Ismaele Rè di Persia, Anna Regina d'Ongaria Antonio Rè di Navarra, Salareno, luccessor di Maometto, e Rè de Saratini. Domitiano figliuolo di Vespasiano, Costanzo, e Costantino figliuoli di Costantino Magno, Andronico minore, & Eraclio, Imperadori, quarantacinque. Filippo Terzo Rè di Spagna, il maggior Monarca del mondo, quaranradue. Tito Imperadore figliuolo di Velpasiano quarant'vno, Emiliano Imperadore, quarata. Gioniniano Imperadore trentanone. Siluio Ottone Imperadore trent'orto. Acaz Rè de' Giudei. Childeberto Rè d'Austria, Errico Quinto Rè d'Inghilrerra, Guglielmo Secondo Rè di Sicilia, Federico, & Errico Duci di Sassonia. Ottone Primo e Valentiniano Augusto, Imperadori, trentasei. Tolomeo Sesto Rè d'Egino, Giacomo Terzo Re di Scogia, Abdelmeloco Rè di Barbaria trentacinque. Commodo, e Nerone Imperadori trentadue. Alel-Sandro Seuero Imperadore ventinone. Teodorico Secondo Rè d'Austria, Osualdo Rè d'Inghisterrus Filippo Primo Rè di Spagna, Caio Caligula, Ottone Secondo, & Ottone Terzo, Imperadori, ventiotto. Carlo Terzo Rè di Napoli, Valerio, e Costante Imperadori ventilette. Costatino Secondo Imperadore venticinque. Balduino Settimo Rèdi Gierusalemme, Vladislao il gionane, è Ludouico VI-

4

vitimo, ambi Re d'Ongaria, vent'eno. Gioachino Re de Giudei, Ladislao Re d'Ongaria figliuolo d'Albetto Imperadore, Vencessavil giouane Rè di Boemia, Ludouico Re di Sicilia, figliuolo di Pietro, e Ludouico Quarto Imperadore, dicedorto. Atturo Principe d'Inghilterra figliuolo d'Errico Settimo, Filiberto Quarto Duca di Sauoia, & Alesso imperador di Costantinopoli quattordeci. Oltre di questi vi sono innumerabili, che si tralasciano, Imperadori, Rè, Principi, Duchi, Marchefi, Contise Comandanti d'esercitis ch'all'ottantesimo di loro vita non peruennero. A questa breulta dunque della vita de' Potentati, riffettendo l'accorto Principe, fà concetto, che tanto la vita de grandi, quanto de' piccioli è vna momentanea fahola, ne di quella così volante rappresentatione le ne nuaghisce; anzi à guisa de lettentrionali Falconi, che nel Verno per la breuità del giornoà far gran preda s'affrettano, così egli d'espugnar con sourani portamenti l'alta rocca delle stelle si sforza, ricordevole del detto di Seneca Propera viuere. Già, ch'è si breue de' regnanti la vitast'affatiga il gran Principe in questa breuissima vita di viuer lungamente, di viuer tutto il tempo: di vita, che gli è da Dio concesso, di non viver trascurato; ma diligente senza perder momento, nel qual non viua da vero Principe, esercitando la carica datagli dall'Altissimo; e prima d'ogn'altra cosa Procura di sempre più auanzarsi nell'altissima cognition di Dio; perche cosa propria del Monarca, dice il Filosofo, è l'esser sapiente. Praditum effe supientia, regium est; e Menandro hebbe à dire, che'l Monarca è vna viua imagine di Dio. Imago Rex est animata Dei, & altro, al mio giuditio, dir Cccc non

Veget.

549.6.

12.

13.

non volle,se no che,si come Dio è la stessa increata sapienza, così parimente il vero Principe è vn. ritratto animato dell'increata sapienza di Dio. Et afferma Vegetio, che ne gli antichi tempi fù coftume racoglier in libri delle buone arti le regole,e portarle in dono à Prencipi grandi; perche no si stimaua cosa ragioneuole, vi fosse persona inquesto mondo, ne più saggia, ne più sapiente del Principe; perche le persone private colla loro sapienza posson giouare à molti: mail Principe, à tutti. Non enim quemquam magis decet, vel meltora, vel plura scire; quam Principem, cuius doctrina omni-bus posest prodesse subiectis. Quindi è, che lo Spirito santo và dicendo. Se vi diletta, ò Prencipi, seder nell'aureo Trono, coronarui di gemmato diadema, scuoter lo scettro da mille fronti riuerito, amate la sapienza. Si delettamini in fedibusser forperis, deges, diligite sapientiam: perche senza la sapienza voi, cadendo dal trono, perderete la corona,Ve discatis Sapientiam,ne excidatis . E Salomone richiesto da Dio, che gratia bramasse, non altro bramo, disse, che la sapienza; del che tanto se ne compiacque Iddio, che'l fece sapiente soura tutti i 3. Reg. 3. Monarchi del mondo e passati, e futuri; In tantum, Us nullus ante illum similis fuerit, net post emm surre-Eurus sit. Beato quell'huomo, dice Salomone, che ritroua la sapienza, Beatus home, qui inuenit sapiensiam; e s'è beato ciascun priuato, quanto sarà più beato il Monarca l Beata quella Republica, dice Platone appresso Boerio, ch'è gouernata da Prin-Plat. ap cipe sapiente. Hanc Platonis sententiam ore sanxistis Boet. de beatas fore Respublicas si eas, vel studiosi sapientia rephil. l. s. gerent; vel earum Rectores studere sapientia contigis-Jes; e'l medesimo Dio non con altro creò, ne con

al-

altro gouerna il mondo, che colla sua divina sapiéza, ella fè scaturire i cristallini fonti, ondeggiat gl'immensi mari, spumar ne' lidi i Autti, soffiar nell'aria i venti, scender giù dalle nuvole, ora piombando le grandini, ora grondando le pioggie, ora piouendo soauemente le rugiade. Dominus sapiensia fondanse serram. stabilinis cælos prudentia, sapien- 19. sia illins eruperunt abyssi, & nubes rore concrescunt. Il P.Alcasario soura il primo dell'Apocalisse, doue de sette attributi, ouero virtu, nelle quali consiste l'esercitio della diuina prouidenza, ragiona, dice, che frà le parti di chi gouerna le primarie sia quattro, e trè le secondarie. Le quattro primarie sono la sapienza, la fortezza, la beneficenza, e la giustitia. Principis virtutes, quatenus Princeps, & me- Alcas. in derasor en affero quatuor effe pracipuas, & per se pri- Apoc. c. mò requisitas nempe praclaram sapientiam, ingentem tat.9. fortitudinem , liberalem beneficentiam , & magnam aquisatem. Le trè secondarie sono la loganime aspettatione, la sensata comminatione, è la seuerapunitione. Quibus tres alias per occasionem necessario debere adiungi , propter improborum duritiem, ac pernicaciam, qua sunt. Longanima expectatio, seria comminatio, sauera punitio. Di maniera, che tutte le virtù, ouero parti d'un gouernante son sette : Sapienza, Fortezza, Beneficenza, Giusticia, Patienza, Comminatione, e Seuerità, colle quattro prime ri-Iguarda i buoni, colle trè seconde i cattiui. Deue dunque ciascun Principe, ò Monarca portarsi verso de' buoni, e fedeli vassalli con liberalità conferendo beneficij, e con giustitia distribuendo i suoi doni secondo i meriti di quelli: ma non potrà questo esseguire, s'egli sarà debole di mete, ò pur misero di cuore; deu'esser dunq; d'animo grade di Spi-

# 374 Li Trionfi della Chiefa.

spirito forte, è superiore à i beni téporali, non inferiore: signoreggiar coll'affetto le ricchezze, no lasciarsi da quelle signoreggiare; nè basta esser forte: ma prudente, saggio, accorto, sapiente: non far le cose alla cieca; ma con gran senno, e consiglio. Dunque yn Monarca sapiente, sorte, liberale, è giusto, sarà persetto Monarca, e sotto il suo gotierno selicissimo il vassallaggio. Que se quattro prime parti surono in Cristo N. S. come prosetizo

15. 9. 6. Isaia, chiamandolo, Admirabilis, Consiliarius, per la sapienza, Dax, fortis; per la fortezza. Pater faturi satuli, di Princeps paucis, per la paterna beniscenza. Et super solium Dauid sedebit, us consirmet illud in indicio, di institui in sempiternum, per l'equità, ouero giustitia. E queste sue prime quattro virtudi vengono simboleggiate ne' quattro animali veduti.

pienza, nel Leone simbolo della sortezza, nel Bue simbolo della benesicenza, e nell'huomo simbolo della conce dell'equità, e della giustitia. Quindi è, che la Croce di Cristo hà quattro parti, la parte, che và sotto terra, la prosonda sapienza, la parte, che và in alto, la sourana sortezza, la parte, che và nella sinssira, la benesicenza, la parte, che và alla destra, l'equità, e la giustitia, e conforme la Croce è l'impressa di Cristo; così lo scudo, e l'impresa d'un'ottimo Principe deue esser diuisa in quattro parti per mezzo d'una Croce con queste quattro virtudi, la sinsimi un epitimi Principis egregium erit Clypeus qua-

dam veluti Crace in quatuor partes distinctussio quarum singulis singula elaceant symbola, in alsa fortiudinis, in alsa sapient a, in alsa benesicentia, & in alsa aqui asis. Quindi nasce, che l'ottimo Principe è vn viuo rittatto della sapienza divina humanata, cioè di di Cristo nostro bene Principe, e Monarca dell'Vniuerlo. Colle trè lecondatie virtudi, tilguarda. l'occimo Principe i Vassalli cattiui, e contumaci; perche ricordandofi, ch'ê Vicario di Dio, si portacon gli empj della medesima forma, con che si porta Dio; perche prima lungamente gli aspetta, îndi con maturità li minaccia, e vedendo finalmete, che non s'arrendono, scueramente li gastiga... Con queste sette virtu si rende veramente il Monerca vn secondo Dio nella terra, imitatore della gouernadrice prouiden za divina; perche di Dio disse Giob al nono. Sapiens corde est, & fortis robo- 10b. 9. rum,& Oriana,& Hyadas,& interiora Auffri,ecco la beneficenza, Non instificatur homo compositus Deo, ecco la giullitia. La fapienza dunq; di tutte quelle parti è la prima: mà che cosa è la sapieza ? nonè altro, che la cognitione altissima di Dio; perche la sapieuza, dice sant' Agostino, è la cognition delle cose eterne, cioè delle perfet- de Trin. tioni,e grandezze di Dio. Sapientia est aternarum rerum cognitio. La sapienza non s'acquista senzail santo timor di Dio, perche'l santo timor di Dio è'I principio della sapienza, Initium sapientia timor Domini; ma il santo timor di Dio non s'acquista fenza il concetto grande di Dio; perche no s'ama, ne si teme quel tanto non si conosce, dunque per giungere alla sapienza, tanto al Principe necessaria,è necessario temer Dio, & hauer concetto grade della divina maestà: ma ciò non s'ottiene senza studio di sempre avanzarsi nell'altissima cognition di Dio; da questa cognition si comincia, & à quefa fi termina, & à questa deuon drizzarsi tutte l'opere del Monarca, & à questo egli arriva coll'indriz-

#### Li Trionfi della Chiesa? 576

drizzo di persone prouette nella via della crissiana dottrina: questi fecero diuenir santi & Ermenegildo Rè di Spagna, e Ferdinando detto il Santoje Ludouico Rè di Francia, & Eduardo Rè d'Inghilterra, e Cauato Rède Dani, e Stefano Rè d'Vngheria, & Errico Imperadore, & altri innumerabili Principi, coronati in terra, & in Cielo.

### SECONDO.

Si mostra sempre amante della bella veritàse della va-

ga fedeltà. PErche vedendo il Monarca dall'una parte,che Dio è l'istessa verità, Ego sum via, veritas, &

lo: 14.

id. 17.

4.

vita. E che Dio non pud mentire, Serme taus verisas est. E che non può soffrir la bucia, Veritasem requirit Dominus; & in conseguenza, ch'è fede-Deut. 7.9 lissimo nelle promesse. Deus fortis, & fidelis, custo-Ibid. 32. diens pactum, & misericordiam diligentibus. Deus sidelis, & absque vlla iniquitate. E dall'altra parte lapendo, ch'egli è vn secondo Dio nella terra, si sforza d'esser sempre simile à Dio, & in esser ancor'egli,per quanto gli sarà possibile, la stessa verità, e la stessa fedeltà. Quinci è, che grandemente si guarda di parer Principe falso, e Principe sol di nome: ma procura con ogni sforzo, che l'opere al nome corrispondano; che l'eccellenza, l'altezza, la serenità, la maestà non sian vocaboli senza sostă. za: ma che risplendano nell'attioni, gouernando la Monarchia con lasciarsi gouernar dalla ragione,e dalla diuina voloptà, come disse Solone, Regi cum didiceris scies regere; quando haurai ben'appreso à lasciarci gouernare, all'hora saprai gouernar'altri; quando farai nella Republica ciò, che fà l'anima nel corpo, all'hora farai buon Monarca, all'hora

farai verose fourano Principe. L'anima informa il corpo, e non riceue: ma dà la vita al corpo; & all'hora l'anima è anima in atto, quando in atto viuifica il corpo, come afferma Isidoro, Anima, dum vi. Isid. 114 uisicat corpus, anima est; onde il Principe, ch'è l'ani, Ethym. ma della Republica, all'hora veramente è Principe, quando dà la vita alla Republica; perche, se no dà la vita, è principe di nome, non d'opere, Principe falso, & apparente, & vn fantasma di Monarca. Vero Principe, e Monarca fù Ferdinando Rè di Caftiglia, e di Lione, detto il Santo, di cui scriue Marian. il P. Mariana, che teneua per massima assentata. che l'ufficio del Rè non è altro, che dar falute, es vita à suoi vassalli. Entendia, què el oficio delos Reyes es mirar por el bien de sus subditos, defender la inocé-Çia, dar salud, conservar, y co toda suerte de bienes enriquezer el Reyno. Quindi è, che disse Egidio. Prin- Regid de cipis officium est ita Regnum gubernare, & ei prasidere, cip. sicut corpori prasidet anima. Questa è la prima verità, che tiene à cuore il Monarca, l'esser vero Monarca; la seconda, che non gli cada mai di bocca parola, che non sia vera; perche Dio è verità, e nondice, se non verità, e se nelle persone anche più basse disdiceuole è la bucia, quanto maggiormente in vn sourano Principe, & in vn glorioso Monarca! se'l popolo nel suo principe voce doppia, fallace, e mensogniera và discoprendo, chi sarà più, che di tal Principe s'assicuri? chi darà credito alle parole d'vn Principe già conosciuto per buciardo? Ecco ripiena la Republica di sospetti,e d'inconfidenze; ecco il Principe aborrito, ecco perduta la riuerenza. Ma quando il Principe è reale (che reale si dice, sì per la conformità delle sue parole con le cose, si perche la verità è cosa-Dddd pro-

propria de'Ré) ciascun derme ficuro; perche non hà maggior propugnacolo, ne ficurezza, che la parola del suo Principe, cosa ben'intesa, e ben ponderata da Basilio Imperadore, che scriuedo à Leone suo figliuolo, trà le prime cose, che gl'insegna, è di dir sempre la verità, e di far grandissima stima Bas Imp. della parola. Pendito maxime veracem te esse in sermone & veraces homines in familiaritatem admittere, ica eris firmus, & constans in omnibus dictis, & factis extimaberis, & veram, as non suspectam tuorum erga

te beneuolensiam obtinebis. Cofa ancora ben ponderata da Emanuele Rè di Portogallo, come riferisce Osorio nel libro duodecimo delle cose di questo Rè, che non teneua per cosa più nobile d'vnpetto regio, che l'esser fedele, corrispondedo coll'opere alle parole, ne facea tanta sima dell'amplificatione dell'imperio, quanto della puntualità della regia promessa. Nunquam vllum imperij addi-

Ofor. de reb. gest. Em. lib. 12.

apud Salaz. I. c.

#.II3.

tamentum, fide, & officio, antiquius habiturum me scitote. E Francesco Rè di Francia hebbe à dire (come Giusto Lipsio racconta) che se la tedeltà fosse sbādita affatto dal modo, no dourebbe ella partirli da i petti de regnanti; perche non v'è di che tema il Rè, ne v'è, ch'il costringa ad opere grandi, e reali, se non teme di parer mancator di parola, e no'l tiene à freno la fedeltà. Esiam si fides toto orbe exu-

Lipf.

laret, tamen regibus tenenda erit, qui ea fola, & nullo metu adstringi possunt . Questo è il mezzo d'hauer vassalli fedeli, che spendano il sangue, e quanto possiedono in servitio del loro Principe, fargli star sempre cerri, che'l Rè non è bucciardo, veracissi-

mo in ciò, che dice, fedelissimo nelle promesso. D.Th. de Sapete, che differenza v'è, dice l'Angelico, trà vn. erudi. Prin. c.7. Principe veritiero, & vn Pincipe mentitore? quel-

la

la differenza, che v'è trà'l danaro buono, e'l cattivo; il danaro buono da tutti è preggiato, il falso da tutti è rifiutato. Non v'è cosa più vile, disprezzeuole, & odiosa d'vn danaro, ch'è falso, che mo-Ara d'effer buono, & è cattiuo. Mille danari falsi non sono stimati, quanto vn danaro buono. Mille Principi buggiardi non son buoni per esser ne anco seruidori d'vn plebeo, ch'è veritiero, e fedele. Que est differentia inter denarium bonum, & falsum, hac sane intereedit inter Principem veracem, & mendacem; centum falsi non valent unum bonum. Hor mentre il Principe non sopporta, che la moneta, nella quale và impressa l'imagine sua, sia ne falsa, ne buggiarda, come potrà sopportar Dio, che nella bocca del Principe, ch'è Vicario, & imagine di Dio in terra, si veda falsità, e parola buggiarda, e mensogniera? se'l Principe gastiga i monetarij,che falsificano il danaro, come no sarà egli gastigato da Dio, se falsificarà se stesso, e l'imagine diuina, che porta nell'anima, e nell'vfficio impressa? Cam Prin- Idem l.c. ceps monesa falsarios graniter punis, quid facies Princeps summus de illis Principibus, qui se ipsos falsificas? qui enim debent habere in se Dei imaginem, idest veritatem, destructa ea, habent falsitatem, & mendacitatem. Ma si come Dio è verità, e dice verità, ne può sopportar ne pur in altri la bucia, così parimente il Monarca, si sforza di non esser solamente Monarca di nome, ne di dir solamente la verità; ma ne pur sopporta, se gli dica la bucia; perche sà molto bene, che gran cosa è la verità, secondo il detto di s. Atanasio, Magna res est veritas, & pra-uales omnibus; di maniera, che quado gli è detta la in apolog. verità, egli con volto sereno, anco contro se stesso, ad Conft. la riceue; e quando non gli e dettaila và per tutte Imp-

Dddd

Salaz. in le vie cercando, & inuestigando; Eam Princeps li-c.20. Pro. benter distam audire, non distam vero diligentissimà uerb. nu. vestigare, er indagare debet; perche quando il Prin-29.0 112 cipe ascolta volontieri la verità, e con ogni diligeza la và cercando, non vi saran calunnie trà popoli, e pensarà molto bene qualsiuoglia persona di cacciarsi auante al principe colla bucia; perche la verità non può star lungamente sepolta, particolarmente quando il Principe di kii si mostra amante, e misero il mensogniero; che però diccua s. Atanasio all Imperador Costanzo. Sappiano gli Arriani, li quali tanto mi perseguitano, e con tante calunnie mi trauagliano, che tù non sei negligen-S. Atan. re in andar cercando la verità, Intelligant Arriani, ibid. tibi non deesse curam indaganda veritatis. Non bà il Principe maggior nemico, no maggior traditore, e ribelle, di colui, che gli và suggerendo bacie; Perche, dice Quirino, ch'appresso molte nationi v'era legge, che chiunque al Principe dicesse buggia fosse reo di tradimento, e di ribellione; perche tenean per certo, che la bucia suggerita al Monarca, era mezzo facilissimo, & esticace per tradir Salaz. 1. col Principe la Republica. Constat apud quasdam Cit. nationes lege cautum, vs quifquis (sciens, & Volens) in re alscuius momenti Regi falsa renunciasset proditoris panas substineret, nimirum hoc sibs persuaserant,omne mendacium Principi dictum ad perditionem viam sternere. Per questo il Principe, quando scuopre bucciardi,ne fa rigorosa giustitia, come di ribelli, etraditori della sua gloriosa corona, e di tutta la Monarchia. Suole il Rètrattar col popolo per mezzo Sala 7. in de suoi Ministri, e de familiari, e se questi saran.

v. 12. nu. menzognieri di qual gastigo non saran meriteuo-

65.

11? Af ruitur illum vera ibus amicis, ac familiaribus

Digitized by Google

### TERZO.

vassalli.

Legge souente con grande application d'animo la Sagrata Scrittura .

Erche lingua migliore per vn Vice Dio altra nő v'è, che la lingua stella di Dio. Nő deue il Principe, ch'à tutti del popolo è superiore, parole proferir popolari: ma divine. Buone son le storie, e le sentenze de Filosofi: ma migliori son le sentenze della bocca d'vn Dio, e le storie dal medesimo Dio raccontate, e ne sagri libri registrate. Il Principe in questa vita è viatore, & hà da caminar verso'l Cielo con passi degni d'vn Principe, e 'la divina Scrittura, dice Scoto, è quella, che fà lastrada à chiunque verso'l Cielo camina, & insegna à ciascheduno il proprio modo di caminare Sacra Scriptura sufficienter continet doctrinam Viatoris. El- Scotus: la è Scuola celeste; non deue il Principe vergognarsi d'andar à tale scuola. Ella è maestra di vita, fe'l Principe brama vita e di gratia,e di gloria, deue sottoporsi come fanciullo all'eruditione di tal maestra. Ella è auditorio di verità, se tanto nel Principe è necessaria la verità, necessario gli è pur'ancor. d'ascoltar della sagra Scrittura gli elo- Cassiod. quij. Schola calestis, eruditio vitalis, anditorium veri- in Ps. 15.

tatis >

logo-

G.24.

Damas.

ratis, chiamolla Cassiodoro, Nella sagra Scrittura ciòsche s'infegna è verità; perche quanto in lei si contiene tutto è detrato, e riuelato da Dio; ciò che si comanda è santità; perche non si comanda se non l'osservanza de divini precettis ciò, che si promette, è selicità; perche non si promette se no la gratia,e la gloria; qual libro dunque potrà legger l'accorto Principe, che gl'insegni cose più vere, che gl'imponga cose più sante, che gli prometta Idem sup. premij più grandi? Quidquid in ea docetur veritas, Pf. in Pro apidquid pracipitar bonstas, quidquid promittitur falicitas est, disse il mentovato Dottore. La sagra-Chrisoft. Scrittura ( soggiunge Crisostomo ) è vn'antidoto sup Mat. per ciascuno; perche l'ignorante troua dottrina, l'offinato spauento, l'operario mercede, il pusillanimo spirito, il magnanimo cibi grandi, e l'impiagato medicina; e per questo, se'l gran Principe è vn grande operario di Dio nella gran vigna della Republica, & è d'animo grade, nella sagrata Scrittura trouarà e gran cibose gran mercede; Inscripturis innenit ignarans quidquid discat consumax quid simeas, laborans pramia, pusillanimis mediocris iusitia cibos, qui magni est animispirituales escas, qua perducant eum prope ad Angelorum naturam. Ella è D. Hier. Ep. ad 3. simile allo specchio, dice s. Girolamo, nel qual, chi si và guardandostroua cosa da correggerescosa da conservare, e cosa da maggiormente abellire. Done l'accorto Principe, se si vele come Saul disubbidiente, s'emenda, se come Dauide mansueto, si conferma, se casto come Giuseppe maggiormente con la modestia la casta vita abbellisce. Viere le-Etione dinina vice speculi, fæda corrigendo, pulibra consernando & pulchriora faciendo; ma saràmecessa-

rio, che quando il Principe della sagra Scrittura, ò

Digitized by Google

leg.

legge, ò pur'ascoha gli eloquij, applichi l'orecchio alle voci, l'intelletto à i sensi, e la volontà con la mano efficacemente all'opera; perche poco importa preder il sagro libro, & ascoltar le sagre parol e, se non pone ad effetto ciò, che legge, ciò ch'ascoltase ciòsch'intende. Sim Sersptura diuina sem- Chrisoft. per in manibus (diffe Crisostomo) & ingiter mente ibid. renoluantur, nec sufficere sibi putes mandata Dei memoria tenere,& operibus obliuisci : sed sdeò illa cognoscere, us facias quidquid didiceris; non enim anditores legis iuiti sunt, sed fattores. Ne mi dica il Monarca, io non fon Sacerdote, non tocca à me della sagra... Scrittura lo studio; perche risponderò con vna istanza; primo, perche d'Alfonso d'Aragonass legge,appresso il Panormitano nel lib.2.che quat- pan. do tordeci volte habbia studiata tutta la sacra Biblia, reb. gest. e li Dottori, che la commentarono, e che tanto la Alph. l.2 teneua à memoria, che non solo dell'historie, delle cose in quella contenute, si ricordaua: ma recitaua ancora lunghissime colonne delle parole di quella? Biblia quater, de decies cum Glossis, & Commentarys perlegit, & illa ità memoria etiam insculpfit, vt non tantum res : sed longum etiam verborum. ordinem absque libro audientibus recitare potuerit.Secodo, perche Teodosio Imperadore sigliuolo d'Arcadio tanto fusse dato alla lettione de sagri libri, ch'anco la notte leggeuase con marauiglioso artificio hauesse fabricata vna lucerna, che da se stelsa si raccendeua? Sacrorum lectioni ita fuit inten- Nicef. 1. tus (dice Niceforo) ve noctu eis legendisoperam na- 146.3. naret, lucerna sponie sua se accendence, & oleum effundente miro artificio, ne quem ministrorum es labore granares. Terzo, perche d'Alfrido Rè d'Inghilterra si legge, s'hauesse fatto vn manuale, ò compendio

Digitized by Google

dio de Salmi, e d'altre cose sacre, e seco sepre l'has uesse ? Psalmos, & orationes in unum libellum comps-Hos ( dice Ranulfo ) quem manualem appel-6.C. I. lant , circumferebat . Quarto , perche Andronico Comneno, benche tirannostanto amasse l'Epistole dis Paolo, che legendole si sentisse con dolcezza di mele raddolgire, & hauesse le sue lettere co grande eloquenza composte, fondato nelle sentenze dell'Apostolo ? Pauli Apostoli Epistolas supra modum amauit. & melle inde pormanante refectus, liseras suas elegantissimas ad persuadendum efficacius instruxeris. Quinto, perche Carlo Magno, anco vecchio, de facri libri ogni giorno maggiormente sentisse diletto. Iam senex ( dice Emilio ) re-Emil·lib. ligioni, sacrisque liseris in dies se magis delectabas. Se-Ro, perche Cindasuindo Goto Rènella Spagna folse tanto dato alla lettione delle cose sacre, che Dio per fargli hauere i morali di s. Gregorio, che s'erano smarriti in Roma, sece venir di notte s. Pietro, san Paolo, e san Gregorio per dir doue si trouas-70: Mag. sero, (come riferisce Giouanni Magno) Media lib. 16. c. nocte Sancti Apostoli, Perrus, & Paulus, & cum eis Diuns Gregorius apparuerunt, locumque designarunt, in quo libram inueniret? Settimo, perche Alfonso Congense Rè dell'Etiopia, trà l'altre opere sante, ch'ei facesse, sempre haueua nella bocca innume--rabili sentenze de gli Euangelij, e Profeti, e sempre la diuina Scrittura fludiava? Enangeliorum sententias innumerabiles (dice Osorio lib. 10. resum. Ofor. lib. Eman.) & Prophetarum oracula in ore semper habebat; nam lectione perpesua multum in sanctarum literarum studio profecerat. Perche ragione Iddio co-

mandò nel Deuteronomio, che subito, ch'alcuno era assunto al trono reale, si scriuesse del Deute-

2

ro-

ronomio il libro in più volumi, e l'hauesse letto Deut. 17. tutti i giorni della sua vita? Postquam sederit in Re- 11. 17. gni folio, Deuteronomium legis huius describet in volumina, legetque omnibus diebus vita sua. La risposta è in pronto (quì mi direte) perche foggiugne il Signore, Vi discattimere Dominum; perche con rilegger quei sagri volumi apprenderà pratticamente il santo timor di Dios dunque, ripiglierò io, deue l'accorto Principe, che più di tutti d'offender la diuina Macstà viue in pericolo, per la potenza. dal l'vna parte, per l'adulatione dall'altra (perche non v'è chi liberamente il riprenda) legger conapplicatione di mente i libri sacri, che non temono di dir la verità, ne riprendono con rispetto, acciò della tremenda maestà divina sato timor concepisca, e componga i suoi costumi colla santa. legge di Dio, e se son buoni tutt'i libri, è miglior la sagra Scrittura, nella quale (dice s. Agostino) si contiene assai meglio, ch'in qualsiuoglia altra lettione, e la Filosofia, ch'insegna delle cose la naturalezza, e l'Etica, che dà il modo dell'honesto operare, e la Logica, che forma gli argomenti per inuestigar la verità, e la Politica, che dell'ottimo gouerno della Republica discorre, & ogn'altra dottrina,& essempio ad huomini publici, e priuati pertinente, informativo d'vn'octimo, e sourano Monarca, Hic Philosophia, quoniam omnium naturarum causa à Deo condita sunt. Hic Ethyca, quoniam bona Ep 8 ad vita, & honesta non aliunde formatur, quam cum ea, Volus. que dilizenda sunt, & quemadmodum diligenda sunt,. deligimus, hoc est Deum, & proximum: hic Logica, quoniam veritas, lumenque anima rationalis non nisi Deus est ; hic etiam laudabitur Reipublica salus, neq; enimoptime custoditur Civitas, nisi fundamento, & Ecce vin-

### 586 Li Trionfi della Chiefa?

of Jeg.

vinculo fidei, firmag; concordia, quum bonum commane diligitur , summum , aique verissimum , quod Deus est.

### QVARTO.

Difende, e promuone con tutto lo sforzo della suapeienza la Cassolica Religione.

Sap. 6. 2. DErche dice il Signore, Attendite Reges, & intelligite, discite Indices finium terra, prabete aures vos, qui continetis multitudines, & placetis vobis in surbis nationum. Vdite, ò Principi, ò Monarchi, & intendete ciò, ch'io dico, imparate voi, che giudicate i Regni del modo, prestate orecchio voi, ch'il temone manegg ate, e le sédini tenete delle Rep. e d'esser signori vi pregiate. La potestà, che voi tenete, no l'hauete già da voi: ma vi fù data dall'Altissimo, & eische ve la diede, esaminerà minutaméte l'opere vostre; pch'essendo voi ministri del Regno suo, da buoni ministri no vi portate. Data est à Domino potestas vobis, & virtus ab Altissimo, qui interrogabit opera vestra, & cogitationes scrutabitur, quonia cum essetis ministri Regni eius, non rectè iudicastis. La Republica è Regno di Dio: la communità è vna Congregatione d'anime, el'anime son Regno di Dio: il Principe, gouernador del publico, è Vicario, e Luogotenente di Dio, è Viceprincipe del Principe eterno, Vicerè del Rè del Cielo, Commissario di Dio, Delegato della maestà del gran-Monarca dell'Universo; deue farla dunque de buon ministro, deue portarsi da buon Delegato, deue trattar bene il negotio di Dio, deue procurar per ogni verso il seruttio del suo Rè, del suo Signo-

gnore, del suo Fattore : non deue sopportar, che nella Republica, la quale è Regno di Dio, regni il Demonio, & habbian libertà gli ribelli di Dio; altrimente, Horrende, & cuò apparebu, quoniam iudicium durissimum his, qui prasunt, fiet. Verrà l'Imperador celeste à prender conto da i Principi, chiamerà quetti ministri alla sua tremenda presenze: verrà con vna horrenda, & inaspettata venuta. Citò; Verrà subito; perche Principi di mala vita poco tempo regnaranno. Verrà di repente, all'improuiso, quando meno cai Principi se'l pensano, e rimarranno per l'orréda venuta da profondo spauento sourapresi, e có esso loro vn durissimo, rigorolissimo, minutissimo giuditio ordinarassi. Hor che farà vn'épio Monarca, vededosi all'impésata in tal precito?che no farebbe p trouare scapo da tato male ? quel, che vorrebbe far'all'hora, il faccia adesso, port idosi da buon ministro dell'Altissimo; e che cosa egli farà per bé portarsi? procuri il diuino seruitio ne'suoi Regni; ne'Regni; non suoi: ma. di Dio, & alla sua cura, e gouerno commessi; procuri, che regni Dio, ch'è il Rè per natura, e per cssenza; procuri con tutto lo sforzo della potenza, datale da Dio, che Dio sia conosciuto per mezzo della Cattolica Religione; procuri, che Dio regni nell'anime per mezzo della Cattolica Fede; che vega il Regno di Dio colla gloria eterna del Cielo p mezzo della Cristiana pietà, promouendola, e dilatandola per quanto gli sarà possibile. Non v'è cosa migliore in questa vita della pietà, e della Religione; perche, dice Eugubino, che la pietà, e la 1. con tra Religione è la guida, che l'anime all'eterna felici- Vallan. tà conduce, ed il fonte, donde sgorgano i fiumi della giustitia, e della santità, con che felice, & ot-

14.6.2.

timamente le Republiche si gouernano. Nihil melius in terris homines habent ipfa piesate, & Religione, oft enim Religio Dux'in Calu, in terris autem fons institia, quà benè, beateq; reshumana gubernatur. Se duque dalla Religione sgorgano i fonci della santità, e doue regna la satità iui regna acora Dio, e felicemente le Republiche si gouernano, potrà forse dir'alcuno, che non sia que so del gran Monarca l'obligo grande, l'incarco maggiore, l'imprefi più gloriosa, difendere, e promuouere con tutto lo sforzo della sua potenza la Cattolica Reli-

Nicef. 1. gione ? fia pure il Monarca (dice Niceforo)cinto di poderosi eserciti, di generosi caualli, di valorosi Caualieri, di lampegianti spade, di suentolanti bandiere; habbia pieni gli erarij d'innumerabili tefori, se non sarà difensore, e promotore della Cattolica Religione, ci potrà dir d'esser pouero, sez'armi, debole, imbelle, e solo. Doue per lo cotrario se ben tal volta si vedesse in angustie, & in pericolise ridotto quasi all'estremo, se della Cattolica Religione sarà generoso Caualiere, & à prò di lei non risparmia ne spesa,ne sudore, sarà sempre inespugnabile, sarà sempre da Dio protetto, come seruo amato, e grademête fedele, come vero, e diligéte ministro, come Luogotenéte accorto, e vigilate sù gl'îteressi divini, somamete geloso del servitio del suo celeste Monarca. Sola verè piesas satis est Principi ad falutë ficus contrà, absque illa nihil prosunt extrcitus, equi, satellites, ensium vis, virorumq, innumerabiles copia, aurum item, & argentum, plurima terra iugera, & quicumque alius praterea apparatus. Vn-Principe, che non curandosi della Religione, e della Chiesa, tutto s'impiega a proprij auanzi, & à dilatar la Monarchia, è simile à i Giudei, che per

non

non perdere il Regno vecisero Cristo; il che sù causa, che perdessero e Cristo, e'l Regno. Qui ne- Petr. Car glecta Religione politicum principatum stabilire cona-tus. apud tur, Indais similes sunt, qui gloria, commodorumque të-Grut. v. poralium studiosi, Christum, eterne salutis authorem, Relig. occidendum censuerunt . Onde diceua divinamente il Salmista. Hi in curribus, & hi in equis, nos autema Pf. 19.8. in nomine Domini innocabimus . Vengono i Principi infedeli di quà con carri, di là con caualli, con. grandi elerciti per terra, con poderose armate per mare: ma perche non han vera Religione, perche non han Dio con esso loro, daran trauaglio sì, così permertendo Dio, per suoi prosondi segreti: mu col tempo si discioglieran come neue al Sole, come nebbia al vento, come cera dentro le fiamme; perche noi veniam contro loro armati del potenre nome di Dio: habbiamo Dio, che guerreggia. per noi, quando noi con tutto lo sforzo nostro procuriamo la gloria diuina, difendendo, e propagando la Cattolica Religione. Venne il gigante Golia ricoperto d'impenetrabili ferro contro il fanciullo Dauide; venne Dauide nudo, e disarmato, e s'affrontò col gran gigante; ma chi vinse? Vinfe Dauide; perche Dauide vene armato dell'onnipotece nome di Dio, Ego aute venie ad te in nomine 1. Reg. 17. Domini exercituum. Ecco vn segreto marauiglioso 45. (diceMaiore)per dilatar la Monarchia, per ottener Lud. Ma ior lib. 3. vittorie, per confermar il prencipato; esser difen- de vere fore, e propagatore della Cattolica Religione, te- Reip. culner gran conto dell'ordine Sacerdotale, portar riuerenza à gli Ecclesiastici, esser deuoro de ministri di Dio. Chi disprezza la Religione, chi non fà coto della Chiefa, chi non hà ltima de gli Ecclesiastici (malissimo: ma vero, & infallibile prognostico)

anderà presto in rouina, perderà la corona, gli sarà tolto lo scettro, gli sarà da nemici occupata la Monarchia. Quanto più alla santa Chiesa, & à ministri di Dio il rispetto vien tolto, tato più la propria potenza si debilita, quanto più pensa il Principe p gita via d'abodar di tesori, tanto più si vedrà mendico; per quella via, che l'huomo pecca, restarà gastigato; cresceran le nemiche forze; gl'infedeli, dello sdegno diuino formidabili strumenti, prenderan maggior'ardire; di che ci lamentiamo, se preuagliono gli Eretici, se trionfano i Maomenani,se le forze de Cristiani si van tanto debilitando? Lamentiamoci di noi stessi, e del tato poco rilguardo, che della Chiesa, e de gli Ecclesiastici, e della fede,e della Religione vien tenuto. Infirmato Saverdotali Regno reliqua Christianoru regna tuta esse non possunt, & quò magis Ec lesiasicus Principatus imminuiter co magis Ch istiana vires deficeres dillius ho-Bes praualere necesse est; nota questa parola, necesse est, è necessario, che trionfino gl'infedeli; perche noi della Chiesase de ministri di Diose della Religione non habiam rispetto, nè mira. S'indeboliscono de' Regni de Cristiani le forze; perche stà in terra sbattuto della Chiesa,e de sacri ministri il rispetto; che conto si fà de Sacerdoti, che stima de Prelati, che riuereza si porta à i sacri Tépis à i venerandi altari, à i tremendi Sacramenti? Quindi è; che Dio molto fauori Alfoso Uttauo Rè di Cassiglia, dandogli forze d'vecidere molti Kè de'Morize d'occupar le loro fortezze; perche tutto il suo pessere altro non era, che di stabilir la Religione; edificò treceto Chiefe, dotadole d'apie ricchezze, & in tutte que cose, ch'eran di maggior gloria, e riuerenza di Dio, sempre si portò da Rè fer uéce, de-

uo-

uotissimo, sato, e liberale. Et Alfonso Rè del Cogo di soura mentouato, su così dato alla pietà, che no pareua mai di rimirar cosa terrena; ma solamente il Ciclo. In Religionis studio sanctus, aique tam insi-Osor. L.c. eni pierate praditus (dice Oforio) ve Calum semper intueri videretur. E Carlo Crasso da Dio su fatto Signor della Germania, e dell'Imperio, e della Francia, perche, Totus Religioni deditus, Deo omnia sua accepta tulit. Et Osuvaldo Rè d'Inghilterra, donde hebbe da Dio, che dopò la corona terrena; ottenesse moiedo per la patria, la corona celeste?se no perche hauedo chiamato da Scotia il Vescouo Aidano per predicar la fede à suoi Vassalli, ne possededo Aidano l'Anglica lingua, Osuualdo nelle prediche gli seruiua d'interprete, e ciò, che diceua Aidano in lingua Scotica, ripeteua Osuualdo in lingua Inglesa: ò veramente Rè di mille corone degnissimo!non si contentò d'hauer vassalli fedeli verso la sua corona: ma fedeli verso Cristo, &, Sur. tom. essendo Rè, faceua il Predicatore; onde in partico- 4 in vitlare in sette giorni ridusse al Battesimo più di s. Osuual. quindeci mila de suoi non più vassalli: ma figli: ma lasciando altri esempj, dirò solo, che'l Rè Agesilao, quante volte gli succedeuan cose prospere, e gloriose,ne ringratiaua (benche gentile) solamete i Dei; perche, con quei Numi, ancorche falsi, molto religiosamente portandosi, da quelli, diceua, essergli venuta ogni gratia, & ogni grandezza, Quoties fortuna viebatur, igs habebat gratias, &, fiducia plenus, mactabus hoiles; Notate che parola, piena d'enfasi, e di senso. Fiducia plenus, ma-Mabat hostes, pieno di confidenza tagliaua à pezzi i suoi nemici. La stessa cosa haurebbe egli fatto se fosse stato Cattolico, e perche viueua geloso della

della sua Religione, tagliaua à pezzi i suoi nemici, entrava pien di confidenza nelle pericolose battaglie,e prendeua le palme, non aspettando: ma aspetrato dalle vittorie; per confusion di quei Principi, che conoscendo il vero Dio, no'l trattan di quel modo, come i gentili trattauano i falsi Dei,ne portano à i ministri del vero Dio quel rispetto,e riuerenza, che gli Etnici Imperadori al superstitio so Sacerdorio di Dei fantastici, e mensognieri portauano; e, non solo non procurano, che ne' loro stati la Religione fiorisca: ma eglino sono i primi, che le fan guerra, burlandosi de Sacerdoti, e de' sagrosanti Prelatiatoltone però ne'tempi nostri alcuni Prencipi assai buoni, per li meriti de'quali no iscocca Dio le sue tremende saette, de quali il primo (il dirò senza passione) è l'Austriaco Monarca, riverente figlio di santa Chtesa, promotore infatigabile della Cattolica Religione, e de' sagrosanti ministri di Dio propugnacolo, & asilo. Nè per altro la diuina prouidenza dispose, che con Aquile, con castelli, e con Lioni ei suentolasse le bandiere; perche com'Aquila generosa non risguarda, se non la fontana di luce della fede; come castello inespugnabile non difende, se non la Chiesa, e com'intrepido Leone non camina, se non pien di cofidenza, solo, in mezzo delle fiere: ma sicuro; perche spirando amore, e maestà non teme di tradi-

Pron. 8. menti . lustus quasi Leo considens absque terrore erit, Salazar. disse Salomone, doue soggiugne Quirino . Hispaibid.

niarum Leones ab insidys subditorum nec sibi cauent, nec metuunt, atque per quandam Leonum considentiam securi, atque tuti inter ipsos absque satellitio degunt.

### QVINTO.

Discaccia quanto è possibile da i suoi stati ogni sorte d'infedeltà.

T Asce questo per necessaria conseguenza da quel s'è detto; perche se procura il Principe, che ne suoi stati fiorisca mai sempre la Cattolica Religione, e ne riporta de contrarij di quella gloriosi trionsi, necessariamente procura ancora, che tutto ciò, l'è contrario, si dirocchi, e'l mande à terra; Gli Eretici, & altri infedeli son quei, che fan guerra alla verità. Questi come tanti assassini d'Inferno con inganni, e fraudolenze van trafigendo l'anime, & vccidendo ne fedeli la Cattolica purità. Con fiati pestilentiali auuelenano gli huomini poco accorti, che non penetrando l'assutie loro, beuono sotto melate seteze, & adulterate scritture, l'aconito, e l'assentio, che gli conduce ad eterna morte. Questi come pescatori di Stige coll'esca di libertà fan dell'anime semplicette miserabilissima preda; come cacciatori di Satanasso coll'oliuo d'vna lusingatrice lingua pongono à gl'incauti augellini laccio mortale al collo. Questi colla discordia in materia di Religione, e con disseminati errori tirano i popoli à seditioni, à guerre, à rouine; per questo il prudente, e Cattolico Principe procura per ognistrada sbarbar da suoi stati piante sì velenose, gente sì perfida contro Dio, è perniciosa alla Republica. Questo è il mezzo di matener la pace, di stabilir trà popoli l'ordinaza, di perpetuar la Monarchia, di sradicar del tutto i nemici della cocordia, gli auuerfarij dell'ynione, gli vcci-F fff fori

#### Li Trionfi della Chiefa: 594

fori dell'anime, i contaminatori della Cattolica integrità. Questi sono i comadaméti (diceua Dio nel Deuter. ) afte son le regole, che poderar voi dourete per posseder perpetuamente la terra, ch'io vi prometto; diroccar i Tempj de gl'infedeli, romper le statue de loro mentiti Numi, dissipar gli altari, brucciar le selue dell'empie superstitioni, scacellar à fatto e la memoria loro, e delle loro idolatriese de'loro vani dogmi, e mélogniere dottri-Deut. 12- ne. Hac sunt pracepta, arque indicia, qua facere debetis in terra , quam Dominus Deus patrum tuorum daturus est tibi, ut possideas cam cuntis diebus, quibus super bumum gradieris. Subuertite omnia loca in quibus coluerunt gentes, quas possessuri estis, Deos suos su-

1. Ø ∫eq.

seq.

per montes excelfos, & colles, & subter omne lignum. frondosum; dissipate Aras corum, & confringite statuas, lucos igne comburite, & idola comminuite, disperdite nomina corum de locis illis. E se per disauventura (segue nel decimoterzo capo) se per disauuen-13. 1. & tura comparisse mai, chi volesse darui ad intendere portenti, e riuelationi, e quanto vi predicesse tutto auuenisse, di maniera, che tanto dalle parole, quanto dal colore, e dalle verificate predittioni paresse va gran Profeta, ripieno di diuinità; le quest'huomo poi vi persuadesse cose insolite, e no corrispondenti alla Cattolica Fede, abborritelo, fugitelo, discacciatelo, vecidetelo; perche tal'huomo nó è vero: ma falso Profeta, e Dio nó per altro il lascia in vita, che p farui venire in cognitione se veramente nella fede sete costatise se di vero cuore l'amate. Si surrexerit in medio tui Prophetes, aut qui somnium vid se se dicat, & pradixerit signum, atque portentum, o enenerit, quod locusus eft, & dixerit sibi camus, & sequamur Deos alienos, quos ignoras, & Ser-

serviamus eis, non audias verba Prophetaillius, aut Commiatoris; quia tentat vos Dominus Deus vester, ut palam faciat, virum diligatis eum, an non, in toto corde, & in tota anima vestra; Dominum Deum vestrum sequimini, & ipsum timete, & mandata illius custodite, & audite vocem eius, ipsi servietis, & ipsi adherebi-. tis: Propheta autë ille, aut fictor sommiorum interficietur, quia locutus est, ve vos auertat à Domino Deo vefro. E se'l tuo fratello, d'I tuo figliuolo, d tua madre,ò tua sorella,ò tua moglie,ò qualsiuoglia altra persona, che tu quanto di te stesso fai coso, e l'ami quato l'anima tua, ti dirà segretamente facciamo cosa contraria alla sede seguitiamo parer diuerso, dogma nuouo, sétéza no cosuonate alla Cattolica verità, non gli dar credito, non gli prestar orecchio, non gli hauer compassione, portati seco seue. rissimo senza misericordia, e senza pietà: non lasciar tanto male impunito, no'l tener segreto, auuetagli tù'l primo addosso le mani, e dopò vega il popolo à lapidarlo; perche di pietà no è degno, chi tanto empio si dimostra, che procura di farti perdere vn Dio. Si tibi voluerit persuadere fraier tuus, filius matris tue aut filius tuus, vel filia, sine vxor, que est in sinu tuo, aut amicus quem diligis, Ut animam tua, clam dicens, camus, & seruiamus dys alienis, quos ignoras in, & patres tui, non acquiescas eis, nec audias, neque pareat et oculus tuus, ut miscrearis, & occultes eu; sed statim interficies; sit primum manus tua super eum, & posea omnis populus mittat manum; lapidibus obrutus necabitur ; quia voluit te abstrahere à Domino Deo tuo. E se tisarà riferito, ch'in alcuna delle Città, che Dio ti diede in dominio, della qual sei padrone, sian comparsi figli di Belial, che van disseminando false dottrine, tirando appresso di se le Ffff 2 gengenti, faune diligentissima inquisitione, e trouando, che sia vero, di subito smantella tal Città, mandala à fil di spada, brucia quanto in essa vi si ritrouasspiatala di manierasche no vi resti di lei nè pur ombra,nè vi sia, chi presuma volerla edificare; non simanga in tuo potere di terra così scommunicata nè per minimo auanzo; perche così facendo trouerai misericordia appresso Dio, e da lui fauorito, e prosperato sempre sarai. Si audieris in una vrbium tuarum, quas Dominus Deus tuus dabit tibi ad habitandum, dicentes aliquos, egressi sunt fily Belial de medio tuis de auerterunt habitatores Urbis tua, atq; dixeruntzeamus, & seruiamus dis alienis, quos ignorais, quare sollicité, & deligenter rei veritate perspe-Eta, si inueneris certum esse, quod dicitur, & abhominasionem hanc opere perpetratam, statim percuties habitatores orbis illius in ore glady, & delebis eam, ac omnia, qua in illa sunt, v sque ad pecora; quidquid enima suppellectilis fueris congregabis in medio platearum. eius, & ipsa Giuitatem succedes, ita vt vniuersa consumas Deo tuoser sit tumulus sempiternus; non adificabitur amplius, & non adharebit de illo anathemate quidquam in manu tua, vt auertatur Dominus ab ira furoris sui, & misereatur sui, multiplicetque te, sicut surauit patribus tuis. Vedete se mai per qualsiuoglia pestilentissima infertione comandò Dio tanta purga, quanto per la falsa dottrina disseminata da gli Eretici, & infedeli; se nella legge hebrea voleuasche tanto stratio si facesse de contaminatori di quella, e che non si perdonasse nè pure à gl'innoccti animali, ned alle suppellettili, nè alle mura:ma ch'ogni cosa restasse dalla fiamma dinoratrice cosumata, che sarà di coloro, che van corrompendo la dottrina Euangelica, mescolandoui falsi dogmi,

mise scrirture mal'intese, & à vani sensi distorte? le sacre Scritture ciò, che dicono istoricamente de gli Ebreial dicono missicamente de Cristiani. ludaica tangunt, & Christiana respiciunt, dice s. Agostino. Simili son gli Eretici à Saul, che diede à Dauide per moglie la sua figliuola Micol, non perche desiderio hauesse, gli sosse genero: ma per obligarlo à guerreggiar contro de Filistei per esser da loro veciso; Dabo eam illi, ut fiat ei in scandalum, & 1. Reg. 18 sit super eum manus Philistinorum. Végono gli Erc- 21. tici con gli allettamenti promettendo libertà,non per ben della Republica: ma per la total ruina di quella; per questo diceua il Signore. Guardateui da i falsi Profeti, che vengono sotto vestimenti di pecorelle: ma nell'interno son Lupi rapaci, fingono darui il latte: ma pretendono succhiarmi il sague, belano mansueti, & vrlano affamati; da i fruttische farannos verrete dell'esser loro in chiara notitia; forse dalle spine l'vue, forse da i triboli i fichi si raccolgono? l'arbor buona sà buoni frutti, l'arbor mala farà frutti cattiui; nè l'arbore buona potrà far frutti cattiui, nè l'arbormala frutti buoni. Ma vi sò dire, che l'arbore, che nonfà frutti buoni, sarà trocata, e posta nel suoco; Poderate l'opere di questi Eretici, & infedeli, che così verrete in cognoscenza, s'eglino son buoni, ò fon cattiui; perche dottrina cattiua non potrà far'opre buone;e s'eglino non faran opre buone, no seruiran se non per le siamme; perche il loro gastigo è, che muoiano brucciati, e che brucino sempiternamente morendo nelle siamme dell'Inferno. Attendite à falsis Prophetis, qui veniunt ad vos in ve- Matt. 7. stimentis outum, intrinsecus autem sunt Lupi rapaces; 15à fructibus corum cognoscetis cos, numquid colliguns de Spi.

Digitized by Google

spinis vuas, aut de tribulis ficus? sic omnis arbor bona bonos fructus facis, mala autem a bor malos fructus facit, omnis autem arbor, que non facit fre ctum bonu, excidetur, & in ignem mittetur . L'iltesso c'insegna l'Apostolo, dicendo à Romani. Rogo vos fi atres, ve observeris eos, qui d'ensiones, & offendicula, prater do.

Rom. 16. 17.

Elrinam quam didiciftis, faciunt, & declinate ab illis. Et à i Teffaloniceofi. Si quis non ebedit verbo no-2. Teff.3.

stro per Epistolam, hunc notate, & ne commisceamini cum illo, vi confundatur. Et à Timoteo . Sermo coru

2.Tim. 2. 17.

vi cancer serpit; è pestilente il parlat loro, và serpeggiando, come il morbo del cancro. E s. Gio-

uanni. Si quis venit ad vos, & hanc destrinam nonaffert, nolite recipere eum in domum, nec aue ei dixeritis. Son questi Eretici genti scommunicate, e maligne; bisogna starne sempre da lontano; Son simili (dice s. Atanasio) ài bacorozzi, sono schisosi scarafaggi, che fă pallottole delle cose stomacose, & immonde; perche si van sempre riuolgendo nelle corroite scritture per formar palloni di fallaci argomenti; Scarafaggi infernali, simili à Satanasso, di cui son figli, che si come quello và sempre attorno cercando di far preda, così eglino van sepre attorno, ammorbando co' loro fetori l'Vni-D. Atha. uerso; Haretici circumeunt, ve Scarabei, cum patro

rianos.

naf. con- suo Diabolo, causam iniquitatis undecumque aucupanses; anzi peggiori del Demonio (dice s. Gregorio Nazianzeno) perche il Demonio, và tentando: ma non vecidendo; ma eglino vecidono l'anime con le false dottrine, & à quei, che non si lascian corrompere, con tormenti tolgon la vita. Hoc ne Dæ-

D. Greg. orat. 4.

mones ipsi fecerunt, atque aded in cradelitate Dæmo. nes ipsos superant. Et in fatti non si vanta Lutero nel libro, che scriue della Messa, c'habbia spesso ra-

gio-

gicnato col Diauolo, e che molte cose dal Diauo-To gli siano state dettate? Se cu Damone collocutum persapè gloriatur, dice Lorézo Beierlinch, qui enim ei pleraq; eoru, qua scripserit, ab eo ipsi suppeditata affirmat. Hor come potrà l'accorto, e Cattolico Pricipe soffrir, che détro le viscere della sua Monarchia scarafaggi infernali si vadan liberamente riuolgendo, discepoli, e figli del Diauolo, molto più del maestro, e del padre crudeli, settatori, e primogeniti disatanasso (come disse s. Policarpo à Marcione Eresiarca, Agnosco primogenitu Satana) e che ruotino peggior d'auuelenata spada la maledetta lingua? Questa dunq;è vna delle più grandi,e più gloriose attioni del Cattolico Principe, scacciar da Regni suoi, quanto è possibile, ogni eretico, & infedele. Questo pratticò Zenone Imperadore, ch'odorando nella scuola d'Edessa pullular l'error di Nestorio, tosto comandò fosse effettiuamente diroccatase distrutta. Questo pratticò Stefano Ottauo Papa, che coll'armi vinse, e spiantò fin dal suolo la Città di Parasso in Lombardia, facendo mandar à fil di spada gli habitatori, & ordinando, che mai più ral Città si rifabricasse; perche nell'eresia de gli antropomorsiti era caduta. Questo pratticò Giouanni Rè di Boemia, quando venutogli'n notitia, ch'in Praga si faceano le notturne vigilie de Dulciani, di subito s'oppose, brucciado quattordeci trà maschi, e semine; quo pratticò Carlo Quarto Imperadore, quando, auuifato, ch'i Dulciani eran tornati in Boemia, parte ui loro diede alle fiamme, e parte per configlio d'Ernesto Arciuescouo di Praga condannò ad vn perpetuo, & irreuocabile efilio. Questo pratticò l'Augustissimo Imperador Carlo Quinto, quando i libri

di Lutero fece publicamente dar al fuoco, tanto in Colonia, quanto in Magonza. Questo pratticarono i Rè di Castiglia, e di Lione, e gli altri Principi della Spagna contro i Mori, e'l Rè Ferdinando il Cattolico, discacciado da suoi Regni eMaomettani,& Ebrei,& istituendo il Tribunale della santa Inquisitione contro tutti i nemici della Fede, e d'altri, ch'enormi delitti commettessero, e questo finalmente gli Austriaci Monarchi, purgando i loro Regni, e stati d'ogni reliquia de' nemici della Cattolica Religione.

### SESTO!

Si porta benignissimo con gl'infedeli venuti alla Fede, e co fedeli da gl'infedeli perseguitati.

On mi dilato in lunghe pruoue, sì per non effer noioso, sì perche necessarie non sono; perche tanto co costoro è fauoreuole il Principe, quanto della Cattolica Religione egli è zelante. Giouanni Ventesimosecondo,e Paolo Terzo sommi Pontesici decretarono, ch'à Giudei conuertiti nó si dia noia,nè molestia, anzi che sian difesi, protetti, e fauoriti, Ipsos ab iniurys, & molestys & cup. Iu protegăt, & defendăt, perche ricerca il giusto, che di fauori più nella Fede abondino, che nell'infedeltà non abondarono. Dignum est, & iuri consonum, fonce renatos baptismatis amplius fanoribus, et graijs,quam antea abundare; perche cola ripugnante è stimata, che quei, che nell'infedeltà con abondanza di beni viueuano, venuti in grembo alla Fede nudi mendicando sen vadano. Absurdu est, ve qui in

Extrau. dignuns daos.

perfidia abundarunt, cogantur médicare fideles. Et è necessario, che sian protetti, e fauoriti, acciò maggiormente conoscano, che dallo stato di seruità allo stato di libertà son passati, Deseruitate ad libertatem se transisse percipians; perche di vantaggio, dice il Pauonio, co quell'arte di pietà più volontieri alla fede gli altri infedeli verranno. V: ad Pau. def. fidem ceteri alliciantur. Riferisce Lorenzo Beier- 3621. linch, che Giugone Duca di Carinthia riceuè vn. v. Chris giorno con pomposo apparato in lauta mensa al- stianism. cuni Villani, e mandò i suoi più nobili Baroni ad vn pouero, e parco pranso; richiesto; perches cola tanto indegna facelle, rispose, ch'egli trattaua le persone secondo la qualità dell'anima, non del corpo; e perche quei Villani per esser già battezzati, eran Tempij di Dio, gli honoraua al possibile, e perche quei Baroni per esser infedeli, erano stanza di Lucifero, non eran degni d'honore; Opra fù questa, che dispose quei nobili à cercar maestri della fede, & à riceuere il sacrosanto Battesimo. E del serenissimo Garlo V. si raccota, che trouandoss in Africa, e stando per far giornata co' nemici, preuededo, che la vittoria no era p succedere secodo il suo desiderio, comadò, si suonasse à ritirata, dicêdo, che più conto faceua della vita d'vn soloChristiano, che della morte di tutt'i Mori, e Maomettani. Quando il Cattolico Principe fà de fedeli gran coto, honorerà i couertiti, e diféderà i cattolici, da gl'infedeli perseguitati: si segnalarono in questaparte pietolissimi i Precipi Austriaci, e particolar- In. vita mête il defuntoMonarcaFilippoIV.come si segna- S: Mala lò pur'ancora il sommo Pontefice Sisto Quarto, chiat. 8. di cui predisse l'Abbate Gioachimo, Benè finisti 56. de Sidiem in principys, come habbiam detto nella vita x10 IV. Gggg di

di s. Malachia; & à Filippo IV.il grade, si può questa sétéza có gran ragion'applicare; Benè finisti die in principiis, pche fù rifugio di Precipise di Prelati da paesi d'infedeli fugitiui, coferendo loro larghe pensioni per poter honoreuolmente mantenersi.

#### ETTIMO.

Conferisce honori alle persone dotteset esemplariset à i buoni issistatori della senera gioueniù.

On v'è honore, con che degnamente pre-miar si possa, chi colla molta dottrina la

buona vita congiunge. Sai che cosa è vn Dottore, dice Salomone? è vna miniera d'oro, e di gemme, & vn vaso pretiosissimo, in cui si conserua il maggior bene, che possa all'huomo in quelta vita auuenire, cioè la sapienza, Aurum, et multitudo gémarum, vas autem pratiosum labia scientia, soura le Apud Sa quali parole dice Caietano, che le labra d'unlazibid. Dottore son veramente labra d'oro, come quelles di Crisostomo, e di Crisologo, che bocca d'oro furon chiamati; son siumi correnti più nobili del Rio dela plata nel Brasile, che porta arene d'argento, più nobili del Tago nella Spagna, che porta arene d'oro, più nobili del Gange nell'India, che porta pretiosissime gemme. E si come le perle non in qualunque mare il pescano: ma in certi determinati seni, così non appresso qualunque Dottore fe ne trouano le margarite, ch'adornano de gli afcoltati l'orecchie:ma solo in quellische col sapere l'eloquenza congiungono, che più nell'esempio consiste che nel dire. Sono i Dottori vn vaso polito, e rilucente, in cui l'acqua rilampeggia; perche

Prou. 20. 15.

col

col polito discorso fan mirabilmente rilampeggiar la verità, che se nuda è bellissima, molto più vaga si fà vedere quando coll'ornamento dell'vrbano discorso comparisce ciuilmente vestita. Iansenio dice, che se precioso è l'oro, e preciose le gemme, assai più pretioso è il vaso d'oro gemmato; perche la massa d'oro, e la moltitudine delle gemme son massa confusa, informe, & indigesta. ma ridotta in vaso polito, & arteficiosamente di geme distinto, di più della materia porta e del lauoro, e dell'ordine la vaghezza. Son le donnine, e le sentenze come masse d'oro, e di gemme: ma séza forma,e senza figura, nelle labra poi del Dottore acquistan forma, e figura, e coll'ordine, & ornamento compariscono assai più belle. Sermo eloquens Iansen. simul, atque doctus vasi aureo, o gemmis inclusis pul- ibid. chrè admodum distincto adsimilis est. Sono le scienze, dice s. Agostino, come i colori, che da se stessi non han vaghezza, nè rappresentan cosa veruna: ma stemprati, e misti dal Pittore, e disposti artesiciosamente sù la tela, hor in vn orto fiorito si stedono, hora in vna delitiola campagna si dilatano, hor in vn trăquillo mare si spiegano, hor vn sereno Cielo ritraggono, hor vn fonte cristallino, hor vn forte castello, hor vno schierato esercito rappresetano. Colores per se singuli no efficiut pulchritudine: sed D. Aug. suis locis mixti, & temperati speciem, & decorem red- lib. 14.de dunt, ta etiam in oratione contingit. Hor se vn Prin- Dott. Cr. cipe stima degno di grande honore vn grande artefice d'aurei vasi,& vn famosissimo Pittore; quato più degno d'honore stimar deue quel Dottore, nella cui bocca co' rilampi di luminoso splendore lucida comparisce la sapienza, che versa dalle sue labra, come da vna vrna divina, siumi celesti d'clo-Gggg

Ç10-

d'eloquenza? Questi son degni di raddoppiati honori, quando colla dottrina congiungono l'esemplarità de costumi, e parlano conforme all'opere, & oprano conforme à i detti, e corregono tacendo,& istruiscono parlando. Dionisio Siracusano, benche Tiranno, in tanta stima, e rispetto gli huomini in dottrina famosi, ritenne, che venendo in-Sicilia Platone, gli mandò per incontrarlo in mare il suo proprio vascello, e con vna carrozza tirata da bianchi caualli il riceuè nel lido, nè volle sedergli à fianco: ma gli fece il carrozziere. Dione Siracusano sù dal medesimo Dionisio tenuto in canto pregio, che per la sua dottrina gli sece gradissimi honori. Filippo Rè di Macedonia si flimaua fortunato non per le molte, e segnalate vittorie, che riportate haueua: ma per esser à tépi d'Aristotile per darlo per maestro del suo figliuolo Alessandro; & Alessandro, e Filippo sempre di tali huomini amicissimi si dimostrarono. Abramo su in sommo honore nell'Eggitto per la sua sapienza, e modestia, Giosesso hebbe dell'Egitto il gouerno per la sapienza ancora, ch'in lui risplendena, e chi volesse infiniti essempi più moderni, leggal'istorie. Quando il Principe farà delle persone Tegnalate in dottrina, & in constumi il debito conto,e con gli honori li premiarà, darà motiuo à gli alti ingegni d'impiegarsi all'acquisto e della dottrina, e dell'honestà, onde in breue la Republica--testarà di persone d'altissimi talenti arricchita, e perche di tai soggetti la base,e'l fondamento sono gl'istruttori della tenera giouentù, ch'istillano ne gli animi de garzonetti semi secondi d'alta sapiéza, sà di mestiere, che'l saggio Principe anco con costoro liberal d'honori si dimostri, come co arteficis

605

fici, che formano simolacri divini per tardiuentar merjere, misimi ala Republica vn nouello Paradiso; perchesse si deuono gli honori à chiunque alla Republica fà è perche qualche gran beneficio, honori singolari son dounti à i buoni istitutori della giouentù; perche questi quando sian buoni le fanno il più segnalato beneficio, che far le si possa, come dice Marco Tullio. Nullum maius beneficium afferre possumus Respubli- Cic.z. de casquam si doceamus, aigserudiamus innentutem. Et à dininat. Gioan Sapido diceua Erasmo, che quantunque la profession, ch'ei faceua, d'insegnar la giouentù fusse molto fatigosa, nondimeno doueua egli consolarsi, ch'era vna opera vicina à quella de Monarchi; perche, se i Monarchi han per vsficio di guidare al traquillo, e felice viuere la Republica, nel modo stesso de giouani gl'institutori ha p vsficio di guidar al modello, e santo operare la giouentù; perche quei, ch'hora son giouani, saran di quì à pocomaturi: saran della Republica le colonne; onde non è vil ministerio far soggetti valeuoli per gouernar la moltitudine, per mantener la giustitia, e per seruire à Cristo Redentore; e se appresso à i Gentili fù molto stimato chi fatto hauesse qualche segnalato seruitio alla Republica, di maggiore stima è degno appresso i Cristiani chi è formator della giouentù, essendo però quanto dotto, altretanto modesto, & esemplare. Sortem tuam, vi laboriosam non regnauerim, ila tragicam, ut tu vocas, Farrag. aut deplorandam prorsus inficior; an tu putas sordida Ep.ad lo: esse functionem, primam illam atasem suorum Civium Sap. optimis literis, & Christo statim tribuere, totque probos, & integros Ciues Patria tua reddere? La grandezza del merito de buoni istruttori della tenera età si può conoscere dall'esempio della santa Pie-

I come Dice Phin. 46.6.egit.23. Nulhi wigna tadara in

cipessa Adeleide Badessa del Monasterio di Co-Ionia, ch'istituì, e mantenne à proprie spese varie scuole, visitandole spesso di persona, e mouendo à i scolari diuerse questioncelle, e dandone premijà chi be rispodeua: si può pur ancora conoscer dalle tante Religionisc han per vsficio d'istruire i garzo-Coc. Tri netti, delle quali il frutto in s. Chiesa non potrà dent. ses, mai da lingua humana basteuolmente spiegarsi; e 23. de ref. da i decreti de sacri Concilij soura l'istitutione de feff. 5. de seminarije de premije privileggi à i maestri conreficition cessi, e stabiliti, e sù conosciuta ancora da Catones seff. 23. de ch'al suo maestro Sarpedone portaua tanta osserref. c 12. nanza, e tanta riverenza, quanto all'oracolo del fuo Gioue. Tanquam dininum oraculum cum obserwabar. Et è d'eterna ignominia del crudelissimo Nerone d'hauer dato morie à Seneca, ch'ammaestrato l'haueua, benche pur fatto l'hauesse con risguardo, concedendogli l'election della maniera del morire, e p gelolia dell'Imperio, e degnissimo più d'ogn'altro è d'eterno vituperio l'Apostata Giuliano, che diede la morte al maestro, quantunque à questi riuscisse d'ecerna corona di martirio, poiche mort per hauerlo ripreso d'hauer lasciato la santa Fede, e per non hauer voluto feguirlo con adorar mentiti Num, e se bene Arcadio quand'era giouinetto trattò di far'vecidere s. Arlenio suo maestro, nulladimeno in età di più senno l'hebbe in grandissima stimaje tentò d'hauerlo seco per regger col suo cossiglio la gri machina dell'imperioRom.ma il Santo dall'amata solitudine ritornar non volle alla Corte, doue la santità di nauigar non s'assicura. Memorabile è l'esempio di Carlo Quinto, ch'ad Adriano Sesto suo Maestro, diede il gouerno della Spagna, e'l fauori fin, che'l

som-

sommo Pontificato conseguisse, e Filippo Secondo suo figliuolo diede à Giouanni Martinez suo maestro il primato della Chiesa della Spagna, & altri honori de più grandi. Se son necessari al Monarca i saggi, e santi Dottori, dal dettame de quali egli dipende, son necessari pur'ancora de giouani gl'istruttori, dalle mani de quali germogliano i saggi, e santi Dottori; quindi è, che'l prudente Monarca con premij, e con honori eccira ne' buoni istitutori la diligente perseueranza di formar soggetti nobilissimi, & habilissimi nella Republica per cose memorabili, e grandi.

#### OTTAVO.

Si congiunge pronto à i Prelati nella grand'opera delle Sante Missioni.

A missione, largamente considerata, è vnaattuale dipendenza d'vna persona da vn'altra in ordine à porre in effetto alcuna cosa; come
per essempio; quando alcun Sacerdote è deputato, e mandato dal sommo Pontesice à predicar trà
gl'infedeli, all'hora il Sacerdote dipende attualmente dal Pontesice in ordine à porre in essetto la
santa predicatione in quei paesi; quella actualedipendenza in ordine à tal'essetto, chiamasi missione. Ouero diremo, che la missione è vna vscita
da vn principio ad alcun termine. Est processo (dicono i Teologi) ab alsquo principio ad alsquem serminum.

La missione da Beierlinch è diuisa in ordinaria, ouero mediata, & in estraordinaria, ouero immediata; l'ordinaria è quando Dio per mezzo del som-

sommo Pontefice, ò d'altro, c'habbia giurildittione, manda alcuno à porre in effetto alcuna cosa; la straordinaria, & immediata è quando Dio immediatamente il manda, come quando mandò Moisè à Faraone per liberar il popolo Ebreo; quindi è, dic'egli, la missione si prende per qualunque atto di mandare, Vsurpatur prò omni attu mittendi, & appresso gli Ecclesiastici, è vna deputatione d'alcuna persona da colui, che tien l'autorità di deputare, per trattar qualche negotio, come à predicare, à ministrare i Sagramenti, e si suol chiamar vocatione, & è la base, e'l fondamento di tutto il Cristiano edificio; perche volendo Dio la salute de' popoli, manda gli operarij Euangelici, e quando vuol mandarli, prima li chiama, dando i talenti, e poi spirando ne' superiori, che deputino, & assegnino à ciascuno l'esercicio, il tempo, e'I luogo, & ogn'altra necessaria istruttione per esteguir la chiamata, e porre in effecto la cola, alla-Beier. in quale son mandati. Apud Scriptores Ecclesiasticos alicuius ab eo, qui potestatem habet ad obeundum mi-

Theat.v. missionis vox vsurpatur, vt significet deputationema Missio- alicuius ab eo, qui potestatem habet ad obeundum ministerium Ecclesiasticum, vt puta pradicationis Euangelica, administrationis Sacramentorum; caque nonnumquam vocatio appellatur; estque basis, & fundamentum iotius Christiani adisticy; estque, vel extraordinaria, & immediata, vel ordinaria, & mediata.

D. Hier. San Girolamo appresso il P. Cornelio dice, che apud Cor la missione è di quattro maniere; perche alcuni nel. super son mandati solo da Dio, altri solo dall'huomo, al-Epist. ad tri da Dio per mezzo dell'huomo, & altri da se stri. 1.v.1. stessi. Aly à Deo solo mittuntur, aly à Deo per hominem, aly per hominem solum, & aly à se ipsis, vi Harenici.

Io nondimeno per abbracciar qualunque genere di missione, direi; ch'ella sia di trè maniere; la. prima semplice, & assolutamente divina; la seconda semplice, & assolutamente humana; la terza. mi sta, cioè secondo alcuna parte diuina, secondo alcun'altra parte humana. La missione assolutamente divina è quando tanto la persona, che máda, quanto la persona mandata è diuina, comes quando l'eterno padre manda il suo figliuolo interra, Solus non sum: sed ego, & qui misit me, pater . E 10:8.16. quado il padrese'l figliuolo madano lo Spirito sato, Nissego abiero Paraclitus non venies ad vos, si au- lo:16.7. tem abiero mittam eum ad vos. Questa missione puramente diuina, dice s. Tomaso, non si fà per via d'Imperio, ò di consiglio; perche il padre non comanda al figliuolo nè con imperio, nè con superiorità, come il padrone al seruo, nè come il Principe al vassallo, nè come il Consigliere insegnando, & esortando; perche le diuine persone soncoeguali, e d'vna indiuidua natura, e d'vna indiuidua volontà,e d'vna indiuidua,& infinita sapie. za:ma solamente per via d'origine, in quanto il sigliuolo dipede dal padre, e lo Spirito sato dal padre, e dal figliuolo, nè anco si fà per via di moto locale, perche per ragion dell'immensi à Dio è in ogni luogo: ma per vn certo modo d'esser particolare; perche il figliuolo è nel molo nell'assunta humanità, come non era prima, e lo Spirito santo habita nell'anime colla gratia, nelle quali con la gratia non habitava prima . Questa missione si fà inuisibilmente per via della gratia, e visibilmente per via dell'assunta humanità del Verbo, e per via d'alcuni segni dello Spirito santo, come in forma di Colomba nel Giordano, di lingue di fuoco nel (Hhhh)

Cenacolo, &c. La prima persona non si dice esser mandata; perche la missione essentialmente dices due rispetti, vno alla persona madante, c'hà d'hauere priorità, se non di natura, di dignità, e di tempo, in dininis, almeno d'origine; l'altro rispetto al termine, cioè alla cosa per la quale si mada;e perche la prima persona non suppone altra persona, dalla quale dependa, per questo la prima persona, ch' è il padre, non è mandata: ma mandato è il figliuolo dal padre, e lo Spirito santo dal padre, e dal figliuolo; benche lo Spirito santo anco mandi il figliuolo in quanto huomo; & impropriamente (dicono i Teologi) anco la prima persona può mandar se stessa: ma lasciando altre cose altissime pertinéti alla missione assolutamete divina, che spettano à iTeologi, direi di più, che la missione assolutamente humana è quado il m' dante, e'l mandato è persona creata, come quando il Rè manda il suo Capitano all'espugnatione d'alcuna fortezza, ò quando il Giudice mette in possessione alcuno de'beni, à lui douuti, In possessione rerum niam fre- auttorem mittere non tardabit . E questa missione fi queter, s. suol fare, d per via d'Imperio, d di sentenza, quan-

Quod fi 2 do la persona, che manda, hà dominio, ò giutis-Ut lite no dittione, & impone precetto, e necessità; ò per via contesta-

ta, of ali. di configlio come il Configliere si dice mandato il Rè alla guerra, configliandolo, che vada; & à D. Tho. questa missione assolutamente humana si riduce ibidem. quella de gli Eretici, che mandano se stessio che mandano discepoli à disseminare errori; e quella, ch'è diabolica, cioè, quando Lucifero, ò altrapotestà infernale manda i spiriti inferiori à sedurre le genti, & à tentar l'anime à far peccati. La missione mista è quando il mandante è Dio, e'l

man-

mandato è huomo puro, come quando Dio mandò Moisè à Faraone à liberar il popolo dalla seruitù d'Egitto. E questa missione è di due maniere, vna estraordinaria, & immediata, come quando Cristo mandò gli Apostoli, Ite in mundum Uniuersum. Quando mandò s. Paolo; quando Dio impone al primo Angelo l'esecutione del suo volere; l'altra ordinaria, e mediata, quando il primo Angelo illuminato immediatamente da Dio, illumina T'altro Angelo inferiore, e'l manda ad eseguir il volere di Dio. E quado Dio per mezzo de Potefici, e Prelati manda Sacerdoti, ò Religiofi alla conquista dell'anime, & all'amministratione de santi Sagramentis e perche questa missione mediata , & ordinaria trà gli huomini non fi può far senza gli adminicoli, & aiuti, ( o che'l Vescouo mandi gli dperarij per la sua Diocesi, ò che'l sommo Pontefice, ò altro in fuo luogo, mandi gli operarij per tutto'l mondo.) Quindi è, che'l Gattolico Principe, ò Monarca si congiunge co' Prelati alla grãd'opra delle sante missioni, non come, ch'egli habbia autorità di mandare ; perche questo tocca folo à i Prelati, come si dice nel cap.*Quam sit lau*dabile, de Indais, & Saracenis. Ma coll'aiutargli, co'l fauore, e co' danari, acciò quelle fante. missioni habbiano i loro esfetti, e questa è vna. dell'opere grandi, e gloriose del Monarca; perche se l'vna dell'opere più grandi, e gloriose del Monarca è il promuouere la Cattolica Religione, cioè il cooperare, che la Fede si dilati per tutto il mondo; conseguentemente il cooperare, e congiungersi prontamente co' Prelati all'opera delle sante milsioni è vna dell'opere grandi, e gloriose del Monarca. Il P. Cornelio à Lapide soura quel-Hhhh

# 612 Li Trionfi della Chiefa.

14.

le parole dell'Apostolo, Quomodo inuocabunt, in quem non credideruni? aut quomodo credent ei, quem non audierunt? quomodo autem audient sine pradicante? quomodo autem pradicabant, nisi mittantur? dice, che questo dire di s. Paulo è vna gagliarda gradatione, & vn neruoso argomento; perche se Dio vuol, che tutti si saluino, e saluar non si possono, se non l'inuocano, & inuocar no'l possono, se non credono, e creder non possono, se i diuini misterij non ascoltano, & ascoltar non postono, se non v'è schi predichi, nè vi sarà chi predichi, se non vi sarà, chi sia mandato; certo, che per saluat-

Cor.ibid. fi il mondo son necessarij gli Euangelici missionarij, e le sante missionis Deus vult,omnes faluari,sed faluari non possunt, nisi Deum inuocent., inuocare autem non possunt, nist in eum credant; credere non posfunt, nife eins Pracones andiant, audire autem no poffunt, nisi Pracones praduent, pradicare hinon posfunt, nisi mittantur, ergo à primo ad vitimum colligedum est, quod Deus, qui vult omnium gentium salusem, voluerit, & decreuerit mittere Pracones suos. Dice di più, che gli Euangelici missionarij nonpossono esser mandati dal Rè, ò dal civile magistrato: ma da Dio, ò immediatamente, & all'hora son necessarij i miracoli, ouero segni, che Dio immediatamente mandi, ò mediatè per mezzo de suoi ministriscioè de'sommi Pontesicis e Vescoui. Quomodo credent, nisi mistantur ? non vique à Rege, vel ciush magistratu: sed à Deo, vel proxime, & inmediate, & sunc opus est miraculis, vel signis supernaturalibus, quibus is, qui mistitur, hominibus probet fe mitti à Deo, vel mediate à Christi Vicarys, & succossoribus, scilices Pontificibus, & Episcopis, usi ordia narie fit ex institutione Christi. Se dunq; non posson le genti salvars, se no si manderanno gli Euange-

Digitized by Google

lici Predicatori, nè tocca al sourano Principe il mandarli, resta, ch'eglissa tenuto per far opra di vero, e Cattolico Principe, e per obligo di Cristiana carità porgere à i Prelati il suo braccio, e'l suo fauore, e stabilir certe entrade à questo effetto,acciò più facilmete le sate missioni s'esseguiscano. E quali spese può mai far il gra Principe di mageior fuo merito, di maggior magnificenza, di maggior sua gloria, che quelle, dalle quali la gloria. di Dio deriua, ch'è la cognitione del santo suo nome, e la dilatatione della Cattolica Fede? Qual'opra più degna d'vn gran Principe, che spender parce di quel, gli è dato da Dio, in procurar del medesimo Dio la cognitione, e la gloria è Ma qui mi direce con s. Ambrogio soura il nono di s. Luca in quelle parole del Signore, Nihil tuleritis in Luc. 9.3. via, neque virgam, neque peram, neque panem, ne. D. Amb. que pecuniam, che non deue l'Euangelico misso-lib.6. supnario cercar da secolari l'aiuto per l'opera delle idem cap. sante missioni. Qualis debeat effe, qui enangelizat Regnum Dei praceptis Euangelicis designatur, ut sine wirga, sine pera, sine calceamento, sine pane, sine pecunia, boc est subsidy secularis adminicula non requirens, fideque tutus putet sibi, quò minus ea requirat, magis suppetere. Duque no è necessario, che'l Monarca si congiunga à i Prelati nell'opera delle sate missioni, anzi par, che voglia far torto alla diuina prouidenza, nella qual fondati andar deuono per lo mondo gli Apostolici Predicatori. Si risponde con s. Agostino, che'l Signore ordinò questo à gli Apostoli, per toglierli dalla souerchia sollecitudine delle cose necessarie, e per dar loro ad intendere, che non occorreua di tai cose prouedersi; perch'à loro eran douute da quei popo-

li, à i quali portauan l'annunțio dell'eterna salute. D. Aug. Hac possidere discipulos, & ferre noluis, non quod nein Caten. ceffaria non sint substentationi huius vita : sed quia. sic eos mittebat, vi eis bas deberi manstrares ab illis, dem. quibus Euangelium credentibus annunciarent; doue nota quella parola eredentibus, il sostento deue esser somministrato da quei, che credono; ma tià tauto, che gl'infedeli credano, come gli Euangelici missionarij hauran da mantenersi, e da far viaggi à è necessario esser prouisti da i Prelati, à i quali se i Prencipi, e Monarchi non prestaran l'ainto s languirà delle sance missioni l'esercicio; fe dunque il Monarca no'l farà, le missioni anderanlente, ne s'otterrà così di facile ne dell'anime la salure, nè della Religion l'accrescimento, nè di Dio la cognitione 3. & in conseguenza ne anco, la riuerenza, e la lode. Così dice il Cardinal Bellarmigo, così dice s. Carlo Borromeo, così dice s. Ignatio de Loiola appresso il Pauonio Quad opis Ap. Pau. Principe dignius, quam Dei cognitionem, Christiadef. 3648. namque Religionem propagare ? qua in re magis Utili redditus impendi possunt , quam in Dei cognitione, O seq. Christianaque side dilatanda ? id nisi fiat, missionum opus erit perexiguum. E di quali imprese, ò vittorie maggior lode, ò più glorioso vanto Costantino il grande riportò, che dall'ainto prestito à si Siluestro nella grand'opra delle sante missioni? tante furono le missioni fatte à tempo di s. Siluestro coll'-

nella Chiesa il detto dello Sposo nel quarto del-Serlog in le sacre Canzoni, che diceua alla sua Sposa. Emis-Cunt. 4. siones tua Paradisus malorum puniorum. Soura le 12. n. 24. quali parole dice il P. Serlogo, che'l pietosissimo lm-

aiuto del gran Costantino, che quasi il mondo tutto diuentò all'hora vn Paradiso, e si verificò

Imperadore pregqua istantemente il Beato Pontefice Silueftroje gli a tri Prelati, che mandaffero alle Provincie de gl'infedeli huomini accesi d'amor di Dia, e chiari in dottrina, & in santi costumi;per le quali preghiere se n'andauano à schiere, & à suali gli euangelici predicatori, e diroccauano il regno di Lucifero, e le rimote nationi, ascoltando l'ardor di Collantino, gli mandauano Ambasciadori à pregarlo, che loro mandasse maestri della fede, e Costantino con grand'istanze gli ricercaua da i Prelati, e tanti paeli à Cristo si conuertirono, che non v'eran più Sacerdon per mandar per Vescoui delle rimote nationi,e bisognaua cauarne i Monaci da i Chiostri, e gl'Anacoreti dalle solitudini, per impiegarli à questa grand'opera; onde s. Atanafio scrisse à Dracontio Monaco, esortandolo ad accettar la carica di Vescono inquella gran penuria di foggetti, per l'immensa. conucriion delle nationi, portandogli essempi, di Serapione, d'Apollonio, d'Agatone, d'Aristone, d'Ammonio, di Paolo, e d'altri molti, che, lasciata. la solitudine, presero la cura delle genti convertite; di maniera, ch'in poco tempo dallo scorrer di queste persone Apostoliche si vide quasi tutto il mondo esser Cristiano, e ripieno di santi, e persetti Religiosi, Atque sane ab his Apostolicorum virorum excursibus in dissita Barbarorum regna factum est no longo annorum corriculo, ut vix Regio aliqua, tama deserta, & remota esset, tamq, ab omni dostrina, & humanitate aliena, que non solum Christianis gauderes, sed perfectorum insuper monachorum agminibus; D. Hier. e s. Girolamo afferma, ch'all'hora vennero alla fe- Ep. 3. ad de gli Egittij, i Marmarici, gl'Indi, i Parti, l'Etio- Heliod. pi,gli Vnni Sciti, i Goti, gli Armeni, & altri Iàm, & ad Lat.

# 616 Li Trionfi della Chiefa.

Agyptius Serapis Christianus fattus est, Marmas Gaza luget inclusus, & euersionem templi iugiter pertimescit. De India, Perside, Ethiopia Monachorum quotidie turmas suscipimus, deposuit pharetras Armenius, Hunni discunt Psalterium, Scytha inter frigora fernent calore fidei; Getarum rutilus, & stanus exercitus Ecclesiarum circumfert tentoria. Se tanto potè d'vn solo Costantino l'ardore, che non farebbesse di tanti Monarchi oggidì si congiugnesse alla Sede Romana l'aiuto? Quel, che tanto commendò di Costantino la carità, non disdice al Cattolico Principe; e questa è la più grand opera, ch'eifar possa, degnissima di gran Monarca, il cooperare, e'l congiungersi à i zelanti Prelati nella grand'opera delle sante missioni; Quanto grande è la gloria del serenissimo D. Giouanni III. Rè di Portogallo, che ricercò dal somo Potefice vn Padre della Cópagnia di Giesù per mandarlo à propagar la Fede nell'Indie Orietali, & ottene il grade Apostolos. Frácesco Sauerio? Quato fece il gran Saueriose quato pati per la fede in quelle vastissimo regioni, in quei Regni, & in quell'Isole dell'Oceano, e dell'Oriete? se'l Rè D. Gionani più bramolo fusse stato del dominio téporale, che della dilatation della Fede, nè pregato hauesse il somo Potefice di mandargli alcun Padre della Compagnia, quanto bene si sarebbe perduto? E come la Chiesa haurebbe sotto il suo manto tati popoli raccoltoje tat'anime guadagnato? E se l'Austriaca Pietà zelo sì grade mostrato no hauesse tato nell'Indie Orietali, venute sotto l'imperio della sua Monarchia, quato nell'Occidentali, vastissime regioni del Brasile, e del Perù, & in altri paesi, quante anime fino à quest'hora sarebbono piombate all'Inferno, c'han

# Parte Terza. Cap. II. 617

c'han popolato l'empireo, & auuerata di Giouanni santo la visione, Vidi turbam magnam quam dimumerare nemo poterat ex omnibus gentibus, & tribubus, & populis, & linguise Resta dunque conchiuso. ch'vna dell'opere più grandi, e gloriose del Monarca, sia il congiungersi à i Prelati nella grand'opera delle sante missioni.

#### NONO.

Si rende vino esemplare del santo timor di Dio :

S I come per cagion de'peccati de'Prencipi Dio non perdona à i Regni; Solemne est Deo, prop- Salaz. in ter Principum scelera in multitudinem ani- Prou. 14. maduertere; così per la bontà de Principi farà mol- 34. n. 149 te gratie à i popoli, essendo Dio più inchinato alla misericordia, ch'al rigore: acciò dunq; il Signore vsi misericordia grande verso de'popoli, deue il vero, e saggio Principe tanto riuerire, e temer Dio, che non sia chi gli sia vguale in questo santo timore, & in conseguenza essere vn'idea, & vn viuo esemplare del santo timore di Dio. Il Principe nella Republica è come il Solenel mondo, e come l'occhio nel corpo humano; se'l Sole s'ecclissa tutte le Stelle diuentaran tenebrose, se'l Sole chiaro lampeggia, tutte le Stelle saran lucenti; se l'occhio sarà puro, tutte l'attioni delle mani, e de piedi anderan bene; se l'occhio sarà cieco, qualunque cosa anderà male; perche quali saranno i Prencipi, tali saranno i popoli. Quales in Republica Prin- Baf. Imp. cipes erunt, sales reliqui solent esse Gines. Basilio Impe-apud Sa-tadore ammaestrado I cono suo falinale narra radore ammaestrado Leone suo figliuolo, parago- Pron. 28. no il Principe al fermento, ouero lieuito, che posto 28.70.144

liij

nel-

nella farina tutta la massa in breue tempo corrope; perche l'esempio de Principi è potentissimo à tirar tanto al bene, quanto al male tutto il resto della Republica. Principis innocentia, & boni mores, in multas atates protenduntur , & memoriam nominis aternam transmittunt ad posteros; quibus Virtutem suam emulandam, quasi pharmacum aduersus mala omnia, relinques, cosque & laudatores, & imitatores tua administrationis etiam defunctus efficies. Mira: che cosa è vn ottimo Principe, il qual si rende viuo esemplareà i sudditi del santo timor di Dio? è vn maestro d'innocenza, è vn farmaco di fantità, che non solo istruisce, e tira efficacemente al buonose sato viuere i vassalli, che nel suo tepo so viueti:ma quelli ancora, che ne'futuri fecoli nasceráno; è vna regola eterna di santità, & vno esemplar di santo gouerno anco à i Monarchi suoi successoris anco morto viue nella memoria e de popoli, e de Principi, & à quelli, & à questi coll'esempio, grandissimo giouamento rapporta, à quelli di vita, & à questi di gouerno Cristiano. Aristotile scrivendo al suo discepolo Alessandro, gli dice, che la vitadel Principe ad alcuni huomini, cioè à sudditi, e Vassalli, è viua legge, che li tira, e li costringe ad assomigliarsi all'attioni sue, ad alcuni huomini, cioè à coloro, che non son sudditi, è d'esempio: la buona vita del Principe gioua à tutto il mondo; perche co' sudditi hà forza di legge, che costringe,e sforza;có gli altri hà forza di sprone, e di simolo ; e la vita mala del Principe rouina tutto il mondo, coll'esempio à quei, che non son Vassalli, e colla forza quasi violenta à quei, che son vassalli. ad Alex. Neque id te pratereat, quod hominum plurimis, alys

quidem lex ipfa, alys vero tua tum vita, tum oratio

exem-

exemple datur. Quindi è, che disse il Poeta: Regis ad exemplum totus compunitur orbis .

Tutto il mondo si trasforma nella vita del Principe, come il Camaleonte, che si trasforma nel colore, che gli s'auuicina; E Salomone disse ; Cum farrexerint impij, abscondentar homines; cum illi pe+ rierint, multiplicabuntur iusti. Quando s'inalzano gli empij nell'altezza reale, all'hora fi nascondono gli huomini; perche tutti coloro, che prima. erano ragioneuoli, e buoni, perderanno l'esser humano: perche imitando il Principe cattivo, passano dall'esser humano al brutale. Ma quando i Principi mali periscono o morendo o succedendo in luogo loro i buoni, ouero mutando vita, e da, cattiui si fan buoni, all'hora si moltiplicaranno i giusti; perche tutti imitando il Principe si faranancor'essi e giusti, e santi, e per questo l'accorto,e saggio Principe si renderà viuo eseplare del santo timor di Dio; perche qual sarà egli, tali saranno i sudditi suoi, & anco i non sudditi. Di questo santo timore auido sempre visse il coronato Profeta. Dauide, che dicea. Confige simore suo carnes meas. Pfal. 118. Di questo il Principe Giob, di cui disse l'istesso 120. Dio, ch'era huomo giusto, e timorato di Dio. Vir Iob. 1. 1. simplex, & rectus, ac simes Den. Di questo la Principessa Giuditta, di cui si disse, che Timebas Deum Valdè,nec erat,qui toqueresur do ea verbü malum? Di Indic.8.8 questo Godefrido Conte Cappembargense, chefece restituire à nemici la preda fatta da suoi Soldati. Di questo s. Francesco di Borgia Duca di Candia Vicerè di Catalogna, e poi terzo Genera. le della Compagnia di Giesù, che ad ogni cosad'offender gli occhi della macstà divina temeua s dicendo, è quante son dinersi da i giudity de gli liii buo-

# 620 Li Trionfi della Chiefa .

huomini, li giuditi del vinente, e vedente Iddie. Di questo tutti i santi Principi coronati, Monarchi, & Imperadori, de'quali in S. Chiesa si sollennizza la memoria; perche, fatti esemplati à popoli del santo timor di Dio, meritarono dopò la terrena la celeste signoria. Ascoltate dunque, d Monarchi, & intédete (dice con Dauide nel Salmo secodo sata Chiesa) considerate il vostro douere, e lassicateui ammaestrare; perche non potrete giudicar li popoli se non impararete la dottrina; e lasprima, e principal dottrina è, che seruiate à Dio con timore. Et nunc Reges intelligite, erudimini, qui indicasis serram, seruite Domino in timore, & exultate i cum tremore, apprahendite disciplinam, ne quando irascatur Dominus, & pereatis de via iusta.

### DECIMO.

Procura sempre di maggiormente amar Dio, e di farlo sempre maggiormente da suoi vassalli amare.

Ssendo Dio infinita santità, non può voler cosa, che non sia santa, & essendo infinitamente giusto, non può voler cosa, che non sia giusta;
dunque mentre egli vuole, che soma mente l'amiamo, e che procuriamo di farlo soma mete ama
re, ella è di farlo e cosa giusta, e sata, e'l contrario
è cosa ingiusta, & empia; hor toccando al Principe gouernar talmente se stesso, e gli altri, che nè
commetta, nè sopportar, che si commetta cosa ingiusta, e non santa, certamente egli è sommamente obligato di procurar d'amar sommamente
Dio, e di fario da g'i altri anco sommamente amare. Dio è bene, & amabilità infinita, & in conse-

Ç ...

guenza efige infinito amore: ma non può la creatura infinitamente amarlo; perch'ella è cosa finita: deue duque almeno tanto amarlo, quanto può, con tutto l'animo, con tutto il cuore, con tutte le forze; Diliges Daminum Deum tuum ex toto corde tuo, & in tota anima tua, & in tota mente tua; quindi è, che l'amor della creatura verso Dio primieramente deu'esser liberalissimo; perche per più, che s'ami Dio, e per più, che si serua, non si può mai basteuolmente nè seruire, nè amare. Secodariamente deu'esser amor costante; perche Dio è amabilità infinita non già per vn momento, ò per yn giorno,nè per vn'anno,nè per vn lustro:ma bene, & amabilità infinita, & eterna, & efige amor sommo, & eterno, per questo diceua s. Agostino, Sero te dilexisbonitas tam antiqua; e'l Profeta Dauide; Benedicam Dominum in omni tempore, semper laus eins in ore meo. Deue per terzo esser amor magnanimo; perche per qualsiuoglia timore non deuesi lasciar d'amar Dio, nè di seruirlo; il timore è parto d'amore, e se Dio è bene sommo, & eterno, & amabilità infinita, questo solo timore in ciascheduno di noi deu'esser sommo, di non perder Dio, e di non amarlo, quanto può da noi essere amato; onde nè per timor di tormento, nè di morte, nè di qualunque altro imaginabil male, s'hà da lasciar l'amor di Dio, nè intepidirsi il feruore, e solo del peccato s'hà d'hauer sourano timore; perche'l peccato, s'è leggiero, intepidifce, e, s'è graue, toglie affatto l'amor di Dio. Questo santo amor verso Dio, che, per grande, che egli sia, non può mai dirsi sourabondante, nè souerchio: ma sempre scarso,e sempre mancante, esigge, che l'huomo (e maggiormente il Principe, ch'è da gli aftri il primo,

Matt. 22.

Pf.33.2.

# 622 Li Trionfi della Chiefa?

mo, e di tutti gli altri l'esemplare) tutte l'attioni, che fà, le faccia assolutamente per Dio; c'habbia vn desiderio grandissimo di sempre dar gusto à Dio, desiderio sempre più ardente, e sempre maggiore, e sempre più, e più industrioso, & infatigabile d'auanzarsi nell'amore, & vna conformità col divino volere tanto intimase tanto vniformesche non habbia altro volere, che la diuina volontà; & vna brama intensissima di veder Diosempremai da tutti vie più viuamente conosciuto, incessanremente lodaro, ardentissimamente amato, & eternamente seruito, & altre cose, che da questo altissimo principio se ne deducono. Quindi è, che'l saggio Principe, conoscendo il suo douere d'amar sempre Dio, e di sempre maggiormente amarlo, prende i mezzi per sì gran fine, che sono l'andare spesso le diuine grandezze considerando, e la diuina liberalità contemplando; e che la proprisperfettione,e la vera felicità nella conoscenza, & amore, e lode, e servitio di Dio consiste; e procura similmente, che da tutti (principalmente da vasfalli) sia Dio sempremai maggiormente e conosciuto & amato, e lodato, e seruito. Così facena il gran Costantino, che non s'acquetaua mai, ne mai bastante gli sembraua qualunque cosa facesse per gloria di Dio, e per salute de' popoli, al suo grande Imperio fottoposti; perche trà l'altre cose, non solo decretò, che per tutto il mondo potessero i Cristiani edificar Chiese, nelle quali il culto diuino, e l'amor verso Dio s'ananzasse : ma egli coll'esempio à si grand'operas'accendena, comes testifica la santa Chiesa à 9. di Novembre : Namo primum lege ab eo lata concessum est , toto orbe terrara Christiani us Ecclesias adificarent, quos ille non solum edieditto, sed etiam exemplo ad sacram adificationem es cobortarus. Quado ciò fà l'accorto, e saggio Principe, certamente Dio dall'altra parte (dice Basilio) compiacendosi di veder in lui l'adempimento del douere, molti fauori alla Republica per amor suo dispensa, & i sudditi l'vbbidiscono, e trà di loro e la pace trionfa,e la carità fiammeggia, e la giuffi- Basil. in tia si conserva. Hac arte allicitur Deus ad Reipubli- Asc. c. 2. ca fauorem; & inducuntur subditi ad obedientiam, & Pau. def. pax inter illos, iusque sernatur.

### V N D E C 1 M O.

Non pretende dal suo gouerno se non la propria salute, e'l vero bene de suoi vassalli.

Valunque grande, e gloriosa attione del souran Principe, e del Monarca, nasce dalla cognitione viua, e dell'ardentissimo amore verso Dio. Quando il Principe ardentissimamente ama Dio,e fà di Dio,e del suo santo volere il dounto conto, e la vera stima, complirà e com-Dio, e con se stesso, e co' Vassalli puntualmente; Non pretenderà mai cosa, che non sia di compiacimento di Dio, per non far'ingiuria al Principe eterno; non amera la Republica più di Dio; ma la Republica per Dio, nè più la propria vita, nè la propria grandezza, che l'alta gloria di Dio, nò farà mai cola contraria nè al culto, nè al contento di Dio anche per l'acquisto di mille mondi, e d'infinite Monarchie, se n'adrà colle reali fatiche del gouerno giornalmete facedo à Dio di se stesso vn'odorosissimo olocausto, & esercitarà la carica, perche così piace à Dio, ch'al gouerno l'hà chiama-

Digitized by Google

toje ne sudditi non intenderà, se non la tranquillità, che nell'honesto, e virtuoso viuere consiste, nè più cercarà i proprij commodi, & interessi, nè più la propria pace, e riposo, che quel della Republica. Haurà p primiera meta delle sue reali fatiche il gusto,e gloria di Dio, per secoda la propria salute, per terza il bene spirituale de' suoi vassalli, e nell'virimo luogo il suo commodo temporale, e gli altri interessi de suoi Regni, nè questi antepone à quelli, corrompendo l'ordine della retta, e santa intentione; Prava enim has intensio corruptiva est publica rei, dice s. Tomaso, es. Ambroggio ap-Pau. def. presso il Pauonio nel capo terzo della prudenza. Pensarà sempre il coronato Principe, che Dio, Monarca eterno, più si compiace della retta intentione, che de'gesti dell'operante. Grand'opera è gouernar Monarchie: ma se vi manca la retta intentione, son fatiche gittate al vento. Non disse Dio

3074. O seq.

> Fili prabe mihi labores tuos, dinizias tuas, sanguinem tuum; ma Prabe mihi cor tuum; l'opere benche picciole, fatte con retta intentione, son'opere grandi, & opere, c'han cuore: l'opere quantunque grandi, senza la retta intentione, son'opere picciole, & opere senza cuore. Il primogenito d'Adamo daua à Dio molti doni: ma senza retta intentione, e perciò Dio non gli accettaua, non li gradiua, non li miraua: miraua ben sì quei d'Abele; perche nascevan dal cuore, e con la douvra retta intentione. Buttauano i Prencipi de Farisei nel Gazofilacio del Tempio monete in quantità d'argentose d'oro: ma per auuentura con fasto, con vanità, senza la retta intentione, e per questo non eran tanto graditi da Dio, quanto due piccioli quadrini d'vna pouera vedouella, che di cuore gli l'offeriua. Offe-

Offeriuano i Prencipi molto di materia: ma poco di volontà, offeriua la vedoua poco di materia: ma molto di volontà. Più gradisce Dio il gouerno d'vna pouera vedoua, ch'attende à procurar le propria salute, e della sua famigliuola, che'l gouerno d'vn gran Monarca senza questa intentione di procurar col suo gouerno la propria salute, e'I bene temporale, e spirituale de suoi Regni. Questo fine haueua Agilulio Rè de Longobardi, che, quantunque fusse guerriero, nulladimeno gouernò venticinque anni il suo Regno con molta lode; perche fù Principe così cattolico, che lasciò à posteri raro esempio di Cristiana persettione; e Conuallo Rè de Scoti tanto studiò di piacere à Dio,e di procurare la propria salute, e de vassalli, che non v'era persona, che gli dicesse male, e tenne quietise pacifici i suoi popolisbeche fieri, e procliui alle seditioni, & alle guerre, e sù stimato da. s. Colombano il miracolo de' miracoli. Errico Settimo Imperadore tutte le notti columaua d'auante vn Crocifisso, che sempre seco portaua.

Venceslao Rè di Boemia sempre era il primo ad entrar nell'Oratorio, e l'vlrimo à partirsise (per lasciar seiceto mila esépij) d'Alfonso Cógése Rè de gli Etiopi, dice Osorio di soura mentouato, ch'era zelante in vendicare i delitti, benigno in solleuar le necessità de' poueri, industrioso in arricchire il Regno, e tanto del gusto di Dio, e della propriabilitte, e di quella de suoi vassalli sollecito, che quanto faccua tutto à questo ordinaua, & in tutte l'opere sue miraua il Cielo, Tam insigni pietare osore. Enim ius diceret, sue cum populo ageret, siue belli con-man. silium-sine pacis iniret, semper Deum in oculis, con-

Digitized by Google

# 626 Li Trionfi della Chiefa-

spectu proponebat, omniaque ad illius gloriam renocabat. Deue dunque il vero Monarca ogni martina rinnouar la retta intétione facendo ciò che facena s. Ludouico Rè di Francia, ch'alzandosi dal letto si poneua colle ginocchia in terraschiedendo à Dio perdono de' peccati, ringiatiandolo de beneficij, e d'hauerlo custodito nella notte, supplicandolo à custodirlo per l'auuenire senza offesa della diuina maestà, ordinando à Dio l'attioni sue à salute propria, e de popoli al fuo gouerno sottoposti; e poi mentre si vestiva si facea leggere qualche pas-To della sagrata Scrittura. Deue il vero, e Cattolico Monarca ogni mattina per rinnouar la retta intentione recitar deuotamente il Pater noster, & inzender col suo gouerno, primo, di santificare il sito nome di Dio, e di far tutto in ordine à dar gustore gloria al Padre celeste. Secodordi meritar colle reali fatiche del suo gouerno il santo Regno de' Cieli, cioè la saluce dell'anima sua. Terzo, di gouernar santamente i suoi popoli per sar la volontà di Dio, che di quelli'l pose al gouerno, non intedendo i proprij interessi, nè di far cosa, ch'alla divina volontà non sia conforme. Quarto, di conseguit per mezzo delle reali fatiche l'alimento dell'anima, e del corpo, cioè l'accrescimento della gratia, la quiete, e felicità spirituale, e temporale tanto propria, quanto de sudditi - Quinto, di sodisfare con l'occupationi della sua carica à debiti cotratei colla diuina giustitia per l'offese fatte à Dio, es di placarlo, che per li suoi demeriti non flagelli la Monarchia; perche Propter peccata Principum Deus solet in multitudinem animaduertere . Sesto, di disporsi à riceuere i dinini aiuti contro le tétationi. Settimo, di conseguir dalla diuina clemenza la liliberatione da tutti i mali e di colpa, e di pena, o per se, e per li sudditi. È finalmente alla Beatissima Vergine reciterà con deuoto sentimento l'Aue Maria, prendendola per Auuocata, e Protettrice di questa sua rettase santa intentione.

### DVODECIMO.

Ricerca diligentissimamente tutti i possibili mezzi per arrivare al preseso sine di felicemente governare.

On si può giugnere al fin preteso senza i mezzi, nè si trouano i mezzi da chi trascura di ricercarli,nè basta trouar'i mezzi,se di quelli non si delibera, considerando quali sian più necessarij, & opportuni; per questo ne' sacri Canoni non si può proferir sentenza, senza farsi prima la douuta inquisitione; Incerta, & dubia iudicari non 2. q. 1. c. possune ; e'l Sacro Concilio di Trento prima di dar 12. principio ad elaminar le dotrrine, & à formar'i dent. seff. decreti, ordinò si facessero & orationi, e sacrifici, e 2. processioni, e digiuni, e che si togliessero le colpe, acciò Dio i suoi celessi splendori compartisse per decretar ciò, che per la diuina gloria li doueua, e'l Pauonio dice, che fan molto male quei, che queste inquisicioni trascurano; Malè aguit y, qui neglizunt inquirere, atque cognoscere, que ad suum mu- Pau. def. nus, & vocationem spectant. E perche per felice- 3751. mente gouernare necessario è saper i delitti, che nella Republica si commettono, acciò secondo il debito della giustitia sian corretti; quindi è, che La principal diligenza del sourano Monarca è d'hauer notitia de' delitti; perch'essendo egli'l capo della Republica, à lui tocca saper di quella i Kkkk

Digitized by Google

ex 2.1. 7. mali per purgarla, e per incorrotta conseruarla. quindi è, che, per hauerne di quelli e fincera, e certa notitia, istituisce huomini à tal'effetto, che vadan de popoli gli andamenti offeruando, e ne diano vero ragguaglio; huomini dico esperti, sagaci, e santi, ne' quali non si tema di cattiua inte-Pau. def. tione, di corrotta volontà, nè di prauo disegno; e perche difficilmente si rittoueran di coloro, che 3784. vadano dal Principe per riferirli gli eccessi, deu'egli à se chiamarli, e de publici, e segreti, e de comuni, e particolari mali interrogarli per darne l'opportuno rimedio. Ma qui mi direte, che tanto è questo, quanto aprir la porta à maledici, che dall'interesse occiecati, ò dall'ambitione, ò dalla vendetta sospinti, false denuntie, e maligne accuse producono con grave incomodo de buoni, e dettimento della Republica: questo oscurò la vistù di D. Alfonso Nono Rè di Castiglia, e di Lione, come dice il Mariana : Con dar orejos à chismes , y reportes Mar.lib. de los, que andauan à su lado, fulsa muy prejudicial en 12 6.25. les grandes Principes. Quindi vituperati furono alcuni Prencipi, & Imperadori, ch'à simili persone i premij costituirono,e lodati quei, che tal géte come pestifera dalle loro Corti sbandirono; Boni Bederl. v. Principis (dice Lorenzo Beierlinch ) infame hocgenus nebulonum Palatys suis , ceù peftes , eliminarunts Delatac pænis grauissimis mulitarunt, & ò viinam hos imitentur moderni Principes. Tiberio Imperadore tutte queste infami persone fece vecidere in vn giorid.v. exp. no. Aureliano sommamente li perseguitò, e Traiano li fece porre in vna naue senza vele, senza remi, e senza temone, e condurli in alto mare per el-

Digitized by Google

de-

ser denorate dall'onde. Adunque non deue il saggio Principe di si fatti spioni seruitsi; Risponderò, che differiscono i maluaggi delatori, da gli accorti, e santi esploratori, per seruirmi de' latini vocaboli; quelli malignamente accusano, questi saggiamente s'informano, e le cose, alle quali deue il Principe dar rimedio, sinceramente riferiscono. Exploratores dicuntur, dice il mentouato auto-TC, qui aftute, & sagaciter aliquid innestigant quorum vsus maxime in Reipablica valet ad detegendas tum bostium, tum scaleratorum insidias. Di questi se ne serui Moisè; di questi i Romani; di questi i Cartaginesi, e tutti gl'Imperadori de gli eserciti; e di questi deuesi seruire & in guerra, & in pace l'accorto, e saggio Monarca, per saper de nemici gli stratagemmise l'insidie, e de turbatori della publica selicità le pretenfioni, e i delitti, per accorrere colla prudente medicina; e per questo si disse, che nond'ogni qualunque huomo deuesi à questo effetto seruire: ma di scelte, sagaci, e sante persone, Deue tener persone amiche, dalle quali ancora- Idem def. intenda ciò, che di lui si dice, per conoscer'in che 3797. bisogna l'attioni proprie ammédare; così faceu. Engenio Quarto sommo Pontifice, che non vole- Plutin. & ua nella famiglia moltitudine: ma sceltezza di aly. Nos persone: poche: ma dotte, di gran giuditio, di Malach. gran talentose di molto spiritose quando cenaua num.739. le chiamaua, & interrogauale, che cosa di lui per Roma se ne dicesse, per saper gli errori proprij per emendarli. Così faceua ancora Filippo Rè di Macedonia, che no si vendicaua di chi gli dicea male, dicedo, che quei maledicigli facea cosa molto grata; perche'l facean venire in cognitione de proprij macameri per corregerli. Deue l'accorto Principe Idem def. in tutte le cose accadenti tener particolari Consi- 3803. & glieri per lo mantenimento e de' studj, e de l'arti, se que

Digitized by Google

e de

e de gli architetti, e dell'annona, e della giostitia,

Conf.

e della pace, e della guerra. Augusto Imperadore, e Tiberio Cesare in tutte le cose procedeuano co'l parer del Senato, sopportando bene spesso, che contro la loro propria volontà si decretasse. Netua Imperadore non mai fece cosa di proprio arbitrio: ma di parer d'huomini di gran prudenza, e l'istesso dicesi hauer osseruato Marco Antonio Pio, dicendo, ch'era cosa più giusta, ch'egli di tanti grand'huomini la sentenza seguisse, che tanti al di lui solo parere si loggettassero. E Sigismondo Primo Rè di Polonia, benche fusse d'alto ingegno, e di maturo giuditio, nulladimeno cosa alcuna senza consiglio mai non sece. Ma quali siano le conditioni del buon Configliere sommariamente Beierl. v. le tocca Beierlinch. Dicendo, che'l Configliere per esser buono, e necessario, sia d'ingegno e perspicace, e solleuato, di parlar graue, e sacondo, dotato di più lingue, istorico, e filosofo, e nelle cose morali, e politiche versato, prattico de' costumi di molti paesi, sollecito non del proprio, ma del bendel suo Principe, e della publica tranquillità : benefico, benigno, affabile, soaue, ne maneggi esercitato, non giouane, non vecchio, nè di presenza indecora:ma d'aspetto degno d'imperio; pche gratier estuenies pulchro de corpore virius. Deue stat l'accot-Coc. Tri-to Pricipe preparato in tépo di pace delle cose in dent. seff tepo di guerra necessarie, e particolarmete d'hauer 23 de ref. soldati esercitati, e pronti per le repentine occasioni. Così sece per mezzo d'isicrate il Rè Artaserse, così Cleomene Capitan de Spartani, così Pirro Rè de gli Epiroti, chiamato da Tarentini. Così Publio Scipione, che più sostenne in ammaestrare i suoi Soldati, ch'in debellar i nemici;

Digitized by Google

così

così Quinto Scenola Metello, mandato contro Iugurta, in ridurre gl'impoltroniti guerrieri al rigore della militare disciplina. Corì Quinto Sertorio, che fù da Spagnuoli sommamente amato; perche li ridusse ad esser veramente valoros; così Vespasiano, che coll'esempio più, che col comando mantenne sempre l'esercito in tutti gli esercitij, e stratagémi della guerra versato. Così Adriano Imperadore; ch'in tépo di pace facea stare i soldati come se hauessero à fiáchi l'inimico. Così Alessandro Seuero, che, d'anni venti, non hauendo con chi far guerra, pure non dimoraua, se non in campagna. ne' padiglioni, nè d'altro si cibaua, che del cibo so-·lito de soldati per tenerli preparati per l'occorrenze di battaglia. Così Etio Patritio Romano, che di modo tenne disposti i combattenti, che ripresse, e sconfisse ed i Vandali, e gli Alani, & Attila, che con cinquecento mila foldati daua il guasto alla Francia, & altre memorabili imprese nella. Spagna, & altroue felicemente portò à fine; così etutti i Prencipi, Rè, & Imperadori antichi, e moderni, che lungo sarebbe il raccontarli, onde bene decisero con li prudenti delle leggi Teodosio, ·Valentiniano, e Giustiniano Imperadori : Ad com- Theod. & modum Reipublica multum refertsan recte ne, an ma- Valen. Im le se habeant studia litterarum, esse artium opifices sa- per l. 1. C. tis instructos, peritos que, paratos babere plurimos, ac re- de excus. tte instructos ad bellum gerendum. Et ottimamente luft. Imp. ancora i Filosofi appresso Gio: Battista Bernardo, in Auth. dicendo, che'l soldato (quando però egli sia ben'- vi neque esperto, e nella militia esercitato) è il muro, e la sicurezza dell'Imperio, e'l difensor della patria, e che la sua seruitù è seruitù gloriosa; pche seruedo rassicura e di tutto il Regno la libertà, ed il giudi-

# 632 Li Trionfi della Chiefa?

tio della potestà; perche dal valor de' Soldati si 10: Bapt. giudica quanta sia del gran Monarca la poderosa Bern. in possanza: Miles est murus Impery, defensor patria, gloriosa seruitus, potestatis indicium. Stoice.

### DECIMOTERZO.

Ricerca diligentissimamente persone habili, e degne per commester loro de suoi stati il gonerno, e gaftiga seueramente quei, che non bene l'ufficio lero amministrano.

On aspetta l'accorto Principe gli sian pro-posti i soggetti nel punto, che vuol di Governadori, e Ministri proueder gli stati suoi : mane tien segreta prattica con huomini santissimi, e si sa dar da questi distinta nota con giuramento del-Arist. S. le persone habili, e degne, e secondo il talento di Greg. S. ciascheduno conserisce inaspertatamente la cariIgnat. Bel
larm. & ca; non ammette à gli vssic j le persone ambitiose,
larm. aju apud che van dierro al proprio honore; non gli avari, Pan. def. che sol pensano à gl'interess; non i superbi, c'han 4017. O poco dell'humano, che non riceuono confeglioino gli amatori de parenti, per li quali commetterano dell'ingiultitie; non i professori di tal politica, che vadan contro la carità; non gli huomini inesperti che faran de graui errori; non gli scrupolosi; ò malinconici, che non si san risoluere, ch'à tutti son molesti, & à tutti ingrati, & odiosi ; e quando nell'amministratione per tali gli discuopre, li corregge, d li rimuoue, altrimente egli peccarà, e tut-Ibide def. to il danno à colpa sua s'attribuisce. Principis cul-Prou. 24. pa est Rector malus, qui toleratur. Salomone và di-4036. cendo: Aufer rubiginem de argento, & egredietur

ſeq.

4.5.

vas purissimum, aufer iniquitatem de vultu Regis, & firmabitur iustitia Thronus eins, si come quando coll'argento van mescolati i vili metalli, non si può formar vn valo, che sia lucido, e pretioso, così qua. do col gouerno del Monarca van mescolati Minist ri mali, non può nascer nella Republica se noncosa mala,& indegna, Togli dal cospetto,e dalla. gratia del Monarca gli huomini iniqui, gli ambiti osi, interessari, superbi, e mali ministri, che'l Trono suo con tal giustitia conquistarà fermezza; perche da Dio sarà protetto, è da vassalli amato. A questo attendete, ò Prencipi, dice il dottissimo Quirino, à questo impiegate le forze vostre, à scac; ciar lunge da vostri Regni questa scoria vile; & immonda de ministri impuri, & indegni, che più mirano al proprio commodo, ch'alla felicità della Republica, & al ben della Monarchia; questi sordidi ministri son la rugine del Regno, che consumano il ben commune, son la seccia dello stato; perche tengono corrotto il cuore, e però come feccia, come scoria, come rugine, come pestilenza dourebbono esser disterminati, acciò restasse felice, e ben'auuenturato il vostro Imperio . 1d con- Salazari sendise Principes, ve istiusmodi smpy familiares perda-ibid. tur, & camquam scorie separentur, & consumantur, vi fælix, funstumque sit vestrum Imperium. Må doue lege la volgata Aufer rubiginem de argento, leggono i Settanta, Percute argentum improbatum, & mundabitur mundum totum; Rompi l'argento impuro, faqne pezzi, e mettilo al fuoco; perche si consumarà tutto ciò, che non è argento, e rimarrà l'argento tutto netto, e tutto mondo; Interfice impios à facie Ibid.n.22 Regis, & rectà procedet in institua Thronus eius; volgi in fuga, e fà nalcondersi dalla presenza, e dalla

#### Li Trionfi della Chiefa. 634

giustitia à dirittura la Monarchia. O quanto inquesta parte si segnalò D. Alfonso Nono Rè di Castiglia, e di Lione, che segnalò salarij à i Giudici, acciò non si lasciassero corromper dall'interesse, gastigauali con rigore quando per interessati li discuopriva: Fuè valoroso, y esforzado en la. guerra, dice il Mariana, y tan amigo de justicia, que lib. 12. c. à los Inezes, porque non recibiesen delas partes, ni sc dexassen negoçiar, señalò salarios publicos, y los castigana con todo rigor, si en esto excedian; perche perauuentura pensato haueua, che Giuda, benche Prelato nella Compagnia del Redentore, puro corrotto del regalo di trenta danari tradì l'istesso Dio.

25.

memoria del Rè questi ministri falsi, e questi familiari empj, & iniqui, & all'hora caminerà nella

### DECIMOQVARTO.

### Non s'immerge in study alieni.

S Tudj alieni son quelli, ch'al proprio vsicio pertinenti non sono, e sarebbe gran pazzia di quel Giudice, che per proferir prudentissime le sentenze, essendo tenuto di posseder le leggi, tufto nell'arte della scherma s'immergesse, e di quel soldatosche per riportar la vittoria tutte saper douédo dell'assalire, e del ritirarsi le vie, attendesse con ogni sforzo all'arte dello scriuere, ò pur di quel Medico, che per dar al corpo humano efficace il medicamento andando in obligo d'occuparsi infatigabilmente nello studio tanto di custodir la sanità, quanto di prosligare i morbi, si lasciasse in maniera dal diletto poetico afforbite, che della im-

importantissima sua prosessione di passaggio si ricordasse, con detrimento, e danno, sì de gl'infermi, come de sani; così parimente non farebbe vsficio d'octimo Principe, quel Monarca, l'vfficio del quale è di conseruar nella tranquillità la Republica, se da studidall'efficio suo diuersi, e lontani, si lasciasse in modo allettare, ch'all'acquisto dell'arte del buon gouerno poco, ò nulla pensasse. Ne D. Bern. Princeps, Rectorque curis alys, quam quas regimen de consid. exigit, diffrabitor, diffe Bernardo santo: & affegna Pan. def. la ragione;perche del gouernar la cura esigge l'ap- 4143. plication di tutto l'huomo; Postulas enim totum animum regendi cura; per questo isacri Canoni ordinano, ch'i Prelati nelle cause loro ciuili tengano il Procuratore (quado però nó sian pouer in modo, che mantener no'l possano) perche (dice la Glossa) non conviene à i serui di Dio l'andar litigando, nè da quei divini ministerj appartarsi, ch'à i Prelati per vificio appartengono, Quia non expedit Seruos c. quia Des litigios esse, es ne cogantur recedere à divinis ob- Episcop. 5 sequys. Et in altro luogo ancora à i medemi Pre- 9-3. lati qualunque occupatione si vieta, ch'al proprio loro vificio non couéga. Te quidem (dice Papa Cle- c.te quide menie al Vescouo Giacomo) oportet irreprahensi- 11 q 1. bile viuire, & summo studio niti, ve omnes vita huius occupationes abijetas; ed assegna la ragione ; perche Critto non istuul l'efficio Secerdorale, ò Vescouale per conoscere i negotij secolareschi: ma per trattar le cause dell'anime, e per procurar de popoli la spirituale saluezza; per questo tutte l'altre cose, ch'a questo sì grande vssicio pertinenti nonfono, deuon lasciarti à i Laici, & à quegli studi gli Ecclesiastici attendano, che son proprij dell'ordinloro. Neque enim ludicem, aut cognitorem faculariu Ibidem,

Digitized by Google

negotioru hodiè te ordinare vultChristus;ne,profocatus prasentibus hominum curis, non possis verbo Dei vacare, & secundum veritatis regulam secernere bonos à malis; ista namque opera, qua tibi minus congruere Superius exposumus, exhibeant sibi innicem vacantes Laici, & te nemo occupet ab his studys, per que salus omnibus datur. E parlando specialmente à Monarchi il sapientissimo Salomone, dice, Gloria Dei est celare verbum, & gloria Regum inuestigare sermones In questo consiste la gran prudenza, e gloria di Dio, istruire i Monarchi con parole alte, e profonde, non intele, nè penetrate da tutti, & in que-Ro consiste la gloria de Monarchi, applicar l'animo per penetrar i sensi delle divine parole per intender i documentisch'à loro dà Dio, per conformar la vita, e'l gouerno, secondo la celesse dottrina, e secondo l'istruttion, che vien loro prescritta da Dio nel libro de Prouerbj di Salomone: Gleria Salazar. est Regibus digna (dice Quirino) vestigandis, perferutandisque horum verberum sersis operam impendere. Questo è il primo studio de Monarchi, e de prudentissimi Principi, applicar la mente ad intender perfettamente gl'insegnamenti, ch'à loro Dio dà ne' Prouerbj, per saper come s'han da portate per esercitar bene il loro vefficio. Reges, Principesq,

exacuit, ut in his perscrutandis operam libenter ponant, atque suos inde mores informent. Segue à dit Salomone. Calum sursum, & terra deorsum; & tor Regum inscrutabile. Il Cielo è sublime, e lontanissimo dalla terra, e se'l Monarca si dà tutto allo sudio dell'Astrologia, perderà il tempo; la terra è molto profonda, e valta, e se'l Monarca si dà tutto

ıbid.

allo studio delle Geometria, e delle cose, che nelle viscere della terra e si generano, e si nascondono,

con-

consumarà i giorni senza frutto; perche questi, e fimili studij son cose solamente specolatiue: ma il cuor del Rè è inscrutabile, doue leggono i Settanta, è irreprehensibile, non v'è, chi'l riprenda, tutti temono, e vi son de gli adulatori, che'l lodano nelle cose anco vitupereuoli; bisogna dunque, che'l Principe, e'l Monarca, non si lasci dalla potenza. lusingare, non dia credito à cortegiani ambitiosi, interessati, adulatori, nemici inzuccarati del Monarca; nè sia perdendo il tempo ne' studij inutili, e vani, com'è l'Astrologia, e cose simili; mas'occupi ad intéder ciò, che Dio nelle sacre Scritture gli prescriue; perche le sacre Scritture non sono adulationi:ma divine, & infallibili verità, per saper ciò, che tar deue , per esercitar bene l'importatissimo vísicie, nel qual da Dio su posto; per guadagnarsi l'eterna gloria. Non decet Reges in Salazar? eiusmodi speculatiuis, ac vestigandis versari, perche ibid.n.10 Regum potistas, ac licentia summa est, quidquid vult idem nuimpune facit, nullus est, qui rationem facti exigat; per questo non ad altro studio il gran Principe attende, ned in altro s'immerge, ch'in quel, che spetta. al proprio víficio, & in quel, gli è prescritto de Dio, per gouernar beneze per saluarsi.

### DECIMOQVINTO.

## Procura effer più amato, che temute.

Terca l'Angelico s. Tomaso se può l'huomo D. Th. p. 2.9 29. 4. odiar se stesso; e risponde di no; primo, perche dice l'Apostolo s. Paulo, che nissuno hebbe mai in odio la propria carne; Nemo unquam carnem Eph 5.29 suam odio habuit; secondo, perche naturalmen.e cialcucialcuno appetisce il bene, e fugge il male, ne può l'huomo appetir cosa alcuna se non sotto ragion. di bene; onde se per auuentura qualche volta appetisce il male, non l'appetisce come male: main quanto l'apprende come buono; può materialméte appetire il male, cioè cola, che realmente sia mala: ma formalmente non è possibile appetir cosa mala conosciuta, & appresa come mala, e sono ragion di male; perche come tale, non è secondo la volontà: ma contraria alla volontà; onde se alcuno alle volte odia se stesso, ciò accade; perche apprende le stesso come cola mala à se stesso, e de-

sidera à se stesso il male in quanto vien vestito di bene, come quando brama à se stesso la distiuttione, e la morte; perche apprende la sua distruttione per cosa buona d per male minore, ch'è l'i-S.T. I.c. stello, che bene Impossibile est, quod aliquis per se

loquendo odiat se ipsum. Se dunque naturalmente ciascuno ama se stesso, necessariamente appetisce, & ama tutto ciò, ch'apprende come bene di se stello, & abborrisce, e fugge tutto ciò, che come male egli apprende, e come distructivo formalmête di se stesso. L'effetto poi dell'amore è l'vnio-Dionifius ne; perche disse Dionisio, Amor quilibee est virtus

ibid. qu. 28.ar. in arg.Sed Contra. corp.

maniere, vna effectiua, e reale, che consiste nella presenza dell'amante colla cosa amara, l'altra afibid. in fectiua, e formale, che cossiste nell'unione dell'affetto, e della volontà, benche i corpi fian len ani-Hor mentre la causa dell'amore è il benese l'effetto dell'amore è l'unione, e la causa del timore il male, e l'effetto del timore è la fuga, e l'allontanamento tanto affettiuo della volontà, quanto effettiuo della reale prefenza, fuggendo ciascheduno

unicina. E questa vnione dice s. Tomaso, è di due

dalla

dalla cosa temuta. Deue l'accorro Principe procurar più presto d'esser amato, e d'esser appreso per buono, e per bene de suoi sudditi, che d'esser temuto,e d'esser appreso come malo, e come cosa cotraria, e come distruttina di quelli, e nelle cose, nelle quali è necessario esser temuto, come nell'ofservanza della giusticia, deue far di maniera, che nell'istesso timore sia venerato, & amato. La natura dell'huomo è nobile, e signorile, non è brutale, ignobile, e seruile; quindi è, che le bestie col timor della verga si domano, e si soggettano: ma l'huomos'hà da domare coll'amore. Quia naturà nobi- D.Th. de lis est hominum animus, amore magis, quum timore du-regimine citur ad parandum; l'amore è il primo principio di c.10. tutte l'attioni humane; perche tutte l'attioni prosecutive, che cercano il bene, suppongono l'amor del bene, e tutti gli atti aunersatiui, che suggono dal male, fuggono cercando il bene, contrario al male, dal qual se ne suggeno, e suppongono l'amor del soggetto à cui si teme il male: Nulla passio est, Idem p.2. qua non supponat amorem, dice l'Angelico; e s-A- 9 28. a.4gostino, Omnes affectiones anima ex amore causansur; Se dunque l'amore è il principio, anzi il Prin- nitat. Dei cipe di tutti gli humani affetti, conuien, che'l Prin ibid. in. cipe sia più presto amato, che temuto, sì perche arg. Sed conuiene al Principe il principal de gli affetti, e'l contra. principale affetto de suoi vassalli, ch'è l'amore, si anco perche l'effetto dell'amore è l'unione, & al ben commune di tutta la Republica è necessaria l'vnione di tutta la moltitudine col suo Principe; perche la viriù, ch'è vnita, è più forte, Virius vnisa fortier; e la disunione della moltitudine dal Principe indebolisce il Principe, e la moltitudine, & è origine d'innumerabili mali; Amor unic, timor

DTh. de fegregat; ad bonum autem commune maxime facit reg. Prin- Unio cum Principe, disse con s. Ambrosio l'Angeli-10. & D. co s. Tomaso, dunque questo deue l'accorto, e pru-Ambr. 2. dente Principe principalmente procurar d'ottenere, cioè l'amore de suoi vassalli, e se occorre di off.7. corregger alcuni, deue farlo in maniera, che nell'istessa correttione sia riverito, & amato. Gregorio Quarto sommo Pontefice nell'Epistola à i Vescoui della Francia, e della Germania dice, che verso le persone, che da loro han da esser corrette, faccian di maniera, che più fiammeggi della carità, che dell'ira la fiamma, più della beneuogliéza, che del rigore il fuoco, più l'amor, che la potenza, più l'amor, che la più l'amor

agat beneuolentia, quam scuerstas; plus cobortatio, qua comminatio, plus charitas, quam potestas. Ela cole medesima scriue Papa Lione ad Anastasio Vescoibid. c. 6. uo Tessalonicense; Erga corrigendos plus agas benenolentia, quam seneriças. E'l Concilio Bracarense

decise, ch'i Vescoui con le parole non colle bastonate deuon correggere i loro sudditi, Non veribid. c. 8. beribus: sed verbis subditos Episcopi corripians. E ciò,

che si dice de Vescoui, s'accomoda pur anco à Précipi,e Monarchi; perche tanto i Superiori Ecclesiastici, quanto i Secolari, son Gouernadori, e son-Prencipi; e gli vni, e gli altri son Cristiani, e questi, e quelli han da far con huomini, non con belue, e trattano il ben commune, & han d'hauer vnione co' sudditinon disunione, & auersione.

Del Principe, e del Monarca ragionando Salo-Prouer.S. mone disse ne' Prouerbij: In hilaritate valtus Regis 15. r ita; & clementia eius quasi imber serotinus, cioè, che la vita del Rè consiste nell'allegiezza del suo voltos e vuol darci ad intendere, ch'in tanto il Re vi-

UC

tre ne' cuori de popoli, & è stimato da Ré, e riuerito come Rè, in quanto procura d'esser amato coll'allegrezza del volto, con la benignità, coll'amore, colla clemenza; perche se turbato il volto dimostra, & i popoliatterrisce, muorirà ne' cuori di quelli; perche nè da Rè, nè da padre sarà stimato: ma da Tiranno, e da nemico, e come nemico l'odieranno, e gli bramaran la morte. Quindi èsche disse Periandro, che la guardia vera, fedele,e potente della persona del Principe è quella, che nella beneuolenza consiste, non nell'armie Principis custodia optima , si beneuolentia, non armis Periand. muniatur. E' la clemenza del Rè come la pioggia in Probl. serotina, che nell'Aprile inaffia le biade; perche, fi come la pioggia dell'Aprile tà rider le campagne, & è bramata da tutti, e se tuona in quel tempo Baria più cagiona allegrezza, che spauento; perch'è tuono di Primauera, che vien accompagnato con la pioggia, che feconda la terra, che fà verdeggiar le piante, & infiorarsi le contrade, così la clemenza del Rè rallegra la Monarchia, benche tal'hora gastiga ; perche'l sa senza sierezza : ma per fola necessità per zelo della giustitia, e porta allegrezza, e causa amore; deue dunque il Rè procurar d'esser simile alla piogia di Primauera, non come le tempeste dell'inuerno, che fan per lo spaneto fuggir ne' più riposti nascondigli, e nelle cupe speloche gli huomini, e gli animali. Ma s'egli procurar deue d'esser più amato, che temuto, conquali industrie l'amor de popoli si guadagne ? Procura primieramente mostrarsi non ranto bra- Pauon, à moso d'esser amato, che per non disgustarsi i def.4327. sudditi, la verità saper non voglia; nè fac. v/que ad cia conto de delittis perche s'egli d'ascoltar la 4360.

Mmmm

verità sarà nemico, verrà primo in odio à Dio, & indiin odio alla Republica, come à quel Medico auuerrebbe, che non volesse, gli fosser dell'infermo i fintomi raccontati per non dargli noia co' rimedij; all'hora il Principe sarà amato (come soura s'è detto.) quando procurerà di sapere delle cose la verità, per porger à gl'inconuenienti l'oppot-Pastor. c. tuno rimedio. Ne dum hominibus places, sis odibilis

S.Greg.2.

Deo. Secondo, Ama con vero amore i suoi vassalli i perche se con vero amore egli non ama, poco dell'vtil loro sarà bramoso : l'amor vero è il principio d'ogni actione; che non farà l'accorto Principe in beneficio de suoi vassalli, se veramente come figli li stima ? e che non faran per lui ancor'eglino quando vedranno in luogo di figli esser tenuti . e con amor non finto effer amati ? non v'à miglior moneta per comprar cuori, & afferti, che la moneta d'amore. Mostri il Principe segni veri D. Th.de d'amore se vuol mercat'amore, In eam caram in-

l.ī.c. 14.

reg. Prin. cumbito, Ut vere ames subditos tuos. Terzo, preuede le necessità de' suoi vassalli, e con diligente providenza le previene, guardandost di permetter, che disagio veruno patiscano : Quindi è, che ne sacri Canoni si decide, che'l Velcono, ch'allenecessità de' poueri, e de gli oppressi non prouede, e de Monasterij all'aiuto non attende, sia seuerame-

dift. 84. c. te corretto; Quod si facere nezlexerit asperè corripiedus est. E se'l Principe alle necessità de luoi vassalli non prouede, no farà caro à vassalli, nè sopportato da Dio. Quarto: conferisce le gratie non solo con prontezza quando gli son giustamente dimădate: ma prima ancora, gli sian richieste; perche

Pron. 3. diffe Salomone, Ne dicas amico suo vade, er renerteres cras dabo tibis cum statim possis dare. E Senece.

Om-

Omnis benignitas properat, benignità non regna do. Sen. de ue tardanza hà luogo; & è sentenza volgare, che ben. l. i. Bis dat, qui citò dat; chi dà prontamente; dà due 6.2. volte; doue soggiugne il P. Quirino. Caleritas for- Salaz.in tem duplicat; la prontezza raddoppia il beneficio; Prou. I c. atteso, e la gratia dimádata si conferisce,e si libe- n. 222. ra il supplicante dal tormento dell'aspettare; lo dirò, Ter dat, qui non rogatus dat; fà triplicato il beneficio, chi conferisce il fauore prima, che richiesto gli sia; perche v'è la gratia, e la liberatione dal tormento dell'aspettare, e la liberatione ancora dal peso del supplicare, & in cofeguenza v'è vn fegno di vero, e paterno amore, & vn non so, che di dinino, che preuede, e preniene i bisogni, e soccorre senza, ch'altri ci pensi, cosa, che con lacci d'eterno amore i cuori de vassalli incatena. Illecebra funt amoris beneficia. Quinto, mostra disgustoze dispiacere quando conceder non può le gratie, e nel negarle assegna della negativa la ragione; dal che conuinto il supplicante, no attribuisce à poco amore la negativa, e, non ortenendo la gratia, resta amando à i segni d'amore; grauate ne- D. Amb. gat, que negare oportet (dice s. Ambrosio) & allata 2.0ff.7. ratione. Ottauo, tratta con suoi vassalli con gentilezza, e cortesia, e coll'affabilità và temperando la maestà, ricordeuole del detto del Poeta:

Non benè conuenium, nec in una sede morantur Maiestas, & Amor.

E delle parole di Papa Gregorio, che, scrivendo ad Eulogio Patriarca d'Alessandria, gli dice, dist.99-eche non chiame il Pontesice Romano, Papa vniuersale, come, che'l Papa sia Potesice di specie superio e à gli altri Pastori, perche tanto il Pontesice Romano, quanto gli altri Vescoui son d'unaM m m m 2 spe-

# 14 Denie Elina

de le ma die materille in muner è Pafert di our Beite Beime berrauter fieren Pafore com ama numerica el su meca é conécema dameliaume Elio a vefalme En The 118 LE RE L'EN DE TRE TURET MAILE META TITLE der Jines. Inne Lin Egine der bis der 7eine கு அந்த நடித்த குரு வர்கள் நடித்த நடித்த நடி THE THE ME THE LETT THE TELL grande anna e Anne - manta es imperatri è and the and are all Employers and Sign i kalan dan arma alam di pakik dalam sebigai k · Para e l'en autre mi ann mamera une le The result base and a second result of ಲ್ಲಿ ಕಿ ಪ್ರಾವರ್ಷ ಬಹುದು ಬಹುದು ಬಹುದಾಗ ಕಿರುತ್ತಿದ್ದಾರೆ. en me gangere i arme i arme e d organi denme mir in one one or laid name on to-ಕ್ರಾಂಡ್ನೇಯಣ ಕೈಲ್ಯವಾಗಿ ಪಡಕಾಚಿತ g vient i vilandie i zaim nimit record are located by the real real record are not Line to a court of the commence of the end of er maam he at we each high onle Belline - Serie Belline - Sandaline weight and the second with a second and the second E Wit a with a control of the training of the Lander and a land provide efficie ें दर्जन के प्रकार के किया है जो किया है है है । जार है से Direction of a contract of the contract of the THE RESIDENCE OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF Section 18 Section 18 the second section is the second section of the Control & Control and Control and Control and the second and the second sections of the second sections क राज्य क्षार्य । यह स्ट्री क्रांत्र का का **रहार्य** and the second of the second

. \$1-

mento, che prorompe poco à poco in aperte maledicenze, in congiure, & in ribellioni; perche disse l'Adagio: Dissimilium infida societas. Dunque quante volte il Monarca scende in vn certo modo dall'altezza della sua maestà, per trattar affabilmente con suoi vassalli, mostra segno di grande. amore; perche per amor di quelli par, che lasci la fua grandezza: e, perche amore è causa d'amore, per cagion della simiglianza, e dell'identità dell'oggetto amato (perch'effendo cialcuno inclinato naturalmente ad amar fe stesso, conseguentemente ama tutti coloro, che di lui amanti si mostrano) quindi è, che i vassalli, vedendosi dal loro Principe tanto amati, che per amor loro teptado la maestà, se ne scëde dall'altezzase si fà come vn di lorosno possono non ardentemente amarlo. Nono, parle spesso con suoi vassalli con volto allegro, e ridéte: non ragionado co alterezza, ne co par ole aspre, od ingiuriose; perche doue regna amore non puo tener luogo il si etio, nè sebiate turbato, nè frote altera, nè parole, che ferifcano: così mostrando egli amore, rilueglia in loro amore, Amantis signum bi- D. Amb. laritas est. Decimo, non impedisce l'opere buone 2 off.7. de suoi sudditi:ma più presto le fauorisce, e le promuoue, nè tiene eccettion di persone; astrimente d'ingiusto haurà sembianza, e caderà nell'odio di quelli. Accipere personam impij, disse Salomone, Prou. 18. non est bonum, ve declines à verstate sudicij. Non est s. bonum ( chiosa Quirino ) idest pessimum est; è cose Salazar. pessima, e detestabile, inchinar più ad vno, ch'ad vn'altro fuor de' termini del giulto. Vndecimo, nell'esigere i tributi nè anco eccede i termini del doucre, altrimente haurà sembianza più di tiranno, che di Rè, più di padrone, che di padre, più di

specie : ma solo vniuersale in quanto è Pastore di itutti i fedeli,e Pastore, e capo di tutti gli altri Pastori, e con tanta humanità gli parla, ch'è cosa degna d'ammiratione. Ecce in prafatione Epistola, qua ad me ipsum, qui prohibui, direxistis, superba appellationis verbum, universalem Papam dicentes, imprimere curallis; Quod, pero, dulcissima mibi santitas vestra vltrà non faciat. Amor non regna trà cole apprese come dissimili; perche la simiglianza è causa d'amore, come dice coll'Ecclesiassico s. To-Eccles 3. maso: Omne animal diligit sibi simile; perche, ò l'aapud D. more è d'amicitia, c regna trà quelli, che sono in Th. p. 2. q. 27. ar. qualche modo vna cosa in atto, come due huo-3. in arg. mini, che son'vna cosa nell'essere humano, due Sed cont. Dottori, due Romanis à l'amore è di concupifcenza, e regna trà due, che son simili in atto, e potenza, come il maestro, e'i discepolo; perche questo în potenza è l'istessa cosa, ch'è il maestro in atto. E quando due Dottori s'odiano, questo accade, per accidens, in quanto l'uno impedisce l'altro dal cofeguir qualche fine: ma per se, dice l'Angelico, la simiglianza è sempre causa d'amore, Similiendo, proprie loquendo,est causa amoris; Quindi è, che quate volte il Monarca col modo del trattar co' vasfalli con prudente familiarità, con gentile affabilità, con cortele benignità, quali con esso loro si sà come vna cola, e quali limile à loro, ne cessariamente susciterà nel cuor di quelli vn dolce foco d'amore: ma qua do si stà coteto solo di se, nella mae. stà absorto, che di mirar no degna, mostrandofi in tata altura, che no'l giuge nèd'altrui la voce, nè lo sguardo, tutto lótano da sudditi, e da loro affatto dinerso, necessariamete canserà ne gli animi de vas

salli vn'affetto d'auuersione, & vn segreto aborri-

mcn-

mento, che prorompe poco à poco in aperte maledicenze, in congiure, & in ribellioni; perche disse l'Adagio: Dissimilium infida societas. Dunque quante volte il Monarca scende in vn certo modo dall'altezza della sua maestà, per trattar affibilmente con suoi vassalli, mostra segno di grande. amore; perche per amor di quelli par, che lasci la sua grandezza: e, perche amore è causa d'amore, per cagion della simiglianza, e dell'identità dell'oggetto amato (perch'essendo ciascuno inclinato naturalmente ad amar se stesso, conseguentemente ama tutti coloro, che di lui amanti si mostrano) quindi è, che i vassalli, vedendosi dal loro Principe tanto amati, che per amor loro teprado la maestà, sene scede dall'altezzase si fà come vn di lorosno possono non ardentemente amarlo. Nono, parla-Îpesso con suoi vassalli con volto allegro, e ridéte: non ragionado co alterezza, ne co par ole aspre, od ingiuriose; perche doue regna amore non puo tener luogo il si etio, nè sebiate turbato, nè frote altera, nè parole, che feriscano: così mostrando egli amore, rilueglia in loro amore, Amantis signum bi- D. Amb. laritas est . Decimo, non impedisce l'opere buone 2 off-7. de suoi sudditi:ma più presto le fauorisce, e le promuoue, nè tiene eccercion di persone; ascrimente d'ingiusto haurà sembianza, e caderà nell'odio di quelli. Accipere personam impy, disse Salomone, Prou. 18. non est bonum, ut declines à veritate sudici. Non est s. bonum ( chiosa Quirino ) idest pessimum est; è cosa Salazar. pessima, e detestabile, inchinar più ad vno, ch'ad vn'altro fuor de' termini del giusto. Vndecimo, nell'esigere i tributi nè anco eccede i termini del doucre, altrimente haurà sembianza più di tiranno, che di Rè, più di padrone, che di padre, più di

# 646 Li Trionfi della Chiefa.

crudele, che d'humano. Questo considerado i sommi Pontefici, ordinarono à i Vescoui, che non ag-10. q.3.c. gravassero immoderatamente iSacerdoti;Sacerdoses ab Episcopissuis vitra modum non grauentur. E Salomone parlando à Prencipi, diffe: Qui foriuer

Prou. 30. 33.

premit obera ad eliciendum lac, exprimit butirum, & qui vehementer emungitselicit sanguinem. Quel Principe, che con soaue forza preme le poppe de popoli, ne caua il latte, e'l butiro: ma quello, che co vehemente violenza e le stringe, e le distorce, ne caua insieme col latte il sangue. Vuoi, ch'i popoli ti amino? premi le poppe loro con soauitase co forza di pastore, e di padre, c'haurai latte, e butiro: ma, se con violenza di tiranno le stringi, e le distorci, ne cauerai col latte il sangue; e se vuoi cauarne il sangue, non pensar d'esser amato; e ne seguiranno le ribellioni, e lo spargimento del san-Salazar. gue in varij modi; Tributa à subditis parce admedum

215.

ibid. nu. exigenda, (liceat sic dicere) subditos, vberum in morem, mulgendes effe, (chiosa Quirino) non emungendos, & exhauriendos; nam ubi fe exhauriri vident, sedimones cogitans. Riferisce persona molto grauc (à chi se n'habbia fede) ch'un certo titolato disle: lo comprai questa Cicià, e tutto il vassallaggio. & in conseguenza, to son padrone anco de Sacerdosise Religicsi; e s'io son padrone delle persone, son anco padrone de lero beni, & ogni ofa è mia; Questa è vne manifetta fallita; perche vi è differenza trà feruo despotico, e politico, trà schiauo, e vassallo; questa è legge non di Cristiano: ma di Barbaro: ma di Turco; Mira, che dogma peruerso! come vorrà costui esser da sudditi amato, e no più presto come fiero tiranno aborrito? E d'vna vedoua Principella riferisce pur'ancora che vedendo il suo fig iuolo

lo malinconico, gli dimandò, che cosa hauesse ? rispose il figlio; m'hà dato collera il Maestro. Chiama la Principessa il Maestro, e con furore lo sgrida; perche hauesse fatto star mesto il suo figlinolo? R aponde il Maeltro, Signora segli volena, che'l tal servidore fi buttasse detro del lago; e pche colui ticulaua, le gli eta auuetato addosso per veciderlo. & io gli tolsi il colpo. Rispose la Signora; che gran cosa era mai, se l'vecideua? non gli era forse vasfallo? si, rispose il Maestro; perche i vassalli son calpretti. Hor che sperar mai si poteua da tal madres .... è da tal figlio? e come potrà mai nè da vaffalfi esser amata, ne da Dio fauorita? ma il gassigo dato da Dio, tanto à lei, quanto à lui per degni rifpetti si passa in silentio. Duodecimo, si guarda. di mostrar segno d'avaritia, e d'abidità di teso-'ri ; perche' proprio de' padri'è di dare à i figli , e non di toglier da quellis proprio de Principi è Prou. 20. d'esser liberali, e non auari; Rex, qui sedet in 8. folio iudicij, dissipat omne malum intuitu suo, disse ne? Prouerby il supientissimo Salomone; gli occhi del Rè han da star sempre aperti à diffipar con la lot yista i mali della Republica, & à veder'i bisogni de vassalli, non à guardar i regali, e i donaciui; perchesle quello discouiene à i ministri inferiori; perche i doni ciecano gli occhi, quanto maggiormete à i Principi sourani, Munera, disse Plutarco, alio. Plut. in. rum magistratuum oculos nonnunquam prastringunt, moralib. & excacant; at Regum oculi ab his omnibus liberi, & apud Qui pari esse consuenerunt. Se gli occhi del Monarca denono star sempre aperti per vedere, e prouedere à i bisogni de suoi stati, le mani ancora deuono star' aperte al dare, & a far cose degne di gran Princi- Prouer.3. pe, e di sourano Monarca; Longitudo dierum in de- 16.

xtera eius, & in finistra eius divitia, & gloria. Colla

destra hà da far cose, che durino lungo tempo, cose magnifiche, & eterne, come sono gli ornamenti, e le commodità del publico, i muri, i ponti, i porti, i Teatri; e colla sinistra sparger doni, e tesori,& esser glorioso col dispensar le ricchezze,non col toglierle ad altrui: deuesi regolar colla prudéza, e portarsi da Rè, secondo le sue forze, saggiamente magnifico, regiamente liberale, non prodigo, non misero, no auaro; così si portaua il Rè Da-Pfal. 77. uide, di cui si dice, In intellectibus manuum suarum deduxit eos; con ambe le mani guidò il popolo d'-Israele; ma con mani piene, non d'vno:ma di molti intelletti, e d'ogni genere di prudenza, dispensando i suoi doni, e non togliendo, nè dispensando alla cieca: ma con giuditio, secondo i meriti delle persone; Dona sua (dice Quirino) pro meritorum. Salaz in diversitate dissimiliter largiebatur ; così facendo il Prou. l.c. saggiamente magnificose liberal Monarca, sarà da tutti gloriosamente acclamato, & ardentemente amato. Decimoterzo, si guarda finalmente di non dar segno di poco amore, nè di no curarsi del ben communejò di mostrar vendetta, ò sdegno nel gastigar i delinquenti, ò d'hauer mala opinione de' suoi vassalli, ò di mostrarsi più inchinato ad vnus ch'ad vn'altra delle nationi à lui soggette, ò, come s'è detto, più ad vna, ch'ad vn'altra persona. Ricopensa con beneficj l'ingiurie, che gli facessero i vassalli, e si mostra bramoso del loro bene; segue il parer commune de' suoi Consiglieri, nè fà cosa di capriccio, contro quel tanto eglino di comunconsentimento decidono; Perdona le pene à chi

per dar sodissattione stà pronto, ascolta volontieri de suoi sudditi gli aunis, e con gioconda fronte

lc

le loro monitioni gradisce; Sopporta con magnanima patieza del gouerno, dell'ascoltar, e del prouedere, 'e fatiche senza segni nè di stanchezza, nè di fastidio; modera con clemenza le pene; procura, che regni l'abondanza, nè per proprij interessi delle cose pertinenti all'annona, & alla commodità de suoi sudditi, sà tratta, che vegan questi per cagion de'patimeti à mormorar contro di lui;gastiga i ministri, ch'al publico son noiosi, e che molestan le persone; toglie quato è possibile le grauezze; e benche ne' vassalli poco amore, & ingratitudine conoscamon per questo d'amarli desisteme da padre maca, nè da pastore à portarsi, Tua nobilitas, & bonitas numqua cessat benefacere, etiam ingratis, dis- Thom. à Kemp. l. se Tomaso de Kempis, parlando con Dio: ma la 1.6.8. n.4 ragion l'affegna Ariftotile : Semper enim ipse pastor Ex Aris. est subditorum: pascere autem desinet si desinat amare. 8. Ethyc. Quefte, & altre simili son l'industrie con che pro- c. 14. cura l'accorto Principe di guadagnarsi de suoi sudditi l'amore, (che per spiegarsi basteuolmente richiederebbono ampi volumi) e'i mostrare amor di padre nel gastigare i delinquenti è causa anco d'amore: Nan enim potest non amuri amor, etiam Pau. def. cum punit.

### DECIMOSESTO.

Non ride, non dorme, non teme, non s'adira.

B Enche alcune di queste cose dalle souradette se ne deducano, sarà pur'anco à proposito breuemece spiegarle, NON RIDE; deuest inteder, non tanto, che la grauità, il decoro, e la modestia si perda ; perche doue abonda il riso, non vi può Nnnn

Arist. E- regnar la verecundia. Inter risus, & iocos abit pudor, tbyc. lib. verecundia discedit, disse Aristotile. E s. Agostino 4 6.8. afferma, che'l riso frequete corrompe i costumie

temp.

D. Aug. rilassa il prudente rigore; Risus frequens corrumpit fer. 97. de mores, relaxat neruos rigoris adstrictos, sauerus autem Quitus cuRos est disciplina. Quindi è, che Salomone hebbe à dire, Quafi per risum stultus operatur malum, doue legge il Caldeo, Quando ridet stultus operatur scelus; Quando ride l'huomo stolto all'hora commette gran fallo; perche all'hora fà gran male à se scesso; perche perde la granità, la modestia, e la santità de costumi. Non entra il riso done l'animo stà tutto immerso in cose grandi, come son le cure d'una Monarchia, Giulio Saturnino eracosì lontano dal riso, che vedendo ridere Filippo Imperadore, suo padre, gli voltò le spalle, e quantunque fanciullo con quel gesto tacitamente il corresse, & appresso gli Ateniesi era prohibito, che nell'Accademia si ridesse; perche quel luogo, ch'era luogo di tanto splendore, doueua esser matenuto puro da qualfinoglia cosa non decete; perche'l riso è cosa più d'effeminati, che d'huomini granise finceri. Platone, anco in giouentù, fù nel-Pattioni sue così composto, che non mai, se nonmolto poco, si legge, c'habbia riso, & è stato notato per indecoro, e degno di vituperatione il riso d'E. liogabalo, che nel Teatro si faceua altamente sentire, come riferisce Lampridio; e Dionisio Siracusano abborriua le comedie per non ridere, & amaua le tragedie, che vanno più sù'l graue; e di Crisco N.S.silegge, c'habbia pianto più volte,e non si legge maisc'habbia riso; perche Cristo nosiro bene non era venuto al mondo per attendere à scherzi, & à sollazzi, & à ridere, e prendersi buon tem-

tempo: ma per operar seriamente il gran negotio dell'humana salute, per piangere i nostri falli, per sottoporsi à i nostri dolori, e per patir tormenti. E'l Monarca non è chiamato da Dio nel grande vsficio di ViceDio, e di Luogotenente del Rè del Cielo per attendere à cachinni: ma per trattar seriamente il gran negotio della felicità de' suoi Regni, e per sopportar per la Republica, sua Sposa, stétijaffinni, e fatiche. Vero èsche'l riso è cosa all'huomo naturalissimase si dice metaforicamétesche ridano i Cieli quando son sereni, che rida il mare, quado posa tranquillo, che ridano i prati quando vagamete verdeggiano, e che gli antichi alzarono al riso altari, e tempij; e che per questo non disdica il riso à i Monarchi; però s'intende della serenità della fronte, della giocondità della clemenza, e della|benigna allegrezza, che deue à sudditi mostrar nel volto il saggio Principe in segno d'amore, e di carità; non già, che'l Monarca in riso smoderato, & in cachinno si risolua; perche in persona di maestà così grande, grandemente ofto disdice; emolto peggio faran quei grandi, che persone terranno à tal fine, di muouerle souente à riso;ciò, che non è disdiceuole in vna persona,è disdiceuole in vn'altra, ciò, ch'è cocesso in vno vie prohibito in vn'altro; Non ride dun que il Monarca, se non con prudenza, con ragione, con modo, con modestia: è ridente la maestà per la serenità della clemenza, è maestoso il riso per la modera- Prou ibi. tione, e per la prudenza: Sapientia est viro prudentia, dice Salomone, dell'huomo grande la sapienza è trouar il mezzo nelle cose, & in conseguenza nel ridere; la prudenza del riso nell'huomo grande è vna gran sapienza; in questo l'huomo grande, com'è il Principe, si dimostra Nnnn

Digitized by Google

# Li Trionfi della Chiefa-

veramente saggio, e sapiente, quando ride in maniera, che non ecceda i termini della sua maestosa Salazar. grandezza; Ipsamer sapientia, qua pollet vir (dice Quirino) iocis, & rifui modum impon t, leges praferi. bit, ne forie excessus peccandi licentiam, & libertatem adducat.

> NON DORME; perche tenedo soura le spalle il gran peso de' stati, de Regnise delle Monarchie, no gli è permesso agiatamente, e spensieratamente dormire; prende tanto di riposo quanto basta per riflorar del corpo l'affatigata salma: ma nel resto viglia, vede, e prouede à i gradi affari della Republica. Non è lecito ad vn Principe dormir la notte intiera, dice Omero; perche gli è commesso il gouerno de'popoli, e pensieri, e negotij grandi.

in Iliad.

ibid.

Non decet integram noctem dormire Principema

Dirum'.

Cui populi commissi, & tanta res cura sunt.

Se molto dormir non deue vn'huom priuato, che non hà in cura, se non se stesso; perche l'otio, e'l sonno son cagioni di molti vitij, come cantò il Pocta:

Petrar.

La gola, il sonno, e l'oriose piume Hanno dal mondo ogni viriù sbandita,

Quanto maggiormente del souerchio riposo se della codarda sonnoleza nemico esser deue il Principe, che non solo hà da vigilar per se stesso: ma Die Chri per tanti huomini ancora, de' quali è costituito da soft. orat. Dio p gouernadore, e p padre? Egli è simile ilPrieipe (dice Dio Crisostomo) al nocchiero, che nella notte pricipalmete deue meno dar gli occhi al sono; perche questo mondo è come vn pelago tempestoso, e la Republica è simile alla naue; il nocchiero dunque, che dentro vn pelago tempestoso agiatamente dorme, non vuol'altro, se non che la

naue s'affonde; il Principe, dato alla sonnolenza. & alla trascuragine, non vuol'altro, che la Republica vada in rouina. Naulero soli noctu quidem. minus licet dormire;e, benche vi sia pace, e tranquillità (dice Tullio) se, chi tiene il temone, vincer si Cic. L. 1. lascia dal sonno, anco nella tranquillità si sommer- Epist. ad ge. Tibi data est summa tranquillitas, ita tamen, ut ea Quint. dormientem gubernatorem obruere possit. Onde con-frat. chiude Egidio. Non è lecito al Principe il sonno, come non è lecito à chi porta il temone il dormire. Bruttissima cosa, ch'vn Principe frà tanti pericoli de popoli sia poltronegiando, ronchegiando, e ronfando. Non v'è mare tanto pieno di Sirci, di voragini, e di tempeste, quanto qualunque Regno, ò Monarchia; sempre duque deue il Principe star vigilado, & alla vetta; perche, s'egli erra, nó erra, se nó có la rouina della Republica. Nó rouina se solo: ma tanti, di quanti esercita il gouerno. Haud licet dormitabundum effe, qui clavo assidet; Aegid 1. nec in tantis rerum periculis stertes Princeps; nullum de inft. mare tam graves habet tempestates unquam, quam Principomne Regnum assiduè: semper itaquè Principi vigilà. dom est, ne quid erret; qui non nist plurimorum pernicie delinquit. Nè solamente non hà da dormire: ma da veghiar sempre il Principe, da questa ragione mosso, cioè; perche di tanti popoli tien la cura, e'l gouerno: ma di vantagio; perche, non hauédo superiore, stà solo sottoposto à Dio. Vn mini-Aro, che tien per superiore il Principe, potrebbe nel foro esterno rinuenir qualche scusa: ma'l Principe, che nontien per superiore altri, che Dio, che scusa della sua pigra sonnolenza ritrouerat Imperator cum fis in terris ( diffe Basilio Impe- Ap. Saradore instruendo Lione suo figlio) neminem ha- laz. l.c.

Digitized by Google

bes, qui se cogere valeas; sed Regem habes euro; qui deminatur in Calis; nihil ergo per socordiam neglettum pratereas, cum te scias esse sub Deo. Stai loggetto ad vn Superiore, che ti è sempre presente, che non s'inganna, che non si scorda, che non trascura la giustitia, e sà bene, ch'à lui solo stà riserbato de' tuoi misfatti il gastigo; no pesar dunq; di dormire.

D. Th.p. Ø seq.

NON TEME. Il timore (dice il glorioso Pa-2. qu. 41. dre s. Tomalo d'Aquino ) è vna passione dell'animo, con che si fugge alcun male, appreso come male,da venire,imminente,vicino, possibile: ma. difficile ad isfuggirsi; onde quanto più s'apprende maggiore, più imminente, più vicino, e men facile à divertirlo tanto maggiormente atterrisce, cagionando ritiramento di spiriti nelle parti interne del cuore per difesa di quello dall'imminente male, raccogliendos, e concentrandosi la virtù per resistere al male imminentese per difender la più nobil parte dell'huomo; per lo che rimangon del corpo le parti esterne di virtù destitute, scolorite, debolise trementi, & indebolite le forze. Quado il timore è moderato, fà l'huomo nell'oprare e più attento,e più accorto: ma quando è smoderato, impedisce per la perturbatione dell'anima il discorso. Da questo se ne deduce, che tutte quelle cose, che son all'esser naturale contrarie, corrottiue, e contristatiue, come l'infirmità, le persecutioni, la morte, del timore son'oggetto. Il mai della colpa in quanto dalla nostralibera volontà depende sotto il timore non cade; perche stà in nostra potestà il commettere, ò'l no commetter la colpa: ma quanto alla difficolià di resistere per la vehemenza delle tentationi, es per l'istabilità dal nostro volere, può con ragio-DC,

ne grandemente temersi. Il timore ancora può temersi; perche taluolta come contristativo dell'animo, e come lesiuo della riputatione s'apprende. Dio in quanto Dio, ch'è infinitamente buono, esser oggetto non può del timore: ma in quanto punitor del peccato, benche la pena sia giusta, nondimeno, perche della divina vista col danno ci priua, & il senso crucia col fuoco, e tal'hora. con altre cole afflittiue corregge, può egli,e deue temersi; Dens qui est ipsa bonitas, obiectum timoris esso non potest: sed quaterus ab eo potest nobis malum. pæna pronenire, si ab ipso separemur, & posest, & debes timeri.Le cose, come imminente male, e come ineuitabili conosciute, di timore non già: ma ben sì di disperatione son'oggetto. E quelle, che quando son presenti, differirsi, ò schinarsi non possono, prima di giungere ancor si temono; perche come mali grandi s'apprendono, com'è la Morte, l'Inferno, e'l Giuditio divino: Mala, qua possquam aduencrint, non poffunt habere remedium, maxime redduntur timenda.

Il timore come passione considerato, e senzadir'ordine à Dio, secondo s.Gio: Damasceno, e san Apud D.
Gregorio, in sei maniere si divide: mai considera- Th.ibid.
to in quanto dice ordine à Dio, secondo il Maestro q.41.4.4.
delle senteze, e s. Tomaso d'Aquino, egli è di quattro maniere. Io nondimeno (con ogni dovuta hud 3.
miltà, direi, ch'egli'n tutto in sei disserenze si did 3.
Ringue, cioè, in naturale, humano, mondano, siliaar. 2. 2. 19.
le, servile, & initiale.

Il timor naturale è quello, ch'è commune all'huomo, & à i brutise nell'huomo in quanto animale si cossiderase dall'appresson sessitiua d'alcuna cossi disconuencuole, e cotraria depede, come quado l'huo-

Digitized by Google

. ,

# 656 Li Trionfi della Chiesa.

l'huomo prima, che s'auueda, nè che discorra, da qualche appreso danno sen'sugge; e quado ancora dopò, che s'auuede, e che, discorrendo, i motiui perche temer non deue, considera, e pur inuolon-

tariamente, e contra sua voglia pauenta.

Il timor humano (benche col mondano alcuni il confondano) io dico, esser quello, che nell'huomo in quanto huomo si sueglia, cioè quado il mal vicino conosce, e vuol temerlo; e questo alle volte è timor prudente; perche ragioni vi son da temere, e tali, ch'ogni persona di prudenza temerebbbe, e dicesi, Timor cadens in virum constantem. Alle volte è timor imprudente, quando ragioneuoli motiui non hà di temere; & à questo timor humano quella diuisione, da s. Gio: Damasceno, e da s. Gregorio data, si riduce; ch'in sei specie il dissingue, cioè in Codardia, Erubescenza, Verecondia, Admiratione, Stupore, & Agonia. La Codardia è vna viltà, e bassezza d'animo, con che delle cornerali striche l'imminenza si sugge: Seguities est

D.T. I.e. porali fatiche l'imminenza si fugge; Segnities est cum aliquis refugit operari propter simorem excedentis laboris. L'Erubelcenza; è vna vergogna, conche per causa d'alcuna opera mala, che s'habbia da fare, di non perder l'honor si teme: Est inspitado ladens opinionem exactu cammistendo. La Verecondia è vn timore di non perder l'opinione, e la stima per cagion di qualche opera mala commessa; Si auté est de turpi ià facto, est Verecudia: di maniera, che trà Verecodia; & Etubelceza, no v'è altra diuei sità se no sista, che la prima è dell'opera mala dia commessa. L'Admiratione è vn timore d'alcunmale assai graue, del qual non si sà l'esto; come d'un graue accidente di sebre, che doue haurà da

tcr-

terminare non si conosce. Lo stupore è vn timore d'vna cosagraue, & insolita, ch'apporta spauento, e terrore, come la vista d'vn farasma, ò d'vna tempesta repentina con orribili tuoni. L'agonia è quando à prouedere contro il male imminente non v'è luogo, come in veder l'inimico armato, senza trouar modo di sfuggirlo, ouero nel preueder le future disgratie senza saper di che modo ripararle; Ratione improvisionis, quia scilicet provideri non potest, sicut suvra infortunia timentur, dicitur agonia.

1:01

ac:

0141.

الذول

160

đ

, ;-

وأيس

conto.

Il timor mondano è quando per non incorrere in qualche male, ò per non perder qualche terreno, ò corporal bene, al quale stà l'huomo disordinatamente attaccato, dell'offesa di Dio non si sà

Il timor filiale è il timor della colpa, quando l'huomo, per timor di non offender Dio, maggiormente con Dio si stringe; come, chi, considerando quanto Dio d'esser amato sia degno, viene in cognitione della malitia del peccato, e perche teme di commetterlo, e d'offender l'amato Dio, maggiormente à Dioricorre, e nel suo santo seruitio si stabilisce; e dicesi filiale; perche nasce dalla carità, per la quale l'huomo à Dio come à padre si riuolge, e per la quale è figlio di Dio, e dicesi riuerentiale; perche il dounto rispetto, e rinereza gli porta, & anco dicesi timor casto; perche nasce dalla. carità, colla quale l'anima Dio come sposo rimira, e di non dargli disgusto, adulterando col Demonio, pauenta, e libero si dice; perche la carità, dode nasce, è vn'amor libero, non forzoso, e liberale, perche tutto dona per Dio, e libero ancora; perche, amando Dio soura ogni bene, à creatura. alcuna, od à se stello nè sottoposto viue, nè legato.

0000

Il timor seruile è il timor della pena, quando l'huomo, la pena, da Dio posta al peccato, considerando, di commetterlo s'astiene, e nell'osservanza de divini comandamenti si conferma: e servile si chiama; perche dall'amor di se medesimo deriva, col quale, à se stesso incatenato, al proprio bent stà scruendo. E questo timore, benche quanto alla sostanza sempre sia buono; perche sempre ètimor di Dio, nulladimeno quanto al modo alle volte è cattiuo, & è propriamente seruile; perche nasce dall'amor proprio, ch'alle volte è disordinato, come accade quado l'huomo ama se stesso, come finese Dio come mezzose teme d'offender Dio non per Dio: ma perche Dio può la gloria negargli, e può darli il gastigo, e, se questo non temesse, conto di Dio non farebbe: alle volte è ordinato, come quando ama Dio, & ama ancora se stesse:ma se stesso in ordine à Dio,e teme d'offender Dio per non vedersi priuo di Dio; perche questo non piace à Dio, e questo è octimo timore, e quasi l'istesso col filiale; alle volte è solamente ordinabile, come quando primieramente ama Diose secondariaméte se stesso : ama Dio, e desidera star sano, viuer quieto, e salvarsi, e teme d'offender Dio per non incorrere nella pena, e nella privatione di questi beni: ma se Dio gli li togliesse nè anco vorrebbe offender Dio; e questo è buon timore, e quasi l'istesso coll'initiale.

Il timor initiale è quado il timor filiale col seruile stà cogiuto come chi teme il mal della colpa, & insieme della pena;e dicesi initiale; pche nasce tato dall'amor verso Dio, quanto dal proprio,e dalla carità non ancora persetta: ma principiata; perche la carità persetta è vn'amore suiscerato verso

Dio,

Dio, nè cosa alcuna considera, se non Dio, nè male veruno apprezza, se non quest'vno d'offender Dio; quindi è, che della carità persetta si dice, che Foras mittit timorem; la persetta carità di cosa alcuna non hà timore, tanto per la considenza, che tien riposta in Dio, quanto perche ogni male di pena, che risultasse à gloria di Dio, non è stimata per lei male.

Hor vediamo quai di questi timori conuengano,e quai disconuengano al Monarca, & in che sézo si deue intendere, che'l gran Principe non teme. In due modi il Monarca considerar possiamo: primieramente nello stato della sua regia perfettione, e nel termine dell'eroica virtù. secondariamete in via. Se'l prediamo nel suo termine, egli no teme col timor naturale, ouero animale; pche stà così perfettamete nell'eroica virtù fermato, che'l selo no gli fà guerra, e la natura, domara dalla ragione, anco ne' moti primi non commette cosa no ragioneuole. Non teme col timor humano imprudente per la medesima ragione; ma teme col timor humano saggio, e prudente non per se: ma per gli altri, perche confiderando la mutabilità delle cose terrene, teme il mal della Republica, e preuede, e prouede di tutti i gioucuoli, e necessarij rimedij, per mantener felice la Monarchia; teme, non patiscan disaggio i suoi vassalli, nè si commettan delittise, saggiamente temendo, v'oppone le cautele. Non teme col timor di Codardia; perche del gouerno alle graui fatiche non s'arrende, nè si sbigottisce à i continui sudori,& affanni per esseguire il regio talento. Non teme col timor dell'Erubescenza, nè della Verecondia; perche tien la volotà così nell'eroica grandezza radicata, e costante,

0000

che non si lascia mai vincere da poco ragioneuol desio, & in conseguenza, non vi essendo materia, non hà nè di che arrossirsi, nè di che vergognassi; e molto meno teme col timor chiamato Ammiratione, Stupore, & Agonia; perche tutte le cose di que modo son da lui stimate vanità, nè perturbat si lascia da cosa veruna, per grande, che d'altrissa giudicata. Non teme col timor mondano; perche per qualunque cola, gli auuenga non si muoue à farsi schiauo del senso, ne del peccato, ned à commetter cosa d'oltraggio del grande Iddio: ma prima permette, e si contenta, si perda tutto il mondo, che la Maestà divina s'offenda. Non teme col timor seruile, ne coll'initiale; perche stando nella sua regia perfettione stà nell'ardente, e perfetta carità, che discaccia ogni timore: ma teme col timor filiale, riuerentiale, e casto; perche non essendo cofirmato in gratia, quanto più ama,tanto più di cader in colpa hà timore, & in questo senso à vassalli (come soura si disse) del santo timor di Dio, viuo esemplare si rende. Di questo timor sitiale gli

Ps. 13. 5. empj non son capaci; perche Illic trepidauerunt timore, vbi non erat timor. Gli empj di perdere i beni temporali pauentano, del che temer non si deue, e di perder Dio non pauentano, di che solo temer si deue. Questo timore è timor santo, che quato alla sostanza resta ne Beati in aterno, quantunque in Cielo quanto all'atto afsittiuo, e quanto al
dubio di perder Dio non vi rimanga: ma solo
quanto all'atto riucrentiale, e quanto all'ammiratione delle diuine grandezze, e de diuini giuditij.

Pf. 18 10 Timor Domini Santtus, permanens in faculum faculi. Quei, che con questo timor santo timorosi di Dio si dimostrano, son da Dio e geardati, e custoditi.

Cculi

Oculi Domini super mesuentes eum ; e quel Rè, che Ps. 32. 18 teme Dio, hà seco l'Angelo del Signore, che'l circondase che'l proteggese che per liberarlo da tutt'i perigli per lui mirabilmente guerreggia. 1mmittet Angelus Domini in circuitu timentium eum, & Pf. 33.8: eripiet eos. Chiunque questo santo timor possiede, hàla vita di gratia in terra, & haurà la vita di gloria in Cielo, e ricolmato di tutti i beni viuerà ne gli anni eterni. Venite fily, audite me, timorem Domini docebo vos. quis est homo, qui vult vitam, deligit 12.13. dies videre bonos. Questo santo timor di Dio gli huomini figli di Dio costituisce, & heredi gli fà del Regno celeste. Dedisti hereditatem timentibus no- Ps. 60. 6. men tuum; e rende l'huomo in terra beato, e perfettamente felice nel Paradiso. Beatus vir, qui timet Psille 1 Dominum, in mandatis eius volet nimis.

Ma se cosideriamo il Monarca non nel termine della pfetta eroica virtù: ma solamete in via. Egli teme col timor naturale, ouero animale; pche finalmête è huomo, e soggiace alle passioni dell'appetito sensitiuo: teme ancora col timor humano ragioneuole, e, beche seta le fatiche, no per questo dal timor di quelle superare ei si lascia : sentirà l'Erubescenza: perche non conviene ad vn Monarca, di lui cosa men lodeuol si dica, e sentirà rossore di mal portarsi dauante à gli occhi di Dio, ch'è il suo Superiore, e Signore, e temerà, che de commessi mancamenti nel publico se ne ragioni: si guardarà di mostrar segno d'ammiratione, di stupore, e d'agonia, sapendo l'incostanza della fortuna, tanto in pace, quanto in guerra; perche l'agonia del Monarca e la Rep. sgométa, e l'esercito indebolisce, e solo della diuina prouidenza gli occulti giuditij ammira. Non teme col timor mondanosperche no vuol'of-

vuol'offender Dio per qualsuoglia male, ch'inquesto mondo gli auuenga. E può temer tal volta col timor seruile ordinabile, ricordandosi di Dio, suo Giudice seuerissimo: ma deue temer sempre col filiale, guardandosi d'offender Dio, padre, e Pf 33.10. Spolo dell'anima sua. Timete Dominum omnes San-

At eius, quoniam non est inopia timentibus eum.

NON SI ADIRA. Par dall'una parte cose indegna, che'l Rè non si adiri; perche non adirassi Arift. 4. è cola d'huomo insensibile, & è vitio . Ira vacui-Ethye. c. tas vitium est, diffe Aristotile. E se cosa degna del gran Principe è la magnificenza, e dell'animo las 5. grandezza, cosa degna è del gran Principe l'escandescenza, e l'ira; perche questa colla grandezza dell'animo stà congiunta, & à lei serue di stimolo, come lo sprone al Caualiere per far'andar di carriera à cose grandi il suo cuore. Ira (dice Daniele Daniel.

Barb. in Barbaro) si rectam seatentiam sequitur, ad magnificentiam stimulat nos, & ad animi celsitudinem , & ad s. Rhet. morum facilitatem deducit. E se per imprese de' Monarchi soglion souente fiere vsurparis, & animalisc'han del perfetto, come Tigri, Lioni, Aquile, e Grifi, ne siegue, ch'à i Rè grandemente l'ira couenga; perche l'ira de' generosi, e perfetti animali

Alex. A è propria, come dice Alessandro Afrodiseo; Irafrod in scuntur animalia tantum perfesta. E quanto è mal.c.21 cosa men grata si dia per insegna d'vn Rè la Scimia, od altro animal simigliante, & è cola più riguardeuole gli si dia per impresa il Lione, od altto animal gencroso, tanto è indegna de' Rè la parte concupiscibile, e degna l'irascibile; perche la concupiscibile è propria della Scimia, e l'irascibile del Seb. Fox.

ing. Plat. Lione. Iracundia Leonem, cupiditas Simiam sequitur (dice Schastiano) ob effettus similes , & communes cu de Rep. Dalys animalibus.

Dall'altra parte, cosa ella sembra de gran Principi indegna l'escandescenza, el'ira; perche, quanto più l'huomo di simil fuoco auuampa, altretato d'animo si manifesta e vile, & infermo, non solo per causa, ch'à tal passione non è potente à far resistenza: ma perche proprio de gl'infermi è l'andar in stizza, & in colera, e de gli huomini diggiuni lasciarsi trasportar dall'escandescenza, e dall'ita. Ira popensiores homines sunt cum agrotant (dis-Plot. En. se Plotino) quam cum benè valent, & cum iciuni, qua 4. L. 4. c. cum saturi sunt. Tanto è veder vn'huomo adira-28. to, quanto vno mentecatto, & vbbriaco; lrasci (dif- Fic. Ep. se Ficino ) quid aliud est, quam insanum, & ebrium lib.9. enadere? e niente altro è l'adirarsi, ch'vn'andar fuor di se stesso; perche, passata, ch'è l'ira, dicesi dell'huomo esser tornato in se stesso. Extrà se ire Daniel. videtur, qui furore vincitur (disse Daniele Barbaro) Rarb. 2. ided ditta est ira, & redire in fe, est iram ponere. L'ira più tosto rende l'huomo pusillo, che magnanimo; perche magnanimo il rende la patienza, e la mansuetudine, ch'è virtù veramente propria de Monarchi, secodo, che dice da Seneca il P. Cornelio à Lapide; Sicus & Seneca ait libro de clemetia; viri ma- Corn. Sugnanime, & Principes, longanimes sunt; nam nulla re per Epist. turbantur, nec effenduntur, lasi non se vindicant : sed c. 4. v. 2. potius omnibus, etiam hostibus, clementiam exhibent: comirà, viles, plety, alyque qui parno, & contracto Sunt animo parumque habent cerebri, & iudicy, rebus paruis, parna iniuria, uno verbulo asperiore concitansur ad iram, & vindictam. E l'Apoltolo s.Paulo à i Colossensi al terzo . Patres nolite ad indignationem Coloss. 3. provocare filios vistros; vinon pustillo animo fiant; 21. perche l'ira p ù tofo rende gli huomini pufilli, e vili, che magnanimi, generosi, e potenti. Ma per ve-

# Li Trionfi della Chiefa .

veder qual'ira sia del gran Principe indegna, egli è necessario due cose andar premettendo; primo, che cosa è l'ira, secondo, di quante maniereella sia.

Quanto al primo. L'irasdice Aristotile, è vn'ac-Arist. I. de an. cendimento di sangue intorno al cuore; lra est accensio sanguinis circa cor; ouero, secondo s. Gio. Da-D. Ioan. masceno, è vn bollor di quel sangue, che stà d'in-Damasc.

5.

dem.

lib. 2. 6. torno al cuore, con l'euaporatione del fiele, e colla perturbatione dell'animo. Est feruor eins, qui circa 16.

cor est, sanguinis, vaporatione fellis, & persurbatione animi Quato al secondo le specie dell'ira, secondo

Arist. 4. Aristotile, son trè, l'escandescenza, la fierezza, e'l Ethyc. c. furore, Excandescentia, sauitia, & vecordia. E l'istesso Aristotile di nuouo in trè specie la diuide, in acuta, amara, e difficile. La prima è quella, che subitaneamente s'accende, e facilmente si smorza. La seconda è quella, che resta lungo tempo nel

cuore, e nella memoria. La terza è quella, che no Aristibi cessa se non arriva alla vendetta. S. Gio: Damascenose s. Gregorio appresso s. Tomaso, le dividono

Et ap. D. in fellea, Mania, e Furore, e son l'istesse; perche per Th. p. 2. q. 46. ar. fellea s'intéde (lecondo Tullio) l'escandescenzase

8. in cor- l'ira, che di facile s'accende, e facilmente ancorpor. s'estingue. Per Mania, l'amara, dal verbo, manes,

che riman nella memoriase per Furore la difficiles & implacabile, che non s'acqueta sin tanto colla

vendetta non si sfoga. lo nondimeno con Mira-In floril. bellio dirò, esser l'ira di trè maniere, vna semplice Magn.v. passione, vn'altra vitio, & vn'altra virtù. La sem-Ira.

> plice passione è que la che si considera se condo se stess, prescindendo d'il'vso della ragione. La seconda è quella, che dice disordine, e contrarietà

> colla ragione. La teiza è quella, ch'è moderata, &

Digitized by Google

or-

ordinata al debito fine, e chiamafi zelo della giustitia, e della gloria di Dio; Hor quando si dice, che'l Rè non s'adira, se'l Rè si prende nel termine, e nel colmo dell'eroica sua perfettione, egli non s'adira coll'ira semplice passione; perche tenédo sotto l'Imperio della ragioneuolezza perfetta. mente il senso domato, no'l perturba consuoi moti la passione, quindi molto meno coll'ira disordinata si muoue:ma s'adirerà con ordine, con ragione, e secondo lo zelo, e la misura del douere, quadose quanto è necessario adirarsise niente più, coforme dice s. Bernardo, che s'adiraua s. Malachia S. Bern. Metropolitano Primario dell'Ibernia, cioè, ch'egli spesso ripien di zelo contro alcuni à fauor d'altri chia, & si moueua per diféder gl'innoceti, e per reprimer insermogl'infolêtise per procurar à questi, & à quelli dello spirito la saluezza senza che comettesse in ciò mãto veruno; l'ira no era già di lui padrona: ma egli Nouemb. dell'ira, vincitor di se stesso, no poteua dall'ira es. E noi nel ser vito; l'ira sua staua in sua mano; chiamata veni- la vita ua; víciua, non trabboccaua; secodo il ceno, e non secondo l'impeto; non era dall'ira bruciato: ma mer. mar dell'ira à suo talento, e secondo la ragione se ne ginale seruiua. Repletus zelo in alios pro alijs monchatur siut 257. eripiens inopes, & reprimens fortes, consuleres omnibus 258. in falutem; irafichatur: fed ne irafiendo peccaret, iuxtà illud de Psalmo, Irascimini, & nolite peccare; non ira illi, sed ipse animo dominabatur. Erai suimet potis:sane, victor sui, ira superari non poterat ; ira eius in manu eius : vocata venichat: exiens, non erumpens: nutu, nonimpetu ferebatur: non vrebatur illà, sed viebatur. Ma se si prende il Rènon in tanto colmo d'altissima virtù, benche, com'huomo della passione dell'ira à i primi moti foggiaccia, non per que-

Pppp

ne eius fu nebr. ap. Sur.s.

do da quella shattuto mai, nè vinto si scorge; perche sà, che l'ira disordinata, & irragioneuole argomento è di pazzia; Fatuus statim indicat iram Pros. 12. suam. Ella è origine di peccati, Qui ad indignatio-29. nem facilis est, erit ad peccandum proclinior, ella fà la Eccl. 30. ftrada alla morte, Zeius, & iracundia minuunt dies. Ella è nemica della pietà. Ira non habet misericor-Prou. 22. diam. Ella rende l'huomo abomineuole. Noli esse amicus homini iracundo, neque ambules cum virofuriofo. Ella deu'esser del tutto estinta, & esterminata dal cuor de Cristiani, e maggiormente dal Cattolico Monarca. Omnis amaricudo, & ira, & indigna-Ephef. 4. tio, & clamor, & blasphemia tollatur à vobis, cum om-31. ni malitia. Dell'ira immoderata, & irragioneuole del Rè, parlando Salomone, hebbe à dire. In-Prou. 16. dignatio Regis nuncy mortis, & vir sapiens placabit eam. L'ira del Rè non è vno: ma molti Ambasciadori, e nuntij di morte; perche, quando il Rè per cagion dell'ira da i dounti limiti trascende, ella in tanta fierezza sormonta, che non in vna: ma in più sembianze si manifesta, & ordina in diverse maniere la vendetta, ritrouando varij motiui per isfogarla, e per farla parer ragioneuole: nèv'è mezzo più potente (dice s. Tomaso d'Aquino)per mitigar d'vn Rè sdegnato la fiamma, quanto fatgli comparir avate il suo Maestro; perche di quell'huomo la presenza gl'infonde vn segreto timor riuerentiale nel cuore, & à guisa d'Elefante, che, quantunque furibondo, nulladimeno al Maestro, che'l domò, sempre cede, e s'arrende, così cede l'animo regio, quantunque irato, al comparir del suo Maestro, e questo è l'huomo sapiente, che mi-D.Th.de

tiga del Rèsidegnato l'ardote. Quemadmodum Elereg. Prin phas, iracundia multa fautens, vifo Magistromitefeits cip.

fi c

sic etiam Principis animus iratus Praceptoris sui prasentia sedatur, & documentis conquieseit. Con tutto che per accidens si ricrouino Prencipi, che de loro Maestri alla canuta, e veneranda presenza non più si muouano, ch'vn sasso, ne faccian più conto, che ne farebbe vn legno; perche per auuentura cotesti, più di fieri Neroni, che di Cattolici Principis nascodono dentro de loro petti il talento. Secondariamente s'intende, che se'l Rè si fà veder contro persona alcuna sdegnato, immantinente i ministri, e quei, ch'al Rèfar cosa grata pretendono, cominciano à quel misero, che del Rè nell'ira è caduto, à tramar tradimenti, & à machinar la morte, come auuenne (dice il P.Quirino) à S. Tomaso Cantuariense, contro di cui mostrando Errigo Rè d'Inghilterra star in colera, in vn tratto gli empi soldati, pensando di far cosa grata ad Errigo, à dar la morte al Santo consultarono, sordi affatto della giustitia a i riclamori, e della riverenza, quanto al Sacerdotio, tanto al Tempio douuta, dimenticati. L'iradel Rè non solo ad altri la morte partorisce. ma la cagiona ancora al Rè medesimo; Nãcy mortis, più nuntij infausti, più auuisi d'orrore, più argomenti di morte. Il primo argomento è della morte altrui, il secondo della propria; perche ammirati dell'ira del Rè i Vassalli, anderancongiure machinando per torgli mileramente la vita; son tutte pienc le storie (dice il P. Quirino) di Rè stizzofi, e fieri, da vassalli trucidati. Contende Salaz. oculos per omnia sacula, & nullus plane iracundus ibid. nimis, sauus, & immitis Princeps memoria occurret, cui subditi indignati manus tandem non attulerint. Ma il Rè saggio, e di somma prudenza, sapendo, che di tanti mali sia l'ira del Rè principio, & argomento,

Pppp

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

di raffrenarla procura, & in conseguenza, noni s'adica; Qui ad regnum sapientiam affert, iram suam temperat, aique mitem, & facilem, & clementem fo subditis prabere studet. Ma doue legge la volgata, Nucy mortis, leggono i Settanta ayyedos ravare Angelus mortis, l'ira del Rè è vn'Angelo di morte; l'Angelo di morte, dice Quirino, è il Demonio; tato è dire, ira disordinata del Rè, quanto Demonio infernale; Tantoè dire, Principe disordinatamente adirato, quanto Demonio scatenato; perche non v'è, chi'l raffreni, e se ne serue della potéza per disfogo della vendetta. Quindi è, che Demonaco Filosofo da vn Capitano interrogato, come per ottimamente gouernar la Prouincia, dall'Imperadore à lui commessa, portar si doueua, rispole, che meglio gouernar non la potrebbe, quato con la mansuetudine, e senza mostrarsi maisdegnato · Interrogatus quo pacto delegatam Provinciam optime gerere posset, si (inquit) iracundia vacaris; perche, foggiugne Erasmo, quest'huomo prudentissimo intedena, che l'ira p qualsinoglia amministratione no era niete vtile, anzi grademente per-Eras. 1. niciola. Iram sensit vir prudentissimus ad omnem su-

8. apoph. Gionem inutilem esse. Quando dunque taluolta il apud Da gran Principe s'adira ei con quell'ira non si muoapua Da gran Principe s'adira; ei con quell'ira non si muoue, ch'è propria de'mastini: ma con quella bensi, ch'è propria d'vn Dio,e de gran Serui di Dio: s'adira Dio contro il peccato, e'I punisce: mal'inno'l perturba; perch'egli è imperturbabile; s'adirano i gran scrui di Dio: ma quando il zelo della diuina gloria ciò richiede, con gran misura, e congran risguardo, come s'adirò il mansuetissimo legislator Moisè quando ruppe le tauole de lla legge vedendo idolatrar il popolo dauante al vitel-

# Parte Terza. Cap.II.

lo d'oro: come si sdegnò tal volta G esù contro gl'ipocriti Farisei : come fiammeggiò d'ira potente, e pose in fuga Saranasso, che gli prometteus tutti i Regni del mondo, se si prostraua ad adorarlo, fpauentandolo con quella tuonante risposta , Vade Satana ; scriptum est enim , Dominum Mat. 4. Deum suum adorabis, & illi foli fernics.

### DECIMOSETTIMO.

## Parla poco, e cose grandi-

Li huomini quanto son più lontani dal vol-J go,tanto son più breui, e graui nel dire, come diffe Stobeo ; Optimi hominum in dicendo bre- Stobeo uissimi sunt; ma chi più lontano dal volgo del Mo-ser.36. narca, il quale non hà pari nella Republica, della quale egli è capo, & è immediatamente soggetto à Dio ? dunque il parlar del Monarca il più compendioso esser deue, il più graue, e sententioso, che possa mai nel mondo trouarsi. L'arte del dire (disse Plutarco) apprender noi la sogliamo da gli huomini: ma dal tacere, solo da Dio; chibrama. d'arringar felicemente ne' suoi discorsi, và di Tullio, e di Demostene, e d'altri dicitori lo stile tracciando: chi desidera saper tacere, non può appré ex lib.co. derlo, se non da Dio; Dicendi Magistros habemus ir. Garrhomines, tacendi autem Deos; perche proprio è di Dio proferir poche parole, e rinchiuder grandi misterij. Vedi quanto è piccolo delle sagre Scritture il volume ? vedi quante machine di libri da sagri Spositori si son sin'à quest'hora composteele dunque il Monarca tanto vicino è à Dio, che non v'è mezzo trà Dio,e'l Monarca, eglinel dire anco-

Digitized by Google

Stob.

cit.

ra vn secondo Dio esser deue, poche parole: mad'alti sensi ripiene. Gli huomini dozzinali sogliono ragionando esser siumi; ondegiano le parole, corrono le sentenze, inondano le dicerie: ma nella sossaza poi appena vna silla, che la mente inas-

1. fi , si croua ; In Garrulo verborum flumen, mentis gutta, disse Stobeo; dunque il sourano Principe, che da dozzinali tanto si scosta, tutto al contrario nel dire esser deue, verborum gutta, mentis flumen, le parole siano stille: i sensi siumi,& Occani; parole reali, poche, e grandi, d'akissimi concetti feconde, grauide di misterij, più d'oracoli, che d'huomini. E'tanto alla natura il parlar souerchio cotrario, che cosa più stomacheuole d'vn ciarlatano frà gli huomini mai no si troua. Egli è talesche no se gli dà ne meno credito quado cose verissime racconta; la verità nella bocca d'un ciarlone non sembra più verità: ma buccia; Nemo fidem ha-

Plut. l. c. bet loquacibus, etiam si vera loquantur, diffe Plutarco; dunque, essendo il Monarca della verità l'eseplare, anzi la prima verità dopò Dio deu'egli parlar poco,e parole grandi, e celesti: affabile deu'esser il Monarca; perche l'affabilità è regia vistù, no rustico, che mai no parli: ma non pciò buffone,

Arift. 4. che souerchio si diffoda. Scurra fludet potius mouere Etbyc. c. risu, quam honeste loqui, disse Aristotile. L'Augello, chiamato Garrolo, và di tutti i colori depinto, &

imita di tutti gli augelli le voci; Garrulus est aus ità pilla color bus (dice il Beato Alberto Magno)

ve nullus ei deesse videatur ; & imitatur omnium anim.l.2. autum voces; Il Monarca non è ben,che fia Garru-C. 24.

lo: Aquila egli effer deue; Clangere non crocitares deber, nella be cca del Rè non vi sia voce à quella de' plebei simigliante, voce d'Aquila, non di Cor-UQ;

uo; poche volte,e breuemente ragioni;parole proferisca degne d'un vice Dio. Cosa nobilissima è nel Rè da i lunghì discorsi astenersi ( dice vn tale appresso il P.Quirino) perche, doue abondano le parole, no v'è mai di macameti macameto, e perciò le parole delRè sia breui, degne, e sublimi, &, in vna parola, sian parole reali. Honorifica resest in Apud Sa Rege, à multiloquio si se abstineat; vbi enim multa ver-lazar in ba, no unus error, Principis verba pauca, digna, subli- n.6. mia, & planè regia esse oportes. Vna sola parola d'vn Principe val più, che volumi intieri di ciascun'altro; perche delle sentenze d'vn poderoso,e pietoso Rè se ne sà grandissima stima e per la grandezza della persona, e per l'esempio della vita, e per l'animo senza interesse, e senza ambitione in proferirle. Quato son più breui, e sentetiose, tato son più mirabilise più perfette. Egli è singolare nella Republica, e singolari i suoi pruciameti esser deuono, egli è altissimo nello stato, & altissime le sétenze, egli è vno, & vniche le sue parole, e quanto son più breui, e potenti, tanto più all'vnità, e potenza della sua maestà corrispondono: egli è tale, che comada la Monarchia, e le sue parole tali esser deuono che comadino gl'intelletti; Propter certifimam veritatem (dice Quirino) dominantur quodammodo, imperantque mentibus.

DECIMOTTAVO.

Non rinela i suoi segreti, studioso della continenza, e sobrettà

SAcramentum regis abscondere bonum est, disse Tob. 12.7
l'Angelo Rafaello à Tobia, è cosa buona, e

ve-

#### Li Trionfi della Chiesa? 672

necessaria, tener nascosta la volontà, e'i segreto del suo Rè; non deue hauer nissuno ardire di riuelar

del suo Signore gli arcani: se duqino deue il suddito palesar ciò, gli è confidato dal suo Principe, nè anco deue il Principe senza necessità considat ad alcun'altro della sua mente i segreti. Alessandro il Macedone hauendo riceuuto vna letten. mandatagli dalla Regina sua madre, che si querelaua occultamente d'alcune calunnie d'Antipaero, la diede à leggere ad Efestione, suo carissimo familiare: ma dopò, ch' Efestione la lesse, Alessandro toltosi l'anello, con che le più importanti lettere sigillar soleua, sù le labra d'Esestione il pose, premendole con quello, sigillandogli la bocca, e dicendo, tieni le cose lette dentro di tè, senza pferirne parola veruna. Cotine bac, & ne quid corn effutias. Col tener occulti i loro segreti so temuti i Monarchi; onde vn tal'huomo Rodio, come riferisce Plutarco, ascoltando vn ministro dell'Imperadore, che molto minacciaua, gli rispose, lo nonfo conto di ciò, che tù dici: ma di ciò, che l'Imperador non dice. Non curo, quod tu dicas: fed quod ille taceat. Numa Pompilio non sol'egli non conferiua le cose degne da tacersi: ma per istruire i Romani delle cose importanti al filencio, propose à venerar vna Dea, dal silentio, chiamata Tacita, che teneua il dito in bocca, denotando il parlar pocoe la taciturnità, & i Persiani no gastigauano co seuerissimo tormento, se non la lingua; & i Turchi nel sientio militare grandemente si segnalanoima per non tracciaridocumenti da profani Scrittoris andiamo alla scuola dello Spirito Santo, che per prou. 25, bocca del sapientissimo Rè Salomone và dicendo. Calum sursum, & terra deorsum, & cor Regum

Plut. in.

Alex.

Digitized by Google

in.

àuscrutabile; trè cose son difficili à sapersi, l'altezza de' Cicli, e che cosa i Cieli là sù contengano, la profondità della terra, e ciò, che la terra dentro delle sue cupe viscere nascoda: ma più di gra luga è disticile, impscrutabile, & ininuestigabile il cuor del Rè; deue il Rè tener tanto occulti i suoi alti, e profodi segreti, che più presto da gli huomini saper si possa ciò, ch'è là sù ne gli alti monti del Cielo, e ciò, che là giù nasconda dentro il suo nero grembo la terra, che saper quel, ch'asconde deero della sua mente reale il Monarca; perche non v'è cosa (dice Quirino) che più snerui le publiche forze, che minuisca il ben comune, e che della Republica il gouerno corrompa, quanto il riuelare i segreti reali; Nihil magis publica administrationis Salazar. neruos elidit, quam sicreti, ac mystery Regy propala- ibid. tie. Non palesar giàmai à persona veruna i tuoi segreti, dice al sourano Principe, il sapientissimo Rè d'Israele: ma quado di palesarli necessario ti sembra, non gli palesar se non à muti, ad huomini, che sappiano osseruar sì rigoroso il silentio, che paiano, che non habbian ne lingua, ne bocca, huomini per isperienza sedelissimi, e prudentissimi, e nonà chiunqiche sia; Aperi os tuum muto; nimirum Prou. 31. (chiosa Quirino) ei tanium consilia, & rationes tuas 8. explica, quem veluti mutum omnino, & clinguem taciturnum fore speras; Regibus enim cum primis necessarium cs., vi corum consilia arcana sint; quapropier illa, aut nemini committere deberent, aut his tantum, quos non secus apud se seruaturos esse norunt, ac fi penitus elingues effent.

STVDIOSO della cotineza,e sobrietà; pche no v'è mezzo più valeuole p far, ch'vn Pricipe riueli i suoi prosodi arcani, quato, che sia dedito à diletti

Qqqq

venerei, ò pute alla crapola, & al vino. Ne dederis mulicribus substantiam tuam, & divisias tuas ad deledes Reges, dice ne' Prouerbilo Spirito Santo, le quali parole spiega lansenio, e Rodulfo, in quella maniera, Noli mulierum amores fectari, ne actiones enas, & instituta ad eas connertas, per qua maxime Reges, & regna pessum ire solent. Quando il Rè si dà delle donne a gli amori, non tien loro cosa nascofla, e palesa a quelle i segreti; dal che ne seguela rouina de Monarchi, e de' Regni. Habbiamo l'efsempio nel giudice Sansone, che per amor di Dalida diuentò giuoco de' Filistei, troncatii capellime' quali della fortezza lo spirito risiedeua, e Salomone per amor delle donne cose indegnissime fece, con che dispiacque sommamente à Dio. Ercole per amor d'Iole si ridusse à filare à guisa di fantesca; Nerone, Eliogabolo, & altri Imperadori, per la disonestà, e libidine fecero miserabilisimo fine. Se colloro non si curano dell'honore, ne della vita, come si cureranno della Monarchia? e come terran nascosti i loro arcani? Quato poi alla sobrietà, disse Platone, che chiuque gouerna è necessario sia sobrio; questo mondo è vna gabbia di freneticise d'vbbriachis se chi gouerna è parimente vbbriaco, malamente anderà la Republica; le'I nocchiere, che guida la naue, se l'Auriga, che mena il carro, se'l Duce, che precede all'esercito, se chiunque è capo, patisce vertigini,e si lascia occupar dal vino, che prognostico farete? Princeps ebris-

par dal vino, che prognottico tarete? Princeps corilPlat. Dia rum sobrius esse debes, alioqui ebrius omnia subuertti
log. de le-quacumque sint, quorum curam babeat, sine naues sint,
sib. sine currus sine exercitus, sine quid aliud gubernes: ma
meglio lo Spirito Santo nel citato luogo de' Pro-

Ibid. v. 4. ucibj; Nole Regibus dare vinum; quia nullum secreth

est vbiregnat ebrietas; bisogna, che'l Monarca dell'immoderato bere del vino sia nemico; perche questo humore roglie dell'intendimento la luce, ne vi può regnar cosa segreta doue l'vbbriachezze se n'entra. Quindi è, che Solone diede à i Lacedemoni vna lege, che, se vedessero il Rè dal vino vinto, l'vecidessero. Princeps si deprahendatur ebrius, morte mulctetur. Et vna legge simigliante fù data. ancora nell'India, doue se la concubina del Rè,ò altra donna, l'ubbriacato Rè ammazzasse, le fosse in premio concesso, d'esser tolta per moglie dal Rè successore Concub na vel alia mulier Regem temu- lex ab A lentum occidens fucc fori nubat. Alessandro vinci- lex t. 3.c. tor d'vn mondo fù vinto dal vino, dice Senecal, 11. Alexander omnium victor à vine victus est. Quell'- Senec.ep. Alessandro, che non potè ne dalle tempeste della terra, ne del mare, ne da gli eserciti inondanti de nemici, ne dalla corrente de profondi, e rapidi fiumi esser vinto, restò sommerso dentro vn picciol cristallo di brillace Falerno; su più potente vn sorso di liquido, e trasparente rubino, che tutto vn mondo contro Alessandro: il domator del mondo restò domato da poche stille di rossegiante Lieo. Colui, che'n ceppi di durissima seruità popoli auuinse, e Regni, qual misero serno restò legato da. Bacco; cedè lo scudo alla coppa, e'l brando, e l'elmo alla tazza, e si come lo stomaco dal vino oppresso, & ingombro, fuori il cibo rimanda. (disse nel medesimo luogo Seneca) dell'istessa maniera l'ubbriacato cuore anche manda fuori ogni segreto; Onerati mero, quemadmodum non continent cibum, vino redundante, ita nec secretum. Ne forte Prou. l.c. bibani ( loggiugne lo Spirito Santo ) & obliniscan- v.s. tur iudicioru; perche non v'è cosa, che l'huomo di se

Qqqq

stesso scordeuole reda, ne che di giuditio lo spogli, quanto il bere fenza temperanza, e senza modo, onde il Poeta chiamò il vino cagion della

O ieiun. 6.9.

D. Amb. dimenticanza: Obliniosi pocula Massici. Es. Amde elia, brosio disse: Potentes vinum bibere prohibeantur, ne cum biberint obliuiscantur sapientiam; non v'è lapienza, ch'alla fumosità del vino resista; la più soda, e stentata virtù di questa vita stà soggetta à i vapori del ventre vinoso. E Dio vietò à Moisè, & à fuoi figli'l ber del vino, & ogn'altra cosa, che togliere il discorso potesse, quando nel Tabernacolo eran per entraressotto pena della vita. Vinum,

& omne, quod inebriare potest, non bibes su . & filij sui quando intrabitis in Tabernaculum testimony, ne moriamini; perche co tal beuanda non si può tener difgōbra la méte, ne mantenersi retto il giuditio,VI habeatis scientiam discernendi inter sanctu, & prophanum, & inter pollutum, & mundum, doceatisque filios Israel omnia legitima mea. Se sarà il Principe della crapula amante, e del dolce Falerno amico, sarà seza fallo à non modesti ardori soggetto, & osfuscato tanto da i fumi dall'aggrauato stomaco, quan-· to dalla cecità del disonesto appetito, ne ciò, che · sarà profitteuole al gouerno, ne ciò che sarà dannoso à suoi Regni, ne ciò, che tacere, ne ciò, che Clem. A publicar sarà necessario, saprà distinguere; atteso

lex. 1. 2. vna cosa vedrà per vn'altra. Ebry numerare non padag. c. possunt (disse Clemente Alessandrino) perche vedranno vna cosa, e loro sembrarà, che sian due, le cole basse vedran gire in alto, e l'alte voltassià basso, qualunque cosa per loro al rouerscio s'aggira. Per questo, se brama il Principe mantener salui i suoi segreti, e da molti infortunis se stesso li-

bero ancora, sia della continenza, e della sobrictà vero, e perfetto amante.

DE

### DECIMONONO.

Non è auido di doni, fà gran conto d'esser grato.

Vanto ne Gouernanti pregiuditiale, e perniciola cola ella sia l'auidità de' donisei no - fà di mestiere con argomenti mostrarlo; imperòche la sperienza ce'l sà toccar con mani, e'l vediamo alla giornata, mentre per l'auaritia di chi gouerna vanno i popoli in rouina. Dice Grutero, che'l regalo si dice nell' Hebreo Schocadh, dal verbo Schacadh, che significa, regalare, & è confinante col verbo Schacath, che significa corropere; dal qual verbo tanto nel Greco, quanto nel Latino le parole di stomacheuol senso deriuano; perche nel comparir de' regali non può non corromperfi la giustitia. Nam munera, dic'egli, excacant Grut in oculos videntium, & indicium corrumpunt. Non sì pre florileg. fo nel sen de'regnanti l'auidità de'doni sen'entra, mun. che cominciano à traueder le pupille, & à giudicar fallaméte i cuori. Per cagió de regali Ioel, & Abia, figliuoli di Samuele, peruertirono il giuditio, e comisero deli'iniquità. Declinauer ut post auaritiam, 1. Reg. 8. acceperunique manera, & peruerterunt iudicium.

Felice Preside della Giudea ben conosceua, che s. Paulo era stato per malignità de gli Ebrei portato prigione, co tutto ciò spesso il chiamaua, sperando di riceuer da lui qualche regalo; Sperans quia pecunia ei daretur à Paulo: ma vedendo, che nulla. Att .24. gli daua, il lasciò prigione in poter di Festo suo successore: se'l conosceua innocente, perche lasciarlo prigione? se'l conosceua colpeuole, perche voler regali? l'aurdità de' doni, non gli faceua-

678

4. Reg. 5. oprar cola giusta. Per causa de regali Giezi diuêtò leproso; perche l'auidità de' doni, non perdonado ne meno à cose sante, veste l'anima di lepra.
Quindi è, che Dio N. S. proibisce nell'Esodo il
riceuer donatiui. Non accipies munera, qua excacit

riceuer donatiui. Non accipies munera, qua excacit prudentes, & subvertunt verba inflorum. Siasi quanto si voglia saggio, e prudente quel Prelato, quel superiore, quel Principe, se niente nel suo petto l'auidità de' doni serpegiando se n'entrasè perduta ogni prudenza, commerterà de le sciocchezze. Siasi quantosiuoglia giusto, e santo chi gouerna, se de regali non è nemico, non proferirà senteza, se non ingiusta, e per questo, dice Dio, tu, che sei collocato nel gouerno, quando vedi regali, e donatiui, pensa di veder in essi il veleno, pensa di riceuer dentro delle tue viscere la morte. E l'issessa cosa nel Deuteronomio comanda. Non accipies

Deut. 16. personam, net munera; quia munera excacant oculos
19. saptétum, & mutant verba inforum. Ed il medesimo
c'inculca in altri luoghi della diuina Scrittura...

D. Amb.
in Ep.ad
Cor. 1.

Libertatem arguendi amitii, & peccat qui ab eo accipit (dice s. Ambrogio) qui ideò dat, ne corrigatur,
chi riccue donatiui vende à vil prezzo la propria
libertà, ne può de delinquenti correger con franchezza gli errori. Gran potenza (dice lsidoro) cotro'l giusto hà l'amicitia, grande ancora l'adulatione; perche molti per amor de gli amici sandelle cose men, che giuste, e molti, compiacendosi dell'aura vana delle lodi, condescendono contro il douere à fauorire i lodatori: ma la maggior
batteria, che la giustitia riceua, dall'auidità de doni le vien mossa; questa più, ch'ogn'altra nemicae l'oppugna, e l'abbatte, e la rouina, e la distrugge. Facilius peruertitur animus rei corporea munere,

quam gratia, laudisque fauore. Sai che cosa è l'anidità de' regali? è la tignuola de' gouerni. La tignuola logora i panni, l'infracida, li consuma.. Oblatio muneris tinea est regiminis, disse Cassiodoro, Cassiod. che altro è l'esser bramoso di donatiui, che render in Epist. logoro, & abomineuole il gouerno ? Peremptorium ap. Grut. est in Principe auram adorare munerum, non v'è cola più indegna, ne più velenola, ne più disonorata, ne pregiuditiale in vn Principe, che l'auidità de regali; perche dice il Salmista, In quorum manibus Ps.25.10. iniquitates sunt, & dextera corum repleta est muneribus, quando la destra riceue i donatiui, ambe le mani si riempono d'iniquità. Ignis (dice Giob) denorabit Tabernacula corum eni munera libenter accipiunt. L'auidirà de regali è caula delle diuine védette; per cagion de donatiui si commettono l'ingiustitie, piangono i popoli, son'affitti gl'innocenti: che pensate, che sì fatti gouernanti la passeran senza gastigo? Il fuoco diuorerà le loro stanze, e ridurrà in cenere le loro sustanze; per questo vengono le gran cadute de' grandi, le perdite de beni temporalise de gli onorisle rouine de statise delle corone, e'l fuoco ancora inestinguibile della dannatione eterna. I souramentouati Ioel, & Abia surono gastigati da Dio, che sece passar la signoria. soura il popolo da Samuele lor padre à Saul, quatunque Samuele fusse stato de donatiui nemico; Saul, perche si riserbo le cose più pretiose de gli Amaleciti su da Dio reprobato, e'l negno trasserito à Dauide; perche non patendo d'interesse, era secondo il cuor di Dio.

Etelredo Rè d'anghaterra, come riferisce il Ba-Baron? ronio, si vide oppresso da i Dani, e per sottrarsi al-ann. 983. la rouina sù necessitato pagar'à nemici diece mila n. 23.

libre d'argento: ma perche? perche, hauendo differenza col Vescouo Roffense, non mai quietar si volle, se prima il Vescouo cento libre d'oro donato non gli hauesse: per cento libre mal riceuute su gassigato da Dio có pagar à i Dani diece mi-

la. Oltre gli altri i danni riceuuti.

E Giustino Imperadore (come riferisce Paulo Diacono) sù gastigato da Dio có vna pdita repétina e del giuditio, e della vita; in vn giorno diuétò pazzo, e miseramente di subito se ne mori: mai perche? perche nella sala del suo palazzo alcune casse fatto haucua, nelle quali & i doni, e le rapine si riponeuano: l'infermità, e le morti de' grandi non rengono tanto per intemperie d'humori, quanto per la maluagità de coflumi; non per li disordini della gola: ma per la. poco nettezza della mano: Medico non v'è, ne medicamento, che possa loro prolungar la vita... Principe interessato, amico de donativi, è il richiamo della grand'ira di Dio. Morbi, ques in Principes Deus immittit, non ex humoru intemperie: sed ex morum pravitate dependent, nec Medicus vilus curare, net medicamentum sollere potest.

Apud Be icr. ver. Auar.

Dunque l'accorto, e saggio Principe, il sourano, e santo Monarca non ammette mai nel suo
cuore simil peste, ne tanta miseria. Vn Principe,
che da Principe vuol portarsi, sdegnarà di rendersi obligato, e volontario servo de donanti: ma signoregiarà con grandezza, guardando con occhio
severo, chi pretede co donativi porgli nel collo la
catena, anzi egli colla sourana, e liberal maestà si
rende de cuori altrui fortunatissimo possessore.

Imitando il gran Macedone Alessandro, che (come riferisce Plutarco) hauendo occupato coll'ar-

vit. Alexand.

mi

Torquat.

mi l'Asia, & hauendogli vna Città mandato per regalo la metà di tutti i beni, ch'ella possedeua, rimandò à dietro il dono, rispondendo; lo nonvenni in Asia per ricenere: ma per dare, giusta il detto del toscano Marone:

Guerreggio in Asiase non vi cambio, o merco.

Taff can. FA' GRAN CONTO D'ESSER GRATO, 20. J. 142 La gratitudine, che nel Greco dicesi Euxapista, Eucharistia, cioè attion di gratie, e da s. Tomaso è chiamata Grasia, è vna virtù, che ricompensa al benefattore il beneficio; Est virtus, qua benefactoribus gratiam recompensat; e communemente de D. Tho. Teologi è descritta, che sia vna virtù, che risguarda 2.2.4.106 il debi to, ouero obligo deriuato dal riceuuto beneficio, al qual per sodisfar'in qualche modo, rende al benefattore l'attion di gratie, l'ossequio, il culto, la riuerenza, ò qualche altro beneficio, Est virsus,qua respicit debitu,ex beneficio accepto natu, d, vt Beierl. v. illi aliquo modo satisfacias, repedis aliquidbenefactori, Gratis. Ut gratiaru actione, obsequiu, cultu, vel aliud beneficiu.

Gli vsficij della gratitudine, e dell'huomo grato son cinque, ch'in questi due versi van compresi.

Fò gran conto, & allegro il don riceuo, E ringratio, e ripenso, e ricompenso.

Il primo dunque è la stima; cioè di farne conto della cosa riceunta, non disprezzarla, ne diminuirla; perche, quantunque la cosa, che si dona, sia materialmete piccola, formalmenta può esser grade; pche laparte materiale del dono è la cosa,che si dona, e quel tanto, che si fà: ma la parte formale è l'intentione, l'affetto, e l'animo del donatore; on- senec. de de Seneca hebbe à dire. Beneficium non in es, quod benef. l. 1. fit, ant datur, confiftis: sed in ipso dansis, & facientis c 6. animo. Il secondo vsficio, è riceuerlo benignamente con fronte allegra, e serena; perche quando no Rrrr

fi ac-Digitized by Google

si accetta, e si risiuta, ò con volto turbato, e toruo si riceue, all'hora l'animo del donatore si disprezza, e si tien per vile: ma quando con ridente volto si riceue, si mostra di far gran conto dell'animo del donatore, e si honora il benefattore; che però disse il mentouato Filosofo, che chi vuol ricompesar il beneficio, riceuer lo deue co animo benigno, e con faccia lieta, e ridente, e mostrarne d'hauerlo grademete caro. Vis reddere beneficium? accipe benignè. Qui grave beneficium accipit primam eius pensione

Idem lib. 1.c.35. O c.24. gne. Qui graie beneficium accipis primam eius pensione foluit; & assegna la ragione; perche col riccuerlo con animo grato, e benigno, rallegra il donatore, vedendo gradito il dono, e d'hauer fatto vna cosa buona, e di commodo, e di gusto di colui, à chi l'hà coferito, e di non hauer collocata, ne spesa in darno l'opera sua, e d'hauer conseguito il fine del suo dono, chè di dar commodo, e gusto al donatario; Gaud o enim afficit donatorem, qui videt bineficiu suu gratu esse, & aliquid comodi, & oblettationis aff. rre donasarso; censes enim se non frustrà collocasse, 6 fructum, quem principaliter intendit, retuliffe. Il terzo vificiose render le gratie, confessar l'obligo, manifestar d'hauer riceuuto cosa à se non douuta: ma liberale, e gratiosamente donata, che l'hà reso vinto, e tenuto, e sottoposto al donatore. Questa protestatione è una specie di ricompensas perche il beneficato rende se stesso legato, e sottopo-Ro al benefattore, e'l riconosce come suo superiore.ll quarto, è il pefarci, l'hauerne memoria, e'l ilcordarsi del beneficio riceunto; pche la dimética. za, è vna gradissima ingratitudine. Quindi è, che, p no mostrar d'hanersi dimenticato nell'occasion's beneficato sa mentione del riceunto beneficio,& iterala contession dell'obligo suo. Il quinto se il

render à suo tempo se condo la possibilità il contracambio.

Le persone poi alle quali si deue la gratia, ouero la gratitudine, sono, primieramente Dio; perche Dio è il fonte di tutt' i nostri beni, e tutti i beneficij, e doni da lui dependono, Omne datum optimum, Iac. 1.17. & omne donum perfectum de sursum est, descendens à patre luminum; e la grattudine douuta à Dio è la stessa virtù della Religione;e l'attion di gratie,che si fà à Dio, è atto di Religione; e per questo dice s. Tomaso, che la Religione è voa gratitudine eccellentissima; gratitudine verso Dio per benefici divini . Sient Religio est super excellens pietas , ita est D.T. l.c. quedă excelles grasia, sine grasitudo. Secodariamete è il padre: pche il padre è il profsimo principio della nostra generatione, e della nostra educatione, e dottrina, e sotto nome di padre viene ancora la madre, ch'è comprincipio col padre della nostra generatione, & educatione, e viene ancora il Maestro, ch'è come strumento del padre nel beneficio dell'addottrinamentose della formation dell'essere interiore, e virtuolo del figliuolo, e tanto maggiormente, quando il Maestro, non solo adempisce il debito di giustitia: ma quando vi pone affetto vantagioso, e diligenza straordinaria, e gratuita; Quindi è, che disse il Filosofo, che, Magistris, Arist. E dijs, & parentibus non potest reddi aqualens; E questa gratitudine verso i patenti, e verso i Mackri è l'istessa, che la virtù della pietà, & vna gratitudine molto eccellente; perche la gratitudine è vna ragion di debito verso coloro da i quali beneficio riceuuto habbiamo, e la pietà è vna ragion di debito verso i parenti, da i quali il beneficio della generatione, e della dottrina ci è prouenuto, e co-Rrrr

Digitized by Google

# 584 Li Trionfi della Chiefa.

forme la Religione è vna eccellente pietà verso Dio, padre commune, così la pietà è vna offeruaza, e gratitudine verso i parenti benefattori nostri immediati molto eccellete. Terzo son le persone, che nello spirituale, ò temporale la Republica, della qual noi siamo membri, amministrano; dalle quali i communi benefici di tutto il popolo deriyano, e questa gratitudine è vna cosa istessa col-11 virtù dell'osservanza. Quarto, qualfiuoglia persona particolare, che qualche beneficio particolar ci conferisce. E questa chiamasi propriamere gratitudine, & è particolar virtù, che si contradistingue dall'altre; perche queste quattro cose, Religione, Pietà, Osseruanza, e Gratitudine, son tali, che l'yna inchiude l'altra; perche la Religione è Pietà, Osservanza è Gratitudine verso Dio, ma non ogni Gratitudine è Religione; così la Pietà è Osservanza, e Gratitudine verso i parenti; l'osseruanza è gratitudine verso i gonernadori, e publici benefactori: ma la gratitudine assoluta è verso i benefattori particolari.

Ma quì si dimandan più cose, primo, se può tal'vno esser obligato con debito di gratitudine à se
stesso, à serui, ad inferiori, à chi sece il benesicio
con tardaza, e con poco di volorà, à chi conferisce
il benesicio per sua propria vtilità: ad vn benesattore, che non hà bisogno di cosa alcuna; percheviue in prosperità, e felicità: ad vn'huomo pouero,
e miserabile, &c. Secodo, se noi possiamo e sser obligati à Dio col debito di gratitudine, e se Dio può
restar tenuto con obligo di gratitudine alla creatura; se possiamo noi obligare, ò esser obligati dall'Angelo co debito di gratitudine; se l'huomo può
esser obligato à i bruti, ò questi all'huomo. Terzo, se deuesi di subito corrispondere al benefatto-

re, compensando il riceuuto beneficio, e se nella gratitudine s'hà da guardar più l'affetto, che'l dono, e se s'hà da superar sempre il riceuuto benefi-

cio con gli effetti di gratitudine.

Rispondo à tutte queste cose breue, e ordinatamente dicendo, che l'huomo à se stesso in senso proprio, e rigorofo nó è tenuto con obligo di gratitudine; perche nissuno si dice far beneficio à se ftesso; perche quando concede cosa alcuna à sestesso, all'hora solamente alla propria natura dà gusto, Nemo sibi ipsi beneficium dat, sed natura sua D.T. l.c. pares, disse Seneca, e quado alcuno cosa alcuna à se stesso niega, ritiene all'hora in pprio potere la cosa, ch'à se stesso non concede; Non potest homo sibi aliquid denegare, nisi sibi retinendo: ma in senso menproprio, e metaforicamente può l'huomo far à se flesso benesicio, & esser à se stesso obligato, quando per auuentura l'huomo apprende se come difinto da se, ouero le parti sue, à simiglianza di diuerse persone; quindi è, ch'io alle volte ringratio gli occhi miei, che si sian colla modestia mortisicati, il corpo mio, che si sia soggettato all'anima, e cose simili. Metaphorice, dice Aristotile, e san-Tomaso, in quantum accipiuntur diner sa partes hominis, sicus dinersa persona.

A serui, e vassalli, & altri inferiori, che solamete adempiscono il loro douere, non restano i padronise superiori co debito di gratitudine; perche l'adempir ciò, ch'e douuto, è ministerio, e seruitù necessaria, non liberale, ne gratiosa donatione: ma quando i serui, ed i vassalli oltre il douere fan cosa verso i loro padroni, e superiori, che non è douuta, all'hora passano dall'esser di serui à quello d'amici,e fan beneficio à i loro fignori, & in conseguen-

D.T.l.c.

c,6.

za vengon questi à restar con obligo di gratitudi-Sen. lib. ne à i loro serui. Quandiù seruus prastat, quod à ser-3. de ben. no exigi solet (dice Seneca, e s. Tomaso) ministerium Th ibid. est; vbi plus, quam à seruo necesse est, beneficium est; a. 3. ad 4. Whi enim in affettum amici transit, incipit Vocaribeneficium, & ideò etiam sernis, ultra debisum facientibus, gratia funt babenda.

A chi fece il beneficio con tardanza, e con poco di volontà, si deuono le gratie secondo la misura dell'animo; perche quantunque il ritardasse, put vi spese alcun'affetto, che douuto non era:ma gratiofo; all'hora non son dounte le gratie, quando si fà del tutto inuolontariamente, ò non conoscenibid. Lz. do, ò per assoluta violenza. Multum celeritas fecit, multum abstulit mora, disse Seneca, la prestezza nel far il beneficio è doppio beneficio, perche toglie il beneficato dall'ansietà, e tormento dell'aspettare; ela dimora toglie assai dal benesicio; perche con quella si crucia l'amico: ma quando la dimora è tanta, che renda inutile il beneficio, all'hora non si resta coll'obligo della gratitudine, anzi co offesa; perche si rende il beneficio inutile, e trà tato si tormenia l'animo dell'aspettante: ma quando la dimora non è tanta, che renda inutile il beneficios si resta coll'obligo della gratitudine secondo la quantità dell'affetto, e della volontà del be-·nefattore.

> A chi conferisce il beneficio per sua sola vtilità, senza commodo del beneficato, anzi alle volte con solo incommodo, non si può restar con gratitudinesperche no può dirsi beneficio; atteso, che'l beneficio essentialmête sempre importa cómodo di chi Iriceue: ma quando alcuno conferifce il beneficio tanto per commodo del beneficato, quan-

03

to per sua vtilità, si resta col douere della gratitudine; anzi, dice Seneca, voler, che'l beneficio apporti solamente incommodo al benefattore, e se non gli apporta incommodo, non dirli beneficio, è cosa irragioneuole. Se non mi rallegro, che'l beneficio, fattomi, habbia recato giouamento al benefattore, è cosa molto ingiusta, Si duo cogitanit,ingrasus sum, & iniustus, nisi gaudeam hoc illi profusse, Sensibid. quod proderat mihi;summa malignitatis est, no vocare boc beneficium, nisi quod dantem altquo incommodo

afficie.

A chí stà in colmo di felicità, che non habbia di cosa veruna bisogno, si deue la gratitudine; perche quantunque non habbia necessità di cosa alcuna materiale in ricompensa, & in contracambio, se gli deue almeno la formalità dall'affetto, e l'esibitione della riuerenza, e dell'honore; Quantumcumque in falicitate existenti, potest recompensa- ibid. ad tio beneficij fieri per exhibitionem reuerentia, & hono-quintum. ris, disse s. Tomaso; & ad vn pouero, e miserabile render si deue il contracambio con alcuna mercede, che dalla miseria il solleui; Superexcellenti Arist. 8. (disse il Filosofo) debet sieri honoris retributio, indi- Ethyc. c. genti autem retributio lucri. Ad vn benefattore, che vit. apud per altro stà in peccato, si deue la gratitudine col D.T. Les peurar di ridurlo in istato di salute, e se sarà ostinato, in quel tanto si potrà senza colpa, & à chi la graticudine diuenta dannosa, non si resta cenobligo, se non in quel, che non danneggia. ma se dopò del rendimento delle gratie, e del contratabio, egli malamente se ne terue, la colpa è tuttadi lui; Non imputatur recompensanti, sed spsi.

Che noi restiamo à Dio con obligo di gratitudine egli è chiaro; perche siamo tenuti à gli atti

di

di Religione, ch'è vna, come s'è det co, eccellentissima gratitudine, e se bene non è possibile corrispondere à Dio ne con effetti vguali, ne con affetto simile al suo; perche non possiamo dargli cosa alcuna, che da lui riceuuta non l'habbiamo, e l'affetto suo è divino; con tutto ciò siamo obligati à quel, che possiamo; servirci, in ricompensa, d'ogni cosa à gloria sua, & amarlo con affetto di vera carità soura tutte le cose. Ma Dio non può restar tenuto con obligo di gratitudine alla creatura; perche la creatura non può far beneficio à Dio; E le ben può procurar la gloria estrinseca di Dio, e la sua cognitione appresso il mondo, e desiderar co intimo affetto di vederlo honorato. & adorato da tutto l'vniuerso, ecopiacersi de' suoi beni eterni, infiniti,immutabili,&immēli,no p afto li fa cola à Dio, che douuta non gli sia, ne dir si può, che beneficio veruno gratiolamete gli si presti. Ben'è vero, che Dio per sua somma bontà vuol restarci tenuto di gratitudine (e questo è vn nuouo beneficio) quante volte per amor suo facciamo alcunbeneficio à i serui suoi, & à i poueri, ne' quali egli di venir rappresentato c'insegna. Quandiù fecistis vni ex his frairibus meis, mihi fec fiis. Et. Dase, & datatam, & Super effluentem dabunt in sinum Vestrum.

Mat. 25.

di ventr rappresentato c'inlegna. Quandiu fecifis
vni ex his fratribus meis, mihi fecifis. Et. Date, c' daLuc. 6.38 bitur vobis, mensuram bonam, c' cofertam, c' coagitatatam, c' super effluentem dabunt in sinum vestrum.
Nè solamente con obligo di gratitudine: ma di
giustitia per sua bontà resta alla creatura tenuto,
quante volte la creatura fà in gratia opere metitorie di vita eterna; perche addottandoci per figli
ci deue l'eredità, ogni volta, che col peccato immeriteuoli non ce ne rendiamo.

All'Angelo con obligo restiamo di gratitudine, d'amarlo, riuerirlo, honorarlo, e lodarlo, e portargli

il douuto affetto, e compiacerci della fua gloria. per quanto si può; perche dall'Angelo grandissimi benefici riceuiamo, e con affetto di perfettillima carità ci assiste, ci accompagna, ci difende, ci custodisce: ma egli à noi non può restar tenuto co vincolo di gratitudine; perche fargli beneficio verun non possiamo, e quantunque amato, e conparticolarissime dinotioni sia da noi riuerito, non per questo ad amarlo, quanto egli ama noi, solleuar ci possiamo; perche la sua carità è persettissima,e l'amor suo prima del nostro, se non quát'egli da grato senza debito portar si volesse. Gli animali bruti có obligo auuíti di gratitudine restar all'huomo no possono; perche di virtù no son capacise quado di gratitudine tanti esepi de gli animali si leggono, hora verso de loro padroni, hora verso chi à loro alcun beneficio habbia fatto, come dell'Aquila, del Delfino, della Balena, del Lione, del Cane, e d'altri, de'quali de'naturali le storie ne son piene, deuess'ntender questo metaforicamente, e per simiglianza, non già per proprietà; perche quella, che sembra gratitudine, è vn solo istinto di natura; e quando si dice; Cognouss Bos 154.1.3. possessore sun, & Asinus Prasepe Domini sui, della cognition ragioneuole, e della gratitudine intellettiua non s'intende: ma della sola sensitiua, della. brutale, e del folo istinto di natura. Ne anco l'huomo all'animal'irragioneuole può rigorosamentes restar co obligo di gratitudine; perche quantunque da i bruti molti commodi riceuiamo, ciò, ch'eglino fan per noi, è obligo ministeriale; perche di loro ne siam padroni; Dominamini piscibus maris, & volatilibus Cæli Et universis animantibus, qua Gen. 1.28 mouentur super terram. E dopò, che la peco-

Digitized by Google

rella rede al padrone il latte, e la lana seministra, può seza nota d'ingratitudine dal padrone esser vecisa,nè quei benefici, ch'à noi fa le belue rispetto à loro son benefici; perche di conferir beneficio non son capaci, atteso il beneficio cognitione, intellettiua, & affetto ragioneuole naturalmente include: ma solamente istinti son di natura; benche rispetto à Dio son rigorofissimi beneficj, che di loro ne fè padroni , e de' medesimi à benesicio nostro secondo il dettame della sua gloriosis-

sima providenza se ne serve. Nel rendimento delle gratie, quanto alle paro-

le, dell'affetto manifestatiue, deuesi corrisponder di subito; perche siamo obligati quanto all'affetto amar subito il benefattore, e ringratiarlo : ma. quanto del contracambio all'effetto, corrisponder immatenete non si deue; perche sarebbe paga, no gratitudine; offeruar deuesi'l tempo, quando al ibid. ar. benefattore la ricompensa sia gioueuole. Quantum 4.in corp. ad affettum recompensacio statim peri debet ( dice l'Angelico) quantum autem ad donum debet expe-Etari tempus, quo recompensatio sis benefactori opportuna; perche, dice Seneca, che chi di render intempestinamente s'affretta, volontà d'huomo grato non tiene: ma sol di debitore, che vuol render ibid. in tosto la paga per disbrigarsi dall'obligo. Qui fa-

arg. Sed finat reddere, non animum babet grati hominis: fed contr. debitoris.

Sempre, & in tutte le cose le parte più nobile è la forma. La parte formale del beneficio è l'affetto del donatore, la materiale è il dono; dunque il beneficio, secodo l'affetto stimar si deue. Tal volta cosa di picciol momento con grande affetto, e cola di gran momento con poco affetto, ecola-

di

di gran mometo con vgual grandezza d'affetto a coferisce; le duq; il beneficio dalla gradezza dell'animo, e dalla volotà del donatore la grandezza, e'l valor riceue, la graritudine in conseguenza hauer deue per misura più la volontà del donatore, che'l valor della cosa donata, Gratia respicit be- Arist. 8. weficiu secundum quod est grasis impensum, (dice Ari- Ethyc. c. stotile, e s. Tomaso) quod quidem pertinet ad affe- 15. D.T. Etum, ideò & gratie recompensatio attendis magis af 5. in fine fettum dantis, quam effettum. Nè l'affecto dell'huo. corp. mo grato vguale à misura esser deue con quella. del benefattore: ma, per quanto si può, è tenuto d'auanzarlosperche quante volte gli rende meno, ò tanto, quant'egli hà riceuuto, non par, che renda cosa non douuta : è necessario corrisponder al benefattore con cosa non douuta; perche richiede la ragione, che conforme il benefattore senz'obligo il beneficio confetì, così co cosa oltre dell'obligo ricompensato rimanga; onde, non sol coll'affetto, e colla pariglia sodisfar si deue al douere: ma co dono acora vatagiolo. Non videtur gratia aliquid impendere (dice ibid art. s. Tomaso) nest excedut quantitatem accepti benefi y, 6.in corp. quia quandiù recompensat minus, vel aquale, non videcur facere gratis; sed reddere, quod accepit, & ide gratia recompensatio semper sendit, vs pro suo posse aliquid maius retribuat, doue notar si deue quella. parola; pro suo posse; cioè, quanto gli è possibile; perche, non con tucti corrisponder si può convantagio, ne men quanto all'affetto; perche nonpossia noi agguagliar giàmai gli benesiej di Dio,ne l'affetto dell'immela lua carità, ne corrilo oder co Dio quato fosse con vn'atomo d'affetto, che sia totalméte nostro; pche qualfiuoglia affetto, ch'à Dio portiamo, vien da Dio, & è nuouo beneficio diui-

Ssss

Digitized by GOOGLE

no e l'affetto suo è divino , & entitativamente infinito; ne anco all'affetto de' Santi, ne de gli Angeli, ne con vantaggio, ne ad vguaglianza cortisponder possiamo; perche quello dalla persette, e consumata carità depende, e'l nostro è grandemente imperfetto; con tutto ciò & à Santi, & à Dio corrisponder per quanto possiamo siam tenuti: ma con gli huomini mortali sempre corrisponder possiamo con vantagio, almeno quanto all'affetto,e di questa gratitudine qui ragioniamo, cioè di quella, che và trà mortali in questo mondo. Dobbiamo, dice s. Ambroggio, nella gratitudine imitar la terra, che rende più di gran lunga, di D. Amb. quel, se le diede: Imitanda nobis est in boc quoque na-

tura terrarum, qua susceptum semen multiplicatiori soles numero reddere, quam accepit. l. 1 . off. c.

Il Monarca dunque gran conto far deue d'esser grato, non solamente verso Dio, donde tutte le fue grandezze deriuano, & à gloria della diuina. Maestà tener tutte le sue grandezze impiegate, zelante della Religione, e propagatore infatigabile del culto divino. ma con amici ancora, & eguali, che versolui benesichi siano stati, & anco co' vassalli,& inferiori, che scruitio gli habbian fatto fuori dell'obligo loro. Egliè huomo veramento terreno: ma quanto all'vssicio è confinante col Cielo, & immediatamente soggetto à Dio, non deue dunque lasciarsi vincer dalla terra, e se la terra è così grata, che rende assai più di quel, se le dona, già che, ò frutti spontaneamete produce séza, che l'huomo vi sparga la semenza, ò produce in grandissima quantità più della semenza, che le

ibidem. filfarge, Terra, aut spontancos fructus ger minat, aut creditos oberiori cumulo refundit, maggiormente

il Monarca, e deue far beneficj da se stesso, anco à persone, che non gli habbian fatto ne beneficio, ne seruitio, e render le mercedi, e le gratie conmaggior ampiezza, che richiedano i seruitij, e beneficj ricenuti. Il Monarca è simile ad vn campo ben coltiuato; perche si suppone, ch'egli di gentilezza, di senno, di nobiltà, d'humanità sia superioreà tutti i vassalli: ma l'huomo rustico, ignobile, indotto, & inciuile, è fimile ad vn campo non. coltiuato, e scluaggio; dunque quella differenza, che corre trà vn campo no coltinato, e seluaggio, e trà vn campo ben coltinato, e fecondo, corre parimente trà l'huomo rustico, e'l Principe : che differenza v'è trà vn campo ben culto, & vno inculto? Il campo inculto, & infaluatichito riceue la semenza, e non rende frutto: il campo ben culto riceue la semenza, e rende molto più di quel, che riceue. Dunque vn rustico in questo differisce dal Principe; che'l rustico riceue, e non rende: proprio de rustici è di riceuere, e di non dare, e d'essere ingrati à i loro benefattori, e di corrisponder tal volta con malefici à i benefici; dunque proprio de Principi,e de'Monarchi è di dare,e non di riceueresò pur di dar più di quelsche riceuono, e di ricopensar li riceuuti benefici con vantaggio d'affettose di effetti;Ingratissimi quidam homines rustici, & Salaz.su inculti (dice il P. Quirino) accepta beneficia non mo- 24. 30. do non restituunt , sed nonnumquam etiam officia ma- &c. leficys compensant.

Il saper ricompensar li riceuuti beneficij (dice Seneca) non è di tutti: ma sol dell'huomo saggio, e prudente; Negamus quemquam scire gratiam re- senec. ad ferre, nisi sapientem. E più basso; Nemo referre gra- Lucilltiam scit, ness sapiens; Quindi è, che nel conserire i

bc-

beneficj auuertir ben si deue à chi mai si conferiscano; perche, se ad huomo saggio, e prudente si conferiscono, assai ben si collocano; perche l'huom saggio, e prudente è quel, che sà esser grato: ma se si fanno ad huomo di poco giuditio amator di cose terrene, che tien se stesso in tanta stima, ch'ogni cosa riceue, come al suo merito dounta, si spargono al vento, si buttano in mare, malamente si perdono; & ò quanti si veggono nel mondo idolatri di le stelsi, che quanto à lor si faccia, tutto al proprio merito attribuiscono, come fossero tanti Numi! Queste simili persone non san riconoscere i benefici: son huomini di poco giuditio , so simiglianti ad vna ruftica, e seluaggia campagna, che non rende frutto veruno; perche quanta semenza nel campo rustico si sparge, tutta riman dispersa,e perduta. Beneficia qui insipienti dat perdit; Sy!nestris rusticitas creditum semen restituere non potest: ma chi deue mai nella Republica effer più iapiente, saggio, & accorto del Principe, e del Monarca, nelle cui mani di tutta la Republica stà collocato il gouerno? dunque il Monarca per farla da saggio, sapiente, prudente, & accorto, deue ricompensar con gran vantaggio i riceuuti beneficij, altrimente fasà Monarca sapiente di nome, e rusticano di fatti. Principe ingrato non differisce niente in questa parte da un rozzo villano, e, per dar termine al punto, dirò con Seneca, che chiunque beneficio riceue, se corrisponde al benefattore ad egualità fenza procurar, secondo il suo potere, d'auanzat-Sen.epift. 10, non è graro: ma ingrato; Ingratus est, qui beneficium reddit sine vsura, bisogna, per farla da grato, render la ricompensa del riceuuto beneficio non solo ad egualità: ma con l'vsura, cicè con tan-

81.

to

to di più. Is, qui gratitudinis numeros omnes explere. Salazar. vult (dice il mentouato Quirino) accepti benefici l.c. mensuram suis officijs longo internallo superare deber; Se dunque il Monarca deue esser grato, nondeue render gratie ad egualità; perche questo è non esser grato: ma ingrato: ma render deue la pariglia coll'vsura, e con vn largo cumulo di benessici maggiori.

### VENTESIMO.

Idea della Modostia, non ammeste in se stesso ciò, ch'in altri gastiga.

Vanto si vede nel mondo, tutto la virtù della modestia ci rappresenta; la terra, che giace nuda nel Verno, volendo nella primauera di fiori vestirsi, vn solo mese frà i dodici dell'anno s'adornase ciò nell'Aprile; perche subitoslasciando il vano de siori, pensa all'veile de' fruttis Il mare se ben tal volta ridente ci si dimostra, non perciò ride: ma sorride, rincrespandosi piaceuolmente à i leggieri soffi di Zeffiro; e se rabbioso tal hora di voler sommergere i monti minaccia, giugnendo al lodo, si risolue in poca spuma, ne passa oltre l'arena; l'aria se coll'arco baleno, quasi conpretioso monile s'abbellisce, non si trattiene inquella vana pompa, ne pur'intiera vn'hora; (e'l firmamento delle sue stellanti miniere sa mostra, no I fà, se no di notte, e la notte, spiegando l'ingioiellato suo mato, si copre d'oscuro, e deso velo il volto. La Luna quato all'amato Sole più s'auuicina,tato più modesta, e pudica và nascondendo la faccia, & all'hora con rotonda fronte risplende, quando più

ť

7

più dal Sole è lontana; l'aurora non così presto nel Balcon dell'Oriente s'affaccia, che, vedendosi da gli huomini vagheggiata, si spoglia delle rose, che la circondano, e raccogliendo l'aurata chioma nella segreta stanza se n'entra, il Sole istesso dopò d'hauer trascorso con gl'infocati destrieri le vie del Cielo, quasi vergognandosi d'hauer con tanta pompa dispensaro i luoi splendori, nell'Occidente arrossito se ne scende. Stampò l'eterno Dio in tutte le cose del mondo yn non sò, che di modestia. Et io son di parcre, che si come vn delitioso giardino, in cui sorger si veda cadido il giglio, indorato il girasole, odorifero il gelsomino, & immortale l'amaranto, non è degno di risguardo, mancandoui la rosa, così non è degno di lode quell'huomo in cui risplendano vari titoli, e diuerse viriù, se vi manca la modestia: la modestia trà tutto il popolo delle virtù nel bel giardino dell'anima è le rosa reina. Ella è il più pregiato freggio de Prencipi,e delle Dame, onde disse Menandro, che la modestia sola è la dispensa, ò pur la dispensiera, e l'erario delle virtù: doue la modestia risplende, ivi pgni viriù lampeggia, doue la modestia non v'al-

Menader berga indi và sha lita ogn'honestà. Propsuaria virtutis est modestia sola. Et Euripide in Medea chiamò la virtù della modestia dono bellissimo de gli Dei,

Eurip. in Amat me modesteardonum pulcherremum Deorum . E Med. Lipsio la chiamò radice, e nudrice della virtù, e della vera fama, Modestia radix est, & alirix vir-

Lips. cet. eutis, & ver e fame. E Dionisso Alicarnasseo è di parere, che della Republica i Prencipi colla mode-

stia salue mantennero le patrie loro; Rerum publi-Dion. Ha carum Principes, qui moderate se gest runt, patrias lic.l.8. suas seruauerunt; perche se de Senatori, e de Regé-

ti ciascun dentro i termini della modestia contenuto si fosse, non sarebbe ne la Romana, ne qualuque altra Republica ita in rouina. Et altri afferma, che la modestia à tutti gli huomini è necessaria:ma particolarmete à Principi; Modestia sant deces omnes omniu ordinu homines, in primis verò Principes viros, e con ragione; atteso, eglino sono dell'onesto, e sato operare li prototipi, e glicséplari, e da loro della Repub.ogni bene depende;perche senza modestia, ne moderatione, è bene imaginario, non reale. S. Tomaso parlando della modestia, dice, ch'ella si può prendere in due maniere, primo, come virtù generale, e questa và per tutte le virtù; perche la modestia vien denominata dal modo, & il modo è necessario in tutte le virtù; perche tutte le viriù risguardano il bene, che cossiste nel modo; perche le cose smoderate so disettuose, e male, e le moderate sole son buone. Modestia à mode di- D. Tho. citur: sed in omnibus Virtutibus requiritur modus; na ar.i. virius ordinatur ad bonum; bonum autem consistis inmodo. Secondariamente la modestia si può prender come virtù particolare, e questa è parte della temperanza; perche la temperanza raffrena l'appetito delle dilettationi del tatto, che son cose vehementise difficili à superarsi, Temperantia moderationem adhibet circa ea, in quibus difficillimum est moderari, scilices circa concupiscentias delectationum sattus: ma la modestia raffiena l'appetito di cose no tanto difficili: ma di cose più mezzane; perche tanto nelle difficili, quanto nelle cose mezane temiam bisogno della viriù; perche tutte l'attioni humane esser deuon dalla virtù e regolate 🕠 e gonetnate; Necessarium est, quod sit quadam virtus moderasina in alys mediocribus, in quibus non est ita dif-

Tttt

fici-

idem art. ficile moderari, & hac virtus vecatur modestia, & adiungitur temperantia, tamquam principali, la tem-peranza tiene à freno la gola, e'i tatto venereo, la modestia,i gesti,le parole, gli ornamenti, e cosesimili. Le specie della modestia son quattro; due, che fi versano, circa alcuni atti interni, e due, circa gli atti esterni. La prima specie della modessia è quella, che modera, e raffrena l'appetito interno della propria eccellenza; cioè, che l'huomo tanto d'essere stimato, & honorato desideri, quanto ricerca il proprio meritoje non più; anzi, ch'à tutti si posponga; perche, se bene in qualche persettione l'altri egli auanza, in molte da gli altri è spesso auanzato, e questa modestia chiamasi humilià, e'l contrario è superbia. La seconda modestia è quella, che modera, e raffrena l'appetito interno del sapere, cioè, che non si vadan cercando di saper cole, delle quali capaci non siamo, nè quelle, che seza colpa saper non si possono, come i segreti giuditij di Dio, i fatti del prossimo, o l'imparar per illecite strade; Noli altum sapere, sed sime; non.
Rom-11- plus sapere, quam oportes sapere: sed sapere ad sobrie-20. ibid. zatem, e questa modestia chiamasi, studiosità, el contrario curiosità. La terza specie è quella, che modera l'appetito, e l'vso estrinseco de giuochis cioè, che ne del tutto s'abborriscano, ne souerchiamete si frequentino: ma ch'ogni giuoco, e passatempo sia regolato dalla ragione col debito

> modo, & intentione, e questa modestia è chiamata Eurpanenia Eutrapelia, cioè, come dice Nicomaco, & Eratostene, Ingenua quadam vrbanitas. El contrario dicesi Austerità. La quarta specie di mo-

12.3-

destia è quella, che modera i gesti, i passi, i sguardi, le parole, il riso, le vesti, & altri ornamenti, ch'intut-

tutte queste, & altre simili cose risplenda l'onestà, la misura, e la decenza, e questa modestia, benche Andronico la distingue in mansuetudine, humil- Ibidem. tà, simplicità; lo solamente simplicità l'appello, cioè, che tutte l'attioni siano talmente moderate. che vi risplenda in esse vna non affettata: ma semplice compositione. Esche tutte queste specie di modestia in vn Principe, e Superiore siano necessarie, tralasciando ogni ragione, il prouo da gli essempj; e quanto alla prima specie di modestia, dell'appetito del proprio vanto, e dell'alta sima di se stesso moderatrice, ne diede essempio Alessandro Magno, che ferito in guerra, e sangue versando, proibì, che figliuolo di Gioue chiamato fusse; dicedo (come riferisce Plutarco) pehe causa titoli diuini ad vn'huomo voi date, che ferito laguisce, e sague sparge, e de mortali la debolezza, e la miseria sperimenta? Cur me Deum vocatis, qui me videtis Plut. in fanguinelentum, ac vulneratum seutire humanam ton- Apophi. becillitatem ? E'l Rè Agesilao morendo proibische depinto gli fosse il ritratto, ne se gli fossero alzate delle statue, dicendo, che s'egli cose preclare, e degne di memoria fatto haueua, l'opere stesse l'haurebbono nella memoria del mondo reso immortale: ma s'egli tali opere fatto non haueua,ne anco con tutti i ritratti, e statue del mondo la riputatione, e la memoria guadagnato s'haurebbe: Si qued praclarum facinus gessi, boc erit monimentum Idem in mei; sin minus, ne omnes quidem statue illustrabunt mei memeriam. Ed Ottone Imperadore morendo, chiamato à se Cocceio suo nipote, gli disse; Figlio, che tu sii stato nipote d'un'Imperadore, non tiscordare Sueton. affaito, ne troppo te ne ricordare: e volcua dir'egli, che non se ne scordasse, acciò ricordandos, che suo

Tttt

Digitized by Google

Zio

Zio Imperadore era stato, cose d'un nipote d'un'-Imperadore degnissime operasse, ne troppo se ne ricordasse, per non montar in superbia; perche ne'

Principi, quanto eglino son più grandi, tanto più grande effer deue questa parte di modestia, chiamata moderatrice dall'appetito della propria stima, detta humiltà; in ciò frà gli altri grande si dimostrò Alfonso Rè d'Aragona, quando vn Oratore eloquente, nomato Luca, con graue, & erudita oratione discorrendo, delle sue lodi peroraua; perche, finito il dire, Alfonso rispose; Queste cose, che voi di mè raccontate, ò son vere, ò son false, se son vere, io rendo gratie al Rè del Cielo, donde ciascun creato bene deriua; se son false, io voglio pregatio, che vere qualche volta le renda, confarmi far'opre, che sian degne di tanta lode: Risposta veramente degna d'vn grande, e Cattolico Principe, che modestamente portandosi, non conosceua far cosa degna di lode, se non per gratisdell'Altissimo. Si vera sunt, que su predicas, Des 1. 1. gest. gratias agos sin aliter se habent, ut vera aliquando sint Alf. Oc. rogo, d quanto immodesti, & insolenti son tal'vnià tempi nostri, che pregiandosi della nascita, e tal'hor non tale, qual'eglino nella fantafia se la fingono, calpeftano i popoli, ne s'astengono di caricatil prossimo d'ingiurie, d'ignominie, e di disprezzi, e poi, per giusta permission di Dio, fan delle miserabili cadute. Quanto alla seconda specie di modestia, che raffiena l'appetito del troppo sapere, ci dà essempio Lucia moglie d'Augusto Imperadore,che dimandata, come fatto hauesse per guadagnarsi del marito la beniuoglienza, e l'affetto, tiípole, io m'hò relo vassallo, e servo il mio Signore colla modestia; perche se mpre hò fatto quel, che

Digitized by Google

sapeno, gli fosse di gusto, e molte cose, ch'egli facesse, ò io non le voleuo sapere, ò fingeuo non saperle. Multa modestia; quòd ea, qua placerent Augufto, faceret tibenter, quodque se scire dissimularet, quibus ille rebus domifrueretur. Riferisce Grutero, ch'. Dion. in vn tal'huomo,stando lontano di casa, ziceuè lette- vita Hare da sua moglie, nelle quali ella il riprédeua, che, ap. Grut. per attendere alle delitie, al ritorno più non pen- v. Curios. sasse: venne ciò dell'Imperadore all'orecchio, e quando quell'huomo gli dimandò licenza, egli rimprouerollo, che per attendere alle delitie, non hauea pensato prima di far ritorno à casa; al che ri-Spole colui; Num, & tibi, à Cafar, scripsit uxor mea, qued mihi ? forse, ò Cesare, hai tù riceunto ancora lettere da mia moglie ? se tù non riceuesti lettere da lei, certo gran curiosità dimostri di sapere i fatti altrui; e questa non è modestia; cosa indegna. d'vn gran Mincipe, e d'vn'Augusto Imperadore. Quanto alla terza specie di modestia, chiamata. Eutrapelia, che modera l'appetito del giuoco, habbiamo (come riferisce Suetonio) che Augusto Ce- In Thea. sare solena ricrearsi col giuoco della palla; E Ma- v. Ludie crobio afferma, che Lutio Cecilio Epirota primo Maestro di Grammatica in Roma, dopò le molte fatiche della scuola, si ricreaua alquanto giocando alla palla con Cesare. Roberto Rè di Sicilia, e di Gierusalemme, dice Francesco Petrarca, ogni Francis. giorno ad hora determinata col gioco della bali. Petrar. sta, per alquanto si esercitaua per mantener la sa- de otio. nità, e per ricrearsi dalle fatiche de grauissimi negotij; Et Alfonso il vecchio Duca di Calabria. huomo di gran lettere, e ne gli affari del gouerno, e nelle cose della guerra peritissimo (dice Pontia- Pont. lib. no) dopò pranso in compagnia d'alcuni giouani de Princ.

#### Li Trionfi della Chiefal 70.2

ancor'egli coll'arco si ricreaua; Post granissimarum rerum curas meridianis horis arcu se cum iunioribus, relaxandi,& refocillandi animi gratia,exercebat. No così fece Michele Imperador di Costantinopoli, ch'al giuoco della quadriga, simile è quello de gli Olimpici, grandemente inchinato, de' quali dice Horatio:

Hor od ı.

Sunt, qui curriculo puluerem Olympicum Collegisse innat, meraque fernidis Euitata rotis, palmaque nobilis Terrenos homines enchis ad Deos.

Tutta la sua grandezza in quella vittoria riponeua, tanto, che venendogli auuiso, che l'Imperio era in pericolo, egli in vece di lasciar il gioco, e di preuedere à i grauissimi bisogni della salute vniuersale, impatiete sgridò l'Ambasciadore, che venisse à disturbarlo, à tempo, che staua per vincer l'auuersario. Ausus es, scelette, mihi, tam necessario certamine occupato, molestus esse, cum in hoc incumberem, ut cum, qui medium tenet, in lauam partem euersam? Quanto alla quarra specie di modestia, cioè della moderatione del riso, gesti, parole, vesti, & ornamenti. Sarebbe lungo riferir tanti essempi; dirò folo, che quando la gloriosa memoria dell'Impe-In vite rador Carlo Quinto venne à prender il possesso Carol. V. dellà Città di Milano, à tempo, che tutti i nobili, c

Imper.

le Dame, e le Madrone, e le strade, e le finestre splendeuano ammantate di ricchissimi broccati, e preparato staua per riceverlo di lama lucidissima d'oro va pretioso baldacchino, egli'n tanta pompa comparì vestito di panno nero di ruuida lana, con vn rozzo cappello in testa, rimanendo di tan-

Fulgosius ta modestia tutti i spettatori, attoniti, e stupefatti. 1.2.6.6. Ludouico Secondo Rè di Francia, gloria de' Rè di quel

quel Regno, se non di lana, e di bambagio, no vefliua, & in va mansueto asinello caualcaua. Et Al- Panorm. fonfo Rè d'Aragona tanto nel vestire sù modesto, lib. 1. de che poco, ò nulla da gli huomini populari diffe-reb. geft. tiua; In hac re parum à popularibus suis discrepasses Alf. sapè numero visus est. Se ne'moti, e nelle vesti modestamente il Principe veder si facesse, ciascun de' grādi à lui di rassomigliarsi studiarebbe, & à i grādi leguirebbono ancora i minori. Il Monarca duq; è l'idea della modestia, e'l Sole dell'onestà di tutta la Monarchia; ed io stimo, che la maggior modestia, ch'egli professar dourebbe, sia, non ammettere in se stesso ciò, ch'in altri gastiga; s'egli conpene gli eccessi de suoi vassalli d'emendar và procurando, come potrà correggerli, mostrandosi delle medesime colpe contaminato? per corregerli fenza pena,e con vna via più breue,non v'è modo migliore, che non commetter'egli ciò, ch'in altri è degno di pena. Molte cose nel Principe san bene, che ne' sudditi non conuengono; però quelle cose, che son vietate dalla natura, e da Dio se nelle persone private son disdiceuoli, maggiormente nel Principe disdiceuolisarano; pch'essendo egli Luogotenente di Dio, deue à Dio sommamente aunicinarsi, e delle leggi divine più coll'esempio, che con gli ordini deue zelatissimo farsi vedere. Come farebbe mai vero Principe, ò pur modesto Monarca colui, che gastigando gli adulteri, viuesse ini adulterio, sospendendo i ladroni, spelasse le famighe, vendicando gli omicidij, di sangue innocenze portasse rosseggiante la mano? se tal'uno sos'egli solo nel mondo, pur dourebbe astenersi dal peccato, & hauer risguardo anco à se stesso, e vergognarsi di se stesso, come disse Demetrio; Malum ctiam

Ap. Stob. etiam si solus sueris, neque dixeris, neque seceris; diser. 20. se te ipsum multò magis, quam alios reuereri; e noi
possiam pur dire, Disce te ipsum multò magis, quam
alios regere; dunque il gran Monarca per reggere
bene i suoi vassalli, regger deue prima se stesso, ned
ammetter in se stesso ciò, che'n quelli gastiga; o
per ristringere in breue quanto dir si potrebbe, dirò con Platone, ch'i Prencipi deuon viuere in quel
modo, nel qual desiderano d'esser tenuti da gli

Plat. Dio altri; Principes tales debent prastare se ipsos, quales nisse episte videri volunt. E con Ficino, che la casa del Principe Tempio esser deue di Dio, specchio della prudenza, bilancia della giustitia, stanza della fortezza, norma della Temperanza, esemplare dell'honestà, splendore della carità, sonte delle gratic, choro delle Muse, scuola de' virtuosi, sacrario de' sapienti, senato de' Dottori, sostegno de gl'ingegni, premio de'letterati, mensa de poueri, speranza de buoni, resugio de gl'innocenti, ristoro, e presidio

Fic.epift. lib.5.

de' miseri; Principis domus esset debes Dei templum, prudentia oculus, libra iustita, sortitudinis sedes, regula temperantia, honestatis exemplar, charitatis spledor, sons gratiarum, Musarum chorus, Oratorum, Poetarum que Symnasium; Philosopherum, Theologorum-que sacrarium, prudentum Senatus, ingeniorum sometum, pramium literatorum, panperum mensa, bonorum spes, resugium innocentium, prasidium miserorum. B sin'à que so termine l'hauer legiermente dell'opere grandi del Monarca poca parte toccato, potià per compimento della descrittion, data diduine seser senata fallo bastevole; piacesse alla divine seser senata fallo bastevole; piacesse alla divine sassente le cose caminatebbono assai meglio; perche le cose caminatebbono assai meglio;

con-

705

conchiudo dunque, che se Dio decretò di dar'alla sua Chiesa il da noi sperato, & aspettato trionfo contro de'Maomettani, & Eretici, & altri presenti infedeli, per opra d'alcun poderoso Cattolico Monarca,tale probabilissimamente egli sarà, qual noi descritto l'habbiamo, e che colui sarà per essere, in cui l'accennate cose concorreranno.

#### C A P. III.

Se sia possibile, che tutto il mondo sia gouernato da un Solo Principe.

R Ispondo di sì; perche Dio in tutte le cose come stampò vn certo risplendore della modestia, di soura cennato, così parimente vi sà risplendere vna certa simiglianza del gouerno vniuersale, e diuino; perche si come vno è'l primo Signore dell'universo, così, se cominciaremo dalle viscere della terra, vederemo, che trà metalli. il regio vanto stà solamente nell'oro; e trà le gemme nel diamante, ch'è l'istesso col carboncolo, beche diuerso nel colore, come dicono i gemmolarijide fiori l'vnica reina è la rosa, delle fiere il Lio- cas sup.c. ne, de gli augelli l'Aquila, de' pesci la Balena; trà 21. Apoc. gli elementi il più potente il fuoco; trà pianeti il maggiore,e'l più luminoso il Sole; nel Ciel notturno reina è solamente la Luna; vno è il primo mobile, che di tutte l'inferiori sfere i motise i rivolgimenti gouerna. Nelle Girarchie, e chori de gli Angeli v'è il supremo, ch'immediatamente illuminato da Dio tutti gli altri spiriti beati parte immediate, e parte mediatamente illumina; ne' gradi metafilici vao è il genere generalissimo; vna l'ani-

ma,

mazch'informa tutto il corpo, & vno il capo, che di tutte le membra hà cura. Se dunque in tutte le cofe, del gouerno vniuerfale slampò Dio la simiglaza; perche diremo noi, che de' popoli del mondo fia fantastica, & impossibile l'universale Monarchia è

Il gouerno terreno è participatione del gouerno, ch esercita Dio per tutto il mondo, e'l Monarca in terra è Vicario, e Luogotenente di Dio, come di soura fi disse, Imago Rex est animata Deisdung; p vedersi'n terra Monarchia similissima à quella di Dio, dourebbe vedersi una Monarchia universale di tutti i Regni, e popoli del mondo; non è dunque vna simile Monarchia impossibile, ne solamete imaginaria. L'essenza della Monarchia consiste nell'unità del gouernante; che poi la Monarchia fia più, ò meno ampia non è cola essentiale : masolamente accidentale; dunque già, che l'accidente non varia maila fostanza , confeguentemente, che la Monarchia si stenda soura tutti i Regni del mondo, non fà, ch'ella sia fuor de' limiti della posfibilità. La Monarchia cresce, e manca per aggiugimento, ò per toglimento di paesi, e di popoli, come vn lago per aggiungimento, ò per toglimeto d'acqua; si come dunque l'acqua non hà termine ab intrinseco, e'i mare sempre è mare, quantunque più si stenda, e non è cosa impossibile, se cosà Dio volesse, che'l mare cresca per aggiungimento d'acque foura i monti più superbi della terra, come auuenne col diluuio, così non è cosa implicante, ne impossibile, ch'vna Monarchia tanto cresca, che tenga sotto di se tutti i Regni del modose perche simil Monarchia, dicesi Monarchia. dili'vnità del gouernante, per questo non è imposfibi-

sibile, ch'vn solo Principe sia di tutto il mondo Monarca, il quale à tutti i popoli della terra comandi. Le cose tato son migliori, e maggiori quato più s'auuicinano all'ottimo, & al massimo, ch'è la misura di tutte l'altre; il moto delle sfere tanto è più veloce quanto più s'accosta alla velocità del primo mobile, che misura tutte le velocità delle sfere; il corpo lucido tanto è più lucido, quanto più s'aunicina alla chiarezza del Sole, che misura tutte l'altre luci inferiori; & il colore tanto è più viuo, quanto più s'aunicina al perfetto bianco, ch'è il più viuo di tutti, e s'allontana dal perfetto negro, che di tutti è lo più smorto:dunque la Monarchia tanto è migliore, quanto più s'auuicina. alla massima Monarchia, che trà le Monarchie terrene sarebbe l'universale di tutto il mondo: se dunque non è impossibile il corpo massimo, il massimo lucido, il massimo bianco, e'l massimo veloce, ne anco sarà impossibile il massimo Monarca in terra, e l'unica, e l'universalissima Monarchia.

Non può cadere in desiderio d'huomo prudete ciò, che per impossibile s'apprende: mala Monarchia di tutto il mondo cadde nel desiderio
d'huomo prudente, come sù Alessandro Magno
discepolo del gran Segretario della natura Aristotile, mentre, che Alessandro desideraua, che tutto il mondo susse da lui solo gouernato, che susse
d'un solo linguaggio, e d'una sola Religione; dunque tal gouerno non è impossibile. E Nabucdonosor pur anch'egli sù dell'istessa opinione. Dixit sudit. 3.
cogitationem suam in eo esse, vu omnem terram suo
subiugaret Imperio. Ne si dica primo, che tal gouerno sia impossibile; perche possibil non è, che'l MoV v v v 2

Digitized by Google

narca tenga cura ditutti i paesi del moudo; perche, quando fosse necessaria per gouernarli, di lui per tutti i Regni la personale assistenza, sarebbe certamente impossibile: ma la personale, e fisicaassistenza in tutti i paesi non è necessaria; perche non è necessario gonernar immedia semente tutti i paesi: ma basta la presenza morale, e mediata. per mezzo de suoi ministri, come non è necessario, che'l capo per gouernar le braccia, e le piante stia nelle piante, e nelle braccia: & in fatti, non è vero, che l'Imperio Romano si distese per tutte quasile trè parti del mondo? e con tutto ciò l'Imperador Romano tutto l'Imperio gouernaua senza la corporale assistenza per tutti i Regni all'Imperio sottoposti. Non è vero, che la Monarchia del Cattolico Rè si distese per Regni, e Provincie intutte le quattro parti del mondo? non circonda. l'Austriaca Monarchia tutto il globo della terra, e del mare ? e pure il Cattolico Monarca ristede solo nella Spagna. Il Pontefice Romano non è padre di tutti i padri della Cattolica Chiesa ? nongouerna tutt'i fedeli per tutte le parti del mondo dispersi? e pure egli rissede solamente nella Città di Roma. Non è vero, che l'Antichristo per quel poco di téposche regnarà, sarà l'vnico signore, béchetiranno di tutto il mondo? e pur'egli (è paret di molti sagri Dottori) solo in Gierusalemme farà la residenza. Dunque non è impossibile, ch'vn Principe gouerni tutto il mondo mediatamente per mezzo de' suoi ministri . Ne si dica secondo ch'Alessandro Magno per esser signor di tutto il modo desiderana, che'l modo fosse tutto d'vn linguaggio, e d'una Religione pperche vedeua, che uon era cola possibile gouernar popoli di Religion

gion diuersa,e di differente di linguaggio; perche sempre quel popolo, che sarebbe più simile, e vicino al Monarca di Religione, e di linguaggio, farebbe infolentese tirannegiarebbe il popolo, che sarebbe diuerso, onde si potrebbe conchiudere, che meglio farebbe, ch'ogni Religione, & ogni linguaggio hauesse il proprio suo Monarca; tanto dunque è peggiore l'vniuersale Monarchia, quanto è migliore, ch' ogni natione d'un linguage gio hauesse il proprio suo Monarca; perche Dissimilium infida societas. Non si dica questo; perche l'infolenza de' particolari non toglie il bene vniuersale; onde non perche alcuni di quella natione, della quale sarebbe il Monarca, sarebbono infolenti per questo la Monarchia vniuersale nonsarebbe ottima, ò sarebbe impossibile; perche l'istesso dir si potrebbe della Monarchia del sommo Potefice, il che si vede manisestamente esser falsos ch'vn padre, hauesse più sigli, vno più simile à lui dell'altro, sarebbe impossibile, ouero cosa cattiua, l'esser padre di più figli; pche quad'vno, p esser più simigliante à lui, fosse insolente cotro l'altro: tutti i fudditi fon figli del Monarca, ne perche gli vni son più vicini à lui di linguaggio, e di natione, fà, che gli altri non gli sian figli, e che non debbia, ò non possa esser Monarca di nationi diuerse.

لا

,(

1 (:3

iore j

(èpik

nntii

imeni.

[econd

di tum

d'sale

cuas chi

9:01

Mi direte, che l'vniuersale Monarchia non sarà impossibile coll'impossibilità fisica: ma impossibile per l'impossibilità morale, atteso è cosa tanto difficile, che sà dell'impossibile; perche quanto i corpi corrottibili son maggiori, tanto più soggiacciono al corropimento, per la rarità della virtù; perche quanto la virtù stà più raccolta, tanto più resiste al nemico, Virtus unita fortior; quindi è, che

٠,

710

D. Greg.

polog.

che più facilmente s'infermano gli huomini di molta carne, e di vasto corpo, ch'i magti, edi picciola statura; la dissomiglianza è caggion d'infedeltà; in vna Monarchia di tante varie, e dissomiglianti nationi non vi può regnar concordiu, ne amore.

L'arte del gouernare è vn'arte soura ogn'arte; perche, se l'huomo, che tien soura se stesso libero, & assoluto il dominio no sà gouernarsi'n manicra, che non si lasci bene spesso dalle ribellanti passioni soggiogare, quanto maggiormente il gouernar altri, e genti firaniere, e diuerse ? Profettò ars quadam artium, & scientia scientiarum esse videtur (disse s. Gregorio Nazianzeno) bominem regere, animal maxime varium, & multiplex; se l'esercitar d'vn sol'huomo il gouerno è l'arte dell'arti; per-

che l'huomo non è mai simile à se stesso, non mai stà quieto, ne contento, che sarà dar legge à tante nationi, & à tutt' i popoli del mondo? Il nocchiere d'vna sola naue deue star vigilante notte,e di, e, per non affondarsi, deue saper la natura di tutt' i venti, e l'insidie di tutt' i mari, e'l modo di prendere à scherno l'ira dell'onde, delle nuuole, édelle tempeste. Gubernatur pro ratione ventorum mutat

Phil. Ind. nauigationis subsidia, non uno modo nauem dirigens, 1. de 10s. (diffe Filone) sic Reipublica moderator debet effe mulsiformis, ac multiplex, se per gouernar una sola naue, vna sola Città, è necessario esser un Protes vn'Argo, & vn Brigreo, mutarstin mille forme, aprir cent'occhi, e stender cento mani, che sarà d'un mondo intiero? se si ritrouasse una fiera, che

costasse di molte siere, chi sarebbe ardito di domarla? se domar una Tigre è tanto difficil cola, che sà dell'impossibile, il domar vna siera, che sol-

se insieme Tigre, Orso, Lione, Pantera, Vipera, Scorpione, & vn misto d'ogni fiero, e velenoso animale, che cosa ella sarebbe? se domar un solo popolo è cosa tanto difficile, che supera ogni prudezasche sarà domar vn mondo, misto di tante fiere nationise di tante barbare consuetudinise diuersità di pareri ? Si quis belluam vnam, & multiplicem Naz. l.c. ex belluis magnis copactam, cicurare aggrediatur, huic in natura adeò varia, & prodigiosa gubernada maximus viique labor sabeundus eft. Ella & fatiga sì grande,e si difficile, che non sarà possibile à durarla.ll Real Profeta David quando costitui successore nel fuo Regno il fuo figlinolo Salomone, compofe il Salmo settan'vno, che comincia. Dens indicini Ps. 71. tunm Regi da, & institiam tuam filio Regis. Douc no prega Dio di conceder gratia à Salomone di dilatar l'Imperio: ma folo gli dia giuditio, e fantità di gouernar bene il suo Regno, perche il Rè non è fatto per occupar tutti i Regni: ma per gouernar bene il proprio stato: s'ingannano di gran lunga i Prencipi mondani, se pensano esser fatti per occupar la terra; e ch'i popoli fian fatti per sola commodità del Rè; perche la cosa và tutta al contrario, i Rè son fatti per comodità de popoli; dunque non è gran Monarca, ne gran Principe colui, che stende vastissima la signoria: ma colui, che ben gouerna i suoi Regni, benche sian pochi: come no dicesi esser huomo di gran testa, quel, c'hà vn corpo,& vn capo di gigante:ma quel,ch'è molto prudere, benche sia picciolissimo di statura. Vir Sattus (dice soura quel Salmo il Cardinal Bellarmino) no pracatur filio suo propagationem Impery, vt fily saculi facere solent: sed grasiam bene fungendi officio suo; feiebat enim, Regem effe propter populum, non popula propier

propser Regem, & idedillum effe Regem bonum, quibenè regit populum, juste judicando. Se dunque basta, ch'yn Principe gouerni bene il suo stato per esser gran Principe, non segue, per esser tale, sia necessario dilatar grandemente la signoria; chi dunque à questo solamente pensasse, sarebbe cattiuo Principe, & indegno di qualsiuoglia dominio.

Il Principe è simile al Sole, dice il mentouato Idem or. Nazianzeno; perche si come il Sole colla sua vicinanza feconda la terra, e fà, che le piante si ve-3. stano di verde fronda, sismaltino di vaghi fiori, e sian seconde di dolcissime frutta, & è del vital calore il principio, il fonte, e la vena, e colla sua. lontananza sà, che sotto gelata brina geman gli huomini, e le fiere, così colla presenza del Principe gode tranquilla staggion la Monarchia, e colla lontananza, vn'inuerno di tempeste di mal gouerno patisce; e,si come nell'Autunno, allontanadosi 'l Sole, vna notte gelata può spogliar del vetde manto gli alberi tutti, così colla lontananza del Principe per ogni finistro incontro perde le Republica il vigore, e miseramente languisce. Sol Salazar. facit, & discernit horas, auget, & mutrit omnia ani-in Prou. mantia, plantas alit, & fructibus, ac folys conucstit,

10. v. 14. fic, ( loggiugne Quirino,) cum Princeps adeft, & tanquam Sol instat; imminetque Reipublica, & Regno. Et, quemadmodum in Auiuno una nox glacie rigens arborem folys spoliare, ac denudare foles, sic etiam. Ciustatem, si Rectore, ac Principe careat, quacumque calamitas, seu aduersitas incidens, perbreui tempore omni sua falicitate prinatam enertit; dunque nonpotendo il Monarca farsi presente à tutt'i Regni del mondo, sarà causa, che la vastissima sua Monarchia patisca disagi, & in breue tempo si disfol-

solua. Quindi è, che done dice nella volgata Salomone, Vbi non est gubernator populus corruet, che doue non v'è il Principe, il popolo và in rouine. leggono i Settanta, Vbi non est gubernatio cadent sanquam folia, caderanno i popoli come frondi nell'Autunno per la lontananza del Principe; perche tanto è non hauer Principe, quanto hauerlo di lontano, stando à discretion de ministri, che, seruendo souente solo à i proprij'nteressi conpochissima discretione gouernano. La Republica ( disse Plutarco ) è simile ad vna annosa, e radicata quercia; si come dunque non è moralmente possibile sueller dalle profonde radici vn'arbore di sì fatta maniera, e traspiantarla in altro terreno, così non è possibile far, ch'vna Republica, od vn Regno, nelle sue consuetudini, e leggi radicato, & inuecchiato sia tradotto in altro modo di viuere, & vbbidisca ad altre leg- Plut. in gi, e serua volontieri ad altro signore, Vs difficilli- moral. mum est, annosas arbores, que laie sparsere radices, renellere loco, & aliò transplantare, ita Rempublicam, longo tempore suis inneteratam legibus, & institutis, ad aliam vita rationem traducere. Come dunque potrà vn Principe traspiantar tanti Regni del mondo, inuecchiati ne'loro statuti, radicati nell'vsanze, abbarbicati nelle proprie consuecudini, à professar nuoue leggi, & à portar nuouo giogo di costumi di straniere genti, che li gouernino? Vn Principe, che volesse tentar si grande impresa d'impadronirsi del mondo tutto, non potrebbe disfuggir d'intolerabi'e auaritia lo biasmo, cosa, che dal Principe deue totalmente esser lontana; perche dice Salomone, Rex iusus erigit terram; vir au- Prou. 29. sem angrus destruis eam; il Rè giusto, che si conten- 4.

Xxxx

# Li Trionfi della Chiefa?

16.

Rep.

Iambl\_

ua la terra sua dalle grauczze, e lascia libera de trauagli quella, ch'e d'altri: ma il Principe auaro, è'l Tiranno, che fà tutto il contrario, manda in rouina e quella, ch'è d'altri, e la fua, e douc la volgata dice , Dux indigens prudentia multos opprimit Prou. 28. per calumniam, leggono i Settanta, Rex, agens pronentuum, magnus Szcophanta; che'l Rè bramoso di prouenti, e d'impadronirsi dell'altrui, è vn vilissimo. & vn da niente, e Platone il chiama, mendico: Plat. Dia Animum igrannicum mendicum semper esse necesse est, log. 9. de per questo lamblico sommamente quel Principe ammira, che non mostra tal'auaritia . Inter omnia. Principum opera plurimi facio, & admiror magnani-Epift. ad mitatemed magnificentiam, & maxime cum non ana-Dyscoliu. ris rationibus viuntur, grande è'l Principe magna-

te del suo, ne unol'occupar quel, ch'è d'altri, solle

nimoje magnificoje grandissimo se non è avarojva Monarea contento di ciò, che da Dio gli vien dato, che potendo, fuor de termini del giulto, farsi di tutto il mondo padronese no'l fàsegli è Monarca grandissimo, e gloriosissimo, e maggior, che se possedesse tutto il mondo; vn Monarca all'inconero, che tutto I mondo per qualunque strada occupar desiasegli è vo miserosvo mendico, vo da niete, che si lascia dalle terrene grandezze miseraméte foggiogare: non hà virtù, ne forza di vincer l'auidità poco giusta dell'altrui signorie : egli è il più vile del mondo, signoreggiato da tutto il modo, fotto la gravissima brama di posseder tutto il mondo. Non è possibile, ch'vn Rè sia buono, che nuoue Provincie, e Regni d'occupar desidera, ò tenta; perche disse Platone. Principatum si quis su-

Rep. Dia mis volens, & non coactus, turpe est, se non è cose lodeuole àccettar volontieri vn gouerno, e non per log. 1. forforza, quato è meno lodeuole occuparlo per forza, e per violenza? doue Ficino anco disse. Pris- Fic. in. cipatum petere, & Magistratus ambire, nemini licet. Rhetabi-Se non è lecito dimandar vn gouerno, se non è lo- dem. deuole bramar Magistratische diremosdi chi bramasse,ò tentasse farsi Rè d'vn mondo intiero? No è possibile, ch'vn Rè sia buono, se brama il dominio; perche, secondo il parer di Francesco Patricio, rare volte si trona Principe, che regni conquella volontà, colla quale riceue il dominio, Princeps rard eo animo regnat, quo Imperium accipit, Frac. Pa fon'ingani del Demonio. lo vidi alcuni, che dice-gno, l. 1. uano, s'io sarò in tal posto, farò questo, e quello di 6.7. bene, e poi niente fecero: pretenderà colui d'occupar quel Magistrato per esser difensor de gl'innocenti, e poi sarà di quelli'l tiranno, vorrà quel Principe loggiogar al suo dominio vn tal Regno per far gran cose di seruitio di Dio: ma poi farà tutto al rouerscio; Princeps rard es anims regnat, que Imperium accipit. Non è possibile, ch'vn Re sia buono, & in conseguenza, che meriti nome di Rè, se non si contenta del suo; se và meditando guerre, distruttioni, saccheggiamenti, & altre miseries nel mondo. Regis boni officium (dice Procopio)mãsuctum esse, omnes affirmant, nam cades, ac bella face- Procop. suesum esse, omnes assirmanis nam cades, ac vecca sace- de bell. re, Giuitates diripere, agros depopularisalys fortè co- pers. l. 2. uenit hominibus, bono nequaquam; di maniera, che s'è possibile, ch'vn Pricipe occupi i Regni altrui, e s'impadronisca d'vn mondo-non potrà chiamarsi gran Principe, gran Rè, gran Monarca: ma più tosto gran mendico, gran ladrone, gran tiranno. E Curtio disse, Mains est Regnum fastidire, quam acci- Curt. 1.4. perespiù gran cosa ella è, degna dell'animo humano, l'hauer'à schifo,e sprezzare il Regno, che pre-Xxxx der-

cth

13. وإنتا

10 [

į

Digitized by Google

stenza per non crescere oltre modo, solo per sospetto, che non vengano ad occupar vastissimamente gli altrui Regnise Prouincie, che sarà d'vna Monarchia, la quale alla scoperta tutta la terra, e'l mare d'occupar minacciasse? Magna Imperia Polib. 1.5 mascentia, vel crescentia omnibus populis sunt metue, da, etiam remotis, nec enim facile conquiescuns, quam omnia domuerint; itaque de impediendo corum cursu, mature consilia capienda. E'l medesimo altrouco dice, che'l Principato d'alcun, chi che sia, non si permetta crescer tanto, che venga ad occupar tutto il mondo; Ne cuius quam Principatus à vicinis senatur in tantum crescere, hostibus illius oppressis, us pro libito posteà dominari in omnes possis. Duque co-me sarà possibile dilatarsi fuor d'ogni termine alcun potentato, mentre i vicini faran tanto sforzo ad opporfie Lie oggidi fi vede, che per oppugnar vn solo castello si dura sanguinosa fatica di lustri, & anco, son per dire, di secoli intieri, che fatica. e quanto tempo sarà necessario per espugnar tutte d'vn modo le piazze, e le fortezze, disele da géti'ngelosite, e saluatiche ? Ma poniamo, che sia facile la conquista d'vn mondo; chi sarà di tanto spirito, che presuma dar legge all'Vniuerso? Ciro diceua (come riferisce Plutarco) che niuno deue prender la signoria, se non è migliore di tutti coloro, à i quali signoreggia; Neminem debere susci- plut. in pere Principatum, nist esset melior his, in quos suscipe- in apoph. res imperium. O il Principe sarà prudente, ò imprudente, se sarà prudente saprà, ch'egli di tutti gli huomini del mondo non è migliore, & in conseguenza non ambirà di farsi capo d'intiero vn. modo, e si vergognarà di vedersi da molti vinto & in fapienza,& in ardire,& in arte di gouerno; ma

fe sarà imprudente non sarà buono per esser guida d'vn modo. Sono le signorie verissime, beche nobilissime, seruitù; sono i Precipi, verissimi, beche nobilissimi, serui; perche i Prencipi, à van cercando i proprij commodi, e non son Principi: ma tiranni, ò van cercando i commodi de popoli, à i quali presiedono, e son seruidi tutti, benche serui vestiti d'oro, & adornati di popora,e di gemme; son serui ingioiellati; così l'intese il Rè Antigono, appresso Eliano; perche, vedendo, ch'vn suo figliuolo si portava insolente,& immodesto co'sudditi,gli

hift.ex

Plut.

Elian. 1. disse, An non nouisti fili, nostrum Reznum esse nobi-2. de var. tem seruitutem? chi dunque sarà di tanto poco giuditio, che voglia essere seruidore d'vn mondo, & à chi basterà l'animo di servire à cante barbare nationi? il regnare è vn'arte la più d'fficile, che si possa mai professar nel mondo, come diceua Pompeo Laertio, Nibil difficilius, quam benè imperare; e Saturnino à gli amici sospirando dir soleua, che'l regnare è vn gran male, che no'l sà, se non ch'il pratticase chi è di sano giuditios Nescitis amici qua

Pomp. Laert.in Docl.

Rè pacifico, e da Dio grandemente fauorito, haneua sessanta guerrieri de più forti d'Israele, che'l guardassero, mentre dormina, per sospetto de not-Cant. 3.7 Curni timori, e di congiure, En lectalum Salomonis sexazinta fortes ambient ex fortisimes Israel propur

mals sis imperare; perche non può mai chi gouerna dormire à suo talento; & anco Salomone, che sù

timores nocturnos; non può mangiar, ne bere il gian Principe senza timor di veleno, & hà bisogno di chi gli faccia la credenza, doue al contrario va pouero contadino beue ne fonti, e ne fiumi senza timor di morte. Se qualunque Regno, benche picciolo, è di tal conditione, che sarà la Monarchie

d'vn

d'vn mondo?e se (come dice l'Angelico)l'esito de' Regni, e delle Monarchie, molto spesso è miserabile, Regnorum exitus sape miserabiles cernuntur;ne D. Thoi s'è veduta ancora Monarchia, che lungo tempo 2-2- 9-83durato hauesse, nè che per tutto'i modo si sia dila- corp. tata, come possiamo noi prometterci, sia possibile vna tal Monarchia, che facilmete il tutto foggioghi, e felicemente lungo tempo il tutto gouerni? Tralafcio infinite ragionis e conchiudo, che quatunque la fignoria di tutto il mondo non fia cofa impossibile, ella nondimeno è tanto dissicile dentro i termini del corso ordinario della natura, che sà dell'impossibile, nulla di meno, se da i termini ordinarij della natura vsciremo, e specolaremo alquanto la diuina onnipotenza, e la santità del divino volere, e'l dominio assoluto, che Dio tiene dell'vniuerso, egli è chiaro, che se Dio volesse per suoi prosondi arcani far'un-Principe, Signore, e Monarca di tutto il mondo, ò pur almeno di tutti iRegni, che da presenti infedeli son signoreggiati, sarebbe ella cosa e possibile,e facilissima, e felicissima, e giustissima, e santissima, e, se pote l'onnipotete iddio sar cadere al suon delle trombe le forti mura di Gierico, può far'ancora, ch'al suon della tromba guerriera d'un'eletto, e diletto Principe cremino i monti, s'atterrino le fortezze, restino storditi i popoli, e vengono i potentati à darsi volontariamente nelle di lui catene. Chi haurebbe mai pensato, ch'vna donna tenera, & imbelle fosse stata bassante di troncar il capo ad Oloserne, e mandar in dissolutione, & in rouina. zutto l'esercito de gli Assirij è e pur si fece. Hoc fa. Indithigi-Stum eft, quod ipse voluists. Non est, qui posse resistere #ftb. 15. Voluntuti tue-

ď

ours,

CAP.

#### Li Trionfi della Chiesa. 720

### C A P. IV.

Se la Santa Chiesa Cattolica per riportar de' Masmessani, & Eretici, & altri infedeliglorioso Trionfo habbia necessità dell'ainto di qualche poderoso Monarca.

A diuina Prouidenza, dicono i sagri Teolo-gi, consste in due atti della diuina mente; il primo è l'atto dell'intelletto, con che Dio conosce il fine di tutte le cofe create e tutti i mezzi con li quali possan le dette cose giungere al loro fine; il secondo è l'atto della volontà, con che Dio propone,e determina, che ciascheduna creatura giunga al suo fine, & habbia i mezzi necessarij per arri-D. Tho. uarui. Rasio ordinis rerum in finem (disse l'Angelico) P.P. 4.22. prouidentia in Des nominatur; Quella ragion d'ordine, quella saggia, e prudente ordinatione delle cose, e de'mezzi, con che le cose al loro fine s'incaminano, chiamasi in Dio Providenza; e Boetio dice, che la prouidenza è la diuina ragione, cioè la diuina cognitione, e volontà nel somo Principe dell'Vniuerso, che dispone, & ordina di tutte le co-Boet. de se il corso. Providetia est divina ratio in sumo omni consol.l.4 Pricipe costituta, que cueta disponit. Dicono ancora, che due sono i fini delle créature, vno generale, ch'è la manifestatione della gloria diuina, e de'diui ni attributi; l'altro particolare, ch'è il fine proprio di ciascheduna creatura; quanto al primo, tutte le creature confeguiscono il loro fine; onde non possono far, che la diuina prouidenza resti delusa, nè che non conseguiscano il fin prescritto; perche tá-

to, che Pietro si salui, quanto, che si danni, resta

corp.

prof. 6.

Dio

Dio glorificato; perche se si salua, si manifestarà la diuina misericordia, se si danna, si manifestarà la. diuina giustitia. Quanto al fine particolare può restar la divina providenza senza il preteso fine; perche Dio ordina i mezzi al fine di ciascheduna creatura, secondo la natura di quella; Quindi è, che se la cosa opera necessariamente, e necessariamente corre al suo proprio fine, necessariamente se ne seruirà de' mezzi, e la divina provideza non resta in lei delusa; così, perche il fine del fuoco è d'infocare il legno per farlo fuoco fimile à se, Iddio gli diede il calore; quante volte dunque il legno stà disposto, e'l fuoco il riscalda, conseguisce il suo fine. Se la cosa opera contingentemente, che possa essere impedita, può accadere, che la diuina prouidenza non conseguisca il particolar preteso fine in quella creatura, come se l'huomo bagnasse il legno, che stà riscaldandolo il fuoco, no seguirebbe il fine di brucciarlo; se la cosa opera liberamente, come l'huomo, ancorche Dio pretenda vna cosa da lui, e gli dia tutti i mezzi necessarij, egli nondimeno può restarsi dall'oprare, e no conseguire il particolar fine, dalla divina provideza preteso. Ordina Dio, che Pietro si salui, e conseguisca l'vitimo fine della beatitudine in Cielo, e gli dà i mezzi della legge, de Sagramenti della. gratia: ma non gli toglie la libertà; Pietro non si vuol de mezzi riceuuti auualere, e non arriua al propolto, e particolar suo fine, quindi è, che la diuina providenza quanto à questo particolar fine riman delusa, non già quanto al generale, ch'è la manifestatione d'alcun de suoi diuini attributi. Ciò supposto, rispondo al quesito, che quanto nella santa Chiesa è per succedere, tutto è preordi-Yyyy

pato dalla dinina providenza; però, ch'ella fia per conseguir de'Maomettani, & altri infedeli il trionfo necessariamere p mezzo dell'ainto di qualche poderofo Monarca, no è cola da marener fi; sì per-/ehe questo fine non è necessario in s. Chiesa, sì, perche quando Dio l'hauesse predefinito, monènecessario conseguirlo per mezzo dell'aiuto di Principe terreno, potendo Dio per altro mezzo farla giungere à simil fine, sì, perche quando ul mezzo egli determinato hauesse, può tanto elle, come libera, quanto il Monarca non metterlo in effecutione, e quando infallibilmere l'effeguissero, la necessità sarebbe solo coseguere, nè di questa ne cessità , senza divina revelatione si può saper la. certezza, non potendo noi gli alti segreti della mente divina investigare , nè saper determinatamente le cose contingenti sutare: ma posfiam solo per via d'argomenti conghetturarie; e che Dio di dar sì bel mioto sia per degnaris habbiam di sopra con verisimili ragioni prouato. Ma che ciò per opera di Principe terreno di seguir no ha necessario, di nuono me'l persuado ; per-Ap. Grun. che, dice s. Ambrogio, che la Chiela, Non ab bemine capit: sed à Verbo: non armis sacularibus: sed spiri-

v. Eccl. sualibus vincit; per fundar la santa Chiesa non mêdicò Dio di Prencipi temporali gli aiuti; opera el-

la fù dell'humanato Verbo, ch'elesse le cose abiet-1. Cor. 1. te del mondo per confonder le potenze, Infirme 27.

mundi elegit, ut confundat fortia; Nèsper riportit vittoria de suoi nemici, esercita la santa Chiesa le bombarde di bronzo, nè gli brandi ruota d'acciaio: ma solo il tuono adopta dell'euangelica dottrina,e fol la spada imbradisce della dinina parola.

Ella è la santa Chiefa (dice Crisostomo) da se stella così potente, che vince ogni potenza : non-

v'è poderoſ≥Monarchia, ch'à lei resister possa,e di guerra con vn modo assai strauagante tutti gli assalti sprezza, e di tutte le tenzoni trionsa; non. è mai la Chiesa senza auuersario, sempre ella è combattuta: ma tiene le radici nel Cielo, nonnella terra, nè possono armi terrene giunger mai nelle radici, che stan piantate nell'Empireo, e perciò, quanto è più combattuta tanto più vince ; quato più da gli auuerfarij oppognata fi vede, tato più inespugnabilmete resiste;nè l'ingiurie, ch'à lei so fatte, feruon per altro, che p farla comparir più viuace, più rispledente, più poderosa, più trionfante,nè gloriola coparirebbe la suaviriu, se no si mouessero contro di lei moltiAnticristi. Ecclesia Christi nihil potesius: nuquă sine tensatione, radices in Calo si- Chrisost. xas habet potius, quam in terrascum oppugnatur vin- ibid. cut: cum appetitur insidijs, superat ; cum afficitur iniuria splendidior enadit : eins fides non benè cognoscerezar, nisi multi Antichristi ad eam venirei. Di lei parlando ne Prouerbi disse il Rè Salomone. Sapientia Prou 9 1. adificauit sibi domum: excidit columnas siptem. La. Sapienza diuina, l'humanato Verbo Cristo Giesù si fabricò vna stanza, ch'è, secondo il parer di tutti i santi Padri, la santa Chiesa Cattolica. Domum Salazar. iRam (dice il P. Quirino) à sapientia dinina substru- ibid. ctam, effe Ecclefiam in Parribus non parumest obuia expositio. Ma quali sono le sette colonne soura le quali ella s'appoggia, e per mezzo delle quali fa-Rigiosa, e trionfante verso le stelle s'inalza? son forse l'arme de terreni Monarchi? nò; son le forze di coloro ( dice Salonio ) che la portano,e la sostentano, de' sette doni dello Spirito Santo ripieni, cioè de' sagri Dottori, e de'santi Predicatori, cauati dalla rupe dell'amor di questo secolo. Co-

Yyyy

### 724 Li Trionfi della Chiesa?

Salon. ap. Quir.

lumna domus huius sunt Santti Dottores; qua columna bine seprem esse dicuntur, quia Sancti Doctores repleti funt feptiformi gratia Spiritus Sancti. Quomode ergo excidit sapienita has columnas ? excidit sanè columnas; quia mentes Pradicatorum ab amore prasentis faculi, veluti à sua lapidicina separanis, or ad porsandam eius Ecclefia fabricam erexis. E dell'istesse. santa Chiefa nel trentesimo capo ragionando, dice di più, ch'vna delle trè cole difficili à conolcers, fia la via della naue nel mezzo del mare, Viam na-Prou. 30. uis in medio mari, doue s. Ambrogio per Naue intende la Chiesa nel mezzo del mar del mondo.

19.

che, quantunque da tute' i fianchi sia da fieri venti.e da sonanti flutti di tentationi,e di persecutioni combattuta, nulladimeno ella non può mai nelle tempeste affondarsi : ma perche? forse, perche qualche Principe in lei presiede, ò qualche temporal Monarca di Piloto la serue? Non già; perche più tosto del mondo le signorie con sicri contrasti nelle Sirti l'incalzano: ma perche inalbera per antenna la Croce, da cui pende l'humanato Verbo Crocifiso; perche l'eterno Padre regge il temone; perche lo Spirito santo, affiftendo alla prorus gonfia le vele, ed al Porto la spinge. Nauem hans Ecclesiam debemus accipere in Salo mundi buius con-

ibidem. fitatam, qua crebris ventorum flatibus, idest tentationum plagis, as verberibus fatigatur, quam turbidi finetus, idest, huius saculi posessates conansur ad saxa perdusere, qua, & si undarum fluctibus sapè vexasur, nunquam tamen potest sustinere naufragium, quia in arbore eius, ideft in Cruce, Christus ergieur, in puppi Pater residet gubernator, proram Paracletus seruat Spiritus. Ma per passar dal mistico al letterale, di lei parlando il Signore in s. Matteo al nono, dice.

Rogare Dominum messis, ve mittat operarios in mef- Matt. 9. sem suam; doue per Signor della messe s'intende. 38. Christo Signor della Chiesa; Dominum messis, ita se tacise Christus nominas (dice il P. Cornelio) ipse Lap. ibi. enim est Dominus Ecclesia; e per operarij s'intédono gli Apostolise i loro successori ; Nempe viros Apo-Holicos, quasi operarios. Dunque per mieter questa messe, cioè per congregar la Chiesa, per accrescerla, e per dilatarla, non fà di mestiere d'altro, che d'operarij, e d'huomini Apostolici, non già di Prencipi, nè di Monarchi. Et in s. Matteo à sedici diffe à Pietro. Tu es Petrus, & Super banc Petram Mat. 16. adificabo Ecclesiam meam, douc il Signore parlando 18. in lingua Siriaca , diffe, Tu es Kepha , & Super hans Kepham adificabo Ecclesiam meam , la qual parola significa Pietra, e Pietro, come se detto hauesse, Tu Pietro sei Pietra, e soura questa Pietra, cioè sopra te, che sei Pietra, io fondarò, & edificarò, come sopra vna soda,e ferma base la Chiesa mia. Taccian Beza, e Caluino, che van distorcendo i sensi per dar forza à i loro errori; perche quanto sciepita., e scioccamente vadano trauiando, si potrà vedere appresso Cornelio soura di questo luogo, del quale il senso legitimo sarà, già, che tù, ò Pietro, per vero Messia mi confessalti, dicendo. Tu es Christus filius Dei viui, lo ti vò dare non solo in Cielo: ma pur'ancora in questa terrala mercede, e perciò ti sò dire, che tù Pietro sei Pietra;e conforme io son Pietra fondamentale, per natura, dell'edificio di santa Chiesa, così cù parimente sei Pietra fondamentale per gratia; io colla mia gratia ti costituisco per Pietra di fermezza, e di costanza, sopra la quale della mia Chiesa sodissimo appoggiarò l'edificio. Si come dunque l'edificio di santa Chiesa

non

non si fonda soura Prencipi,e soura Monarchi: ma sopra Pietro, Pietra fondamentale per gratia, ò come parla il mentouato Padre, Pietra prossima à Corn. su- Cristo Ego sum Petra super quam adificabo Ecclesiam per Mat. meam, tu, è Petre, mihi es proximus, & proxima Peloc.cit. era Ecclesia, super quam proxime post me adisicabo Ecclesiam meam, così parimente la di lei vasta dilatatione, e l'aspettato trionfo potrà senz'opera di teporal Monarca per tutto il mondo otteners. A queste, & altre ragioni potrebbesi vn'argomento aggiungere, tolto dalla sperienza; perche la Chiesa, perseguitata in Abele dal primogenito d'Adamo, primo Principe del mondo, pareua in quello essere estinta, & all'hora senz'ajuto d'alcunMonarca si vide risorger trionfante, e restar maggiorméte amplificata; perche cominciò Enos à conuocar popolo, & ad inuocare con publiche orationis Gen. 4.26 e sagrifici il nome santo di Dio. Iste capit imnocare nomen Domini. Perseguitata in Giacob dal fratello Esau, senz'altro aiuto maggiormente s'accrebbe. Perseguitara in Egitto nel popolo Ebreo, senz'al-

tro Rè, che la spalleggiasse, di Faraone trionsò, vedédolo nell'onde somerso: nè Cristo N.S. nelson. dar la santa Chiefa, di Principi terreni all'armeticorfe: ma con dodeci pescatori diede principio & à fondarla, & à dilatarla, e conforme il Signore co dasciarsi crocifiggere vinse il mondo, e l'inferno così la Chiesa con lasciarsi perseguitare, e con tollerar martirij, superò popoli, vinse Principi, atterrò Imperadori, e caminò trionfante, calpellando gli Afpidi, & i Basilischi, & i Lioni, & i Dragoni di tutte le potenze, e Monarchie della terra, di cui si Ps. 90-13. può commodamente dire, Super Aspidem, & Basili-

scum ambulabis, & conculcabis Leonem, & Draconew.

Con

- Con tutto ciò, benche, necessario mezzo non ha di qualche gran Principe il braccio per far, che de presenti nemici la s. Chiesa la palma riporti, ed ottéga il trionfo, nulladimeno io farei p dir dall'altro canto, che ben Dio potrebbe d'alcun de' Précipi Cattolici, à ditutti insieme servirsi, giusta le preghiere di santa Chiefa, che à tal fine per la cocordia trà loro stà pregado, & in fatti no se ne serui d'Enos per couocar'i popoli à i publici sagrifici, a lodidinine ? non se ne serni di Moise, dandogli la verga, nella quale viene simboleggiata la potéza, per liberar il popolo, e per sommerger Faraone ? non se ne serui di Giosuè per farla trionfar de nemici, che le negauano il possesso della terra di promissione? non se ne serui di Costantino Imperadore per farla gir trionfante per tutti i Regni al Romano Imperio loggetti? non se ne serni di tati Rè per liberarla da Mori, da Barbani, da Eretici, e d'altri infedeli? No se ne seruì del poderoso brado de gl'Ispani Monarchi per vastissimamente dilasarla infino all'altro polo, infino à gli Antipodi, e per sutta la rotondità della terrase del mare? Voleua il pietolistimo Rè del Cielo, amorenolisseno nostro padre, chiamar al Paradiso tante anime abandonate, e prosperò de' legni Ispani les non più tentate nauigationi, acciò per mezzo loro volasse all'altro mondo la fede, e conducesfe dentro il grembo della santa Chiesa Romana. tanti popoli, e tanti Regni. Così parimente posià probabilmente succedere, che della potenza si serua di qualche glorioso Monarca per profligar dalla santa Chiefa i nemicische per care parti l'affaltano,e per tante strade l'aifliggono; & in conseguenza si può sperar, ch'auuenga, che per operadi tal Monarca, ò pur di tutti i confederati Princi-

pi Cristiani habbia la santa Chiesa da respirar'ancora da presenti trauagli, che dalla Maomettana pertinacia, e dall'eretica prauità patisce, e ne riporti libero per tutti i loro pacsi il trionso, per esser in parte di tantagloria, e di sì gran merito tutto il popolo Cristiano, e tutte le corone, ch'al Romano Pontefice, come à Vicario di Cristo, prestano fedelissima l'abbidienza, secondo il detto di Proug. 3. Salomone, Misst ancillas suas, ut vocaret ad Arcem; perche poderoso Castello, & inespugnabil fortezza è la santa Chiesa Romana, & ancelle della dinina sapienza son le potenze de Principi Cattolici, alla quale han da seruire nel grand'affare dell'espugnatione delle nemiche insolenze, che al presente la trauagliano, e questa è la maggior gloria de saggi, e sourani Principi, mostrarsi perfusi verso la Chiesa, e seruirla come à Reina, che stà nella destra del suo celeste Sposo, Astini Regina à

Francis. ftor. l. z.

maior fælicitas Principi contingere potest, quam si co-Guicc. hi silia, è quibus propria gloria, er magnitude proficisuntur non minus ad communem omntum vielitatem , & salutem, verum multò etiam magis ad Reipublica Christiane dignitatem suscipiat. Tentino pure i Prencipi infedeli, tétino come altretanti Etodi gli empj Tiranni del mondo di mantenersi nelle loro grandezze, d'amplificar le loro ciranniche fignorie con trucidar gl'innocenti, con procurar d'estinguer le Romana Religione, che pur'al fine come altretanti Erodi restaran delusi, & estinti. Coroneranno gl'innocenti, e crescerà la Religione, & eglinosi vedran feà breue di Regno priui, e di vita, e quel, ch'è sommamente de plorabile, priui della salute eter-

dentris tuis; conforme ancora diffe l'Istorico; Nulla

eterna, perche Dominus dissipat consilia gensium, re- Pf 32.10. probat autem cogisationes populorum, & reprobat coselia Principum, consilium autem Domini in aternum manes.

#### **C** A P. V.

Supposto, che la Santa Chiesa Romana qualche giorno de' Maomettani, & Eretici per mezzo d'alcun. Principe Cattolico hauesse da riportar glorioso trionfo, chi de' presenti Prencipi sembrarebbe più disposto à tanta impresa ?

' 'Autore del portentoso decennio è di parere, che la setta Maomettana sarà distrutta dal potentissimo Rè delle Spagne, in quelle parole In histor. del S.7. nel foglio 141. Ch'egli dissiparà prestamen- Sueu. lib. te i turbini crudeli de gli empi, e sosterrà la vacillan- 2. par. 4. se Religione. Cioè, ch'egli dissiparà gli Eretici, . n.13. Maomettani, e darà il braccio alla santa Chiesa. Romana, che, combattuta da tanti nemici, par, che vacilla in molte parti della Cristianità,stando molti paesi per essere occupati da gli empj, onde col braccio di sì potente Monarca restarà vittoriosa, e calpestarà dell'eretica persidia la fronte, e romperà della Maomettana Luna le corna. Di più nel foglio 182. dice. Che la nuona Monarchia, da gli Astrologi presagita, non sarà, che l'estensione, e'l domimio di Spagna nelle parti tutte del mondo. Dall'altra Com. de parte il Conte Flisco in vna operetta, drizzata al Flisco in. Rè Cristianissimo, gli predice vn'ampia Monar- opusc.de Chiase vittorie contro Ereticise Maomettani, con tat. sai parole. Tua autem Monarchia, mi Rex, & Domi-

Zzzz

ne clement ssime, non sine plurimis bellis, & angustys eri; erigenda: sed diutissime in tua augustissima domo perdurabis. Sono in vero gli astrologici giuditij,come di lopra si disse, tutti incerti, e vacillanti; pete che realmente di tali Astrologi il sapere è va vero non sapere, Quorum sapere est desipere, e benche qualche fiata par, ch'in parte s'auuerino, s'auuerano à calo; sia dunque lecito à ciascuno seguir quel più gli aggrada; io, niente con gli Astrologi trattenendomi, senza rispetto dirò, e senza passione: ma sol mosso dalla verità, per quanto ella nello cognetture lampeggia, che Principe à tanta impresa non mi sembra più disposto, che'l Cattolico Monarca, primieramente; perche la Spagna sembra eletta da Dio per simiglianti progressi, tanto per essere ella collocata dalla divina providenza, quasi penisola dentro del mare Mediterraneo, e l'Oceano, donde possa commodamente confuoi volanti legni gir dall'vn polo all'altro, e tutto girare il mondo, quanto, perche da lei spira Fauonio, vento dolce, e soaue, che, secondo dice Aristorile, confonde l'odorato de Cani, quasi per dar taph. 2. c. ad intendere, che da lei serenissimo spirar debbia quel vento, che sgombrarà le nuuole de trauagli della combattuta Cristianità, e confonderà l'odorato dell'ambitiofo Can de' Turchi. ma fopra tutto pl'isperienza, che n'habbiamo; atteso dalla Spàgna riconosce la Chiesa la sua moderna vastissima amplificatione; onde il P. Paolo Serlogo nell'esplicatione mistica del settimo delle sagre Canzoni nel fin del numero quarantesimo settimo spiega la profetia del Profeta Sosonia nel cap.3. Soph. 3.8 veri 8. Vlirà flumina Ethyopia, inde supplices mei,ve-

rificata nello scuoprimento dell'Indie Orientali,

13.

Digitized by Google

fat-

fatto da Spagnuoli. E nel numero quarantelimo ottano quella del Profeta Abdia nel verso ventefimo: Transmigratio Ierusalem, que in Bosphoro est, Abd. v. possidebit Ciuitates Austri, verificata nella conquista di tante Città, e porti intorno dell'Africa, dallo stretto di Gibilterra infino ad Ormus, e dell'Indie Occidentalise nel numero quarantesimo quinto il Cipitolo decim'ottano d'Isaia, verificato parimente nello scuoprimento dell'Indie Orientali, e nel volo del gran Sauerio, e'l principio del capitolo settimo delle sagre Canzoni, verificato nello scuoprimento, tanto dell'Orientali, quanto dell'Indie Occidentali, e nella fondatione di tanti Ordini di Caualieri militanti; se duque elesse Dio la Spagna per la conquista di tanti popoli dispersi, e lontani dal nostro Cielo, per ridurli dalla cieca ignoranza dentro il grembo di santa Chiesa, possiamo argomentar probabilmete, che Dio la coronerà coll'ultima gloriosissima. impresa della distruttione de gli Eretici, e de' Maomettani, e d'altri infedeli, tanto più, che nel citato capitolo d'Isaia, si dice, Antè messem totus ef- 1sa.18.5. floruit, & immatura perfectio germinabit, & prascindentur remusculi eius falcibus, & qua derelicta fuerunt abscindentur, & excutientur. Il che commodamente può fignificarci, che prima della raccolta vniuersale, e della distruttione de gl'infedeli siorì la perfettione, e la fede: ma non fù matura, nè ridotta à compimento: ma ella haurà da germogliar noue glorie, e nuoui conquisti, e saran precisi dalle falci de Cattolici guerrieri, e de gli Euangelici Predicatori anco i ramoscelli rimasti, e saranno scosse le piante dell'infedeltà fino alle frondi, come tutto giorno si vede, volando gli Apostolici Messaggieri in quei vastissimi Regni per mezzo de legni Iberi;

Zzzz

Digitized by Google

## 732 Li Trionfi della Chiefa:

dunque se per mezzo della Cattolica Monarchia si videro, e si vedono ne' paesi rimoti de gl'infedeli i fiori della Cristianità, s'hauran col diumo aiuto da veder'ancora i frutti maturi collo scuotimento torale dell'espugnation del Paganesmo.

Isa.51.5. Di più lsaia nel capo 5 r. dice: Egressus est Saluator meus, & bracchia mea populos iudicabunt; me insula expectabunt, & bracchium meum sustinebunt. Questi bracci di Dio sono i Prencipi Cristiani, particolarmente i Rè di Spagna. Così dice il Padre ToE.Thom. maso Campanella nell'Areismo Trionsato. Prin-

F.Thom. maso Campanella nell'Ateismo Trionfato, Prin-Camp. in cipes, prasertim Hyspanos, esse bracchia corporis Mes-Ath.tr.c. sia, vi dicis Isaijas, Bracchia mea populos indicabunt.

Nè questo detto del P. Campanella è suor di proposito; perche sotto nome di bracci nella sagrascrittura soglion venir trà l'altre cose simboleggiati i Prencipi, giusta il Ganone 5502. del Pauo-

Pau. can. nio; Bracchium interdum Regum, as Principum poten-5502- tiam significare. Et in questo senso si suol prende-

Tob. 18. re quel di Giob à 18. Consumat bracchia illius primogenita mors. E quel de' Prouerbj à 31. Roborauit Prou. 31. bracchium suum. Dice dunque in tal senso liato, ch'i Prencipi Cattolici saran Giudici, e Rè de popolise che l'isole aspettaranno Dio, cioè la vera sede, e che sosseranno per loro signore il Rè

ra fede, e che sosterranno per loro signore il Rè cattolico, il che si vede auuerato in tanti Regni della sua vasta Monarchia, e nell'isole Filippine, così dette da Filippo, & in altre dell'Indie, tanto Orientali, quanto Occidentali. Ma che cosa dice appressonel verso nono decimo, & vndecimo Isaia? Consurge, consurge, induere fortitudinem bracchin Domini, consurge, sicut in diebus antiquis, in generationibus saculorum; numquid non tu percussisti superbum, vulnerasti Draconem? numquid non tu siccasti

mare, aquam abysis vehementis, qui posuisti profundum maris viam, ut transirent liberati? Et nunc, qui redempti sunt à Domino, reuertentur, & venient in Sion laudantes, & latitia sempiterna super capita. eerum, gandium, & latitiam tenebunt, fugiet dolor, & gemitus. Nelle quali parole, nel senso almeno accomodatitio, par, che'l Profeta riuolto al braccio del Messia, cioè al cattolico Monarca, l'esorta ad armarsi come ne' tempi andati, e gli annuntia vittorie contro i superbi nemici, contro il Dragone dell'infedeltà, passaggi ne' mari, e ne' prosondi, & vltimi termini delle terre incognite, e'l ritorno à Gierusalemme, e l'allegrezza inesplicabile di quel tempo, quando sarà tutto il mondo Pagano ridotto sotto la sua corona, e nel grembo della cattolica Chiesa. E questo ancora par, che ci venga adóbrato in quel dell'Ecclesiastico, portato da noi di sopra. Innoua signa, & immuta mirabilia, glorifica manum, & bracchium dexterum, & afflige inimican; perche per mano, e per braccio destro si può prender l'Austriaca Monarchia, e'l cattolico Monarca, braccio destro della cattolica Religione, si perche nella parte destra à Roma egli risiede, si perch'è il più poderoso, e deuoto difensore della fede; onde non è fuor di propolito giudicar, che l'inimico della cattolicaChiesa preso in generale, sarà dalla potenza del cattolico Monarca shattuto, afflitto, vinto, e trionfato. Afflige inimicum festina tempus, & memento finis, vi enarrent mirabilia tua.

Oltre di ciò il mentouato P. Serlogo, in quelle parole de'sacri Cantici al settimo, V mbilicus tuus Crater tornatilis, nunquam indigens poculis; venter tuus aceruus tritici, vallatus lilys, dice coll'autorità

Cant. 7.2

di molti sagri Dottori, che per ventre della Spola s'intédono quegli Ordini di Caualieri, che con voto di perpetua castità si consagrano à Dio, e mili-

tano per la fede. E per Virbilico s'intendono que-

Serlibi- gli altri, che viuono in matrimonio. Connubio addem.

frictos per V mbilicum, ex quo generationes incentius denotari arbitramur; qui vero thalamos, & nuptias respunnt, per ventrem, quem continentia perfecta, mulierum aspernantis amplexus, quosuis byerogliphica circundant, nempe candida virginitatis Iilia; Questi Caualieri sempre generosa magnanimità contro Maometrani, & altri infedeli dimostrarono: ma più, dic'egli, l'hauran da mostrare ne' loro succesfori, quando faran de gli Amorrei, cioè de gl'infedeli, giunte al colmo le sceleraggini; perch'all'hora il grande Iddio muquerà contro di loro tutto l'auventurato Occidente, Cum destinaucrit omni potens alcifci, commonebit tetum Occidentem ve puenet contra insensatos; praliabuniur, & unus sugabis dicem millia, equum, & ascensorem degicient in mare, Hor'io dico, i Regni d'Occidente non sons particolarmente quei della Spagna,e della cattolica Monarchia? gli Ordini de Religiosi militanti non son la maggior parte della medesima Monar-

Abb. Sa- tato; e così ancora il P.D. Gregorio de Lauro nelgitt. in la verità difesa nel capitolo cinquantesimoquinver. dif.c. to, annouerando molto à lungo questi Ordini di Caualieri della Cattolica Monarchia; dunque le gli Amorrei de Maomettani han da esser dissatti dal fortunato Occidente, e da questi generosi Caualieri, possiam noi ben conchiudere, che probabilmente questa gloriosa impresa stia riserbata da Dio specialmente per l'Austriaca Monarchia.

chia? così proua il detto P. Serlogo nel luogo ci-

Rin-

Rinuigora le mie speranze il veder la Casa Aufiriaca fin'ad hoggi continuata nella successione,e seza macchia d'eresia dou'alcune altre no son tali, & oltre di ciò della cattolica Monarchiala vasta è non mai più nel mondo veduta grandezza, della. qual perorando il P. Fr. Tomaso Acquanina d'Aragona, Domenicano, Vescouo di Bitonto nell'oratione recitata nel maestoso funerale della gloriosa memoria di FilippoQuarto nella Real Chiefa di santa Chiara di Napoli, così diceua. Nel Par. Acmaggiore, e più vasto Imperio, che mai concedesse il quau. in. Ciclo ad huomo, come l'attesta Giusto Lipsio, the com- bab. Nea parando la Monarchia Ispana à quella di Roma, ches pol.in Te Superd l'Assiria, la Medopersa, e la Greca, serine del plo Dina nouro Re's Post hominum natos nulli unquam cotigit Philippo mains Imperium. E come potrà la lingua, se non lices Quario. al pensiere, divisare, è dividere i suoi termini, se pur hà termine l'interminabil suo giro ? Si divide da Matematici il circolo in trecento sessanta parti , ò gradi, così chiamais da gli Astronomi in quello del Cielo, 🐱 da Geografinell'altro della terra. È di questa gli antichi fino alle Colonne d'Ercole poste-nello stresso di Gibaltar misuravano, de trecento sissanta, soli cento ottanta, che gli altri cento ottanta erano incogniti; ma dopò sutti furono penetrati, e dominati da gli Austriaci, e la grandezza di questo spatio sconerto, chiamato nuouo mendo, argomentatela, per non dilungarci, da Un Regno solo frà tanti, chiamato il Perù, situato trà'l Marangone, e la Plata, qual gira dodeci mila, e sei cento miglia, come scrine il Butero;e da un solo maredel Nors, doue, oltre molte vastissime Isole, ve ne son quattrocento, nominate le Luccaie, alle qualissifà scorno, chiamarle Isole, essedo ciascuna maggiore d un Regno; De' rimanenti cento ottanta gradi, quali costisuisco-

l.4°

suiscono l'altra mesà della terra , detta il Mondo anticos domina il nostro Rè nell'Europa tutte le Spagne no mai da ottocento anni in quà sosto un solo Rè; I passi bassi, l'Insubria, e questo Regno di Napoli, l'Isole di Sicilia, Sardegna, e due Baleari, & altre cotante, e tali Piazze, e fortezze, qual parte d'Europa, essendo vastissima, è pur minore di quella, che signoreggia nell'Africa, nell'Asia, e nell'India citeriore, si che nel modo nuono nulla posseggono gli altri Prencipi, e nell'ansico non molto; e prosesto, ch's miei occhi bramesi di giugnere à riconoscere in Cosmografica Mappa si vaso Impero, fù forza, che giungessero per ogni lato à gli orli estremi della carta erudita; essendo pur troppo vero, che la fascia di tanto dominio intreccia varie zone, mille discordi lingue s'accordano all'invocatione dell'Austriaco nome, terreno Nume. I liberi venti gli sorgono soggetti, e si sepeliscono vassalli; i fanali alle sue armate sonostelle d'un'altro Cielo; possiede mari inuisibili à i lidi,nazioni con mobili nidi ; i suoi menti, quai Tstani son rubelli alle nostre sfere ; i boschi celati à nostri Cieli; l'isole sferrase da nostri confini; i Regni sarusciti dalle uostre mete, il Sole, il Sole stesso da suoi monti nasce, nesuoi mari muore, nè sò, se con suoi giri arriua done s'aggira il cerchio di tanto Impero. Così dic'egli, e dice poco. Ma già; ch'ei nomine Gio: Butero, vediam di gratia breuemete ciò ch'à lungo del Rè Cattolico questo autore và raccon-Gio: But. tando. Dalla creatione del mondo in qua (dic'egli) no vniu. p.2. è mai stato Imperio maggior di quello, che Dio hà concesso al Rè Cattolico, mentre ch'egli abbraccia amplissime Provincie in Europa, e statt nobilissimi nell' Africare nell'Asiare tutto il mondo nuouo. Neli'Europa egli hà la Spagna, che da otto ceto anni in quà no è mai sta-

ta iutta sotto una Gorona. Hà i paesi bassi, che girane

Digitized by Google

mille

mille miglia. Il Regno di Napoli, che gira mille, e quattrocento. Il Ducato di Milano, che gira presso trecento.
L'Isole di Maiorica, e di Minorica, e d'Eusa. La prima
circonda trecento miglia, la seconda centocinquanta, e
la terza ottanta. La Sicilia, che gira settecento, e più.
La Sardegna, che ne abbraccia cinquecento sessatadue, di altri porti, e piazze nella Toscana. Nell'Africa egli bà il miglior porto, che sia nel Mediterraneo, e'l
più capace, e'l più sicuro del mar nostro, che perciò si
chiama Marzalcabir, cio è porto grande; e le piazze
d'Oran, di Melilla, e di Pegnon. Haue suor dello stretto l'Isole Canarie, che sono dodici: ma le principali sette, e di queste niuna volge meno di nonanta miglia.

,7;

ş.

Nel Mode nuouo hà l'Isole del mar del Nors, che sono tăte, che no si sà il numero. Le Luccaie solo passano. quattroceto, & alcune di loro di tata gradezza, e ric-. chezza, che ciascuna sarebbe bastate à costituire un gra Regno. Borichen è luga treceto miglia, e larga sessata; poco minere è lamaica. La Guba è luza noueceto, e larga sessaia. La Spagnuola gira mille, e seiceto. In terra ferma domina attualmete tutto ciò, che và costeggiado laFlorida,il lucasan; La nuouaSpagna, che cominciado. da S. Eelena passado per Panama scorre sino à Quinera, & hà di lughezza invorno à cinque mila, e duceto miglia, alli quali aggiugedo i cofini Mediserranei verso Tramontana, non montaranno meno di noue mila miglia. Il Perù poi cominciando da Panama hà di costa dodici mila, e seicento miglia. Nel continente hà due quasi Impery, l'uno del Messico, e l'altro del Perù, li sui Rèfurono potentissimi, e di grandissime ricchezze.

Del Mondo nuouo sono quasi appendici l'Isole Filippine, le quali apparsengono alla nuoua Spagna, cosò chiamate ad honore, e gloria di Filippo, sotto li cui auspicy sù fatta di quell'Isole l'impresa, e si stima che siano undeci mila; le conquistate sono le Settentrionali, la

(Aaaaa) pringoglo

principal delle quali si chiama Luxon lunga giù di seicense miglia, la più grande è Vendenao, la più famosa d Tandaia, & abondano uninersalmente di vene d'o-

roze di vistonoglie, e Vendenao di cannella.

Questi, & altri paesi appartegono alla Corona di Cafiglia:mavi è un'altra, quase metà del modo, ch'apparsiene alla Corona di Portogallo, già poffeduta, e co alta giustissima speraza da possedersi dalRèCattolico. InEuropa dugihà ilRegno di Portogallo, ch' è lugo trectio wenze largo sessata miglia In Africad'importati pianze di Sestare di Tangor, che sono le chiani dello sirette anni del mar noftro, e dell'Oceano Atlantico, e fuor dello firesso Nazagan . Hà di più in quell'Oceano immojo l'IsoleTernere, che son feste, delle quali Angra gira quarăta miglia, S. Michele più di nonăta. Hà porto satore non molto lugi la Madera, che volge ceto sesiala miglia; Hà l'Isole di Capo verde, che son settese sotto la linea equinostiale l'Isola di s. Temaso maggior, she la Madero; & ha di più inisa la costa d'Africa dal capo d'Aguero sino à quel di Guardafu, & oltre l'Isole, delle quali non si fà conso, l'Isola di s. Lorenzo lunga millere dagentore large quattrosenso ostansa miglia-

In Asia è padrone d'Ormaz (del quale dicenogli Arabi, che fe'l modo foffe un'anello Ormuz farebbe la gisia) è padrene di Dià, ch'è la chiane del Regno di Căbaiore de fuoi marir è padrone nell'India ciseriore di Dama, Bazain, e di Tonaa, di Goa, per altro nome, chiamata Ciaul, done ristede la Corte, e delle fortezze in Cananor, in Coccin, d'in Colan, è padrone di sussa la Cofta, chesi stende da Daman insino à Melipue, dell'-Isola di Zeclan; e nell'India vherioro del Regnodi Malaca, il qual si stende 26a.miglia, e dell'Isole delle Molneche, done nasceno i garofani, e di più nel mondo nnouo del Brasile per lo spatio di trèmila miglia, trà l Managnone, s'L Rie della Plua, & altre piaxue, porti,

e stanze in diverse parti del mondo, che se ne confonde la memoria. Hor se così vasta è del Cattolico Rè la Monarchia, che mai nel modo vna simigliante no si vide; se de gli altri Principi della terra appo lei le signorie sembran Pigmei presso à giganre, se giganteggia il suo dominio, e gira con larghi passi il mondo, poco restarà per occupar de Barbari Maomettani, e d'altri infedeli i paesi ; à lei tocca di tanta impresa pria, ch'ad altri, la corona; e se p salute di sì dinersi popoli Dio di tantiRegni coronollo, & è la corona fua vguale à quella del Zodiaco; se gira la sua corona quato gira l'Vniuerso, no mi par gli resti altra cosa,ch'ingémaria col diamante della vittoriofa,e dureuole fignoria de pacfi presenti de gl'infedeli. Riferisce Carlo Scriba. nio nell'institutione Politica Cristiana appresso Be ierline nel Teatro nella parola, Hispania annui red- Beier. dirus, che nell'anno 1615, i Regni della Spagna. poteuano ad ogni cenno del Cattolico Rè armar ducero ver'vno mila făți, e noueceto ott îtatre mila canalli;e che nel Regio eracio entranano ogn'anno folo dalla Spagna verifei milioni,e che l'etra de annue de gli Arciuescouati ascendono à settecentocinquantaquattro mila scudi, de Vesconadi ad ottocento settant'otto mila, de gli altri beneficij, Canonicati, & Abbatic ad altretanto; dell'Ordine de Caualieri di s. Giacomo, nouanta none comende, ad octo cento octanta nove mila, e trecentox otto scudi; di Calatrana, cinquant'una commenda, à conto trentacinque mila; d'Alcantara. trent'otto commende à dugento quaranta otto mila cento, e quattordeci; di san Giouanni cento trenta quattro commende à dugento cinquanta. mila, e cento trenta quattro, di Montesa tredici commende à ventitré mila. L'entrade de' Duchi del (Aaaaa)

if i

\*

del numero de grandi vn milione, e nouanta noue mila; de Marchesi grandi, trecento quarant'otto mila; de Conti grandi dugento ventisei mila; de grandi l'entrate in Italia nouecen to settanta mila; de Titolati, che non son del numero de grandi, trè milioni, e cento cinquant'vno mila; le quali rendite tutte insieme ascendono alla somma di diece milioni, e nouecento trenta sette mila, e sei cento cinquanta due. Ex his (conchiude l'Autore) si singuli vitronea voluntate Regi suo anni vnius prouentum offerant, quàm nobili augmento regium opulentabuni erarium? E per questo, io direi (ma più per lo zelo della Cattolica Religione, e per la co-sidenza nell'onnipotente suo Dio) qual'impresa non stimarebbe superabile il Cattolico Monarca?

Farò passaggio di molti argomenti, e portarò solamenre altri due, de quali il primo sia; l'euidete protettione, che Dio tiene del Rè Cattolico, non solo; perche nelle più gravi tutbulenze, mitabile, e, quali disti, miracolosamente nel dominio de'disfrenati tumultuanti popoli il mantenne: ma di vantaggio nella successione del desiderato Erede-A tempi di Filippo Secondo giaceua il Principe D. Carlo (vnica speranza del Padre) per vna fiera caduta si malamente infermo, che già pochissimo gli auanzaua di vita. Successe ciò in Alcalà nell'anno 1563 ricorse il pietoso Rè all'intercessione del glorioso s. Diego dell'Ordine di san-Fracesco d'Assiss, & à tale effetto fece codurre del Sato le reliquie nel luogo doue il Principe moribodo giaceua; & ecco in sonno apparedo al Principe il Santo l'afficuro della vita, e gli restituì miracolosamente la perfetta sanità; si legge il fatto nelle Storie di Spagna, e nelle Croniche di s.Fracesco, e nella terza lettione del secondo notturno del-

741

dell'ottava di s. Diego nel Breviario Francescano, in quelle parole. Inter qua praclarum illud est de Principe Carolo Catholici Regis Philippi Secundi filio semimortuo ad vitam renocato, cum, desperata salute, corpus eius, è sepulebro buius rei causa extractum, attigisset. E nell'Antifona terza del terzo notturno della festa, doue dice . Dixit Beatus Didacus in. somni quiete filio Regis, confide Princeps in Domino, quia sanus fies, & mox è summo vita periculo liberatur. Staua la Monarchia nell'agonizante Principe esanimata, e moriboda ma Dio gli diede tal soccorso, che rauuiuò d'vnimondo le poco men,che morte speranze. Ma che? frà cinque anni passò il Principe all'altra vita. Che direfte à sì gran caso? che Dio voltato hauesse le spalle à Filippo? nongià; pche dall'vitima sua sposa Dona Anna d'Austria gli diede cinque figli, D. Ferdinando, D. Car-10, D. Diego, D. Filippo, e Donna Maria: Ma l'inuida Parca in breue tempo e la sposa gli tolse, ed i figli, lasciandogli solo D. Filippo, debolissimo di complessione, ed oltremodo infermiccio, con gra timor della Spagna di non restar di nuouo senza Principe. S'adoprò il Rè col Sommo Pontefice Sisto V. per la già procurata Canonizatione di san-Diego, la qual segui nel 1588.e Dio fauori D. Filippo in maniera, che soprauisse al padrè, e sù saggio, e santo Signore, norma di castità coniugale à tutti i Rè del modo, da cui nacq;nel 1604. finito, ad 8. d'Aprile, il Principe D. Filippo, Quarto di questo nome, il qual si vide finalmete in età grauc priuo di successore tato del primo, quanto del secódo matrimonio. Giaceua in lutto la Spagna per la morte del serenissimo Principe D. Prospero Filippo,palpitando la Monarchia, non fapendo,che riuscita hauer douesse della nostra Augusta Reina la gravidanza: quando di mezzo al pianto spuntò giocódo il riso, e dalle tenebre delle gramaglie la bella aurora d'un nuonoSole,metre alquanti giorni dopò madò à luce, ò pur diremo, partorì la ftelsa luce, anzi vn nouello Gioue babino, ch'è il prefente nostro Rè, CARLO II nell'anno della nostra falure 1661, nel di di s. Leonardo à 6. di Nouembre, per darne il Cielo à conoscere, che fi come s. Leonardo è di quei, che stano in catena, il gloriofo liberatore-così Carlo II. liberana naicendo de gli affanni, è da i cordogli la Monarchia, per hauci poi da liberar vn mondo da i duri lacci della barbara infedeltà. Vedendo dunque noi, che Dio N.S. all'hora più riuolge all'Augustissima Cala d'Austria benignissimo to sguardo, quando paiono più spète della successione le speranze, e con tali gratie sin'ad oggi la Regia stirpe mantiene, argo mentar possiamo, che di sacile akisimi dilegni nella divina mence nasconda, riserbado per anuetura del trionfo dis Chiela contro de gli Eretici, e Maomenani, & akri infedeli, principalmente per lei l'auuenturata impresa.

L'altro argomento sia, la purità della Religione, che ne stati del Cattolico Monarca e riplende, e siorisce. Non vè calamita, nè ambra, ch'à se
più potentemente e le grandezze attragga, e le signorie richiami, nè che più l'assistenza della divina protettione prometta, quanto il pietoso zelo
dell'enangelica verità, cheristede ne generosi petsi, e nell'infocate viscere de gli Austriaci Monarchi; nè vè maggior argomento delle cadute de'
Regm, quanto il tener poco à cuore la gloria di
Diocidella Cattolica Beste. Hanna passem summe

Exod. 20. Diose della Cattolica Pede. Honora patrem tuum

'to matrem tuam (disse Dio) ut sis longauns super ter

ram; se brami lungase felice vita in questo, e nel

l'al-

Digitized by Google

l'altro mondo, porta riuerenza à tuoi pareti; d'altra maniera perderai ben presto la vita: ma per qual ragione Dio in pena di coloro, che poco honorano i parenti, accelera la morte, & abbrenia loro la vita?sapete perche? perche non è degno del dono, chi dispreggia il donatore; se'l padre, ela madre diedero al figlio la vita, richiede l'antidorale obligatione,ch'egli per loro e vita,e sague no prezzi,e se fà cosa in contrario, non è degno della vitase Dio gli la toglieshorsessendo i Rè Luogoteneti di Dio in terra,e la Monarchia dono, e gratia dell'Altiffimo, richiede l'antidorale obligatione, ch'i Rè, quanto posseggono, tutto à gloria di Dio col zelo della purità della Religione esposto, es pronto mantengano; altrimente faran degni, che Dio tolga loro ogni grandezza, e che rouini la signoria Se bramano i Prencipi prosperità e salute, non pongano le speranze ne gli escreiti, e ne' Ca-Relli: ma nel solo nome di Dio, come sopra detto habbiamo, Hi in curribus, & bi in equis, nos autem Pf. 19. 8. in nomine Dei nostri inuocabimus, e l'istesso afferma Niceforo; Sola vera pieras faris est Principibus, absq; Nicef. L. illa nibil profuns exercitus: Et vn certo Politico dif. 14.6.2. se, che'l disprezzo della Religione anco appresso i Gentili era argomento delle cadute de Prencipi. Ob lesam Religionem etia prophani scribus, suos Prinsipes dementates fuisse. Hor estendo tanto della puzità della Religione detro gli Austriaci petti il zelo, chi non dirà, che della medesima Religione i trionfi habbian d'abbellire principalmente de gli Austriaci Monarchi la Corona, e ch'alla Cattolica Monarchia stia riserbata da Dio contro del mondo pagano la maggior'impresa, e la palma ? Per amor della Religione furono istituiti nelle Spagne varij, Ordini di Caualieri. Nell'anno 1118.

quel Digitized by Google quel del Saluadore ad imitatione de' Templarij. Nel 1158. quel di Calatraua. Nel 1160. secondo Alfonso Venerio (ma, secondo il Mariana, e'l Dottor Martin Carrillo, nel 1175.) quel di s. Giacomo. Nel 1177. quel d'Alcantara. Nel 1317. quel di Montesa. E nel 1320. quel di Cristo; & altri Ordini riceuuti, come quel di Montegaudio, detto di Montfrac, e quel del Vello d'Oro, nomato del Tosone. Di più nel 1011. furon cacciati i Mori da Barcellona, e dalla Prouincia Tarragonese dal Conte Borrello. Nel 1089. dalla maggior parte del paese di Portogallo da D. Ferdinando, figlio di D. Sancio Rèdi Nauarra, e di Castiglia. Nel 1120. da tutto il Regno d'Aragona da D. Alfonso il Guerriero, che ventinoue volte riportò di quelli la palma. Nel 1139. furono disfatti dal Principe D. Alfoso, che per hauer vito cique Rè Mori fù gridato Rè da tuttol'esercito, e'l paese di Portogallo passò in stato di Regno, e prese per armi cique scudi p le vittorie cotro i detti cique Rè ottenute. Nel 1212. furono miracolosamete scositti da D. Alfoso Rè di Cassiglia, che co pochi Soldati, e co perdita di solo veticinque de suoi tagliò à pezzi dugeto mila de nemici, onde s'instituì la sesta del trionfo della Croce à sedici di Luglio. Nel 2230. furono tagliati à pezzi in gran numero dal Rè D. Alonso IX. di Castiglia, e di Lione cotro il Rè Moro Abemet sorto l'assedio di Merida có pochissimi Soldati contro la volontà di molti Consiglieri,nella quale occasione si sparse fama, esseres stati visti entrar in battaglia à fauor de'Cristiani, s. Giacomo, e s. Isidoro con molti altri Santi. Nel 1236. furon discacciati da Cordoua da D. Ferdinando il Santo. E nel 1238. dalla Città di Valenza dal medesimo, e d'altri paesi ne gli anni segué-

ci, nel 1340. furono dal Rè di Castiglia sù le riue del siume Salto tagliati à pezzi altri dugento mila, nel 1491. il Rè Ferdinando Quinto d'Aragona spiantò talmente la potenza di questi Barbari nella Spagna, che meritò d'esser chiamato il maggiore di tutti i Rè della terra,& ottenne il titolo di Cattolico, & indi ordinò se n'vscissero da suoi Regni tutte le reliquie de Mori, e de Giudei, e se ne partirono infieme cento venti quattro mila famiglie con molto incommodo della Spagna, & emolumento del Turco, mentre vna parte de Giudei ristaurò, e fece Colonia la già da Amuratte distrutta Città di Tessalonica; finalmente nel principio del presente secolo la gloriosa memoria di Filippo Terzo gli auanzi discacciò di queiMori,che come schiaui nella Spagnane' ministerij bassi di lauorar la terra si tratteneuano, con insolito danno di tutto'l paele, non curandosi l'Austriaca pietà di verun danno, quatunq; grandissimo, per veder le terre sue del tutto purgate dalle lordure, e dalla. cattiua semenza de gl'infedeli, non potendo sopportar ne'suoi Regni ombra, ò neo d'infedeltà. Se duqităto è della Spagnaje de'suoi Principi verso la Cattolica Religione lo zelo, e sì rara, e sourana. l'Austriaca pietà verso Diose verso la Chiesa, che non apprezza qualfiuoglia gran danno, quanto farà verso di lei di glorie, e di grandezze prosusa la diuina maestà? dice il Signore nel primo de' Regi al secondo. Quicumque glorisicauerit me, glorisicabe 1. Reg. 2. eum, qui autem contemnent me, erunt ignobiles, io renderò glorioso chiunque della mia gloria si mostrarà zelante, e quei, che di me non faranconto, saranno ignobilmente trattati: E promette ancora nel ventesimo sesto del Leuitico, grandezze, palme,e trionfi à quei, ch'osseruaran Bbbbb

Digitized by Google

la santa sua legge, e professaran la vera Religione; Leu. 26.8 Persequetur quinque de vestris cetu alienes, & centum de vobis dece millia, cadet inimici vestri gladio in cospectu veftro: ma qual casa più dell'Austriaca della gloria diuina, e della Cattolica Religione è più zelace? Quidi è, che Dio nel medesimo repo, nel qual dal gra Turco Ottomano hebbe la Casa Ottomana nell'Oriéte l'origine, diede nell'Occidente alle maggiori grandezze la salita alla serenissima Casa d'Austria; perche la rouina dell'Ottomana empietà dall'Austriaca pietà nel tépo, da Dio prescritto, hà da seguire. Circa annum millesimu trecentesimum (dice Genebrardo nel Teatro) que tempore Ossomana familia, eiufque dominatus originem babait, codem ipso tempore, quasi ex aduerso Austriaca familia ad principatum ingenti Catholica Ecclesia bono pronthi cepta est, il che si vede adempito; perche nony'è famiglia Cattolica, la qual tanto all'Ottomana, & à Turchi resista, quanto l'Austriaca nè gl'Imperadori della Germania, e ne'Rè della Spagna. E qual famiglia è tanto nemica de' presenti auuersazij della Fede? Et à questa pietà dell'angustissim. Cala d'Austria s'aggiunge la suiscerata diuotione verso la santissima Vergine, e verso l'augustissimo Sagramento dell'Altare. Verso la satissima Vergine dell'Assunta Federigo d'Austria Imperadore fù così ardentemente divoto, che nel di festivo di quella, digiunaua rigoroso digiuno, & edisicò molti sontuosissimi Monasterij. Deuotissima su diMaria pur'ancora sua madre Cimburga Duchessa diMassoniaje deuotissimo parimete Alberto IV. Prencipe d'Austria, di maniera, che ne'sacri Tempj insieme co' Sacerdoti, come vn di loro, à i divini vsicj, cantando, e salmeggiando assistena: ma

VCI-

verso l'Immaculata Concettion di Maria quanta de gloriosi Austriaci della Spagnasù, & è la suiscerata diuotione ? chi potrà mai basteuolmente verso l'Immacolata Imperadrice del Cielo quanto de Filippi, e particolarmente del Quarto, sia. stato grande l'amore? ma veniamo all'augustissimo Sagramento dell'Altare. Vedendo Papa Vrbano Quarto la temerità de gli Eretici, particolarmente contro l'augustissimo Sagramento dell'Altare, istituì la solene festiuità del Corpo di Cristo N.S.e d'ordine del medesimo Pontesice s. Tomaso d'Aquino copose l'vfficio, ch'in detto di, e p l'ottaua recitar fi doueua (di qsto, e de gli altri motiui, che spinsero Papa Vrbano IV.ad istituir la solenità del Corpus Domini, io ne parlai breuemente nella vita di s. Malachia nella predittione 21che dice, Ierusalem Campania.) All'hora con gran rossor de gli Eretici si vide l'impugnato Sagramento esser condotto con splendidissima pompa per le publiche strade, dell'eretica pravità trionfando. Questa solennità fù poi confermata, e rinnouata da Papa Clemente Quinto, e dal general Concilio Viennense, e poi da Martino Quinto, e da Eugenio Quarto, Ad confundendam specialiter Hareticorum perfidiam, & insaniam, come nella sua Bolla Vrbano Quarto hauea detto. L'istesso sù confermato nel Sacro Cócilio di Trento con quelle bellissime parole. Oportuit victricem verttatem. Cot. Tri de mendacio, & haresitriumphum agere, ut eius ad-dent. seff. uersary in conspectu tanti splendoris, & in tanta uni. 13. de Eu mersa Ecclesia latitia positi, vel debilitati, & fractita-char. c.s. bescant, vel aliquando resipiscant. L'augustissimo Sagramento ad onta de gli Eretici riporterà sempremai gloriosissima la vittoria; dunque à coloro, Bbbbb

che, rimpetto all'eretica prauità, di questo gran-Sagramento parteggiani si mostraranno, à coloro, che di tanta verità da forti, e fidi Campioni si portaranno, questo Dio Sagramentato sarà nonsolo in Cielo di glorie: ma liberalissimo ancora in terra di grandezze, e di trionfi; e perche la gran-Casa Austriaca sopra tutti i potentati del mondo nella diuotione dell'augustissimo Sagramentosi segnala, sù segnalatamente sopra tutti i potentati del mondo e d'ampiezza di dominio, e di gradezze maestose ricolmata, e sublimata, & in conseguéza del triofo della Chiesa cotro de gli Eretici,eMaomettani, & altri infedeli à lei speriamo stia pricipalmete riserbata la gloriosisima impresa. Et io noto vna cola assai stupenda, che la serenissima Casa d'Austria all'hora sormontar cominciò nel colmo delle grandezze quando sù islituita in santa Chiesa la solennità dell'augustissimo Sagraméto dell'Altare; perche questa festasù instituita. nella Chiesa particolar di Liegi nel 1247, e da sedici anni dopò, cioè nel 1263. fù solenizata in Ornieto p ordine d'Vrbano IV.e nel medesimo tépo, cioè nell'anno seguente, che fù nel 1264. andado Lips. in. (come riferisce Lipsio) Rodolfo d'Austria Conte visitar vna dona p etàse per satità di vita di gra risguardo, che nella solitudine in vna cella dimoraua, & hauea spirito di proferia, s'incotrarono p camino có vn Sacerdote, che porraua il s. viatico ad yn'infermo; îmotò Rodulfo dal suo cauallo, e vi fece sedere il Sacerdote col Santissimo, & egli, scoperto il capo, & à piedi, le readini del cauallo tenendo, si diede à seruirlo da staffiere; all'esempio di tanta pietà mosso il Barone smontò ancor'eglise fece

fece salir nel suo destriere il Chierico, che portaua la cădela, e'l campanello, & infino alla cafa del moribodo l'accopagnarono, e poi nel ritorno fino alla Chiesa, doue il Sacerdote, gli disse, che Dio sarebbe stato propitio & à lui, & à posteri suoi per canto essempio di Religione. Indi rimontati à cauallo andarono alla solitudine, & entratinell'Ora. torio di quella veneranda madrona, fecero oratione, e poi la salutarono, che subito, ripiena di Dio, ziuolta à Rodulfo, disse, Ti auuiso, che Dio per l'atto, che versolui ozgifacesti, sarà teco, e con tuoi posteri liberalissimo di grandezze, & acciò iù veda, che quanto t'annuntio tutto è vero, và osseruando nel sempo il numero del noue. Ritornato Rodulfo a stette osseruando noue giorni: ma non vide cosa veruna, indi offeruò noue mesi, e niente vide; osferuò finalmete noue anni, & al fine dell'anno nono fù eletto Imperadore, cioè nell'anno 127 3, dieci anni in punto dopò l'institutione della festavniuersale del Corpus Domini. Se dunque nell'istesso tempo, che dell'augustissimo Sagramento crebbe la diuotione, e'I trionfo, crebbero anco a per suo mezzo l'augustissime grandezze della serenissima Casa d'Austria, io stimo, ch'amendue durerannose cresceranno insino alla distruttiones dell'Ottomana tirannia, e della Maomettana perfidia, & infino all'yltima confumatione del mondo.

Ritrouandosi CARLO V. nella dieta della. Città d'Augusta, e douendosi celebrar la festa del Corpus Domini, dispose di far questa solennità con quanta maggior pompa susse possibile, inuitò tutti i Prencipi, e Prelatise particolarmente s'adopròsche tutti i Prencipi Luterani v'interuenissero: ma questi non vollero mai compiacerio; perche-

i lo-

#### Li Trionfi della Chiefa-750

iloro predicanti bestemmiauano, dicendo, che tal'interuéto era idolatria. L'Imperadore celebrò con sollennissima pompa la festa, facendo andar tutti i grandi, ed i Signoriauante co fiaccole accese, indiil Clero, & all'vltimo il Cardinal di Magóza, che portava il Santissimo, assistendogli da man destra il Rè Ferdinando, e dalla siniftra Gioacchimo Principe di Brandeburg fotto vn ricchissimo baldacchinosportato da i più vecchise grandi della Corte, seguina appresso l'Imperadore scoperto il capo, espoito à gli ardenti raggi del Sole, con la fiaccola in mano à quattro lumi, & appresso alla Cefarea suaMaestà tutti gli Arcinesconi, e Vescovi, & altri signori in gra numeroje pche i Luterani no vollero interuenirui, nè di tata pietà restar punto edificati, ordinò, che'l di seguete tutti fossero viciti dalla Città;ma s'interposero i Cattolici,bastado il triofo riceuuto à scorno de gli Eretici nella poposa festiuità. Filippo II. delle Spagne, e dell'Indie potétissimo, e gloriosissimo Monarca, ritrovadosi ancor'egli nella Città di Cordoua nel dì solenne del Corpus Domini, & accompagnando il gran-Rè del Cielo sagramentato à capo scouerto al Sole ardente, sù auuisato, che declinasse il raggio del Ex hift. Sole per non restar da quello grauemente offeso:

Gall. Pet. Mat th Beier. in Apoph Euchar.

ma non volle farlo, rispondedo, Che quel di non poteua il Sole effer dans so Verè ea laude dignus Princeps (dice l'Istor co) quod ex nobili illa stirpe vix ullum Christ v. pretate, & Relig one parem habuertt, superiorem veid neminem .

> Perorando il sopramentouato Monsignor di Bitoto delle prerogatine del defunto FILIPPO IV. hebbe à dire, che Filippo quando gli fù offerta da gli Olandesi la pace, essendo ancor garzonesto, la

1

1:

.

rifiutò, non curandosi di qualsiuoglia suo pregiuditio per amor della fede, dicendo, Pur che la Fè fi salui il tutto io perda; & introducendo il Rè convaga apostrofe lungamente à ragionare, al fin venendo al particolare dell'ardente dinozione verso l'augustissimo Sagramento, dice così. La prima Idem P. volta, ch'iofui nella Corte l'anno 1639. e 40. riceuei Fr. Tho. anco l'honore di predicar' alla sua Regia Imperial Aquau. Maestà, & in un de discorsi nel di solenne de Prenci- de Arag. pi de gli Apostoli, esposto su'il trono dell'Altare il San-in Ant. sissimo, spiegai, lodai questa inniolabil purità della fede in tutto il suo Imperio, deducendo per conseguenza. che la diuina bontà perciò bà disposto, ch'in ogni momento delli ventiquattro hore, compito spatio del giorno, si adori nel sagrificio incruento della Messa il sommo Iddio nelle specie Sagramensali col proprio nome di misserio della fede, così chiamandosi nella consegrasione del sangue, Mysterium Fidei; lo che prouai conragioni matematiche per la dinersità de' gradi in tanti, e sì rimoti suoi Regni, correndo l'hore del celebrare ora in un Clima auantise dopo in altri , poi in dinerfi, gui annostandost quando altroue s'aggiorna, variando l'aliezza, e caduia de gli splendori solari al variar de' paesi. Gradiil desto , e scorsi al divinissimo Sagramento, mistero della sua fede, la feruenti sima, e non meno tenera diuotione di lui; & è quanto, e quanto la paleso ! Vennero i Sacerdosi, che ne sono i sagri Ministri, e non permise, gli parlassero con le ginocchia à serra, facendo eglino scender dal Cielo Iddio, à chi ogni ginocchio s'asterra. Del suo Padre Confessore quale stima non fece ? qual'auuiso non ricene ? non obedi? qual affare non gli confidò ? rimirandolo Padre dello spirito, e dispensatore di quel dininissimo pane. L'Aquila si pasce di robustissimo ciboso egli si communicò due vol-

te il mese, e quattro da venti anni in quà, oltre le feste del Signore, e della sourana Vergine Madre, della quale, come Maestra della Fede, fù dinotissimo, e'l brene spatio non mi concede il dire quanto oprò , e cooperò alla sua gloria. Sà la porta, entrando in Madrids'incontrò con Dio Sagramentato, che ne andana amoreso al conforto d'un moribondo; se n'auuide, il mirò, smontò, l'adorò, piegando le ginocchia sù'l fango, che forse no'l curò, ò no'l vide. L'Aquila non si volge à terra quando vagheggia innamorata il Sole . Lodò poi il buon Parocchiano, che richiesto da chi precedeua à cangiar sentiero per non impegnarlo à fermarfi, rispose, che cede ogni gran Rè al Rè de Regi; e'l premiò con quattrocento docati di annua pensione, pagando dinotamente genoroso quei passi, chegli fece fare, seruendo all'Onniposente sino al Tempio, entrato pria nel vil sucurio dell'infermo, à chi lasciò copia d'oro. Gina alera fiasa in carrozza cadendo pioggia dalle nunole, gode simigliante diuino incontro, ne solo discese veloce: ma poseni dentro il Sacerdote con la Pisside, & egli seguendo, ò precedendo à piè, nobilissimo staffiere di Cri-Ro, donò poi al Prete la medisima carrozza, & i canalli, indegno stimando ciascun'altro dipiù entrarois Imparaste, ò Filippo, ad esser per rinerenza coruggiano pedone del Signore nell'ostia consagraza dal vostro Ridolfo, che sceso da canallo, one fece ascendere il Sacerdote, pose in talguisa l'augustissima Casa su'l destriero dell'Imperial Grandezza: ma voipiù, che'l canallo, apprestaste le ruose per inchiodar la ruosa della celeste Fortuna, non curando della mondana; e'l carro, ch'oscurò lo stellato Bootese quel del Solesrisplendendoui il Soldiuino più vago, e luminoso frà le candide nunolette de fagri accidenti; è pure tentaste trasfor-mar la carrozza incarro falcato controla falce dell'e-**167-**

terna morte, ponendoui il pan d'immortal vita; e bramaste, ben lo credo, superando i Cigni di Venero, mentita Dea di mendace Amore, tirar, qual'Aquila grande, quell'ingrandito carro, one sedea il vero Dio del veracissimo Amore, alla cui face ardea il vostro doppiere, quando nella processione del festino Gionedi, dedicato à tanto mistero, all'improviso trà furiosi venti, orridi baleni, Arepitosi tuoni, versò nuono dilunio il Gielo, e tutti gli altri smorzò, fuor, che'l fuoco della vottra fucella, à guifa del vottro lume costãse. Voi al fuggir di tutti dalla tempesta impauriti, lo seguiste, e seruiste, scouerto il capo,bagnato il manto,e'l corpo; il fuoco del vostro amore nel petto à gara della face nella mano fece mostra d'un santo ardore frà quell'acqua,ch'ogni altra fiamma estinse. In aqua (dirò colla Sapienza) que omnia extinguit, plus ignis valebas; Ma qual giustissimo sdegno, gemello di fierisime cordoglio, gliprodusse un parto questo santo Amore, quando vdi, che in Terlino di Fiandra l'Olandese erciica barbarie con empia bestialità diede in cibo allo bestie il pane, e pasto de gli Angeli? Mi souuiene, ch'in Madrid da vn'altro miscredente, tolta con violenza l'ostia consagrata dalle mani di chi sù l'altare l'offerina, gittolla à terra, e forse calpestolla per dispreggio maggiore. Filippo lo seppe, coprì di lutto il corpo, d'affanno il cuore, e fieramente cruciato, santamente crucioso, lauandosi le pure mani nel sangue del reo impenitente, lastiò bruciarlo, facendo tra quelle fiamme fieramente pictose pompa de suoi santi furori. In simil guisag ustamente sdegnoso con gli Olandesi, humani, inhumani Basilischi, vniti, e couati, se non nati da Galli, ruppe la pace con Francia, e con Olanda segui la guerra; più crudele, perche figlia della piesà; e genero-Samente inquieto (se una casa eresse in sagro Tempio, e Re-Ccccc

10

ŭ\$

100

150

e Religiosifsimo Chiostro tol sitolo de los desagravios

d'una figura del Redentor Crocifissa in un legno sferzata, vilipefa, & infranta da troppo ostinati Ebrei, (beche udiffera miracolose le dolcissime querele dinine co articolate voci) à los desagranios, in una stalla, di Grifanon figurato: ma con realià viuo, e vera nell'ostia, effert t proprio palaggio, e prendendolo dal sagro alsare della primiera Chieja con numerofa, e pomposifsima procissione nella Regia Cappella l'intronizà, doue incessantemente stadora . Istitut universali orationi con festose divore pompe, e disegnati in giro à i Tempy sutti i giorni dell'anno, per non differire il suo interno gaudia nell'adorar visibilmente l'inuisibile, tanto più riguardenole, quanto ascosto alla reale sotto la cortina degli accidenti, dispose, come si osserna, ch'in tatti i Gronedi int fi esponesse, orando già egli slesse vna dell'ore destinate, con le ginocchia prostrato, e sotto l'ombra lucidissima di quel diuina bramato m stero riposò quieto il sua anima dopò gli affanni per l'orrido suc-Cant. 2 cesso; Sub umbra illius, quem desideraueram sedi. E dira stupore, qual mi afferma di veduta granissimo, e degnissimo personaggio; dispose il Cielo, acciò volasse di si gran fatto la fama, ch'alcune Api, ò fossero somiglianti volatili, spiegando l'ali mostrassiro nel dorso disernata una sembianza d'aureocalice, e candidisima oslia, susurrando forse con linguaggio non inteso, Mysterium sidei, à gloria del divinissimo Sagramento, & honor dell'Aquila grande di Filippo, che tal'apparue in questo successo più che mai, cr. Da questi raccoti di marauigliosa fede, e dinorione di Filippo, e de suoi progenitori verso il Santissimo Sagramento dell'Altare, In fò l'argomento, che se Ridolfo per quell'atto deuoto d'hauer fatto sedere sù'l proprio cauallo il Sacerdote col Santissimo Sa-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

gra-

gramento, hebbe in premio da Dio non solo le spirituali,ma le temporali grandezze, e tante, quãte dopò si videro, e si vedono nell'Imperial sua. Casa, che diremo de suoi posteri, & in particolar di Filippo, che maggiori, e maggiori attioni verlo Cristo Sagramentato esercito? Persone degnissime di sedese testimonij di veduta, narran del nostro defunto amato Monarca, Filippo Quarto il grande, gesti veramente di Cattolico Principe verso l'augustissimo Sagramento, e dicon trà l'altre cofe, d'hauerlo veduto accompagnar il Sacerdote. più volte, che portaua il sagro pane à gl'infermi quando à capo scouerto piouendo, quando à i raggi ardenti del Sole, non volendo se gli fosse accostata l'ombrella; perche maggior ombra gli faceua la costantissima sua fede, nè poteuano i raggi del Sole offenderlo quando gli li temperaua confuoco maggiore (ma più foaue) l'ardentissima sua carità: Che gran cola dunq; ella è, ch'alla furia del ventos& alla pioggia improuisa nel dì del Corpus Domini, non volendosi riparare dalla tempesta, habbia. Dio mostrato quel segno di gradir la sua. deuotilsima volontà, con far, che non s'estinguesse la sua facella? al sicuro (se pur Dio non determinò dargli'n premio Imperio maggiore ) haurà in terra la sua gran progenie grandezze no più imaginate coll'esterminio de gl'infedeli, e colla conquista di tutti i Regni di quelli, & hauranno i suoi discendenti da calpestar infranta la superbissima. Luna dell'Imperio Ottomano, e de gli altri settatori di Maometto, e da schiacciar il capo al granserpente dell'eretica prauità; oltre la gran mercede, ch'egli riceuè morendo più volte da Cristo sagramentato visitato, e munito; E nella morte del Ccccc

# 756 Li Trionfi della Chiefa.

Serenissimo Principe D. Baltassarre d'anni ( dice il mentouato Padre) diecesseite su't fiore di giouinezza, primo frutto dell'albero coronato, reciso dall'inuida. falce della cruda tiranna, quando il bollor del sangue col calor giouenile confiderato, col fudor della febbre, e col fernor del morbo offese in manicra la testa del Principe, che'l rese inhabite à confessarsi; perche all'bora afflittissimo Fil ppo rinolto à Dio con ardini 'affesto (con istupor de' Medici) ostenne, che suan: sero quei mortiferi fumi, e l'infermo con ammirabil deno. tione reiteratamente s'accuso delle colpe, riccue l'affe-Intione, si muni con gli Ecclesiastici Sagramenti, encll'iffante poi (il che deue ponderarsi) di nuono si turto la mente del Principe, s'infierril male, vili di vira, passò al Cielo, & esso ritirossi, chinò à Dio le ginocshia, crò à mifura dell'oriclo un bora compita, gareggiando coll'incosiaza del tepo la costaza del cuore, & c. Che grandezze maggiori potena dat' Iddio al Principe in risguardo dell'orationi, e fede di Fitippo? e se Dio diede al Principe D. Baltassare per'amor di Filippo, con segno si chiaro (come speriamo) delle Stelle felicissimo il Regno, perche vogl'io starin dubbio, c'habbia da concedere ancora à gli akri suoi descendenti quel della terra, e l'universale Monarchia? non si sgomenti alcuno; verrà l'aspettato giorno, e le figlie si riuniranno alla lor madre. Del glorioso Martire Stanislao, Vescouo di Cracouia, si racconta, che su dall'empio Rè Boleslao tagliato à pezzi, e sparsi i membri per le campagne : ma l'Aquile il disesero

Breuiar. mirabilmente dalle fiere. Corpus membrasim conciRom. die fum & per agros proiettem Aquila à feris mirabiliser
7. May. defindunt; sin che raccolti i pezzi da i Canonici di
muella Città coll'inditio del notturno splendor
del

del Cielo, & accostati insieme, in maniera trà loro si congiunsero, che ne pur segno vi restò di staccamento, nè di ferita. Mox Canonici Cracouienfes sparsa membra nocturni de Calo splendoris indicio colliqunt, & suis locis aptè disponunt, que subité inter se copulata sunt, ut nulla vulnerum vestigia extarent. L'Aquile Austriache difenderan parimente dell'immenso corpo Monarchico le membra, e, fauorite l'armiCattoliche dal raggio luminofo della diuina gratia, li ridurran pur'al fine all'antica deuotione senza, che nè vestigio, nè ombra, nè memoria di distaccamento vi rimanga: E se qui mi direte primieramente, che per vniuersale Monarchia si debbia intendere, non vna tal Monarchia, che tega sotto di se tutti i Regni del mende con pregiuditio de'legitimi possessorile de'Principi Cristiani: ma solamente quella, che'n tutte le quattro parti del mondo possieda Regni, e Prouincie, benche non tutte le Provincie, nè tutti iRegni delle quattro parti del mondo, & in confeguenza, che l'vniuersal Monarchia già sia venuta, e che sia la presente del Cattolico Monarca, della quale non v'è, nè vi fù mai nel mondo altra maggiore. Io risponderò primo, che se Dio determinato hauesse, che la Monarchia vniuersale si stenda per tutti i Regni del mondo,e che tutti conuengano in vno, chi potrebbe lamentarsi dell'opere grandi di Dio? à chi farebbe Dio pregiuditio, distribuendo i suoi beni come à lui piace ? tutti i Regni del mondo son di Dio, tutti i Rè della terra son Vicarij di Dio, dunque può Dio darli à chi gli piace; può mutare i suoi Vicarij à suo talento: può sare anco nel temporale vn Vicario generale, & vniuersale, conforme il fece nello spirituale, non dico già, che le col-

pe di molti Prencipi richiederebbono la prinatione de' beni e temporali, & eterni, mentre de' beni di Diotanto malamente se n'abusano, e nonda Prencipi: ma da tiranni si portano: ma dico. che Dio può priuarli anche senza loro colpa; perche Dio è il padrone. Rispondo secondariamente, che l'vniuersale Monarchia si può dir'vniversale absolute, e si può dir vinuersale comparatine; la Monarchia vniuersale absolute è quella, che sotto il dominio d'vn solo raccoglie tutti i Regnidelmondo senza esclusione d'alcuno, e questa vniuersale Monarchia io penso, sarà nella Chiesa dopò la morte dell'Anticristo per quel tempo, che dopò la morte di quello sarà per durare il mondo: perche vedendo le gentische no v'è altra Religione, che la legge santa di Cristo, nè che'l mondo sia per durar lungo tempo: ma solo, ò quarantacinque giornisò sette annisò piùsò meno:ma,non sapendo appunto quanto,non pensas ano più à dominij, & à vassallaggi: ma solo à far penitenza, & ad aspettar d'hora in hora il diluuio del fuoco, dal qual sia per esser columato, e rinnovato l'Vniuerso, e tutti conuerranno sotto la cura, e dominio del sommo Pontesice Romano, ò di chi dal fommo Pontefice sarà costituito per capo di tutto il mondo, e per suo administratore nelle cose temporali; ouero piglierà il dominio qualche persona à chi toccarà per diritto coll'assenso del sommo Pontefice. La Mouarchia dell'Anticristo sarà parimente vniuersale: ma non potrassi dir Monatchia; perche la Monarchia è l'istessa cola col Regno, e'l Regno è quello, che con titoli ragioneuoli si guadagna, & con paterna signoria si gouerna Princeps, ve Princeps (diffe Platone) sibi ipsi co-

Rep. Dialog. 1.

Digitized by Google

modum non considerat, nequè pracipit: sed subditi. & eui ipse preest. E nel trattato de Regno, disse anco- Idem de Ea. Prencipes sapientes in omnibut, qua faciunt, carent Regn. peccaso, quandiù unum boc magnum observarint, ut id, quod instissimum est cum intelligencia, & arte semper ciuibus distribuentes , & sernare opsos possint, & è descrioribus meliores reddere quantum sieri potest : ma quella dell'Anticristo nè con titoli ragioneuoli sarà guadagnata, nè con paterna signoria sarà gouernata; perche l'Anticristo la guadagnerà per mezzo del Demonio, e per ambirion di regnare, e per propria stima, commodità, & interesse, e les gouernarà contro Dio; dunque la sua Monarchia. nominar non si potrà vniuersale Monarchia: mu realmente vniuersale Tirannia, oltre che non tutti gli prestaranno vbbidienza, nè si confessaranno suoi vassalli; perche li veri Cattollei, come nemico. & auuerlario di Cristo, il risiuteranno, il suggiranno, e gran parte del popolo Cristiano si trattenerà nelle selue, e nelle spelonche aspectando l'esito di così siero persecutor della Chiesa. La Monarchia voiuersale respective, e comparative è quella, che non è presa in senso tanto rigoroso, che tenga tutti i Regni del mondo sotto di se, senza veruna eccettione: ma quella, che rispetto all'altre,tã. to presenti, quanto passate, sia di gran lunga maggiore. E questa se si prende in vna fameglia senza dubio ella è venuta; pche nella gra Casa Austriaca risiede, e risiede la maestà dell'imperio Romano, e la signoria di tata parte del modo, che nessuna delle passate Monarchie, nè di quelle, che vi sian'oggi fotto il Ciclo, può starle à fiote; perche nissuna tato,nè si stese,se si stende per tutta la circonferenza della terra, e del mare, quanto la fignoria dell'Aufiria-

## 760 Li Trionfi della Chiefa.

Ariaca fameglia. E se si prende in vna sola persona, ella tale ancora s'è vista in Carlo Quinto, e ne seguenti Filippi, e tale è la presente di Carlo Secondo. Ma noi per vniuersale Monarchia intendiamo non solo il vasto dominio, ch'in tutte le quattro parti del mondo nel dì presente il Cattolico Monarca possiede: ma la possessione ancora de' paesi occupati da Maomettani, & altri infedeli, e l'unione dell'Imperio Orientale, & Occidétale nel Cattolico Principe; & all'hora pensiamo sarà venuta l'universale Monarchia, cioè la più grande, & vniuersale, che sia nel mondo prima della venuta dell'Anticristo, quando il Cattolico Rè destrutti Eretici, Maometrani, e Tiranni, vnirà nella sua Maestà l'Imperio Orientale, & Occidentale colla conquista di Gierusalemme,e d'altri paesi d'infedeli. Questa Monarchia (se Dio N.S. determinò, che venga, e che per suo mezzo habbia la santa Chiesa da trionsar de' presenti suoi nemici) speriamo, che riserbata la tenga per l'augustissima Casa d'Austria, e per la serenissima persona del Cattolico Monarca. E se direte per secondo, che questo annuntio al Cattolico Monarca è più presto annuntio di miserie, che di giadezze, sì:perch'egli è sì grande, che non hà di mestiere d'ottener maggior'Imperio per esser maggiore 1si, perche gl'imperij quanto son maggioris tato son men felicisperch'Adriano VI somo Potefice, più volte n'étouato, no stimaua cosa più inselice, che l'hauer imperato, Nihil infelicius esse duxit, qua quod imperaret, come si legge nell'iscrittione della sua sepoltura; e molti Prencipi, e coronati Signori lasciarono iloro dominij, ritirandosi, chi ne'Chioshi, chi nelle Speloche à menar vita Rome

ta,

ta, de' quali vno su l'Augustissimo Carlo Quinto. Sappiamo ancora, che la gloriosa memoria di Filippo Secondo, e Terzo, nella morte sentiuano gran dispiacere d'hauer regnato, e di non essere Rati Religiosi di qualche Conuento; come dunque maggiori Imperij annuntiamo al Cattolico Monarca, senza fargli pregiuditio, e senza aggravarlo di maggiori miserie ? Rispondo, che queste misere grandezze, e grandi miserie di chi gouerna, quando non dalla propria ambitione deriuano: ma dalla divina volontà, che vuole hauer Ministri in terra nel suo gran gouerno del mondo, e'l Principe gouerna per esseguir la diuina volontà, nonper propria grandezza, son materie di gran merito,e prezzo di gran corona in Paradiso; miserie gloriose, mezzi per acquistar la possessione d'vn Dio; se dunque la diuina providenza determinò per ben del mondo, che venga la sperata vniuersale Monarchia, & elesse per signor di quella il Cattolico Monarca, è gratia, che gli prepara per farlo colle reali sue fatiche passar poi carico d'inesplicabili trionsi à gli eterni trionsi del Cielo.

### C A P. VI.

Se vi siano Vaticiny, che le cose, da noi sin qui proba? bilmente afferite, ci confermino:

Aticinij non vi mancano,& in gran numero; però s'eglino sian veri, ò da gli autori fedelmente riferiti, ò pur da noi ben'intesi, no'l sà se non Dio. E'mirabile (dice il P. Gornelio) ciò, ch'auuenne à tempi dell'Imperador Giustiniano. Si diuulgò yn'oracolo Sibillino, che doucua in quel Ddddd temtempo il mondo colla sua prole perire. Mundus cum sua prole peribit. Stauan tutte attonite le genti aspettando l'improuiso di del Giuditio: ma la predittione molto diuersamente verificata si vide; perch'all'hora vn cerro Capitan dell'esercito Imperiale, chiamato Mondo, entrato in battaglia cotro i Goti, per liberar da questi l'Italia, restò sconsitto, & veciso insieme con vn suo sigliuo lo, e colla morte loro dal timore della sua gran rouina restò libero il mondo. Mirum est, quod scribit Prosectap. Sup. pius, & Leonardus Aretinus lib-1. de bello Gothorum.

Cornel. à lius, & Leonardus Aretinus lib-1. de belle Gotherum.

Lap. sup. pius, & Leonardus Aretinus lib-1. de belle Gotherum.

Ep. Thes. sub Iustiniano Imperatore, sparsum fuisse Sibyllinum.

c. 2. v. 2. Oraculum, Mundum cum sua prole periturum. Cam.

ecce Dux quidam, Mundus nomine, Italiam à Gothis liberaturus, cum ÿs infeliciter pugnans, & cum prolecafus, oraculum declarauit, & mundum impendentis indicij metu liberauit. Questo medesimo fatto è riferito dal Sigonio nel Teatro di Beierline, doue si dice, ch'essendo venuti i Goti con numerosissimo esercito nella Dalmatia, hebbero fatto d'armi co Mauritio sigliuolo di Mondo Capitan dell'Imperador Giustiniano, doue restarono vecisi i Romani insieme con Mauritio; & essendo riferito al Capitan Mondo, che'l siglio era stato veciso, accorse, e con impeto formidabile pose i Goti in suga tagliandoli à pezzi: ma perche per amor di vendicarsi troppo si trasportaua, sù da vn Goto, che suggiua serito, & veciso, e così si verissicò della Sibilla l'oracolo. Grippa, Asinarius Gothorum Duces ma-

Sigon. Im Votacolo. Grippa, Asinarius. Gothorum Duces maper.occid. gnis cum copys se in Dalmatiam contulerunt, ac cum.
1.17. Maurisio, Mundi, Iustiniani Ducis silia, ex insperato
Thea. Be occurrente, congressi, ancipiti pralio decertarui; nam. o
ninatio, Gothorum primores, of fortissimus quisque occubuit, o
pag. 119. Romani sirmè omnes cum Maurisio Duce dessirerali

funta

Junt. Qua clade audita, Mundus pater confestim accurrit, ac Gothos in fugam actos facile profligauit: verum, & ipse cupidius insequutus, vulnere à quodam fugiente accepto, interijt. Quo tempore carmen Sibyllinum ad Usque id atatis obscurum, intellectum est, quod erat; Fore, Ut, cum Africa reciperetur, mundus cum sua prole periret. Vn'altro simil caso riferisce parimente il Sigonio nel primo libro dell'Imperio Occidentale; perche Druide nella Francia predisse à Diocle, ch'all'hora sarebbe eletto Imperadore quand'egli hauesse veciso vn'Apro: Tum Imperia potiturum cum Aprum occidisset, pensando dunque Diocle, che per Apro s'intendesse vn Cignale si diede alla caccia de' Cignali. ma per molti, ch'vcciso hauesse, non mai su fatto Imperadore: accadde poi, che Numeriano Cesare, essendogli morto Caro Augusto Imperadore suo padre, si parti dalla Persia verso Antiochia, e per via sù occultamete dentro la lettica veciso da vn certo, che bramaua l'Imperio, Apro per nome, il che ascoltando l'esercitostrattò d'eleggere il nuouo Imperadore con pelo di dar la douuta pena ad Apro, nè trouò miglior persona per tanta carica, che Diocle, il quale eletto che fù Imperadore per sodisfare all'esercito, & alla giustitia di propria mano trapassò d'Apro con vna spada il cuore, dicendo. Tandem Aprum fatalem occidi. Se duque questi Oracoli, che tanto chiari sembrauano, così diuersamente furono verificati, che diremo d'altri, che non saran così chiari? anz'io son di parere, che molti, che sembran chiarissimi, siano affatto oscurissimi; Per questo di tai Vaticinij troppo sidar non ci possiamo; perche (non essendo approuati dalla santa Romano Chiesa) può succeder, che sian falsi, ò, se son-Ddddd

### Li Trionfi della Chiefa. 764

veri, non saran fedelmente trascritti, ò saran mal'intess, & alle volte il Vaticinio, benche sia vero, e ben'inteso, ei sarà non assoluto: ma conditionato. e vero in causa, non in effetto. Dice il P. Cornelio, che dopò de' tempi de gli Apostoli cessò in. gran parte la profetia (ch'è vn predire le cose future contingenti per istinto, & illuminatione diuina) e ch'ella non si ritrouase non in pochi di grandissima santità, per testificar di quelli l'eccel-Cornel. à lente perfettione. Eorum donorum frequentia, qua

Į.

Lap. in miraculo homini contingebant, qualia erant, loqui linguis, prophetare, & similia, ferè cum Apostolis sinem accepit, scilicet, ut promiscue iam illa non deutur, uti sunc dabantur: sed tantum paucis, & raris viris, egregie fanctis, in testimonium fanctitatis corum. Dunque non possiam noi di queste riuelationi così facilmente fidarci: ma bisogna ben ponderarlese da chi vengono,e se son dalla santa Chiesa approua-

2.2. qu. 171. O seq4.

D. Tho. te. Trattando l'Angelico della profetia, dimanda. varie cose, altre pertinenti all'essenza della profetia, altre alle cause, altre al modo, & altre alla diuersità, ouero divisione di quella. Quanto all'essenza, egli insegna, che la profetia consista principalmente nella cognitione; perche i Profeti conoscono quelle cose, che son totalmente dall'humana-notitia lontage; perche i Profeti son chia-Phil. do mati vedenti: Prophetam, videntem vocans prisci,

Migr. A dice Filone, e la parola profetia, è composta da brah. procul, che significa lontano, e da phanos, che significa apparitione, onde tanto è dir profetia, quanto visione, ouero notitia di cose totalmente lontane. Può nondimeno consistere nella locutione: ma secondariamente in quanto per via del parlare manisesta il Proseta la cognition delle lontanissime

CO-

cose, ch'egli nella mente riceue. Nè si può dar profetia propriamente habituale; perche non possono i Profeti profetar sempre, che vogliono; perche la profetica notitia è vna illustratione sopranaturale, che vien di passaggio, quando à Dio piace concederla; così dice ancora Pico Mirandolano: Pic. Mir. Prophetia est passio transiens, non enim semper Pro- de pran. pheta prophesantur. Ma impropriamente sì; perche lib. 7, 6, dall'illustratione riceuuta resta nella mente del 10. Profeta vna certa dispositione, & habilità, colla. quale più facilmente riceue per appresso le diuine illustrationi, in quella guisa, che la mente riscaldata dalla deuotione, che passa, resta più disposta ad esser di nuouo eccitata, e riscaldata da nuona diuotione, & amore. L'oggetto della profetia sono propria, e principalmente i futuri contingenti, cioè le cose da venire, che possono venire, e non venire, succedere, e non succedere; perche le cose, che necessariamente han da venire, conoscer si potrãno per via di natural discorso, conoscendo les cause, d'onde deriuano. Secondariamente appartengono alla profetia le cose ancora passate; e presenti, che per via di natural cognitione saper non si possono, come Moisè, che scrisse la creation del mondo, e quei, che penetrano i segreti de' cuori, che senza diuina rinelatione saper non si possono. Nè i Proseti col dono della prosetia conoscono tutte le cose, che per via di profetia saper si possono; perche son cose diuerse, nè tengono connessione, nè depédenza trà di loro. Ma solaméte quelle conoscono, alle quali si stende la diuina gona; Quia qua prophetice divino lumine cogno- summ. D. scuntur, sunt diversa, & pendent à prima ve- Th. l. c.

Digitized by Google

ritate, nec necessario inter se sunt connexe. E perche nel Profeta, oltre l'espressa divinu illustratione, e riuelatione, vi suol'essere ancora va certo diuino istinto, ch'è vn genere di profesia imperfetta, col quale pensa cose totalmente lontane dall'humana cognitione, per questo il Profeta, quando gli vengono que sti alti pensieri pet istinto diuino, e non per espressa, e chiara riuelatione, non sà discernere s'eglino sian pensieri venutigli da Dio, ò nati nella sua mente dal proprio spirito, e naturale istinto. Quindi è, che quando la cognitione dipende dalla divina rivelatione, e dal diuino istinto non può non esser vera; perche Dio riuela le cose conforme stanno nella diuina sua mente, nè può far'errore; perche vede i futuri cotingenti, come presenti, e determinati. Ma, perche alle volte Dio rinela le cose come sono in se stelse, & alle volte, non come sono in se stesse: ma come son nelle cause, quindi è, che la profetia alle volte si vede adempita coll'effetto, & alle volte nòse con tutto ciò ella è vera profetia. Riuelò Dio al Profeta, ch'vna Vergine hauea da partorire; Ecce Virgo concipiet, & pariet filium, e la riuelatione su dell'effetto in se stesso, e così auuenne. Riuelò Dio à Giona, che frà quaranta giorni haueua Niniue à rouinare, e la riuelatione fu, non dell'effetto in le stesso: ma nelle cause, perche doneua Niniue rouinare per cagion de' peccati: ma tolti i peccati per via della penitenza, si tolse l'effetto della rouina. Così parimente riueldal Profeta, che'l Rè Ezechia doueua morire, Dispone domui tua, quia. morieris, & non viues: ma la riuelatione fù della morte non in se: ma nella causa; perche l'infirmità era tale, ch'egli doueua necessariam ete morito e non mori; perche Dio tolse la causa, ch'era il mor-

*Isa.*38.

morbo mortale, & in conseguenza tolse la morte. Nella vita di Fr. Innocentio da Chiusa, detto, lo Scalzo di s. Anna, laico de' Minori Offernanti Riformati in Sicilia, nel capo 34. si leggono queste parole. Debbono preuenire ogn'altra alcune prefetie, fatte à molti Sommi Pontefici, come fù quella fatta alla felice memoria di Gregorio XV. suo familiari simos. à cui egli una volta predisse una pericolosa inondatione del Teuere, che sembraua suidentemente irremediabile per li chiari prognostici, e profesie, che la cersificauano, e volendo il Sommo Pontefice ricercar l'aggiuto di Fr.Innocentio, egli rispose, che non temesse, assicurandolo di ciò: ma, che ordinasse alcuni digiuni, Processionis Indulgenze, the nessun pericolo vi sarebbe stato : per tanto fè il Seruo di Dio oratione, & il Pontefice ordinà ciò, che l'Innocenzo consigliato gli hanena, & in fatti si vide annerata la profetia del Serno di Dio; perche l'impeto del fiume per inondar Roma fu rattenuso dalle di lui orationi, come fù poi apertamenzeriuelato dal Signore ad un'altro suo Seruo. Ecco, che le predittioni dell'inodatione del Teuere furono vere, e'l Teuere no inodò, per essere stato impedito. Furono dunque prosetie della causa dell'inodatione, e di quel, che doueua succedere, non dell'effetto in le stesso.

Quanto alla causa della profetia; dice l'Angelico, non può la natura cagionar nell'huomo la profetia; perche la cognition de suturi contingenti no
può venir, se non da Dio riuelante, così dice ancora il Mirandolano, Prophetiam à natura; aut à sudio acquiri posse, falsum est: sed à solo Deo magna ercit. lib.2ga homines beneuolentia proficiscitur. E prima di tutti il dice s. Pietro. Non en m voluntate humana al-2. Petr. ilata est aliquando prophetia, sed Spiritu Sancto inspi-

ran-

rante loquuti sunt Sancti Dei bomines; perche i fund ricotingenti determinatamente no possono esser conosciutisse no da Diosche tien nella sua imperscrutabile eternità ogni cola presete, solo al più p via delle loro cause possono essere coghetturai dall'altezza dell'intelletto humano p l'isperieza, che s'hà di simili euenti, atteso, che la notitia della determinatione delle cause, che s'hà per via d'humano discorso, non sempre è vera, nè certa: ma sépre vera, certa, infallibile è quella, che dalla diuina riuelatione depende; perche solo la diuine cognitione è secondo l'immobile, & immutabile verità. Questa riuelatione suol Dio farla per mezzo de gli Angeli; perche l'opere di Dio son'ordinate, che per via delle cose di mezzo dispone, & illumina le cose più basse, nè si ricerca per lo donodella profetia disposition naturale; perche Dio nell'oprare non hà bisogno di preuia disposicione, & à chiunque egli vuole, può dar la profetia, e, donando la profetia, dà parimente la disposition. 1.Cor.12 per esta; Hac omnia operatur unus, atque idem spiritus, prout vult. Nè anco è necessaria per la profetia la santità de' costumi; perche Balaam su cattiuo, e pur era Profeta, e Caifà scelerato profetò, quando diffe, Expedit vobis, ve unus moriatur homo pro populo, & non tota gens pereat, sopra le quali pa-D. Aug. role s. Agostino dice; Hic docemur, esiam homines

in Ioann. malos prophesia spiritu sutura pradicere. E Cristo Giesù dice, che nel di del Giuditio molti reprobi

Matt. 7. diranno, Domine nonne in nomine tuo prophetauimas, & Demonia eiecimus? & confisebor illis, quia numqui noui cos (benche il profetare significhi ancora predicare) e questo auuiene; perche la profetia nonè gratia grasum faciens : ma gratia grasis dasa, cheli

dà in ordine ad altri, e per vtilità della Chiesa, & è dono, ch'appartiene all'intelletto; perche è atto intellettiuo, e cognitione di cose lontane; ben'è vero, che può essere impedita da i cattiui costumi, e dalle disfrenate passioni, che son causa, che l'intelletto à cognition così rileuata solleuar non si possa: & all'hora ella richiede bontà di costumi, quando è data da Dio non solamente per ben de gli altri: ma per ben'ancora dell'istesso Profeta. e per sua propria illustratione; perche all'hora no suol'esser senza la gratia, e quando è data, comes particolar segno d'amore, ò come inditio di santità, e di perfetta giustitia. Vera, e propria prosetia non può venir dal Demonio; perche la profetia è cognition souranaturale delle cose, che stan solo nella diuina prescienza, e solamente nell'eterno, e diuino cospetto:ma dal Demonio può venir vna tal profetia impropria, & in apparenza; perchecolla perspicacia dell'intelletto può egli conoscere nelle cause alcuni effetti naturali lontani, difficilissimi ad esser da gli huomini anteuisti, e manifestarli à suoi falsi Profeti. Differisce la profetia, che vien da Dio da quella, che vien dal Demonio; perche quella, che vien da Dio, si fà per illu-Aration d'intelletto: ma quella, che vien dal Demonio, per visione imaginaria, ò per sensibile locutione; quella, che vien da Dio non è mai falsa: ma quella che vien'assolutamente dal Demonio è sempre falsa; perche, quatunque alle volte s'auueri, nulladimeno non è propriamente profetia: ma in apparenza, & i Profeti del Demonio, chiamasi Profeti de gl'Idoli, Profeti falsi, e mensognierisch'alle volte predicono il vero, per verase propria profetia; perche qualche volta non parlano Eccce per

per riuelation del Demonio: ma di Dio, che se ne serue de' mali per vtilità de' buoni, & ispira loro la verità, & alle volte gli Angeli buoni riuelano à gli Angeli mali le cose loro riuelate da Dio, così ordinando la divina providenza, e per consegueza possono i Demoni, riuelare à i loro salsi Prosecició, che à loro da gli Angeli buoni s'à riuelato, e così possono i falsi Proseci del Demonio, e de gl'Idoli alle volte predire con vera, e propria prosetia, la verità; e per questo dissi, che quella, che viene assolutamette dal Demonio, sepre è falsa; perche alle volte non vien assolutamente da lui: ma per riuelatione satta à lui da gli Angeli buoni.

Quanto al modo, il Profeta, ricevendo le dinine illustrationi, non vede la divina essenza; perche sarebbe egli beato : ma riceue yn lume intel-Iettuale sopra le forze della natura, col quale de'futuri côtingeti,e de' pensieri de cuori,e d'akte cole simiglianti giudica, e pronutia secondo la vezità. Quando la riuelatione si sa per cose sensibi-Li, come per lo rouero ardente à Moisè, non ricerca astrattione da sensi: ma solo alle volte, quando li fà per via di forme imaginarie;nè sempre il Proseta conoice quelle cole, ch'egli predice; perche lo Spirito Santo se ne serue dell'huomo come d'istrumento, e non è necessario, che l'istromento conosca quel, che fà: ma suoi conoscere, ch'egli è mosso dallo Spirito Santo à dire, & à fare, benche non sappia alle volte nè che dica, nè che facci-

Quanto alla divisione della prosetta, ella si divide Improphetia comminationis, pradessimationis, di prascionia. La prosetta comminationia equado Dio sinela cosa contingente non in se stessa e questa non sempre s'adépisce coll'effetto;

Bct.

perche solamete si manifesta l'ordine, e la determinatione delle cause impedibili all'effetto; e tale fu quella Adhuc quadraginta dies & Niniue subuersetur, come sopra s'è detto. La profetia pradestinasionis è quado Dio riuela determinataméte le cose in se stesse da porsi in esfetto da Dio, e sempre è di cose buone, e tale è quella Ecce Virgo cocipiet, & periet filiu. La profetia prascietia è quado Dio riuela cola in se stessa da porsi in effetto dal nostro libero arbitriose questa può esser di cosa buonase di cosa Cattinas e tale fù quella: Eritis mihi testes coram omnibus hominibus. Equella. Antequam Gallus cantes ter me negabis. Et à questo luogo tutto ciò appar-tiene, che Noi di sopra detto habbiamo delle di- la Paris uersità delle riuelationi. Ciò supposto, il P. Angelo Seconda, Pacciucchello dell'Ordine de' Predicatori sopra cap.2.nel Giona in quelle parole del capitolo terzo: Et vidit Zabulon. Deus opera corum, quia conners suns de via sua mala, & misersus of Deus super malitiam, quam loquusus Pacc. in. fuerat, vt faceret eis, & non fecit, dice, che mole lon. cap. appariscono profesie, e non sono; perche, secondo n.s. s. Gregorio, dall'vso di profetare sogliono i Profeti dir molte cole di proprio spirito; perche non anuertendo, che son mossi dal proprio spirito, pensan di predir cose per diuino istinto, e non è così. Aliquando Propheta Santti, dum consuluntur ex ma- D. Greg. gno vsu prophetandi quadam ex suo spiritu proferunt, apud cun & se hoc ex prophetiaspiritu dicere suspicantur. E se dem ibid. gli huomini santi possono in questo errare , che D. Tho. sarà de non santi? Dice di più, che gli huomini I.c.q.171. santi, quando in questo errano, facilmente si cor- ar. s.in. reggono; perche non permette lo Spirito Santo, che stiano lungamente in errore: ma quelli, che non son verameute Profeti, si stan lungamente in

Ecccc

Digitized by Google

Čľ-

Errore. Per Spiritum Sanctum citius correcti (dice l'istesso s.Gregorio) ab co,qua vera sant, audiunt, o semetipsos, quia falsa dixerunt, reprahendunt . Dice finalmente, che le vere profetie, e riuelationi d'una medesima cosa invariata fatte à diverse persone non possono esser contrarie, nè contradirfisonde, se accadono à contradirsi, necessariamente ò l'yna di loro, ò amendue non son vere: ma soa cose profetizate per proprio spirito, e per cognition fallace. E ch'alle profetie di donne dar sacilmente credito non si deue, benche sian donne santissime; perche la riuelatione fatta à s. Brigida intorno alla liberatione dell'anima di Trajano dall'Inferno contradice à quelladi s. Metilde intorno l'istessa; e la riuelatione di s. Brigida intorno alla Beata Vergine è contraria à quella di sa-D. Ant. ta Catarina da Siena, onde dice s. Antonino: Diceapud eu- ta Oatatina da Sicira, onde dice sintionano. Ditional dem ibid. re oportes, quod una earum habuerit reuelationem à

Grauina 2. par. de sion. disc. 1.6.1.

secundum affectum suum. E la rivelatione di sante Elisabetta intorno al tempo della morte, e tisur-P.M.Fr. rettione della Beata Vergine non suffiste. Tratta Dominic. diffusamente di questa materia il P.M.Fr.Domenico Grauina, nella parte seconda della pratticadi discerner le vere dalle false riuclationize vissomodo ve- ni, doue nel lib. 1. cap. 1. non ammette facilmente ra à fals. le profetie delle donne. E generalmente delle riren. O vi uelationi parlando il P. Alcasario nella notatione possunt, 1. 22. delle Proemiali all'Apocalisse nel numero secondodice. Che, quantunque la diuina riuelatione non possa esser falsa, nulladimeno spesso accade, che nelle materie riuelate, e nella forma delle parole quei, che le riferiscono, facciano errore; Non basta dire, che siano stampate; perche li Scrittori alle volte le ricenono in buona fede, ele ma-

Deo propheticam, altera verò somnium in phantasia

dano

dano alle stampe: ma quelli, che loro le donano, ò s'ingannano, ò vogliono altri ingannare; alle volte non son riuelationi: ma fantasse. Spesso quelle cose, ch'alcun Seruo di Dio dice da se stesso, riceuute sono come oracoli divini per lo concetto, che s'hà della persona, & alle volte le cose, che'l Scruo di Dio dice in vn senso son riceutte in vn'altro,& alle volte ancora son fintioni, fraudi, e prestigi, portati malitiosamente da maluaggi sotto nome di riuelationi, e di profetie. Quamuis nulli reuelationi divina subesse possit falsum ; in eis samen refere- Alcasar. dis, qua dicuntur à Deo peculiariter alicui persona re- Proæm. uclata, sapè contingit eos, à quibus Scriptores bona fi- in Apoci de acceperunt, aut fallere, aut falli; asque ità, dum \*.1. non aliò firmiori testimonio roboratur, quam libri alicuius Typis excusi narratione, absque iniuria eius persona, cui facta fueris reuelatio, sapiùs eueniat, ut, qua renelationis nomine adducitur, non sit renelatio; sed fictio, vel vana persuasio cius, à quo emanauis in vulgus, aique, ut omittam frandès, dolos, atque prastigias, certé humanum est decipi, & qua Dei aliquis amicus aliquando à se ipso dicis, tanquam oraculum, à Deo illi communicatum, accipere, ac dinulgure, vel cò flectere, & in eius vsum accipere, quem neutiquam Des amicus cogitabat. Et possem quidem multa huiusmodi in prasenti recensere, qua cum vera putarentur reuclationes, erroris posteà connicta sunt. Se duq; della profetia il negotio così camina, e tanto son sospette le reuelationi, che ne' libri stampati si portano, non essendo elleno dalla santa Chiesa approuate, chi si può rafficurare di portar vaticinij, e predittioni, circa il futuro trionfo della Chiesa contro Maomettani, Eretici, & altri infedeli, & intorno all'vniuersale Monarchia? ogni cosa, che soura tal son-

damento si fabricasse, come fondata in mobilo arena, rouinarebbe, e sarebbe ciascun deriso, per-Luc. 14 che Capit adificare, et non potuit consummare. E, se 30.
1. nã orig. condo dice Vlpiano, Destructo fundamento corrait ff. quod adificatum; chi volesse dar ad intendere, che ciò vi, aut sarà per auuenire fondato in così fatti vaticinii Clam, l. foggiacerebbe allo scherno; perche si sentirebbe esi tecu, dir in faccia da tal'yno. Nego supposium. Questi ff. de exe. rei indic. vaticinij, che tù per proua m'apporti, io non gli ammento, e come cosa fallace, nè sussilente, anche, si dicano esser d'huomini santissimi, li rissuto. li niego, li ributto, li derido. E quanto à gli Oracoli Sibillini, benche sia vero, che non si potrebbe dubitar punto; perche di loro ne fece gran Clem. A- conto s. Paolo, come afferma Clemente Alelsanfrom. 6. drino, lib. from. 6. e4 P. Cornelio à Lapide nel Corn. in Proemio all'Epistole di s. Paolo nel cap. 3. e'l Ba-Epist. D. ronio nell'apparato de gli annali, & Onosiio Pan-Paulo in uino Veronense nel libro de Sibyllis, & Carminibus Proam-c. Sibyllinis, & atri Autori, e la santa Chiesa nella. sequentia de' Desunti, dice Teste Danid cum Sibylla. Nulladimeno vi sono Autori, che sodamente prouano, non esser à tempi nostri gli Oracoli Sibillini così puri, come ne' tempi antichi, per esserui mescolati de'versi d'altri, e cose più tosto vedute, che predette ; onde trà gli Oracoli Sibillini modernis pochi son delle Sibille. Per tento non dando noi, nè à i detti vaticinij, nè à gli Oracoli Sibillini moderni, altra fede di quella, che loro prestano i prudenti, e la santa Chiesa Romana, e volendo, in gratia di chi ciò desia, da questi qualche co-

ghettura cauarne, divideremo le cose asserite indistinte propositioni, lasciando, che di loro ne sia,

giudice il tempo.

### PRIMA PROPOSITIONE.

E'probabile, che la duration del Mondo non sia per and dar molto à lungo.

Vesta propositione corrisponde à quel tanto nella prima parte nell'vitimo capo si disse: ma qui con Vaticinis prouar si potrebbe primo per via della predictione del P.S. Malachia Arcinescono Primario dell'Ibernia intorno à i futuri Pontefici dal suo tempo sin'alla venuta dell'Anticrifto (della quale parlato habbiamo col P. Cornelio à Lap. nel citato capitolo della prima. Parte) perche dal presente Pontefice Clemente Decimo, infin'all'vitimo, non restano, se non ventisette, à i quali se concederemo (vn per l'altro) sette anni di vita per ciascheduno, secondo il Padre Cornelio, che dall'isperienza del passato argomenta il futuro, non son più, che cento ottantanoue anni; nulla di meno fe noi vogliam concedere (vn per altro) diece anni per ciascheduno, saran dugento settant'anni, à i quali aggiungendo quel tempo, che sarà per durar il mondo dopò la morte dell'Anticristo, facilmente s'aunicineranno ad anni tresento più, ò meno; con tutto che (fi come io notai, nel fin della serie di detti Ponzefici nella vita di s. Malachia ) non si può saper di certo le sian per seguire altri, ò se pure i ventisette: habbian tutti da venire. Da tal predittione duque mon si può determinar certo numero nè di Pontefici-ne d'anni, se non che poco tempo ci auanza. per la confumation del mondo . & è detto commune, che'l mondo poco habbia da durare, comtutto

# 776 Li Trionfi della Chiesa?

tutto, che tal predittione non vi fusse, vedansi per quiete dell'intelletto l'istanze, e le risposte fatte nel fin di quel Catalogo nella vita da noi scritta del mentouato Santo. Secondo, provar fi potrebbe da quel, che si legge nella vita di Frat'-Innocentio da Chiusa, detto lo Scalzo di s. Agna, Laico de'Minori Osseruanti Risormati, nel c.25. doue si dice, che F. Innocétio sù portato dall'Ange lo nel Paradiso terrestre, & essedo interrogato da Enoc, & Elia, chi egli fusse, rispose, essere vn Frate di s.Francesco, il che ascoltando i due Santi, dissero, inarcando le ciglia, Ob, ob, Francesco è vennso al mondo? rispose Fr. Innocentio, Sen già trascorft quattrocento anni, e più, da che sen venno, Et i due Santi risposero. Sia benedetto Dio, siama dunque vicini, e ciò detto il condussero passeggiando per quel delitioso giardino,&c.

### SECONDA PROPOSITIONE.

Si giudica, sian per succeder guerreze mortalità.

Osì par si raccolga dall'ordine de gli Oracoli Sibillini; perche la Sibilla, cominciando
da Dio, procede ordinatamente alla creationdel modo, e de'nostri primi parenti, al serpente, al
peccato, all'espulsion d'Adamo dal Paradiso tetrestre. Divide indi l'età, e le mutationi del genere
humano insino al suo tempo in sei; la prima deAdamo insino, che cominciaron le genti ad edisicar le case, e le Città. La seconda da questi insino à quelli, ch'inventarono l'arti, la terza da questi insino à quelli, che cominciarono à far guerra,
la quarta da questi, insino à quelli, che perderono
quasi

quasi à fatto il santo timor di Dio; la quinta da. questi insino al diluuio; la sesta dall'vscita di Noè dall'Arca dopò'l diluuio; e questa sesta età viendiuisa ancora in due, la prima di quei primi tempi dopò'l diluuio, tempo di pace,e di tranquillità,la seconda de'tempi alla Sibilla futuri; perche questa Sibilla fù Sambeta, nuora di Noè, che sù seco dentro dell'Arca, com'ella dice.

O sexti Æui stirps prima, ò gaudia magna, Que sortita sui postquam discrimina mortis Effugi, jactata meo cum coniuge multum, Necnon cum leuiris, gloribus, socerog; socrug;

Predicendo dunque la Sibilla de'tempi à lei futuri,và toccando la divisione de'Regni, e delle terre; indi ne gli anni più lontani l'incarnation. del Verbo, la nascita del Precursore, le persecutioni di Giesù, la fuga, e ritorno dall'Egitto, i miracoli, la dolorosa Passione, e morte, la gloriosa Risurrettione, l'Ascensione al Cielo; la Predicatione de gli Apostoli, la distructione del Tempio, e della Città di Gierusalemme. E quì finisce il primo libro. Nel principio dopò del secondo libro predice gli auuenimenti de'tempi seguenti, gli spessi incendij di Roma, e che finalmente Dio si muouerà contre gli infedeli, e peccatori con pestilenze,fami,guerre,&altri gastighi,e tanti ne muorirãno, che quasi vedrassi affatto d'habitatori vuota la terra,& in veder vestigio d'huomo sarà cosa di marauiglia.

At genus humanum longe, lateg, per orbem Cædibus alternis insaniet, inquè tumultu Pestes, atq; fames Deus, & sua fulmina mittet Illis,qui viuent experti legis,& aqui: Existerq; hominum toto defectus in Orbe, Fffff Si

Si quis Ut in terris hominis vestigia cernat, Miretor.

La stessa cosa par, che dica in altri luoghi; perche nel libro terzo disse.

Tempore longinquo multis voluentibus annis Pelsas, & Glypeos, Gessos, dinersaque sela; Nec de quercetis lignum scindetur ad ignem. Enel settimo.

Tertia sed cum sors vertentes duxerit anno, Octanò primò Mundus spectabisur alser: Nox incredibili caligine longa manchit; Tunc exhalabit teterrima sulphuris aura Nuncia cladis; eis fame, & notte peremptis, Tune bominum gignes puras in pettore mentes.

Questa terza sorte intender si potrebbe per lo terzo stato della Chiesa, ò pure per la terza persona della Santissima Trinità, quando verrà, secodo dice s.Francesco di Paola, il tempo dello Spirito Santo; e per ottavo intender anco fi potrebbe l'ottauo tempo, e l'ottaua mutatione del genere humano; perche, secondo la Sibilia, cinque surono le mutationi prima del diluuio, di fopra accennate, la festa, diuisa in due gradi, dall'vscita. dell'arca, infino alla venuta del Saluatore, la settima dalla venuta del Saluatore insino al tempo, che noi speriamo del trionso della Chiesa, contro de Maomettani, Eretici, & altri infedeli esclufiuamente preso, e l'ottaua dal principio di quel tempo infino al fin del mondo, nel qual tempo nel primo luogo il mondo si vedrà vn'altro; perche succederanno caligini, pestilenze, carestie, & alui mali .

L'Arabo sapiente, del quale io parlai nella vita di s. Malachia coll'occasione della predittiont

di questo Santo de' futuri Romani Pontesici, minaccia nel tempo di quattro Pontefici (che dopò il presente Clemente Decimo seguiranno) turbolenze, e trauagli, e nel tempo del settimo, dice : Mors Vrbem, & Orbem renonabis, & paucos regname. ses consernabits mon cedes. Ma di questa predittione, come di cola sospetta,io ne feci già passaggio. Mi direte, che questi gastighi sono stati minacciati dal Signore nell'Euangelio; non occorre hauer ricorso à gli Oracoli Sibillini ; Erunt pestilentia, & Mai. 14. fames, & terremotus per loca. E già l'habbixmo sperimentati; onde non bisogna gir pensando ad altri; Rispondo, ch'anco il di del Giuditio, e la risurrettion della carne, l'hà predetta il Signore, e pure si ritroua ne gli Oracoli Sibillini à confusione de'Gentilise de gli altri miscredenti: ma, che questi gastighi siano già tutti, ò pur in parte venuti, no è certo; dir si potrebbe, che non sian questi, che noi veduti habbiamo:ma diuersi; ò pur,che questi sian solamente parte di quelli: ma s. Tomaso nel supplemento, e con lui anche il P. Alagona, dice, D. Th.in che verranno alcuni segni prima del Giuditio per supp. que indurre gli huomini à riuerenza, & à soctoporsi P. Alag. humilmente al sommo Giudice : ma Quot, & qua ibid. signa eruntzvix sciri potest.

### TERZA PROPOSITIONE.

Non par lontano dal vero, che saran guerre trà Cattolici, Maomettani, & Eretici.

Vaticinij per cofermar questo detto; per che son già trascorsi molti secoli, che stiamo con Mao-Fffff 2 met-

Digitized by Google

mettani,& Eretici guerreggiando. Ma quì s'intede d'altre guerre future, delle quali ne son piene le lettere di s Francesco di Paola, che predice la venuta di Vincitor della Limena fondator dell'vieima Religione, e le vittorie, ch'egli, e suoi Caualieri contro i nemici della fede riportaranno.

Che s.Francesco di Paola sia stato dotato da Dio dello spirito profetico già costa dalla Bolla della sua Canonizatione, riferita dal Surio à due d'Aprile, da quel tanto gli occorse col Cameriere di Paolo Secondo. E'I dice la santa Chiesa nella terza lettione del secondo notturno dell'efficio. che nella solennità di lui nella detta giornata si recita, in quelle parole. Multis miraculis Seruisuisa-Stitatem Deus testari voluit, quorum illud in primis selebre, quod à nausis reiettus, Sicilia fretum, strato Super fluctibus pallio, cum socio transmisis. Multa etiam futura prophetico spiritu pradixit. E che sans Francesco nelle lettere scritte à Simon della Limena sopra la venuta del predetto Vincitore, non habbia parlato per proprio spirito, nè per humano istinto:ma per riuelation diuina, mi par verisimile, p due ragioni; primieramete, perche diffimo di sopra con s. Gregorio, che'l vero Profeta quando parla per proprio spirito, non molto tarda à rauuedersi, & à corregersi: ma s.Francesco non mai firitrattò, e sempre sù nelle cose, che predisse, costantissimo, nè si satiaua mai di ridirlo, nè di riscriverlo, come si vede in tante sue lettere, delle quali la prima è delli 25.di Marzo 1455. e quella di Spoleto (della quale appresso si parlerà ) è delli 5. di Febraro 1452. & egli morì à 2. d'Aprile 1507. di maniera che per lo spatio di 55. anni sempre perseuerò nell'istesso, cioè sino alla morte, e nelnell'istesso proposito morì. Secondariamente, perche dissimo ancora con s. Tomaso, che'l Profeta, Apud D. quando parla per divina rivelatione, stà certissi- Tho.2.2. mo, che quanto preuede, e predice, è verità, come 5. in cer. diceua il Profeta Geremia. In veritate misse me Dominus ad vos, ve loquerer ad aures vestras verba hac. Ma s. Francesco di Paula parla con tanta certezza, ch'è cosa d'ammiratione; perche nell'Epistola dimidiata, dice. Non dubites; dum benedictus Deus in tua senectute dabit tibi masculinam prolem; nam semen tuum multiplicabitur. E nell'Epistola decima verso il fine. Ipse certissimè scio, quòd futurum est, ut omnes Epistola nostra ab hominibus Catholicis procurentur. E nell'undecima . Viuat Christus benedictus, qui mihi indigno pauperculo peccasori dignasus est dare spirisum propheticum cum enidentissimis , & clarissimis prophetys, no sicut olim fecit seruos saos Prophetas dicere, & scribere obscuro modo. Egoscio. on non me latet, quod mea Epissola ab incredalis, & prascitis habebuntur ludibrio, & non curabunt eas habere; sed fideles Casholicos, & spirituales delectabis eas perlegere,& ipsi eas babere procurabunt,& magno feruore eas rescribent, quia multam incunditatem generabunt in amore Desista mea Epistola legentibus, & quia talis est voluntas Altissimi. E se v'è per auventura chi. s'opponga, che le lettere di s.Francesco sian dalla santa Chiesa prohibite; si potrà rispondere, che fù prohibita, ò sospesa solo la Centuria coll'annotationi del Padre Francesco de' Longobardi, perche contiene molte cose false, & apocrife, come de libri prohibiți nell'Indice si legge. Cum multa spochrypha, falfa, & fitta contineat . Dunque se le cose apocrife flan nella Centuria, quelle lettere, ch'appresso altri Autori, & in varie lingue tradot-

j

tese dalla Chiefa tollerate, fi leggono, possono no tenersi nè per proibite, nè p apocrise; cioè quelle, ch'in lingua Spagnuola stan nel fin delle Croniche dell'Ordine de' Minimi,scritte dal Padre Fra Luca de Montoia. Et in lingua Italiana materna, com'egli le scrisse, portate nell'apparato della vita della Madre Orfola Benincasa dal Padre Don Francesco Maria Maggio, Teatino. Et in latino nel libretto de gli Opuscoli d'esso Santo, tradotte dal P. Fr. Francesco de' Scicli de' Minori Osservanti di s. Francesco. E se replicarete, che'l Padre Fr. Francesco Lanouio della medesima Religion de Minimi ne gli annali di detto Ordine,fa mentione in più luoghi delle lettere di s.Francelco, e sempre mostra di dubitar della verità di quelles dicendo, Si vera funt; dun que non deuonis tener per vere.lo rispoderò primieramése negando la conseguenza; perche, non perch'egli ne dubita, per questo necessariamente son falle; perche molti dubitano di cose, ch'appresso ad altri son. chiaramente vere, od almeno dirifi potrebbe, che mentr'ei dubita, non debbiansi tener nè per vere, ne per falle. Secondariamente rispondo, che'l Padre Lanouio mostra dubitar solamente per sua cautela, e per una certa specie di protesta; perche non pensi 'l mondo, ch'egli ne parli, come di vere,& infallibili profetie: ma con quella credulità, che tengono appresso i prudenti. Terzo, che nell'Indice sopranominato, non si dice, Cam omnia apocrypha, falsa, & ficta contineat; ma, multa; dunque mentre molte solo riproua, tacitamente l'altre, se no l'approua, le tollera, e noi come predittioni solamente tollerate portandole, diciamo, ch'în quelle de gli Opuscoli, dice nell'Epistola sesta, che

che non potendo i Cattolici (& in particolare i Caualieri della nuoua, & vltima Religione de Saei Crociferi)conuincer gli Eretici,nè tirargli alla-Cattolica verità, prenderan l'armi, e ne seguiran. sanguinose battaglie,& i fedeli, che muoriranno, saran Martiri di Cristo, je gl'infedeli, del Demonio. In principio cam non potuerint literts connincere Hareticos, arma contra cos impetuose monebunt, debellabunt multas Civitates, Castella, Villas, & fortia Castra, cum occisione infinita multitudinis bonorum,et malorum. Boni erunt Martyres Iesu Christi; mali vere Diaboli. E nell'Epistola nona, dice, che quando gl'infedelis& anco i Cattolici vedranno inalberato lo stendardo del Crocifisso, ò della Croce, che sarà l'insegna de' Caualieri dell'vltima Religione, se ne faran besse: ma vedendo poi le mirabili vittorie, che questi riporteran de Tiranni, Eretici, & infedeli, le besse si conuertiranno in lagrime,e che questa gente guerriera di Cristo spargerà fiumi di sangue de gl'inimici dell'Altissimo. In principio deridebunt increduli, & mali Christiani, & Pagani : sed cum viderint mirabiles victorias contra Tyrannos, Haresicos, & Infideles, corum nuga ad lach ymas connertentur, & sitagens sancta fluuios sparget sanguinis rebellium dinina Maiestatis. E nell'Épistola prima, lesta, nona, & vndecima, dice l'istesso, cioè, ch'estingueranno la maledetta setta Maomettana, tutti gli Eretici, e Tiranni, ed altri infedeli, Destruet totam sictam Mahometicam, cum reliquis infidelibus, &c. E questo si conferma con quel,che diffe Cristo N.S. à s. Angelo Carmelitano, come appresso si dirà;cioè,Ch'in quella bassaglia ingrannumero muoriranno, & otterranno i premy del sangue mio sparso, & ascenderanno con trofei al

# 784 Li Trionfi della Chiefa.

Cielo. Di più l'Abbate Gioachimo nella preditione ottaua delle cose pertinenti alla Calabria, parlando del Fondatore dell'vltima Religione, dilla libratione ce: Surge, surge vir fortis, considiat inimicos dextera Sueu. libratione indignationem tuam super eos. Et à que2. p.4. n. Re guerre de Cattolici contra infedeli, tanto Eretici, quanto Maomettani, par, che risguardinoi versi di sopra apportati de gli Oracoli Sibillini:

Deus sua fulmina mittes

Illis, qui viunni experies legis, & aqui.

Parole, che porrebbono spiegarsi in questo seso; cioè, che manderà Dio i suoi fulmini, che saran le spade de gloriosi Caualieri di Cristo dell'vitima Religione, con li quali struggerà coloro, che non han legge, nè giustitia; cioè gli nemici della sede, e gli ostinati peccatori. E quelli altri

Nox incredibili caligine longa manebit. Tunc exhalabit teterrima fulphuris aura

Nuncia cladis; eis fame, & notte perempiis, &t.
Perche commodamente spiegar si potrebbono, che per luga notte d'incredibil caligine s'intéde la lunga offinatione de gli Eretici, con le dense

D. Greg. tenebre dell'eresia, e dell'infedeltà. Explesis longis lib. 9. mo nottibus infidelisatis, dice s. Gregorio. E per tetre rol c. 8. aura fetente di solfore infernale, la pestifera setta Maomettana; perche questa setta pone la sua felicità nella lussuria, ch'è simboleggiata nel solfore, secodo l'Abbate Gioachimo sopra il cap. 9. dell'-

Abb. 102 Apocalisse, tex 13. Luxuria designatur in sulphure, chim.

Apocalisse, tex 13. Luxuria designatur in sulphure, quod horribiliter setet. E'l Laureto nella Selua dell'allegorie, dice, che'l solsore trà l'altre cose significa la falsità de'dogmi contro la sede, e le bestemmie de gli Eretici, e d'altri nemici della Chiesa.

Syl. Sylphur blasphemia sunt Hareticorum, & persecutori

£6;

Ecclesia) questa setta dunque sarà nuntia della stragge; perche non potrà non venire à fine tanta maluagità col meritato gastigo, e dopò, che saranno vecisi nell'anima dalla lunga same del pan celeste, priui della vera Scrittura, della vera santità, de' santi Sagramenti, e dalla notte della loro tenebrosa ignoranza, detestando gli studij, e dalla cecità, & ostinatione, saran tagliati à pezzi, parte misticamente dalle spade della diuina predicatione, e parte sisicamete dalle spade de'Cristiani Caulieri, armati dalla diuina vindicatrice Giustitia.

## QVARTA PROPOSITIONE.

Si cognettura, che nel tempo delle sopradette guerro sia per venire un Rè de Romani, c'habbia da essere Monarca uniuersale.

EL predetto luogo del terzo de gli Oracoli Sibillini, doue si predicono guerre, e trauagli, segue:

Et sunc sole Deus Regem demittet ab alto, Qui totum mundum diris recreabit ab armis, Occisis alys, alys in fædera iunctis.

Nec verò propria disponet is omnia mente: Sed laudanda Dei magni decreta sequutus:

Verrà in tempo di tanta necessità, mandato dal Cielo, cioè per divina ordinatione, vn Rè, che libererà tutto il mondo dall'armi, e dalle sanguinose battaglie; perche altri veciderà, che gli faranzesistenza, & altri prenderà in gratia, & amicitia, che seco si vniranno, e confederati cospireranno all'esterminio de nemici della fede; e quanto sarà, no'l farà di proprio capriccio: ma perparticolar

Ggggg

dispositione, & ordine della divina Maestà. E che questo Rè habbia da esser Rè de Romani, si sospetta da quell'altro luogo dell'ottavo de detti Oracoli, doue parlando la Sibilla colla Cinàdi Roma antica Etnica, & idolatra, e predicendoles ch'ella sarà trionfata, e soggiogata dall'Euangelie (come s'aunerò ne tempi di s. Silueltrose del Magno Costantino) e che sarà la vergogna, e'l vittiperio di tutto il modo; pche, come idolatra, farà in opprobrio, done per lo contrario, come Cattolica, sarà in grandissima veneratione; soggiungele Sibilla, e dice, che Roma, dopò del suo passaggio dall'idolatria alla fede nella sefta età del mondo, sarà signoreggiata da vari Rè, & Imperadori, che l'vn dopò l'altro hauran di lei l'Imperio, e colle morte il lascieranno-Ma finalmente regnarà sopra la gence Romana vn'altro Rè, che s'indonnerà di tutti i Regni del mondo, e li gouernarà colla porenza del suo braccio, e del suo giuditio; perche tale è la volontà di Dio :

Tuq; (ò Roma Ethnica) triumphus eris mande, tu dedecus orbis:

Ex illo sexta defuncti atate latini,
Reges postremum venient, ac sceptra relinquent.
In gentem sed Rex alius negnabit eandem,
Qui subiget terras omnes, ac sceptra tenebit
Marte suo regnans, ca Numinis alma volantas,
Succedety; eius strps inconcussa nepotum.

Questo Rè dunque qui tatum mundam diris recreabit ab armis, sarà quell'istesso, che subiget terris omnes, et sceptra tenebit. E questo sarà Rè de'Romani. Ma quì direte, che Giuseppe Hebreo riserisce, ch'i Giudei haucuano vna predittione, che quido s'hauesse edisicato in Gierusalemme vn Tem-

## Parte Terza. Cap. VI.

pio quadrangolare, all'hora sarebbe stata per esser in breue distrutta, e spianata la Città, e'l Tempio di Salomone, e che vn'huomo all'hora dalla Giudea haucua da pigliar l'Imperio di tutto il mondo: De templi, & Vrbis Hierofolime interitu prophe- Ios. 1.7.2. tias habuere Iudai, excidium instare, si fanum quatuor 12. de bel angulis esset extractum, & codem tempore quendam lo Indaic. ex Ludea imperium totius orbis consecuturum. Il che s'auuerò; perche hauendo li Giudei alzato vn muto nella TorreAntonia, si vide riuscito vn Tempio quadrangolare. Et all'hora Tito distrusse Gierusalemme, e'l Tempio di Salomone, & yno dalla Giudea (dice Gioteffo)cioè Vespasiano, ch'all'hora si ritrouaua nella Giudea, su eletto Imperador de, Romani. Ma Lorenzo Beierline dice, che questo s'intende di Cristo nostro Signore, nato nella Giudea, il quale in quel tempo per mezzo de suoi Apostoli consegui l'Imperio di tutto il mondo: perehe.in amnem terram exiuit sonus eorum; e s.Pietro hauca posto la Sede in Roma-1d Insephus in Vespa- Beier. sianum, qui in Indaa fuerai, referi : as longe varius in Christum Dominum nostrum referri debes. Hor dell'istessa maniera potrà dirsi contro di noi, che quesi Oracoli Sibillini, che dicono hauer da veniro vn Rè. Qui totum mundum diris recreabit ab armis. E che subiges terras omnes, &c. si debbiano intender di Cristo Signor Nostro, che quando venne portò la pace,tanto ne'tempi d'Ottauiano, quanto la pace trà Diose l'huomose la pace Cristiana trà i serµi di Dio: e soggettò all'Imperio della sua Fede. le terre tutte del mondo. Risponderò, che si come alle volte vn medesimo passo di Scrittura, e particolarmente de Profeti, suol'hauer due, e più sensi letterali, così la sopradetta predittione à Vespa-Ggggg

siano si referiua: ma più principalmente à Cristo N.S. E così ancora li sopradetti Oracoli Sibillini; perche secodo il seso proprio delle parole no possono verificarsi di Cristo, particolarmete queiversi:

Occifis alys, alys infædera iunetis,

Succedetq; eius sirps inconcussa Nepotum.

Onde di Cristo bisogna, che s'intendono insenso metaforico, e non proprio, cioè per l'vecisione morale della couersione di molti infedeli, e per la confederatione de gli Apostoli, e per la successione de Pontesici. Supposto dunque, ch'in seaso proprio s'habbiano ancora à verificare, bilogou dire, c'habbia da venire vn Rè, che sia Signore di tutto il mondo. E questo si conferma; perche nel Giardino Carmelitano nella par. 4. cap. 10-riferita P. Magg. dal P. Maggio nel sopracirato luogo, si dice, che

tr.Vr[.

in appar. Cristo N.S. disse queste parole à s. Angelo Carmerab. Ma- litano: Angelo serno mio predica in ogni parte, che sarà molestata l'Europa, e l'Italia, e don'è la Sede di Pietro, lungo tompo, e sarà souente affannata, e sentirà lunghere dannose guerre dalla mia riprensionere vedrà fuocose sanguese rouinase quasi distruttiones of.

> Quando Signor mio (rispose s. Angelo) queste cose aunerranno? Quando (replicò il Signore)la Chiesa spogliata dal suo splendore giacerà come vedeuti Quando il seggio del Pastor Romano inalzato, & ascresciuto molti il desideraranno, & uno contradirà all'altro, Quando si leuaranno gl'ipocritize sotto colores e presesto di sansità, e Religione, frauderanno i popoli, Quando i Prencipi diuisi guerreggieranno,e contradirà uno Rè all'altro, e quasi sarà tolta la pace dalla terrase la discordia partorirà la morte; Quando gli Erecici preualeranno, e la fede sarà quasi estima. Si k-

ward al fine un Re, huomo di grand: ssima diligenza,e timore verso il seruigio di Dio, e sarà ricenuto da i Rè Cristiani, e professori della Santa Fede Cattolica, e sarà da essi sommamente amato, e crescerà in terra, & in mare la sua potenza. Costui sonuerrà alle cose della Chiefa, già ridotte quasi à mal termine, e confederato col Pontefice Romano, purgati pria gli errori de Cristiani, e restituita la Chiesa al suo primiero Stato, desiderato da i buoni, manderà esercito, qual seguirà di buona vogliagran quantità di combattenti, che per lo mio nome in quella battaglia in gran numero muori-, ranno,& otterranno i premij del sangue mio sparso, & oscenderanno con trofei al Cielo: ma esso Rè confidato nell'armata da lui fatta, & ordinata; passerà il mare, e ricuperarà le Chiese perdute, e liberarà Gierusalemme. E nella predictione dell'Arabo si dice (se non è apocrifa) Resia eius includent pisces magnos, & erit nouum folium in foly's Regum, noua atas in atate, & nouus mundus in mundo . S. Francesco di Paola. in vna sua lettera, che si conserua nella Città di Spoleto, riferita dal P. Maggio nel luogo citato; parlando colla Città, patria di Vincitor della Limena; dice. Rallegrateui in gran maniera, che tal Principe soura gli altri Principi , e Rè soura gli altri Rè v'habbia ad hauere in grandissima gratia, e coronato, che sarà delle trè mirabilissime corone, esalterà sal Città, faralla libera, e Camera d'Imperio, & una delle prime Città del mondo. Vi resto baciando le mani una con tutti li Cittadini, quali priego, quando vedranno questa lestera, si degnino pigliarla per profetia. Queste parole son'oscure; perche non si può facilmente da loro intendere, se questo Principe, e Rè Sourano sarà il Monarca vniuersale Imperadore, ò pur se Vincitor della Limena sia per ascendere al

fine al soglio di s. Pietro. Due sono gli ornamenti della fronte del sommo Pontefice Romano. Il primo è la mitra, come sommo Pastore, e Vescouo dell'anime, e soleua hauer intorno vna lamina d'oro à guisa di corona, come si dice di s. Giacomo primo Vescouo di Gierusalemme appresso il Baronio, tom. 3. num. 79. Ex auro compacium diadema. fronte gestabat, questo era l'ornamento di tutti i Vescoui sin dal principio della nascente Chiesa Il secondo ornamento del sommo Pontefice è quel Cappello, che chiamafi Regno, e Camauro, nel qual vi son trè Corone; e questo conuiene al sommo Pontefice per più ragioni; primo, perchedi tale ornamento companiua coronato il sommo Pontefice Aron, simbolo del sommo Pontefice Romano; perche d'Aron, dice Gioseppe Hebreo de antiquitate, lib. 3.cap. 8. Pileo, quali cateri Sacer-Ios. Hab. dotes vechaint, super quem extabat alius consutulis ex

Baron.

hyacintho variatus, hunc aurea Gorona triplici ordine circumdahar. Secondo, perche il sommo Pontefice è nello spirituale padre, e signore di tutte le parti del mondo, ch'anticamente era diviso in trè-Europa, Africa, & Afra, colla quale oggidà và congiunta l'America; perche era solito, coronassi gli antichi Monarchi con cante corone, quanti Regni pofsedeuano, come si dice di Tolomeo nel primo de Maccabei all'undecimo; Imposuit duo diademata

Macch. 1.6.11.

capiti suo, Agypti, & Asia. Terzo, perche diere Corone si coronaua Costantino, il qual cedendo à s. Sil. uestro gli ornamenti imperiali, gli cedè ancora le trè Corone, benche & Siluesteo per humiltà non se n'hauesse all'hora servito, come si dice nella donatione di Collantino. Di quello n'habbiam parlato nella vita di s.Malachia nel numero margina-

nale 822. Di maniera, che tanto il Papa, quanto In vit. S. l'Imperadore di trè mirabili Corone l'augustissi- Malach. me frois incoronano. L'imporadore più moder- gin. 822. namente si corona primo in Aquisgrana per man dell'Archescono di Colonia colla corona di ferro, che significa la fortezza per abbattere i nemici del Sacro Romano Imperio; secondariamente si corona nell'enwar in Italia per man dell'Arcinescouo di Milano colla corona d'argento, che significa la purità, e la chiarezza, che splender dene inun tarro Principe. E finalmente si corona in Roma per man del sommo Pontefice colla corona d'oro, che fignifica : si come de metalli il principato risiede nell'oro, così trà Principi, e Rè del mondo il più legnalato in giustitia, potenza, & ogn'akra... eroica virtù effer deue Umperador Romano-Tutto ciò è asserito da i Giuristi nel Proemio dell'Imperiali Istitutioni. Antè coronationem non decitur Im. Oinot. & perator, sed Rex Romanus, sed postquamin Regem Ro-aly in tit. manorum electus est, triplex ei corona imponitur; pri- 1mp. noma ferrea, quam recipit ab Archiepiscopo Coloniensi tat. post Aquisgrani , ferrum enim designat fortitudinem , qua tex. in c. rebelles vincere debet; secunda argenteasquam ingres, elettfus Italiam recipit ab Archiepifcopo Mediolanensi; qua Gloff. ormundities, & claritas, qua in Principe effe debet desi- din in gnatur. Tertia est aurea, qua coronatur à Papa Roma; Clem. 1. nam sicut aurum est excellentius omnibus metallis, ità Vestigys, Imperator excellentior esse debet omnibus alys Regi- de surebus, & Principibus in potentia, & iustitia: Ma perche surs. Francesco in detta lettera nel mezzo, dice. Sarà tal Citià amuta da Diose dal gran Monarca, eletto, C dilesso dall'Alsissimo, si può pensar, che s. Francesco intenda, c'habbia da venire vn gran Monarca,il quale sarà coronato ancora Imperadore, che men-

do iri

I S

# 792 Li Trionfi della Chiefa.

tre sarà ne'tempi della nuoua, & vltima Religione de Caualieri del Crocesisso à punto verrà quando starà la terra ne bellicosi ardori contro de Maomettani, & altri infedeli, ò pure egli sarà causa, che le guerre trà fedeli si riuolgano contro infedeli. B così:

Totum mundum diris recreabit ab armis, Occifis alyssalys in fædera iuntis.

Subiget terras omnes, & sceptra tenebit, Marte suo regnas, ea numinis alma volutas, &c.

# QVINTA PROPOSITIONE.

Non sembra fuor di ragione, che, finite que se guerre, e fondata l'universale Monarchia, colla liberatione di Gierusalemme, sia per seguir sempo tranquillo, & una amplificatione, & un trionso segnalato della Santa Romana Chiesa.

Vesto (per quanto si può) confermar si potrebbe da gli accennati Vaticini; perche se'I gran Monarca Imperador Romano soggiogherà tutte le terre de gl'infedeli, e regnarà con rara prudenza, e potenza, per esser tale la diuina vosotà, e ricupererà le Chiese perdute, e libererà Gierusalemme, e sarà destrutto il Maomettanesmo, e l'eresse, & altri ribelli della Fede, necessariamente seguirà tempo tranquillo, e pace vniuersale; e quel verso della Sibilla:

Qui totum mundum diris recreabit ab armis. Non altro significa, che sarà pace, tranquillità, ristoro, respiro, e ricreatione nel mondo: oltre di ciò par, che più specificatamente il dica ne' versi seguenti:

Atque iterum magni florebit amata Dei gens Divitigs, auro, atque argento, purpureoq; Ornatu, tellufq; parens gaudebit, & equor.

La gente Cristiana amata, & eletta da Dio di nuouo siorirà di ricchezze spirituali, e temporali, d'oro, di corone, di porpore, e d'ogn'altro ornamento, e si vedrà ringiouenito il mondo, verdeggiando la terra, e sorridendo il mare: ma più chiaramente nel libro secondo, doue dopò d'hauer predetto trauagli, guerre, e pestilenze, & altri gastighi diuini, terminando in quelle parole:

Si quissut in terris hominis vestigia cernat Miretur. Segue. Rursus magnus Deus incola Cæli

Relliquias hominum penitus seruabit vbiq; Tum pax,& veri prudentia summa vigebit, Terraq; frugiserens frugesseret vberiores, Nediuisa quidem,neque seruitura deinceps: Omnis liber erit prortus mortalibus,omnis Et statio sicus suit ante, scalusq; peribit.

Questo, se ben si può riferire ad altro tempo, come quello dopò la venuta del Redentore, con tutto ciò mi par ci predica letteralmente ancora dopò della liberatione di Gierusalemme, e dell'estintione della setta Maomettana, hauer da esser pace vniuersale, e vita assai tranquilla, e tutti i porti liberi, com'erano prima, nè vi saran corsali, nè pericoli di ladroni, sin'à tanto, ch'à Dio piacerà. La medesima cosa si può raccoglier dal luogo di sopra citato del settimo di detti Oracoli; perche dopò quei versi:

Hhhhh

# 794 Li Trìonfi della Chiefa.

Nox incredibili caligine longa manebit:
Tunc exhalabit teterrima fulphuris aura
Nuncia cladis: eis fame, ex notte peremptis

Nuncia cladis; eis fame, & nocte perempeis,

Segue. Tunc hominum gignet puras in pettore meles, Restinuesquenus suit ve tibi sempore prisco.

Cioè, che dopò d'essere dalla fame, cioè dalle privatione della vera dottrina, e dalla notte dell'infedeltà finiti d'vccidere gl'infedeli, haurà da venire vn tempo di Cattolica purità, & vno stato tranquillo, come fu ne'primi tempi - S. Francesco di Paula nell'Epistola prima ragionando del fondator dell'vleima Religione, dice, ch'egli distinggerà la maledetta setta Maomettana con tutto il resto de gl'infedeli; annihilerà tutte l'eresie, e distruggerà tutte le tirannie del mondo, con gli adherenti loro. Destruet totam fettam Mabameticam. cum reliquis infidelibus; annihilabit omnes barefes, & tyrannides tosius orbis destruet cum adharesibus suis; E questo è tanto, quanto introdur nel mondo vna tranquillità vniuersale. Enell'Epistola nona apostrofando co' Caualieri del Crocifisso: dice : O ic-Eti Cruciferi, vas destructis settam Mahometicam;vos finem imponetis infidelitati harefum, & aliarum felfarum Vninersi, & de omnibus victoriam obsinebitis. Vos per tosum V niver sum selentium imponetis cum pace perpetua; vos homines vi, vel sponte ad fanctitatem reducciis, ò gens sancta, ò gens à Sanctissima Trinitate benedicta, doue notar si denono quelle parole, per totum Pniner [um filentium imponetis cum pace perpetua; perche per virtù di questi Religiosi Caualieri, tutto'l mondo restarà mutolo, nè vi sarà chi più ardisca di dir parole dissonanti alle sacre Scritture,nè vi saran guerre : ma serenissima pace, an, che Dio d'altra maniera disporrà. E nell'Epi-Rola

## Parte Terza. Cap. VI: 795

stola quinta dice. Per virtutem Altissimi destruet Tyrannos, Hareticos, infideles, & habebit exercitum, a maximum, & Angeli praliabuntur cum illis, & occident omnes rebelles Altissimi. Se dunpue struggeran tutti i rebelli di Diose della Fede, & introduranno vn santo modo di viuere, non vi saran discordie, nè

guerre: ma pace, e tranquillità generale.

Il Venerabil Nierses Patriarca dell'Armenia (come si riferisce nel libro Armeno, chiamato Ciarentir; e nel libro del P.D.Clemente Galano delle conciliationi della Chiesa Armena con la Romana nel capo sesto, nel foglio cinquantesimo nono, portato dal sopradetto P. Maggio nel luogo citato) predicendo à gli Armeni la misera seruitù, nella qual ancora si trouano, predice finalmente la loro liberatione, e'l ripofo, e la pace vniuerfale, con que ste parole. Dopò, che saran passati cinquanta anni sarà tolta da noi la gente, e'l Sacerdotio, ch'era. stato di s Gregorio mio predecessore, & insieme con quello, il Regno dalla progenie de gli Arsaci insino all'annicinamento dell'immondo, & c. Dofò queste cose st farà la Redention di tutti i paesi, e de Gristiani dalla potente gente de Romani, che si chiamano Franchi, & dopò in buoni passi riposerà la serra moltissimi anni, & gl'infedelisaran cacciati, e caderan sotto il giozo della Teruitù de Romani, e si dirà in quella giornata; Guai à a Morti,ch'à questi sempi felici, & à questo gran riposo man pernennero.



#### SESTA PROPOSITIONE

Se verrà l'uninersale Monarchia, par, che non esclada il consortio d'altri Rè.

Enche la Monarchia essentialmente nel gouerno d'vn solo consista; e l'vniuersale Monarchia, della qual ragioniamo, si stenda à primu frote per tutti i Regni del mondo, secondo gli Oracoli Sibillini in quel verso:

Qui subiget terras omnes, & sceptra tenebit.

Et in quell'altro.

Qui totum mandum diris recreabit ab armis. Nulladimeno à me parrebbe di dire, che l'vniuerfale Monarchia, si dica vniuersale comparatine, non absolute (come di sopra hò detto nel fine del capo quinto di quelta terza parte) perche sarà in maniera vniuersale, ch' auanzarà d' ampiczza tutte l'altre, e che si stenderà per tutte le quattro parti del mondo, e per quasi tutti i Regui, c'hoggi da gl'infedeli son tiranneggiati; e così ella escluderà dentro de suoi confini la mostiplicità di Prencipi assoluti: ma non fuori de suoi termini. Questo me'l persuado primo, per quel, che ne gli Oracoli Sibillini si dice, che

> Totum mundum diris recreabit ab armis, Occisis alys, alys in fædera innetis.

Perche questo gran Monarca altri (nel senso letrerale)vcciderà,&altri'n gratia riceuerà,con lui cofederatijonde quei Principi, eRè, che si saran co lui confederați, regnaranno, e quei, che gli sarancontrarij, saran da lui vinti, & esterminati. Secodo, per quel, che dice s. Francesco di Paula nell'Epi-

stola vindecima; ch'in quel tempo non vi saran nel mondo, se non che dodeci Rè, vn'Imperadore, & vn Pontefice; perche saranno estinti gli scismi, e l'eresie;e'l Pontesice Romano sarà per tutto il modo riconosciuto, e venerato, come vero Vicario di Cristo N S.e gl'Imperij Orientale, & Occidentale faran riuniti in vno: Per totum orbem non erunt amplius, quam duodecim Reges, vnus Imperator, & vnus Pontifex, & paucisimi Principes, & Barones, qui omnes erunt Sancti. Terzo, per quel, che dice l'Arabo nella predittione de' tempi del settimo Pontefice dopò Clemente Decimo (se però ella. è vera)cioè, che Mors Vrbem, & Orbem renouabit, & paucos regnantes relinquet. E nell'vltima, che Erit nouum solium in solijs Regum; dunque l'vniuersale Monarchia, se verrà, non esclude il consortio d'altri Rè nella terra, fuori de' suoi confini. Ma perche s.Francesco dice, che'l Fondator dell'vltima. Religione con suoi Caualieri conquisterà tutti i Regni del mondo. Quidquid est in mundo temporale, & spirituale vi armorum obtinebit, & erit vnum. ouile, & vaus Pastor. E nell'Epistola, che si conserua nella Città di Spoleto, dice; Da V.S. hà da nascere il gran Duca della militia dello Spirito Santo, la. qual santa militia hà da vincere il mendo, & infignorirsi del temporale, e spirituale, e non potrà esser più nel mondo niun Re, niun Signore, che non sia della santa militia dello Spirito Santo. Mi vado imaginando, che la Monarchia vniuersale sia quella, che rissederà nel principal capo, e generale di quella Religione, in cui caderà l'Imperio Romano, e gli altri Rè, già che tutti di quella Religione saranno, gli sarancome tanti fratelli, con quella carità, che trà fratelli d'vna feruente, e cospicua Religione s'osser-

ua. Così la Religione sarà Signora di tutto il mondo nel temporale, espirituale, colla dounta subordinatione al sommo Pontefice, e'l Monarce Imperadore sarà come Generale di tutta la Religione. Ele alcuni mi s'opponessero p. primo có dire, che s. Francesco predice, che non vi saran più, che dodeci Rè, e Daniele Profeta dice, che l'Imperio Romano haurà da restar'estinto per la gara di diece Rè, che sono i diece corni della Bestia, cioè della Romana Monarchia, e ch'all'hora spunterà l'vn decimo, che sarà l'Anticristo. Risponder si potrebbe primo, che non vi mancano Autori, che per li dieci corni della Bestia non intendono. i dieci Rè in senso proprio per dieci Principi coronati: ma per dieci Capitanisò Presidi dell'Imperio; e così basta, che verso i tempi dell'Anticristo, dieci de Capitani del 'Imperio se'l dividano in Alcas. in diece portionisò parti; anzi il P. Alcasario preten-Apoc. 12. de, che questa opinione di dieci Rènon sia vera: e

2.6.4.

dem.

D. Aug.

de Drac. di più afferma, che s'intendano per la moltitudine de' Senatori Romani, e per l'undecimo s'inten-Sur. par. da Giulio Cesare, come riferito habbiamo disopra in quello nostro discorso. Di più s. Agostino à questa opinione de dieci Rè dubita di dar fede. Vereri me sanè fateor, nè in decem Regibus, quos tamquam decem homines videtur inventurus Antichri-Ciu. Dei stus forie fallamur, aique ilà ille nobis inopinatas adc. 33. ap. ueniat. Dunque d'i dieci Re non faranno; ò saran dieci Capitani, è Presidi dell'Imperio, che versoil fine se'l divideranno in dieci Regni, tolto il titolo d'Imperadore. Risponder si potrebbe secondo, che s. Francesco non parla del solo Imperio: ma del mondo tutto; onde la difficoltà si può sciogliere,

che per tutto intiero il mondo non saran più che

do-

dodeci Rè; e forse di questi dodeci li dieci, che saran dentro i confini dell'Imperio, se'l divideranno, toltine gli altri in più timoti pacsi, ò pur de i dodeci, verso il fine restaran dieci; perche gli altri muoriranno, e questi dieci si divideranno l'Imperio. E se alcuni mi s'opponessero per secondo, che se la Religione sarà Signora del tutto, sarà Signora de'beni dell'altre Religioni; dunque bisognarà, che l'altre Religioni s'estinguano. Rispondo di nò; perche l'ultima Religione s'indonnerà de' beni di quelli, contro li quali muouerà l'armi: ma ella non muouerà l'armi contro fedeli : ma contro Maomettani, & Erencise Tiranniscome sopra si disse nella Propositione terza; dunque de beni di questi si farà padronz ; dice di più s. Francesco di Paula, che gli Angeli guerreggieranno à fauor de' Caualieri di questa futura Religione. Et Augeli pugnabunt cum illis. Ma non è verifimile, che gli Angeli vogliano far guerra co quelli per priuar de loro beni i Cattolici; anzi espressamente egli dice, che faran guerra gli Angeli con esso loro contro i nemici di Dios dunque non restaran l'altre Religioni de loro beni spogliate. Di più nel : Vaticinio portato nell'istoria de Sueni à car. 188. - & attribuito all'Abbace Gioachimo, si dice, Propterea semeneius benedicetur, & dominabitar omni carvi: mala parola caro, suol'esser presa da sagri Dottori per gl'infedeli, & in specie da s. Girolamo, sopra il ventesimo d'Isaia, doue dice : Propiereà ap-Pellatur, caroz quia Sanctum spiritum non habet: dun- lib.11.in que de beni di questi si farà l'voinersal Monarca, el'vitima Religione Signora E ofto è quel, che dice s. Francesco di Paula in quelle parole: Quidquid est in mundo temporale, & Spirituale vi armorum obtint-

tinebit; perche questa Religione conquistarà li Regni posseduti dall'infedeli, e toglierà li ribelli della fedese liberarà le Chiese oppresse da quellise sarà vn Pastore, & vn'ouile; perche tutti i Prencipi, e Rè, (che non saran più di dodeci) co' loro Regni non riconosceranno per Vicario di Cristo, altti che'l Pontefice Romano, tolti via gli scismi, edisunioni, riconciliata la Chiesa Greca con la Latina,& estinte l'eresie, & in conseguenza la suture Religione lascierà nel possesso de loro beni tutto l'altre Religioni, e Principi, e Republiche de Cristiani, che con lei alla rovina de rebelli di Cristo cospireranno. E se mi s'opponessero per terzo, che ne Vaticinij portati nella mentouata Storia de Sucui à carte 185, si dice: Non veniet dies mens, nisi ex multis componam unum. Et à car. 187. Ex omnibus unum faciam, ait Dominus, unum Reguum, unus Rector post divisiones, & Schismata. Et à car. 188. Principatus, & Imperia redigenturin unum omnia. Dunque tutt'i Regni del mondo saran d'vn solo Monarca, dunque l'vniuersale Monarchia esclude il consortio d'altri Rè. Si risponde, che questo deue intendersi secondo quel, che dice s. Francescosche tutti i Rè saran come tanti fratellitutti dell'vltima Religione, onde in lei risiederà l'vniuersale Monarchia, e nel suo Principe Generale Imperadore ; e maggiormente nel sommo Pontefice Romano, di questa, e di tutte l'altre Religioni superiore, il che mi sembra verisimile, perche nel toccato Vaticinio à car. 188. attribuito all'Abbate Gioachimo, si dice : Principatus, & Imperia dispersa redigentur in vnum omnia; douc la parola, vnum, le si prende in genere neutro, significa, in vna cosa, cioè in vna radunanza, in vna vnione, in LUZ

vna Religione. E se si prende in genere mascolino, significa in vn capo. E quell'altre parole, ch'ini seguono. Ex solis occidui feretro orietur Rex omnium Regum, mi possono dar'ad intendere, che vi
sarà il consortio d'altri Rè, trà i quali vi sarà vno,
che sia capo de gli altri, come generale della Religione. Et in questa maniera l'universal Monarca
soggiogherà tutto il mondo; e così parimente deuonsi spiegare gli altri Vaticini nel predetto libro portati; altrimente sarebbono cotrari à quelli di s. Fracesco, e bisognarebbe cochiudere, ò che
gli uni, ò che gli altri, ò che tanto quelli, quanto
questi siano apocrisi, e falsi.

## SETTIMA PROPOSITIONE

Se le sopradette cose verranno, è verisimile, che verran prima della venuta dell'Anticristo.

SI cognettura ciò primieramente dall'ordine de gli Oracoli Sibillini (quantunque proprio de Profeti sia non osseruar l'ordine de' tempi) perche dopò d'hauer detto la Sibilla, che saran guerre, fame, mortalità, & altri gastighi di Dio:

Si quissut in terris hominis vestigia cernat, Miretur.

Disse, che Dio coseruarà le reliquie de gli huomini in ogni parte, e che regnarà pace, prudenza, libertà, & abondanza.

Rursum magnus Deus incola cæli
Relliquias hominum penitus seruabit Ubiq;
Tum pax & veri prudentia summa vigebit,
Terraq; frugiferens fruges feret Uberiores,
Omnis liber erit Portus mortalibus,omnis

liiij 1

lib. 2.

## 802 Li Trionfi della Chiefa.

Et statio, sicut unte fuit, soulus q; peribit.

E dopò questo rempo di pace, e di tranquillità predice l'aunicinamento del Giuditio, e del Paradiso, e'i segno sarà vna stella, ch'apparirà per molti giorni in Cielo, simigliate ad vna corona, per dar ad intedere il premio, che stà preparato per li giusti mell'Empireo, quando gli huomini attenderanno ad ananzarsi nelle virrà.

Tunc autem fignum dabitur divinitus ingens. Namq;relucebit clarissima stella, corona Assimilis clara, culo visenda sereno Lucibus band paneis;hu manis nempe coronam De Culo ostendet,qui pramia quarere certant, Namq; tum incipiet magnum procedere saculum.

La proffima vicinanza dell'Anticristo sarà poi, quando nasceranno per tutto il mondo fanciulli con li capelli bianchi; perche all'hora verran peftilenze, fami; guerre, & altri mali, & appresso vertà l'Anticristo :

Sed postquam toto hoc signum extarit in orbe, A'teneris pueri vestiti tempora canis, Arttabunt homines, mutato cardine verum, Pestes, bella, fames, lachrymagich luctus abande. Et veniet Belial, facieta; insignia multu; Tunc quoq; cælesti curru den estus imbit Terras de Cælo Theshites, signaq; trina. Ostendet tott munda visa perenntis.

E, passata la persecutione dell'Anticristo collefua tremenda morte, la Chiesa trionsarà l'vitima volta in terra col generalissimo trionso; e'l segue poi della prossima vicinanza della giornata estrema del Giuditio, sarà (benche determinato tempo assegnat non si possa); quando vna vedoua restarà Regina del tutto.

Tuns

Tunc antem mundus manibus muliobribus omni lib.
In rerum summa parebisseis q; regetur:
Cum verò vidua in totum reguauerit orbem,
Auruq; argentuq; bominu, queis vita caduca est;
Ferrumq;, asq; maris salsas iattarit in vudas,
Omnia tunc mundo viduata elementa iacebunt;

Se però per questa vedoua s'intenda qualchedonna della progenie dell'vniuersal Monarca, ò pur la Chiesa vedoua per la morte del suo Pontefice, od altra diuersa, ò simigliante cosa, il rimetto all'altrui consideratione; perche di queste cose, molte alla prima venuta del Redentore ap-

plicar si possono.

S. Francesco di Paula nell'Epistola sesta, & vndecima, dice, che già s'aunicina la gran visita. colla riforma de costumi di tutto'l mondose che sarà distrutta la maledetta Maomettania, e tutte l'heresie,& ogn'altra insedeltà, e che sará tolti dal mondo cutt'i Tiranni, e non fà mai mentione dell'Anticristo, dunque (supposta la verità delle predittioni di s. Francesco, e la germana loro intelligenza) il tutto auuerrà prima della venuta dell'-Anticristo; E se quì mi direte, che s. Fragesco nell'-Epistola dimidiata dice che verrà Vincuor della Limena, dal quale descenderanno huomini di grapotestà, che gouernarano e la Chiesa, e la terra insino al di del Giuditio; Magnas Deus uni neposum tworum toncedet in senettute sua semen virile, ex que magna potestatis viri descendet, qui nedu Domino magnierunt, arg;in Ecclesia Dei Pralati maximi, sed vsg; in diem ludicy regnabunt super terram. E che'l didel Giuditio verrà dopò la morte dell'Anticristo, duque non prima: ma dopò della morte dell'Anticristo succederan queste cose. Rispondo, che la venuta dell'Anticristo sarà vicinissima al di del Giu-Liiii

ditio, e per tanta vicinanza, tanto è dire, insino al dì del Giuditio, quanto insino alla venuta dell'. Anticristo; e perche le cose, che di sopra dette habbiamo, occupano molto tempo, non è verisimile, che debbiano succedere dopò: ma prima della venuta di quello ; anzi se queste cose haurebbono douuto auuenire dopo la morte dell'Anticristo, s. Francesco haurebbe detto qualche parola della venuta di quello: ma s. Francesco non fà mérione mai dell'Anticristo, dunque è segno,che molto prima verrà la nuoua, & vitima Religione, che struggerà la setta Maomettana, e l'eresie, e dopò seguirà pace, e tranquillità sino à i tempi prosfimi al Giuditio, & all'hora verrà l'Anticristo, do. pò la cui morte, durerà il mondo quanto à Dio piacerà, benche tutti dicano breuissimo tempo.

Di più il mentouato Venerabil Nierses, dice, che le miserie de gli Armeni hauran da durare insino all'aunicinamento dell'Immondo, cioè dell'Anticristo; e che all'hora si farà la Redention di sutti i paesi, cioè quando s'aunicinerà la venuta. dell'Immondo; dunque prima succederanno le predette guerre, e trauagli, & indi la pace, e tranquillità vniuersale, e dopò verrà l'Immondo, e dopò la morte dell'Immondo sarà l'vitimo trionfo della Chiesa, e dopò questo il dè del Giuditio.

Santa Maria Madalena de Pazzis in vn suo ratto (appresso il P.Maggio nel luogo souracitato) descriue, & assomiglia questo futuro tempo della Chiefa à i passi della vita di Giesu, estrà l'altre cose, dice, che done cantaron gli Angeli, Gloria in excelsis Deo, l'hauran da cantare ancora gli Angeli terreni; dunque suppone, ch'in quelle parri di Gierusalemme, e Betleemme di nuono habbia da fiorire con libertà la santa Chiesa, e soggiunge, che Conforme Gristo N. S. fu Grecifisso, e sepolio, così la Chiefa haurà da patire da gl'iniqui persecutori, e da quelli, che da lei si partiranno, & anderanno ad Anticristo, e conforme Cristo risuscità dalla morte, così ella risusciterà gloriosa dopò, che sarà per dinina volontà morto, e sepolto nell'abisso l'Anticristo; dunque il coquisto di Gierusaleme, e la liberatione delle Chiese, e la distruttione della setta Maomertana, e de' Scismi, e dell'eresie si farà prima della venuta dell' Anticristo, conforme di sopra detto habbiamo. E Sup. par. supposta la verità delle predittioni, portate nell'istoria de Sueui, nelle quali si dice, che Principatus, & Imperia dispersa redigëtur in unum omnia,e che'l Monarca vniuersale Liberabit in fine Sion, e quelladi s. Angelo, che dice, che'l Rè, amato da gli altri Rè Cristiani, finalmente liberarà Gierusalemme, e d'altrische dicono il medesimo, si deuono inten-. dere de' tempi prima della venuta dell'Anticriftose che nel tempo dell'Anticrifto le genti saranno da lui sedutte da tutti i quattro angoli dellaterra, e preuaricherano, e, dopò la di lui morte, sarànuoua pace, e'l triofo generalissimo della CattolicaFede per tutto'l mondo, & indi verrà il Giuditio. Ma quì se direte, che l'Abbate Gioachimo portato dall'Abbate Saggittariense nella verità dife. Ab. Sag. sa, cap.49 dice, che l'Ordine Colombino durerà in ver. insino à gli vitimi tempi del mondo, e che passerà def. c.49. per le parti aquilonari, e per il fiume Eufrate, e per l'Egitto, e per Gierusalemme, convertendo i popoli,e che s'haurà da opponere all'Anticristo,e molti sara coronati del martirio, e che dopò, le reliquie dell'immonda setta Maomettana si convertiranno alla Fede Cattolica; dunque non prima-

della venuta dell'Anticristo:ma dopò, succederà là totale estirpatione del Maomettanes mose dell'eresie, e seguiră le cose da s.Fracesco di Paula vaticinate:Ordo Golubinus vsqiad nouissima iepora duraturus, per mare aquilonare irafibit, aspera pascua gustabit, Regina Austri proteget, & fouebit en in amaritudine (ua. Flumen Eufrate trafibitounda & impesum eius faa pradicatione mitigabit, aspera reducetur in planum in sermane eius; terra salsuginis,idest Ægypti ad Domina connertesur per eum. In cadem terra secure Enangelium pradicabit; multa gentes per ipfum Ordinem ad Dominum connertensur; gens idolaira, cuins lingua ignorabasur, qua de finibus terra veniet missa à Des in adiutorium serra premissiones, ve & ipfa cognofcat De i Ratrem omnipotentem, & filium eius vnicum Dominu nostrum lesum Christum, ad sidem Catholicam conucre tesur, futurum est, ut Ordo Columbinus viriliter se opponas contra mortis Angelum, & contra eum pradicando plures, & maxima mulsitude de filgs ipfius Ordinis marigrio ad Dominum transibit. Gaudebunt in cansicis suis , idest in pradicatione omnes tribus terra , & gens immunda Maumethica, qua remapebit, & bi qui residui erunt, ad Dominum conuertentur. Rispondo primo, che questa predictione dell'Abbate Gioachimo non è predittione profesica: ma più presto spiegatione accomodatitia della Scrittura. Secodo. se ben fusse profetica, no è certo, che per Angelo di morre venga significato l'Anticristo; perche può prendersi per il Demonio chiamato nel Gre-Vid. sup. sp. Angelos Tanatu, che tertà le patri della setta

pag. 668. Maometrana. Terzo, se per l'Anticristo s'intédesse, si vede, che prima della venuta dell'Anticristo l'Ordine Colobino haurà da far gli accennati progressi se dice, che dopò si convertiranno le reliquie de Maomettani; perche molti di loro si salua-

Digitized by Google

naranno ne'deserti: e le predittioni di s. Francesco fi deuono intendere della totale annihilatione della setta Maomettana, quanto alla publica, e secura professione del Maomettanesmo, ò pur diremo, che le parole di s. Francesco s'intendano insenso vniuersale accomodo, cioè, che sarà talmente distrutta la setta Maomettana, che non vi resti nel mondo vessigio di quella, quantunque alcuni occulti, e ritirati vi rimangano, e siano tanto pochi, che di loro non se ne faccia conto. Se però per Ordine Colombino no vogliamo intendere il grado de'Predicatori dell'ultima Religione.

### OTTAVA PROPOSITIONE.

Supposta la venuta dell'uniuersale Monarchia, e del riposo della Santa Romana Chiesa, prima della venuta dell'Anticristo, ella sembra d'hauer da durare molto tempo respettiuamente.

SI caua ciò primieramente dal citato luogo del fettimo de gli Oracoli Sibillini, doue dicendo, che verrà va Rè de Romani,

Quisubiget terras omnes, & sceptra tenebit
Marte suo regnans, ea numinis alma voluntas.
Soggiunge. Succederg; eius sirps inconcussa nepotu;
Nam sic in fatis sixum est vertentibus annis.

La Monarchia vniuersale haurà da passar dal primo vniuersal Monarca, vincitor de Maomettani, e liberator di Gierusalemme, à suoi posteri, che non sarano vno, ò due: ma molti, Stirps inconcussa mepotum, e quella parola, inconcussa, mi dà ad intendere, che sino à i tempi dell'Anticristo l'uniuersa-le Monarchia, e l'Imperio Romano non uscirà da suoi descendenti: ma questo non può succedere in bre-

Digitized by Google

breue tempo, dunque vi correrà molto tempo infino alla venuta dell'Anticristo. Dissi respettiuamete; pche, come sopra si sospettò, del modo la duratione no anderà molto à lugo: ma rispetto à quel, che'l modo durerà, l'vniuersale Monarchia durerà molto. Secodariaméte, dalla predittione dell'Aribo sapiéte far si potrebbe vn'argométo; perche dice, Veniet à Septentrione institia, armata pace, & duratura. Questa parola duratura, mi significa lunghezza di tempo: e nell'vltima predittione, dice, Reducetur Petrus in Petra sua à Petro, & non videbit dies iniquos; retia eius includent pisces magnos, d erit nouum solium in soly's Regum, noua atas in atate, & nouns mudus in mudo, & cognoscet habitatores terra, quod Deus est regnator, & omnia quacumque voluit fecit in Calo, & in terra; perche quella parola nona atas in atate, secondo il mio giuditio, non vuol dir altro, che lunga duration di tempo; perche l'età del mondo, e del genere humano fogliono esser proportionalmente lunghe; dunque prima della venuta dell'Anticristo duterà molto tempo il tiposo, e'l trionfo della Santa Romana Chiesa: ma questa predictione nella vita dis. Malachia, come sospetta fù da mè ributtata, quantunquei successi de'giorninostri, quando ben si van ponderando, la fan parer veritiera.

Terzo,s. Francesco di Paula nell'Epistola prima dice, che i Religiosi dell'vitima Religione gouernaranno la Chiesa di Dio Insempiterna seculase culorum; e la cosa medesima nell'Epistola sestatipete: ma che cosa vuol dire con quelle parole Insempiterna secula seculorum, se non lunghissimo tepo, sin, che venga l'Anticristo, e dopò lui per quel tempo, che'l mondo durerà sino al dì del Giuditio è

tio ? Il Venerabil Nierses nelle citate parole, doue diec. Verrà finalmente il tempo di libertà, e riposerà in buoni passi la terra moltissimi anni, e si dirà in quella giornata, Guai à i Morti, ch'à questi tempi felici, & à questo gran riposo non peruennero; altro al mio giuditio non vuol dire, se non che della Chiesa la tranquillicà coll'vniuersale Monarchia dourà durar luga stagione. Verrà finalmete (dic'egli)il tepe di libersà. Quella parola finalmente, mi significa, che dopò lunghe milerie verrà tempo proportionatamente dureuole di riposo,e di prosperità. Verrà sinalmente il iepo di libertà. Questo dire, il iepo, significa, che (conforme dice Salomone, Tempus plorandi, & tempus ridendi) come venne delle miserie il tempo, così parimente verrà il tempo di libertà; che non sarà momento: ma tempo, e lunga staggione. Verrà il sempo di libertà. Come potrebbe mai chiamarsi tempo dilibertà, se tosto incorrer douesse dell'Anticristo nelle branche?se sarà tem+ po di libertà, bisogna sia tempo, nel qual si gode, la libertà, e c'habbia la sua proportionata lunghezza. E riposerà in buoni passi la terra moltissimi anni . E' necessario , che'l riposo, per chiamarsi riposo, corrisponda alle fatiche; chi fatiga tutta 14 giornata ripola poi tutta la notte; chi dopò le fatiche di tutto intieto vn giorno riposasse per vn'hora non prenderebbe corrispondente riposo: ma breuissimo respiro. Il riposo contien lunga quiete. Est requies laboris intermissio, dice Aristotile, que om- Arist. Ed nind in hominum vita necessaria est, & in consegué- thyc. 4.6. za, se non fosse proportionatamente lunga, non. sarebbe intermissione delle fatiche; chi trauaglia, quando poi riposa, per buona pezza ditempo stà fiatado affannato sin, che s'acqueti, e poi si stà nel-Kkkkk

# 810 Li Trionfi della Chiefa.

la quiete, e nel ripolo, ceffato ogni moto, & ogni agitatione: così farà nel tempo del riposo del modo, bisogna, che riposi insino, che quasi cessi de' trauagli passati la memoria, e fi goda tranquillità, onde se la Chiesa per tanti secoli fatigò sudando per confutar gli Eretici, e sopportando le persecutioni de'Maomerrani, & altri infedeli, farà cola ragioneuole, che proportionatamente per qualche tempo ripolisgodendo veder distruttis & estinti tanti auuersarij, che la tranagliarono. Riposerà is buoni passi la terra, queste parole, in buoni passilaterra, mi fignificano largamente per quali tutto intiero il mondo. Meltissimi anni, non dice molti: ma moltissimi,come se dir volesse, lungo spatio di tempo . Bfi dirà in quella giornata . Chiama quel tempo, non giorno: ma giornata, qua fi tempo compito, e duratione proportionatamente perfetta, cioè non breue: ma lunga. Guai ài Morii; perche farà tempo tanto tranquillo,e tanto lungo, che la lughissima pace de' Defunti le porterà grande inuidia; Guai à i Morsi,ch'à questi tempi felici, Non dice tempo: ma tempi, e tempi felici; perche felici non sarebbono se la felicità, come baleno, nel comparire sparisse, è poco tempo durasse. Età questo gran ripofo non pernennero; non dice à quelto ripo-To:ma à questo gran riposo; grandes perche grandemente tranquillo; grande; perche grandemente lungo; grande; perche sentirebbono dispiacere i morti di non poter la loro con questa felice tranquillità contracambiare.

Quinto. Santa Maria Madalena de Pazzis paragona questo tépo della rinnouatione della Chiesa alla vita di Giesti, & i tempi dell'Anticristodi tempi della passone, e morte del Saluatore, e i te-

pidopò l'Anticristo à i tempi della Risurrettione. & Ascensione al Cielo: Dunque il tempo di rinonatione,e di pace, che sarà dopò la liberatione di Gierusalemme, come sopra habbiamo offeruato, deu'esser tempo di vita; e, conforme la vita dell'huomo si prende per la compita duration dell'a huomo in questo mondo, così la vita del mondo. ouero del Cristianesimo nel tempo di riposo, deue hauer proportione di vita; cioè tempo non brene:ma proportionatamente lungo. La vita di Gicsu Gristo N S. durd trentatre anni, e trè mesi, la passione, e morte trè giorni, e, dopò della Risurrett tione, dimorò in terra quaranta giorni, duque vna simile proportione haurà d'hauer la duratione del rinouato mondo, cioè lungo tempo di riposo, e di vita, poco tempo di tribolatione dell'Anticristo. che regnarà trè anni, e mezzo, e poco più tempo proportionalmente il trionfo dopò la morte dell'Anticristo. Direte primo, che l'Abbate Gioachimo, riferito dall'Abbate Suggittariense nel cap. Ab. Sag. 49 dice, che dopô della venuta dell'Ordine Colo in verit. binose dell'Ordine Corvino, hà da venire vn'altro def. 6.49. Ordine vestito di Sacchi; Poft istos duos Ordines, veniet a ter Ordo Saccis vestitus, e quest'Ordine farà di poco durata, conforme poco sarà il tempo delà l'Anticristo, che dopò di tal'Ordine verrà . Breuifsimum est tempus ipstus-sicuti brenissimi sunt dies Antieristi successoris fui. Rispondo primo, come di fopra, che questa è spiegatione accomodatitia: ma quado spiegatione ella no fosse: ma profesia, dice, che quest'Ordine durera poco ; perche forse sarà l'vitimo, è uicinissimo à i tépi dell'Anticristo, che nerrà dopô de gli altri; e perciò rispetto à gli Ordini più antichi sarà breuissimo il suo tempo, Kkkkk non

11

non già che pochissimo tempo egli habbia à durare. Durerà buona pezza di tempo: ma molto meno de gli altri, che prima furono fondati, e dureranno parimente infino al fine, come dice l'istesso Abbate Gioachimo nel luogo citato dell'Ordine Colombino. Direte secondo, che la Vergine Cri-3-23. Iun. stina (la cui vita riferisce Lorenzo Surio à 23. di

Giugno dopò quella di Maria Ogniacense) su dotata dello spirito di profetia, e predisse la perdita di Gierusalemme, c'haveua ad esser guadagnata da Saladino, Soldano dell'Egitto; e nel giorno, che Saladino della santa Città s'impadroni, ella, rapita in si irito, il conobbe stando nel Castello di Loen,& in se venuta, cominciò grandemente à rallegrarsi, e mostrar segni di giubilo, e di cótento, e dimandata, perche tanto si rallegrasse; rispose, che faceua gran sesta; perche gran sesta faceua Giesù con gli Angeli suoi per l'occasione, che daua à gran numero d'anime di saluarsi. Et interrogata di nuouo, che occasione era mai questa? rispole, che Gierusalemme in quel giorno era stata guadagnata da Saladino, e che Dio voleua, che fosse conculcata, e dispreggiata per lo dispreggio vsato contro Cristo, e che nel fin del mondo haueua da restar distrutta, nel qual tempo molte animesche s'haurebbono esposte alla morte per liberarla, s'hauran da saluare; perche per liberatla s'hauran da santificare per mezzo della gratia, e della penitenza, & hauran da sparger in quel luogo il sangue in honor di Cristo, done Cristo N.S. per loro sparso l'haueua. Longè etiam pradixit serram sanctam, & Hyerosolimam in impiorum Saracenorum ditionem redactum iri . Que antem die à Salsdino Respii sulthano capta fuit Hiernsalem cumse pal-

pulchro, & Cruce Christi,illa in Castro Locusi sum conflituta, spiritu cognouit rem gestam, cumq; multum. exultaret,ab ÿs,qui aderant rozata,vt eins lettia cansam exponeret, iure, inquit, exulto; nam, & Christus Dominus cum Angelis suis exultans occasionem prabuit, qua magna possit hominum copia salua fieri. Illis rursus sciscitantibus, qua nam esset hac occasio, respondit, Noueritis terram sanctam hodie venisse in manus hominum impiorum , atque has re magnafalutis oblasam occasionem. Christus enim prò illata ipsi consumelia dignum censuit, ut terra illa hat ignominia afficiatur, quamuis ipsius passione sanctificata, attamen infine mundi cum ipfo mundo peritura, quando illius recuperanda caufa anima semper victura, eiusque sanguine redempta ab iniquitate ad institia sudium connertentur, fundentque homines sanguinem suum, & quadam morti Saluatoris Vicem cum multa denotione rependent. Da questa predittione dedur si potrebbe, che Gierusalemme non haurà ella da esser liberata: ma insieme col modo sarà destruttase perciò tutto è falso quel, che diciamo, che Gierusaleme sarà liberata, e che dopò seguirà della Chiesa va lungo, e competente ripolo. Rispondo, ch'inquesta predittione si dice, che Gierusalemme habbia patito questa ignominia per l'ignominie fatte al Redentore: ma che con tutto ciò Gierusalemme durerà sino all'vitimo periodo della duratione del mondo, & all'hora finirà quando finirà del mondo la duratione: ma prima, ch'ella finisca, 🗢 prima di finire il mondo haurà da esser liberata, nella qual'occisione molti spargeranno il sangue, c (come dice s. Angelo Carmelitano di sopra citato) eglino otterramo i premy del sangue di Gie-32, & ascenderanne con trofei al Ciele. Il fine del mon-

# Li Trionfi della Chiefa?

mondo in quella predittione si prende in due maniere, in quelle appunto, che spiegato habbiame In vit. S. nel fine della vita di s.Malachia nel numero 1276. Malach. cioè per l'oltimo periodo della duratione del mogin. 1276 do, & in quello finirà Gierusalemme, e per vn certo tempo indeterminato verso il fin del mondo.& in quello sarà di Gierusalemme la liberatione; il che tanto è dire, quanto, che verso il fin del mondo Gierusalemme sarà liberata, e dopò molto té-Vid. sup. po respettiuamente verrà l'Anticristo, come sopra Pag. 466. s'è detto, e dopò lamorte di quello nell'hora da Dio determinata verrà la conflugratione del mondo, e la rouina di Gierusalemme, che mancherà insieme col mondo.

#### NONA PROPOSITIONE.

Direbbono alcunische l'universale Monarchia se verrà ) sia per succedere in persona del Rè Cristianissimo.

L primo fondamento di quella opinione eller De primo rondamento di quella eperimenta la potrebbe; perche l'Apostolo s. Paolo nella ser conda'à Tessalonicensi al secondo, nel versoter 20, dice, che se primanon verrà la discessione, e l'Anticristo, non verrà la giornata del Signore, che 2. Teff. 2. Iarà il di del Giuditio. Nisi venera discessio priman, & reuelatus faerit homo percati. Supple (dice il Padre Cornelio) non venies dies Domini. Prima dunque di venire il Giudinio vertà l'Amicristo, e prima di venir l'Ancierillo verrà la discessione, cioè la ribellione di tutti i Regni, e Provincie al Ro-Cornel. à mano Imperio foggette. Discessionem actipimas (di-Lap. varys in lo. ce Cornelio) uninersalem gentium defectionem à Romano Imperio; e lo stesso dice s. Agostino nel tomo no-

3.

cis.

nono nel trattato de Anticrifto . Nisi discessirint D. Ang. omnia Regna à Romano Imperiosqua prius et subdita tom. 9.11. erant, non veniet Anticristus. Prima dunque hà da mancar del tutto l'Imperio Romano, e dopò verrà l'Anticristo: ma benche l'Imperio Romano 6 veda in grandissima parte distrutto/dice nel citato luogo s. Agostino) con tutto ciò non finirà, sin, che dutaranno i Rè de Franchi, ne' quali si mantenerà l'Imperio. Hoc antem tempus nondum aduenit; Ibidem. quia licet videamus Romanum Imperium ex maxima parce destructum, camen quandin Reges Francorum. duranerint, qui Romanum Imperium tenere debent, Romani Imperij dignitas ex toto non peribit, quia in Regibus fuis stabit. Et agglunge di più, che prima, che manchi del tutto il Romano Imperio, hà da. venire vn Rè de Franchi, che sarà l'yltimo, e'l più gran Monarca del mondo, ch'otterrà tutto intiero quant'era prima l'Imperio Romano, e dopò d'hauerlo felicemente gouernato, se n'anderà in Gierusalemme, e nel Monte Oliueto deporrà lo scettro, e la corona, e qui de Romani, e de Cristiani sinirà la Monarchia, & all'hora spuntarà l'Anticri-Ro . V nus ex Regibus Francorum Romanum Imperiü ex integro tenebit, qui in nouissimo tempore erit, & ipse erit maximus, & omnium Regum vliimus, qui postquam Regnum suum faliciter gubernauerit, ad Vrbem Hyerofolimam venies, & in Monto Olivesi sceptrum, & coronam suam deponet. Hic erit finis, & consumatio Romanorum, Christianorumque Impery; statimque, secundum Apostoli Pauli dictum, Antichristum dicuns futurum.

Il secodo fondameto sarebbe; pche nell'antiche membrane portate da GiorNicolio, & altri, & attribuite al Venerabile Beda, si dice, che la Sibilla.

Ti-

# 816 Li Trionfi della Chiefal

Tiburtina, ouero Albunca, chiamata Cassandra, su condotta nel Senato de gli antichi Romani, douc cento Senatori videro in sogno tutti in vua medesima notte noue Soli differenti, à cui raccontandolo, hebbero l'interpretatione, e la predictione di noue differenti tempi della Republica, e dell'-Imperio futuro Romano, e nel fine; dice, che verrà vn Rè, che sarà Imperador de Romani, e de Greci, e che regnarà cento ventidue anni con grandissima felicità, & abondanza; nel fin de quali si conuertiran gli Ebrei, & egli farà per tutto s'adoti Giesù Cristo, & all'hora verrà l'Anticristo, e le gente di Goth, e Magoth à guisa d'arena innumerabile, che sarà dall'Imperador distrutta, e tagliata à pezzi; dopò la qual vittoria l'Imperador Romano anderà in Gierusalemme, & iui deporrà la corona, e tutte l'insegne Cesarce, & all'hora verrà scopertamente l'Anticristo, & Enoc, & Elia. E che questo Imperador Romano habbia da essere il Rè Cristianissimo, si raccoglie dalla simiglianza, che questo Oracolo tiene colla sopradetta predittione di s. Agostino. Exurget Rex nomine H. animo costans. H. ille idem constans eris Rex Romanorum, & Gracorum. Hic statura grandis, aspectu decorus, vultu splendidus, asque per singula membrorum delinea. menta decenter compositus; & ipsius Regnum CXXII. annis terminabitur. In illis ergò diebus erunt dinitia magna, & terra dabit abundanter fructum suum, ità, vt tritici modium denario uno vendatur, medium vini denario uno, & ipse Rex Scripturam habebit aniè oculos, dicentem. Rex Romanorum omne fibi vendicat Regnum Christianorum. Omnes ergò insulas, & Cinitates Paganorum deuastabit, & Universa idolorum Templa distruct, & omnes Paganos ad Raptifmam co.

nocabit, & per omnia Templa Crux Christi erigetur. Tunc namque praueniet Agyptus Ethyopiam munus dare Deo: Qui verò Crucem lesu Christi non adoramerint, gladio punientur. Et cum completi fuerint centum viginti duo anni, ludei convertentur ad Dominu, & erit apud omnes sepulchrum eius gloriosum. In diebus illis saluabitur Israel, & habitabit confidenter . In illo tépore surget Princeps iniquitatis de Tribu Dan, qui vocatur Antichristus. Hicerit filius perditionis,caput superbia, Magister erroris, plenitudo malitia, qui Subuertet orbem, & faciet prodigia, & signa multa per falsas simulationes, deludet per artem magicam mulsos, ita us ignis de Cælo descendere videatur, & minuentur anni, sicut menses, & menses sicut septimana, & septimana sicut dies, & dies ficut hora, & exurgent spurcissima genses ab Aquilone, quas Alexander inclusit,Goth,& Magoth.Hac duedecim Regna,quorum numerus est, sicus arena maris. Cum autem audientur bac, Rex Romanorum conuocato exercitu debellabie eos, aique prosternes vsque adinternecionem, & poflea Rex venies Hierusalem, & ibi deposito capitis diademate,& omni habitu regali, Regnum Christianorum Deo parri relinquet, & filio eius lesu Christo, & cu cef-Saucrit Impersum Romanum, tunc reuclabitur manifeste Antichrisus, &c.

Il terzo fondaméto sarebbe; perche Fr. Gerardo Odone, famolissimo Teologo, Lettor di Canoni in Parigi, e Ministro Generale dell'Ordine de Minori Osseruanti, porta vna predittione, riferita nel sine del Salterio decem cordarum dell'AbbateGioachimo, nella qual si dice, che succederan cinque. guerre, la prima di Rustici contro Chierici. La seconda di Laici contro Prelati. La terza di rustici contro nobili. La quarta di Cattolici contro Sa-

Digitized by Google

racini, doue i Cattolici restaran perditori. Donò queste verran due Rè, l'vno Italiano, e l'altro Greco,e faran guerra (che sarà la quinta) contro Saracinise vinceranno, indi crearanno otto altri Rè. che tutti laran dieci , e poi eleggeranno vn'Imperadore, che se ne anderà in Gierusalemme, & jui sa. rà la residenza, e tutto il mondo serà in pace, el'yno amarà l'altro, e questo durarà lungo tempo, e poi verrà l'Anticristo. La qual predictione molto ancora si conforma colla prima di s. Agostino, e colla seconda della Sibilla. Posteà ille Imperator, ficut fidelis Christianus, & aly Christiani accipient Grucem Christi, & ibunt Hierusalem, & ibi Imperator facies manssonem, & sic totus mundus erit in pace, & omnia erunt voum, & vous diliget alterum, ficut pazer filiam, & hoc durabit per longum sempus, & poft nafcetur Antichrifius .

il quarto fodaméto sarebbe; perche lo Spodano, e'i Cardinal Baronio nell'anno della nofira salute 987. riferiscono, che s.Ricario, e s. Valerico siano comparsi in visione ad V gone Conte di Patiggi, padre d'Vgone Capeto Rè di Francia, e, per la deuotione di lui verso le loro sante reliquie, gli habbian promesso, che'l Regno di Francia nonhabbia da vscire da i descendenti del di lui sangue infino al fin del mondo. Dal che s'inferisce, che'l Monarca vniuersale, cioè il sopradetto Imperador Romano sarà il RèCristianissimo, pche se fosse altro, non sarebbe il Regno di Francia ne' descendenti di Vgone sino al fin del mondo, come i Sati han promesso. Addit Nangins eundem Ugenem ex repromiftione Santtorum Richary, & Valerick accepiffes Francorum Regnum, dum, quo tempore Hago Magnas Cames Parifiensis Copeti pasen, carum Santtorum

### Parte Terza: Cap.VI. 819

corpora, metu Northummannorum, Gallias deuastantium à suis Ecclesiis in Flandriam apud Santtum Audomarum transtulisses, ydem Santti, in visione ei apparentes, pradixerunt fore, propter huius modi exhibitam ipsis pietatem, genus eius protiretur in perpetuum Regno Francorum.

Il quinto sarebbe; perche lo Spondano, e'l Barronio nell'anno di nostra salute 963. riferiscono, esserui vn'antichissimo Vaticinio, che li Saracini non habbiano ad essere sconsitti, se no da France-si. Saracenos non vincendos à Gracis: sed à Francis. Dunque quel gran Rè de Romani, c'hà da sconsegere i Saracini, sarà il Rè Cristianissimo. Et à que-sto si può aggiungere, che'l titolo di Cristianissimo l'esigge; perche Gregorio Papa Terzo, chiededo aiuto à Carlo Marrello (come dicono i mento-uati autori nell'anno 740.) Bis Christianissimum a filium appellat; e prima sin dall'anno 485. su dato da s. Remigio à Clodoueo Primo, Santium Remigium in suo testamento ellam Glodoneo tribuisse reperitur.

Il sesto fondamento esser potrebbe; perche dicono alcuni, ch'vo Rè gratioso della stirpe di Pipino s'inuertità del Regno della Francia, e soggiogherà tutto il mondo; perche si ritroua vna predittione dell'Abbate Verdino, portata da D. Arnoldo Vion nel libro terzo, Ligni vita, à 27. d'Ottobre, che dice. Grasiosus innenis de posteritate Pipini venies peragrè ad videndum huins Pontissis claritatem, qui aollo cabit hunc sunenem in Gallicana Sede, hacterus vacante, eique imponet diadema Regni,
ipsumque in adiutorium Regni vocabit. E nelle predittioni di s. Fracesco di Paula nell'Epistola quinta si dice, ch'vo del sangue di Pipino, e del MaLi 111 2 gno

Real. di Fr.l. 5.c.

gno Costantino sarà vincitor di tutto il mondo. Deus omnipotens exaltabit unum de pauperrimo : sed nobili viro ex sanguine Constantini Imperatoris fily Sancta Elena, & de sognatione Pipini Regis. E poi loggiunge . O Domine Simon talis homo de cognatione sua erit, quia tu de linea Pipini descendis. E, che Pipino da Costantino descenda, costa da i Realidi Francia, lib. 5. cap. 9. doue nell'arbore per linea. retta si pongono. Costantino. Fioco. Fiorello. Fiorauante. Gisberto. Michele. Pipino. Carlo Magno. Luiggi e Carlo Martello. È se direte, che la stirpe di Pipino, e di Carlo Magno sia già estinta; si risponde, che solamente ella sia estinta rispetto all'Imperio, non già quanto al sangue; perche nella Storia de Lantgrauij, si dice Notandum, quod genus Caroli Magni non ex toto finem habaerit: sed sansum à Romano Regno finem accepis; nam in Chronicis innenitur, quod omnes Reges Francorum, & Germanorum, & Principes iftarum Prouinciarum , scilices Turingia, & Hassia, originem duxerunt à genere Carolorum. E Soffrido Prete nell'Epitome delle Storie de' Germani, nel libro secondo, dice. Ludonicus Lantgranius vir Sancta Elisabeth, cuius prosapia ex wobilissima Birpe Garoli Magni Imperatoris originem traxit. Son portati questi Autori nella lettera dedicatoria del libro della divinità, & innocenza di Giesù manifestata nella sua passione dal P.Fr.Gregorio di Giesù Maria, Procurator Generale de' Scalzi di S.Agostino; & ostre questi lo Spondano , e'l Baronio nell'anno di nostra salute 987. affermano, che la stirpe di Carlo Magno, benche sinita in Ludouico, vitimo Rè di quella progenie, che mori senza eredi, ella in altri perseuera, & anco ne i Rè presenti; perche Vgone, padre d'Vgonc

ne Capeto Rè di Francia fù della medesima stirpe,& hebbe promessa da s.Ricario, e s.Valerico in visione, che'l Regno di Francia non haucua da. vscire da quei del suo sangue. Innocentius Papa. scribens ad Ludouicum Regem, eius nominis sextum, asserit genus ipsius, quod derinatur ab V gone Capeto, processife ex progenie Caroli Magni. Habbiamo duque, che la progenie di Pipino, e di Garlo Magno ella ancor durase che quella di Capeto sia proceduta da quella di Pipino,e di Carlo Magno,e che'l Regno di Francia non habbia da vscire dalla progenie di Capeto, & inconseguenza da quella di Pipino, e di Carlo Magno, e ch'vn della stirpe di Pipino, & in conseguenza di Capeto, s'habbia da. inuestire del Regno di Francia, vn di vacante, e finalmente, ch'vn del sangue di Pipino, e di Carlo Magno, & in conseguenza di Capeto, habbia da. vincere,e foggiogar tutto il mondo. Dunque l'vniuersale Monarchia (se verrà) ella è per succedere nel Rè Cristianissimo, cioè in vn Principe, che sia Rè di Francia.

Questi sono i fondamenti, e vaticinij sopra dequali (per quanto sin'à quest'hora hò ritrouato) può gir sostentata la presente opinione, se altri si ritrouino, mi rimetto: ma quanto à questi, io sarei per dire, che nè Rè, nè Principe, nè qualsiuoglia prudente persona può gradir, che di lui cosamen sossistente si dica, la quale più d'adulatione, che di predittione habbia sembianza. Quindi è, che tanto i fondamenti di questa opinione, quanto dell'altre, che seguiranno, senza sar pregiuditio ad alcuno, ben ponderar si deuono, acciò dal meno il più sossistente si discerna. Ponderando dunque i sopradetti argomenti, risponder si potrebbe al primo, che quel trattato deAnt.

Anticristo, che si ritroua nel tomo nono di s. Agostino (secondo il parer di molti Autori appressoil P. Pinelli, doue dell'Anticristo ne parla) uon è di s. Agostino:ma d'altri, nell'opere di s. Agostino aggiunto, & inserto, di maniera, che no sà fede, onde come apocrifo si risiuta: Ma quado pur'ei fosse di s. Agostino, nè anco haurebbe forza; perche s. Agostino iui non parla ex propria sententia: ma solo riferisce il detto d'altri; perche dice . Quidam Do-Etores nostridicunt, quia unus ex Regibus Francoru Imperium Romanum ex integro tenebit; e poi fiaisce. Statimque secundum Apostoli Pauli dictum, Antichristum dicunt futurum, pud esser dunque, che'l detto di quei Dottori sia stata vna semplice cognettura, non già credenza fondata in Vaticinio. Ma quando pur Vaticinio fusse, bisogna auuertire, ch'i Franchi non son solamente i Galli, oggi detti Francesi:ma Franchi sono ancora i Franconi della Germania, che scorrendo nella Gallia, diedero nome di Franchi à i Gilli. Francones Germania populi, quos nonnulli Francos Orientales vocant, olim bonam Gallianum partem occuparant, & abillis Calep. di Francia dicta ost, dice Ambrosto Calepino. E'l Pa-

ationar.v dre Fr. Lorenzo Surio nella vita dis Burcardo nel

C.11.

Francus. libro secondo, nel capitolo vndecimo à 14. d'Ot-Sur. in. tobre, dice. Fecit iter à Scatia buc per Franciam, & ad vit. Sact. omnem Germaniam; doue nel margine si dice. Fra-Burc.1.2. ciam dicie, qu'am vulg à, Franconiam; e con ragione: perche dicendo, Per Franciam, et ad ompem Ger-

maniam, denota, che passò prima per voa parte della Germania, ch'è la Franconia, e poi se m'andò Beierl v. per tutta la Germania. E la Storia, donde quella

lib.ab Im parte della Germania sia detta Franconia, quero Francia, vien toccata nel Teatro da Beierlinc, nelper.

la

1

la dittione, Libertas ab Imperio: doue dice, che venendo Antenore & Enea nell'Italia, vna parte de Trojani, sotto Priamo, nipote del Rè Priamo, siglinolo d'una sua sorella, passò alla Scitia, & iui cdificò la Città Sicambria. Quando poi gli Alani contro il Romano Imperio si mossero, publicò Valentiniano Primo Imperadore vn'editto, doue à quei popoli, che de gli Alani la victoria riportato hauessero, dieci anni concedeua di libertà. Sconfissero i Sicambri gli Alani, e conseguirono per anni dieci la libertà:e si chiamarono Frachi col vocabolo Italiano, Frãco, che significa lo stesso, che liberi, & esenti Dispiacedo loro poi passati i dieci anni la seruitù, furono da i Romani dissipati, e scoficti, e quei, che si saluarono, vennero da Sicambria alla Germania, e, ritenendo il medesimo vocabolo di Franchi, diedero titolo al paese, douchabitarono, di Prancia, ouero Francazia, onde fi dissero, e Sicambri, e Franchi, oueco Franchoni. Finalmente al tempo, ch'i Goti vennero in Italia, i Franchi nella Gallia entrarono insino alla Guafcogna,e da loro i Galli, Franchi, si dissero, e la Gallia cominciò à chiamarsi, Francia. Es tempore, quo Ansenor, & Eneas in Italiam Venere, ferunt, Priamum quedam, Priami senioris è sorore nepote, per Enninum, & Meotim in Scythiam penetraffe, vbi Sicambria Vrbs ab eo condita eft, &c. E se direte,che ne' Reali di Francia nel lib.1.nel cap.18.si dice, che la Francia fù così detta da Franco Troianoje che nel Franc. I. Teatro ancora si dice, ch'i Francesi furono detti 1.6 18. Sicambri dalla Regina Cambra, e Franchi dal Rè Beier. 1.1. Franco; si può rispondere, che gratis asseritur; perche non v'è proua; e'l contrario è più vero; perche se la Francia fosse stata così detta dal Rè Frá-

## 824 Li Trionfi della Chiesa.

co, ò pur da Franco Troiano, si trouarebbe così nominata sin da tempi de gli antichi Romani; onde più certo egli è, che Sicambri, e Franchi si dicano da i Françoni Sicambri; anzi nel medefimo Teatro, nella parola Episcopus, si dice, che la Francia anticamente si diceua nel Greco, Galaria, e nel Latino Gallia, e che poi sia detta Francia da' Tedeschi, cioè da Franconi della Germania. Gallia, Ibid. v. Gracis Galasia à Lacteo gentis colore dicta ( Taxa Gala enim Gracis, Lasinis Lac significat ) nunc à Theutonum genere Francia appellatur, e'l primo, che portasse il nome di Francià i Galli sù il Rè Feramundo predecessore di Clodouco; e perche Clodoueo si chiamò Crinito, quind'i Rè successori Criniti s'appellatono. Ex Marcomede Feramundus orisur, quem Franci sibi Regem creauere; atque hic primus nomen in ea gente tulit; Clodoueus Feramundo succe sit; cui cognomen fuit, Crinito, à que Francerum Reges Criniti. Ma se per cagion di libertà i Sicambri si dissero Franchi, con molto maggior ragione, per Franchi s'intendono anco i Romani, secondo il detto del Venerabil Nierses, in quelle parole. Dopò queste cose si farà la redention di enti i paesize de Gristiani dalla potente gente de' Romani, che si chiaman Franchi. E l'insinua s Gregorio nel libro ottauo, nell'Epistola cinquautesima prima, to ccata dal Surio à dodeci di Marzo nella vita d'esso San-In vit.S. to, doue dice. Hoc enim inter Reges gentium, & Im-Sur.tom. peratorem Romanorum distat; quia Reges gentium Domini seruorum sunt, Imperator verò Romanorum, Dominus liberorum. Se dunque per Franchi si postono intedere, e Romani, e Françoni, e Françoli, dopò, che detto Vaticinio fosse di s. Agostino, bisogna veder per quai di questi s'intenda; & è proba-

Greg. ap. 2. 12. Mart.

Epifc.

bile

bile (supposta la verità della sopradetta Storia) che s. Agostino l'intenda per li Fraconi della Germania; perche s. Agostino nacque nel 315. nell'anno secondo di Costante, e morì nel 391. nel settimo d'Arcadio, essendo vissuto anni settanta sei, & i Sicambri passarono in Germania verso il 380. si ndi dalla Germania passarono in Francia; dunque à tempi di s. Agostino i Franchi erano i Romani, & i Sicambri, cioè gli Franconi della Germania, e ne' Principi Germani vediamo, che tanti

secoli stà perseuerando l'Imperio.

Al secondo argomento risponder si potrebbe, che la Sibilla Tiburtina, dice, Exarget Rex, nomine H. animo constant, senza determinar la natione, duque ne anco hà forza veruna; oltre che il riserito Oracolo mi sembra del tutto sauoloso; perche chi bene il considera entra ne' laberinti, e concede à quel Rè de Romani centouentidue anni di Regno, e la destruttione di Gog, e Magog, prima del manifesto discourimento dell'Anticristo, douendo ella (secondo gli espositori della sagra Apocalisse) poco dopò della morte dell'Anticristo seguire; e che le reliquie d'Israele s'habbian da pienamente convertire prima della venuta dell'Anticristo, e non dopò la sua morte.

Al terzo di Fr. Gerardo Odone; ella è conghettura, & opinione (battezzata col nome di profetia) cauata da quel, ch'egli lesse in Daniele, e ne'libri deil'Abbate Gioachimo, & egli stesso non le dà fede, perche nel luogo citato si dice: Non asserbas esse verame ne anco prescriue di qual paese, ò Re-

gno quell'Imperadore sarà.

Al quarto li potrebbe conceder l'antecedente, e negar la conseguenza; atteso non perche dure-M m m m m tà il Regno della Francia ne'posteri d'Vgone, pet questo sarà ne' posteri di quello l'vaiuersale Monarchia; perche, come detto habbiamo, può flar Pyniuerfale Monarchia col consortio d'altri Rè-& in conseguenza, senza, che manchi il Regno della Francia da i posteri d'Vgone. Può star, ch'i posteri d'Ugone sian Signori della Francia non per linea retta, nè continuata; perche si vede, ch'i Rè della Francia hor son della Famiglia Valois. & hor della Borbona; dunque qualsiuoglia Principe, che sia Rè della Francia participarà d'Vgone il sangue, e se'l Monarca voiuersale sarà Signor della Francia, sarà similmente del sangue d'Vgo-

ne, ch'in diuerse famiglies'è dilatato.

Al quinto; che vi sia l'antichissimo Vaticinio, ch'i Saracini habbian da esser dissipati da Frachi, risponder si potrebbe, che'l nome di Fráchi è ambiguo; perche si può prender ancora per li Franconi, e per li Romani, e per Romani si possono intédere tutti coloro, che militan sotto lo stendardo del Romano Imperadore, oltre, che lo Spondano, e'l Baronio riferiscono solamente quel, ch'in altro Autore ritronarono, cioè, che Curopalato asserisce, che Niceforo Foca Imperador di Costantinopoli habbia mandaco Emanuele CapitanGenerale dell'esercito imperiale contro i Saracini della Sicilia p liberar coll'armi l'Imperio dall'obligatione del tri buto, che dal tépo dell'Imperador Basilio Macedone à quelli pagaua: ma p colpa d'Emanuele fù l'efercito col medesimo Emanuele da Saracini sconfitto, hauendo i Saracini preso ardire, perche letto haueuano ne Vaticinij d'Ippolito Vescouo nella Sicina non hauer da effer vinti da Greci: ma du Franchi . Ob imperitiam Ducis malè pugnatum est, ipsi-

seque cum exercitu peremptus serectis ed maxime Saracenorum animis aduersus Gracos, quod legissent in Vaticinys Hyppoliti Episcopi in Sicilia Saracenos non vincendos à Gracis: sed à Francis. Ma, se non haucuano i Saracini da esser vinti da Greciscome poi nele l'anno seguente 964. furono dal medesimo Imperador Niceforo dissipati, e ricuperata dalle lorô mani l'Isola di Cipro, e più di cento altre Città in varij luoghi?e come da Giouanni Zemisca Imperador parimente di Costantinopoli nel 970. furono tagliati à pezzi nell'assedio, c'hauean posto in-Antiochia, e con esso loro più di trecento, & otto mila d'altri Barbari ? E se solamente haucan da. esser vinti da Francesi, come nell'anno 1087. dall'esercito di Papa Vittore Terzo furono in Africa tagliati à pezzi cento mila di loro, e presa, e distructa la loro Città principale, & indi in altre occasioni trucidati nella Spagna, & altroue? e se hanean da esser vinti da Francesi, come poi, essendo passato s. Ludouico Norio contro Saracini, furono dell'esercito Francese due volte vincitori? E fedirete, ch'in quel Vaticinio s'intende della total rouina de' Saracini, c'hà da venire dal valor de Francesi; risponder potranno i contrarij, che voglion veder'il Vaticinio per leggerlo, e cosiderarlo: dou'è questo Vaticinio ? lo Spondano, e'l Baronio non ne portano ne pur vna parola: anzi parlano anfibologicamete; perche dicono, Eò quod legissent in Vaticinys Hyppoliti Episcopi in Sicilia Saracenos non vincendos esse à Gracis: sed à Francis, doue la parola in Sicilia, può riferirsi alla parola Episcopi, cioè ad Ippolito, ch'era Vescouo in Sicilia, e può riferirli alla parola vincendos, cioè, ch'i Saracini non hauean da esser vinti nella Sicilia da Gre-Mmmmm ci:

ci: ma da Francesi. Se si riferisce al luogo del Vescouato. Intender si potrebbe, ch'i Saracini, entrado nella Grecia, no haurebbon da esser totalmé. te dissipati da i Greci: ma restar di loro finalmente vincitori, come auuenne: ma pretendendo d'entrar nella Francia sarebbe sempre dissipatide Francesi, come accadde nell'anno 730, prime di questo fatto, che pretendendo d'occuparla Francia, di quattrocento mila furono dal valor Francese mandati à fil di spada in vn fatto d'armi più di trecento sessantacinque mila, onde dice nel libro secondo P. Emilio, & altri Au-Paul. E. toti, Saracenorum calamitas multitudine militum, & mil.lib. 2 splendore Ducum excisorum nescio, an omnium saculorum memoriam superarit. E se si riferisce al luogo della vittoria cioè, ch'i Saracini in Sicilia non ha-سوا , uean da esser vinti da Greci: ma da Francesi predictione, al mio giuditio, s'è già verificata; perche nella Sicilia non furono da Greci li Saracini mai vinti: ma del tutto dissipati, e spenti da Ruggiero Conte di Calabria Primo Rè di Napoli, e da Guglielmo Ferribrachio Conte d'Altauilla, ambi di natione Francesi, cioè Normanni, essendole Normandia Provincia della Francia-Quanto al titolo di Cristianissimo, ch'esigga questa gloria dell'vniuersale Monarchia, risponder potranpo, ch'i serenissimi Rèdi Francia, per la pietà sempre mostrata verso la Santa Madre Chiesa Romana, son di titoli maggiori, e di grandezze eterne meriteuoli: ma qui non si procede per via di conuenienze:ma di Vaticinijse quando per via di conueniéze si procedesse, quantunque il titolo di Cristianis simo si ritroua dato à i Rè di Francia prima, che fosse stato dato à i Rè di Spagna il titolo di Cattolico, pure il titolo di Cattolico sù dato sin du

tem-

tempi del Concilio Terzo Toletano al Re Reccaredo, fratello di s. Ermenegildo nel 593.e se'l tito-Io di Cristianissimo precede il titolo di Cattolico nel tempo, il titolo di Cattolico precede il Cristianissimo in vna preclarissima circostanza; perche non possono i Rè di Spagna salire al Regio Trono senza dar prima il giuramento non solo d'esser eglino Cattolici:ma di non permetter ancora, che ne' Regni loro habiti chi la Cattolica Fede nonprofessa; e questo sù decretato nel Concilio Quarto Tolerano nell'anno 638. per volontà del Rè, co consenso de Grandi, e con sentenza de' Padri, ch'impolero pena di scommunica, e di dannatione eterna à chiunque il contrario pretendesse; onde conchiude lo Spondano, e'l Baronio. Ex quibus apparet, haud indebise tributum esse titulum Hispania Regibus, ve Catholici cognominentur, vipote tanto fa-Eti situlo digni, quod non solum iurens se fore Gasholicos : sed neque passuros, quemquam non Catholicum in amplissimo suo Regno permanere, dunque, se'l titolo di Cristianissimo esiggesse l'universale Monarchia, l'esiggerebbe ancora il titolo di Cattolico.

All'vitimo argomento dir si potrebbe, che quantunque la posterità di Pipino, e di Carlo Magno non sia quanto alla cognatione estinta, nulla di meno quella predictione riferita da D. Arnoldo, del gratioso Giouine, che s'habbia da inuestire del Regno della Francia, e vna lettera dell'Abbate Paulo di Cosenza, scritta al Principe di Bisignano, sotto la data del 1544. Quando in Romassedeua Paulo Terzo della fameglia de Medici, che sà per armi le palle, non già la stella, comenella predittione (secondo egli scriue) si dice, e quando si dicesse, che tal Pontesice susse stella metasoricamente per lo splendore delle sue virtù, no già,

già che facesse per armi la stella, risponderò, che quafi nulla di quel, si cotiene in detta predittione, si verifica in persona di Paolo Terzo, nè de' suoi tempi; perche in detta predittione, si dice, che quando sederà nella Sede Romana quel Pontesice, ch'à guisa di stella risplenderà per le sue virsudi, all'hora s'aprirà il sepolero dell'Abbate Verdino, e si scuoprirà il suo cadauero, & all'hora verrà il gratioso Giouane da lontani paesi, e sarà Rè di Francia, el'Aquila Occidentale settuagenaria sarà sepolta,&c.& à tepi di Paolo III. quado si dice esfersi scoperto il sepolero, e'l cadauero dell'Abbate Verdino, regnaua nelle Spagne il serenissimo Carlo V. che si ritirò poi nel Monasterio di s. Giusto à tépi diPaolo IV.nell'anno 1556. succedédogli nella Spagna Filippo Secodo, e nella Francia regnaua il Rè Francesco, al quale dopò molti anni successe Errigo Secondo, che morì nellagiostra, & all'hora venne Errigo Rè di Polonia trasuestito, & occupò la Francia, e poi da fr. Clemente su con va coltello veciso come Tiráno, e come nemico della Chiesa; hor come s'è verificato, ch'à tempo di Paolo Terzo sia venuto il gratioso Giouane della stirpe di Pipino per veder quel Pontefice, dal qual sia stato posto nel reame di Francia, all'hora vacite?duq;tal predittione(s'io ben m'auuiso) può stimarsi falsa, & apocrifa. E s. Fracesco di Paula 60 dicesche quel tale della Limena della slirpe di Pipino sarà Monarca vniuersale:ma fondator dell'ultima Religione, che sarà vincitrice de'Maomettani, & Eretici. Anzi, sé tutti i Précipi della Frācia, e dellaGermania, come afferma la Storia de Latgravij, son del sangue di Carlo Magno, non può determinatamente afferirsisc'hauendo ad esser Monarca vnivniuersale vn del sangue di Pipino, habbia da essere necessariamente il Rè Cristi nissimo; perche potrebbe esser'altro Principe di Germania, ò d'altro
Regno, che quel sangue partecipasse. Queste sonle risposte, che, secondo il mio giuditio, à i sopradetti argomenti sar si potrebbono: segua con tutto ciò ciascheduno il suo parere; perche, volendo
noi dentro le tenebre del suturo coll'incertissimo
lume di queste picciole facelle inoltrarci, no possiamo non intopparne' bronchi, nè cader dentro i dirupi.

### DECIMA PROPOSITIONE.

Direbbono altri, che l'uniuersale Monarchia (se verrà) sia per succedere in persona d'un Cattolico, & ottimo Principe Settentrionale.

A Ppar, che sia così: perche l'Arabo dice, Veniet
à Septentrione iustita armata pace, & duratura, & cum Rege fortissimo condet nonas leges, &
normas. E'l Regisclmo lopra il ventesimo ottauo
Vaticinio, in quelle parole, Grandis Aquila nigra.
surget, ocyus expergiscetur, tendet alas, & rostrum in.
pingue, dice. Hac Aquila est Romanum Imperium ortum ex Alemania. E Giouanni Eremita, appresso
l'istesso nel medesimo luogo. Ab Aquilone veniet,
& intrabit Santtuarium; onde segue il Regiselmo.
Hac omnia de optimo quodam Principe Arttoi Cæli diei conjeumus. E Maestro Reinardo appresso il medesimo Autore nella notatione del Vaticinio ventesimo settimo porta vn Vaticinio spiegato in.
versi, doue dice, che dalle parti Settentrionali verrà l'Aquila, sportando il nobilissimo segno di Cri-

# 832 Li Trionfi della Chiefa:

store che mutarà le cose, e restituirà la luce al cieco mondo:

Hinc Christi dignum vibrabit Aquila signum, Aquila, qua sido iam caret, prodita, nido:
Omnia mutabit, & videre lata inuabit,
Et tandem cæco lux erit tradita saclo.

A questi argomenti risponder si potrebbe, che la predittione dell'Arabo fù da noi data per sospetta nella vita di s. Malachia nel numero marginale 704. ancorche sin'ad oggi per li nostri peccati s'è pur troppo auuerata: ma, quand'ella verissima fusse, non dice già, che'l Rè fortissimo nascerà nel Settentrione: ma che verrà dal Settentrione; doue per auuentura per qualche alta cagione passarà; e tanto questa, quanto tutte l'altre alludono ad vn Principe Imperadore dell'Alemagna, siasi di qualsiuoglia natione; se però non direte, che tutti i Principi, oggidì eligibili all'Imperio, siano quasi (almeno d'origine) Settentrionali: ma contutto ciò qui non si fà mentione d'universale Monarchia; anzi il Regiselmo spiega come future lo predictioni dell'Abbate Gioachimo de sommi Pórefici Romanise questessecondo il nostro giuditio, son di gran tempo già verificate, come nella vita di s. Malachia, da noi stampata, si vede.

#### VNDECIMA PROPOSITIONE.

S'accosta grandemente al vero, che l'uninersale Monarchia (se verrà) sia per succedere in persona del Rè Cattolico.

Potrebbesi addurre per primo argomento quel de gli Oracoli Sibillini.

E

Et tunc fole Deus Regem demittet ab alto, Qui totum mundum diris recreabit ab armis.

Perche, se Dio manderà questo Rè dall'alto Sole, cioè dall'vitimo Sole, ch'è il Sole Occidentale, egli al sicuro verrà da i Regni d'Iberia, doue tramonta il Sole; perche tanto è dir'alto-quanto vltimo, e profondo; quindi è, che disse Tullio. Cum nauta in alto iactarentur. E Cristo N.S.in s. Luca al quinto disse à s. Pietro. Duc in altum, & laxate re- 10:4. tia vestra in capturam. E la Samaritana in s. Gio: al quarto-Puteus altus estonde tanto è dir ab also Sole, quanto ab vliimo, & ab imo Sole, cioè da Regni doue nell'onde si tuffa il Sole, che sono i Regni Occidentali delle Spagne. Di più l'Abbate Gioachimo nella predittione quinta delle cose pertinenti alla Calabria, dice. Vicit Leo occidens, vicit Aquila. In Hist. Zephyrorum. Non deficiet soboles eius, & dominabitur Sueu. loc. omni carni. Vinse il Leon d'Occidente, vinse l'A- inf cit. quila de' paesi, donde spirano i Zesiri; non mancherà la sua descendenza, e sarà signora di tutto il mondo. Ma il Leon d'Occidente l'Aquila de Zefiri è l'Austriaco Monarca delle Spagne, dunque egli sarà l'vniuersal Signore. Nel medesimo luogo, riuolgendo l'Abbate Gioachimo al fondator dell'vitima Religione il discorso, dice. Exurge Calaber miles, & pugna pro Rege tuo. Excita patrum memoriam. V tere spiritu fortitudinis, quo te muniust alsissimus. Ma l'vitima Religione s'hà dainsignorir di tutto il mondo, come predice s.Francesco di Paola, dunque se'l fondator dell'vitima Religione haura da guerreggiar per lo Rè suo, che sarà l'Austriaco Monarca (mentre il fondator dell'vlzima Religione sarà dalla Città di Mont'Alto del Regno di Napoli) dunque l'Austriaco Monarca-Nnnn

# 834 Li Trionfi della Chiefa.

sarà l'vniuersal Signore. Al che par, ch'alluda quel del Profeta Abacuc: Dens ab Austro veniet, & San-Hab.2.3. Etus de Monte Pharan, cioè, che Dio per vendicar gli oltraggi della Cattolica Religione habbia da venir dall'Austro dell'Austriaca Monarchia, e'l fanto fondator dell'eltima Religione dal nuuolo-Pauon.ca so, & oscuro Monte di Mont'Alto, perche tale è non 5198 il Monte Faran. Il medesimo Abbate Gioachimo Laur. in nella predittione, che fà dell'Ordine Colombino, Syl. ver. di sopra toccata, dice, che quest'Ordine passerà Ap. Abb. per le parti aquilonari con molti disagi, e che

Sagg. sup. nelle sue amarezze sarà protetto dalla Reina dell'Austro. Regina Auftri proteget eum , & fouebit in amaritudine sua. Doue per Reina dell'Austro intender si potrebbe l'Austriaca potenza, che per auuentura soggiogarà l'Aquilone.

Histor. Sucu.

cit.

Per secondo argomento addur si potrebbono tutti i Vaticinij, riferiti nella Storia de Sueui & car. 173.e seguenti, done chiaramente si dice, che l'vniuersal Monarca sarà l'Austriaco delle Spagne, e che l'universale Monarchia sarà la dilatatione del dominio di quello per tutti i Regni del mondo, e che la prima impresa sarà contro gli Apostati, cioè contro gli Eretici d'Inghilterra, indi contro quelli della Francia, appresso contro Turchi, liberando i Greci dal giogo Ottomano, poi contro i paesi aquilonari, e finalmente contro i Maomettani tutti, colla liberatione del santo sepolcro, nel qual tempo si farà la conquista nell'antartico polo delle terre non ancora discoperte Ex Solis occidui feretro orietur Rex omnium gentium. Et.Occasus non orsus solis cunabula electe mei. Et. Vicis Leo occidaus, vicis Aquila Zephyrorum. Et. Anglerum Apostatas puniet, humiliabit Gallos, Gracorum in-

ga confringet, scruient ei nationes incognita, subiugabisgelu Bootis, renertetur ad Orientem, & liberabit sepulchrum meum. E finalmente si dice, che questo vniuersal Monarca sarà quel Principe, nella-cui Serenissima Casa fiorisce la deuotione verso il Satissimo Sagramento dell'Altare, e l'odio santo contro gli Eretici, & altri infedeli, ch'è l'Austriaco Rè delle Spagne: Non despexit cibaria mea, & inimicos meos odio habuit, &c.

Il terzo argomento esser potrebbe; perche noi detto habbiamo da gli Oracoli Sibillini, c'hà da. venire va Rè de Romani, che soggiogarà tutre le terre :

> In gentem sed Rex alius regnabit eandem, Qui subiges servas omnes, & sceptra tenebis Marte suo regnans, ca Numinis alma voluntas, Succederqueins firps inconcussa nepotum .

Dunque, se questo Rè de Romani soggiogarà tutte le terre, soggiogarà l'Africa, l'Egitto, la Grecia, la Palestina, & altri paesi, & in conseguenza liberarà Gierusalemme: ma noi habbiamo vn Vaticinio, che'l vincitor dell'Africa, e dell'Egitto, e'l liberator di Gierusalemme sarà il Leon di Spagna, dunque il Leon di Spagna sarà quel Rè de'Romani,qui subiget terras ownes,& sceptra tenebit marse suo regnans, &c. Ma, per Leon di Spagna, si deue per antonomasia intender l'Austriaco Monarcu, dunque l'Austriaco Monarca sarà quel Rè de Romani, che sotto la sua Corona ridurrà tutte le terre. Et, in proua della minore dell'argométo, eccone il Vaticinio di s. Nicolò, riferito dal P.fr. Marco de Guadalajara nel libro dela mirable expulsion delos morifios de España, nel capitolo 29.nel foglio 160. trascritto das P.Maggio di sopra citato, che dice. Nnnn

Se leuanterà en la Iglesia el espiritu de un nueuo Dauid, que serà un Pontifice Romano escogido por la mano de Dios, el qual recdificarà su Iglesia Carbol caà siempo, que se allarà en tanta apretura, que à penaseran Casholicos, y fieles la terzera parte delos, que tienen nombre de Christianos. Este nuebo Pontifice vuel. uerà la Iglesia en su antiguo estado, y reducirà los Ereges, y despues de reducidos se juntarà con el Rey cubierto dela graçia de Dios, y los dos tomaran todos los tesoros delas Iglesias, y echo moneda, leuantaran gente en la Christiandad, y con exerciso poderoso marcheran por la vuelta de Ierusalem. Este exercito por el estrecho de Gibaltar en Africa caminerà à sitiar la Ciudad de Libie, ò Fez, y en ella el gran Leon de España desembaynerà una espada de virtud, que està reserbada para el, y proseguirà su jornada por Barbaria, matando, y abrasando los, que no pidiran el sagrado Bauptismo, ni profesaran el nombre de Christo, y seran tantas las vi-Ctorias, que alcanzarà delos Moros, que de cien leguas le vendran prostrados à sus pies con las llanes delas Giudades, y fuerzas. En estaforma llegara con su Campo sobre Tunez, donde armarà una poderosa armada, y el Campo caminerà por tierra, y de que lleuen las nuenas al gran Turco, que el Rey Leon viene tanpoderoso, congregarà uno inumerable exercito, que podrà en cuydado al Leon de España. Mas Dios por el medio de un Angel le conforterà, que no tema; porque le sendrà de su parte. Con este socorro la armada Christiana, que embierà por mar, tomarà por combate la Ciudad de Alexandria de Egypto, y quando llege el auiso al Turco, que sarà al emanecer, acobardarse ha de manera, que desaciedo el exercito, se retirerà la tierra à dentro y dexandole Campo franco al Leon Rey, cotinua à sus victorias hasta lerusalem, y en llegando à eila

ella, se arrojarà pecho por tierra, y darà gracias à Dios. por tantas victorias, y mercedes. Questo Vaticinio in quelle parole, con el Rey cubierto dela gracia de Dios. Et in quelle. Dios por el medio de un Angel le conforterà. Et in quelle. El gran Leon de España. Et in quelle. Continuarà sus victorias hasta Ierusalem. Si conforma con quelle del Venerabile Nierses, doue dice. Dopò questo si farà la redension di sussi i paesi, e de Gristiani. E con quelle di s. Angelo Carmelitano, che dice. Si liuarà al fine un Re, huomo di grandissima diligenza, e timore nel seruitio di Diose risupererà le Chiese perdute, e libererà Gierusalemme. E con quelle di s. Francesco di Paula. Et Angeli pugnabunt cum illis,& extinguent inimices Altissimi; con quelle dell'Abbate Gioachimo, e d'altri nella sopra citata Storia. Dilexi eum, quoniam dilexit me. Et. Donec almi Leonis opere eiectus. Et. Reuertetur ad Orientem, & liberabit sepulchrum meum. E con quelle de gli Oracoli Sibillini, doue, dopò d'hauersi detto, che soggiogherà tutte le terre, si soggiugne.

Nec propria faciet is omnia mente: Sed laudanda Dei magni mandata secutus.

Duque, mentre tanti Vaticinij quasi in vno cospirano, con chiuder dobbiamo, che per lo Cattolico Monarca stia da Dio riserbata l'vniuersale.
Monarchia, supposto, ch'ella sia per venire; tanto
più, ch'egli, per esser Principe d'origine Germano
partecipa il sague de' Frachi, e di Carlo Magno, che
vien dal Magno Costantino, come di sopra s'è accennato. Ma contro questi argomenti non vi mancano le risposte; perche primieramente dir si potrebbe, che quelle parole de gli Oracoli Sibillini.

Et tunc sole Deus Regem demittet ab also. E quell'altre. In gentem sed Rex alius regnalis eandem; Qui subiges terras omnes, & sceptra senelis Marte suo regnans, & c.

Si deuono intender metaforicamente per la venuta del Redentore, e per l'Imperiose successione de Vicarij di Cristo da s.Pietro insino al fin del mondo, e la predictione di s. Nicolò, riferita da stà Marco de Guadalajara, e dal P. Maggio, può esfer, che sia fittitia, e posta in gratia del proprio Principe,e la predittione dell'Ordine Colombino è spiegatione scritturale, e semplice cognettura; e l'altre dell'Abbate Gioachimo, e le contenute nella Storia de Sueui, alcuni Teologi, e Consultori del Santo Víficio, che di ciò meco parlarono, tengono, che siano apocrife; oltre, che in esse si dice, che tutti i Regni, & Imperij s'han da coporre in vno. Ex fructibus semines eins nascetur ille, qui advenientibus Ultimis temporibus dominabitur omni nationi & populo, & erit unicus mundi paster. Et. Non veniet dies mens, nist ex multis componam unum. Et. Ex omnibus Unum faciamait Dominus, Unum Regnum, unus Re-Etor, poft divisiones, & Schismata . Et . Principatus , & Imperia redigentur in unum omnia. Ma questo è iato, quanto dir, che l'universal Monarca sia per ispogliar tutte le Republiche, e Principi Cristiani delle loro Signorie, & è contro à quel, che dice s. Francesco di Paula, Ch'all'hora fara un Pontefice, Un'Imperadore, e dodici Rènel mondo, dunque i detti Vaticinij sono apocrisi. Di più, si dice in detta Storia nel foglio 174.num. 3.che l'Imperio Romano terminarà, Quando il futuro Principe, e Monarca Universale dourà succedere al mondo con quella infallibile verità contenuta nell'Enangelio dell'unus Pafor, & unum ouile: ma secondo il parer di s. Gi.

10-

rolamo, e d'altri sagri Dottori, quando terminarà l'Imperio Romano spuntarà l'Anticristo; il che si conferma da quel de gliOracoli Sibillini, doue nel lib. 8. dopò d'hauersi toccato l'Imperio d'Egitto, de Persi, de Medi, de gli Etiopi, de gli Assirij, e de Greci, si giunge all'Imperio Romano, dopò del quale non v'è altro: ma segue il tempo estremo del mondo:

Italia Regnum clarum, dirumque recludo,
Extremum, pariet quod mundo tristia multa,
Conatusque hominum consumet totius Orbis,
Occiduasq, seros Reges producet in oras,
Et leges ponet populis, e cuncta domabit:
Sed mola postremò pinses diuina farinam:
Omnia tunc ignis perdet, vertet q; minutum
In cinerem, celsos montes, e corpora cuncta.

Orac. Sibill.lib.8.

Il che tutto si conforma colla profetia di Daniele al settimo, delle quattro bestie, che saliuano dal Mare, delle quali la quarra, & vltima simboleggiana l'Imperio Romano, che finirà nell'Anticri-Ro. Et ecce cornu aliud paruulum ortumest, e la verificatione intensiua dell'unus Pastor, & unum ouile, già è seguita sin dal tempo de gli Apostoli, e laperfecta estensiua sarà, secondo il P. Cornelio, & altri, dopò la morte dell'Anticristo, dunque i Va. Vid. sup. ticinij in derra Storia contenuti, soura de' quali, fol. 396. quella opinione si fonda, son'apocrifi, e falsi. Finalmente nel secondo Varicinio portato à carte 181. doue di Carlo V. si parla, del cui sangue, dice, che nascerà l'uniuersal Monarca. Ex fruttibus seminis eius nascetur ille, qui aduenientibus nouissimis temporibus dominabitur omni nationi, & populo, critq; unicus Mundi Paftor, si loggiugne, che la durissima géte Ebrea se gli soggettarà con volontaria, e sedel log.

soggettione; perche, se con involontaria, e forzosa soggettione fosse per soggettarsi ( come sà oggi in diuerse parti del mondo, nelle signorie di varij Prencipi) non sarebbe cosa da predirsi, come notabile, e speciosa; e di più dice, ch'i descendenti di tal Monarca regnaranno infino al fin del mondo. Durissima gens Habraa sceptro eius cernicem subuciet, & germina quidem sua mundi consumationem. videbunt. Ma la durissima gente Ebrea con volontaria, e fedel soggettione à nissun Principe sarà per soggettarsi, se non all'Anticristo, e dopò la morte dell'Anticristo à chi gouernarà il mondo per quel tempo, che da Dio sarà concesso per conuertirsi gl'infedeli, e per far penitenza i peccatori, dunque ò bisogna dire, che l'uniuersal Monarca, sarà l'Anticristo (ma l'Anticristo non haurà descendenti) ò sarà dopò la morte dell'Anticristo, e che l'Imperio Romano durerà dopò la morte dell'Anticristo, e che l'Imperadore haurà descendenti, e'l mondo haurà da durar dopò la morte dell'Anticristo lungo tempo, contro il parere di tutti i sagri Dottori, ò bisognerà dire, che quei vaticinij, mentre à tante angustie ci conducono, siano chimerici, & apocrisi- E questo si conferma; perche, secondo la profetia d'Osea, gli Ebrei non si convertiranno, se non nell'yltimo: In nouissime dierum; ch'è tanto, quanto in nouissime die, non già nel dì del Giuditio: ma nel tempo vicinissimo al dì del Giuditio, ch'é dopò la morte dell'Anticristo; dunque l'vniuersal Monarca sarà non prima-'dell'Anticristo: ma dopò. E mentre haurà descendenti, necessariamente il mondo durerà molto tepo dopò la morte dell'Anticiifto; e già, che indetti Vaticinij, si dice, che questo succederà ne gli

vltimi tempi del mondo, advenictibus vltimis temporibus; e che i descendenti dell'universal Monarca, vederanno il fin del mondo, & germina quidem fue mundi consummatione vedebunt, bisogna, che l'vniuersale Monarchia non sia prima della morte dell'Anticrisso: ma dopò: ma, se quando terminarà l'Imperio Romano, verrà l'vniuerfale Monarchia, dunque l'Imperio Romano durerà dopò la morte dell'Anticristo contro il detto de'Santi. Finalmente nel libro terzo, parte seconda, numero 258, si riferisce la Ruota de gl'Imperadori, nella quale con misteriose figure, e vaticipij si contengono i futuri successi dell'Imperio à simiglianza della Ruota dell'Abbate Gioachimo, circa i sommi Potefici Romani; e foggiugne, che quando i due Serui di Dio Gioachimo, e Giouanni fecero queste Ruote, l'yno mandò all'altro scambieuolmente à veder la sua Ruota. Anz'io ritrono (dic'egli)nel libro delle visioni, vaticiny, & Epistole, di sopra riferito, che l'uno mandò à vedere la sua Ruota all'altro. Ma que-Ro, non può esser vero; perche nella vita di s. Malachia nel numero marginale 869. habbiam portato ragioni, che la Ruota dell'Abbate Gioachimo non sia vera, cioè, che non sia vero, che quei vaticinij vadano in Ruota; anzi, se fosse vera, ella sarebbe nel titolo simigliante à quella de gl Imperadori:ma il titolo dell'vna è diuerso dal titolo dell'alzra; perche di quella degl'Imperadori eglidice effer questo. Rota omnium Imperatorum prateritorum, & futuroru, e de'Vaticinii dell'Abbate Gioachimo circa i Pontefici è quello, Vaticinia, & Prophetia Abbatis Ioachimi, & Anselmi Episcopi Marsicani, doue nel fine si dice : Quibus Roia, & Oraculu · Turcium addita sunt. Dal che si vede, che la Ruota 00000

## 842 Li Trionfi della Chiesa?

Je Pontefici no fù fatta dall'Abbate Gioschimor ma fù aggiuntione, e pensamento d'altri. Dunque se non è vero, che la Ruota de Pontesici sia stata fatta dall'Abbate Gioachimo, nè che quei Vaticinii vadano in Ruota, com'è vero, che l'uno habbia mandato à vedere la sua Ruota all'altro? Dunque la Ruota de gl'Imperadori è falsa, e falso il libro de Vaticinii, visioni, & Epistole, doue questo si ritroua; dunq: tutte le predittioni portate in detta Storia, e tolte da 41 libro, son chimeriche, & apocrife. Secodariaméte contro questa propositione, e corro i Vaticinii, da noi portati, si può dire, che nell'Epitome della Storia di Portogallo diManuel di Faria, p. 3. cap. 14. fol. 500. e nelle memorie istoriche dell'apparitioni della Croce, nel cap. 8. fol. 70.si dice, ch'Alfonso Primo Rè di Portogallo siado per entrar in battaglia contro cinque Rè, de' quali poi ne riportò la vittoria coll'esterminio di quattrocento mila Saracini, vide in sogno va Religiolo, che, dandogli animo, gli diceua. Confida pure Alfonso, che vincerai, non sarai vinto: Sei cato al Signore, che pose gli occhi della sua misericordia soura di tè, e de'tuoi posteri'nsino alla sestadecima generatione, dopò della quale sarà la tua descendenza attenuata:ma, dopò d'essere attenuata, Dio la risguarderà, e la vedrà. Bono animo esto, vinces, & non vinceris. Dilettus es Domino ; posuis enim fuper te, & super semen tuum post te oculos misericordia fue, ufque ad fextamdecimam generationem, in qua attenuabitur proles : sed ipsa attenuata ipse respiciet, & videbit. Questa predittione s'anuerà colla vittoriase colla descendenza d'Alfonso infino alla sefladecima generatione, quando il Rè D. Sebastiano (come noi riferito habbiamo nella vita di san Mi. Malachia nel numero marginale 1002.) motì nell'Africa nella battaglia contro Mori senza erede. onde il Regno di Portogallo per via di leggi, e d'armi venne in potere del Rè D. Filippo Secondo Austriaco; hor, che cosa vuol dire, che Dio la risgaardarà, se non, che'l Regno di Portogallo haueua ad esser preciso dall'Austriaca Monarchia, come si vede? dunque non haurà da riunirsi à quella; come dunque il Cattolico Monarca sarà Monarca universale, & unicus mundi Pastor ? dunque tuttes queste predittioni son fantastiche, e false, onde la nostra Propositione, doue diciamo, che S'accosta grandemente al vero, che l'universale Manarchia ( se verrà ) sia per suscedere in persona del Rè Gatsolico, non s'accosta grandemente al vero: ma. dal vero grandemente si dilunga. Certamente così sarebbe, quando non vi fossero in pronto le risposte.

Rispondo dunque alla prima dissicoltà, che gli Oracoli Sibillini da noi portati, all'vsanza di molte profetie, possono hauer doppio senso letterale, vno meraforico, e s'intendono di Cristo N. S. & vn'altro proprio, cioè, secodo la propria accettion delle parole, e secondo questa non si possono verificar di Cristo N.S. perche Cristo N. S. non vennesal mondo per propriamente far guerra, nè per vocidere, nè per propriamente hauer descendenti

del suo sangue:

ð

Occifis alijs, alijs in fædera ianetis.

Succedetq; eins stirps inconcussa nepotum.

Dūque, se nel senso proprio delle parole s'hauranno ancora à verificare, necessariamente dell'vniuersal Monarca s'intendono. Et à quel, si dice, che s Marcode Guadalajara, ò altri, habbia sinto in

O 0 0 0 0 2 gra-

gratia del proprio Principe quel Vaticinio, rispodo, che ciò pruoua souerchio, e perciò non prouz cosa veruna. Da noi si suppone, che'l Vaticinio sia vero; perche questa difficoltà si può far di tutti i Vaticinij; supposto dunque, che non sia finto, conchiude bene il nostro argomento, e non è credibile appresso i prudenti, ch'vn religioso cattolico habbia voluto adulare, e far'ingiuria al proprio Rè, al proprio paese, & al Santo, & à Dio, riferendo, come vera, cosa chimerica, e di proprie fantasia; e se le cose ragioneuolmente dubie nella parte migliore interpretar si deuono, Dabia 1. condit. sunt in meliorem partem interpretanda (come dicoff. de fur- no le leggie s. Tomaso.) Quanto maggiormente in questo farto, ch'irragioneuolmente si dubita? e

D. Tho. se In dubio non prasumitur delictum, e solamento 2.2. q.60. chi vna volta s'è prouato esser malo, sempre si prel. merito, sume esser malo, semel malus semper prasumitur esse ff.pro soc. malus. E non in tutte le cose: ma solamente nell'icap semel stesso, din simil genere di male, come spieganoi malus, 8. Dottori, come può in questo fatto presumersi deiur. in 6. litto, & esser tenuto per malo, chi non s'è, nè in simile, nè in altro genere di male, ritrouato esser malo?questa sarebbe intollerabile temerità. Che le predittione dell'Ordine Colombino sia spiegationese coghetturase non vaticinio, la cola è dubia: ma, d che sia vaticinio, d coghettura, confermala nostra propositione, che della cognettura i limiti non trapassa. Che le predittioni contenute nella Storia de Sueui siano chimeriche, sarà necessario -fodamente prouarlo. Io potrei dire, che sian vere; perche si conformano con quella di s. Nicolò appresso il mentouato Fr. Marco, atteso tanto in quelle, quanto in questa si fà mentione dell'almo Lco.

Leone. Dones almi Leonis opere eiectus, si dige ins quella. Desembaynerà el gran Leon de España una espada de virend, si dice in questa. Di più quanto si dice nel Vaticinio terzo à carte 174. tutto si conforma con quel, che dice s. Fracesco di Paula della venuta di Vincitor della Limena, e similmente le predittioni, ch'in quella Storia si portano, dell'Abbate Gioachimo à carte 178. son quasil'istesse con quei del medesimo s.Francesco, e quel, si dice nel vaticinio secondo à carte 181, doue di Carlo Quinto si ragiona, si vede in gran parte sin'ad oggi auuerato, e quelle parole. Non deficies soboles eius nel vaticinio à carte 178. si vedono parimente verificate, sì nella persona di Filippo Secodo, quando per la morte del Principe D. Carlo si vide senza erede; sì nella persona di Filippo Terzo, quando per la morte de Serenissimi fratelli, es per la sua poca salute facea temer la Spagna, si anco nella persona di Filippo Quarto, quando si vide poco men, che sessagenario, priuo d'erede per la morte del Principe D.Baltassarre, e poi del Principe D. Prospero Filippo, e Dio gli diede il successore, ch'è il presete nostro Rè, CARLO II. cheDio lo guardi, il qual nacq; vn'anno dopò, che'l libro della Storia de Sueui vsci dal Torchio. E che detti vaticinij siano fedelmente in detta Storia riferiti, me'l persuado; perche nel vaticinio terzo vi sono alcuni errori d'immutatione di lettera, e di -trasmutatione di parola, che l'Autore, ò non vol--le, ò non s'auuerti di correggere: ma le lasciò come nell'antico originale le vide; perche doue dice, Luces te suum Parthenope, dices oftius genere, deue dire, dies te suum Parthenope, lucet istius genere, cioè, che Partenope si glorierà d'hauer tal personagnaggio per suo regnicolo, è per suo patritio, per l'eccellete virtu, e nobiltà di sì grand'huomo, che da s.Francesco, Vincitor della Limena, vien nominato. A quel si dice, che quando finirà l'Imperio Romano spuntarà l'Anticristo è verità non solo per quel, che dice Daniele : ma per quel, che dice s. Paolo à Tessalonicensi: ma ciò non sa niente cotro di noi; perche la nostra opinione si è, che prima della venuta dell'Anticristo verrà l'uniuersal Monarca, nel quale non finirà: ma fiorirà l'Imperio Romano, e nell'ultima sua divisione spuntarà l'Anticristo. Si può dunque dire, che, quando terminerà l'Imperio Romano, vertà l'uniuersal Monarca; perche, ne gli vltimi tempi dell'Imperio Romano verrà l'vniuersal Monarca, e coll'vniuer-Tale Monarchia s'vnirà l'Imperio Romano, nè più da quella farà diviso in sin, che venga la divisione dell'Imperio, e che spunti l'Anticristo. A quel, si dice de gli Ebrei, si può dir col P. Cornelie à Lapide, più volte di sopra citato, e col Lirano sopra il cap 28.d'Ezechiele di sopra ancora portato, che prima della venuta dell'Anticristo comincieranno à convertirsi gli Ebrei, cioè nell'aprir del sesto sigillo, e nella segnatione de cento quarantaquattro mila segnati, che sarà per auuentura quando vertà l'vitima Religione presagita da s. Francesco di Paula, & all'hora in gran numero gli Ebrei sotto la signoria dell'universal Monarca volontariamente la ceruice sottoporranno deponédo la durezza: ma la total conversione di quelli, sarà dopò dell'Anticristose se qui sogginngerete, che da ciò ne segue, che la spiegatione del Padre Comelio sia poco men, ch'infallibile, e che quella del P. Alcafario sia poco men, che falsa, & erronea, si tisponspondenche l'una e l'altra sia letterale, e vera con l'

rimetterci à i sensi delle sacre Scritture.

13

Da questo si risponde alla Profesia d'Osea, che s'intende della total conversione de gli Ebrei, che seguirà dopò la morte dell'Anticristo, non già d'vpa gra coversione di quelli, che sarà prima. E forse dopò dell'Anticrifto ritornerà l'universale Monarchia ne'descedeti dell'vniuersalMonarca per quell'internallo di tepo, ch'all'hora il mondo durerà, e cosi sarà vero, che Germina quide sua mudi cosumatione videbut, & ancorche finisse colla venuta dell'-Anticristo, pure Mudi cofumptione videbunt; perche l'Anticristo sarà ne' tempi vicinissimi al fin del mondo, dopò del quale compitamente si conuertiranno gli Ebrei, in nonissimo dierum. A quel, fi dice, che gl'Imperij, & i Principati si ridurran tutti in vno; deuesi intendere in quel senso, che predice s. Francesco di Paula, cioè che nel mondo non vi sarà più d'vn sommo Pontefice; perche il sommo Pontefice sarà riconosciuto per l'vnico Vicario di Cristo per tutto il mondo; perche saran toltigli Scilmi, e l'eresie, e questo è quel, che si dice pe Vaticinij riferiti nella Storia de Suevi, Post diwissones, & Schismasa. Nè vi sarà più d'un' Imperadore; perche gl'Imperij faran di nuono ridotti invuo, cioè nel capo, e Principe Generale della fueura Religione, e come tale sarà da i Rè fratelli amato; e questo si conferma; perche nel Vaticinio di s. Angelo Carmelitano, si dice, Ch'al fine si leuasà un Rè, buomo di grandissima diligenza, e timore verso il servino di Dio, e sarà ricenuto da i Rè Grifiani, e professori della santa Fede Gattolica, e sarà da essi sommamente amaiose crescerà in terra, or in mare la sua potenza. Come dunque potrà questo auuenire,

nire, se gli altri Rè non saranno come tanti fratelli? se non saran tutti dell'vitima Religione, come predice s.Francesco? Dunque l'vniuersale Monarchia risiederà in quello, che sarà primo promotorese Principe Generale della futura Religione,e questo, speriamo, sarà l'Austriaco Monarca; Succedetqueius stirps inconcussa nepotum. La confermatione de gli Oracoli Sibillini, doue delle varie Monarchie si ragiona, l'vitima delle quali è la Monarchia dell'Imperio Romano, ella in vn certo modo fà per noi; perche dopò della Monarchia Romana, seguono quei versi :

Occiduasq; feros Reges produces in oras, Et leges ponet populis, & cuncta domabit,

Cioèsche l'Imperio Romano dopòsche Gonaius hominum consumet totius orbis, produtrà, ò condurrà nelle porti Occidentali Rè fieri, cioè potenti, che daranno leggi à tutto il mondo, e che domaranno tutti i paesi; perche per auventura l'Imperio ne' Principi Occidentali soggiogherà tutti i Regnise dopò verrà del mondo il fine,

Sed mola postremòpinses diuina farinam.

E se direte, che per Principi Occidentali intenda la Sibilla gl'Imperadori Romani Gentili, ches già vennero al mondo, dirò, che sembra souerchio, mentre già detto haucua, che la Monarchia Romana, Conatus hominum consumet totius orbis, dunque si sospetta, che ne' seguenti versi habbia voluto dar'ad intendere gli vltimi auuenimenti dell'Imperio Romano, ritornando alla gloria deprimi tempi; il che si conferma coll'opinione di molti appresso il P.Cornelio, che dicono, ne gli vltimi tempi, Roma ad pristinam gloriam Imperij redibit. A quel si dice della Ruota de gl'Imperadoris

risponde, che quantunque la Ruota de gl'Imperadori fosse falsa, non per questo necessariamente ne segue, che tutte l'altre cose in quel libro contenute non sian vere; perche la verità di queste dalla verità di quella non depende, altrimente in ogni libro, che qualche cosa falsa si contenesse, non si trouarebbe più cosa vera. Oltre che nel citato luogo della vita di s. Malachia non habbiam noi del tutto ripronato la Ruota dell'Abbate Gioachimo, se non solamente detto, che, per le ragioni apportate, ci par difficile à crederla, conchiudendo con quelle parole; Siegua questa opinione chiunque di lei se ne compiace. lo sarei per sospettare, ch'i due. Serui di Dio fecero i Vaticinij sopra determinati Pontefici, & Imperadori, e che l'vno habbia mandato à vedere i suoi Vaticinij all'altro:ma, perche difficili erano à penetrarsi, altri dopò pensarono, ch'andassero in giro, e che verificar si potessero di tutti, e v'han posto il ritolo di Ruota à i Vaticinij de gl'Imperadori, come aggiunsero la, Ruota de Pontefici à i Vaticini del Gioachimo: Questo è il mio parere, lascro però, che più soda« mente risponda col suo nobile, e rileuato ingegno l'Autore, quando publicherà detra Ruota, la qual, egli dice nel citato luogo, che si darà preste alle stampe. All'vitima istanza dico, che quelles parole. Sed ipsa attenuata ipse respiciet, & videbit; son molto ambigue, nè si possono vsurpar sola m6+ te in quel senso, che non habbia più il Regno di Portogalio da riunirsi all'Austriaca Monarchial perche possono far'altro senso, cioè, che Dio le cose attenuare non abandona: ma benignamente le mira,e,c'haurà cura di quelle, secondo i momenti dell'imperserutabile sua providenza, senza deter-Ppppp

## 850 Li Trionfi della Chiefa.

minarsi da noi, nè mode, nè tempo, nè persona; to potrà succedere, che l'habbia da scorgere, e guidare in maniera, c'habbian da esser nobilissima parte dell'uniuersale Monarchia. Preghiamo dunque la divina Maestà, che questi Vasicini, da noi con sede humana solamente credutispiena mente s'anuerino, e si veda un giorno sotto l'Imperio del nostro Augusto Monarca storir per tutto la Fede, e reso Cattolico intigramente il mondo.

#### DVODECIMA PROPOSITIONE

Si fospetta, che, se le sopradette cesse verranno, il ler principio, quando non sosse accaltamente venuto, poco tarderà per venire.

PV solito sempre Dio per mezzo de' Serui suoi auvisar'i popoli de' futuri autenimenti, tanto prosperi, quanto auuersi, e con fegni, e con prodigi, delle graui calamità prima del tempoammonirgliper diuertir, coll'emenda, l'apparecchiato, & imminente gastigo. Pervia de gli antichi Proseti solena l'estro delle guerre predire, e per mezzo delle Sibille de Regni le mutationi, e de popoli le rouine. S. Seuerino predisse à i Salisburgensi la Aragge:ma, perche no gli diedero fede, furono all'improuiso madari da Germani à sangue, & à suoco. Il Beato Seruatio, preuedendo la venutad'Attila, trasseri la Sede Vescouale in Traietto. L'Abbate Ospitio, preuedendo la venuta de Longobardi in Francia, comandò à suoi Monaci di portarsi altrone lontano, & egli vestito di cilitio, e carico di catene si restò aspettando i nemici, dalle mani de qualissando per esser veciso, per miraco-

la

Lo su liberato. Il Venerabile Beda preuide la venuta de Mori nella Spagna, e nella Francia, e la predisse con quel verso:

Regna ruent Roma ferro, flammaq; fameq;

..... II

Et in Toledo per ordine del Goto Rè Roderigo fù aperto vn'antico Palazzo, che con molti catepacci, e cantele serrato si cuftodiua, e si troudiui dentro vn'arca, e dentro l'arca vn panno, dou'eran depinti gli Arabi alla loro vsanza variatamente. vestiti, con bandiere, spade, e balestre, con queste. parole. Quando questo Palazzo s'aprirà , le gensi qui depinte soggiogaranno la Spagna. Quò tempere sera reserabitur, & area, & Palatium aperictur, gentes his dapicta Hyspanias innadent, & subingabant, e tanto auuenne col passaggio de' Mori. Santa Genouefa clortando il popolo di Parigi à non temere, quado co tormidabile esercito Attila s'aunicinava, su peressen dal populo per ira vecisa, e brucciata:ma, pasfando il nemico senza nè pur mirar Parigi, fii conosciuto, ch'ella diceua il vero, e che Dio per les di lei sante preghiere dalla rouina la Ciccà preservato haucua. Oltre di ciò: prima della rouma. de' Greci l'isola di Delostù da terribil terremoto, non mai simile inteso, tutta scossa. Stando per venir contro. Greci Serse Bè della Persia vn Platanoin Laodicea fi mutò in Oliva. Prima della venutad'Anibale in Italia nacquero alcuni animali immondi colle teste humane quando Mitridace cotio Romani s'apprestaua il Cielo per ottanta giorni auuampar di fuoco si vide; stando per esser distrutta Gierusalemme s'vdirono voci nel Tempio, che diccuano, Partiamoti di qui. Et vo huomo detto Giesir, figlio d'Anano per lo spatio di quattro anni non altro faceua, che dire, Va, va, Hiero-Ppppp

bello Ind. 6.12.

falimis, & altre cole,& altri portenti, de quali ne lib. 7. de parla Gioseffo. All'hora, ch' Attila Rè de gli Vnni contro l'Imperio Romano si muoueua, il Cielo pione sangue; e prima, ch'egli entrasse nella Francia, fu ella da grandi terremoti,e segni celesti agitata. Primas che gli Vnni sconfiggessero i Gotiil Monte Vesuuio mandò tertibili muggiti, e grancopia di cenere. Prima, ch'i Longobardì fussero entrati in Italia, fù ella dalla peste miseramento afflitta; e prima, ch'in Napoli succedessero à temni nostri le rinolutioni, alle quali seguì la peste, es gli altri mali infino al di presete, vn medico altro non faceua, ch'andar per le strade inconsolabilmente piangendo, e della Città di Napoli lamentandosi, qual'io vidi mille volte, & era burlato: ma da chi se ne ricorda oggiammirato, & ogni siata, che graue accidente sourasta, ne dà segno in que-Ra Città del gloriosissimo S.Gennaro il sangue, & in Tolentino di S. Nicolò le braccia. Se dunque Dio con tanti,e si diuersi auuisi le future cole preuiene, chi non dirà, che gran cosa al mondo in breue stia riserbata, mentre à giorni presenti tanti segni vediamo, in Erna, in Melfina, in Cadice, nella Marcasin tutto il Regno di Napoli, e fuori, e tanti Serui di Diol'han predetto? Ma per non pattirci da Vaticini, noi habbiamo nel Giardino Carmelitano di sopra citato, che disse à s. Angelo il Signore, Ch'all'hera seguirà de' luoghi santi la liberatione, quando il popolo Christiano s' emenderà de suoi peccasi, e la B. Margherica da Rauenna, disse, Che la difruttione del Maomettanes mo sequirà quando i Principi Christiani s'accordaranne, dunque non altro resta, che l'emenda, e che l'accordo. Nell'anno 1271. riuelò Dio à santa Brigi-

da in Gierusaléme le mutationi de stati, e le calamità de Regni, trà le quali riuelationi vna delle più segnalate (secodo il P. Ribadeneira) fù nell'isola Ribad. ne diCipro del flagello preparato à i Gieci, per esfersi gli estrau. diuisi dalla s. Chiesa Romana, doue dice, che l'Impe al3. Lurio loro no haurebbe più hanuso pace,nè stăquillità:ma sarebbe mai sépre stato soggetto à suoi nemici, patendo essi grand sime miserie per infino, che con vera humiltà, e carità la riconoscessero per Madre, e per Maestra, & à lei si soggettassero. E'l Padre Lorenzo Surio ra- sur.ibid. gi mando di quelta Santa, dice: Veniens Hierofolimam mira audiuit à Domino de statu Regnorum, des natiuitate,& passione eius,& de vocatione gentium; le quali mutationi de Regni, e dell'Imperio Greco seguirono dopò 79. anni, cioè nel 1453. quando Costantinopoli sù presa da Maometto Primo, come habbiam riferito nella vita di s. Malachia nel numero marginale 767. e sempre s'andò auanzando nella presa di Cipro, Rodi, & altre isole insino à tempi nostri nella presa della Città, e Regno di Candia, & altri auanzi in altri Regni. E quanto alla chiamata delle genti s'è pur'ancora verificata nello scuoprimeto dell'Indie, tanto Orientali, qua to Occidentali, e nella copiosa conuersione di tati popoli, à i quali parte non era giunta, e parte era estinta la luce dell'Euangelio, e tuttauia maggiormente s'auuera colla venuta quotidiana di nuoue genti alla Fede: dunque sperar possiamos che quanto prima anco quanto al resto s'habbia. da veder verificata colla ricuperatione de l'Imperio d'Oriente, & in conseguenza delle Chiese perdute, e di Gierulalemme, il che sarà quando i Greci, humiliandosi, riconosceran la sauta Chiesa Romana per loro, e, com' ella è, per Madre, e Maestra di tutte l'altre Chicse dc1

del mondose farà in breue, stante, ch'i Greci già si sono infastiditi del misero giogo Ottomano. San Francesco di Paula, dice, che la rinouatione di tutto il mondo coll'esterminio dell'eresieze del Maomettanelmo fegultà nella fondatione dell'vltima Religione: ma s.Francesco nell'Epistola sesta, disse. Iam appropinquas magna visitatio cum reforma-

776.

tione totius V ninersije nell'Epistola nona. Appropinquat iàm bora, in qua diuina maisstas visitabit mundum, e son più di ducento, e noue anni, che'l disse dunque se sin d'all'hora era del mondo già vicina la riforma, che diremo à giorni nostri ? Nella pri-Sup- pag. ma Propositione habbiam toccato, che nella vita di Fr. Innocentio da Chiusa, detto communemente, lo Scalzo di s, Anna, de' Minori Osseruanti siformati della Provincia di Sicilia, nel capitolo ventesimo quinto si leggono queste parole. Hanena egli per anni sette continui pregate Iddio, gli vetesse conceder gratia di fargli vedere il Paradiso terrestre; laonde assentendo il sommo Fassore alle suc preghiere, gli mando un giorno un' Angiolo à tal'effesses, il quales afferrasolo per li capelli, la con inse im un baleno innanzi la porta di quello, one arrivati, fu. dall'Angiolo aperta, la porta, all'entrar della qualegli. vennero tosto incontro li due venerandi vecchi, Enoc. & Elia, li qualigli differo. Chi sere vai? 10 sano un Frate di s Francesco, rispose Fr. Innocentio; e coloro loggiunlero, inarcando per lo stupore le ciglia. Oh, oh, Francesco è venuto al mondo? Et il Seruo di Dio insteme col suo Angiplo, rispose. Sam già 174scorst 400.e più annisch'è venuta. Sia benedesta Iddio: differo all'hora quei santi Profesi, Siam dun que già vicini, il che si conforma col detto, di s. Leone, che, parlando del fin del mondo, disse, Erian

fe eft occultus, non dubitatur effe vicinus, dal che le S. Leo ser ne raccoglie, che se dal tempo della venuta di s. mon.8. de Fracesco alla venuta d'Enoc, & Elia, & à i giorni mensis, & dell'Anticrifto ne siam vicini, quanto più siamo eleemosiadello à l tempi, antecedenti alla venuta di nisquelli , & alla riforma, che speriamo hauer du venire al mondo? con che si conforma ancorail picciol numero de Pontéfiei, che restanonel Catalogo di s. Malachia, come di sopra toccato habbiamo. Disse di più à s. Angelo Carmelirano il Signore, che queste cose hauran principio Quado (trà l'altte) gli Eretici prenaleranno, e la Fede farà quasi estima. Hor chi non vede in quanti paesi preuagliono gli Eretici, e quanto la Cattolica. Religione sia ristrettase circondata da nemici? l'A+ rabo sapiente pone il fine di queste cose nell'vitima delle sue predictioni (se pur son vere) cioè ne' tempi del settimo Pontesice dopò Clemente Decimo, e'l principio, nel fin del quarto, chiamato da 🖰 s. Malachia, Flores circumdati. E potrebbe succedere, che sia quello, del qual dice l'Abbate Gioachimo, riferito nella Storia de Sueni à carte 180. Orietur in te qui pascet oues meas, & flores germinis [ni fulgebunt in omni terra , & candore pulsabunt tenebras. Piacesse à Dio, e fosse così, nè parlassimo in aria; perche farebbe già prossimo il principio: Nell'Oracolo Turchesco, portato dal Regiselmo fi dice. Imperator noster veniet, Ethnici Principis Regnum capiet, rubrum quoque pomum capiet, & in suam posestatem rediget; quod si in septimum vsque annum. Christianorum gladius non insurrexerit, vsque ad duodecimam annum eis dominabitur, domos ad ficabits vineas plantabit, liberos procreabit; post duodecimum annumen quo rubrum pomum in illius potestatem re-

## Li Trionfi della Chiefa.

da&um fuerit, apparebis Christianorum gladius, qui Turcam quaque versum in fugam aget. Dunque posfiam noi conchiudere, che, quanto più s'auanzano i Turchi, tanto più alla loro final rouina s'auuicinano, & à che termine si siano pur sin'ad oggi

auanzati per tutto è manifesto.

Dissi nella propositione, quando il principio non fosse occultamente venuto; perche molti son di parere ( se però non delirano ) che la futura Religione habbia cominciato occultamente à spuntare, & i gastighi di Dio di sopra minacciati, ò son giunti, d stan sourastando, oltre tanti, n'habbiam veduti à giorni nostri, che possiam dir con ragione, che, Videntes non videmus, & audientes non intel-P. Magg. ligimus. Oltre di ciò scriue il P. Maggio nella vita in vit.lat. della Madre Orsola Benincasa, che questa Vene-

Matr.Vr & Roma 1454.

fula im. rabil Serua di Dio diceua, che quando farebbe fipress. Pa nito il suo Monasterio delle trentatte Monache nor. 1645 Romite: all'hora sarebbe per cominciar la riforma del mondo, e già si vede il Monasterio terminato. Ella paragonaua il detto Monasterio all'Arca di Noè, trà l'altre, per trè ragioni, primo, perche fi come l'Arca in tutto quel téposstauasi fabricado. tacitaméte à popoli l'emédation de' costumi predicaua per liberarsino dell'acque del diluvio, ò per non esser colti alla sprouista, così quel Monasterio da che doueua esser fondato insino al persetto suo copimento, haueua con muta facondia à dar auniso alle genti di far penitéza per non essercolti all'impensara da i diluuij de gastighi di Dio de' quali già ne so venuti improuisamete sopra à guifa di diluuij & incendij, e tumulti, e pestilenze, e terremoti, & altre miserie. Secondo, si come nell'Arca non entrarono nè gli animali, nè gli huomini

mini, se non quando sù ella à tanta persettiones vidotta, che non le mancaua cosa alcuna, così non haueuano ad entrar le Monache Romite in questo Monasterio, se non fusse stato egli prima esattamente compito, che non gli mancasse cosa veruna, come si vede già posto in effetto. Terzo, si come entrati, che furono gli buomini, e gli animali nell'Arca, Dio serrò di fuori la porta, che nonhauesser potuto quei di dentro aprirla per veder ciò nel mondo succedesse; così entrate in quel Monasterio le Monache, Dio l'haueua da serrar di fuora col quarto voto di non hauer da pratticar con persona viuente,nè da saper cosa alcuna. del mondo; perche nè parlano con veruno, trattone il Confessore, nè ricenono auniso di quel si faccia, ò succeda nel secolo, altre cose leggansi nel Compendioso ragguaglio della vita, morte, e Monasterij di detta Venerabil Madre, stampato vitimamente dal Padre Maggio nella pag. 114. ch'io tralasciando il tutto, à queste trè conditioni del Monasterio, ne aggiungo altre trè; perche si come l'Arca non si fabricò di pressa, ma vi si spese molto tempo/beche varie siano l'opinioni) così questo Monasterio non s'edificò tanto all'infretta; ma per lo spatio d'anni trentasei,e, si come mell'Arca non entrarono più d'otto persone, così nel primo ingresso delle Monache solo noue Coriste con trè Converse n'entrarono, dunque resta l'visima cosa per esser totalmente simile all'Arca, cioè, si come subito entrate le persone, e gli animali nell'Arca, Dio mandò il dizlunio, così, già che vediamo le Monache nel Monasterio entrate (beche'l numero non sia p ancora compito) dobbiam star con sospetto, e proueder'à Qqqqq

cafi nostri, non venga repentina de minacciati dinini gattighi la tempesta, che sarà delle suture, predette cose il principio benche le Vrginistamite molto satan per gionarci colle loro sante pre-

ghiere:

- Fù publicato ne' tempi and ati dal R. D. Pietre Antonio Mazziotti va Vaticinio, colla citatione del terzo libro delle predictioni di s. Vincenzo Ferrerio nella predictione decima ternas fotro il titolo De Leave Hispano Africam demiture, & leca so Eta esdempenre; con quelle parole. Imperante Martes graffantibus cinalibus bellissin magno. El fanierum luttu nescerur liberater in die Liberaseris. Quelle parole da lui vengono spiegare in persona del presente nostra Rè, CABLO SECONDO; perche, dic'egli. Natus est anna 166 1. suins anni dominator fuit planeta Martis graffantibus cinilibus bellis (eben qua feritato) in magne Hispaniarum lusta, amisso Regni Harede, In die liberasoris, seilicer Dini Leonardi, qui per anthonomagam dicitur Sanctus Liberasorzcioèsche questo Rè Leone domator dell'Africa, e liberator de' luoghi fanti, sarà CARLO SECONDO: perche di lui si verisicano le quartro condizioni, e citcostanze nel Vaticinio contenute; perche nacque il nostro Monarca in quell'auno, ch'era dominasor nel Cielo il pianeta di Marte: Nacque nel maggior feruore delle guerre Civili della Spagna trà Portoghelise Castiglianisnel temposche staus in lucto la Monarchia cioè pochi giorni dopò la morte del Serenissimo Principe D. Prospero Fi-· lippo, de à sci di Nouembre, giorno del gloriofos. Leonardo, che per eccellenza Santo liberami s'appella; onde v'è chi dica, effer giunto il principio delle sopra annuciate guerre, e virtorie; ned io farci

farei per dir cosa in contrario, se mi s'acquetalle la mente: Perche in fatti, che s. Vincenzo Ferrerio Sur tom. habbia haunto il dono della profetia non è cosa 2.5. Apr. da dubitarsi; perche predisse à s. Berardino da Siena la Canonizatione prima della sua, & à Calli- vis. Calsto Terzo il sommo Ponteficato, & anco ( com'io lift. son di parere, e come nella predictione 55, di quelle di s-Malachia del detto Pontefice piena- Nella vi mente notai) il Vescouado di Valenza. E che san ta di san Leonardo per eccellenza, Santo liberator s'appelline anco v'è difficoltàsperche di lui dice il Surio, Sur. tom. Aded Deur ornanit illum, & illuffrantt, est fi quis in 6.6. Non. carcerem coniectus, eius nomen invocaret, rupsis catemis, nulle impedienente, liber abscederes; e caccontando frà gli altri vn fatto affai mirabile, fogginnge, che si come al fuoco la cera così al cenno di sano Leonardo si liquefaceua delle più dure catene il ferro; Vs ad ignem cera, sic ad Beati Leonardi nutum colliquescebat ferrum. E'l P.Gio:Battilla Mascolo P. Mascu della Compagnia di Giesù, ne' Fasti à sei di Noué- lus in. bre, dice, che, se di scherzar fosse lecito, questa Non. giornata delli sci di Novembre sarebbe giornata veramente di spasso in veder per opra di s. Leonardo burlati così spesso e delle carceri i Custodi, e della Giultitia i Ministri . Si locus ludis effet , bic maxime dies voluptatem haberet en Leonardo, cuias prafidio sapè carceris custodibus, & Littoribus illasere captiui, prodigiose foluti vinculis, ac libertate donan; E nella Sinopsi, ouero dilucidarione dell'elogio, dice. Sanctus Leonardus beneficus in primis fuit erga captinos, & carceri addictos, quos prodigiose folutos liberauit; e nel fine dell'elogio. Nihil, aut magnificătius visum est, aut incundius, quam in Leonardi victoria laureata libertas cum captinis: sed ferro solutis. Et Qqqqq

Digitized by Google

io foggiungo, che veramente nel dì di s.Leonar-

do nascer doueua il gran Monarca Ispano; perche Leonardus, fignifica fortezza,e santità, essendo ella parola composta di due, delle quali la prima, es, Leo, ch'è simbolo della fortezza Leonis facies (dice il P. Laureto ) fortitudinem Dei significare petest.

**Syl.** i∫d. verb.

Ela seconda, Nardus, ch'è vn'erba odorifera, simbolo della vittù de'Santi, giusta il detto della Spo-

Canon. 6724

sa, Nardus mea dedit odorem suum, come insegna il Pauonio Canone 6724. Nardum symbolum esse virtutum, & spiritus dinini, &c. Perche speriamo, che'l nostro gran Monarca, Leone Austriaco, posétissimo, & inuittissimo, Rèdi tutte le siere, domator dico di tutte le barbare nationi, habbia da esser quel gran Lione Ispano, che, confortato dall'Augelo, liberarà la santa Città di Gierusalemme, Lacosa però, che mi tien mal sodisfatto è, che que-Ro Autore cita le predittioni di s. Vincenzo Ferrerio, libro, che no solo nell'Indice dell'opere di s. Vincenzo non si ritroua: ma per molta diligenza fi fosse vsata per veder, se vi fosse libro delle suo predictioni da qualche altro Autore raccolte,non fù possibile sin'à quest'hora ritrouarlo. Può succedere, che di questo libro si verifichi quel tanto accadde à Luigi Vescono di Verona intorno al Mattirologio d'Adone, che'l vedeua citato, e non era possibile ritrouarlo, sin tanto per diuina prouidenza gli fù dato à calo, com'ei racconta nel fin del fettimo tomo del Surio à carte 1084. Il detto D. :Pietro Antonio costantemente afferma d'hauerlo coprato à caso, di stapa antica, & à tepo, che spic gò quel Vaticinio, gli fù chiesto per esser letto in Palazzo, ne poi fu possibile à rihauerlo.

Il Padre Maggio nel souracitato Compendiolo

ت

T

7

, P

ragguaglio nel cap. t 1. doue d'alcune antiche predittioni dell'Eremo della Venerabile Madre Orsola Benincasa, e della Religion Teatina, che nedoucua hauer cura, discorre, dice queste parole. Di questa futura fondatione di Napoli, secondo, che si ritrae dalla visa, si crede, che parlasse il Signore à sata Brigida nelle sue Reuclationi stranganti, al capisolo 74 doue dopo le molte minacce, che fà di voler seneraméte gastigar questo Regnoscoss dice del Re. Ædificabit Monasterium in honorem Matris mea (cioè ad onore della sua Immaculata Concettione)in locosin que sibi constituo (dimostraso anche prima con tanti segni)e soggingne. Si fecerit innabo eum, & angebo ei caritate meam, & omnibus cooperatoribus eius : sin autem vocabo cum sub coronam, & secundum gloriam cius mulsiplicabitur tribulatio eius, & Regnum eius erit in consempsum, & inhabisances non gaudebunt. Che appunto furono le promesse, e minacce della Serna di Dio; dalle quali si caua, ch'essendo questo santo luogo già edificazo, & habitato dalle Romite, e ridotto à perfettione dal-PEccellentissimo Signor D. Pietro Antonio Vicere, à nome di Sua Maestà Gattolica, come nella seconda parse diremo, con sicura speranza, che quanto prima habbia da incominciarsi nella stessa Montagna il riviramento de' Padri, che la nostra Madre principalissimamente raccomandana, si dee in ogni conto sperare, d zusto il Regno, & al Rè nostro Signore ogni beneze prosperisà.

Se dunque per hauer Sua Maestà fatto edisicar il Monasterio delle VerginiRomite hà da essere agiutato da Diose con maggior carità risguardatose se gli deue sperare ogni bene, e prosperità, facilmente sperar se gli deue questo bene, e prosperità di prosterner à terra gli auuersarij della sede Cattolica, & amplificar la sua Monarchia per tutte le parti del mondo, & in conseguenza, chel tempo delle sopradette imprese, e vittorie sia già vicino -

Co tutto ciò, quatunq; Vaticinij, ch'io sappia, non vi siano, che, del gran Leone Ispano parlando, della Maestà di CARLO con certezza s'intendano. pur non deuo io dubitar punto, c'habbia con occhio benigno da rilguarda do il Ciclo; mentre vedo, che per Sua Maettà s'espone continuaméte ia varie parci della vasta Monarchia il Sagramentato Rè del Cielo colle circolari quarat'hore. Voi, Auzustifumo Sagramento che dell'auguste grandez. ze dell'Austriaca prosapia sete sato il principio, non lasciarere di pioner secondi influssi nella serenissima persona di CARLO II., riguardandolo com'va de' frutti della voltra Eucaristica po-106. 14. derola pofinza . Operi manuem inarum porriges

dexteram . Et . Brachium tuum confortabit eum. Pf.88.22. Voi che, sete quel gran misterio, di cui par-Crifost ho lando Crifostomo hebbe à dire. Mysterium illud, mil. 24.

ad Cor.1. quod in Carlo est omnium praciosissimum, & maxime honorandum, oftendam tibi fitum in terra. Il corpo gloriolistico, pretiolistimo, e degnissimo d'ognitiucrenza, & honore appresso la militia celeste, io ve'i mostrarò collocato, situato, e stabilmente fermato in terra: ma in che luogo della terra? nel gran Tempio di santa Chiefa, nell'Augustiffima Casa d'Austria, nell'altare esposto per la Serenissima persona del nostro Rèfanciulio, nel suo petto scolpito, e nel suo cuore intronizato; à lui dunque pioucrete ( à Sagramentate Signore nunola dinina, ch'abodante pioggia verfate di gradezze, e di glorie) vasti imperio & vninerfali Mo-

merchie. Voi, che fiete quel Sagramento guerriero, di cui pertendo il Salmiffa diffe, Parasi in con- Ps. 12 6. specta mee mensam adversus cos, qui vibalant me, che vincere, se espugnate tutti i nemici di santa Chiela e vifibili, come scriffe Brunone. Ad- Brun. Er nerfas eossidest Hareines, qui tribulant Ecclesiam, vel Serlog. in persecutores Ecelosia, & Damones. Voi spirarete nel Cant. to. cuor diCARLO spiriti generosi contro i nemici di 3. vest. 27. S. Chiefa per restar dal suo braccio e gli Eresici, expl. diegli altri persecutori di quella, ministri del tene- 1. n. 35. brolo Principe dell'abisso, debellati, & estinti. Voi, che sete la lectica di Salomone; Ferculum feen sibi Cant.3.9. Salomen, come diffe Filon Carpatio; Ferculum care Phil. Car, Christi dicitur. Portarete nelle braccia del vostro Laur. in. Encarifico amore il fanciullo Monarca Ispano, e Syl. gli sarete il dolce Balio, per nudrirlo di cibi soprasolfatiali di santità e di magnanimità celeste. Voi, per cagion del quale, diffe il Patriarca Giacob al suo figliuolo, Carulus Leanis Luda, ad predam fili mi Gen-49 9: ascendisti; perche la stirpe di Giuda facea per armi il Lione, dalla quale à nascer haueua l'humanato Verbose'l Sagramento Eucaristico, giouinetto, es generoloLionesch'hauca da sahr sempre alla preda de cuori de fedeli, & all'oppugnatione, & espugnatione de petti de gl'infedeli, Voisdico, ch'al Rè făciullo infodeste sin dall vtero materno spiriti di generoso Lione, e Leoncino di gran Lione anconascere il faceste, gli rugirete nel cuore quei magnanimi rugici, colii quali egli rugedo habbia d'atcercire, e d'atterrare tutte le bestie della terra, delle barbare nationi, e tutti gl'infedeli, ed i Tiranoi dell'Unimerso. Voi, che, misti o Elia, salendo al 4. Reg. 2. Ciclo nel carro infocato de vostri eternition-La lasciate il mantello delle specie Sagramen-

tali.

cali nella terra; già, che nella gran Casa Am striaca il mantello dell'Eucaristico Misterio specialmente riposto hauere, farete sìsche CARLO. qual nuovo Elisco, divida, e calchi per virtù vostrail fiume de gli inondanti infedeli, e la corbide corrente de gli Eretici, e Maomettani per trionfat di tutto il mondo soura vn carro di lucidissimi splendori. Voi, che sete la gran Torre di Dauide, come disse Apronio, dalla qual pendono mille targhe, e mille spade, & ogni armatura di valorosi Cant.4.4. combattenti. Mille clypei pendent ex ea somnis arms. sura forsium. Voi, del gran Castello Austriaco sarere ancora l'inespugnabile baluardo, e l'insuperabil recinto, e gli lommistrarete infinite disese

contro gli auuerlarij, che l'assaltano, & ogni genere d'armatura per dilatar à gloria vostra vittoriosa la Monarchia, espugnando i nemici della Cattoli-1. Reg. 5.4 ca Religione. Voische sete l'Arca mitica, dauante alla quale cade colla faccia per terra l'Idolo di Dagone, rotto il capo, e le mani, farete sì (mentre

nell'Austriaca magione vi sete degnato fermarui) che'l Dagon de gli Eretici, de Maomettani, e d'altri infedeli cada à terra dauante à chi vi pottaflăpato nel petto, e ristretto nel cuore, dauate dico, all'Austriaco Monarca, seza saper che si facciano, séza capo, e séza prudéza, e séza mani, e séza torze da poter refistere al poderoso brado diCAR LO. Voi, che sete il vero farmaco d'immortalità.

S. Ignat. come diffe Ignatio Mattire. Pharmacum immortali-Mar instatis, infoderete nel nostro CARLO di corporale, Epificad e di spiritual sostanza, virile, e vigorosa fortezza, & Eybef. immortalità di gratie, e di trionfi. Voi, che sete il nerbo della nostra salute, il fondamento delle nofire speranze, e la medesima speranza, salute, luce,

c vi-

e vita nostrascome disse Crisostomo; Mensa hacest Crisost.ho nernus nostre salutis, siducia fundamentum, spes, salus, mil.in E-lux, vita. Rassodarete il nerbo dell'Austriaca Mo-Cor. narchia, corroborarete le forze del nostro generofo Lione, renderete serenissimi nella serenissima sua grandezza i nostri giorni, per la perdita di FI-LIPPO ottenebrati, & oscuri, & auniuarete colle crescenti selicità di CARLO della nostra pacifica tranquillità le poco men, che morte speranze. Voi, per virtù del quale nell'anime de fedeli vaga fiorisce di Dio la regia simiglianza, come disse ancora Crisostomo; Hic fanguis facit, vt imago in nobis re- Idem ibi. giafloreat. Farete si, che nel nostro Augusto Signo-bom. 45. re fiorisca, e risplenda del gran Signor dell'Empireo la regia, imperiale, e diuina serenità, non solamente nell'anima colla cattolica perfettione, . nel corpo colla Maestà della fronte: ma pur'anco nel dominio coll'vniuerfale Monarchia. Voi,chesete quel dolce corpo, che chiamate di lontano al cibo celeste l'aquile volanti dell'anime de fedeli, V bicumq: fuerit corpus, illuc congregabuntur & Aqui- Luc. v; la. Chiamarete à voi quest'Aquila pargoletta: ma 34. grande di spirito, e di possanza, e delle vostre carni divine la pascerete, ò gran Signore, acciò, diuétando magiore e di corpo, e di santità, sermi del cuore ne' vostri eterni rilampi generoso, magnanimo, & infaticabile lo sguardo, e co gli artigli gloriosi afferri, stringa, & vecida il gran Dragone dell'eretica perfidia, della Maomettana bucia, e d'ogn'altro tortuoso venenato serpente d'infedeltà, prouocando à simili'mprese i suoi pulli descedenti. Voi come de predecessori di CARLO, così di CARLO, e de suoi posteri sarete l'impenetrabile Vsbergo, la noderosa lacia, & il brado fatale: Rrrrr

## 866 Li Trionfi della Chiefal

ela serenissima vostra Madre, Immaculata CON-CETTA, l'adamatino scudo, per resistere, e madar estinti al suolo tutti sieri nemici della Fede, e dell'Austrica Monarchia, e CARLO sarà quell'-Aquila grande, che portarà sù l'ale la grandonna dell'Apocalisse della santa Chiesa Romana per tutti i desorti de' paesi, tanto conosciuti, quanto non ancor conosciuti della terra, Trionsando in Carro d'oro tempestato di lucidis-

Sopra nel sinte gemme per gli ampis spat y di que sto mondo.

Princ. del Et replebitur Mairstate eius

P(-71-10)

omnis terra: fiat, fiate

#### IL FINE.



# INDICE

# Delle cose più notabili.

#### A

Bbassamento, & umilià di Gristo l'inalxarono al più sublime luogo del Gielo.784. Abominatione predesta da Dansele qual sia stata.217.

Adamo, perche creato ad imagine di Dio 522.

Adeleide Badessa liberale, & industriosa in addostrionare i fanciulli.606.

Admiratione, the cofa sia 656.

Adoratione di Dio, de Santi, delle sacre imagini, e de gl'idoli in che cesa disseriscano. 173.

Affabiltà viriù de Principi. 643.

Agente increato dà solamente per dare, al contrario dell'agente creaso, che dà per riceuere. 61.

Agonia, obe cosusia 657.

Alessandro Magno quando forisse. 352.

Alfonso Ottano Rè di Gastiglia, perche tanto fauorito da Dio. 590.

Alfonso Re del Congo sempre miraua il Cielo. 591.

Ameristo, che cosa sia; e sue virtudi. 512.

Amore, primo principio di tutte l'astioni humane. 639. Amor si compra con amore. 642 è stà simili. 644. amo-

re è causa d'amore. 645.

Amor di Dio fece il mondo. 60.

Amor verso Dioè il sonte d'ogni bene spirituale in terra, & in Cielo.6.è cosa giustase santa. 620. deu esser liberales costances e magnanimo. 621.

Rrrrr 2

Amor.

#### INDICE.

Amorrei simbolicamente chi siano à nostri tempi. 734. Angelo non è padron dell'huomo. 519.

Angelo Custode è assegnato à ciascun'huomo. 479- all'Angelo siam tenuti con obligo di gratitudine. 688.

Angelo di morte, chi sia 668.806.

Anima non può fubricare il proprio corpo. 164. anima humana è immortale. 190. non può ess r distrutta, se non da Dio. 191. è di fede, che sia immortale. 192. se si parte da questa vita senza la sinal penitenza, viuerà in eterna pena. 194. quando dicesi perfeita. 500. molti sime anime si saluaranno nella guerra per la liberatione di Gierusalemme. 812.

Animali irragioncuoli son nati ad hauer superiore. 540 quali siano degni per imprese de Prencipi, e de Monarchi. 662, non possono obligar l'huomo, nè restar all'huomo obligati con obligo di gratitudine in

senso proprio.689.

Animali veduti dal Profeta Ezechiele, che cosa simbo-

leggino.574.

Anticristo come nascerà, doue, e da chi. sarà strumento del Demonio.che cosa significa questo nome d'Anticristo.419. haurà l'Angelo Custode.420. sarà creduto essere il Messia.420. farà guerra. sarà Ateista.
suo carattere qual sarà. suo nome proprio.421. perche Dio permetterà, che venza l'Anticristo 423 perche non sarà subito veciso.424 se sarà Maomittano.440. inalzerà il suo trono sopra l'altar del Tempio di Salomone. 467. vincerà nel principio trè Rè.
474. morirà inghiotito dalla terra.423.

Ape, sue qualità, e quanto sia necessaria nel mondo. 45.

l'api ubbidiscono al loro Rè. 162.

Apocalisse, drammatica rappresentatione de successi principali della Chiesa.453. s. Giouanni la spiego à molti 454. sua spiegation, allegorica molto commê-

da la diuina bontà-454. perche non tosca i successi meno principali.455. è sussa professa. 460. è d'una stessa materia colle sacre canzoni.468. Armeni caduti in servitù quando saran liberati.795.

Arrio condannato. 306.

Arte divina dispose il mondo. 306.

Arri dininatorie son'inaentioni diaboliche.479.

Arte di tacere da chi s'impara.669.

Arte di gouernare la più difficile di tutte 7 10.

Astrologia è arte nemica di Dio. 485 in che differiscano l'Astronomia, l'Astrologia, e l'Astromantia. 487.

qual di queste sia levita-489.

Aftrologi fono impugnati 479. alle volte indouinane à caso.481. 730. molti sono stati vicisi dalle genti ingannate, e molti vecifero se medesimi. 486. loro riclamori. 487. si contradicono circa la Monarchia futura.729.

Aveismo in genere, & inspecie. 131.0gni cosa riduce al

cafo. 287.

Ateisti attribuiscono ogni cosa al caso. 156. son miseri, & indegni di misericordia. 157 son pochi, temerary, folii, & intoftanti. 158. il loro antesignano Democriso huomo fenza ceruello. 159. sono flati sempre gastigati da Dio. 160.

Auaritia è vivio desestabile ne Prencipi. 647. corrompe la giustitia.677 è tignuola de gouerni. 679. è causa

delle dinine vendette 679.

Austriaci Monarchi purgano iloro Regni d'ognisorte d'infedeltà. 600. son causa della sature dell'anime nell'Indie-616.non son macchiati d'eresia. 735. deuotione loro verfo la santissima Vergine N.S.746. verso il Santissimo Sagramento dell'Altare.748.

B Easisudine effentiale in she confista.403. è godula da Beasi sempre, senza intermissione.504.

Bellezza, che cofa fia. 35.

Beneficioricene il valore più dall'affesso, che dall'effesso 691.

Benefici denonfi ricompensar con Vlura.695.

Berillo, che cofa fia, e fue qualità. 5 10.

Bontà divina in quanto communicabile è fine di Diodi dar l'essere al mondo. In quanto partecipabile è sine y perche ciascuna creatura l'esser proprio appetisce. 177. è l'istesso Dio. 177.

Braccio di che cofa fia fimbolo nella sagra Scrittura 732:

Braccio destro del Messia il Castolico Monarca. 733.

: . ·

Accia è cosa lecita. 53 1.

Calcedonio, che cosa fia a sue qualità 507.

Cantici sacri, drammatica rappresentatione de successi
di santa Chiesa. 464.

Carità perfetta qual sia. 65 9. carità di Dio sà il mon-

do 60.

Carlo Principe di Spagna sanasa per miracolo di san Diego.740

Carlo Quinto Imperadore trianfa di Tunigi, e de Luterani. 19 è chiamato il fonie. 23. fà brucciar i libri di Lutero. 600 fà più canto della uisa d'un Cristiano, che della morte di sutti i Magmettani. 601. anora il suo Maestro. 606. sua modestia nel prender il possisso di Milano. 702, celebra la santa festa del Corpus Domini. 749.

## INDICE.

Carlo Secondo Re di Spagna nafce. 29. 74% vafae nel & di s. Leonardo 742. Profopopea di Filippo à Carlo, & anagramma del nome di Carlo. 29. Vasicinio astribuito à s. Vincenno Ferretto spiegaso per Sua. Maesta, non acqueta la mente. 860. Apostrofe al Sati simo Sagramento per S. M. 862.

Carosche tofa fimbo leggi. 799.

Casa d'Austria ingrandita da Div per la dénosione del Santissimo Sagramento. 19-non contaminata d'ereste. 735. quando cominció à sormantare alle più sourane grandezze 746: 748; è per diametro opposta all'Ottomana. 746. denotissima del Santissima Sagramento dell'Ahare. 748.

Caualieri militanti per la fede, quafi susti son della.
Monarchia di Spagna 734

S. Chiefa si deferine eriofanse. 1. è il capo mistico di Giesù. 3. scambicaolezza trà la militate, e la trionfante. 3 srionfand perfessamente in Cielo. 4. ragioni, perche trionfa in terra, 4. che cosa stima. 6. con quanti pochi operary trionfa de gl'infedeli. 10 posenza della sua fede. 12. irionfa de suoi nemici in vary tempi, e modi. 1 4. trionfa ne fuoi defensori. 17. trionfa. nell'Indie Orientalis& Occidentali. 18. che cosa sia la Chiefa. 115. trionfu de falsi dogmit de suoi nemici. 126. visione d'Exechiele è della santa Chiesa Romana. 127. perche sia posta in quadro. 129. i suoi principali nemici son quattro. 131. la vera Chiesa è solamente vna. 295. le Chiese false son molte. 299. contrasto della Chiesa Ebrea colla Cristiana. 300. la Chiefa della legge di natura, l'Ebrease la Cristiana sostantialmente son una Chiefa. 302. l'unica, e vera Chiesa è la santa Chiesa Romana. 304. intie le Chiese antiche contrarie alla Romana, civè de gli antichi Eretici, sono estinte. 304.la santa Chiesa Ro-

# 1. NOD LGG E.

mans è chiamata vefte di Crifto . 306. nan mancè mai dalla fede.307.non ammette cotraditioni.309. non s'affondò mai nelle tempeste. 311. è con baluardi · fpirituali munita. 3 1 2. gl'ist (si nemici l'ammirano, e la lodano. 3 1 3. è offernantissima delle parole di Griflo. 3 14. in leifi wedono marauiglie, 3 15 - è cofermata dalla continua conversione di vary popoli. 316. Chiefe de gli Erecici fondate dagl'imitatori di Ginda Iscariose. 317. nella Romana Chiesa fiorisce lo flato Religioso. 3 18 costanza, e fermezza della sansa Chiefa Ramana, 320. gradifie l'oscasioni delle difpute. 323. è la maare, e la maestra di tutte le Chiese del mondo. 3 2 5. è la gran donna dell'Apocalisse, co Paradiso terrestre . 326. la Luna sotto i piedi della Chiefa, che cofa fia. 327 dil Tepio mistico di Sulomone.327. Vincerà l'Anticristo.328. è uniuerfale.331. è necessario in lei un supremo Pastore. 331. visibite.332.questi è il Pontefice Romano.333. la Chiesa in trè fati si considera . 346. è chiamata Regno de Gieli, e perche. 35 3. è un mistico Gielo. 354. aimanda à Dio la sua dilatatione con tutte le circostanze · dell'oratione. 358. prega per conseguir efficacemente l'effesto. 363 patirà fieris ima persecutione dall'An. · sicristo . 422. quando sarà per susto dilutata- 424. perche colle missioni in tutti tempi tranaglia. 441i corasta co suoi nemici e vince. 449 si spera che diss · parà i Maomettani prima dellavenuta dell'Anticri sto. 450. dopò la morte dell'Anticristo trionfarà per · susto il mondo. 462 . prima della venusa dell' Anti-- cristo farà dilatata, és esaltata grandemente. 463, no Is possono cercar giunity, astrologici sopra la state della Chiefa. 480, è potente da se se sa sopra tutto le Monarchie. 723. è naues che nelle tempesse non s'affanda. 724. è probabile, che per mezzo di qualche

### INDICE.

che Monarca riportarà trionfo de gl'infedeli.727. è Regina alla destra del suo celeste Sposo.728. ricene la moderna sua dilatatione per mezzo della Spa-

gna.730.

Gristo Giesù nell'Ascessione codusse nel trionso il buon Ladrone. 3 è Sacerdote in eterno. 221. restituì il Regno d'Israele, perch'essedo eglissa edella stirpe di Giuda, e di Danide regna in eterno in Cielo, d'anche in terra per mezzo de' suoi Vicary, e per altre ragioni. 225. sempre và le gratie accrescendo. 370. ssendosi abbassato all'insime parti della terra; salà alle supreme parti del Cielo. 484 à lui si deuca la possessione di tutto il mondo per mezzo della. Cattolica sede. 388. in che senso tira à se tutte le cose. 391. perche nell'anno duodecimo disputò co Dottori. 499 515. non si legge, c'habbia riso, e perche. 650. vedi, Giesù Cristo.

Cieli quanto sian grandi. 46. quanto distanti l'vn dall'altro. 47. quanto veloci i loro moti. 50. se vi sia Cielv empireo. 65 quanti Cieli vi siano. 70 di che sigura sia l'empireo 72. quanto sia grande l'empireo. 73 quanto sia la distanza dal conuesso dell'un Cielo al conuesso dell'altro, e quanto l'uno auanza l'altro di grossezza, ouero profondità. 73 che cosa contega dentro di se l'empireo. 74. ch'i Cieli siano propriamente animati è dannata eresia. 82 da chi siano messi 82. Cielo aereo qual sia. 355.

Circoncisione, che si faceua nel giorno ottauo, che cosa si-

gnifichi 373.

Codardia, che cosa sia. 656.

Colomba mandata trè volte fuor dell'Arca, che cosà simboleggi. 372.

Conditione migliore è di chi possiede. 552.

Confini de'fedeli quali siano. 398.

Sssss

Con-

## INDICE.

Confenso vnanime de Prencipi Cristiani 441. Consigliere de Prencipi, che conditione dibbia hauere. 630.

Consummatione, che cosa significhi. 393 402.
Continenza quanto necessaria nel Principe 674.
Cappersione di papoli quanta grande à tempi di Cossasino Imperadore. 443.

Corone del Ponsefice Romano. 790.

Gorone dell'Imperador Romano. 791-

Corpo bumano quando dicafi perfesso 499.

Corpo di s. Stanislao tagliato à pezzi, meracolofamente reintegrato. 756.

Corse contraria alla santuà 606.

Greature di Die susse son buene, belle, e perfeste. 35.

Crifolito, che cofa fiaze sue virtà. 509.

Crisopraso, che cosa sia se sae virin. 5 11.

Groce santa,e sue glorie predette dalla Sibilla.248.è la forsezza di santa Chiesa. 312. perche la Groce bà quattro parti.574.

Grudeltà de gli Eretici: vedi Eretici .

#### D

Denoi di Gentili attualmente vitiosi.236.

Demonij si discacciano colla penitenza.224.

Denti di Gristo sono i Dottori di s.Chiesa.207.

Deuotione alle reliquie de'Santi.818.

Dilatatione della fede Gristiana segno enidente di verità. 237. circostanze di tal dilatatione argomenti

di verità.238.

Dio esserui nel mondo. 135. muone lento il piede se pefunte la mano. 19. dà solamente per dare. 6 1. egli solo può satiare l'humano appetito. 67. è un'ente intellessino, che tutto il mondo gonerna. 163. è uno. 165. è il primo efficiente. 169. è di perfettione infinita. 172. dew'essere adorato. 173. è primo principio di susse le cose. 174. è ulsimo fine-175. egli cred il modo.178. egli il conserna. 179. egli il gonerna. 180. hà prouidenza dalle cose anco più minute del mondo. 181. le tribulationi dependono dalla sua pronideza. 181.chi si lamesa di Dio non bà ceruello. 182. Dio ne dà segni dell'immertalità dell'anima. 192. posena far andar il mondo con altro feile. 195. promette il Messia. 196. v'è in Dio pluralità di persone. 240.den'effer srattaso da quel, ch'egli è. 258. non. può,ne ingannarsi,ne ingannare.259. è insinita veracità.259 è infinita fedeltà. 259. è infinita bontà. 260.den'esser'amate sommamente.260 deuesi à Dio culto infiniso.260. deu'esser trastate da Signore, O da Padre. 260. è degno d'infinito honore. 264. non trascara i connenenoli mezzi per la salute di tutte le genei. 368. è più inchinate alla misericordia, ch'alla ginstitia. 370. abbreniarà i tempi dell'Anticri-Ro. 422 egli ilitai tatte le cariche de gouerni. 542. se possa, e debbia esser temuto. 655. è fonte ditutti i benefici. 683 se gli deue da noi gratitudine, e come. 688. per saa bontà ci vuol restare obligato. 688. addottandoci per fizh ci dene l'eredità. 688. protegge enidememente il Rè Cattolico 740

Diocletiano, quanto più fiero, tanto più gastigato. 15. vide à suo dispetto trionsar la santa Chiesa. 16.

Dionisto Siracusano in quani honore habbia haunto gli huomini supienti. 604.

Discorso humano quando dicesi perfetto.499.

Distrussioni minacciase da Dso come s'intendano. 404° S.Domenico ordina à suoi Religiosi, che porsino sempre

con esso loro l'Epistole di s.Paolo.10.

Dominio, superiorisà, esignoria è naturale in susti gli stati.540. Ssss a Do-

### INDIGE.

Dominio di tutto il mondo non è cosa intesa dalla natura.716.

Dominio, e signoria non conuengono à chi non è miglior di tutti i sudditi 717.

Dominio, e siznoria è nobile seruità. 718.

Dominio vastissimo del Cattolico Monarca. 735. paesi pertinenti alla Corona di Castiglia. 736. alla Corona di Portogallo. 738.

Dottore, che cosa sia.602 è degno di grande honore. 604.

Dottori, e Predicatori di santa Chiesa son le colonne che la sostentano. 723.

#### E

Brei, perche tanto siano contrary à Giesù Cristo N S. 197. non han riguardo alle cose più importanti. 199. vecidono crudelissimamente i fanciulli Cristiani. 200 errano nell'interpretar le Scritture. 200. pensano di conseguir nella venuta del Messia beni temporali. 205. Non son più popolo di Dio. 220. nè anco conuinti voglion credere. 222. cercando il Messia, come venturo, muoiono nel lor peccato, e si dannano. 222. aspettati da Dio quarant'anni à penitenza, 216. le loro miserie son'uno de gli argométi della venuta del Messia, e della di lui diuinità. 237 perche oranano verso l'Occidente. 248. loro gassighi predetti anche dalle Sibille. 248. errori loro. 287. si comincieran convertire prima della venuta dell'Anticrisso. 839. pienamente dopò la morte di quello. 840.

Ecclisse del Sole nella morte di Cristo N.S. motiuo della conucrsione di s. Dionisio Areopagita. 233.

Efficience primo non pud effer più a' : no. 169 è illimi-

1410

#### I.N DICE.

táto nell'essere. 171. astributi del primo efficiento

Elefante porta riuerenza al Maestro, che l'hà domato.666.

Enoc, & Elia quando verranno. 422. quando saran decollaise doue. 423.

Eresiarchi, & Eresici sentono spauento dell'Epistole di s.Paulo.10.son'incostanti.308.molti diloro si finsero Cattolici. 308. dicono manifeste falsitadi. 309. han tante fedi quanti ceruelli. 310. son similià Simon Mazo. 311. son nemici della Groce 313. ricorsero à i miracolize restarono delusi. 414. assegnano permiracolo la dilutatione delle loro eresie. 314. condannano la castità, e verginità, e perche. 316. mossi ad insegnar false dottrine dalle vitiose passionise dall'ig noraza. 317. perseguirano lo stato Religioso, e perche. 319. le loro Chiefe sono squarci della veste di - Cristo. 3 18. sfuggono le dispute. 321. son crudeli, & impuri 322. loro bestemmie. 323. si contradicono. 336. son'incostanti. 341. si conteugono sotto nome de Giudei. 456 son'assassine d'Inferno, pescatori del . Dianolo, cacciatori di Satanasso. 593. non denono lasciarsi impuniti 594.chi gastiga gli Eretici saràfanorito da Dio.596 son simili à Saul, lupi rapaci; loro gastigo è il fuoco semporale, & eterno. 597.il parlar loro è come il Gancro. son simili à i scarafaggi. son figli del Dianolo, peggiori di Luc fero. 598. primoginiti di Satanasso.599.

Eresia è novie, e caligine dell'anima. 784.

Ereste non son sium: ma torrenti 305.

Erode Ascalonita primo Rèstraniero, tiranno de Gindei 213. viccide gl'innocenti. 233. gastigato da Dio.

Ernbescenza, che cosa sia. 656.

# INDICE:

Bià del mondo, e dell'huomo fon fesse. 347. festa età del mondo, e fessima qual fia. 348. applicatione delle feste età à i feste giorni della creatione del modo. 344. à i feste pianeti del Gielo. 350.

Enangelio è miniera di tesori dinini.223.

Eucharistia è sagrificio, & oblatione monda, & è solai nel mondo. 221. perche sù istituita da Cristo Signor Nostro. 285. sua festa, perche sosse istituita. 747. Entrapelia, che cosa sia 968.

#### F

Famonio vento, d'onde spira, et effetto, che sà. 730. Fede quanto sia potente. 12. che cosa sia necessaria per sari atti di vera sede. 276. credere senza segni è leggierezza di enore, non credere à vista di săsissensi è durezza, e temerità. 278. qual sia l'asto di vera sede souranaturale. 279. da chi dipende talatto. 280. per eccitar ad atti di sude, e per resistere àlle tentationi di sede, e per tirar gl'insedeli allas sede, che cosa sar si debia. 280. la santa sede Cattolica Romana soggettarà tutti i Regni del modo. 417. sede, che cosa sia. 505.

Ferdinando il Cattolico purga i suoi Regni, cacciando

via gl'infedeli.600.

Fermentosparabola Enangelica, che cofa ne simboleggi \_ 382.

Filippo II.onora il suo Maestro. 607.741.

Filippo III. nafce. 741. discaccia l'ultime reliquie de Mori dalla Spagna nell'anno 1610. più di nonance mila persone. 745. vedi nella vita di s. Matachia nel numero marginale 1104.

Filippo IV.nasce.741.muere.10. sue virsu.20. que a do nacque. 22. celebra la sesta del Corpus Domina

COM

con minabit denosionese segui di vina fede. 750. Sus denotione verso l'Immaculata Concession di Maria Nofica Signara. 22. è dessa il Grande, e perche: 25. amò i vossalli come figli. 26. sua prudenza nel gonernare. 26. amò la verità 26. sua pietà versa de Prencipi, e Prelati fuggisi da paese de gl'infedels. 602. sima della fede. 751. non permesse, ch'i Sacerdoti gli parlino genustessi. 751. stima il suo Confesfore . 75 1. frequenta i Santiffimi Sagramenti. 752. atti grandi di Religione verso il Santissimo Sagramenso dell'Altare. 752. mirabil successo nella festa del Corpus Domini. 753. si cuopre di lutto per l'oltraggiofatto da un'Eretico à Giesù Sagramentatose da gli Ebrei al sagrosanto Crocefisso, e ne fabrica Chiefe con sisolo de i disagrany. 753 istisuisce publiche orationi, e feste in giro. 754. altri atti denotissimi verso Giesù Sagramentato. 755. più volte si comunica vicino à morte. 75 s. gratia da Dio concessa al Principe D.Baltassarre moribondo per l'orationi di Filippo.756.

Fine di intte le creature irragioneuoli non Ultimato è

l'bnome, ultimate è Die. 177.

1

ibi fi

111

er! | 14

i All

الم الراء

i i penti

c profi

inferen

113 (11)

del Biğ

gris ist

a ne just

41. 10. e reiss

o. più dis

di s. Mik

virt**à**.25

Corpus

Fine Ultimo hà ragion d'infinito bene. 175. fine rispode al principio. 176 fine Ultimo non è ordinabile ad altro fine. 176.

Fine, ouero termine della presente duration del mon-

de se và prossimando.438.478.

Pirmamento, ouero Cielo stellato, & ottana sfera, quan-10 sia grande. 48. è nel mezzo del mondo. 49.

Pormicase sue qualità.44 viue in communità. 162.

S. Prancesco Sauerio per tante vittorie ottenute contro gl'insedeltà merita il titolo d'Apostolo dell'Indie. 12.

S. Francesco di Paula dotato dello spirito di profesia.
780.

Fran-

Digitized by Google

Franchi chi siano. 822. Francia dende così sia neminata. 823. 826.

Fuoco da mandarsi da Dio dopò la morte dell'Antisristosche suoco sarà. 433.

Puturi contingenti non possono senza dinina revelatione determinatamente preuedersi. 722.

#### G

Garrulo augello, sue qualità. 170.

Garrulo ciarlone quanto sia odioso. 170.

Gastighi dati da Dio à i persecutori della Chiesa. 14. à chi si burla di Dio. 16. à chi purta mislamete della Beatissima Verginese della Santa Eucaristia. 16. gastighi dati da Dio al Giappone, 18. gastighi di Dio minacciati dalle Sibille. 777.

Genesareth, che cosa significa. 379.

Gensili, che cose a torano. 287.

Giacinto, che cosa siase sue virtudi. 512.

Gierusalemme dopò la sua destruttione non su, nè sarà mai più de gli Ebrei. 216. sarà da Cristiani racquistata. 466. 812, perche vuol Dio, che sia concultata da gl'infedeli.813.

Giesù Crisso N.S. nato Rè. 197. nonvolle altra signoria, che la sprituale. 198. è l'espettatione delle Gëti 206. è vero Dio 226 tutto santità, & innocenzà. 236. perche tanto anò la pouertà. 237 nella siessa vmiltà è conosciuto Dio 237. morà nella Groce per salute del mondo. 234.

S. Gio: Buttista senuto da gli Ebrei per gran Santo, e pergran Prof. ta.223.

Giudei trionfati, e dispersi per la terra. 213. as pettano il Messia. Non hanno Dio per isposo. da lui son-aspettati à penitenza. 218. nel sin del mondo tutti si con-

convertiranno.399 à Giudei, che si convertono si deue ogni fanore.600.

Giuditio da farsi dal Padre eterno. dallo Spirito San-

to.dal figliuolo umanato.435.

Giuochi, nè molto deuonsi aborrire, nè molto frequentare. 698.

Giurisperiti son'antecessori de Monarchi, 525. son'occhi del Principe Giudican meglio de gli altri. 527.

Giustitia del vero Principe è tuono di Primanera. 6 11. che cosa richiede. 257. che cosa sia, e quale il suo vs-ficio, e l'oggetto. 535.

Giusto, ouero ius, che cosa sia, & in quante maniere si prenda 5 36. di quante maniere sia. 5 37.

Gladij ancipites, che cosa significano. 409.

Gloria di Diosche cofa sia. 61. è di due maniere. 62.

Gloria de Principi, e de Monarchi in che cosu consista: 636.

Gloria de Principi è scruir la Chiesa come Reina. 728.

Gogse Magog se siano i presenti Turchi.438.

Gouerni, e gouernanti tutti dependono da Dio. 540.

Gouerni di quante maniere siano. 552. gouerno regio è gouerno de padre. 557. Gouerno Monarchico è il migliore di tutti i gouerni. 558. Gouernanti deuono hauer cent'occhi, e cento braccia. 710. Gouerni non deuonsi accettare, se non perferza. 715. chi gouerna viue in sospetti. 718.

Grandezze temporali son miserie. 760. esercitate à glo-

ria di Dio son meritorie.761.

ÿ

Gratia negata souente è maggior gratia. 184. gratie deuon farsi anche prima d'esser d'mădate. 642 questo è segno di divinità 643.

Gratitudine che cosa siase quanti gli vssicij suoi. 681. à chi si deue.683 in che disserisce dalla Religione,dalla Pictà, dall Osseruanza. 684, quando si debbia il

Tttt

contracambio.690.la sua ricompensa far si deue con vantagio . 691, nella gratitudine si deue imitar la serra.692.

Grù, si schierano con ord n mil tare. 162.

Guardia de Principiin che cosa consista-641.

Guerra giusta qual sia. 549 non può esser giusta d'amédue le parti. 5 5 I. nel muoner la guerra si deue caminar con risguardo. 552.

#### H

H Vomo soggesso al senso, è cosa visupereuole.
6. l'eccellenza dell'huomo s'à mirabile il mondo. 5 1. descrittione dell'huomo. 5 1. è creato solamenze per Dio. 66. non puà esser satiato dalle bellezzo de gli Angeli. 67. è obligato per salvarsi considerar qual Religione sia la vera, e quella riceuere. 269. qual sia l'huoma esterno, e qual l'interno. 500. Un'huomo non è pairon d'un'altr'hueme quanto alla natura. 599. nello stato dell'innocenza haurebbe. hauuto il dominio sopra gli animali irragionenoli. 531.e di tutta la natura inferiore. 532. gli huomini in quello stato sarebbono stati disuguali, & in che cosa. 532. gli huomini deuonsi trattar secondo la qualità dell'anima. 601. huomo non può odiar se stesso. 637. huomo deu'effer domato coll'amore. 639.

Aspide, che cosa sia, e sue virià. 505. Idolosche cosa sia. 175.

Immertalità dell'anima humana si prona. 193 chi non la concede è peggior de Gentili e del Demonio 194. Imperadore felice. 25. com'è Signor di tutto il mondo. 5.27.

527.in che differisca da gli altri Rè.824 Impery troppo crescenti deuon temersi.717. Incendy di Roma, predetti dalle Sibille.777. Indie conquistate, e convertite ricompensano i passati danni di santa Chiesa.461.

Infedeli, quali siano; si contengono sotto nome di Gentili 456.

Intentioneretta quanto sia grata à Dio.624.
Inuidia non deue comparir trà fedeli.384.
Ira, se conuenga à Principi grandi. 662. suoi effetti.
663.che cosa ella siase di quante maniere.664.
Ira santa qual sia.665. Ira disordinata segno di pazziase d'altri cattiui effetti.666.

Ira immoderata del Rè quanto sia mala. 667. per mitigarla, che cosa far si debbia. 667. è inutile, e danno-

sa per lo gouerno.668.

#### K

# K Epha, parola Siriaca, che cosu significa. 725.

#### L

Egge buona si fonda in ragione. 257. è necessaria nel mondo una legge nella qual si porti l'huomo con Dio; com'è il douere. 261. qual si uoglia giusta legge è regola santa. 270. chi si conforma alla legge non erra. 271. legge Cristiana quanto alla sostanza su dal principio del mondo. 281. non insegna cose contradittorie, 282. legge naturale è raggio dell'eterna. 541. legge de'Lacedemoni, e dell'India contro il Rè Vbbriaco. 675.

S. Leonardo, chiamato Santo liberatore. 859. Lingua gastigata da Persiani. 672.

Tttet 2

Lo-

Loquacità quanto odiosa 670.

Luna è vno de'struments dell'arte diuina. 164. è simbolo della dottrina apparente, & inconstante de gli Eretici. 327. che cosa significa la Luna sotto à 1 piedi della santa Chiesa 327.

Lutero si vanta d'hauer hauuto commercio col Diauolo, e d'hauer da lui apparato molte cosc. 598.

#### M

M Aestro è strumento del padre, & à lui si deue gratitudine, e pietà 683.

Magi venuti ad adorar Giesu. loro corpi done riposa-

no.234.

Macnificenza è viriù de Principi grandi 648.

S. Malachia Primario dell'Ibernia come s'adirana 665.

Male come male non può non fuggirsi.638.

Maomettani, e Maometto, e loro crrori.289. contradittioni della falfa loro dottrina 291. se Maometto, ed i Maomettani appartengano al Regno dell'Anti-cristo.439. si contengono sotto nome di Giudei. 456. quando hebbe principio la loro setta.490. Trigono igneo infausto per lei, secondo gli Astrologi.491. Maometto quando morì 494. setta Maomettana, perche tanto tollerata da Dio. 495, quando sinirà. 496. è simboleggiata nel solfore fetente. 784. sarà distrutta dall'ultima Religione, secondo s. Francesco di Paula.794.

P. Marcello Mastrilli sanato miracolosamente da san

Francesco Sauerio. 161.

Medicina per quante cose si prenda. 536. Mercurio Trismegisto quando siorisse. 351.

Meridiane, simbolo della vera Religione. 130.

Messia da chi da nascere haueua. 196. è Duce, Massiro, Santo, Signore, &c. 227.

M/-

Messina, Città della Sicilia quando fusse edificata:

Minacce di Dio misericordiose. 404 435:

Ministri di santa Chiesa, Cherubini 328.

Ministri mali del Principe, ruggine dello stato, deuono esfere estermination estinti. 633.

Miracoli di Cristo N.S.il manifestano per Dio.232.no possono esserinuentioni humane.233.

Missione, che cosa sia, e di quante mantere. 607. è necessaria per la salute humana 612.

Missioni à tempi di Costantino Magno Imperadore, quali, e quante. 614.

Modestiarisplende in susse le cose del mondo. 695 è il piu nobil'ornamento del Prencipi. 696, preggi della modestia.696, si può prendere in due maniere: 697. in che differisce dalla temperanza, e quante siano le specie della modestia.698, tutte le sue specie in un Principe son necessarie 699.

Monarca. vedi Re.

Monarchia quinta qual sia 416.

Monarchia può esser più, e meno ampia. 555. segreto mirabile per dilatare, e stabilir la Monarchia. 589. Regno, e Monarchia mare pieno di tempeste. 653. esctude la moltiplicità de'Regnanti assoluti. 776.

Monarchia vniuersale esser possibile. 705. se sia venuta.757. uniuersale absolute. & respective. 796. se verrà, quanto tempo si giudica sia per durare. 807.

Monarchia del Rè Cattolico quanto sia grande. 735. Monarchia dell'Anticristo non può dirsi Monarchia...

758.

Monasterio delle Vergini Romite paragonato all' Arca di Noè. 856.

Mondo, che cosa sia. 31. perche si chiama Cosmos. 32. è opera maestreuole. 33. sue parti son tutte necessa-

rie. 34 è tempio di Dio. 34. è soaue armonia. 34. è sabricato con ogni sapienza.35. è opera perfettissima. 35.è l'aggregato d'ogni bellezza. 36. sue parti son tutte amiche. 36. è imagine di Dio. 37. fuor di lui non v'è perfettione creata.37. non gli manca cosaalcuna.38. per l'imperfettioni è perfetto.39. è ammirabile. 39.da lui s'argomenta la dinina esistenza. 40.è tutto ordine.40.varietà delle sue parti.41. sue parti picciole grandemente maranigliose - 44. sac parti principali, quanto sian grandi. 45. quanto rapide le sue sfere. 50. è mirabile per cagion dell'huomo. 5 1. è opera della divina onnipotenza. 59. è fatso per gloria di Dio.60. è fatto per vso, e stanza dell'huomo.63.è come un bellissimo edificio.65. è mezzo dell'huomo per la beatitudine eterna. 68. di che figura egli sta.69. è finito di quantità, è di qualità. 77 non puol'esser, ne maggiore, ne minore. 77. ne migliore, ne peggiore, se non accidentalmente. 78. no può mutar luogo, se non imaginario. 79. non è animato, se non inadeguata, & impropriamente. 81. in che modo vi son più mondi. 83. non v'èpiù d'un mondo, 84. materialmente vi posson'esser più, e più mondi. 86. fù creato in tempo. 89. poiè effere ab æterno:ma non fu, & è di fede. 91. hà da finire, & è di fede.92 in che senso sinirà.93, quanto hà , ch'è fatto.95. quanto haurà da durare. 97. è gouernato dalla ragione. 161. è disposto dall'arre divina. 163 è fatto, e conservato da Dio. 178 essere stato creato da Dio in tepo, è opinione appresso i Saracini, è fedeappresso i Cristiani. 178. è gouernato da Dio. 180. no . finirà, se prima l'Enagelio no sarà per tutto promulgato. 343. quato durerà dopò la morte dell'Anticristo, 425. che sia per durar mill'anni dopò la morte dell'Asticristo, à altro numero d'anni determinato, è opi-

opinione senza fondameio. 428. Mondo è pelago tempestoso. 652. non molto hà da durare. 775. età, e mutationi del mondo, e del genere humano, secondo la Sibilla. 776.

Monte della casa del Signore, che cosa sia. 219.

Monte Faran.834.

(17 L

'n.

i.i

gl.

ilif Tu

Į,

Morali di s Gregorio smarriti, ritronati per dininariuelatione. 584.

Morbo della Plica che cosa sia 486.

Mori esterminati dalla Spagna.744.

Morte de giusti presiosa. 193.

Morte è necessaria, & ineuitabile. 565:

Morte miserabile di Lutero,e Galuino. 311.

#### N

Abucdonosor, perche vedesse nella fornace il quarto fanciullo. 522.

Napolis Città d'Italia, detta Partenopesquando fusse edificata. 352.

Natura nell'opere sue mostra alcun'ombra de misterÿsouranaturali. 282. ella ci sece tutti vguali. 529.

Naui di Tarso, che cosa siano. 407.

Nauicella de'discepoli affalita dalla tempesta, che cosa. ne simboleggi. 377.

Nazareno, che cosa significa. 207.

Nemici della santa ChiefaRomana si riducono à quattro capi. 131.

Nome di Dio è grande frà le genti. 221.

Numero quaternario conviene al mondo. 163. ternario è di perfettione. 345. 496. quaternario, sue prerogative. 498 senariose sue prerogative. 497 è simbolo de gli operary Apostolici. 497. settenario è padre del duodenario. 515. duodenario, perfettissimo, pieno di miste y. 496. 497. è numero selecc. 498.

Nu-

# INDICE!

Numero settenario de' giorni della separatione di Maria sorella di Moise, che cosa ne significhi. 372.

Numero ternario de giorni dello smarrimento di Giesi, che cosa ne simboleggi. 374.

Numero definito per l'indefinito.426.

Nameri non han forza sepra corpi morali.495.

Numeri son misteriosi.496.

Numeri perfetti quantise quali siano 493.

Numeri climaterici, quali, e quanti siano. 492.

#### O

Bedienza deuesial superiore minore non già cotro la volontà del superiore mazziore. 520. Obedienza non portano i Bruti all'huomo, e perche.

Occidente simbolo di Cristo Giesù. 130.

Officio del buon Principe qual sia.715.

Onnipotenza diuina all'hora campeggia quando sembran le cose più d'sperate. 387.

Opinione di Cherinto Eretto dannata. 427. di Cosmo Ortolano de gli anni mille non sussifice. 437.

Oracoli Sibillini, stimati da s. Paulo, à tempi nostri van mescolaticon versi alieni. 774.

Oratione per effere essaudita quante conditioni hauer deue 357. quando si prega per la gratia, non si prega per la gratia non si prega per la fola sufficiente. 364. non è lecito es cludere alcuno dall'oratione. 365. orationi d'apparecchio, e di rendimento di gratie per la santa Messa intendo no la conversione essuace di tutto il mondo. 366 perseucraza dell'oratione per conseguir la gratia quata debbia essere sià da Dio stabilita, e non è nota inoi 367. oratione del Pater noster da dirsi ogni mattina da Prencipi, e come. 626.

Or-

Ordine dice disuguaglianza.532.

Ordini Clericali non possono conferirsi contro la vo-

lontà del proprio Prelato. 333.

Ordini di Caualieri simbole giasi nel ventre, e nell' umbilico della Sposa.734. Ordini di Caualieri instituiti nella Spagna per la Fede.744.

Ordine di Religiosi vestiti di Sacchi verso i tempi dell'-

- Anticristo.811.

Ornamenti della fronte del Romano Pontefice, quali,e quanti.790.del Romano Imperadore.792.

🕥 Adrese madre non fabricano il corpo de loro figl**i.** 488 quanto deuono da fizli essere onorati. 743. Parola dinina spada d'amendue le parti sagliente. 410.

Passioni son veleno dell'anima; chi le supera beue il veleno senza nocumento. 224.

Patienza virtà de'Principi.663.

S. Paulo quante conuersioni babbia fatto, e sue lodi. 8.

corresse s. Pietro 332.

Peccato causa della moltitudine de Superiori, e de'Precipi. 528. causa della disuguaglianza penale trà gli. huomim. 5 29. non deue committersi anche vi fosso un folo buomo nel mondo. 703.

Pene dell'alira viva son diperfecta acerbità. 504 in che deffer scano le pene infernali da quelle del Par-

gatorio.504.

Pesca grande di s. Pietro, che cosu simboleggi. 380. pesca è naturalmente lecita.5 3 1.

Pierra picciola simbolo di Cristo Giesù, della Fede, della Chiefa 416.

S. Pietro è corretto da s. Paulo. 9. sue reliquie riposano V v v v

mel territorio trionfale. 14. egli, e fuoi faccessori son capo di tutta la Gristianità. 332. è pietra fondamentale di santa Chiesa dopà Gristo. 725.

Pentefice, efne conditioni 362.

Pontefice Romano è il supremo capo, e Pastore di tutta la Cattolica Chiesa. 333 come tale non può errare. 334. qual sia l'officio suo. 335 ragione no lmente possiede beni temporali. 336. è Giudice delle contronerse in materie di Religione. 337 patirà dall'Anticristo. 422-perche se ne serve delle leggi civili, & imperiali. 526. non è di specie superiore à gli altri Vesconi: ma Pastore, e capo di tutti. 643.

Popoli prima della venuta del Messia si saluanano colla fede di Cristo venturo, dopò, colla fede di Cristo

Venuse. 282.

Porte della Gierusalemme d'Exechielesche cosa simboleggino. 131-

Porte dell'Inferno simbolicamente quali siano 330

Potestà qualunque sia è da Dio. 545.

Predicatione della legge Euangelica hauea da cominciar da Gierufalemmese da quella cominciò. 220.

Primato della Chiefa Romana simboleggiato nel figlio

maschio.329.

Principe vero qual sia 20 depende da Dio 546 perche Dio dà la posestà à Principi infedeli 546, chi resiste al suo Principe resiste à Dio 547. Principe, che non porta rispetto alla Chiesa à i Ministri di Dio savà da Dio punito. 547. Principe deu'esser vibidito da sudditi doue non s'essende Dio 547. Principi, Rè, Monao hi, Imperadori, son servidori salariati di Dio 548. Principi anco quanto à gl'individui depedono da Dio 549. Principe tiranno indegno del nome di Principe 557. Principe vero è Sole, ed occhio, e lieuito della Rep. 617 è Maestro d'innocenza, è far-

maco di santità. 618. quale è il Principostali saranno i sudditi. 619.

Principi della Francia, e della Germania fon tutti del fangue di Carlo Magno. 832.

Principio attino, e passino. 174. primo principio che cosa fia. 175. è l'ottimo delle cose. 175.

Profeta quando parla per dininarenelatione flà certo, che sia vero quel, che dice. 780.

15

Profess non conoscono insieme suste le cose, che predicono.765.

Profeti, profetando non vedono la dinina essenza, no sempre intendono le cose, che dicono. 770.

Profesie di Gristo N.S. 206. quanto predisse intio s'annorò 223.

Professe non s'intendono sempre secondo l'immediato senso delle parole. 226. Profetia dell'uno ouile, e d'un Pastore se sia adempita, à debbia adempirsi. 396.431. Profesie verificase della conquista dell'-Indie Orientali, & Occidentali. 730. Prof. tie oggi son rare. 764 Profetia in che cosa consista. 764 no v'è profesia propriamente habituale. 765 qual sia. l'oggetto della profetia. 765. Profetia perfittato imperfesta. 766. delle cause, e dell'effesto in se se so 766. Vera profesia non poò venir dalla natura. 767 suol Dio da la per mezzo de gli Angeli. 768. può effer impedita da careini costami. 769 vera prifetia non può venir assolutumente dal Demon 0.769.può il Demonio riuelar cosesa lui da gli Angeli buoni rinelate.770 dinissone della prosetta.771. molte sembrano prifetiese non sono 771. profetie contradittorie d'una cosa invariata non possuno esser tutte vere.772 Profesie di donne son suspesse.772.non perche le prifetie si trouano sampate ne' libri per questo son vere. 773. predictione della Vergine Cristina Vvvv

della liberatione di Gierufalemme. 812.

Promesse di Dio sono infullibili-356.

Previdenza divina tiene egni cosada se dependente, 182.perche caufa dice Aristotile, Deus, & Natura, e non dice, Natura, & Deus. 183. anco il peccato flà sotto la dinina providenza. 183. nega la dinina prouidenza le gratie per far gratia maggiore. 184. in Dio v'è prouidenza anco rispetto alle cose più minime del mondo. 185. che cosa sia la providenza. 1867 Cafo, e Fato non fun'altro, che la dinina pronidenza. 185. l'hauer cura di cose minime commenda la dinina providenza. 187. ella organiza il corpo humane. 188. ella varia le stagioni. 189. effessi della dinina providenza. 189. ella ci dà ad intendere la - verità della Fede Cattolica.239. non son manifesti - à noi della divina providenza i decreti 367.0g mi cosa ella fà con arie, con sapienza, e con misura. 517. in the cosa consistane quantii suoi fini. 720. ordina. imez i secondo la natura delle cose.721.

Vadratose cubo de numeri climaterici. 494. Quadrato, e cubo del numero duodenario è di grandiffima perfettione.513 Quercia, simbolo della Republica.713.

R

Agione efferui nel mondo. 161. è cercata da Democrita per prouar gli errori. 162. che cosa sia. 162.257.

Rè donde sia così detto 21. Rè di Tarso, chi sia. 407.i Rè son simboleggiati sotto nome ai cerni per la for-

· tezza: 474. soura del Rè, e del Monarca; non v'è - altri, che Dio. 5 19 è Luogotenente di Dio. 520. è solamente inferiore à Dio. 521. è imagine di Dio. 522. Regia dignità finorita da Dio 522. in lui vi - son trè moti. 5 23. Rè, Monarchi, e Prencipi cattivi, - che cosa sono. 543.Rè oprando da Rè non erra. 544. Rè tixanno non è Rè.5 57.cosa propria del Rès e del Monarca è l'esser sapiente. 571. parti del Rè, e d'ogni Regnante quante siano-573, qual sia l'impresa d'un ostimo Principe. 574. come possa giungere alla sapienza. 575. ama la verità, & offerna fedelmentes le promesse. 576 fà nella Republica ciò, che fà l'anima nel corpo. 577. quanto nel Principe disdica la bucia. 577 quanto gli couenga la fedeltà. 578. Printipe bucciardo è come la falsa monesa. 579. il vero Principe non sopporta gli si dica bucia. 579. è gran delitto dir al Principe la bucia. 580. sl Rè è un grade operario di Dio. 582. molti Principi, e Monarchi. studiosissimi della sacra Scrittura. 585. il Rè è Ministro di Dioze deue portarsi da buon Ministro. 586. orrenda sentenza divina soura i Prencipi mali 587 che farà il Principe malo per isfuggir l'orrenda setenza. 587. potenza del Principe, nella Religione. consisse. 588. Principe interessuto, ne curante del culto dinino, e della Chiefa, è un Gindeo. 589. Rèfanoriti da Dio per causa della Religione. 591. Re di Spagna à guisa di Leone pien di confidenza trà le fiere camina, e perche. 592. Rè prudente perseguita gli Eretici. 593. non haue auterità di mandar Misfionary à paesi d'infedeli, ed altroue 611. è obligate dar'ainto à i Prelati per le sante Missioni 613 qual deu'esser la mesa delle reali sue fatiche. 624. oratione, che deue far ogni mattina il Principe, e'l Requa. se.626. dene far inquisitione de delitti.627. e di viò,

che di lui si dice. 629, dene tener Consiglieri prudenti in tutte le cose pertinenti al publico.63 o.e Soldati esercitati, e pronti ad ogni cenno.630. à quali persome conferisce le cariche.631. deue far, che nell'istesso simore sia rinerito, & amato. 6 3 9. dene ricompenfar co'benefici l'ingiurie. 645. fà bene auco à gl'ingrati, e perche 649 in che modo deue ridere-651 quante deue dormire. 652 anche in tempo di pacu deue far vigilante.653. con quai timori egli teme. 659 dene imitar il silentio di Dio.670 quanto debbia tener celati i swoi segreti. 673. è simile ad un ca. po bencoltinato. 693. si guarda di commetter quel, che ne gli aleri gastiga.703 per bengouernar i suddisi dene prima ben gonernar se stesso. 704. Casa del Regnante qual'effer deve. 704. il Rènon è fatto per occupar totti i Regni. 711. è simile al Sole. 712. Rè giusto sollieus della terra.7 14.

Rè Cattolico è il più disposto per opprimer gl'infedeli: 730- è braccio del Messia. 730. è il braccio destro.

73 t. è proicise enidentemente da Dio 740.

Re dieci predesti da Daniele se saran dieci Prencipi coronati.798-

Regalo came fi dica in Ebreo 677.

Regina Austri per chi si possa intendere. 834.

Rezno de Ciels hà quattre significati. 353.

Regno è mare pieno di tempefte. 653. è maggior grandezza lasciar, che prendere il Regno. 715. esito de' Regni spesso è miserabile. 719. Regnize Monarchie vengono forto nome di bessie. 473. perche s'indeboliscono,e si perdono i Regni de Cristiani 690

Regola decima della Congregatione de Preti di Napo-

li. 366.

Religione è necessaria, ricerca fermore, è cosa bellissima. 249. sustodisce, e giustifica il suore. il disprez-

zarla è richiama di ga Higbi. 250 chi la cufodifico è prosperato. 25 1. mantiene il commercio.25 2. è l'istesso, che la santità 252. è in ordine à Dio.252. quando cominció. 252. è più necessaria, che le mura, e le torri delle Città 253, è la guida di tatte le virsù. 253. è madre d'agni viriù. 254. senza Religione l'huomo non è buomo: ma fiera. 254 è l'ancora delle Monarchie. 255. non può dalle creature in qualche maniera non esercitarfi. 256. è innata dell'huomo. 257. won à possibile, che nel mondo non vissaReligione- 261. di quante sorti ella sia. 262. si fonda nel santo timor di Dio. 263, non e più d'una la vera Religione. 263. Religione, che no abomina ogni sorte di peccato, non è vera. 263. è servità di Dio. 264. vera Religione è quella, done Dio solo è servito, & ogn'altra cosa in ordine à Dio. 264. Prosetia, legge, e Religione soglione prendersi per una cosa medesima. 264. la vera Religione è la più conforme alla ragione, ch'osserua l'ordine delle cose, nella quat l'huomo più si rassomiglia à Dio. 265, quella, che no hà per autore altri, che Dio. 266. quella, ch'è l'ottima. 267 trà le Religioni è necessario, che l'huama consideri,qual sia l'ottima, e l'abbracci, altrimente non si salua. 269. l'unica, e vera Religione è la Religion Crestiana . 270- 287. chi si conforma alla Religion Cristiana divien santo, non così nell'altre Religioni, che son nel mondo. 27 1. la Religion Gristiana sostantialmente fu dat principio del mondo. 281. non insegna contradistioni- 282. Note, ouero argomenti della verità della Religion Cristiana. 284. la Religione è il fonce della sacità. 587. effendo difesa dalli Rè, difauori d'uini li ricolma. 591 Rèligione è una eccellent: sima gratitudine verso Dio.683. purisà di Religione ne' Rezni del Canolico Monasca.

## INDICE:

742.disprezzo della Religione cansa di miserie.743 ossernanza della Religione origine di vistorie. 746.

Religione Ultima de Crociferi Ganalieri, di quali beni si furà Signora. 799. Ultima Religione Verrà prima dell'Anticristo. 804.

Republica gouernata da Principe sapiente, aunenturata. 572.

Republica è Regno di Dio. 586. è simile ad una annosa quercia 713.

Rese,parabola Enangelica, che cosa ne simboleggi. 383.

Revelatione di quante maniere sia. 27 1.

Revelucione de mistery della fede è revelacione publica. 276

Ricompensar con beneficij l'ingiurie è cosa di Signori grandi.648.

Riposo deve corrispondere alle fatiche. 809.

Riso disdice à Prencipi grandi. 650. come conuenga all'huomore come all'altre cose. 65 t.

Rodulfo d'Austria serue al Sacerdote, che porta il Satissimo.748 glison predette grandezze, & Impery, 749.

Roma nel fin del mondo, v'è opinione, c'habbia da ternare all'antico splendore dell'Imperio.476.

Roma antica, Etnica, idolatra, è il vituperio del mondo: nuona, fedele, cattolica, c venerabile, c santa. 786 Roma quando susse edificata. 352.

S

S Acerdotale dignità maggior di quella de gl'Impe-

Saccrdoti son Padrize Maestri de Monarchi.524. Sacramento augustissimo dell'Eucaristia sarà esposte solennemente nel Tempio di Salomone.467.

Sa-

Sacrifici de gli Ebrei significanano la morte del Mefsia, & appresso loro era di fede. 247.

Salomone peccando perche non perdesse lo spirito di

Sapienza.522.

ť

1

Į,

ijŧ.

Salute de prossimi deue da tutti desiderarsi. 364. della salute l'edificio nel duodenario confisse. 504 salute non si troua in più Religioni sostantialmento diverse. 269.

Sangue di s.Gennaro. 160.

Saracini vinti nella Francia, e nella Sicilia, dissipati da Francesi.830.

Sarda, pietra pretiosa, sua viriù. 509.

Sardonice, pietra prettofa, e sua virtu. 508.

Scienza cosa pretiosissima. 603.

Scimia simbolo della concupiscenza, 662.

Scrittura sacra è uno de gli argomenti della divina providenza. 187. non è giudice delle controversion in materia di Religione. 336, è lingua di Dio. 581. Scuola celeste. 581. libro di Prencipi, e di tutti. Specchio dell'anima. 582. come devesse letta. 583 perche da Principi. 585. Vn medesimo passo di Scrittura suol'haver più sensi letterali. 787.

Seducet gentes, come si possa intendere. 448.

Segni celesti come stauano, secondo Macrobio, nella creation del mondo. 163.

Segni del Giuditio qualise quanti siano.779.

Senape, parabola Euangelica, che cosa ne simboleggi. 382.

Senso letterale della sacra Scrittura alle fiate è metaforico 201. d'una Scrittura ambigua è quello, che da un'altra Scrittura, ò dalla ragione, riceunta dalla Santa Romana Chiesa, è determinato, 204. d'una Scrittura alle volte è più d'uno. 455.

Serni di Dio non anendono alle liti. 635.

Xxxxx

Ser-

Sernistà, figlia del peccaso. 530. Sibilla Sambesa quando fiorisse. 350 nuora di Noc. . 777.

Sicambri popolise Sicambria Città. 823.

Simon Mago primo perfecutor della Chiefe. 3 10.

Smeraldo pietra pretiofa,e fue virin. 507.

Sobrietà quanta necessaria ne Principi 674.

Soldatore sue lodi.631.

Sole quanto sia grande.46 è desse cuor del monde .49. ci canduce in cognition di Dio:63. Arumenso dell'arte divina. 164.

Sole also, come si possa insendere. 833.

Solfere fetente, che cosa ne simboleggi. 784.

Spade de' fedeli comtro infedeli, fulmini di Die. 784.

Spirito intellestino esferni nel mondo. 160.

Spirito Santo di Sapienza infinita. 455.

Stato Religioso nella Santa Chiesa Romana fiorisce, e che cosà egli sta 318.

Stelle quanto sian grandi. 47. strumenti sono dell'arte divina. 164. argomenti della divina provideza. 188.

serne del corpo hamano. 479. 481 fatte per l'huomo. 485. non son cause, ne segni de gli atti humani. 489. han forza indiretta soura l'humana volontà. 489. son dominate dal saggio. 490.

Surpe di Pipino,e di Carlo Magno se sia estinta. 820-

Storia di s. Silvestro, che legà il Drazone. 446.

Stragge de gl'innocenti prona la venuta del Messiase la sua divinità 233.

Study alieni quali siano.634.

Stupore che cofa sia.657.

Superiori, e Monarchi buoui non risguardano ad altros ch'à giovare. 529.

Superiori vi sarebbono stati nello stato dell'innocenza.
533.

Digitized by Google

Superiori, Prelatize Prencipi come debbian correggere i sudditi.640.

#### T

Acita Dea del silentio appresso i Gentili. 872. Tempio di Gierus alemme non haurà più da est sere riedisticato insino al sin del mondo.217.

Tempo d'anni mille dell'alligation del Demonio come

s'intenda.445.

S.Teresa piangena amaramente le miserie de gli Exe-

tici, o infedeli. 368.

Terra quanto sia grande. 45. quanta sia rispetto al sirmamento, al primo mobile, all'empireo. 49. ineguale, piana, e moniuosa è fatta dalla dinina providenza. 180.

Tessalonica ristaurata da gli Ebrei discacciati dalla

Spagna.745.

Timor di Dio è indinifibile 263.

Timore, che cosa sia, e suos effetti, e quali sose son eggetto del timore. 654. di quante mantere egli sia. 655.

Temor de gli empij qual sia. 660. timor samose suoief-

fetti.661.

Tirannia che cofa sia. 557.

Titolo di Cattolico quando dato à i Rè di Spagna. 829. sua preclara circostanza. 829.

Titolo di Cristianissimo quando dato à i Re di Francia.

819.

Topazio pietra pretiofa,e sue virtù 511.

Traditione è necessaria nella Gattolica Chiesa. 339.

Traditioni Apostoliche son d'uguate ausorità colla sagra Sorittura: 340.

Traditioni Ecclesiastiche son necessarie, edall'Apo-XXXXX 2 sto-

## INDICE:

foliche differiscono. 341.

Tranquillità grande fasta al comando di Cristo N.S. che cosa ne simboleggi. 381.

Tribulationi vengono dalla dinina providenza. 181.

Tribunale della santa Inquisitione instituito nella Spagna 600.

Tributi, e gabelle deuonsi esigere moderasamente. 646.

Trigoni astrologici, che cosa possan cagionare. 49 1.

Trionfi trecento venti, ne quali un folo trionfo. 3. à chi si concedeuano. 4.

Trionfi della Chiefa nella Spagna.444.

Trionsi principali cersi nella Chiesa in serra trè, uno probabile, & uno cerso, & eserno in Cielo. 473. che la Chiesa srionsi de gl'insedeli per mezzo d'alcun.
Principe Cassolico, non è cosa necessaria. 722.

#### V

V Angelo sarà predicato per tutte le parti del mondo prima, che'l mondo sinisca, 392, è siume del Paradiso, 502 vedi Euangelio.

Vaticiny, che poco ben s'intesero. 762. molti sembran.
chiari, e son'oscuri. 763.

Vasicinio attribuito à s. Vincenzo Ferrerio non acqueta l'intelletto. 860.

Venere quando cominciasse da Gentili ad essere adorata per Dea.351.

Vereundia, che cosa sia 656.

Verginità anche da Gemili è posta frà l'eroiche virtudi. 315.

Verità independente è l'essentia divina. verità fregio reale. 26 la verità è una. 268. 295.

Vespasiano è Tito furono i primi, che giuntamente triofassero. 3.

Vc-

Veste di Cristo simbolo di santa Chiesa. 306. Ventre della Sposa simbolo de Caualieri casti. 734. Vino vietato à Principi grandi. 675.

Vino toglie ogni sapicnza.626.

S. Vincezo Ferrerio dotato dello spirito di profetia.859

Visione d'Vgone Conte di Pariggi. 818.

Vita dell'huomo è gouernata da Dio . 479. è fragilo momentanea, piena d'affanni, 566.

Vita de peccatori breuissima. 567. de potentati pur breuc. 568. de grandi, e de piccioli è fauola momentanea. 571.

Vita de Prencipi è legge de sudditi.618.

Vita lunga de figli, ch'onorano i parenti. 743.

Vistoria di se stesso, gloriosa. 6. vittoria, che vien dall'ingegno più, che dall'armi, gloriosa. 7. quella, che si riporta di molti nemici con pochi guerrieri, è gluriosa. 7.

V mbilico della Sposa simbolo de Caualieri coniugati.

734.

V niuerso ama più Diosche se stesso. 257. V elontà diuina, onnipotente. 257.

Z

Z Affiro pietra pretiofa, e sue virtu. 506. Zanzara, e sue qualità. 45. Zelanti della gloria diutna, fauoriti da Dio. 745. Zelo della Religione richiamo di grandezze. 742. Zizania parabola Euangelica, che cosa n'additi. 381.

Fine dell'Indice delle cose più notabili.

ERRO-

#### ERRORI DELLA STAMPA

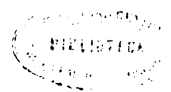
Il primo numero dimostra la pagina, ilsecondo la linea.

#### ERRATA. CORR.

a.2 (.nifi.nifi.5.10, aueto Imperio. aucto Imperio.73. 17. fettanta. otto.lettanta tre. 96.29. Croniftria. Croniftoria. 154.13. etergenez. ererogenea. 176.24, finis quidam finis quidem. 180. 12 della verace sua potenza. della vorace sua potenza. 185. 8. viuentem generis. viuentum generis. 205 31. pretende liberali. pretende liberarli 236 9. conteminate.contaminate. 138.28.vn miracolo.vn miracolo? 2:5.22. Tribullo. Tibullo. 365.13 l'ortima.l'ottimo. 166.22 fostentialmente. fostantialmente. 201. 14. toglirà. toglierà. 201.27. che ne Giudei ne Gentili, ne Maometrant non credendo. Che non credendo ne Giudeis ne Gentili,ne Maometrani. 294. 18. ornando. ordinando 316.20. plene admiranda, plane admiranda 349.13. sue premesse. sue promesse. 250.6.pladus.placatus.395.13.preuenne.peruenne. Ego.Ergo.401. 15. Ethyopia preueniet. Ethiopia praueniet. 403 8 ne fa fenso . non fà senso. 41 1.4. per futuro prò futuro. 473. 9. da riputarsi. da riportarli.5 16.3 1 nondimeno dirò.nondimeno direi.575.14. & Oriana. & Oriona.576.5. Cauato Re. Canuto Re.583 8. sibi. tibi. 597. 15. succhiarmi. succhiarui. 605.28. non regnauerim. non negauerim. 614. 33. Puniorum. Punicorum. 632. 31. s'accendeuz. gli accendeuz. 652. 13. viglia. vigila-709 21. perche quand'vno. Quand'vno.721.26.des Sagramenti della gratia de Bagramenti, della gratia. 731. 14. remufculi.ramusculi 745.2 fiume Salto.fiume Salado 776.18. potena. poteuz.792 11. regnas regnans 832 19. Vninerfale. Vniuerfale. 848.17. nelle portinelle parti. 849. 2. risponde. rispondo. 853.34. Sauta Chie-12. Santa Chiefa. 665.17. manro. mancamenso . 683.26. equalens, qquivalens.

Altri errori di minor momento, e lettere trasmutate, è mal impresse, li rimettiamo al giuditio del discreto Lettore.





•

egical day

<1





